
 

30 

 

 

 

 

 

Geopolítica del neofascismo 
La Nueva Derecha Española y la Hispanidad  
 

 

 

Por ARSENIO CUENCA 
Doctorando, École Pratique des Hautes Études, Paris 

 

 
 

RESUMEN 

La comunidad de autores y militantes, reunidos en torno a varias publicaciones de referencia, que 

componen la Nueva Derecha Española (NDE), han sido los encargados de reformular y difundir el 

pensamiento de la Nouvelle Droite francesa en España. El esfuerzo más ambicioso por dotar al 

neofascismo europeo de una nueva orientación política e ideológica tomó una forma propia en el Estado 

español, incorporando a las tendencias principales de las Nuevas Derechas europeas sus propias 

coordenadas ideológicas. Lejos del rupturismo al que aspiraban sus homólogas europeas, la NDE 

incorporó las principales corrientes de pensamiento de la extrema derecha española, en concreto el 

nacional-catolicismo, el noventayochismo y el falangismo. La sublimación del pensamiento de la NDE se 

encuentra en el ideal de la Hispanidad, una representación geopolítica del imperio español que edulcora 

su naturaleza colonial, para cargarlo de un sentido identitario y nacionalista. La cuestión de la Hispanidad 

será una fuente de conflicto con el neoderechismo latinoamericano y anclará a la NDE 

irremediablemente al nacional-catolicismo de la extrema derecha española.  

Palabras clave: Neofascismo, Identitarismo, Nueva Derecha, Hispanidad, Colonialidad 

 

 



31 

RESUM 

La comunitat d'autors i militants, reunits entorn de diverses publicacions de referència, que componen 

la Nova Dreta Espanyola (NDE), han estat els encarregats de reformular i difondre el pensament de la 

Nouvelle Droite francesa a Espanya. L'esforç més ambiciós per dotar al neofeixisme europeu d'una nova 

orientació política i ideològica va prendre una forma pròpia en l'Estat espanyol, incorporant a les 

tendències principals de les Noves Dretes europees les seves pròpies coordenades ideològiques. Lluny 

del rupturisme al qual aspiraven les seves homòlogues europees, la NDE va incorporar els principals 

corrents de pensament de l'extrema dreta espanyola, en concret el nacional-catolicisme, el 

noventayochismo i el falangisme. La sublimació del pensament de la NDE es troba en l'ideal de la 

Hispanitat, una representació geopolítica de l'imperi espanyol que edulcora la seva naturalesa colonial, 

per a carregar-lo d'un sentit identitari i nacionalista. La qüestió de la Hispanitat serà una font de conflicte 

amb el neodretarisme llatinoamericà i ancorarà a la NDE irremeiablement al nacional-catolicisme de 

l'extrema dreta espanyola. 

Paraules clau: Neofeixisme, Identitarisme, Nova Dreta, Hispanitat, Colonialitat 

 

ABSTRACT 

The community of authors and activists who make up the New Spanish Right (NDE), gathered around 

various reference publications, have been responsible for reformulating and disseminating the thinking 

of the French Nouvelle Droite in Spain. The most ambitious effort to give european neofascism a new 

political and ideological orientation took its own form in Spain, incorporating its own ideological 

coordinates into the main trends of the European New Right. Far from the rupturism to which its 

european counterparts aspired, the NDE incorporated the main currents of thought of the spanish 

extreme right, specifically national-catholicism, “noventayochismo” and falangism. The sublimation of 

NDE thought is to be found in the ideal of Hispanidad, a geopolitical representation of the spanish empire 

that sweetens its colonial nature to give it an identitarian and nationalist meaning. The question of 

Hispanidad will be a source of conflict with Latin American neo-rightism and will anchor the NDE 

irremediably to the national-catholicism of the Spanish extreme right.  

Key Words: Neofascism, Identitarianism, New Right, Hispanidad, Coloniality  

 

 

Desde hace años, la extrema derecha ha invadido el debate público español con sus 

constantes llamadas a dar la “batalla cultural”. Diferentes periodistas, políticos y demás 

personajes públicos, autodenominados “rebeldes”, reivindican combatir desde la 

trinchera a la “corrección política” y la “dictadura del pensamiento único”. Estas 

herramientas discursivas, lejos de haberse concebido de forma fortuita, están en el 

centro de un rearme intelectual que comenzó en los alrededores de Mayo del 68 en 

Francia, y que a día de hoy está dando sus frutos. La estrategia de asedio ideológico que 

por aquel entonces comenzó un grupo de nacionalistas franceses, hoy conocido como 

la Nouvelle Droite, ha inspirado a buena parte de la extrema derecha en todo el mundo.  



32 

La Nueva Derecha Española (NDE) es un fenómeno político y cultural que, dentro de los 

estudios de la extrema derecha, no ha recibido toda la atención que se merece. La filial 

en España de la Nueva Derecha francesa desarrolló una idiosincrasia propia, modelando 

la matriz original en función de sus propios intereses y necesidades específicas. Al igual 

que su escuela mentora en Francia, el neoderechismo español ha evolucionado con los 

años, dando paso a escisiones y reconfiguraciones, dentro de un espacio ya de por sí 

fragmentario. En definitiva, queda aún mucha luz por arrojar sobre esta empresa 

ideológica diversa, abstrusa y a veces contradictoria, pero que ha perdurado con los años 

y no goza precisamente de mala salud en la actualidad. Este artículo no solo se propone 

contribuir a una mejor comprensión de esta esfera del pensamiento neofascista, sino 

también actualizar una parte de lo que hasta la fecha se había dicho.  

A lo largo del texto se intentará abordar la problemática estudiando el universo 

discursivo de la NDE a través de uno de sus ejes vertebradores principales: la 

representación geopolítica de la Hispanidad, núcleo de un aparato ideológico 

historicista, tradicionalista, nacionalista y colonial. Recurriendo al nacional-catolicismo 

noventayochista, convertido en dogma oficial de la dictadura franquista, el ideal de la 

Hispanidad, la lectura que edulcora el pasado imperial español para cargarlo de un 

sentido ideológico conservador y neofascista, estructura esta comunidad de 

pensamiento. De carácter transnacional, puesto que el neoderechismo se difundió más 

allá de Europa, este artículo dará cuenta de los principales seguidores de las tesis de la 

Nouvelle Droite y de la NDE en América Latina, quienes también han establecido un 

diálogo con la misma noción de Hispanidad. Por último, si existió un primer afán de 

renovación doctrinal por parte de la extrema derecha española, se observará que este 

parece haber cedido ampliamente ante el peso de fórmulas anteriores.  

 

El germen francés de la NDE 

Conviene estudiar a la NDE, así como a su predecesora francesa, mediante un esfuerzo 

por “resistir a la ilusión sustancialista, al objetivismo de la cosa”1. Debido a su naturaleza 

inestable y plural, a las diferentes corrientes de pensamiento que la componen y las 

mutaciones que ha experimentado a lo largo de su evolución, es conveniente no atribuir 

categorías de análisis cerradas. Es preferible enfrentarse al objeto de estudio como 

ideología y estrategia discursiva abierta, como un léxico a través del que producir y 

extraer sentido, donde hay un núcleo con una densidad variable, sujeto a adaptaciones 

en diferentes contextos espaciales y temporales. Los individuos dentro de esta nebulosa 

de organizaciones políticas y culturales, editoriales o revistas, se apropian de esta 

escuela de pensamiento para moldearla y reproducirla según sus intereses particulares. 

 
1 Taguieff (1994). 



33 

La NDE posee un grado de organización, relevancia y complejidad menor que el de su 

homóloga francesa. De entrada, el mismo concepto “Nueva Derecha Española” es 

apenas utilizado en algunos trabajos académicos o en el presente monográfico, nada 

que ver con la amplitud con la que fue recibido el de “Nouvelle Droite” en Francia, 

concebido como arma arrojadiza desde el campo mediático y periodístico, para más 

tarde ser reapropiado por los mismos individuos a los que se atacaba. Si el 

neoderechismo francés se compone de toda una constelación de grupos de 

investigación, clubs, publicaciones y corrientes ideológicas, los que siguieron sus pasos 

en España no llegaron a implantar una dinámica de igual envergadura. Además, la 

presencia de actores políticos de relieve en el desarrollo del neoderechismo español 

rompe con uno de los principios fundadores de la ND francesa: la metapolítica, la 

conquista del poder a través de la cultura. No obstante, frente a las divergencias entre 

ambos fenómenos abundan igualmente las similitudes. Merece analizar las 

particularidades de cada una para entenderlas en su conjunto.  

La Nouvelle Droite se constituye en Francia a finales de la década de 1960, en oposición 

a la generación precedente de la extrema derecha francesa. Siguiendo el análisis de sus 

dos principales líderes en aquella época, el fundador de la revista identitaria Europe 

Action, Dominique Venner, y el entonces miembro de la Federación de Estudiantes 

Nacionalistas, Alain de Benoist, en 1968 ve la luz el Grupo de Investigación y de Estudios 

por la Civilización Europea (GRECE, por sus siglas en francés). Los parámetros del 

combate político cambian para esta rejuvenecida extrema derecha. Para la Nouvelle 

Droite, el enemigo no era simplemente el comunismo, sino el igualitarismo: toda 

ideología, desde la moral judeo-cristiana hasta sus supuestas derivas seculares, como el 

liberalismo o el marxismo, que defienda la igualdad entre las personas como un principio 

estructurante. Este rearme ideológico permitirá a estos jóvenes romper con una 

extrema derecha envejecida, criticada por su carencia de ideas:  

“Se sentían en total ruptura con la vieja derecha, tanto en el terreno de la sensibilidad como 

en el de las ideas, y sobre todo ajenos a sus crispaciones tradicionales: el totalitarismo, el 

colonialismo, el nacionalismo, el racismo, el orden moral. Al mismo tiempo deseaban 

revitalizar una cultura sumergida. Querían también volver a empezar desde cero, ver cómo 

una «sensibilidad de derecha» podía traducirse en doctrina, insertarse en el debate 

ideológico contemporáneo y renovar sus bases y referencias en el sentido de una mayor 

modernidad”2. 

La superación de los antagonismos identificados toma la forma ecuménica de Europa. El 

viejo continente se convierte en una proyección imperial cargada de sentido renovador: 

primero, una Tercera Vía entre el liberalismo estadounidense y el comunismo soviético; 

y más tarde, tras la caída del Muro, un espacio enraizado, en conexión con su tradición 

espiritual, en contra del materialismo y la muerte del espíritu. El resurgir de Europa viene 

 
2 De Benoist (1982). 



34 

del alzamiento de una sociedad aristocrática que se eleva por encima de la masa. La 

Modernidad decadente sucumbe ante una casta de hombres egregios. La voluntad de 

un renacer europeo lleva la impronta de Friedrich Nietzsche (1844- 1900), así como la 

del filósofo tradicionalista Julius Evola (1898-1974), ambas dos unidas por su concepción 

circular y escatológica del tiempo3. La obra de los principales autores de la Revolución 

Conservadora alemana -Ernst Niekisch, Ernst Jünger, Oswald Spengler o Martin 

Heidegger-, su aristocratismo, la condena de la Modernidad y el rechazo de la técnica 

en favor de una ecología profunda, marcará igualmente el pensamiento néodroitier4. 

Cercanos al conservatismo revolucionario, la síntesis del filósofo anarquista Pierre 

Joseph Proudhon (1809-1865), así como el anarco-sindicalismo de Georges Sorel (1847-

1922), fueron también incorporados al corpus ideológico de la Nouvelle Droite, para 

dotarse, fundamentalmente, de un vitalismo anti-decadentista y antidemocrático de 

tipo blanquista5.  

Este alzamiento viene precedido de un proceso previo de aculturación a través del que 

reanudar con la identidad europea. Volver a conectar con las raíces, con la Historia y con 

la Tradición exige una iniciativa cultural de acaparamiento del sentido. De Benoist se 

preocupa por el terreno “metapolítico”, el del combate de las ideas, de “las convicciones, 

las creencias, las representaciones” que orientan la voluntad y la acción6. Para Alain de 

Benoist, la metapolítica es una enmienda a la totalidad política, el rechazo frontal de 

cualquier tipo de organización en torno a una estructura partidista para llevar a cabo la 

batalla cultural -por más que esta separación benoistiana tan radical entre política y 

cultura, sea difícil de distinguir a la hora de la verdad-. Estructuras como los partidos 

políticos o los sindicatos, así como el clivaje izquierda-derecha, serían estériles para su 

empresa al estar obsoletas.7 En su lugar, se privilegian organismos de difusión cultural e 

intelectual, siendo los coloquios del GRECE y sus principales revistas, Éléments, Nouvelle 

École y Krisis, los buques insignias de la Nouvelle Droite. 

Para tomar conciencia y adoptar una cultura europea fuerte, el GRECE, fiel a su línea 

nietzscheana, se remonta al pasado precristiano y pagano de Europa. Alain de Benoist 

confecciona un neopaganismo inspirado de una espiritualidad fantasmática, atribuida a 

los pueblos indoeuropeos, aquellas sociedades tribales que habitaban el continente 

europeo, parte de Asia central y el Norte de la actual India. Justamente, de esta vuelta a 

las raíces, deriva el paradigma neorracista del GRECE: el etnodiferencialismo o derecho 

a la diferencia. El GRECE aboga por el derecho de este pueblo y orden social idealizado 

con el que se identifica, en un principio en oposición al paradigma de la Modernidad, a 

 
3 Ibid. 
4 François (2023). 
5 François (2005). Para un estudio en profundidad de esta síntesis ideológica véase: Sternhell (1978).  
6 De Benoist (1999). 
7 Ibid.  



35 

mantenerse inalterado. Esta mixofobia está igualmente recubierta de un barniz 

anticolonial, pues se solidariza con el derecho a otros pueblos “a permanecer ellos 

mismos”8, ajenos a cualquier influencia liberalizante9. El racismo del GRECE residiría así, 

en la atribución de categorías fijas a estas sociedades, basadas en el tribalismo y el 

tradicionalismo, sin posibilidad de ser superadas.  

A la línea benoistiana no le faltarán opositores. En 1974, Jean-Yves Le Gallou e Yvan Blot, 

entonces miembros del GRECE, fundan junto con un nutrido grupo de altos funcionarios 

de la administración francesa el Club del Horloge10. Esta nueva estructura tiene más de 

think-tank que de grupo de estudios o comunidad de pensamiento. El propósito del Club 

del Horloge es el rearme ideológico de la derecha de corte nacionalista y neoliberal11. La 

identidad francesa tiene para los miembros del club mucho más peso que para el GRECE, 

quienes en su mayoría se identifican como europeos antes que franceses. Las raíces 

judeo-cristianas son igualmente puestas en valor como una parte constitutiva de la 

identidad de Francia y Europa, lejos de ser condenadas, como haría de Benoist, como 

un elemento exógeno12. Finalmente, aunque la batalla de las ideas juega un rol 

importante para el Club del Horloge, sus miembros no solo defendían la participación en 

la política de partido, sino que muchos de ellos, como los arriba nombrados, acaban 

engrosando las filas del Frente Nacional.  

El Horloge, en cualquier caso, es solo uno de los ejemplos prácticos de las 

contradicciones que atraviesan a la Nouvelle Droite. Su relación con el clan Le Pen ha 

sido más bien hostil. De Benoist, quien precisamente quería romper con la política 

tradicional y apostar por la militancia cultural, además, no se privó de criticar al FN de 

Jean-Marie Le Pen cuando en la década de 1990 empezaba a cosechar resultados 

favorables13. No obstante, el FN-RN nunca ha pasado totalmente desapercibido para 

numerosos miembros del GRECE. Ya fueran los horlogiers como Le Gallou y Blot, o más 

tarde el actual editor de la revista Éléments, François Bousquet, la Nouvelle Droite ha 

aportado su bagaje teórico a una formación política en ocasiones necesitada de 

trasfondo intelectual.  

 

La nacionalización de la Nouvelle Droite: un camino escabroso  

 
8 Malraud, J. (1990), “Le GRECE et le FN”. Le Nouvel Observateur. Fecha de consulta [12/03/2024]. 
Consultable en red. 
9 Crépon (2010). 
10 François (2021). 
11Friedrich Hayek, lectura obligada para los horlogiers, recibe el Premio Nobel de Economía el mismo 
año en que se fundó el club.  
12 Lamy (2016). 
13 Taguieff (1994). 



36 

La comunidad de individuos del Estado español, fundamentalmente personalidades 

políticas, militantes del movimiento neofascista, periodistas y escritores, que se interesa 

por los principales autores de la Nouvelle Droite en Francia y los traduce en sus revistas 

y editoriales, para adoptar algunas de las líneas maestras del neoderechismo francés o 

bien modelarlas en función de sus intereses y su contexto propios, da forma a lo que en 

este artículo se denomina Nueva Derecha Española (NDE). Esta iniciativa parte de una 

premisa similar que la francesa, del terreno de las ideas. Entre 1971 y 1977 el escritor 

rumano exiliado en España Vintila Horia (1915-1992) edita la revista Futuro Presente, 

considerada pionera en la introducción de la Nouvelle Droite en España14. En este 

periodo, otras publicaciones dirigidas por intelectuales vinculados al círculo wagneriano 

CEDADE, como Graal de Isidro Juan Palacios o El Martillo de José Manuel Infiesta, 

también abordan algunas de las temáticas principales del neoderechismo francés15.  

LA NDE no tardó en llegar a altas instancias de la política institucional. En 1979, el que 

era secretario general de Alianza Popular, Jorge Verstrynge, publicaba Entre la cultura y 

el hombre, ensayo que llevaba el prólogo de Manuel Fraga y que retomaba algunas de 

las principales tesis de la Nouvelle Droite, en concreto, el derecho a la diferencia y la 

crítica al monoteísmo16. Formado en la Francia renovadora del fascismo europeo17, 

Verstrynge “andaba entonces reclutando gente joven para su partido, empeñado en 

‘europeizar’ la imagen de una derecha nacional española que aún permanecía 

demasiado castiza”18. Verstrynge buscaba como la Nouvelle Droite francesa una ruptura 

generacional, mirar a Europa y renovar el pensamiento conservador en España. 

Al contrario que la empresa que dirigía Alain de Benoist, la iniciativa de la NDE pasó a 

estar mucho más ligada al campo político, no tanto al cultural. Cuando de Benoist mismo 

era invitado a España, este era acogido por organismos vinculados a AP primero, como 

el Club del Sable, y más tarde al Partido Popular (PP), en el caso de la Fundación para el 

Análisis y los Estudios Sociales (FAES). Igualmente, AP subvencionó en 1984 los inicios 

de la primera revista de gran tirada de la NDE, Punto y Coma, si bien un sector de la 

intelligentsia conservadora española, liderado por figuras como Fernando González de 

la Mora, estaba determinado a condenar frontalmente el neopaganismo de la Nouvelle 

Droite19. En este contexto, Punto y Coma perdió rápidamente la financiación de AP, a 

pesar de que su director -y entonces miembro del servicio de prensa del partido-, Isidro 

J. Palacios, se mostraba de por sí crítico con el anticristianismo de Alain de Benoist y los 

 
14 Sanromán (2008). 
15 Casals (1995). 
16 Sanromán (2008). 
17 Casals (1998). 
18 Esparza, J.J. (2015), “Sobre la “nueva derecha”: lo que debo a Alain de Benoist”, en Col. Alain de 
Benoist. Elogio de la disidencia, Ediciones Fides. Extraído de Proyecto Filosofía en español, Fundación 
Gustavo Bueno. Consultable en red. Fecha de consulta [12/03/2024]. 
19 González (2014). 



37 

suyos. Irónicamente, aunque otras fuerzas postfranquistas como Fuerza Nueva tampoco 

incorporaron el pensamiento de la Nouvelle Droite20 y Punto y Coma acabó por echar el 

cierre en 1990, la revista dirigida por de la Mora, Razón Española, ha elogiado con 

frecuencia los trabajos de Dominique Venner o Alain de Benoist, así como venerado en 

sus páginas a Vintila Horia.  

Pero la NDE estaba lejos de haber claudicado. Tres años después, en 1993, la publicación 

más fiel al ideario de la Nouvelle Droite y con mayor calado intelectual edita su primer 

número. La revista Hespérides, el órgano de difusión del Proyecto Cultural Aurora -una 

especie de GRECE español-, es la cristalización de la Nueva Derecha española21. Dirigida 

por José Javier Esparza, este periodista de formación ya había contribuido a la 

penetración de las ideas de la Nouvelle Droite en AP, primero como enviado de 

Verstrynge en los círculos neoderechistas franceses y, más tarde, como miembro del 

equipo editorial de Punto y Coma. Su Curso General de Disidencia (1997) es igualmente 

una obra genuina del pensamiento de la NDE. Hasta el año 2000, año de publicación de 

su veinteavo y último número, en las columnas de Hespérides se produjo un diálogo 

propio entre el pensamiento neoderechista francés y el pensamiento conservador 

español, fundamentalmente la generación del 98, el nacional-catolicismo y el 

falangismo. A esta iniciativa ideológica, como tantas otras de este espacio, nada exenta 

de contradicciones, contribuyeron entre otros el entonces líder del PP catalán Aleix 

Vidal-Quadras, el antiguo miembro del PENS José Alsina, el filósofo argentino Alberto 

Buela o el escritor mexicano José Luis Ontiveros. 

Un relevo en la dirección de Hespérides de José Javier Esparza por Jordi Garriga no evitó 

el cese de la revista en el año 200022. En la línea de la relación ambigua entre 

postfranquismo y NDE, Esparza pasó a engrosar las filas de Razón Española. Hubo que 

esperar unos años para que este grupo de emprendedores de la metapolítica 

comenzaran un nuevo proyecto. Tras la publicación en 2002 del Manifiesto contra la 

muerte del espíritu en el suplemento del diario El Mundo, se constituía dos años después 

la revista El Manifiesto. La publicación del primer texto de carácter antimaterialista, 

escrito por Javier Ruiz Portella y el poeta colombiano Álvaro Mutis (1923-2013), había 

atraído las firmas de antiguos conocidos de la NDE, como Esparza, Isidro J. Palacios o el 

escritor Fernando Sánchez Dragó. Portella dirige hasta la fecha El Manifiesto, que pasó 

a ser publicada solamente en Internet para recientemente volver al papel en 2023. 

Igualmente, Portella dirigió las ediciones Áltera hasta 2017, donde vieron la luz varios 

títulos de Alain de Benoist o Dominique Venner.  

El vacío que dejó Hespérides pasó a ser cubierto en 2002 por la revista Nihil Obstat, 

convirtiéndose en la revista en papel de mayor relevancia del neoderechismo español. 

 
20 González (2001). 
21 Casals (1998).  
22 Soro (2007). 



38 

El puesto de dirección lo ocupó primeramente Jordi Garriga y, más tarde, otro antiguo 

miembro del consejo de redacción de Hespérides, José Alsina. De las tiradas de Nihil 

Obstat se encargaba la editorial Nueva República, fundada en 2000 y dirigida por Juan 

Antonio Llopart. En el pasado, Llopart había liderado la organización Alternativa 

Europea, iniciativa de ideología nacional-bolchevique, que introdujo a Duguin al público 

español y contó con el beneplácito de Alain de Benoist23. Nueva República acabó 

cerrando en 2013 tras varios problemas con la justicia española, no sin antes traducir al 

castellano La Cuarta Teoría Política de Duguin (2013)24, un texto que recibió una acogida 

muy favorable en la NDE y que favoreció el desarrollo de una geopolítica de la 

Hispanidad propia a esta esfera del neofascismo global.  

La clausura de Nueva República resultó en 2014 en el inicio de un nuevo proyecto 

metapolítico: Ediciones Fides. Dirigida también por Llopart, cuenta igualmente con 

Garriga y Alsina como estrechos colaboradores. La edición de Nihil Obstat hoy corre a 

cargo de Fides, así como la de La Emboscadura, publicación fundada en 2019 con el 

objetivo de ofrecer una revista de contenido intelectual más accesible al gran público. 

José Alsina, quien ha publicado varios títulos con la editorial, dirige ambas revistas. 

Desde 2016, la misma editorial coordina una “Jornada de Metapolítica”, con una 

regularidad mayormente bianual, que ha contado en sus encuentros con el antiguo 

miembro del GRECE, Philippe Gibelin, el director de la revista Krisis, Thibault Isabel o el 

coronel Pedro Baños25. En la organización de estas jornadas también ha participado la 

asociación cultural Okha, editores también de la revista metapolítica El Emboscado. 

Anteriormente, Llopart ya organizaba unas “Jornadas de la disidencia”, de carácter algo 

más militante, en las que han intervenido la activista neonazi Isabel Peralta, el líder de 

la Falange Norberto Pico o el antiguo presidente de CEDADE y negacionista del 

Holocausto, Pedro Varela. 

Como se puede observar, la trayectoria intrincada de la NDE permite entender su 

naturaleza polifacética. Los perfiles que ideológicos que componen la Nouvelle Droite 

son más homogéneos que los de la NDE. Mientras que sus buques insignia -Éléments, 

Nouvelle École, Krisis o el GRECE- han conseguido, mal que bien, mantenerse a lo largo 

de los años, las diversas iniciativas de la NDE han nacido y muerto para ser reemplazadas 

unas por otras. Si bien AP y más tarde el PP acabaron por distanciarse de la NDE, esta 

nunca abandonó del todo el campo político. Tanto Juan Antonio Llopart como Jordi 

Garriga desarrollaban su actividad editorial mientras lideraban el Movimiento Social 

Republicano, el partido político que sucedió a Alternativa Europea entre 1998 y 201926. 

Por otro lado, con el surgimiento y consolidación de Vox, la NDE no ha dudado en 

 
23 Lebourg (2015). 
24 Gil (2019). 
25 Ediciones Fides. I Jornada de Metapolítica. Fuente: Facebook. Fecha de consulta [12/03/2024]. 
26 Casals (2020). 

https://www.facebook.com/ediciones.fides/photos/i-jornada-de-metapol%C3%ADticamadrid-21-de-mayoprograma-de-actividades_______________/856925817784899/


39 

acercarse a la formación de extrema derecha. José Javier Esparza se ha convertido en la 

vedette del Grupo Intereconomía, el conglomerado mediático de facto controlado por 

Vox, habiendo en ocasiones participado en conferencias organizadas por Vox. José Alsina 

ha sido igualmente invitado a actos de las juventudes de Vox en Barcelona27 y entrevistó 

a la diputada de Vox por Almería Rocío de Meer en La Emboscadura, donde esta daba 

gracias a la revista “por darnos voz”28. El escritor Sánchez Dragó, quien orbitó durante 

un tiempo alrededor del núcleo de la NDE, participó hasta su muerte en los órganos de 

pensamiento de Vox, como La Gaceta de la Iberosfera o la Fundación Disenso. Javier 

Ruiz Portella -que ya en 2019 afirmaba en platós de la televisión argentina ser miembro 

de Vox29- también comenzó en 2023 una colaboración con La Gaceta, estrenándose 

precisamente con un artículo sobre la Nouvelle Droite30.   

En el terreno de las ideas como en la práctica política, la Nouvelle Droite y la NDE poseen 

rasgos diferenciados. En el plano ideológico, el anticristianismo neoderechista generó 

un importante rechazo en la derecha española. El nacionalismo conservador español, 

próximo a la fe cristiana por su vinculación al nacional-catolicismo finisecular, impidió 

igualmente el abandono de la idea de España por la NDE, una realidad que de Benoist 

criticaba desde el pensamiento nietzscheano y su condena a las “pequeñas ambiciones 

nacionales”. En la práctica, para la NDE, la metapolítica no se descubre tampoco como 

una forma de militancia intelectual desde el elitismo cultural o la esfera mediática, pues 

sus orígenes están ligados a la política institucional y sus principales exponentes no han 

parado de adentrarse en el campo político31. La forma que toma la estrategia 

metapolítica en la NDE responde fundamentalmente al principio de que las ideas son 

importantes y de que las clases dominantes no pueden simplemente ejercer el poder 

político sin interesarse por el poder cultural. Esta sería, paradójicamente, una de las 

razones por las que la NDE no se haya implantado con la misma fuerza que su referente 

francés. Como comentaba en 1980 Fernando Savater: “la Nueva Derecha aspira a algo 

tan insólito y tan francés como el poder cultural […] ¿Ustedes se imaginan a una derecha 

española, nueva o vieja, preocupada por semejante cosa?”32. 

De este modo, teniendo en cuenta esta disparidad de acción y pensamiento, ¿por qué 

la NDE reivindica su filiación respecto de la Nouvelle Droite? ¿Por qué estudiar ambos 
 

27 Fuente: Telegram. Fecha de consulta [12/03/2024]. 
28 Alsina (2021). 
29 “Activista de VOX cruza a los pelotudos de Animales Sueltos 2019”. Fuente: YouTube. Consultable en 
red. Fecha de consulta [12/03/2024].  
30 Portella, J. (2023) “¿La Nueva Derecha? ¿Y esto qué es?”. Fuente: La Gaceta de la iberosfera. 
Consultable en red. Fecha de consulta [12/03/2024]. 
31 En cualquier caso, aunque la Nouvelle Droite se ha intentado también mantener al margen de la 
política de partido, a la hora de la verdad esto no se ha cumplido, especialmente en su última etapa, 
marcada por el surgimiento del Instituto Iliade y por las afinidades que han aflorado entre Alain de 
Benoist y el gobierno de Víktor Orbán en Hungría. 
32 Savater, F. (1980) “La mesocracia liberal”. El País. En Soro (2007).  

https://t.me/VOXJovenesBarcelona/785
https://www.youtube.com/watch?v=AXEHDEK4QmI&t
https://ideas.gaceta.es/la-nueva-derecha-y-esto-que-es/


40 

fenómenos desde parámetros similares? Principalmente, porque es más lo que los une 

que lo que los separa y por la relación de filiación que comparten. Ambas nacen de un 

interés similar por renovar el pensamiento de derechas, a su juicio, demasiado 

deteriorado por la influencia del materialismo y el democratismo, así como por su falta 

de calado teórico. En este sentido, la matriz ideológica de la NDE bebe de muchos 

referentes de la Nouvelle Droite, principalmente de los autores de la mal llamada 

Revolución Conservadora alemana- sobre todo Ernst Jünger, Oswald Spengler, Martin 

Heidegger y Carl Schmitt- y del tradicionalismo de René Guénon y Julius Evola. Esta 

renovación tiene un carácter generacional y, como en el caso de la Nouvelle Droite, el 

nacimiento de la NDE está marcado por la relativa juventud de sus líderes. La NDE 

también intentará adoptar la pretendida rebeldía de la Nouvelle Droite, presentándose 

como la víctima de una cultura hegemonizada por la izquierda, donde la derecha, 

acomplejada, no puede reivindicarse como tal con orgullo. Por último, la preocupación 

identitaria, teorizada en gran parte por el neoderechismo francés, será igualmente 

importada por la NDE. Curiosamente, esta derivará en la adopción de la Hispanidad 

como ecúmene de referencia, principio de unidad y división entre el neofascismo 

español y global.  

 

La primera Hispanidad en la NDE: una aproximación medianamente diferencialista 

Aunque las representaciones de Europa ocupen un lugar importante en el imaginario de 

la NDE, el neoderechismo nacional dialoga largo y tendido con la cuestión de la 

Hispanidad. En el pensamiento de la NDE, la proyección de la Hispanidad toma forma de 

narración historicista. La instrumentalización de la historia, desprovista de rigor 

científico y puesta al servicio de una empresa ideológica, adquiere una función 

metapolítica, un método recurrente en la Nouvelle Droite y en la extrema derecha en 

general33.  Esta reinterpretación nacionalista de la historia se realiza en dos tiempos. 

Primero, como lucha agónica entre la nación española y dos fuerzas ontológicas 

antagónicas: en un inicio, la que permitirá su forja a través de la Reconquista, el Al-

Ándalus islámico; y más tarde aquellas fuerzas liberalizantes que encarnan la anti-

España, ya sea la Reforma protestante, el Renacimiento, la Ilustración, la monarquía 

borbónica o el Imperio Británico. Segundo: como retrotopía histórica de carácter 

imperial y católico, que sitúa a España en el centro de un polo global, donde la nación 

española tiende un puente entre América y Europa, a través de la Conquista del 

continente. El periodo que va de la unión de los Reyes Católicos hasta la muerte de Felipe 

II, siendo el reinado de Carlos V el epítome de esta retrotopía, sería así el pasado con el 

que España debería reanudar.  

 
33 Châton (2005). Véase también: Valencia-García, (2020). 



41 

La mitología hispánica tiene largo recorrido en la historia del nacionalismo y del 

ultranacionalismo español. Los promotores de la NDE tienen presentes a los ilustres del 

españolismo y de las corrientes que representaban, como José Ortega y Gasset, Eugeni 

d’Ors, el regeneracionismo, la generación del 98 y el falangismo. Para responder a los 

problemas que plantea el neoderechismo en España, las recetas aportadas son similares 

a las que en su momento ofrecían Marcelino Menéndez Pelayo, Ramiro Ledesma Ramos 

o Ramiro de Maeztu. De hecho, de leer la Defensa de la Hispanidad (1934) de este 

último, al que no en vano recurre con frecuencia la NDE, bien se podría entrever un 

precursor neoderechista: un metapolítico que defendía “las ideas y los principios son 

antes que las formas de gobierno”34, spengleriano partidario de una sociedad orgánica 

y jerárquica, racista bajo cuerda. 

Realmente, la idea de la Hispanidad ha funcionado a lo largo de la historia como un 

principio articulador de diversas corrientes ideológicas de extrema derecha en España, 

actuando en el centro de su evolución como revulsivo para superar sus contradicciones. 

La integración del falangismo español en el régimen, una vez descartados sus 

componentes de mayor calado fascista, en concreto su carácter expansionista, pudo 

realizarse en torno al principio común de la Hispanidad35. En este sentido, el carácter 

innovador y rupturista de la NDE acabaría languideciendo frente al de su matriz francesa, 

representando el fenómeno español más que una corriente rupturista, una vuelta a los 

postulados del nacional-catolicismo tradicional. Esta tesis cobra aún más fuerza al 

analizar el peso que ocupa la Hispanidad en la ideología de la derecha y la extrema 

derecha actual y la presencia de miembros de la NDE gravitando en torno a Vox36.  

La Nueva Derecha española presenta un escenario similar a la España finisecular: un país 

decadente, sin proyecto de futuro, desconectado de su identidad imperial y amenazado 

con su autodisolución por los regionalismos periféricos. Es notable que Aleix Vidal-

Quadras llegue a proponer en la revista Hespérides, la vuelta del turnismo como solución 

al problema territorial37. La narrativa de la leyenda negra, según la cual España habría 

sido víctima de una campaña difamatoria venida del extranjero y que los españoles 

habrían interiorizado, cuyo origen se encuentra en este periodo, está a la orden del día. 

La apuesta política de la NDE, guarda estrechos paralelismos con la de entonces: 

reanudar la empresa nacional, cuyo ser está ligado a su pasado supranacional, al que las 

almas voluntariosas se sumen, para así acabar con la disgregación territorial y la 

decrepitud moral. Un proyecto que, aunque también ecuménico, les acabará alejando 

inevitablemente del de Alain de Benoist.  

 
34 De Maeztu (1934). 
35 Gallego (2014). 
36 Cuenca (2024). Pendiente de publicación.  
37 Vidal-Quadras (1997). 



42 

Con todo, la revista Punto y Coma parte de unas coordenadas cercanas al 

neoderechismo benoistiano. En el número 5 que lleva por tema central “Europa, a la 

búsqueda de su identidad”, Esparza firma un artículo sobre los indoeuropeos, donde 

presenta los estudios de Georges Dumézil, referente en la materia para el GRECE de la 

época38. Sin embargo, ya Palacios se desvía del neopaganismo ortodoxo de la Nouvelle 

Droite en el artículo central del número, donde atribuye un origen oriental a algunos de 

los dioses del panteón grecolatino y, fundamentalmente, integra en la matriz identitaria 

europea a los pueblos fenicios o, posteriormente, a la religión cristiana39. En este 

número, Vintila Horia tampoco se adscribe del todo al rechazo del imperialismo y a la 

mixofobia grecista, defendiendo una visión eurocentrista colonial:  

“Para mí Europa es todo, en el sentido de que está en la base de todas las transformaciones 

que está viviendo la humanidad. Todas las ideas que hoy mueven el mundo son de origen 

europeo. Occidente mismo es de origen europeo. Las Américas son de origen europeo”40. 

Aunque esta apologética de la conquista de las Américas absorberá al diferencialismo 

del GRECE, en aquellos momentos no era la posición mayoritaria en la NDE, que se 

encontraba prácticamente en una situación de equilibrismo teórico. En el anterior 

número, “La Causa de los Pueblos”, Palacios defiende a partes iguales que los pueblos 

tienen tanto derecho a existir como a la conquista, que el Imperio azteca “-sacrificador 

él- fue inocentemente sacrificado y su civilización borrada del mapa por los 

españoles”41. Esparza, por su parte, trata la asimilación y la aculturación como una forma 

de alterofobia, apoyándose en Lévi-Strauss para afirmar que la civilización Occidental es 

etnocida42. 

El mismo número da voz al escritor mexicano José Luis Ontiveros. Como se estudiará 

más adelante, la NDE dialogó ampliamente con varios autores vinculados a esta esfera 

de pensamiento en América Latina, en especial sobre la cuestión de la Hispanidad. Por 

aquel entonces, Ontiveros entiende la Hispanidad como un marco ideológico impuesto 

desde España y le recrimina sus valores excluyentes y evangélicos. En su artículo, ataca 

a los grandes autores de la tradición hispanista, como Menéndez Pelayo, Maeztu o 

Ledesma Ramos por hacer “apología de la barbarie”. En definitiva, el hispanismo sería 

“temor de lo diferente […] parte de las ideas nacionales ahora en declive”43. 

Desde el neoderechismo latino, la revista chilena Ciudad de los Césares abordó en su 

número “América” (1992), en referencia al quinto centenario de la llegada de Colón al 

“Nuevo Mundo”, la cuestión de su identidad en relación a la Hispanidad. La tesis del 

 
38 Esparza (1986). 
39 Palacios (1986)  
40 Ibid. 
41 Ibid. 
42 Esparza (1986). 
43 Ontiveros (1986). 



43 

mestizaje americano, una identidad fundada en la multiplicidad étnico-cultural del 

continente, se hace fuerte. Este monográfico incluye una revisión de la obra de Jacques 

de Mahieu (1915-1990), antiguo colaboracionista exiliado en la Argentina peronista y 

miembro de la Nouvelle Droite, cuya obra se consagró al estudio de las expediciones 

vikingas en América y a la relación entre la cosmogonía nórdica y la indígena44. Ese 

mismo año también se publica el número “Nacionalismo y América”. Si bien se aclara la 

oposición tajante a Estados Unidos y su influencia en el continente, la empresa colonial 

española, la Conquista, es criticada por su “disposición real de someter a los pobladores 

autóctonos […] al hostis indígena, al otro, al extranjero, a una relación de mando y 

obediencia”45. En esta línea, se afirma que “El indígena es designado como el enemigo 

público al cual hay que vencer y convencer, con la espada y con la cruz, con la ley y el 

evangelio”. Este mismo número se hacía eco de un artículo de Robert Steuckers, figura 

de renombre en la Nouvelle Droite, en el que alaba el “nacionalismo de liberación 

continental [...] que hace apelación al pasado precolonial” de Latinoamérica, elogiando 

las lecturas indigenistas del marxista peruano José Mariátegui46.  

En esas fechas, Alberto Buela andaba publicando varios artículos sobre el tema que 

acabaron siendo compilados en el libro Hispanoamérica contra Occidente (Barbarroja, 

1996)47. Buela reconoce la condición de subalternidad del continente respecto a la 

corona, afirmando que “América tenía el status de reino y no de colonia, pero en la 

práctica hizo las veces de colonia […] jamás participó de un proyecto político unitario”. 

Sin embargo, Buela va a ahondar en una perspectiva mucho menos crítica, incluso 

contradictoria, sobre la relación de América con la monarquía española. Siguiendo una 

lógica diferencialista, Buela rechaza una Hispanidad universalizante, entendida como 

una forma de dominación. No obstante, este reconoce la catolicidad como parte de la 

identidad americana, el puente a través del cual el continente queda unido a Europa y a 

la tradición grecolatina: “España nos dominó, pero nos colonizó […] de España 

heredamos a Roma y Grecia”. El hecho católico respondería igualmente a una filosofía 

bajo medieval de la que heredar “el sentido jerárquico de los valores”. Esta identidad 

católica se complementa con la indígena para dar como resultado el hecho americano. 

Con todo, la primera estaría por encima de la segunda, rechazando la “conciencia 

igualitaria y niveladora” de los pueblos originarios. El resultado es una identidad 

 
44 “Jacques de Mahieu: Una hipótesis no conformista sobre el descubrimiento de América”. Ciudad de 
los Césares, nº26, 1992: pp. 6-9.  
45 Vásquez (1992). 
46 Steuckers (1992). 
47 Este filósofo argentino entró en contacto con Alain de Benoist a través de Tristán Mordrelle, otro 
colaboracionista acogido por el peronismo, en 1981 en París. Ya entonces había presentado en un 
coloquio del GRECE una ponencia titulada L‘Amerique Hispanique contre l‘Occident (1984). Diez años 
más tarde, Buela fundaba Disenso, la revista metapolítica de mayor calado en América Latina. 



44 

hispano-criolla de carácter reaccionario, que asocia la identidad indígena a un 

“marxismo indigenista” e, irónicamente, a una ideología foránea48.  

 

Un identitarismo nacional-católico  

La cuestión de la identidad ha evolucionado de manera similar en la Nouvelle Droite y 

en la NDE. En términos generales, la ideología identitaria surge a finales de 1980 de la 

radicalización de un sector neoderechista. Del reconocimiento y la puesta en valor de la 

diversidad étnica por la que aboga Alain de Benoist, una corriente crítica con el líder del 

GRECE, encabezada por Pierre Vial y Guillaume Faye (1949-2019) entre otros, pasa a 

defender una visión jerárquica de las culturas y una lógica de choque de civilizaciones49. 

El identitarismo se estructura en torno a una visión culturalista de la geopolítica50, donde 

diferentes bloques étnico-civilizacionales luchan por su supervivencia, configurando 

sistemas de alianzas o de rivalidades. Esta lógica civilizacional y cultural ha permitido en 

gran parte actualizar el antiguo racismo banal biologicista, presentando el bloque o polo 

geopolítico de pertenencia por encima de otros bloques antagonistas, juzgados 

inasimilables.  

Los conjuntos espaciales que dan forma a esta dinámica de bloques están cargados de 

imaginarios ideológicos y de representaciones geopolíticas51. Para la Nouvelle Droite, 

Europa es una comunidad orgánica, una nación continental unida a través de sus raíces 

paganas, indoeuropeas y grecorromanas. En el nacionalismo europeo de Alain de 

Benoist, el viejo continente representa un ideal premoderno, un lugar que resiste al 

desencantamiento del mundo weberiano y a las ideologías igualitarias que provocan la 

muerte del espíritu. Esta misma dimensión se encuentra presente en el identitarismo, a 

veces alargando las fronteras mentales de Europa hasta la mayor parte de Occidente o, 

dicho de otro modo, allá donde haya blancos. Sin embargo, los atisbos de xenofilia y 

relativismo cultural benoistianos, si bien están igualmente cargados de racismo, son 

desechados dentro del creciente movimiento identitario. El identitarismo está inserto 

en un discurso eurocéntrico y xenofóbico, de rechazo de lo extranjero y de 

supremacismo étnico. La inmigración es considerada como una invasión, destinada a 

reemplazar a la población autóctona52. Mientras, se saca pecho ante la colonización 

 
48 Buela (1996). 
49 François, S. (2009) “Réflexions sur le mouvement « Identitaire » [1/2]”. Fragments sur les Temps 
Présents. Consultable en red. Fecha de consulta [12/03/2024]. 
50 François (2022). 
51 Lacoste (2012). 
52 En su afán por mantener la coherencia de su propio sistema de pensamiento, Alain de Benoist ha 
tendido a rechazar, aunque solo a grandes rasgos, el término de “Gran Reemplazo”. Véase: "Alain de 
Benoist: «La grande transformation, plutôt que le remplacement…»”. Éléments. Consultable en red. 
Fecha de consulta [12/03/2024]. 



45 

como si de una empresa europea, civilizadora de la humanidad, se tratara53. La relación 

de un amplio sector de la Nouvelle Droite con el Islam, liderado por Faye, es testigo de 

esta ruptura, quien pasa de la afinidad por ciertas sociedades arabo-musulmanas, a la 

islamofobia54. 

Buela hablaba en su libro de la violencia de la conquista en un tono sosegado, como “el 

abrazo que se dan los enemigos en la lucha”, mencionando “los casos de eliminación y 

explotación […] como fenómenos colaterales y accidentales de la colonización”. Este 

enfoque accidentalista configura un diálogo diferente con el hecho colonial, donde se 

predefine la concepción de lo que es el abuso, se señala, para posteriormente obviar el 

hecho en sí de la empresa colonial. Este discurso comienza a ser cada vez más relevante 

a partir del quinto centenario de la conquista. En 1992, la Fundación Cánovas del Castillo, 

vinculada al PP, financia la publicación del libro Reconquista del Descubrimiento de 

Vintila Horia. Para Horia, la conquista se dio “en el marco de un equilibrio anímico casi 

perfecto” y los “momentos” de abuso fueron producto de “la ruptura momentánea del 

desequilibrio”. La espada del conquistador y la cruz del clérigo formarían así este 

equilibrio perfecto: el primero tomando posesión tanto de la tierra como de las indias -

pues la conquista “es como una obra sensual […] que explica el éxito machista y erótico 

de los soldados-“, el segundo evangelizando, “transformando la política en 

metapolítica”55. 

Vintila Horia comienza ya a borrar las fronteras entre Latinoamérica y España. Horia ve 

en la corona de Carlos V un Estado ecuménico y cristiano, antagónico a las derivas 

renacentistas -es decir, paganas- que encarnarán más tarde la forma Estado nacional. A 

este ideal de Estado maquiavélico y republicano, jacobino, el nº13 de Hespérides le 

atribuye un carácter de “viejo nacionalismo”, cuya superación solo pasa por hacer de 

España un “motor de un proceso de unidad europea […] una Europa que supiera 

construir un puente iberoamericano -donde la viga española sería decisiva- y otro 

oriental para dibujar en el mundo un equilibrio nuevo“56. Este mismo monográfico, que 

reflexiona sobre la cuestión territorial de España y su relación con la generación del 98, 

ahonda aun más en la brecha que ya separaba a la NDE de la Nouvelle Droite, dando más 

peso a la realidad española -frente al regionalismo anticentralista de Alain de Benoist, 

que en momentos le ha llevado a apoyar el derecho a decidir en Cataluña57- y, 

finalmente, a la filosofía política nacional-católica. Este número de Hespérides vuelve a 

la corona española en su forma retrotópica, a través de la generación del 98 y sus derivas 

falangistas, para encontrar en este pasado fantasmático soluciones a los problemas del 
 

53 Refuser la repentance coloniale. Institut Iliade. Consultable en red. Fecha de consulta [12/03/2024]. 
54 François y Nonjon (2022). 
55 Horia (1992). 
56 “De cara al 98: España, ¿una y plural?”. Hespérides, nº13, 1997: pp. 3-6. 
57 Vallerie, Y. (2017) “Catalogne. Alain de Benoist : «Et si l’on laissait les Catalans décider par eux-mêmes 
?»”. Consultable en red. Fecha de consulta [12/03/2024]. 



46 

presente. Esparza identifica el reinado de los Austrias como el paradigma ideal para la 

organización territorial española y afirma que “la crisis abierta en 1898 todavía no se ha 

cerrado”58. Menéndez Pelayo, Maeztu, la política imperial de Eugeni d’Ors o incluso el 

falangismo, son las fuentes a las que acude Esparza para dar respuesta a la pregunta 

España, un tema, ya de por sí, asociado a la crisis de sentido de la España finisecular. 

Concluye su artículo mostrando de manera elocuente el sincretismo, el nacional-

catolicismo y el neocolonialismo de la NDE:  

“¿Cabría imaginar una acción española en una Europa diferente: una acción encaminada a 

reconquistar el alma de Europa[…]? ¿Podríamos nosotros ser los más europeos de Europa? 

La otra vía natural de proyección universal de España es la componente americana. Esta vía 

se asienta sobre la unidad de la lengua, la historia compartida, los intercambios humanos y 

un denso tejido de relaciones culturales y económicas […] A España le corresponde jugar 

ahí un papel predominante; si renunciamos a él, amputaremos un pedazo -y qué pedazo- 

de nuestra propia historia59.”   

El pasado imperial español es edulcorado de forma cada vez menos matizada. Carlos 

Caballero Jurado, miembro del consejo editorial de la revista, afirma en otro número 

que bajo el reinado de Carlos V existía un “respeto escrupuloso a las peculiaridades y 

leyes propias de los territorios integrados en el conjunto”60. Algunos de los números 

siguientes incluyen la sección Noventayocho, donde se aborda la obra de los autores de 

la generación, fundamentalmente de manera elogiosa, así como este período histórico 

clave para el nacional-catolicismo español. Hespérides no evoluciona de manera 

independiente y en estas páginas, se da cuenta del clima favorable que se está 

instalando en el Estado español para la vuelta de un nuevo nacional-catolicismo: “tras 

más de veinte años de permanente autoinculpación […] últimamente da la sensación de 

que asistimos a un cambio de perspectiva”61. No les falta razón. Por entonces, el 

conservadurismo español vuelve a los viejos tropos nacional-católicos, debido en gran 

medida -como en el 98-, al auge de los nacionalismos vasco y catalán. La larga travesía 

por el desierto de la derecha española, sin un asidero ideológico claro tras el fin de la 

dictadura y las sucesivas mayorías del PSOE, termina con una vuelta a sus postulados 

clásicos, en parte puestos al día. En palabras de Núñez-Seixas:  

“El primer campo de batalla en la búsqueda de una renovación del discurso patriótico de  

la derecha ha sido la interpretación del pasado […] La venerable noción de  «unidad en la 

diversidad», defendida por pensadores tradicionalistas como Menéndez y Pelayo o Vázquez 

de Mella, fue reformulada […] España era definida como una realidad histórica forjada en 

el siglo XV  por  la acción conjunta de  la  Monarquía y la existencia de un  proyecto común, 

 
58 Esparza (1997). 
59 Ibid. 
60 Caballero (1997). 
61 Martorell (1998). 



47 

cuya mejor y más generosa expresión sería la benigna conquista y  colonización de 

América62.” 

 

Nuevas incorporaciones: Imperios Generadores y Cuarta Teoría Política  

La línea identitaria continuó evolucionando de forma progresiva. La revista El Manifiesto 

reservó un número a la reflexión sobre el nacionalismo español en 2006. Javier Ruiz 

Portella presentaba América Latina como el “continente que, amamantado por España, 

guarda hacia ella el más estrecho de los afectos”, describiendo España como una nación 

histórica transatlántica63. Cuando El Manifiesto pasa a ser publicado exclusivamente en 

línea, la revista Nihil Obstat se convierte en la única publicación en papel relevante de la 

NDE. El mismo José Alsina que la dirige, firma varios artículos sobre España y el 

Hispanismo, concluyendo en ocasiones que “En América la obra hispánica no es tener 

colonias, sino edificar comunidades hispánicas, en las que los indígenas son 

incorporados sin ningún tipo de discriminación racista”64. En otro número dedicado a la 

filosofía de Eugeni d’Ors, Alsina rescata la obra del pensador falangista para reivindicar 

la unidad imperial de Europa, así como la vocación de imperio de la Hispanidad65.  

Momentos antes del cambio de siglo, había aparecido España frente a Europa (1999) 

del filósofo asturiano Gustavo Bueno, actualizando las tesis del hispanismo falangista66. 

Bueno atribuye a la empresa colonial de la corona española la categoría de “imperio 

generador”, en oposición a otras potencias coloniales, que habrían funcionado en base 

a una lógica de “imperio depredador”. La obra de Bueno, quien da a entender que el 

poder de la corona se ejerció sobre “hombres libres” y que no estaba “orientado al 

dominio de los esclavos o siervos para el bien del conquistador”, acabó influyendo en 

gran medida en varios autores de la NDE. Posteriormente, Bueno amplió esta tesis en 

España no es un mito (2005), donde Bueno atribuye una esencia imperial a la nación 

histórica española, forjada en el fragor de la Reconquista contra Al-Ándalus y sublimada 

durante la conquista de América.   

Junto a los trabajos de Bueno, la Cuarta Teoría Política (CTP) de Alexander Duguin fue 

años más tarde integrada en la teoría de la Hispanidad de la NDE67. Construida desde el 

fascismo esotérico y el tradicionalismo escatológico, la CTP es la ideología que propone 

Duguin para suceder a las tres ideologías características de la Modernidad: el 

liberalismo, el comunismo y el fascismo, y vencer a la primera de ellas, la única en pie a 

 
62 Núñez-Seixas (2018). 
63 Portella (2006). 
64 Alsina (2018). 
65 Alsina (2018). 
66 Sánchez-Cuenca (2016). Ver también Straehle (2021). 
67 Dugin (2012). 



48 

principios del s. XXI. La CTP apuesta por la transición de un orden unipolar, asociado a la 

hegemonía de Occidente y, en concreto, de Estados Unidos, hacia un orden multipolar. 

Los diferentes bloques de la multipolaridad duguiniana, siguen también una lógica de 

conjunto espacial, a caballo entre el marco nacional y el imperio, identificando una 

“Unión Islámica, una Unión Sudamericana/Bolivariana, una Unión China” y, sobre todo, 

una unión Euroasiática68. En este sentido, Duguin se encuentra en sintonía con la 

geopolítica de la Nouvelle Droite o de la NDE, si bien las fronteras de sus 

representaciones geoespaciales no coinciden del todo entre ellas. Para Duguin, cada una 

de las ideologías de la Modernidad tiene un sujeto político concreto: el individuo en el 

liberalismo, la clase obrera en el comunismo y el Estado o la raza en el fascismo. Así, el 

sujeto político de la CTP sería el dasein de Martin Heidegger, el ser-ahí: una entidad 

perenne, antidialéctica, antiuniversalista o, en palabras de Emmanuel Faye: “el fondo 

mismo de la doctrina nazi: la comprensión “auténtica” del existente en la comunidad de 

destino del pueblo, como respuesta a un llamamiento o a una cuestión decisiva”69.  

Publicada en ruso en 2009, no fue hasta que aparecieron sus primeras traducciones 

unos años después que empezó a cobrar relevancia en el neofascismo transnacional, 

especialmente en España. Bajo la dirección de Alsina, Nihil Obstat publica en 2013 un 

número dedicado a la CTP. Años más tarde, Alsina interviene en el Seminario de 

metapolítica de San Lorenzo de El Escorial de 2017, con una ponencia titulada 

“Hispanismo y Cuarta Teoría Política”. Esta conferencia servirá de base para la posterior 

publicación de su libro El Hispanismo como Cuarta Teoría Política (Fides, 2018). 

Siguiendo la lógica de la multipolaridad de Duguin, según la cual su CTP está libre de ser 

reinterpretada desde diferentes parámetros geopolíticos, Alsina propone la CTP para el 

espacio del Hispanismo. El dasein hispano quedaría vertebrado por la obra de Bueno, la 

mitología nacional-católica, así como por algunos fenómenos políticos del 

tradicionalismo y el nacional-sindicalismo español, como el Carlismo, el falangismo o la 

obra de la generación del 98. Entre las fuentes no hispanas de la CTP hispanista, Alsina 

cuenta también con la obra de Alain de Benoist o de la Revolución Conservadora 

alemana. A nivel individual, la síntesis del dasein hispano se encontraría en el caballero 

cristiano del teólogo hispanista Manuel García Morente, quien abarca, entre otros, la 

figura del conquistador. 

El libro de Alsina es bien acogido en la escena española. En la editorial metapolítica 

Letras Inquietas recibe el elogio de “revolución teórica”. Autores neoderechistas de 

renombre como Robert Steuckers describen en sus páginas al imperio de Carlos V como 

un ecúmene cristiano de referencia, el Katehón schmittiano, referente para la unidad de 

Europa70. En los años sucesivos, desde el portal de Duguin geopolitika.ru se acogerán 

 
68 Ibid. 
69 Faye (2009). 
70 Steuckers (2021). 



49 

varios artículos sobre la hispanidad en clave revisionista. El peronista argentino Marcelo 

Gullo defiende aquí a “España Madre Patria” pues “su obra civilizadora no tiene 

parangón en la historia de la humanidad y constituye un rosario de heroísmo, sacrificios 

y renunciamientos”71. La representación imperial de España se establece como eje de 

coordenadas para poner en relación a España y Rusia. En el portal de Duguin, Antonio 

Moreno explicita que “La prolongación natural del hispano es América, la del eslavo, 

Siberia […] Al  igual  que  Rusia  es  Eurasia,  España tiene un  papel vital  como 

Euramérica”72.  

Ni este edulcoramiento del pasado colonial español, ni los intentos de expandir el 

neoimperialismo de la CTP, terminan de llegar a buen puerto al otro lado del Atlántico. 

En algunos casos, la revista neoderechista Nihil Obstat ha publicado varios artículos de 

autores argentinos como Jorge Óscar Sulé o Patricio Lons, que defienden la Conquista 

de América como una obra civilizacional cristiana, excusando incluso sus “excesos”73. 

Pero abundan también las lecturas críticas de la colonización y, sobre todo, los autores 

que defienden su propia identidad nacional. Carlos Rodríguez Mejía, proveniente del 

movimiento Vanguardia Colombia, así como el crisolismo peruano de Israel Lira, 

rechazan la lógica de bloques duguiniana74. En una recopilación de varios autores 

publicada en 2021 por Letras Libres, Alberto Buela se muestra en desacuerdo con la 

“caracterización de la Hispanidad hecha por dos de sus mejores tratadistas” en 

referencia a Maeztu y García Morente. Igualmente, la Hispanidad de Buela está obligada 

a respetar las modalidades nacionales en América Latina, convirtiéndose de lo contrario 

en una expresión universalista más y, por ende, en una “categoría de dominación”75.  

 

 

Conclusión 

Al igual que su referente francés, la NDE no ha funcionado como una escuela de 

pensamiento unitaria. La renovación del pensamiento neofascista español tampoco se 

ha hecho a expensas de una ruptura profunda con el pensamiento nacional-católico y 

falangista. La representación geopolítica de la Hispanidad ha tenido mayormente un 

peso relevante en el neoderechismo español, adaptándose a las tendencias 

predominantes de las Nuevas Derechas europeas. Una Hispanidad configurada en torno 
 

71 Blanco, C. J. (2021) “La izquierda ha convertido a España en una nación avestruz que esconde la cabeza 
ante los dos grandes problemas que amenazan su existencia. Entrevista a Marcelo Gullo Omodeo por 
Carlos Javier Blanco”. Consultable en red. Fecha de consulta [12/03/2024]. 
72 Moreno, A. (2017) “Hispanos y eslavos tierras de frontera”. Consultable en red. Fecha de consulta 
[12/03/2024]. 
73 Sulé (2017). 
74 Rodríguez (2021) & Lira (2017). 
75 Buela (2021). 



50 

a un diferencialismo mitigado, ha dado mayormente paso a una apología identitaria del 

Imperio español, combinada de forma precaria con la teoría de la multipolaridad 

duguiniana. Si a día de hoy la NDE goza de una salud estable relativa, es 

fundamentalmente debido a que las contradicciones que la atraviesan, tanto a nivel 

interno como en relación a sus homólogas en el extranjero, pesan menos que su eje 

principal: el empoderamiento cultural e intelectual, para la lucha contra el materialismo 

y el universalismo. 

La dificultad del pensamiento de la Nouvelle Droite a la hora de adaptarse a territorios 

que anteriormente han sido víctimas de la colonización da paradójicamente muestras 

de un sesgo eurocentrista que Alain de Benoist quería evitar a toda costa. En América 

Latina, la puesta en valor de una identidad mestiza, sin pasar por el aro del 

neocolonialismo de la NDE, choca igualmente con la mixofobia benoistiana. Con todo, 

es importante señalar que apenas ninguno de los autores del neoderechismo latino 

reniega completamente de la influencia europea en el ethos americano. La 

independencia y soberanismo que defienden, muchas veces padeciendo un velado 

síndrome del colonizado, se articulan en oposición a las tendencias liberalizantes, 

socialistas e indigenistas en el continente. 

A modo de conclusión y abriendo la puerta a nuevas líneas de investigación, cabe 

remarcar que la NDE se enfrenta a un problema al que la Nouvelle Droite intenta dar 

solución desde hace ya unos años: el relevo generacional. Ante esta necesidad, se funda 

en 2014 el Institut Iliade para formar a los futuros cuadros del neofascismo francés y 

europeo. Este nuevo proyecto de la Nouvelle Droite ha rebajado el neopaganismo de la 

corriente benoistiana, para dar también cabida a jóvenes identitarios y tradicionalistas 

de sensibilidad cristiana. Una futura línea de investigación sobre este fenómeno de 

estudio, debería indagar en esta reconfiguración del neofascismo francés, cuya única 

filial en el extranjero se encuentra en España, dirigida por varios de los miembros 

históricos de la NDE: el Instituto Carlos V.  

 

Bibliografía 

Alsina, José (2018), “¿Es posible una filosofía de España?”, Nihil Obstat, nº31, pp. 119-132. 

- (2018), “Eugeni d’Ors: Noucentismo, Imperialismo, Hispanismo”, Nihil Obstat, nº32, pp. 53-62. 

- (2021), “Entrevista a Rocio de Meer: ‘El globalismo es un enemigo a combatir’”, La Emboscadura, nº 
8, pp. 12-14. 

Buela, Alberto (1996), Hispanoamérica contra Occidente: Ensayos iberoamericanos, Barbarroja. 

- (2021), “Nuevo Orden Mundial o Hispanidad”, en Blanco, C. (dir.), El Imperio y la Hispanidad, Letras 
Inquietas. 

Caballero, Carlos (1997), “Pero, ¿qué es el nacionalismo?”, Hespérides, nº14, pp. 235-258. 



51 

Casals, Xavier (1995) Neonazis en España de las audiciones wagnerianas a los skinheads (1966-1995), 
Grijalbo. 

- (1998), La tentación neofascista en España, Plaza y Janés.  

- (2020), “De  Fuerza  Nueva  a  Vox:  de  la  vieja  a  la  nueva  ultraderecha  española (1975-2019)”, Ayer, 

nº118(2), pp. 365–380. 

Châton, Gwendall (2005), “L'histoire au prisme d'une mémoire des droites extrêmes. Enquête sur 
l'Histoire et La Nouvelle Revue d'Histoire, deux revues de Dominique Venner”, en Johann M. (dir.), 
Mémoires et histoires : des identités personnelles aux politiques de reconnaissance, Presses 
universitaires de Rennes. 

Crépon, Sylvain (2010), “Le GRECE et la question ethnique. Du nationalisme au communautarisme”, 
Raison Présente, nº174(1), pp. 77–88. 

Cuenca, Arsenio (2024), “Vox, le franquisme et le national-catholicisme. Rupture dans la continuité”, 
en Héry et al. (dir.), 1922-2022 : que reste-t-il du fascisme?, Presses universitaires du Midi. 

González, Pedro Carlos (2001), “Las tradiciones ideológicas de la extrema derecha española”, Hispania, 
nº61(207), pp. 99–141. 

- (2014). “Razón española, a los treinta años”. La Razón histórica (25), 88-105. 

De Benoist, Alain (1982), La Nueva Derecha, Editorial Planeta. 

- (1999), “Manifeste. La Nouvelle Droite de l’an 2000”, Éléments nº 94, pp. 10-23. 

De Maeztu, Ramiro (1934), Defensa de la Hispanidad, Biblioteca Nacional de España. 

Dugin, Alexander (2012), The Fourth Political Theory, Eurasian Movement.  

Esparza, José Javier (1986), “El etnocidio contra los pueblos”, Punto y Coma, nº 4, pp. 46-50. 

- (1986), “La memoria de Europa: los indoeuropeos”, Punto y Coma, nº 5, pp. 46-51. 

- (1997), “¿Una y plural? El problema de la tensión centro-periferia en el ser de España”, Hespérides, 
nº13, pp. 19-62. 

Faye, Emmanuel (2009), Heidegger. La introducción del nazismo en la filosofía, Ediciones Akal. 

François, Stéphane (2005), Les paganismes de la Nouvelle Droite (1980-2004), Science politique. 
Université du Droit et de la Santé - Lille II. 

- (2021), La Nouvelle Droite et ses Dissidences. Identité, écologie et paganisme, Le Bord de l’Eau. 

- (2022), Géopolitique des extrêmes droites. Logiques identitaires et monde multipolaire, Le Cavalier 
Bleu. 

- (2023), La Nouvelle Droite et le nazisme, une histoire sans fin. Révolution conservatrice allemande, 
national-socialisme et alt-right, Le Bord de l'Eau. 

- y Nonjon, A. (2022), “Guillaume Faye (1949-2019): At the Forefront of a New Theory of White 
Nationalism”, Journal of Illiberalism Studies, nº2(1), pp. 17–30.  

Gallego, Ferran (2014), El evangelio fascista. La formación de la cultura política del franquismo (1930-
1950), Crítica. 

Gil, Julio (2019), La estirpe del camaleón. Una historia política de la derecha en España. 1937-2004, 
Taurus. 

Horia, Vintila (1992), Reconquista del descubrimiento, Veintiuno colección. 



52 

Lacoste, Yves (2012), “La géographie, la géopolitique et le raisonnement géographique”, Hérodote, 
nº146–147(3), p. 14. 

Lebourg, Nicolas (2015), “Arriba Eurasia ? The Difficult Establishment of Neo-Eurasianism in Spain”, en 
Eurasianism and the European Far Right: Reshaping the Europe-Russia Relationship. 

Lira, Israel (2017), “Crisolismo y Cuarta teoría política”, Nihil Obstat, nº30, pp. 53-86.  

Lons, Patricio (2017), “Independencia de Hispanoamérica o salto al vacío de nuestra identidad”, Nihil 
Obstat, nº30, pp. 87-100. 

Martorell, Alfredo (1998), “¿Una rehabilitación de la historia?”, Hespérides, nº16-17, pp. 860-870. 

Núñez Seixas, Xosé Manoel (2018), Suspiros de España: el nacionalismo español, 1808-2018, Crítica.  

Ontiveros, José Luis (1986), “La causa de los pueblos y la cultura hispánica”, Punto y Coma, nº 4, pp. 
51-53. 

Palacios, Isidro Juan (1986), “La causa de los pueblos”. Punto y Coma, nº 4, pp. 42-45.  

- (1986), “Entrevista con Vintila Horia”. Punto y Coma, nº 5, pp. 10-15.   

- (1986), “Europa, a la búsqueda de su identidad”, Punto y Coma, nº 5, pp. 37-45 

Ruiz, Javier (2006), “Morir por la patria… o por la nada. Elija usted”, El Manifiesto, nº6, pp. 20-28. 

Rodríguez, Carlos Fernando (2021), “El sentido de la Cuarta Teoría Política hispanoamericana y la 
misión de su nacional-continentalismo”, Nihil Obstat, nº36-37, pp. 107-124 

Sanromán, Diego Luis (2008), La Nueva derecha: Cuarenta años de agitación metapolítica, Centro de 
Investigaciones Sociológicas. 

Sánchez-Cuenca, Ignacio (2016), La desfachatez intelectual, Los Libros de la Catarata. 

Soro, José Manuel (2007), “Sin complejos: las nuevas derechas españolas y sus intelectuales”, Historia 
y Política, nº18, pp. 129–164. 

Sternhell, Zeev (1978), La droite révolutionnaire 1885-1914. Les origines françaises du fascisme, Seuil. 

Steuckers, Robert (1992), “Para una tipología operativa de los nacionalismos”, Ciudad de los Césares 
nº22, pp. 14-21 

- (2021) “La idea imperial en Europa”, en Blanco, C. (dir.), Imperium, Eurasia, Hispanidad y Tradición, 
Letras Inquietas. 

Straehle, Edgar (2021), “Melancolía imperial y leyenda negra en el paisaje español actual”, Revista de 
Historia Jerónimo Zurita, nº99 (otoño), pp. 35–77. 

Sulé, Jorge Oscar (2017), “Iberoamérica y el indigenismo”, Nihil Obstat, nº30, pp. 119-136.   

Taguieff, Pierre-André (1994), Sur la nouvelle droite, Descartes & Cie. 

Valencia-García, Louie Dean (2020), “Far-right revisionism and the end of history”, en García, L. D. 
(dir.), Far-right revisionism and the end of history, Routledge.  

Vásquez, José Ignacio (1992), “La relación política durante el siglo XX en América Latina”, Ciudad de los 
Césares, nº22, pp. 4-6. 

Vidal-Quadras, Alejo (1997), “La reinvención de España. De la Nación plural al Estado Plurinacional”, 
Hespérides, nº14, pp. 203-216.  

 

 

 


