
216

es complica. Allò que els fa adults els sotmet també a la

busca de l'expressió d'uns desigs més impossibles de ser

satisfets i que, per tant, es manifesten de manera més

retorta: convé que, allò que cal expressar-hi, s'amagui alhora

al propi dorment. A partir d'aquí, al somni li és imposada una

forma de retòrica: el desig que vol expressar s'allunya

estratègicament de la paraula, i el veritable contingut del

somni passa a un llenguatge latent.

El somni adult presenta doncs dos textos: un d'evident,

el relat del somni, i un de latent, al qual cal arribar

mitjançant una interpretació. "Els pensaments onírics

(latents) i el contingut oníric (relatat) se'ns presenten com

dues versions d'un mateix contingut en dues llengües

diferents; millor dit, el contingut oníric se'ns apareix com

una traducció dels pensaments onírics a "una altra forma

d'expressió, els signes i les lleis d'engalzament de la qual

hem de conèixer per la comparació de l'original amb la

traducció. "9

"El contingut oníric és donat en certa manera com en un

jeroglífic, cada signe del qual ha de ser traduït a la llengua

dels pensaments onírics. Hom erraria palesament si volgués

llegir aquests signes segons llur valor d'imatges en lloc de

voler llegir-los segons llur relació significativa

7. í 1O. Es tracta doncs d'agafar els elements

10.

S. FREUD, Die Traumdeutung (1900a(1899)), SFOC 4, pàg.
> trad, cat., vol. II, pàg. 9.

10Ibid., SFOC 4, pàg. 285; trad, cat., vol. II, pàgs. 9-



217

nírícs precisament no com a figures d'un simbolisme fix: és

e allò que fa la significança en el somni és la diferència

sostinguda per aqueixos elements en llur coexistència.

El mitjà pel qual els pensaments onírics arriben a la

consciència, Freud l'anomena treball, perquè efectivament és

una activitat el que permet que el somni subsisteixi i

mantingui el dorment en el seu estat. Està format per quatre

processos als quals són sotmesos uns elements discrets

susceptibles d'associació.

Un treball de condensació unifica diversos elements en un

de sol, seguint la tècnica mateixa de la facècia, quan a

partir de dues paraules conegudes hom en crea una de nova que

les conté. Un treball de desplaçament permet de posar en

primer pla continguts onírics d'interès secundari, alhora que

el centre del somni passa a un segon pla, representat per un

detall del somni sense importància en l'exposició. Aquest

treball de desplaçament s'assembla al dels prestidigitadors,

<iue escamotegen un objecte a base de cridar l'atenció de

l'espectador precisament cap al lloc on no succeeix res

d'important.

El tercer factor és una consideració mantinguda per la

capacitat d'exposició: "una expressió sense color i abstracta

^e la idea onírica és canviada 'per una expressió plàstica i

concreta".11 Es tracta de prendre les figuracions en el seu

sentit literal. Si, posem pel cas, volguéssim dir en somnis

ftl Peu de la lletra" ho afiguraríem, per exemple, amb una

11Ibid., SFOC 5, pàg. 345; trad, cat., vol. II, pàg. 71.



i

218

iietra provista de peus, amb una nota a peu de página o amb un

xt tatuat a la planta del peu. És un treball que "no

lanteja al traductor dificultats més grans que les que

plantegen, per exemple, les antigues escriptures jeroglífiques

llurs lectors".12 Les llengües concretes forneixen doncs el

material per a la interpretació dels somnis.

El quart factor consisteix a donar a tot aquest producte

la forma d'una narració coherent, de manera que el somni "perd

l'aparença de l'absurditat i de la incoherència, tot

aproximant-se al model d'un fenomen racional".13 Aquesta

darrera és l'astúcia que manté adormit el subjecte; la

versemblança lògica no és feta per desvetllar, sinó per poder

continuar dormint. "Això no és més que un somni", es diu un

hom i, gràcies a això, no es desperta. Amb aquests recursos és

possible aleshores de representar dins del somni un cert

nombre de formes lògiques: la connexió, la relació causal,

l'alternativa, la contradicció, la semblança, l'oposició.14

Tot això dóna una forma de retòrica, a partir de la qual

la interpretació és un treball en sentit contrari. Encara que

més endavant Lacan reelaborarà aqueixa retòrica amb un model

estructural més avançat,15 el 1953 parteix de l'oposició entre

12

13

14

Ibid., SFOC 5, pàg. 347; trad, cat., vol. II, pàg. 73.

Ibid., SFOC 5, pàg. 487; trad, cat., vol. II, pàg. 223.

Cf. "Die Darstellungsmittel des Traumes", cap. VI , C de
( 1900a( 1899 ) ) , SEQ_£ 4 , pàgs. 316 i segs.;

cat., vol. II, pegs. 43 i segs.

15,, En el seu article "L' instance de la lettre dans
inconscient ou la raison depuis Freud" (1957); trad. "La

instància de la lletra..." dins Els marges 27/28/29.



219

l'eix de la sintaxi i l'eix de la semàntica, és a dir l'eix

¿el desplaçament (el·lipsi, pleonasme, hipérbaton, sil·lepsi,

regressió, repetició, aposició) i l'eix de la condensació

(metàfora, catacresi, antonomàsia, al·legoria, metonimia i

sinécdoque). El terme de retòrica apareix aquí no tant per

implicar el llenguatge com per assenyalar el component de

discurs que té el somni i que és, tot comptat i debatut, una

expressió adreçada.

El fet és doncs que cal reconèixer en el somni, per sobre

de tot, una intencionalitat, com ho són les de palesar,

demostrar, dissimular, persuadir, retorquir, seduir. A partir

de la qual cosa es plantegen les preguntes: a qui?, per a

qui?, al davant de qui?

El somni sembla escindit entre una intenció i un desig;

la intenció sembla provocar un interlocutor^ i el desig del

somni sembla adreçar-se al propi dorment, mostrant-li una

falla en ell mateix, almenys aquella que correspon a la seva

manca d'elements per expressar-lo. Però amb la introducció del

somni en el camp del llenguatge veiem que és la falla del

desig allò que causa la intenció del subjecte: el somni

s'adreça al llenguatge per demanar-li més. Les dues idees,

intenció i desig, vénen a confluir en una sola, aquella que

demostra el desig del somni adreçat a 1'altre. Intentarem

a°larir aquesta qüestió amb l'exemple que Lacan refereix, en

16.M'La llengua implica dos eixos. La sintaxi és en relació
l'eix de la concatenació, la semàntica amb el de la

substitució." Dins R. JAKOBSON, "Results of the Conference of
anthropologists and Linguists" (1953); trad. esp. (1984), pàg.
oO.



220

el qual es tracta d'una observació de Freud sobre el somni

d'una de les seves pacients.

Es tracta d'una senyora que respon a l'intent de Freud de

convèncer-la que "el somni és un acompliment de desigs" amb un

somni en el qual "ella viatjava amb la seva sogra a la mateixa

residència al camp",17 quan era palès que això no era

desitjat, sinó temut al màxim per la dorment. Ara bé, Freud

interpreta així el somni: "Després d'aquest somni, jo no tenia

raó; per tant, el desig de la pacient era que jo no tingués

raó i el somni li mostra acomplert aquest desig".18

L'intercanvi de volers que fa palès aquest somni permet

de desgranar la dialèctica en la qual s'instaura, en el somni,

gràcies a la interpretació, el desig. Freud vol convèncer la

seva pacient d'una tesi: "el somni és l'expressió d'un desig".

La pacient fa un somni segons el qual ella no vol que Freud

tingui raó. Aquest voler contradir verifica, millor que una

conformitat, la tesi freudiana. Però també podem dir: si

aquest és el pensament del somni, per què no acceptar que

Freud volia la contradicció, i que per això volia convèncer la

seva pacient? Lacan afegeix una subtilesa: la pacient vol que

Freud no tingui raó; i Freud vol, o almenys admet que pot, no

tenir raó. Amb què la raó del desig li és retornada des del

voler de 1'altre. En paraules del propi Lacan, si el somni es

Pot expressar així, "com no hauria d'admetre el mateix motiu

a ell mateix a partir del moment en què, pel fet d'haver

1TS. FREUD, Die Traumdeutung (1900a(1899)), SFOC 4, pegs.
169 i 175; trad. cat. vol. I, pegs. 175 i 182.

lslbid, SFOC 4, pag. 169; trad, cat., peg. 175.



221

aconseguit de fer-ho, la seva pròpia llei li seria

retornada?"19 Dit d'una altra manera, Freud rep de la seva

interlocutora la resposta al seu voler-la convèncer: ell

mateix n'és convençut, tot i no volent creure del tot en la

seva llei; no oblidem que el somni de la pacient és adreçat

expressament a Freud. El resultat d'aquests velers mutus

entrellaçats és el reconeixement, per part de tots dos

interlocutors, que la veritat del somni és en el desig.

Aquesta anàlisi no ens porta, és clar, a cap verificació

mitjançant un examen de la realitat, sinó al sentit d'un

encontre de dues voluntats que provoca el reconeixement del

desig que és en joc en l'enraonament, encara que sigui sota

les formes de la retorsió i de la contradicció. És que la raó

general de tot desig és el reconeixement; és en el desig on

els subjectes es dedueixen com a reconeixement, tal com ho fan

en l'exemple Freud i la seva pacient.20 Aquesta és la

Iraumdeutung: el somni s'interpreta, significa, quan hom el fa

entrar en la dialèctica del desig. En el cas que hem referit,

el reconeixement freudià del sentit dels somnis té com a

resposta un treball de fugida d'aquest sentit; i amb això es

reconeix, millor que amb cap anuencia, en el treball del

somni, el seu llenguatge.

19FC 268.

a°Lacan rectificaria en els anys a venir aquesta versió
°Ptimista del reconeixement del desig. Cf. per exemple
Subversion du sujet et dialectique du
^•'inconscient freudien" (1966).

désir dans



222

de la vida quotidiana: la causa

Aquest llibre de Freud és una obra fàustica21: "Tant ple

és l'aire de follets, que ningú no sap com en podria fugir"22.

Aquest epígraf introdueix el desplegament d'un camp de fets

que formen una atmosfera, la qual és l'element mateix en què

es desenvolupa l'existència humana i en el qual se'n podria

trobar la causa.

Els actes fallits són "casualitats", Zufalle. coses que

s'escauen i que no tenen cap causalitat que les fonamenti, amb

la qual cosa semblen remetre's exclusivament a l'atzar.

Representen doncs un problema epistemològic: uns fets, que en

res no són indiferents ni automàtics, tenen com a fonament una

manca absoluta de fonament. Semblen no tenir altra causa que

l'atzar pur; però si és el cas que, per definició, l'atzar és

al més lluny de la raó, aleshores no podria ser fonament de

res.

Així és l'inconscient segons Freud: allò que més lluny

sembla estar de la raó mostra una llei en la qual la

casualitat es recrea com a causalitat i intencional. Volem

mostrar, seguint Lacan, que només un ordre de llenguatge pot

organitzar la lògica d'aquesta transformació i donar una forma

a la inconsistència de la qual parteix.

Encara que la paraula es manifesti en llengua materna —la

21S. FREUD, Zur Psvchopatologie des Alltagalebena.
Ü901b).

22GOETHE,
Per- Freud com a epígraf del llibre.

(1808-1832), II, V, 5. Frase utilitzada



223

llengua pròpia, aquella a la qual referim els nostres

pensaments, més que familiar, ignorada de tan automàtica com

ens resulta— no se salva tampoc del lapsus. No és tan pròpia

doncs. La llengua materna també clivella i fa discontinua la

paraula. "Mentre que el material corrent de la nostra paraula

(Bads) en llengua materna fMutterspracne) sembla estar

preservat de l'oblit, és en canvi d'allò més freqüent que el

seu ús experimenti una altra pertorbació, coneguda com a

equivocació en el parlar fVersprochen)".2S El que no pot

amagar-se com a oblidat i que per tant constitueix un fonament

sòlid del dir, vol mostrar també el buit sobre el qual

estableix la solidesa. El lapsus verbal mostra fins a quin

punt hom és obligat a no posseir el seu propi territori de

representació.

Freud analitza com a psicopatologia de la vida quotidiana

tot un seguit de fenòmens ordenats pel seu determinisme,

descobert per ell i que mostra en acció una voluntat fins

llavors inconeguda; amb això es justifica que a les

equivocacions més banals se'ls pugui suposar una regulació

segons la llei. És el que més s'assembla a la superstició, o a

un pensament màgic, perquè precisament es mostra efectiu fins

i tot quan l'atzar és més total, com per exemple quan hom diu

«na xifra a l'atzar.

"L'ordre d'existència de les combinacions" de xifres

mostra més que cap altra cosa el caràcter de l'inconscient. El

23,-S. FREUD, Zur Psvchopathologie des Alltagsleben
il9°lb), 5FOC 6, pàg. 57.



224

llibre de Borel sobre l'atzar, citat per Lacan,24 presenta

al6un exemple a partir del qual es pot demostrar que mundum

rifant- numeri.26 "L'atzar —diu Borel— no és sinó el nom que

donem a la nostra ignorància; per a un ésser omniscient, la

probabilitat no existiria."2S No sembla que la polèmica sobre

l'atzar hagi de ser portada fins en aquest límits, però sí que

podrem dir que el camp de l'atzar es constitueix com un saber,

del qual alguna cosa en coneixem: allò de què en podem

construir la llei.

Un exemple el dóna el mateix Borel en el que anomena el

problema de la gallina: "Tres jugadors, A, B i C, juguen a

cara o creu en les condicions següents: A i B fan una primera

partida, a continuació de la qual el qui perd es retira i

cedeix el seu lloc a C; el mateix passa al final de cada

partida: el qui perd es retira per cedir el lloc al tercer

jugador; el jugador que hagi guanyat dues partides

consecutives guanyarà una quantitat* m.".27 A partir d'això es

pot escriure la funció anomenada esperança matemàtica, que

dóna el valor numèric de les probabilitats que té un jugador

de guanyar. Si es tracta de dos jugadors que juguen a cara o

creu, l'esperança és idèntica per a tots dos. L'interès del

cas presentat és que, malgrat les aparences, la probabilitat

no és d'un terç per a cadascú; la situació d'A i de B sempre

24FC 269, nota 1. Es tracta de:
(1948).

2eÉ. BOREL, op, cit., pàg. 4.

2slbid., pàg. 9.

2TIbid., pàg. 51.

E. BOREL, L.e hasard



225

serà una mica millor que la de C, sigui quin siguí el nombre

¿e tirades. El sistema mostra una forma de memoria que es

conserva al llarg de totes les operacions.

Llevar a l'inconscient tota forma de determinisme

exigiria suprimir tots els casos en els quals es donen aquests

fenòmens, que provenen del que Lacan anomenarà més endavant

"memòria de l'estructura".28 fis impossible d'arribar a

conèixer exhaustivament les cadenes que obliguen un subjecte

per la via del seu ús del llenguatge, tal com deixen al

jugador C del joc esmentat amb una pèrdua obligada. La

hipòtesi freudiana és que en un lapsus, en un acte fallit,

aflora una cadena de determinació d'aquest ordre. Fins i tot

quan l'element és el de la llengua inoblidable, hi ha un oblit

que torna a aflorar, dominant el subjecte tal com ho faria una

voluntat inconeguda.

Per això pot donar Lacan en aquests paràgrafs una

definició de la cura analítica, a partir de la hipòtesi que el

símptoma és estructurat com un llenguatge que cal deslliurar

com a paraula. Pres en una memòria cibernètica de llenguatge,

el símptoma es cura si passa a la paraula en què l'oblit és

Possible.

28Aquest tema és presentat i desenvolupat per J. LACAN a
séminaire sur 'La Lettre volee'" (1956), especialment a

les pàgs. 44 a 54.



226

i la seva relació amb l'inconscient: la veritat

L'acudit29 és una operació de la paraula que mobilitza el

llenguatge que en sosté la seva capacitat de veritat. No es

tracta de la veritat definida per una referència, sinó d'allò

que apareix en el nivell de la continuïtat expressiva com un

plus de forma, fent present l'obertura que és a la base del

llenguatge com a tal.

Hem de partir del fet que l'acudit és una de les espècies

que formen el gènere d'allò còmic. "L'acudit és la contribució

que l'inconscient fa a la comicitat."30 En efecte, per regla

general, la paraula, tant com és expressió, és un

emmascarament del que es vol dir, de cara a un altre; i

aquesta màscara requereix un esforç per sostenir-se. La seva

caiguda gratifica; però cal, si es vol aconseguir, un acte

social de participació que substitueixi el que procuraria la

paraula que ara es perd. Aquesta caiguda de la màscara amb una

acceptació col·lectiva és el que defineix la dimensió del

còmic. El seu camp s'estén a una multiplicitat d'accions i

d'expressions humanes que van des de la comicitat pròpia dels

nens vistos pels adults o les situacions involuntàries en què

algú no controla les seves reaccions, fins a les elaboracions

més sofisticades que prenen com- a material els elements del

llenguatge.

L'acudit és la punta extrema, l'agudesa més afilada del

29S. FREUD, Per Witz und seine Beziehung zur Unbewussten
(1905c).

30S. FREUD, op. cit., SFOC 8, pàg. 197.



227

còmic; és la provocació a la màxima diferència de sentit

acceptable per al seu temps; els seus recursos formals són els

¿e l'inconscient.

Dins de l'acudit podem encara distingir-ne diverses

subespècies. Distingim l'acudit innocent i ingenu, pròpiament

infantil, de l'acudit tendenciós, aquell que busca causar un

afecte en l'oient. I, al seu torn, dins de l'acudit tendenciós

podem distingir-ne dos grups: el primer és format pels acudits

obscens, agressius o cínics; el segon grup el formen únicament

els acudits escèptics, contra la lògica. Els acudits obscens

procedeixen d'un despullament de les parts eròtiques del cos

d'altri. Els acudits agressius enderroquen l'estàtua d'altri.

Els acudits cínics presenten la desvinculació d'aquell qui els

fa de la resta de la comunitat dels mortals. Els acudits

escèptics "ataquen la " certesa mateixa del nostre

coneixement";31 són contra el sentit, de manera que allò

agredit, si es pot dir així, és^el llenguatge mateix, i

l'agressió es fa amb la seva pròpia arma: la de construir

sentit.

L'acudit tendenciós pren doncs com a objecte dues coses

diferents: o bé un subjecte, o bé el propi acte de dir. Però

sempre té aqueix aspecte de desenvelament: despullament del
v|

<3.ue fa diferents els sexes, desemmascarament de la feblesa de

l'altre, descobriment de la debilitat de la condició humana, o

finalment revelació del fonament lògic de les certeses segons

les quals ordenem la nostra vida.

31Ibid., SFOC 8, pàg. 109.



228

La condició de l'acudit tendenciós —l'acudit essencial—

posa de manifest la intervenció en l'acte de paraula d'un cert

nombre d'elements o personatges. Per començar hi ha aquell qui

fa o a qui se li acudeix l'acudit, i aquell qui és l'objecte

de la seva agressió, hostil, sexual o cínica (en aquest darrer

cas les dues persones vénen a coincidir). Però l'acudit es

caracteritza, sobretot, per la intervenció d'una tercera

persona, que és la d'aquell qui l'escolta i en riu; en el

fons, és aquesta dritte Person qui en gaudeix.

Això vol dir que si ens posem en el lloc d'aquesta

tercera persona, haurem de dir, amb Freud: "només és acudit

allò que jo considero com a tal; allò que per a mi és un

acudit, per a un altre pot ser només una simple història

còmica".32 És que la decisió del que és acudit és precisament

en mans d'aquesta tercera persona; el qui fa l'acudit es posa

a les seves mans quan intenta arribar a ell amb la seva

ocurrència. Només si la primera perdona ha tingut la capacitat

d'arribar a la tercera, només si aquesta és tocada en allò

íntim, pot haver-hi un veritable acudit. Per això el seu

efecte és, en dir-se, inconscient, perquè no n'hi ha previsió

Possible; i, naturalment, provar prèviament la seva qualitat

d'acudit és destruir-lo com a acudit.

Per tot això, l'acudit, autentificat en els seus efectes,

sorprèn de retruc el mateix qui l'ha fet. Diguem-ho tot: qui

l'ha fet experimenta de vegades la torbació d'aquell qui ha

més veritat que no volia.

32Ibid., SFOC 8, pàg. 99.



229

Què revela l'acudit? Freud ho mostra en l'anàlisi que fa

d'un famós acudit de Heine: "Però també he tingut l'honor, diu

el pobre Hirsch Hyazinth, de conèixer el baró Salomon

Rothschild a Frankfurt i, si no vaig gaudir del seu peu íntim,

tanmateix sabé apreciar-me. Quan el senyor marquès li digué

que jo havia estat una vegada venedor de loteria, contestà el

baró jocosament: 'Jo també ho sóc, sóc el col·lector general

del bitllet de loteria Rothschild i no està bé que el meu

col·lega mengi amb els criats, ha de seure a taula al meu

costat.' I, tan cert com Déu és misericordiós (...), vaig

seure al costat de Salomon Rothschild i em tractà ben bé com

al seu igual, del tot f ami 1 ionarment (ganz familiona'r) " .33 El

que s'entrelluca a través de la badadura del joc de paraules

amb el qual la paraula "familiar", fendida, conté la síl·laba

que la condensa amb "milionari" és la tragèdia, o la

tragicomèdia, de tota l'existència del seu autor: el seu canvi

de religió, el seu estat de parent pobre, les carbasses

rebudes de la dona pretesa, el menyspreu de tota una

parentela34; però més enllà encara, el que apareix és

l'existència humana com a tal amb tot allò que en fa

Precisament l'element del tragicòmic, dominada com està pels

ínfims elements causals de la sort i la desgràcia. L'acudit

toca així el cor de l'ésser de l'home.

33H. HEINE, Reisebilder (1827-30); trad., peg. 187. Citat
S. FREUD, Per Witz op. cit., SFOC 8, pàg. 18.

34Cf.S. FREUD, Per Witz op. cit., SFOC 8, pàg. 135.



Capítol 2

L'HUMOR D'UN CODI DE JUSTÍCIA

Nul n'est censé ignorer la loi, cette formule

transcrito de 1'humour d'un Code de Justice exprime

pourtant la vérité oü notre experience se fonde et

qu'elle confirme.

FC 272

A 1'ésser humà cal imposar-li la seva propia natura.

L'home no es sense una marrada per un espai en el qual es

despleguen unes condicions d'universalitat que corresponen a

la forma de la llei. Això vol dir també que l'ésser humà no

entra en la seva especificitat sense una alienació que el fa

subjecte.

Quan parlem d'alienació no volem considerar una natura

°orrompuda; aquesta fóra una manera d'escamotejar el problema,

en la mesura en què sempre es podria dir que, si la natura no

^Pareix tal com ha de ser, és perquè no s'ha fet l'esforç de



231

concepte que caldria.

Parlem aleshores d'ignorància: l'home es fa subjecte en

el no conèixer del tot la seva natura; més encara, ser home és

anar descobrint la pròpia natura en el domini de la llei.

També podem dir, en aquest sentit, que la natura humana és la

capacitat d'ignorar la natura pròpia.

Hi ha un principi d'ignorància que suporta doncs la

natura humana; a partir d'aquest principi hom ha fet hipòtesis

sobre el lloc on és el saber que fa falta. Una resposta

platònica troba en Déu la raó del qui sap. Si volguéssim

deduir l'home com a subjecte de la ciència moderna hauríem de

demostrar que aqueix saber que falta no és enlloc. Hegel

consideraria que allò ignorat rau en el futur de l'home en

tant que legislador. Nietzsche donaria com a resposta la de

que resideix en allò que, anunciat per l'home, és més enllà de

l'home.

Quan, en l'època en què hom confrontava la llei

científica de la natura amb el món legal de l'estat,

Montesquieu diu que la llei serveix per recordar a l'home la

seva pròpia natura, s'està referint precisament a aquest

mateix punt d'ignorància. En efecte, quan Montesquieu parla de

l'esperit de les lleis, vol dir que es tracta de parlar de les

lleis en plural, en comptes d''aquella llei en singular que

correspondria a la natura humana. Amb el terme d'esperit,

Montesquieu vol reconèixer que, en l'univers legal, no hi ha

Üei de la llei; aqueix terme ve al lloc on manca el

coneixement de la llei.

La llei és doncs la condició humana, aquella que obliga



232

el subjecte a decidir-se sobre les lleis que el fan viure.

L'alienació és el fet precisament que el subjecte ho és d'unes

lleis,que el responsabilitzen com al seu autor. La llei només

és vigent pel fet que no la dicta sinó el subjecte mateix que

ella crea.

El subjecte fa experiència de la llei intentant-ne la

transgressió; però amb això es troba només fent la provatura

dels límits de la llei, és a dir, fent-la més dominadora

encara. Per una altra banda, la llibertat és la submissió a la

llei, a una llei anterior a aquella que vol imposar-se;

aleshores només queda considerar que la primera llei és la deu

de la llibertat. Ara bé, aquella primera llei no és més que la

ignorància mateixa de la llei.

Cal distingir la llei del codi que la fixa. De fet, la

llei no necessita cap codi per existir, per ser. El Codi

suposa l'escriptura. Mentre que la natura fóra la possibilitat

d'una llei no escrita per ningú, el .codi exigeix la ficció del

legislador.

La codificació de la llei transmuta la ignorància que té

l'home de la seva pròpia natura en un principi legal: ningú no

Pot al·legar ignorància de la llei. Aquest principi és idèntic

al que defineix el subjecte de la llei, però aquí remès a un

c°di i, per tant, a unes lleis que no cal ignorar, perquè

estan escrites.

El principi segons el qual la ignorància de la llei no

del seu compliment, recollit en tots el codis civils,

el qualifica d'humorístic. És que, precisament, la

°oncepció freudiana de l'humor parteix del desenvelament de




