
311

prosa i poesia.

Lucács, el teòric en què es basaven les teories de la

poesia realista, sembla donar lloc en la seva Estètica23 al

punt de vista segons el qual la poesia s'estableix en

continuïtat amb la prosa. De la prosa del món o, en els seus

termes, la vida quotidiana, se'n deriva un pòsit que es la

ciència i una escuma que és la poesia, i que están en

continuïtat.

Però el cas era que 1'exercici poètic dels més hàbils en

aqueixa classe de poetització (posem pel cas Gabriel Ferrater,

Vicent Andrés Estellés, i també Joan Brossa) feia evident el

salt absolut, la discontinuïtat més gran entre el signe

prosaic i el signe poètic. La poesia més despullada de

simbolisme abstracte i de forçaments formals feia més evident

que cap que cal només modificar lleugerament la manera de

posar-se amb el llenguatge per transformar-lo del tot.

Tota reflexió sobre l'essència de la poesia -de la poesia

tal com la concebim avui en dia, en els nostres temps
i

Postcartesians— ha de partir de Friedrich HSlderlin, que donà

a la lírica l'objecte que li estava preparat des de sempre, és

a dir, el llenguatge mateix. La poesia és a partir de
k

HSlderlin cant d'amor a ella, a la llengua i, a través d'ella,

al llenguatge.

Martin Heidegger va mostrar que en Hülderlin es llegeix

l'activitat de poetització com la conjunció de la llengua

°oncebuda com a materna, és a dir, viva i essencialment

23G. LUKACS, Asthetik (1963 i segs.); trad. esp.,
*Sté_üc_a. (1965 i segs.)



312

adequada a allò que cal significar. "Segons una paraula antiga

de la nostra llengua materna, diu Heidegger, a allò purament

il·luminador, allò que 'obre espai' a allò obert a tot 'espai'

i a tot 'temps', conservant-ho aquí, ho anomenem die Heitere.

'la clara'. (...) 'La clara' ho conserva i ho manté tot en

allò intacte i posat a resguard."24 La paraula antiga de la

llengua materna salva i manté en la paraula. Sense aqueixa

paraula antiga i materna, la que permet la claredat i la

preservació d'allò que roman, no hi ha 1'intacte, la paraula

que salva de la corrupció.

Poetitzar consisteix doncs a instituir el sagrat

incorruptible de la paraula a base d'atorgar-li la claredat

originària. A través de la paraula, la poesia salva i crea

allò a què la paraula es refereix, la cosa. De retop, pel

poder que adquireix de crear, el llenguatge esxdevé cosa divina

i immortal. La poesia és el grau superior del posar en

l'escrit (o en el recitat, com a paraula diferent de la

conversació) la impossibilitat d'arribar a la pàtria, allà on

la llengua fou materna pura, on tingué el seu lloc natural de

naixement i evolució.

A través de la nostàlgia introduïda per l'activitat del
«i

Poeta en el llenguatge (i que ningú més pot introduir,

diríem), la paraula fa existir en un més enllà d'ella mateixa

el que fóra terreny S autèntic, no estrany, no estranger, no

alienat del llenguatge.

24M. HEIDEGGER, Erlauterunaen zu H51derlina Dichtung
(1971); trad. esp., Interpretaciones sobre la poesia de
H&ldfi¿l±n (1983), pèg. 40.



313

Poetitzar és aconseguir en l'actual la proximitat de

l'origen. Sense la poesia oblidaríem que l'origen el tenim a

la vora; ens fóra (ens és, perquè sobretot vivim sense poesia)

inabastable i estrany.25 Com diu Heidegger, "l'ésser original

del goig fFreude) és arribar a ser a casa en la proximitat de

l'origen".28 La paraula poètica permet la proximitat d'allò

més allunyat del parlar; el símbol poètic fa familiar allò més

reclòs en la llengua materna, i ho fa gràcies a ella. Amb

aquest portar al present el més originari de la paraula, ella

és refundada. Passada a través del símbol poètic, la paraula

es renova fins a poder esdevenir, de nou, fundadora.

El punt candent de la poètica holderliniana és que els

poetes funden allò que roman;2"7 només ells aconsegueixen de

tractar la paraula com si fos llunyana, de manera que apareix

com si vingués del no-res del llenguatge. Els p&etes fan de la

paraula símbol, amb què la refunden.

El símbol poètic no és sinó el símbol com a tal, definit

pel do i per l'intercanvi social, però no fet a partir de

conquilles o d'objectes, sinó de la paraula. Els poetes

tracten les paraules com a coses, que posen en circulació

social a fi de fer-ne autèntics dons d'intercanvi.

^
De fet, la nostàlgia fonamental dels poetes és la dels

déus. La paraula és en el temps', i com a tal subjecta al

decandiment i a la mort; en fer aparèixer el símbol poètic, el

2BIbid., pàg. 45.

2elbid., pàg. 46.

2rlbid., pàg. 61.



314

poeta porta la paraula cap a una abolició del temps mateix, en

un anhel d'eternitat. La poesia, com a fet de la paraula,

apareix en el temps, alhora que aboleix el temps fent-la

símbol i donant-la. Això és tant com dir que la poesia funda

des de la falta absoluta de fonament; o que eternitza a partir

de la mostració de la temporalitat absoluta d'allò que és.

Si la poesia funda és perquè el poeta troba la manca de

fons de la llengua; aquesta manca de fonament és allò no

necessari que hi ha en ella, la seva causa sotmesa al temps,

dons del qual allò mostrat per ella hauria pogut ser d'una

altra manera, radicalment diferent. Recrea així l'ordre de

necessitat, el que és viu en la paraula. La poesia crea

l'etern en el temps, fa que el que apareix ara i aquí sigui

"havent-estat" aquí des de sempre, sense ser vist. El poeta

demostra que ningú encara no havia anat f ins" al desf ons per

crear l'etern, el símbol.28

Fer de poeta, poetitzar, és fer que la paraula, per un

instant, falti, a fi de poder-la crear. Poetitzar és viure's

en l'instant mateix en què neix la paraula, com a paraula

nova; és viure's en l'instant més fugisser, aquell que nua la

mort amb l'etern.

^
Tancar la qüestió del símbol poètic no es pot; ella és

l'obert. A la poesia li toca fer 'del símbol l'obert a l'ésser,

a l'ésser-per-la-mort, successor dels déus en temps de

destret.

El símbol poètic és el símbol sense abrigall.

28Cf. ibid., pàg. 197.



315

Antropomorfització

El símbol, com a portador de significacions, és el qui

carrega la significació de tot allò que és humà. Vol dir això

que cal mesurar tota significació per la seva dimensió humana?

Potser sí que res no se significa sense donar nou sentit a

aquell qui es fa suport del símbol. Potser, segons

l'ensenyança del sofista, l'home, en tant que parla, es la

mesura de totes les coses.

Va ser el "nostre objecte simbòlic",29 el símbol no

neutralitzat, posthomèric encara, el qui va portar cap a la

concepció de l'home com a mesura de totes les coses; i és

veritat que ell, i no un altre, fa existir les coses que són i

diu les que no són. La sentència de Protagoras venia a

rubricar el descobriment què havien fet els grecs, és a dir,

primer, que hi ha una paraula d'engany, i segon, que l'amo de

la ciutat i del món és la paraula. Mestres de la funció

simbòlica, els sofistes formaven els seus conciutadans en el

domini; els feien amos de la ciutat a través de la paraula.

El poble grec és el creador de la democràcia, és a dir

del poder sostingut a partir de la prova dels poders de
{.

convicció de la paraula. L'ensenyança dels sofistes anava

adreçada a aquells qui volien, no exactament enredar el seu

interlocutor, sinó sdonar la dimensió de la veritat a una

Paraula que desvetllava sospites. La paraula dels poderosos no

Podia limitar-se només a la simple ordre peremptòria, sinó que

29FC 275.



316

calia transformar-la per fer-la avinent a un enraonament humà

en el qual pogués fer el seu efecte en el debat. Però no

solament això; als sofistes "anaven tots aquells qui es volien

formar per a la política i convertir-se algun dia en directors

de l'estat".30 L'art de la paraula no servia només per adaptar

els discursos als oïdors, sinó també per obtenir, gràcies a la

discussió, unes lleis adaptades al règim de versemblança

imposat per la democràcia. En aquells temps, la llei entrava

en el món humà, no per taules escrites per aquells qui

parlaven amb els déus, ni per escriptures on s'enregistrava

tot el que succeïa en el regne, ni per la paraula absoluta de

l'amo, sinó través de la paraula en el seu exercici; la llei

constituïa el món humà a partir del treball de la paraula.

Ara bé, quan els sofistes ensenyaven als poderosos el

poder de la paraula, és a dir les lleis que* la governen a

ella, ensenyaven també, inevitablement, el concepte del poder.

Per tant, aquells qui s'havien format en la llei de la

paraula, quan buscaven amb la paraula enraonada la llei, no

trobaven altra llei que la de la paraula. En fer les lleis de

la ciutat, no feien sinó donar una forma de decisió a les

lleis mateixes de la paraula. Aquesta és l'operació sofistica
4

màxima, la que consisteix en fer necessària, per a la llei, la

llei de la paraula.

L'ensenyança sofistica partia de la introducció de la

idea de llei física dels jònics en el camp de la paraula; en

3OW. JAEGER, Paideia. Die Formung des grieschichen
(1933-57); trad. esp. Paideia: loa ideales de la

SlLLtura griega (1945), pàg. 266.



317

el terreny de la legislació política es pretenia una operació

semblant. Tal com assenyala Jaeger, la sofística va portar a

una "ampliació dels dominis de la ciència jónica en els

aspectes social i ètic i va obrir el camí d'una vertadera

filosofia política i ètica, al costat i encara per damunt de

la ciència de la naturalesa".31 Un mateix esperit científic

descobria, amb el llenguatge, el poder de la paraula i, amb la

paraula poderosa, les lleis del poder. La parla i

1'enraonament passaren a configurar el domini de 1'altre i

l'organització del món, més encara que la idea de l'ésser i de

l'esdevenir aplicades a la fisis.

Així es feia evident, al costat d'una naturalesa

silenciosa, la naturalesa humana com un nou objecte que pot

ser influït, conduït, dominat, subjectat, mitjançant allò que

se li diu. La naturalesa humana aparegué aleshores a la llum

"amb tots el seus accidents i ambigüitats individuals".32 I,

precisament, a partir d'aquest humanisme naixeria la

inhumanitat socràtica.

El

L'objecte simbòlic se'ns ha' escapat de les mans, ens ha

humanitzat. Tal comte 1 peix, símbol animal, acaba convertint

en símbol aquell animal que en fa ús i fa volar l'ocell fins a

31Ibid., pàg. 273.

32Ibid, pàg. 280.



318

un bestiari poètic, de la mateixa manera l'objecte simbòlic

ens ha fet seu, i ara estem carregats amb el seu pes. Ja res

no ens podrà alleugerir del pes del simbòlic, perquè és ell

qui ens dóna ales.

L'objecte simbòlic "ha perdut el pes de la seva

utilització", i posseeix ara un "sentit imponderable" que

comporta "desplaçaments d'algun pes."33 Ell ens anuncia "la

llei i el llenguatge",34 però encara no ho és. Perquè

l'objecte simbòlic esdevingui llenguatge caldrà alguna cosa

més.

L'objecte simbòlic i la seva lògica ens han ensenyat en

primer lloc una comunicació inequívoca, en segon lloc un poder

d'enganyar i en tercer lloc un poder. Podríem afegir ara, pel

camí invers, una nova propietat del símbol, establint que

l'objecte pot ser robat. El xatrac, amb la boe-a oberta en una

expressió de sorpresa per la inesperada desaparició no és

encara humà, però potser li falta poc. Efectivament, pel camí

de la demanda d'allò perdut hi ha la humanització. L'ocell de

bec esbatanat sembla a punt d'enraonar; però encara no ho fa.

Potser només una ficció, com la que va novel·lar Anatole

France,38 ens podria descriure les etapes del camí que li

queda per recórrer.

Per humanitzar una colònia d'ocells no h'hi ha prou, ens

ensenya l'irònic, a donar-los la paraula. Un dia un sant

33Totes tres expressions a FC 275.

34FC 275.

3BA. FRANCE, L'íle des pingouins (1908).



319

despistat havia batejat els pingüins per inadvertencia. El Cel

es commou: Què hi podem fer? Farem com si res? El baptisme,

amb tota la seva potència sacramental, val més que qualsevol

altra cosa: puix que estan batejats, que esdevinguin humans,

que tinguin llenguatge. I vet aquí que, seguint la història de

France, trobem la història de la humanitat mateixa, fins a

l'afer Dreyfuss.

Però la intuïció més encertada d'Anatole France en la

novel·la és que, així que els pingüins han rebut el

llenguatge, es fan inevitables certs passos en la "història"

de la humanització: el tabú de l'incest, l'establiment de la

propietat, els vels de la dona i el desig provocat. També els

pingüins, si esdevenen humans, passen per una abolició de la

seva espècie en el llenguatge. Tant com la humanització

comporta desnaturalització, la generació en l̂'espècie es fa

per les exigències de la simbòlica.



320

2a Secció

Els mots i les coses

L'objecte simbòlic assegura la comunicació, però encara

no fa el llenguatge; i això ni tan sols en la seva forma

superior, la del símbol poètic que recupera en l'instant

l'objectualitat primitiva. Cal que la perdi, si vol tenir les

ales del mot, si vol que la seva comunicació vagi més enllà de

la presència efectiva, ponderable i visible, hic et nunc. Per

aconseguir la universalitat del símbol cal desgravar-lo,

perquè només alleugerit incorpora un intercanvi potencialment

ubic. *•-

íLLmoi

L'objecte simbòlic alleugerit és el mot, alat. Però dient

això, semblem posar-nos en contradicció amb la lingüística

estructural, la qual ens ha acostumat a oblidar el mot en

favor dels components sintagmàtics. Com diu Saussure, la

ciència del llenguatge s'introdueix a partir de la divisió en

fonemes;1 la llengua, d'antuvi, no presenta unitats concretes

i el mot, com a tal, no val per a la lingüística. De tota

1F. DE SAUSSURE, Cours de linguistique genérale (1915),
Pag. 149.



321

manera, Sapir concreta que el mot és la resta irreductible del

fet que el llenguatge es realitza en paraula, és a dir, que

ens parla; el mot és allò que l'escriptura ha de mantenir de

la paraula (de la parla).2

Gabriel Ferrater, en el seu article "Qüestions del mot",

assenyala que "tota persona, fins un analfabet total, parla de

mots."3 De fet, vé a dir Ferrater, aquest és el primer

concepte de la llengua, portat per la paraula mateixa; i això

no ho canvia que l'analfabet talli els mots allà on no

correspon. Per al parlant hi ha un concepte d'unitats

discretes que entren en la combinació. Però per què el mot? La

resposta que dóna el mateix Ferrater no correspon sinó a

l'enuig del lingüista en general al davant d'una qüestió que

l'estructura no sembla haver-li resolt: "No ho sé pas, diu

Ferrater, però sospito que és perquè res no etis dóna una més

gran il·lusió de llibertat: no hi ha cap altre indret per on

puguem atacar millor la llengua, fer-la més plàstica i més

obedient a la nostra voluntat comunicativa. Amb les realitats

profundes sempre fa de mal topar-hi."4

El fet és que, encara que el sintagma representi la

unitat gramatical més petita de significació en la cadena

Parlada, els diccionaris continuen recollint els conceptes com

a mots. La cadena lingüística no és res separada del

2E. SAPIR, Language. An Introduction to the Study of
¿Beech. (1921); trad. El llenguatge. Introducció a l'estudi de
la. parla (1985), pàg. 36, n. 6.

3G. FERRATER, "Questions del mot" (1970), pàg. 47.

4G. FERRATER, op. cit., peg. 54.



322

significat que causa; l'ús de la paraula produeix un desgast

que ea condensa en unes unitats que són els mots. Aquestes

unitats tenen una realitat que correspon a la circulació de la

llengua entre els parlants, no solament d'un a un, sinó en

tant que ella forma una comunitat que inclou un nombre

imprevisible de subjectes.5

Encara que l'estructuralisme tingui una base

sintagmàtica, l'observació clínica dels trastorns de la parla

anomenats afàsies, de gran interès per al lingüista, porta a

una consideració del mot com a unitat bàsica. Més encara,

obliga a reformular-ne el concepte a partir d'una unitat

lingüística nova que, segons la denominació proposada per

Gustave Guillaume, s'anomena l'holofrase.s Condensada,

unificada en la globalitat del seu sentit, una frase pot

aparèixer tan isolada com un mot i un mot pot™*« arribar a tenir

el valor d'una oració sencera. Existeix doncs una equivalència

en la partició de la cadena parlada segons les frases i segons

les paraules; entre paraules també hi ha algun signe de

puntuació. Sigui com sigui, l'afàsia planteja de manera

insistent la qüestió del mot perquè, quan es perden els mots,

ho fan d'un a un.

Tal com ho assenyala Jakobson, en una de les dues classes

Es tracta dels "mots, sempre gastats 'de la tribu'" dels
parlava Carles Riba ("Uns mots del traductor", 1953, dins

'
, ,

> L' Odissea, pàg. 11) diferenciats de la paraula "que
home a home va i ve" C Estances. Llibre segon, 8).

Cf.
6G. GUILLAUME, Lecons dft linguistiaue I94fl-1fl4a (1971).
A. STEVENS, "L'holophrase, entre psychose et

Psychosomatique", dins Ornicar? Revue du Chamn freudien 42,
n=1 54-79.



323

d'afàsia, l'anomenada eferent, "el discurs es redueix a uns

mots primaris, independents (...) noms i formes nominals dels

verbs (...) utilitzats de manera holofràstica",7 El mot per

excel·lència, el nom, aquell mot que estableix la relació més

lleu amb les coses, el mot de la pura la nominació, és la

resta més indestructible del llenguatge; és l'últim a

desaparèixer en l'afàsia i el primer a ser creat en el procés

d'adquisició de la paraula. I precisament, el concepte com a

tal depèn de la capacitat del llenguatge per deixar unitats

irreductibles en les quals el llenguatge mateix és més que

estructura. Com a cosa, com a mot solidificat, és un objecte

del qual se'n pot fer do; però és alhora imponderable, alat i

portador en ell mateix de tota l'estructura. És matèria sonora

o escrita, però és també esperit que configura, més enllà de

la unitat, un recurs a la capacitat universalitzadora del

subjecte parlant.

Jakobson fa la seva classificació dels trastorns afàsies

alhora que l'estén a una teoria general del llenguatge.3 En

aquest sentit, si les afàsies es poden classificar en dos

grups és perquè dins del llenguatge podem distingir dos eixos

de funcionament, sempre presents en tot acte lingüístic. I

tant els dos eixos del llenguatge com les dues classes

d'afàsia, es defineixen a partir- del mot com a unitat mínima

7R. JAKOBSON, "Vers une typologie linguistique des
troubles aphasiques" (1963), pàg. 140.

8R. JAKOBSON, "Dos aspectes del llenguatge i dos tipus de
trastorns afàsies", dins R. JAKOBSON i M. HALLE, Fundamentals
af̂  Language (1956); trad., Fonaments del llenguatge (1984),
Pegs. 99-128.



324

de la cadena parlada.

En efecte, el qui parla, primer de tot, selecciona cada

mot que diu entre un conjunt de nombre molt elevat de mots

possibles. Mot a mot, per dir-ho així, van sortint dels

arxius, que donen ara un substantiu, ara una forma verbal, ara

un adjectiu... D'altra banda, un pic el mot ha estat triat, és

ell llavors qui entra en combinació amb el nou context que li

ha estat creat i que, a partir d'ara, ell també contribueix a

crear. D'aquesta manera, cada mot, inclòs en un missatge que

és in praesentia. remet a un codi que és in absentia.

És a partir d'aquesta doble coordenada del llenguatge en

relació amb la paraula com es poden classificar els trastorns

afàsies.

El primer grup correspon a aquelles pertorbacions en les

quals queda afectada la capacitat del parlant per triar els

mots. "Els mots clau —diu Jakobson— poden ser eliminats o

desplaçats per substituts anafòrics abstractes (...) en la

parla dels afàsies francesos un nom específic és reemplaçat

per un de molt general, per exemple machin. chose. En una

mostra d'alemany dialectal d'un pacient (...) D_ing o Stüchel

substituïen tots els noms inanimats, i überfahren tots els
,í

verbs identificables pel context i la situació i que, per

tant, semblaven superflus al pacient."9 El que aquest cas posa

de relleu és el mot com a unitat de substitució; la pèrdua

d'una de les dimensions de la capacitat lingüística redueix el

llenguatge a un dels seus eixos, fins a portar-lo al mot més

}0p. cit., pàg. 110.



325

proper a una cosa quan, reduït al màxim el seu valor de

referència, ell mateix valdria per una cosa; és el cas, en

català, de termes com trasto, alio. o daixonaes. Com diu

Jakobson, encara que la dimensió significativa del mot va

desapareixent, queda la materialitat; poc importa quina sigui

la paraula, però sí que pugui ser escoltada, sentida, i no cal

que es comprengui.

L'altre trastorn del llenguatge correspon a una alteració

de la capacitat de formar proposicions. En aquest cas, diu

Jakobson, "no pot parlar-se de manca de mots, tenint en compte

que l'entitat que es conserva en molts casos és precisament el

mot."10 Aprofita Jakobson per donar una definició de mot: "és

la unitat lingüística de nivell més alt de totes les que estan

codificades; és a dir que componem les nostres frases i els

nostres enunciats a partir dels fons lèxics tftte ens ofereix el

codi."11

Segons aquesta definició, el trastorn de la contigüitat

de què pateixen certs afàsies els deixa sense el recurs a les

regles d'organització dels mots en unitats superiors, com ara

la frase. La pèrdua de les regles gramaticals, anomenada

agramatisme, produeix la degeneració de les frases a un mer

"amuntegament de mots".12 En el procés de desintegració

d'aquestes afàsies, desapareixen en primer lloc els mots que

compleixen funcions1 purament gramaticals, o de connexió entre

10Ibid., pàg. 117.

1:LIbid., pàg. 117.

12Ibid., pàg. 118.



326

els mots: conjuncions, preposicions, pronoms, articles. En

aquest mateix procés, els mots perden les flexions, els verbs

passen a l'infinitiu, els substantius al nominatiu. Van

desapareixent doncs gradualment els mots menys cosificadors,

com qui diu l'argamassa, i romanen, expressats en estil

telegràfic, les pedres que construeixen el mur, els mots-cosa.

La descomposició del missatge lingüístic topa doncs amb

un impossible, format pel límit del concepte, que no es pot

separar d'una expressió lingüística ni reduir a la cosa

mateixa. No sabem encara quin és el lligam que hi ha entre els

mots i les coses, potser és fràgil i movedís, discutible i

potser arbitrari, però aquests trastorns ens el mostren

necessari per a l'ésser parlant. La poesia de les coses pot

acostar-nos a un matrimoni perfecte entre els mots i les

coses; l'obra de ciència ens pot portar a la seva separació

màxima, la qual possibilita el càlcul sobre les coses; però

sempre, allunyats de l'objecte simbòlic, tant l'inequívoc com

l'enganyador, i passada la sorpresa del poder de la paraula,

un Socrates ens demana: dius això, però què vols dir? Quina és

la cosa que té el teu mot? Hi ha en efecte una cosa, o ets tu

qui la diu?

La_ representació, com a cosa i com a mot

En la seva metapsicologia, Freud presenta la diferència

entre l'inconscient i la consciència com una separació entre

dues entitats, que tenen una mateixa base, la representació,




