311

_ prosa 1 poesia.
Lucadcs, el tedric en qué es basaven les teories de 1la
poesia realista, sembla donar lloc en la seva Estética®® al
 ’punt de vista segons el qual la poesia s estableix en
continuitat amb 1la prosa. De la prosa del mbn o, en els seus
_ termes, la vida quotidiana, se’n deriva un pdsit que és la
_cidnecia 1 uwna escuma gque és la poesia, 1 que estan en

_continuitat.

Perd el cas era que 1l exercici poétic dels més habils en
';aqueixa classe de poetitzacid (posem pel cas Gabriel Ferrater,
Vicent Andrés Estellés, i també Joan Brossa) fela evidentA el
f:salt absolut, la discontinuitat més gran entre el signe
 'prosaic i el signe poétic. La poesia més despullada de
’simbolisme abstracte i de forcaments formals feia més evident

_que cap que cal només modificar lleugerament la manera de

posar-se amb el llenguatge per transformar-lo del tot.

Tota reflexid sobre 1 esséncia de la poesia —-de la poesia

tal com la concebim avui en dia, en els nostres temps

_bPostcartesians— ha de paftir de Friedrich H6lderlin, qﬁe donéa

& la lirica l°objecte que 1li estava preparat des de sempre, és
a dir, el 1llenguatge mateix. La poesia és a partir de
8lderlin cant d“amor a ella, a la llengua i, a trasés d'ella,
1 llenguatge.

Martin Heidegger: va mostrar éue en H8lderlin es llegeix

‘activitat de poetitzacié com la conjuncié de la llengua

Oncebuda com a materna, és a dir, viva i essencialment

»3 LUKACS, Asthetik (1963 i segs.); trad. esp.,

Eﬂhﬁhigﬁ (1965 i segs.)



312
adequada a alld que cal significar. "Segons una paraula antiga
de la nostra llengua materna, diu Heidegger, a alld purament

 il-1luminador, alld que “obre espai” a alld obert a tot “espai”
i a tot "temps’, conservant-ho aqui, ho anomenem die Hejtere,
“la clara”. (...) “La clara” ho conserva i ho manté tot en

alld intacte i posat a resguard."?4

La paraula antiga de la
llengua materna salva i1 manté en la paraula. Sense aqueixa
paraula antiga i materna, la que permet la claredat i la
preservacié d"alld que roman, no hi ha l intacte, la paraula

_que salva de la corrupciéd.

Poetitzar consisteix doncs a instituir el sagrat
’incorruptible de la paraula a base d atorgar-li la claredat
_originadria. A través de la paraula, la poesia salva 1 crea
_alld a qué la paraula es refereix, 1la cosa. De retop, pel
. poder que adquireix de crear, el llenguatge esdevé cosa divina
f i immortal. La poesia és el grau superior del posar en
_l’escrit (0o en el recitat, com a paraula diferent de 1la
~ _conversacié) la impossibilitat d arribar a la patria, alla on
la llengua fou materna pura, on tingué el seu lloc natural dé

naixement i evolucid.

A través de la nostalgia introduida per 1 activitat del

b

oeta en el 1llenguatge (i que ningd més pot introduir,
diriem), la paraula fa existir en un més enlla d'ella mateixa
l que féra terreny i auténtic, no estrany, no estranger, no

lienat del llenguatge.

24M. HEIDEGGER, ErlHuterungen zu HGlderlins Dichtuna
1971);  trad. esp., Interpretaciones sobre 1la poegia de
(1983), pag. 40.



313
Poetitzar és aconseguir en 1l actual 1la proximitat de
_1’origen. Sense la poesia oblidariem que 1 origen el tenim a
_la vora; ens féra (ens és, perqué sobretot vivim sense poesia)
inabastable i estrany.®® Com diu Heidegger, "1 ésser original
del goig (Freude) és arribar a ser a casa en la proximitat de
17origen”.®® La paraula poetica permet la proximitat d-alld
:més allunyat del parlar; el simbol poétic fa familiar alld més
_reclds en 1la llengua materna, 1 ho fa gracies a ella. Amb
aquest portar al present el més originari de la paraula, ella
68 refundada. Passada a través del simbol poétic, la paraula
ea renova fins a poder esdevenir, de nou, fundadora.
El punt candent de la poética h&lderliniana és que els

7 només ells aconsegueixen de

poetes funden alld que roman;<

tractar la paraula com si fos llunyana, de manera que apareix

_com si vingués del no-res del llenguatge. Els peetes fan de la
 paraula simbol, amb qué la refunden. |

El éimbol poétic no és sindé el simbol com a tal, definit

fpel do 1 per l intercanvi social, perd no fet a partir de

;conquilles o d-objectes, siné de la paraula. Els poetes

tracten les paraules com a coses, que posen en circulacié

gocial a fi de fer-ne auténtics dons d " intercanvi.
De fet, 1la nostalgia fonamental dels poetes és la dels
déus. La paraula és en el temps, 1 com a tal subjecta al

decandiment i a la mort; en fer aparéixer el simbol poétic, el

281hid., pag. 45.
281pbid., pag. 486.

271bid., pag. 61.



314
poeta porta la paraula cap a una abolicid del temps mateix, en
un anhel d’eternitat. La poesia, com a fet de 1la paraula,
apareix en el temps, alhora que aboleix el temps fent-la
simbol i donant-la. Aixd és tant com dir que la poesia funda
des de la falta absoluta de fonament; o que eternitza a partir
de la mostracidé de la temporalitat absoluta d"alld que és.

Si la poesia funda és perqué el poeta troba la manca de
fons de la 1llengua; aguesta manca de fonament és alld no
necessarli que hi ha en ella, la seva causa sotmesa al temps,
dons del qual alld mostrat per ella hauria pogut ser d'una
altra manera, radicalment diferent. Recrea aixi 1 ordre de
necessitat, el que és viu en 1la paraula. La poesia crea
l’etern en el temps, fa que el que apareix ara 1 agqui sigui
"“havent-estat"” aqui des de sempre, sense ger vist. E1 poeta
_demostra que ningl encara no havia anat fin& al desfons per
_ crear l°etern, el simbol.=®
Fer de poeta, poetitzar, és fer que la paraula, per un
_ instant, falti, a fi de poder-la crear. Poetitzar és viure's
en 1 instant mateix en 'qué neix la paraula, com a paraula
nova; é€s viure’s en l instant més fugisser, aquell gue nua la
mort amb 1l etern.

<,

Tancar la qliesti6é del simbol poétic no es pot; ella és

l'obert. A la poesia 1li toca fer ‘del simbol 1 obert a 1 ésser,
1 ésser-per-la-mort, successor dels déus en temps de
estret.

El simbol poétic és el simbol sense abrigall.

2BCf. ibid., pag. 197.



. 315
. £11 -

El simbol, com a portador de significacions, és el qui
',oarrega la significacidé de tot alld que és humd. Vol dir aixod
que cal mesurar tota significacildé per la seva dimensid humana?
Potser si que res no se significa sense donar nou sentit a
aquell qui es fa suport del simbol. Potser, segons
1’ensenyanca del sofista, 1 "home, en tant que parla, es la
mesura de totes lés coses.
Va ser el ‘'nostre objecte simbdlic”,%® el simbol no
__neutralitzat, posthomeric encara, el qui va portar cap a la
concepcié de l1"home com a mesura de totes les coses; 1 és
veritat que ell, i no un altre, fa existir les coses que sén i
diu les que no s6n. La senténcia de Protagoras venia a
_ rubricar el descobriment gque havien fet els grecs, és a dir,
; primer, que hi ha una paraula d’engany, 1 segon, gue 1l amo de
la ciutat 1 del mbén és la paraula. Mestres de 1la funcid

~ simbdlica, els sofistes formaven els seus conciutadans en el

domini; els feien amos de la ciutat a través de la paraula.

El poble grec és el creador de la democracia, és a dir
del poder sostingut a partir de la prova dels poders de
yconvicoié de la paraula. L ensenyanca dels sofi;tes anava
adrecada a aquells qui volien, no exactament enredar el seu
interlocutor, siné donar la dimeﬁsié de la veritat a una

_Paraula gque desvetllava sospites. La paraula dels poderosos no

podia limitar-se només a la simple ordre peremptoria, sind que

29pC 275.



316

?,calia transformar-la per fer-la avinent a un enraonament huma
en el ' qual pogués fer el seu efecte en el debat.A Perd no
aplament aixd; als sofistes "anaven tots aquells qui es volien
__formar per a la politica i convertir-se algun dia en directors

de 1 estat".3°

L’art de la paraula no servia només per adaptar
els discursos als oidors, sindé també per obtenir, gracies a la
discussié, unes lleis adaptades al reégim de versemblanca
imposat per la democracia. En aquells temps, la llei entrava

en el mén humd, no per taules escrites per aquells qui

_parlaven amb els déus, ni per escriptures on 8 enregistrava

_tot el gque succeia en el regne, ni per la paraula absoluta de

~ 17amo, s8iné través de la paraula en el seu exercici; la llei
constituia el mén humd a partir del treball de la paraula.

Ara bé, quan els sofistes ensenyaven als boderosos el

poder de la paraula, és a dir les 1lleis que& la governen a

ella, ensenyaven també, inevitablement, el concepte del poder.

{ Per tant, aquells qui s havien format en la llei de la

paraula, quan buscaven amb la paraula enrascnada la llei, no

trobaven altra llei que la de la paraula. En fer les lleis de
la ciutat, no feien s8in6é donar una forma de decisidé a les
lleis mateixes de la paraula. Aquesta és l operacié sofistica
mdxima, la que consisteix en fer necessaria, per a ia llei, la
llei de la paraula.

L ensenyanca sofistica partia de la introduccid de la

idea de llei fisica dels Jjonics en el camp de la paraula; en

2CW. . JAEGER, Paideia. Die Formung des grieschichen
(1933-57); trad. esp. Paideia: los idealeg de la
Cultura griega (1945), pag. 266. \



317
el terreny de la legislacidé politica es pretenia una operacid
semblant. Tal com assenyala Jaeger, la sofistica va portar a
una “ampliacié dels dominis de 1la ciéncia jonica en els
aspectes social 1 étic 1 wva obrir el cami d“una vertadera
filosofia politica i eética, al costat 1 encara per damunt de
la ciéncia de la naturalesa".®! Un mateix esperit cientific
descobria, amb el llenguatge, el poder de la paraula i, amb la
paraula poderosa, les lleis del poder. La parla i
1 “enraonament passaren a configurar el domini de 1 altre i
l'organitzacié del mén, més encara que la idea de 1 ésser i de
1’esdevenir aplicades a la fisis.

Aixi es feia evident, al costat d’una naturalesa
gilenciosa, la naturalesa humana com un nou objecte que pot
ser influit, conduit, dominat, subjectat, mitjancant alld que
se 11 diu. La naturalesa humana aparegué aleshores a la llum
"amb tots el seus accidents i ambigtiitats individuals".%% I,
precisament, a partir d "aquest humanisme naixeria la

inhumanitat socratica.

El pes

L objecte simbdlic se ' ns ha escapat de les mans, ens ha

humanitzat. Tal comiel peix, simbol animal, acaba convertint

en simbol aquell animal que en fa us i fa volar 17ocell fins a

811bid., pag. 273.

321bid, pag. 280.



318

L un bestiari poétic, de la mateixa manera 1 objecte simbdlic

“enS ha fet seu, i ara estem carregats amb el seu pes. Ja res

no ens podrd alleugerir del pes del simbdlic, perqué és ell
qui ens ddna ales.

L objecte simbodolic "ha perdut el pes de la seva

ytilitzacié"”, 1 posseeix ara un ‘'"sentit imponderable" que

_ comporta "desplacaments d algun pes."®® E11 ens anuncia "la

84 perd encara no ho és. Perqueé

1lei i el llenguatge",
l"objecte simbdlic esdevingui 1llenguatge caldrd alguna cosa
més.

L objecte simbdlic 1 la seva logica ens han ensenyat en
primer 1lloc una comunicacid inequivoca, en segon lloc un poder
d’enganyar i en tercer lloc un poder. Podriem afegir ara, pel

_cami invers, una nova propietat del simbol, establint que
l'objecte pot ser robat. El xatrac, amb la boea oberta en una

expreasid® de sorpresa per la inesperada desaparicié no és

encara humd, perd potser 1i falta poc. Efectivament, pel cami

de la demanda d“alld perdut hi ha la humanitzacié. L ocell de

bec esbatanat sembla a punt d enraonar; perd encara no ho fa.
Potser només una ficoié,‘ com la que wva novel-lar Anatole
France,®® ens podria descriure les etapes del cami que 1i
queda per recoOrrer. &

Per humanitzar una coldnia d"ocells no h"hi ha prou, ens

ensenya 1 irdnic, a donar-los la parsula. Un dia un sant

S33Totes tres expressions a FC 275.
S4pCc 275.
S5A. FRANCE, L ile des pingouins (1908).



3189
despistat havia batejat els pingliins per inadverténcia. E1 Cel
e commou: Qué hi podem fer? Farem com 2i res? El baptisme,
amb tota la seva poténcia sacramental, val més que qualsevol
altra cosa: pulx que estan batejats, gue esdevinguin humans,
que tinguin llenguatge. I vet aqui que, seguint la histdria de
_ France, trobem la historia de la humanitat mateixa, fins a
1-afer Dreyfuss.

Perd la 1intuicié més encertada d"Anatole France en 1la
novel-la és que, aixi que els pingliins han rebut el
~ llenguatge, es fan inevitables certs passos en la "historia”
_de la humanitzacié: el tabl de 1 incest, 1l establiment dé la
_propietat, els vels de la dona i el desig provocat. També els
pingliins, si esdevenen humans, passen per una abolicié de la
seva espécie en el llenguatge. Tant com la humanitzacid
comporta desnaturalitzacidé, la generacid en =1 espécie es fa

~ per les exigéncies de la simbdlica.




320
2a Seccid

Els mots i les coses

L objecte simbdlic assegura la comunicacié, perd encara
no fa el 1llenguatge; 1 aixd ni tan sols en la seva forma
guperior, la del simbol poétic que recupera en 1 instant

_17'objectualitat primitiva. Cal que 1la perdi, si vol tenir les
ales del mot, si vol que la seva comunicacidé vagi més enlld de
_ la preséncia efectiva, ponderable i visible, hic et nunc. Per
aconseguir la universalitat del simbol cal desgravar-1lo,
perqué només alleugerit incorpora un intercanvi potencialment

'{f ubic. ) e

:{:  E]

L objecte simbdlic alleugerit és el mot, alat. Perd dient

aixd, semblem posar-nos en contradiccié amb 1la }ingﬂistica
estructural, la qual ens ha acostumat a oblidaruel motten
favor dels components sintagmatics. Com diu Saussure, la
ciéncia del llenguatge s introdueix a partir de la divisié en
fonemeés;l la llengua, d"antuvi, no presenta unitats concretes

el mot, com a tal, no wval per a la linglistica. De tota

¥, DE SAUSSURE, Cours de linguistique générale (1915),
Pag. 149.



A

321
manera, Sapir concreta que el mot és la resta irreductible del
fet que el llenguatge es realitza en paraula, és a dir, que
ens parla; el mot és alld que 1l escriptura ha de mantenir de
1ja paraula (de la parla).®

Gabriel Ferrater, en el seu article "Qliestions del mot",
assenyala que "tota persona, fins un analfabet total, parla de
mots."® De fet, vé a dir Ferrater, aquest és el primer
concepte de la 1llengua, portat per la paraula mateixa; i aixod
no ho canvia que 1l7analfabet talli els mots alld on no

correspon. Per al parlant hi ha wun concepte d 'unitats

 discretes que entren en la combinaci6é. Perd per qué el mot? La

resposta que déna el mateix Ferrater no correspon sind a
1"enuig del lingliista en general al davant d“una qiestid que

l"estructura no sembla haver-1i resolt: '"No ho sé pas, diu

Ferrater, perd sospito que és perqué res no ens déna una més

_profundes sempre fa de mal topar-hi.

_gran il-lusié de 1llibertat: no hi ha cap altre indret per on

puguem atacar millor la llengua, fer-la més pladstica 1 més

 obedient a la nostra voluntat comunicativa. Amb les realitats

g

El fet és que, encara que el sintagma representi la

_unitat gramatical més petita de significacié en 1la cadena

P

parlada, els diccionaris continuen recollint els conceptes com

P

& mots. La cadena lingliistica no és res separada del

°E. SAPIR, Language. An Introduction to the Study of
Speech (1921); +trad. El llenguatge. Introduccié a 1l estudi de
la parla (1985), pag. 36, n. 6.
‘ S@. FERRATER, "Questions del mot" (1970), pag. 47.

4G. FERRATER, op. cit., pag. 54.



322
significat que causa; 1°Gs de la paraula produeix un desgast
_que e8 condensa en unes unitats que s6n els mots. Agquestes
unitats tenen una realitat que correspon a la circulacié de la
llengua entre els parlants, no solament d‘un a un, siné en
tant que' ella forma una comunitat que inclou un nombre
imprevisible de subjectes.®
Encara que 1 estructuralisme tingui una base
sintagmatica, 1l observacié clinica dels trastorns de la parla
anomenats afasies, de gran interés per al lingliista, porta a
una consideracid del mot com a unitat basica. Més encara,
obliga a reformular-ne el concepte a partir d una unitat
lingtiistica nova que, segons la denominacié proposada per
Gustave Guillaume, 8 "anomena 1 holofrase.® Condensada,
unificada en 1la globalitat del seu sentit, una frase pot
aparéixer tan isolada com un mot i un mot pot%karribar’a tenir
el valor d'una oraci6é sencera. Existeix doncs una equivaléncia
en la parﬁicié de la cadena parlada segons les frases i segons
les paraules; entre paraules també hi ha algun signe de
pPuntuacié. Sigul com sigui, 1 afasia planteja de manera
insistent la qliestié del mot perqué, guan es perden els mots,
gho fan d"un a un.

¥

Tal com ho assenyala Jakobson, en una de les dues classes

Es tracta dels "mots, sempre gastats “de la tribu " dels
Ue parlava Carles Riba ("Uns mots del traductor”, 1953, dins
OMER, L°Odissea, pag. 11) diferenciats de la paraula ''que
‘home a home va i ve" (Estances, Llibre segon, 8).

®G. GUILLAUME, Lecons de linguistique 1948-1949 (1971).
£ A. STEVENS, "L holophrase, entre psychose et
8ychosomatique”, dins ? i 42,
ags. 54-79.



323
d afasia, 1l anomenada eferent, "el discurs es redueix a uns
mots primaris, independents (...) noms i formes nominals dels

_yverbs (...) utilitzats de manera holofrastica'.”

El mot per
_excel+léncia, el nom, aquell mot gque estableix 1la relacid més
lleu amb les coses, el mot de la pura la nominacié, és la
resta més indestructible del llenguatge; és=s l17altim a
desaparéixer en 1 afasia i el primer a ser creat en el procés
d’adquisicidé de 1la paraula. I precisament, el concepte com a
_tal depén de la capacitat del llenguatge per deixar unitats
irreductibles en 1les gquals el llenguatge mateix és més que
estructura. Com a cosa, com a mot solidificat, és un objecte
del qual s8e’'n pot fer do; perd és alhora imponderable, alat i
portador en ell mateix de tota 1l estructura. Es matéria sonora
0 escrita, perd és ‘també esperit que configura, més enlla de
la unitat, un recurs a la capacitat universalitzadora del
i;subjecte parlant. |
Jakobson fa la seva classificacidé dels trastorns afasics

alhora que 1'estén a una teoria general del llenguatge.® En

aquest sentit, si les afasies es proden classificar en dos

grups és perqué dins del ilenguatge rodem distingir dos eixos
de funcionament, sempre presents en tot acte lingliistic. I
tant els dos eixos del 1llenguatge com les dués classes

d’afasia, es defineixen a partir del mot com a unitat minima

“R. JAKOBSON, “Vers une  typologie 1linguistique des
troubles aphasiques" (1963), pag. 140.

8R. JAKOBSON, "Dos aspectes del llenguatge i dos tipus de
trastorns afasics”, dins R. JAKOBSON i M. HALLE, Fundamentals

Of Language (1956); trad., Fonasments del llenguatge (1984),
P&gs, 99-128.



324

de la cadena parlada.

En efecte, el qui parla, primer de tot, selecciona cada
; mOt que diu entre un conjunt de nombre molt elevat de mots
¥,possibles. Mot a mot, per dir-ho aixi, van sortint dels
E,arxius, que dbénen ara un substantiu, ara una forma verbal, ara
?‘un adjectiu... D'altra banda, un pic el mot ha estat triat, és

ell llavors qui entra en combinacidé amb el nou context gque 1i
_ha estat creat i que, a partir d'ara, ell també contribueix a
k'crear. D aquesta manera, cada mot, inclds en un missatge que
;:és ih*gnaﬁﬁgnﬁia, remet a un codi que és in abgentia.

Bs a partir d aquesta doble coordenada del llenguatge en
i;relaoié amb la paraula com es poden classificar els trastorns
;jafésics.

El primer grup correspon a aquelles pertorbacions en les
quals gqueda afectada la capacitat del parlant per triar els

mots. "Els mots clau —-diu Jakobson— poden ser eliminats o

desplacats per substituts anafoérics abstractes (...) en la

parla dels afasics francesos un nom especific és reemplacat
ber un de molt general, per exemple machin, chose. En una
mnostra d alemany dialectal d'un pacient (...) Ding o Stilichel
substituien tots els noms inanimats, i {iberfahren tots els
vVerbs identificables pel context i la situacid 1 que, per
ﬁant, semblaven superflus al pacient."® El que aquest cas posa
de relleu és el mot com a unitat’ de substitucidé; la pérdua
‘“una de les dimensions de la capacitat lingliistica redueix el

llenguatge a un dels seus eixos, fins a portar-lo al mot més

80p. cit., pag. 110.



325
proper a una cosa quan, redult al mdxim el seu valor de
referéncia, ell mateix valdria per una cosa; és el cas, en
catald, de termes com tragto, alld o daixonses. Com diu
Jakobson, encara que la dimensié significativa del mot va
desapareixent, queda la materialitat; poc importa quina sigui
la paraula, perd si que pugul ser escoltada, sentida, i no cal

gque es comprengui.

L altre trastorn del lienguatge correspon a una alteracié
de la cépacitat de formar proposicions. En aquest cas, diu
Jakobson, 'no pot parlar-se de manca de mots, tenint en compte
que 1l 'entitat que es conserva en molts casos és precisament el
mot."1° Aprofita Jakobson per donar una definicié de mot: "és
la unitat lingliistica de nivell més alt de totes les que estan
codificades; és a dir que componem les nostres frases 1i els
nostres enunciats a partir dels fons léxics dque ens ofereix el
codi."*?

Segons aquesta definicié, el trastorn de la contigiliitat
de qué pateixen certs afasics els deixa sense el recurs a les
regles d organitzaciéd deis mots en unitats superiors, com ara
la frase. La pérdua de 1les regles gramaticals, anomenada
agramatisme, produeix la degeneracidé de les frases a un mer
"amuntegament de mots".*? En el procés de désintegraeié

d aquestes afdsies, desapareixen en primer lloc els mots que

compleixen funcions®purament gramaticals, o de connexidé entre

1071pid., pag. 117.
111pid., pag. 117.

121hid., pag. 118.




326
els mots: <conjuncions, preposicions, pronoms, articles. En
agquest mateix procés, els mots perden les flexions, ela verbs
passen a l'infinitiu, els substantius al nominatiu. , Van
desapareixent doncs gradualment els mots menys cosificadors,
com qui diu 1l argamassa, 1 romanen, exXpressats en estil
telegrafic, les predres que construeixen el mur, els mots-cosa.

La descomposicié del missatge lingliistic topa doncs amb
un impossible, format pel limit del concepte, que no es pot
separar d una expressié lingliistica ni reduir a 1la cosa
mateixa. No sabem encara quin és el lligam gque hi ha entre els
mots 1 les coses, potser és fragil i movedis, discutible 1
potser arbitrari, perd aquests trastorns ‘ens el mostren
necegssari per a l ésser parlant. La poesia de les coses pot
acostar-nog a un matrimoni perfecte entre els mots i 1les

'coses} 1°obra de ciéncia ens pot portar a 1a seva separaciod
5kméxima, la qual possibilita el calcul sobre les cbsea; perod
sempre, allunyats de 1 objecte simbolic, tant 1 inequivoc com
;,l’engapyador, i passada la sorpresa del poder de la paraula,
un Socrates ens demana: dius aixo, perd qué vols dir? Quina és
la cosa que té el teu mot? Hi ha en efecte una cosa, o ets tu

qui la diu?

En la seva metapsicologia, Freud presenta la diferéncia
entre 1 inconscient i la consciéncia com una separacidé entre

dues entitats, que tenen una mateixa base, la representacid,





