
358

9.   JAMBUN: LA MANERA ABORIGEN DE CONSTRUIR EL

       PARENTIU.

"Si algo distingue al ser humano, ello es

su gran facilidad para aprender trucos.

Esta podría ser la generalización

más obvia sobre la conducta

social humana: que es extremadamente

plàstica y variable."

Adam Kuper

9.1  REGULACIONS SOBRE LA SEXUALITAT. Prohibicions i tabús.

Segons la informació recollida per Roth (Butlletí núm.10, 1908) les prohibicions

de relacions sexuals entre persones de diferent sexe estan directament vinculades a les

regles matrimonials ideals1. El primer principi, el més important, és que ningú no pot

tenir relacions amb algú del mateix grup exogàmic. El trencament d'aquesta norma es

podia castigar amb la mort, en el cas dels grups del nord-oest del territori dyirbal, o amb

el menyspreu i la ridiculització, en el cas dels grups que ocupaven les zones de més al

sud.

Existeix poca informació sobre tabús d'incest entre els grups dyirbal del nord de

Queensland i la més antiga i extensa la proporcionen els butlletins etnogràfics de Roth

(1908). Aquest autor, sense definir quines relacions considera incestuoses i amb un

                                                          
1 Informació d'aquest tipus, relacionant prohibicions sexuals i prescripcions matrimonials, és la que
utilitzaria  Lévi-Strauss per formular la seva hipòtesi sobre els avantatges externs, d'aliança, per explicar
el tabú de l'incest com a pauta universal. Una de les objeccions que es fa a aquesta proposta és que les
prohibicions de l'incest tenen a veure amb les relacions sexuals entre parents i les normes exogàmiques es
refereixen a les relacions conjugals. De manera que si es prohibeix a dues persones mantenir relacions
sexuals, també se'ls està prohibint que es puguin casar, però es pot prohibir el matrimoni sense passar per
prohibir les relacions sexuals. També cal tenir en compte la mateixa informació que aporten Roth i Dixon
pel que fa al nord-est de Queensland i, altres autors pel que fa a altres àrees d'Austràlia (P.Worsley a
Groote Eylandt; Hiatt i Berndt a Arnhem Land) , sobre la quantitat de casos en que la realitat diferia del
model i es produïen tant unions matrimonials "incorrectes" com relacions sexuals "prohibides"- que
constituïen un tema de murmuració recurrent-, constitueixen també fonts etnogràfiques de qüestionament
del plantejament de Lévi-Strauss.



359

posicionament clàssic de principis de segle, afirma que no es practiquen en aquesta

zona:

"Whatever the general faults of the natives may be, incest in not
included in them, and I am satisfied in my own mind that the
idea which has prompted him to avoid as fas as possible the
intermarriage of blood relatives represents a gradual
development of the moral sense."2

Segurament en la ment de Roth les relacions incestuoses bàsiques eren les que

vinculaven pare-filla, mare-fill i, germà-germana, però res no diu sobre quines eren en

realitat les relacions sexuals que consideraven prohibides els mateixos Aborígens. És

problable que a la pregunta sobre si un home podia tenir relacions amb la seva filla o

una dona amb el seu fill, o entre germans, la resposta fos de rebuig i repugnància

manifesta, però poc sabem -per boca de Roth- d'altres relacions. En cap cas, sembla, no

es permetien relacions entre germans i germanes reals i classificatoris i aquesta era la

relació més afectada per comportaments pautats de distanciament i evitació.

"It is the usual practice for a man never tot talk to his blood-
sister, or sometimes not even mention her name, after she has
once reached womanhood."3

Altres relacions també absolutament prohibides eren les d'una persona amb els

fills dels seus propis fills, els néts; sobretot entre un home i la filla del seu fill i, una

dona i el fill de la seva filla  (probablement tenia a veure amb el grup exogàmic, ja que

SD per a ego masculí i DS per a ego femení estaven classificats en la mateixa secció

matrimonial que ego).

Roth no utilitza el terme seccions concretament -aquesta nomenclatura serà

introduïda més endavant per Radcliffe-Brown els anys trenta- però parla de "divisions

exogàmiques", la qual cosa ve a significar el mateix, ja que es tracta de la divisió de la

                                                          
2 Roth, W.E. 1984. North Queensland Ethnography. Records of the Australian Museum Sydeny1907-
1910. Western Australia: Aboriginal Studies Press. Vols. II i III. Bulletins 1-18. Facsimile edition.
Butlletí 10, pàgs. 2-3.



360

societat en quatre grups a partir dels quals s'estableixen les regles d'intercanvis

matrimonials i es marca la pertinença de la descendència d'aquestes unions a un dels

grups. Ja hem esmentat anteriorment l'existència de quatre seccions d'intercanvi

matrimonial en les tribus dyirbal -i en tornarem a parlar a l'apartat 9.5 quan tractem el

tema de les aliances matrimonials-, el que interessa remarcar ara és com es relacionen

les classes matrimonials i les prohibicions sexuals.

El sistema de seccions incorpora, de fet, un sistema de meitats, ja que en la

mateixa estructura del sistema, dues seccions pertanyen a una mateixa meitat i les altres

dues, a l'altra meitat exogàmica. És d'esperar doncs, que els membres de la pròpia meitat

(la qual inclou la pròpia secció i dels germans i dels cosins i cosines paral·lels i, la

secció del pare d'ego i els seus germans, entre d'altres) esdevinguin parelles sexuals

prohibides per a ego. En aquest sentit les prohibicions que esmentava abans, entre

germans i entre ego i els fills dels seus fills, respondria a aquesta situació.

Però no totes les persones (parents reals i classificatoris) que pertanyen a l'altra

meitat i a les altres dues seccions esdevenen parelles matrimoniables potencials. En una

de les seccions, s'hi troba la mare i tots els seus germans i en l'altra, els cosins i cosines

creuats, els fills i filles dels homes de la secció anterior. I en el cas de les tribus dyirbals,

no totes les persones incloses en la secció correcta, segons el model, esdeven parelles

potencials. En aquest grup hi ha certs parents que en queden exclosos. Els mateixos que

en altres grups tribals australians serien les parelles preferencials, els cosins o cosines

creuades, estan en aquest cas subjectes a prohibicions4. La relació entre ego masculí i

els seus FeZS i MeBS, en la nostra terminologia de parentiu és de sogres. És a partir de

la relació entre cosins creuats que s'establirà un matrimoni preferencial. Es dóna una

relació d'afinitat que reforça els lligams de parentiu existents i només dins d'aquest

parentiu es realitzaran els matrimonis considerats correctes.

                                                                                                                                                                           
3 Roth, W.E. Op. cit. Butlletí 11, pàg. 78.
4 Ja s'esmenta en el'apartat 7.1 que existia una prohibició establerta a casar-se entre cosins primers, ja
fossin paral·lels o creuats. Per això, tot i estar dins la secció correta, els cosins creuats estaven subjectes a
prohibicions especials, com és el fet d'haver d'utilitzar el llenguatge d'evitació, el Jalnguy amb alguns
d'aquests parents.



361

Es tornarà a tractar aquest tema més endavant, analitzant com s'altera el sistema

de seccions amb les preferències matrimonials reals. Aquí es tractava de presentar i

entendre algunes prohibicions sexuals.

I millor presentar-ho en forma de diagrama genealògic per copsar visualment de

quines relacions de parentiu estem parlant.

Figura 15. El matrimoni preferencial es marca amb una fletxa en dos sentits:

bulu    bulu     bulu     babi     babi    babi
FFZ FFB FF = FM FMZ FMB

     
bimu bimu        nguma          nguma            ngalban
FeZ FeB F FyB FyZ

waymin jurgay   jurgay    s               jurgay               guyugan
FeZD B/Z   B/Z    EGO B/Z FyZD(=SW)
nyubi wuribu
FeZS FyZS (=DH)

   bulgu    galbin
FeZSD (=W)     BCh
   nyurra    daman
FeZSS     ZCh

Cal tenir present que en aquesta figura només es representa la línia paterna d'ego

i que en realitat FeZ i MeB ocupen posicions equivalents, de manera que el matrimoni

es realitza amb la filla dels cosins creuats bilaterals6.

Evidentment els canvis que s'han produït en l'estil de vida aborigen han afectat

directament la manera de relacionar-se entre parents, tant pel que fa a les relacions

sexuals com als matrimonis com i la transmissió de les normes socials. Tot i així,

                                                          
5 Reproduït de Dixon. 1989. Op.cit. Pàg. 257, amb un canvi: Dixon aplega en la mateixa categoria bulgu a
FeZChD i això no és correcte. En la figura que es presenta aquí apareix només FeZSD com a bulgu,
perquè és la única parella possible i s'elimina FeZDD d'aquesta categoria.



362

malgrat el context diferent en què es produeixen avui dia, es mantenen algunes de les

pautes tradicionals.

Els comportaments més pautats pel que fa a les relacions sexuals, actualment,

tenen a veure amb la relació entre germans de diferent sexe. Totes les persones

entrevistades ho van posar de manifest. Els més grans, recordant les situacions

d'evitació entre germans i germanes dins de l'entorn familiar i també en la vida del

campament en general; i els més joves, explicant situacions en què ells mateixos es

troben avui dia en les quals actuen tal com els les van transmetre els seus parents.

Abans7 els nens i nenes que eren germans, reals i classificatoris, a partir d'una

certa edat (més o menys prop dels 10 anys) no podien jugar plegats, ni a casa (o

cabana), ni fora de casa. En els campaments hi havia zones diferenciades on jugaven els

nens amb els nens i unes altres zones per a les nenes.

 Les restriccions entre germans afectaven també la disposició a l'hora de menjar.

A més de jugar per separat, els àpats també es realitzaven per separat. I no solament

entre nens i nenes, sinó també entre homes i dones. Les dones preparaven el menjar per

a tothom però els homes i els nois menjaven primer i les dones i les nenes havien

d'esperar que els homes acabessin per fer-ho elles. Es tractava que no s'asseguessin

junts, per reforçar encara més aquesta separació que disposava el comportament

tradicional. I no només no podien seure junts, sinó que, a més, no podien seure en el

mateix lloc en què havia estat prèviament un noi o una noia. Tampoc no estava ben vist

mirar directament els altres, ja fossin germans o no, però es considerava més greu si

                                                                                                                                                                           
6 Dixon, R.M.W. 1989. Op. cit. Pàg. 257.
7 El terme abans fa referència a partir d'ara i en tot aquest capítol, a l'epòca en què encara no s'havia
produït una alteració radical del sistema de vida tradicional aborigen. No sempre significa la vida
seminòmada en campaments i vivint de la caça, la recol·lecció i la pesca. En molts casos es tractava de
grups de famílies aborígens que vivien  d'una manera força estable, en granges o en cabanes dins del
territori de granges ramaderes explotades per blancs. Però tot i viure prop dels blancs, culturalment
seguien vivint molt lluny d'ells. Si les persones més grans entrevistades tenen poc més de 60 anys, això
significa que s'estan referint a fa més o menys uns 50 anys, per tant, pels volts de 1940.



363

eren germans. Es tractava d'evitar el màxim possible qualsevol proximitat física entre

germans8.

Es donava, per tant, una indentificació entre el comportament dins l'entorn

familiar més immediat i el de l'entorn (constituït per parents) social general. Les

prohibicions dins la família s'extrapolaven a la resta del campament i les normes que

afectaven els membres del campament eren les que es practicaven dins les famílies. A

partir d'aquesta edat les dones s'ocupaven més de les nenes i els homes més dels nens,

ensenyant-los les seves respectives obligacions i preparant-los per a la vida adulta que

els esperava; la qual cosa no significava dos móns (el femení i el masculí) oposats sinó

totalment complementaris. Aprenien, tots ells, activitats similars, com pescar, extraure

la toxicitat de certs fruits, construir cabanes o cuinar; però també altres activitats que no

coincidien, com l'habilitat necessària per descobrir i caçar una bona presa -els nens-, i

on i quan trobar els millors fruits i baies -les nenes.

Avui dia, les restriccions entre germans segueixen vigents. Ha canviat la forma

en com es practica però el contingut segueix sent evitar fins on sigui possible certa

intimitat entre germans. L'estil de vida actual i l'estructura de les cases modernes fan

que malgrat mengin tots plegats a taula9 (homes i dones, nens i nenes, germans i

germanes) hi hagi una clara distribució espacial que separa el món dels germans del de

les germanes. Es tracta dels dormitoris. A totes les cases hi ha una habitació per als nois

i una per a les noies i s'ensenya als uns i als altres que no poden entrar en el lloc de

dormir dels seus germans o germanes.

                                                          
8 Com explicava molt gràficament un dels elders entrevistats (LD), i suposo que veient la meva cara de
certa estranyesa, "si tu fossis la meva germana jo no podria seure a la cadira on t'has assegut tu una
vegada haguessis marxat" (traducció). En entrevistes successives amb altres elders, home i dones, es
repetia l'exemple "si tu fossis la meva germana..." o "si vingués un germà teu no podria seure a la mateixa
cadira...". Una de les senyores va afegir que el trencament d'aquesta norma podia produir fins i tot
malalties. Però va ser l'única persona que ho va esmentar. La resta deien que simplement de petits es
comportaven com els  havien ensenyat i jugaven per separat i seient per separat. Si a algun nen se li
ocorria jugar amb les nenes o a l'inrevés, comentaven rient que primer, no l'acceptarien fàcilment i segon,
que les mofes dels seus companys o companyes serien de tal magnitud que se li treurien ràpidament les
ganes de tornar-ho a intentar.
9 La qual cosa es valora negativament per part de la gent més gran, però s'accepta com a innevitable.



364

L'exemple de GR, una jove de 20 anys és força explícit. Va viure a Jambun

durant la seva infantesa i adolescència; ara, però, per motius laborals viu a Tully (el

poble més proper a la comunitat) amb el seu germà. Aquest fet ja és per si mateix

destacable. Sap perfectament que en el passat això no hauria estat possible, que els tabús

culturals de la seva gent no permetien a un germà adult i solter, compartir casa amb una

germana també adulta i soltera -probablement en el passat cap dels dos no serien solters.

La GR explica que mai entra a l'habitació del seu germà, ni ell a la d'ella. En canvi, quan

va a Jambun o quan les seves germanes, més jovenetes, vénen a casa seva, entren i

surten tranquil·lament de la seva habitació. Les seves germanes tampoc no entren mai a

la cambra del seu germà. I quan visita a les seves germanes més grans, ambdues casades

i que viuen a Jambun, tampoc no entra a la seves habitacions, no per les seves

germanes, sinó pels marits d'elles. Significaria també trencar el tabú.

La distribució de l'espai afecta les actituds de les persones que l'utilitzen. No és

el mateix viure en una cabana i en un campament que en una casa, amb parets divisòries

i diferents espais segons les activitats i en una comunitat o poblat. Aquest rebuig a

entrar o usar l'habitació d'algun parent amb qui cal mantenir certes restriccions també es

posa de manifest en la relació entre pares i filles -un dels principals tabús que existia i

segueix existint.

Un home no se sentirà gens còmode i evitarà tant com pugui utilitzar el

dormitori que ha estat d'alguna filla seva, encara que aquesta ja no visqui amb la

família. Així ho expressava un dels elders. El GE afirma que ni podria fer la migdiada

en l'habitació de la seva filla -ella ja està casada i viu en un altre lloc-, perquè de petit li

van ensenyar com de tabú era la pròpia filla per a un home, i que aquesta prohibició

s'agreujava encara més durant l'adolescència de la noia, en la qual no podia ni tocar les

seves coses ni estar-hi a prop. El càstig era ser travessat a la cuixa per una llança. Avui

dia ningú no el castigaria per fer-ho, però no pot, la qual cosa ens parla de com de



365

profundes són algunes actituds respecte de les relacions sexuals prohibides dins el

parentiu10.

I aquesta actitud també es posa de manifest en l'opinió i lavaloració que

mereixen algunes unions que s'han donat dins de la comunitat. Això no ha evitat

l'acceptació de la unió. Per exemple, baixava el to de veu de qui ho explicava i es

comentava que a la gent no li agradava parlar-ne, quan es tractava de dos "germans"

aparellats, en una unió de fet. Un cop esbrinat qui eren el pare i la mare d'aquesta

parella, resulta que eren fills de diferents relacions anteriors, que compartien però una

germana en comú11.

s ≈    l   ≈ s  =     l

    l     l s

≈

En el passat, aquestes unions (hi havia un altre cas de similar) no haurien estat

possibles, de cap de les maneres i probablement se'ls hauria castigat amb la mort. En el

sentit tradicional es tractava d'una unió entre un germà i una germana i, per tant

absolutament prohibit.

"It was not allowed to have sex with own parents people. They
got to be related long way. Not to daughter, step-daughter,
sister, cousin or aunty. They would be kill."

JB

                                                          
10 Aquest mateix senyor es veu obligat a acceptar la presència d'una altra filla seva quan ve a pasar alguns
caps de setmana. La noia s'instal·la sense demanar permís al dormitori dels seus pares amb un matalàs a
terra. I no per transgredir cap norma, simplement perquè és l'única habitació on hi ha aire condicionat.
Aquesta filla viu al marge de la comunitat i de la tradició aborigen, a una ciutat, treballa i és independent.
Per als pares aborígens és molt difícil negar qualsevol cosa a un fill, encara que vagi en contra de les
seves pròpies creences sobre el comportament adequat. En aquest cas les prohibicions de relació entre
pares i filles queda superat per la condescència en el tracte dels fills i filles cap els pares.
11 Seria un exemple del que Françoise Héritier anomena "incest de segon tipus", és a dir, la relació sexual
prohibida entre parents per afinitat. Héritier, F. 1994 Les deux soeurs et leur mère. Anthropologie de
l'inceste. París: editions Odile Jacob.



366

Un altre exemple de les restriccions que afecten els parents propers fa referència

a un episodi personal. Durant la meva convivència amb una família aborigen (pare,

mare, fill i visita de molts altres parents)  es va donar el cas que la mare i el fill havien

de passar uns dies fora per qüestions de feina. A mesura que s'apropava el dia de la seva

marxa, la mare de la família anava insistint a veure qui vindria a fer-me companyia

durant la seva absència. De bon primer, la meva incapacitat per interpretar correctament

el que en realitat estava passant, va fer que que jo actués erròniament dient que no calia

molestar a ningú per mi. Tan bon punt em vaig adonar de la situació -jo havia estat

incorporada a la família com a "filla" i per tant, no podíem estar a casa sols dues nits el

meu "pare" i jo-, simplement vaig callar i acceptar tots els suggeriments de la senyora.

Quan ja van ser fora, el pare va dir que vindria un nen a dormir i que li possessim el

matalàs al menjadorl. Ell deuria pensar que em debia alguna explicació, perquè va

afegir:

"That's the Aboriginal way, you know... you are may daughter,
so, you know..."

   
GE

Existeix, no obstant, cert desajustament entre el costum o el seguiment de les

normes tradicionals i la pràctica real i diària. L'endemà, seguint amb l'episodi anterior,

havia de venir la seva cunyada però no la va trobar i finalment no es va quedar ningú a

dormir. I, un temps més tard, quan tota la família era de viatge, el fill va tornar uns díes

abans que els seus pares. Tot i ser, nosaltres, "germans" no es va considerar en cap

moment que no fos pertinent que visquèssim junts i sols per un període curt de temps.

Sembla com si les pautes tradicionals es visquessin principalment de manera individual

i fins allà on sigui pràctic dur-les a terme. De fet, era el pare qui se sentia incòmode amb

la situació d'un home i la seva "filla" sols a casa, però no li suposava una contradicció

(la qual cosa no vol dir que ho aprovés) que hi visquessin el seu fill i la seva "germana".

De la mateixa manera que aquest fill, quan va a la ciutat (a Cairns), dorm a casa la seva

germana i no passa res. Per descomptat en habitacions diferents. És millor que estigui

amb un parent, encara que sigui la germana, que no pas amb desconeguts.



367

9.2 ESDEVENIR PERSONA. Les creences sobre procreació: els nens

somniats. Els tabús alimentaris durant l'embaràs. Lligams

consanguinis. Adopcions.

Les creences sobre procreació dels Aborígens d'Austràlia va ser un tema

d'àmplia discussió durant un temps dins l'àmbit antropològic. Des que les primeres

descripcions etnogràfiques parlaven de la manca de connexió, per part dels indígenes,

entre l'acte sexual i la reproducció humana, l'antropologia va utilitzar l'exemple dels

Aborígens per donar suport als plantejaments que emfatitzaven la naturalesa social del

parentiu. També és cert, que el mateix exemple s'emprava per mostrar com era de

primitiva la ment nadiva, incapaç de percebre contradiccions12. Ja es presenta en

l'apartat 3.2 quin ha estat el procés interpretatiu dels diferents autors sobre aquest tema.

Aquí només es tractarà aquesta qüestió a partir de la informació que existeix sobre l'àrea

del nord-est de Queensland.

Les tribus de la selva, entre les quals hi ha les dyirbals, han estat sovint

presentats en els treballs antropològics com pobles que desconeixien la connexió entre

relacions sexuals i la concepció de criatures. Aquesta visió es deu principalment a les

pròpies interpretacions de Roth (Butlletí 5, 1903) sobre les explicacions nadives

respecte del naixement dels infants:

"Sexual History. Conception not necessarily due to copulation...
Although sexual connection as a cause of conception is not
recognised among the Tully River blacks so fas as they
themselves are concerned, it is admitted as true for all animals...
A women begets children because (a) she has been sitting over
the fire on which she has roasted a particular species of black
bream, which must have been given to her by the prospective
father, (b) she has purposely gone a-hunting and caught a
certain kind of bull-frog, (c) some man may have told her to be
in an interesting condition, or (d) she may dream of having had
the child put inside her."

                                                          
12 No deixa de ser curiós, que durant una època es considerés com una característica "primitiva" aquesta
manca de relació entre sexualitat i procreació expressada pels nadius i interpretada pels antropòlegs i, que
avui dia, quan aquesta "desconnexió" és una realitat a causa de les noves tècniques reproductives, es
consideri com un signe de la més desenvolupada tecnologia moderna.



368

Dixon (1972, 1989) en canvi afirma que la gent era absolutament conscient de

les causes de la reproducció humana13 i la prova la trobaríem en la llengua dyirbal.

Existeixen dos verbs transitius que indiquen una clara referència a la participació

masculina i femenina en la generació d'un nou ésser humà:

- Bulmbi "be the male progenitor of, beget". Típicament aquest verb té com a subjecte

"pare" (nguma) i com a objecte "fill". Per extensió de les relacions de parentiu

també s'aplica a altres parents (FeB, FyB) amb el significat: "beget as a father does,

either directly or through a brother".

- Gulngga té dos significats. 1- "breastfeed". S'utilitza per descriure l'acte d'una mare

alletant el seu fill. 2- "when a woman has given birth to a child, maternal begetting".

Igual que en el cas anterior el subjecte és "mare" (yabu) i l'objecte és el seu fill o

filla i,  també en aquest cas, s'esten l'ús d'aquest terme a altres parents (MeZ, MyZ)

amb el significat de "give birth to as a mother does, either directly or through a

sister".14

A més de la referència a la participació de les persones en la procreació, penso

que aquests termes ens apunten cap a un tema fonamental. Ens parlen de tres tipus de

relacions entre parents, no sabem si les més importants entre els diferents pobles dyirbal

però si més no suficientment importants per distingir-les amb termes específics. D'una

banda tenim la relació entre un home i la seva descendència, que s'expressa amb el verb

bulmbi; d'una altra, la vinculació entre una dona i la seva descendència, la qual

s'expressa amb el verb gulngga; i, finalment, la relació que existeix entre grups de

germans i per extensió la que pot existir entre aquests i la descendència de qualsevol

d'ells. Aquesta relació s'expressa amb l'ús extensiu d'aquests mateixos verbs a germans i

germanes dels progenitors.

                                                          
13 I que prendre "tal qual" les manifestacions dels indígenes, com fa Roth, seria comparable a creure que
les cigonyes realment participen en l'arribada de les criatures a la societat europea.
14 Dixon, R.M.W. The Dyirbal Kinship system. Op.cit. pp.253-254



369

Un dels aspectes més destacats de les ideologies de procreació entre els

Aborígens Australians i, per tant també entre els pobles dyirbal, ha estat l'existència de

nens-esperits que són introduïts d'alguna manera dins de les dones i que es manifesten a

través dels somnis. Per tot Austràlia existeixen centres de nens-esperits, generalment

associats a llocs d'aigua (i per tant, de vida), vinculats a éssers mítics creadors i

considerats sagrats. Llocs que van ser creats per aquests éssers mítics. Els nens-esperits

prenen la forma d'un animal o qualsevol criatura que els  permet ser atrapats o escapar

amb facilitat. Un home veurà un nen-esperit en un somni, el qual se li adreçarà com a

pare i li preguntarà per la seva mare, l'home li indicarà quina és la seva esposa15. No

sempre del descobriment d'un nen-esperit s'esdevé l'embaràs immediat d'una dona. Els

nens-esperits poden ser molt fonedissos. També pot ser que un home porti en somnis un

nen-esperit durant molt de temps abans d'entregar-lo, si no està casat per exemple, s'ha

d'esperar a estar-ho. De vegades, un home no sap que fer amb ell i el torna a deixar on

l'ha trobat. En la literatura etnogràfica, sovint, s'ha interpretat aquesta ideologia com a

exclusiva a l'hora d'entendre el procés reproductiu. Com si només es tinguessin en

compte aspectes espirituals en l'acte procreatiu, desvinculant-lo de les relacions sexuals.

En les concepcions aborígens, però, la part física i espiritual de la persona són

complementàries: l'una no és possible sense l'altra.

"The physical or material facts of existence are obvious, and
undeniable; but alongside them, or underlying them, these
people assume that there are other facts which are not bound in
the same way by considerations of time and space: the
dimension of spirit, or soul, or life-essence, without which
human existence is inconceivable".16

La visió més generalitzada és que de les relacions sexuals entre un home i una

dona s'esdevé un fetus que té vida mortal (com els animals) però, les persones tenen a

més, una altra vida, que és immortal. Aquesta dimensió espiritual prové d'algun dels

ancestres sobrenaturals que entra en el cos d'una dona embarassada. És a dir, l'entrada

                                                          
15 Berndt and Berndt. 1992.  "The life cycle: growing up". A: The world of the first australians.  Canberra:
Aboriginal Studies Press. Fifth edition.



370

de l'esperit només és possible si existeix un fetus: igualment aquest fetus no podria

desenvolupar-se i crèixer sense la seva part anímica. D`aquesta manera, entre els

Aborígens Australians es parla de la participació activa dels nens-esperits, els quals

penetren en la dona i, l'home hi participa descobrint via somnis on trobar-los. Quan els

troba, els introdueix dins la seva esposa.

Per tant, els pobles aborígens, coneixien i coneixen la necessitat de les relacions

sexuals per a la concepció (per a la concepció convencional, és clar), però no ho

consideraven d'especial importància. Les relacions sexuals són òbvies, són les que

preparen el camí i faciliten l'arribada dels esperits17.

La dimensió espiritual de la concepció es posa de manifest, a més, en la creença,

a tota l'àrea de North Queensland, d'una connexió entre els nens-esperits, els ancestres i

la dimensió totèmica, relacionada, alhora, amb el territori. Les persones no són la

reencarnació de cap avantpassat, tot i que hi estan estretament vinculades. La relació

amb els ancestres és directa i social més que genètica i biològica (Sharp, 1943), la qual

cosa fa que sigui possible que un fill i un pare provinguin de diferents avantpassats. A

més, el destí d'un esperit totèmic personal és variable. En algunes tribus, aquest retorna

al món espiritual dels tòtems; en altres, descansa en el territori llunyà dels morts (que

pot ser un lloc fictici però real en l'imaginari col·lectiu).

Entre els pobles dyirbal, una de les creences sobre nens-esperits diu que aquests

presenten  forma d'ocell, el corriol, si ha de ser una nena, i de serp, si ha de ser un noi; i

una vegada dins la mare, prenen forma humana.

"When at night the blacks hear the curlew crying out, they will
say: "Hallo!, there's a baby somewhere about". In the case of a
boy, the woman will probably be out hunting, and suddenly sing

                                                                                                                                                                           
16 Berndt and Berndt, Op.cit. pàg. 150
17 A l'oest d'Arhem Land, al nord d'Austràlia, per exemple, creuen que calen cinc o sis ejaculacions en
dies successius perquè una dona quedi prenyada. El semen serà la base del fetus que creix amb la sang
menstrual retinguda durant l'embaràs, amb els aliments que pren la mare i amb la llet maternal que durant
l'embaràs circula internament. Després el pare, en noves relacions sexuals, introduirà l'esperit de la
criatura dins del fetus i, a partir d'aquest moment el fetus comença a prendre forma i serà el seu esperit qui
s'encarregarà del seu desenvolupament.



371

out that she sees the snake in question, and, as often as not, run
away. Her mates, even she herself will perhaps, join in looking
to see where the serpent has got to, and turn over rocks, leaves
and logs in their fruitless search -it can nowhere be found, and
this is a sure sign that it has reached its destination, and the
future mother knows now that she is pregnant."18

Una altra via que tenen els esperits d'entrar dins les dones és a través de l'aigua.

Pot passar que mentre una dona es banya en un riu, llac o gorja, algun dels esperits

penetri dins seu. El que no explica Roth és si això podia passar en qualsevol lloc amb

aigua o en llocs especials on les dones anaven a banyar-se per quedar-se embarassades.

Una vegada es tenia consciència de l'embaràs, existien senyals que permetien

predir si la criatura seria un nen o una nena. A més de la presència del corriol o de la

serp abans de l'embaràs, el color o la forma dels mugrons indicava el sexe de l'infant. Si

els mugrons  eren protuberants seria un nen i si eren més aviat plans, llavors era una

nena.

Sembla que no hi havia una clara preferència per un sexe o l'altre a l'hora de

tenir descendència. Depenia més de si ja es tenia nens, llavors es preferia nenes o a

l'inrevés. De fet, es veien avantatges en ambd´ss casos. Si era nen, caçaria i ajudaria els

seus parents quan fossin ja grans, seria el portador dels rituals sagrats que li serien

transmesos per línia paterna; si era nena, ajudaria al sosteniment dels seus pares i quan

es casés, el marit de la filla també col·laboraria en la supervivència del grup familiar.

Tampoc no hi havia discriminació sexual a l'hora de practicar l'infanticidi.

Depenia més de les circumstàncies familiars -si els naixements eren massa seguits- i

dels imperatius de la vida a la selva -èpoques magres. Era la mare qui s'encarregava de

fer desaparèixer la criatura, per estrangulament o ofegant-la a l'aigua, generalment al

cap d'un dia o com a molt dos, del naixement. Els casos més habituals, documentats,

d'infanticidi era per deformitats o pel naixement de bessons. En aquest cas només un

dels dos en sobreviuria.

                                                          
18 Roth, W.E. Op. cit. Buleetí 5. Pàg. 23



372

Segurament també es practicava l'avortament, però no n'hi ha massa

d'informació, tan sols un curt paràgraf al butlletí número 10 de W.E. Roth, pàg.14:

"In the north-Western Disctricts, on the east coast-line and
elsewhere, abortion does not appear to be an uncommon
practice. It is performed by the fixation of a thick cord wound
very tightly round and round the abdominal walls, combined
with the punching by hand or stick upon the more palpable and
apparently firmer portions of the unborn child."

Avui dia, les creences tradicionals sobre procreació segueixen formant part de

l'ideari col·lectiu que envolta la reproducció. La mateixa existència de nens-esperit o

somniar-hi com a part del procés d'esdevenir persona es manté en les ideologies de

procreació, igual que la vinculació entre les persones i alguna manifestació de la

naturalesa (animals, plantes o pluja) com a expressió dels òotems. Tant per a la gent

més gran com per als més joves es tracta de fets concrets de la seva pròpia experiència.

Tothom ha sentit a parlar de "dream on babies" o coneix algun cas d'algun fet especial

relacionat amb el naixement de criatures.

Si en el passat hi havia llocs de significació especial i perillosa per a les dones

prenyades, actualment aquests llocs segueixen existint i afectant el procés d'embaràs. La

BT explicava com ella mateixa havia advertit al seu fill i la seva dona que estava

esperant una criatura que no anessin a banyar-se a un lloc concret perquè la força de la

serpent irisada podia ser perillosa; ells no li van fer cas i més tard, la noia va perdre el

fill.

La gent segueix somiant les criatures com a pas previ a un embaràs. El que no

està tan clar és qui somia. Algunes respostes apuntaven cap al nyubi o pare del marit; en

canvi altres, que era la pròpia dona, qui llavors esdevenia yabu, qui somniava amb el

seu fill i després quedava embarassada.



373

Els nens-esperits existeixen i tornen si no han pogut néixer. És a dir, quan un

nen es moria al cap de poc de néixer, la mateixa criatura, el seu esperit tornava. I la

prova està, per a JB en la seva pròpia filla, la qual va perdre tres criatures i totes tres van

tornar: "they came back, you see?". La noia té ara tres fills: dos nens i una nena.

L'esperit de les criatures no nascudes està relacionat amb el tòtem del nounat.

Són nombroses les històries que connecten les persones amb algun fet significatiu

ocorregut durant l'embaràs o en néixer, la qual cosa es converteix en la manifestació del

tòtem de la persona. Per exemple, MJ, un dels elders de Jambun, explicava el cas d'un

wiru (marit) que havia pescat una gran anguila amb la seva llança i n'hi va donar de

menjar a la seva esposa. Al cap de poc temps, la dona va començar a marejar-se i a no

trobar-se bé. Així van saber que estava embarassada i que havia estat l'anguila. La

criatura va néixer amb una marca al cos en el mateix lloc on la llança havia travessat

l'anguila. Un altre cas: un amic de MJ, el pare del qual va matar un opossum però de

manera que li va trencar les dents a la pobra bèstia. Al cap de poc la seva dona es va

quedar embarassada i el fill, quan va ser més gran, tenia tota  la dentadura irregular.

Quan li preguntaven a aquest home, com és que tenia les dents així, contestava que li

venia del seu tòtem, de l'opossum.

Aquestes històries també les comparteix la gent jove. La GR, de 21 anys, està

convençuda que hi ha alguna relació entre el naixement d'una criatura i algun fet estrany

d'algun animal o planta. I afegeix tota orgullosa: "in fact, I am such a kind of child".

Explica que quan la seva mare estava embarassada, el seu pare, que havia sortit a caçar,

es va trobar unes falgueres que no eren gens habituals, amb uns colors molt vius. I per

això, ella va néixer amb el ulls d'un estrany color verd. Primerament, la seva mare, la

HD -qui va explicar-me la mateixa història-, va pensar que la nena tenia problemes de

visió,  però quan la mare del seu marit li va explicar el motiu real d'aquest color va

deixar de preocupar-se. Al cap d'un temps, el color es va anar esvaint.

La HD, de 17 anys, tot i que té poques referències sobre el fet de "dream on

babies" com a part del naixement, sí que té molt clar que hi ha animals que es



374

comporten d'una manera estranya quan una dona està embarassada i deixen una marca

en el cos de les criatures.

I el corriol o la serp segueixen constituint un senyal del sexe de la criatura:

"One day, I stood under a big tree. There was a carpet snake, a
big one, in the tree, and someone said "look out, look out"... I
let my husband and my uncle kill it, a big one, to dead. I didn't
know but I was on the way with the eldest boy. Yes, the
snake..."

BT

Igual passa amb els mugrons i la panxa de les dones prenyades. En la informació

recollida per Roth, no s'especifica sobre el color dels mugrons però les declaracions de

JB van ser força explícites en aquest sentit: si són de color marró serà nena, però si els

mugrons són més aviat negres, serà nen. Igual passa amb la posició de la criatura. Si la

panxa de la dona embarassada està amunt, serà una nena i, si està baixa, serà nen. Són

creences que segueixen compartint la majoria de les dones adultes de Jambun19.

Aquestes creences conviuen amb les interpretacions introduïdes a partir de

l'arribada dels occidentals a Austràlia i les seves (nostres) pròpies creences sobre

procreació. Segons la visió del cristianisme, l'home realitza el paper més actiu en l'acte

generatiu d'un nou ésser humà i la dona es veu com a simple receptacle. En la

perspectiva nadiva, si bé l'home té un paper destacat en el fet reproductiu, la dona és qui

porta a terme la tasca més important:

"Where do babies come from?... Well, where we can find it
out?. I'll say it in the bible way. God gave a father and a father
gave a seed to the mother. All right. And the father dropped the
seed in the mother's bed... You get me?. Well, that's the way...
Then, the mother carry the baby and... mother carry him and
mother give him birth... Yabu, you see?. Nguma nothing, you
see?. Man did nothing, just dropped the seed in mother's bed.
Well, mother do the rest".

JB

                                                          
19 No massa diferents, per cert, de les que hi ha al nostre entorn cultural.



375

No solament la introducció de noves creènces religioses, ha fet variar i disminuir

el manteniment d'algunes conviccions culturals tradicionals, la pèrdua d'accés al territori

tribal també hi ha contribuït:

"Because land is gone, people have no acces to land... And that
land is where spirits come from".

GE

Els tabús alimentaris durant l'embaràs. En el passat, existien certs aliments

que estaven totalment  prohibits  per a les dones embarassades, perquè es considerava

que afectarien el correcte desenvolupament de la criatura.  En la informació recollida

per Roth s'esmenten el l'equidna i el ualabí:

"One particularly hump-backed boy explained his deformity to
me as due to his mother having eaten porcupine when carrying
him"20

Però l'aliment més prohibit era i, és avui dia, el barramundi. Totes les persones

entrevistades, grans i joves, coincidien a remarcar la perillositat d'aquest peix quan una

dona estava embarassada i fins que la criatura no camina per si sola -la qual cosa

significa durant tot el període d'alletament. L'explicació nadiva és que si la dona menja

aquest peix, l'esperit del barramundi entrarà dins la criatura. Tothom tem que això passi

perquè provocarà convulsions en el menut. De la mateixa manera com es belluga el peix

a l'aigua, a batzegades, així farà moure el nadó. No és aconsellable ni cuinar

barramundi prop d'una dona prenyada, perquè el seu esperit és molt, molt perillós i

poderós. Encara que la dona no en mengi,  només per proximitat ja posa en perill el seu

fill.

Casos en què això ha passat són nombrosos. Abans, i el fill de BT i BC n'és

només un exemple, quan una criatura tenia convulsions en néixer -perquè la seva mare

                                                          
20 Roth, W.E. Op.cit. Butlletí 5 pàgs. 25-26.



376

havia menjat barra- portaven el nen el gubi (el metge natiu) perquè li tregués l'esperit

del peix de dins. Avui dia, segueix passant, però la solució es busca en els hospitals:

"Of course, it can happen now, because it is an spirit, and they
are still."

JB

Un cas més recent, la HT, va perdre el fill que esperava l'any passat per menjar

barramundi -diu la mare del seu marit. El nen va néixer prematur i no va sobreviure21.

Fins i tot avui dia -la noia torna a estar embarassada- quan la mare del seu marit cuina

barra', els fills menuts d'aquesta noia van a menjar-lo a casa de la seva àvia, però ella ho

té prohibit.

La GE recorda perfectament que quan estava embarassada del seu primer fill, la

mare del seu marit no li deixava menjar barramundi i li preparava sopa de tortuga, que

era més inofensiva.

Altres aliments prohibits són: l'anguila negra, l'equidna i la sand goanna (un

tipus de llangardaix). La primera perquè produeix diarrees en la criatura; el segon,

perquè amb les seves punxes pot perjudicar al bebè i, el tercer, perquè li produirà

migranyes (l'esperit de la guana s'arrapa fort al cap de la criatura, de la mateixa manera

que s'aferra a les branques i els troncs dels arbres per enfilar-se).

Fins i tot els més joves (com mostren les respostes de dos joves, de 21 anys l'un i

de 17 anys l'altre), sovint més escèptics en qüestions sobre esperits, reconeixien la

connexió que hi podria haver entre la ingestió d'alguns animals i les conseqüències

negatives en les criatures i en coneixien casos:

"There must be a connection, otherwise, why?... There's
deffinetly a connection there".

GW

                                                          
21 Actualment, se li atribueix a l'esperit del 'barramundi' no només el poder de causar convulsions sinó
també qualsevol altre problema de salut que es presenti en els nounats o abans de néixer.



377

Alguns d'aquests aliments estaven subjectes a més, a altres restriccions que no

afectaven només  les dones embarassades sinó totes les persones, homes i dones, que no

haguessin arribat a certa edat, i que no haguessin estat iniciats. És el cas de l'equidna i la

sand goanna. A aquests s'hi afegien dos tipus de marsupials, el rock possum i el

bandicoot. Sembla ser que aquestes prohibicions estaven encarades a assegurar la

supervivència dels més ancians, ja que es tracta d'animals fàcils d'atrapar prop dels

campaments i, per això, es reservaven per a la gent gran, perquè tinguessin aliments a

l'abast fàcilment.

Avui dia les prohibicions que afectaven persones no iniciades no se segueixen i

tothom menja el que li ve de gust. De fet, actualment, no es fa la distinció entre iniciats i

no iniciats, perquè ja no es practiquen els rituals d'iniciació i per tant, les restriccions

alimentàries i altres pautes que hi estaven associades també s'han deixat de practicar.

Però en el procés d'esdevenir persona, en la ideologia de procreació dels

Aborígens de la selva, la dimensió espiritual segueix coexistint amb la sexual i es

materialitza en el fet de somniar les criatures i en la manifestació i poder dels esperits a

través de la ingesta d'alguns éssers vius (animals).

Els lligams consanguinis. La importància dels lligams consanguinis, entesos a

partir de la descendència comuna, es pressuposa però no ocupa un lloc destacat a l'hora

de situar les persones en relació amb seu grup de parentiu. De la mateixa manera que la

sexualitat es pressuposa en el procés reproductiu, però no és ni l'únic principi ni el més

important. Quan neix una criatura hereta del seu pare la pertinença a la mateixa tribu (si

els pares provenen de tribus diferents), el nom personal d'algun parent patern i el tòtem

familiar, el qual estarà vinculat a un territori concret. La filiació és, en aquest sentit,

patrilineal. Tot i així es considera que una persona pertany als dos grups de parents, al

patern i al matern i, té iguals drets i obligacions cap als parents de totes dues bandes22.

                                                          
22 De fet, seguint les regles matrimonials tradicionals, tant pel sistema de seccions com pel matrimoni
preferencial d'ego amb FeZSD o FeZSS o MeBSD o MeBSS, els dos grups als quals pertanyen el pare i la
mare respectivament ja estan, la majoria de les vegades,  prèviament emparentats.



378

També compartirà la mateixa sang que el seu pare i la seva mare, però no serà

aquest l'element que els converteixi en parents, i la prova està, per a BT (com a exemple

d'altres respostes similars) en el fet que tots els fills i filles tenen la sang dels pares

progenitors i, en canvi, poden ser molt diferents d'ells23. Però el que sí que compartiran

per sempre i els unirà és el country, el territori heretat del grup familiar.

I una persona tindrà drets sobre un territori perquè li seran reconeguts per la resta

de la gent, perquè ocupa un lloc en el grup de parents propietari d'aquest territori en

concret, tant si hi ha nascut directament com si no.

"No, blood got nothing to do with it. It's how you were fitted
into the family relationships. Once you are put in there and
you're given a tittle there, in the family, that's what matters. If
you got the right to be in that family, even if you were adopted,
doesn't matter for Aboriginal people, as long as you got that
position there. Nothing to do with blood... Aboriginal people
bring other people kids as their own, without any feeling of...
you know, 'you are not of my blood'. White people do but not
Aboriginal people".

GE, elder

"To be part of a huge communal family, that's what parents and
children share... it's not only the blood. It's respect and love.
You've brought up that way, you know".

GW, 21 anys.

 Tots els descendents d'un mateix avantpassat tindran algun tipus de dret en el

territori. Encara que se sigui descendent d'un home Jirrbal, posem per cas, casat amb

una dona Girramay, ego serà propietari del country del seu pare i del seu grup tribal

                                                          
23 El terme blood en aquest  context denota més caràcter i manera de ser que no pas semblança física.
També s'utilitza l'expressió "he got his father's or mother's blood" quan un fill s'assembla al seu pare o a la
seva mare. Però no per la fesomia sinó per expressar característiques del comportament. Per exemple, si
el pare era un bon lluitador i al fill també és bo en la lluita, dirant que té la mateixa sang que el seu pare.



379

però també podrà reclamar drets en el country de la seva mare. Perquè el parentiu a la

pràctica és bilateral encara que la filiació tribal sigui patrilineal24.

Els nexes que s'estableixen a partir del reconeixement de parentiu, ja siguin

consanguinis i/o tribals -ambdos culturals-, són per sempre. Els drets que adquireix una

persona pel fet de néixer i ser reconegut dins d'un grup, no canvien encara que aquesta

persona creixi i visqui dins d'un altre grup familiar. I això ens porta a plantejar la

qüestió de l'adopció. És difícil trobar una situació, en el context dyirbal, en què aquest

terme es pugui aplicar amb el mateix sentit que se li dóna a occident25. En el cas dels

pobles aborígens del nord-est de Queensland, el fet de fer-se càrrec del fill d'algú altre

(parent) no significa cap canvi en la filiació de la criatura. I no es donava, ni en el passat

ni ara, la situació d'una criatura que no tingués cap parent a prop que no se'n pogués

cuidar si li faltava la mare o el pare26. Per tradició, si un nen o una nena perd la mare (o

no se'n pot ocupar), tot i seguir tenint el seu pare, una de les germanes joves de la mare

s'ocuparà de la criatura. No és per casualitat que la mare i la germana jove de la mare

comparteixin el mateix terme de parentiu: yabu. En aquest cas, els nens seguiran

anomenant pare (nguma) al seu progenitor, com han fet fins aleshores i mare (yabu), a

la germana de la seva mare, també com han fet sempre.

I si no pot ser la germana jove de la mare, de ben segur, que hi haurà alguna altra

parenta, ja sigui una germana més gran de la mare, o alguna àvia o alguna germana del

                                                          
24 I més avui dia, en que es donen força casos de gent d'ascendència Aborigen per part de mare i no-
aborigen  per part de pare, ja sigui asiàtica o melanèsica o europea, i per aconseguir cert reconeixement
Aborigen tracen els seus lligams genealògics per línia materna. No es tracta d'una invenció, sinó d'una
realitat que ja existia en la manera de fer tradicional, el reconeixement i el dret de vincular-se per parentiu
matern. Només que ara s'utilitza més aquesta facultat per aconseguir subvencions o reivindicar drets
territorials.
25 Segons el Codi civil espanyol, l'adopció pot ser simple o plena. L'adopció simple és aquella en la qual
l'adoptat conserva un cert lligam amb la família d'origen i, excepte pacte en contrari, els cognoms; no té
drets legitimaris ni pot influir en les legítimes, ocupant en la successió intestada el lloc després del
cònjuge vidu, amb exclusió dels col·laterals. L'adopció plena és aquella en la qual l'adoptat pren els
cognoms de o dels adoptants; en la successió ocupa el mateix lloc que els fills propis i trenca tot lligam
amb la família d'origen.

26 En aquest sentit és significativa la dificultat i la sorpresa que mostrava la gent per entendre la meva
pregunta.  Les respostes, invariablement, apuntaven a la germana de la mare. I si no podia ser aquesta,
alguna altra germana. I si no podia ser, ... Davant la meva insistència d'anar proposant noves possibilitats,
al final el comentari era: "Anna, there's always someone around!".



380

pare, que acollirà els nens i nenes que es trobin en la situació de no poder viure amb la

seva pròpia mare. La primera responsabilitat recaurà però, en les germanes de la mare -

encara que els fills no deixin de formar part del grup del pare.

Però això no té res a veure amb l'adopció, perquè que se n'ocupin altres parents

no significa que canviïn de família i molt menys de filiació. Els fills sempre pertanyen a

la família en què han nascut encara que siguin criats en una altra (la qual estarà també

constituïda per parents). El grup tribal de la criatura serà el que haurà heretat del seu

pare, tant si viu amb ell com si no, i hi mantindrà tots els drets com a membre del grup,

el nom, el territori i el tòtem.

Aquesta manera de fer funciona al marge del sistema oficial australià

d'adopcions. L'única vegada que els pobles aborígens van participar en programes

d'adopció va ser imposat pel govern. Les adopcions que es van realitzar en un altre

temps, d'infants aborígens per part de famílies australianes d'origen europeu, eren del tot

forçades i formaven part de la política d'assimilació que el govern australià va instaurar

a finals dels anys cinquanta, per intentar convertir els nens i nenes mestissos (els qui

anomenaven half-caste) en el menys aborígens possible. De la mateixa manera que, en

l'etapa proteccionista,  se  separava per la força els pares dels fills, mestissos i no

mestissos, per internar els menuts aborígens en centres on se suposava que se'ls havia de

preparar per al futur que els tenien destinat: convertir-se en els criats de la societat

dominant27.

                                                          
27 Vegeu  apartat 2.2



381

9.3 CRIANÇA I CURA DE LA DESCENDÈNCIA. Persones i grups

relacionats amb l'atenció i l'educació dels fills. Fer-se adult. La

transmissió del coneixement tribal28.

En l'estil de vida tradicional, la infantesa aborigen estava absolutament lligada a

la vida de la resta de la comunitat, és a dir, no hi havia cap aïllament de les criatures

respecte de la vida quotidiana del campament29.

Els nens i les nenes aprenien les pautes de conducta a partir de l'exemple dels

Adults -homes i dones- i d'altres criatures. A més de la imitació, també s'utilitzava com

a mètode educatiu, la mofa i les esbroncades, rient-se i renyant les critures que no es

comportaven com s'esperava d'elles (una de les actituds menys acceptades era la de

faltar el respecte a una persona gran); però poques vegades es castigava una conducta

equivocada. Els adults eren generalment força permissius i poques vegades mostraven

nerviosisme o angoixa quan els més menuts no actuaven com calia. I quan això passava,

si es castigava algun nen, només era responsabilitat del seu propi pare o del germà més

gran del pare. Si alguna altra persona castigava o pegava  alguna criatura que no fos la

seva, sovint era motiu suficient per iniciar un conflicte entre adults.

Una criatura, fins que podia caminar, passava la major part del seu temps amb la

seva mare. Ella l'alletava i la carregava quan anava a buscar aliments a la selva (això si

no l'havia deixat al campament al cuidado de l'àvia). Mentre la mare recollia fruits i

baies, la criatura descansava dins una espècie de llençol fet amb escorça d'arbre que la

mare duia penjada en cabestrell. Més endavant s'ensenyava al menut a aguantar-se

damunt els malucs  o damunt l'espatlla de la mare i a afagar-se dels seus cabells. En

aquesta postura s'hi mantenia fins i tot durant les cerimònies i les dances rituals.

                                                          
28 Es tracta aquí del coneixement tradicional, del que té a veure amb la vida a la selva i amb els sabers
culturals i sagrats dels pobles Dyirbal. No s'esmenta la transmissió d'altres coneixements, els que
s'adquireixen a l'escola. No perquè no es considerin importants -són bàsics per a la seva supervivència
social a Austràlia-, sinó perquè en no existir abans, no es pot establir cap comparació de canvis i
continuïtats, que és l'objectiu d'aquest treball.



382

El món dels més menuts se centrava principalment en els seus pares i la resta de

germans. Dormia amb ells i eren les persones que més sovint li donaven de menjar i la

carregaven amunt i avall. Però hi havia moltes altres persones que entraven en relació

amb les criatures, altres adults i altres nens i nenes del campament, que li parlaven, que

jugaven amb ells i que també els cuidaven i li donaven de menjar. De manera que

pràcticament tot el grup local intervenia en el procés de socialització de les criatures.

Aquest aprenentatge social es realitzava participant en la vida diària. Es tractava

d'un procés actiu i pràctic en el qual els més menuts es familiaritzaven amb el seu

entorn natural i al mateix temps amb el seu entorn social.

Acompanyant la mare i altres dones -segurament totes relacionades per parentiu-

aprenien quins aliments eren comestibles i quins no, on aconseguir-los, com interpretar

els senyals de l'entorn,  petjades o restes d'animals, etc.; en  definitiva, aprenien a

conéixer i a manipular el seu entorn. Les nenes, a mesura que creixien continuaven

ajudant les seves mares i tietes i cosines, a recol·lectar; en canvi els nens, quan creixien

passaven cada vegada més temps amb els homes adults i els acompanyaven quan

anaven de cacera.

Els nens i les nenes aborígens aprenien també, com tots els nenes i nenes de

qualsevol cultura, a partir de jocs i cançons. Un dels jocs habituals era una activitat

semblant a la que nosaltres coneixem com "jugar a pares i a mares"30, aprenent així les

normes i les terminologies correctes de parentiu.

Sembla ser que no hi havia massa restriccions pel que feia als temes que

tractaven els adults davant dels infants, excepte en el cas de temes sagrats. Els temes

sexuals es tractaven obertament. De fet, en un campament hi havia poques possibilitats

de privacitat i això, podia comportar que els nenes i les nenes presencièssin parelles

                                                                                                                                                                           
29 Per a una descripció més detallada de la vida infantil aborigen vegeu Berndt & Berndt, The world of the
first australians.. Op. cit. Pàgs. 157-165.
30 Joc que en l'àmbit aborigen deuria ser força més complicat que en el nostre cas, per la gran quantitat de
relacions i de parents.



383

mantenint relacions sexuals igual que eren testimonis de tota la resta d'activitats

ordinàries (que no extraordinàries com serien certes cerimònies ni l'accés a certs llocs

sagrats) realitzades per les persones adultes.

Fer-se adult i transmissió del coneixement. La següent etapa en la vida dels

nens i nenes aborígens eren els ritus d'iniciació, els quals implicaven un procés centrat

en ritus de pas específics que marcaven el canvi d'estatus socials, la transició d'una

categoria social a una altra, és a dir, l'inici de l'etapa adulta i la fi de la infantesa. En el

cas dels pobles de la selva del nord-est de Queensland, sembla ser que només es

realitzaven ritus d'iniciació per als nois, i que les noies passaven a l'etapa adulta a partir

de la pubertat. Els ritus d'iniciació femenins, allà on existien d'Austràlia, constituïen

principalment ritus de pubertat que marcaven el canvi d'estatus cap a la maduresa sexual

i la capacitat de procrear, la transició formal de filla depenent a esposa i mare

relativament independent.

A partir de les cerimònies d'iniciació els nois i de pubertat les noies, els joves es

podien casar i assumir les responsabilitats que els corresponia en la família i en la vida

ritual.

Existia tot un misteri al voltant dels ritus. I així havia de ser. El secretisme

fomenta el caràcter sagrat dels rituals. Els nois no sabien massa bé què calia esperar,

fins que ho experimentaven ells mateixos. I després, se'n guardaven prou d'explicar-ho

als qui encara no eren iniciats, per temor als terribles càstics que podien patir i,

possiblement, també per l'orgull que suposava ser dipositari d'un coneixement que els

vinculava amb el món dels adults i els desmarcava dels infants.

Es tractava de ritus principalment pasius en els quals els principiants arribaven al

nou estatus pels actes que els hi feien, no pas pel que ells havien de fer. En aquest cas,

recordem-ho, consistia en la reclusió dels nois, una alimentació especial i a practicar-los

incisions sota el pit.



384

Els ritus d'iniciació constituïen un punt central per a la disciplina i l'entrenament

d'un noi que esdevindria a partir de llavors, un membre complet de la seva societat i, un

guardià de la mitologia sagrada del seu grup.

El procés d'iniciació simplement obria la porta al món secret i sagrat del grup. La

informació no es donava tota completa en les primeres fases de la iniciació; sinó que el

nois continuaven aprenent aspectes sagrats al llarg de la seva vida i podia ser que

arribessin a ser ancians abans de conèixer les revelacions finals.

Socialment, els ritus d'iniciació emfatitzaven i subratllaven la demarcació entre

sexes i entre adults i criatures. Significava l'increment d'estatus per a tot un grup de

gent: per als novicis, per als responsables de la iniciació (els encarregats de dur a terme

el ritual concret que es tractés, ja fos circumcissió o subincissió, els quals havien

d'entregar alguna de les seves filles en matrimoni al novici, és a dir, havien d'estar en la

categoria nyubi) i per als parents més propers. Per als pares, significava que un nou

membre adult s'afegia a la família; per al novici significava aconseguir cònjuge; per als

responsables de la iniciació, aconseguir un gendre o una jove; per als altres parents

participants, regals pels serveis prestats; i, per a tots plegats, significava assumir noves

obligacions i responsabilitats.

Avui dia, igual que abans, molta gent està implicada en el procés d'atenció i

educació dels nens i nenes. No és com la vida als campaments de la selva, però la vida

en comunitats aborígens, com és el cas de Jambun, fa que gairebé tothom de la

comunitat entri en contacte amb qualsevol dels infants que hi viuen.

Principalment la mare és qui s'ocuparà dels fills, sobretot quan aquests són

menuts i encara molt dependents, però compartirà la responsabilitat amb el pare. I

sovint hi haurà alguna altra "mum around", alguna germana de la mare, o alguna de les

àvies, ja sigui la mare de l'home o la mare de la dona -si és que hi viuen a prop. Les



385

germanes més grans també desenvolupen un paper destacat en la cura dels germans més

petits.

Alguns exemples. Tant el GR com la HD  (cosins paral·lels per línia paterna,

adults entre 40 i 50 anys, i veïns a Jambun) van créixer en famílies extenses en les quals

a més de la mare, tot un ventall de parents es van ocupar d'ells quan eren petits. En

destaquen el paper de la mare, però també apunten, ambdós, la importància dels

germans i germanes grans i afirmen que haver de cuidar germans més petits ajuda a

madurar abans. I ho utilitzen com a estratègia en les seves pròpies famílies, en les quals

els fills i filles més grans s'han hagut d'ocupar o encara ho fan, dels més petits.

La BT i la HD, a més d'estar emparentades prèviament per desdendència (la

MMF d'una i la MF de l'altra eren germanes), estan vinculades per afinitat, ja que el fill

de BT és la parella i el pare dels fills de la filla d'HD. Això les converteix en l'àvia

paterna i materna dels fills dels seus fills.

l l

s l

l(BT) s

s l (HD)

≈ l

s l

Totes dues compateixen responsabilitats en l'atenció, alimentació i educació dels

seus néts. Encara que les criatures viuen amb els seus pares (i amb una germana de la

mare amb la seva parella i el fill d'ambdós)31, passen gran part del temps a qualsevol de

les dues cases de les seves àvies, sobretot la nena que és petita i encara no està

                                                          
31 Es tracta de la casa núm. 14 la qual aplega dues germanes amb les seves parelles i descendència, les
quals vivien abans amb els pares de la dona, una d'elles i, amb els pares de l'home, l'altra.



386

escolaritzada. No hi ha massa distància entre les tres cases (la número 14, la 18 i la 24

que apareixen en el plànol de Jambun al final de l'apartat 8.1, pàg. 351), de manera que

és fàcil per als nens traslladar-se d'una a l'altra, ni això suposa massa preocupació per

als adults.

La GP, de 36 anys, se sent responsable dels fills dels seu germà i, d'alguna

manera, de la resta de criatures de Jambun. I en més d'una ocasió ha ajudat algun jove

(deixant-li diners, per exemple) abans que ho fessin els mateixos pares. Ho havia de fer.

El GW, un jove de 21 anys, es fa càrrec moltes vegades dels fills de la seva

cosina paterna, sempre que li ho demana i mai no ha rebut diners per fer-ho, ni se li ha

ocorregut demanar-ho, ho considera "part of my duties".

I en les successives visites i estades a Jambun, es podia observar contínuament

com diferents persones s'ocupaven de les mateixes criatures en distintes ocasions. La

mateixa ubicació i distribució dels habitatges de la comunitat facilita les relacions en

aquest sentit.

 En les pràctiques concretes de cura dels infants hi juga un paper destacat tot el

coneixement i l'experiència que es manté de l'època tradicional. Sobretot pel que fa a la

gent més gran. La JB recorda que abans, quan els homes i les dones més joves

marxaven a caçar o recollir aliments o a les granges a treballar, deixaven el seus fills,

nadons, amb alguna àvia. Ella mateixa havia cuidat els seus néts i sabia que si ploraven

o es mostraven inquiets, només calia posar el cordó umbilical del part (el qual es

guardava durant un temps), al cap del menut i aquest es quedava tranquil, dormint fins

que tornava la seva mare per alimentar-lo. Diu que avui dia no es fa gens de cas

d'això32, tot i que ella ha comprovat que funciona.

                                                          
32 I no només perquè ja no se segueixen algunes de les pràctiques tradicionals, sinó a més, perquè
difícilment es pot guardar el cordó umbilical quan avui dia pràcticament tots els neixements tenen lloc als
hospitals i, en aquests no s'acostuma a donar els cordons umbilicals dels parts a les mares o als seus
parents.



387

Es considera molt important que les criatures sentin i coneguin les històries de la

seva gent, de la seva cultura. I la millor hora per parlar als més petits, assegura la JB, és

a la nit, abans d'anar a dormir. Parlar sota una bona lluna o una nit ben estelada, com es

feia abans, facilita la comunicació. Actualment, però, a Jambun, altres activitats han

substituït aquestes estones i les famílies acostumen a veure la televisió a la nit. No

obstant això, els dies que es va de càmping, a pescar, tota la família o amb més parents,

s'aprofita per ensenyar als més joves com anaven abans les coses.

És necessari que la canalla aprengui la manera de fer tradicional. I per ensenyar-

los no n'hi ha prou a explicar de què es tracta, sinó que ho han de veure i fer-ho

directament. Han d'experimentar-ho:

"They got to see... Tell them straight and show them straight...
Don't eat this... What is good eaten, straight from the tree or not.
That's the way we learnt from our parents."

JB

Però amb els canvis que s'han produït en el seu entorn (desforestació,

desaparició d'espècies vegetals, desplaçament d'animals autòctons) és difícil transmetre

el coneixement d'aquest entorn. Amb la desaparició d'arbres i plantes ha desaparegut

també part de la seva herència cultural. Reproduint al català les manifestacions de GR,

"si ja no hi ha els mateixos arbres que abans, és difícil dir als nens el seu nom en la

llengua aborigen. O, abans hi havia molts peixos al rierol de Moombay, ara ja no hi són

i els nens no poden aprendre el seu nom en 'language' perquè no saben de quin peix es

tracta".

El principal valor que cal transmetre als més joves és respecte. Respecte cap als

elders, cap als altres en general i cap a un mateix. Una de les coses més importants que

els pares poden fer pels seus fills, segons l'opinió de HD, és dedicar-los temps, escoltar-

los, fer-los notar que són importants, perquè ho són i perquè adquireixin confiança en

ells mateixos.



388

Ja no es practiquen, avui dia, les cerimònies d'iniciació dels nois ni els ritus de

pubertat de les noies com a demarcador entre la infantesa i etapa adulta. La valoració

d'aquests tipus de rituals varia segons els elders o els més joves. Per als primers,

constituïa la manera correcta i socialment reconeguda de passar a l'etapa adulta, encara

que cap d'ells no hi va passar per l'experiència ni té "tribal marks". Per als més joves es

tracta d'una tradició del passat, que afortunadament, ja no existeix:

"They cut somewhere in your belly... I'm so glad there's nothing
like that now."

GW

Actualment existeixen diferents concepcions i situacions que marquen el final de

la infantesa. En el passat es valorava en un noi "to become a good hunter", la qual cosa

vindria a significar "to be a good worker in wertern terms" i ser útil a la comunitat en el

sentit de ser capaç de proveir d'aliments el grup i d'adquirir coneixements de la vida

tradicional. Avui dia, tenir feina es pot considerar un signe de maduresa. Però no només

tenir feina, sinó ser responsable i mantenir-la. Per a GE, un dels elders el terme

responsabilitat és un concepte occidental i el que més s'hi acostaria a parer seu en sentit

aborigen és "caring out things and common sense". Per a BT, els nens passen a ser

considerats adults "when they leave the school and go to work..."; encara que, afegeix,

per a una mare sempre seran els seus "kids", tinguin l'edat que tinguin. Per a GE i GM

"when they can learn to take responsabilities". Per a MN fins que no es casen. I per a

GW i GR ser adult té a veure amb la capacitat de ser responsable i no dependre

econòmicament dels pares. Sigui quina sigui la situació un marcador acceptat és la

disposició legal -a Austràlia- de majoria d'edat, els 18 anys. A aquesta edat, ja haurà

finalitzat la seva etapa escolar, segurament estaran treballant i molt probablement viuran

en parella i estaran a punt de ser pares.

La transmissió del coneixement estava en funció de la maduresa individual de la

persona. Un noi no era iniciat fins que no es considerava que estava preparat i una noia

no passava els ritus de pubertat fins que la seva fisiologia ho posava de manifest. La

idea, expressada per un dels elders, és que cada persona té el seu propi ritme i necessita



389

el seu temps per aprendre. Si se la pressiona és pitjor. No es pot anar contra la pròpia

naturalesa de cadascú.

 El coneixement més important, el que tenia a veure amb els mites d'origen

sagrats, es comunicava gradualment. Una vegada superat el primer estadi d'iniciació, i

quan el jove ja tenia les marques tribals, havia de passar un temps al bush, al bosc

selvàtic, amb algun parent -podia ser el pare o el germà de la mare-, el qual l'ensenyaria

i l'entrenaria en la vida a la selva i en els sabers de la seva cultura. Els elders de Jambun,

tot i no haver passat pel ritus d'iniciació, tots ells, de joves, més o menys als 15 o 16

anys, van passar el seu període al bosc, aprenent dels homes encarregats de la seva

preparació. Es considera el bush com la millor escola de la vida. Algun d'ells ho ha

intentat també amb els seus fills, amb més o menys èxit.

Avui dia, la sensació dels elders és més aviat decebedora: "we are fighting

against technology..." Els joves no mostren massa interès real pel món de la selva ni pel

coneixement tribal. Han de competir amb nous i molt diversos interessos, que atrauen

els joves cap al món consumista occidental:

"Young people, they don't learn properly. Because they got too
much white way."

JB



390

9.4   RELACIONS DE PARENTIU I RELACIONS PERSONALS. La filiació.

Parents paterns i parents materns. Generacions alternes. Relacions

amb   el grup residencial familiar i relacions amb el grup familiar més

distant. Les relacions personals

La filiació tradicional dyirbal prové, en principi, del pare, de manera que

qualsevol descendent d'un home queda adscrit al grup tribal del pare i el nom personal

aborigen reforça aquest vincle ja que provindrà dels parents per línia paterna. De totes

maneres, es reconeixia els lligams de parentiu amb els parents paterns i amb els parents

materns indistintivament. El parentiu era doncs, bilateral. No podem perdre de vista

però, que les regles matrimonials i les pràctiques d'aparellament feien que les persones

estiguessin prèviament vinculades per parentiu abans d'estar-ho per afinitat.

I avui dia, a Jambun també. Un fill pertany al grup de parentiu del seu pare i al

de la seva mare. Hi té drets i obligacions amb ambdós. Encara que la tribu, el tòtem, el

territori i els llocs sagrats li són transmessos per línia paterna, i així s'explicita, de fet,

també li provenen per línia materna, perquè molt probablement alguna connexió

genealògica hi haurà entre el pare i la mare.

Tot i que l'adscripció prové del pare, sembla que existia, i existeix, certa

flexibilitat respecte d'això, podent escollir a quin grup tribal pertànyer. És el cas de LD,

fill d'un home girramay i una dona jirrbal. Seguint la norma tradicional hauria de ser

jirramay, i no obstant això, es reconeix i és reconegut com a jirrbal. "I take my mother

side", diu. I no tan sols és per a la resta de la gent de la comunitat un home jirrbal, sinó

que a més, es tracta d'un dels elders més respectats a Jambun.

I hi pot haver donar excepcions. Seria el cas d'un home de fora casat o ajuntat

amb una dona d'alguna de les tribus dyirbal i establerts a Jambun. Llavors la

descendència seguirà la línia materna . "We don't know nothing about him", diran, i

reconeixeran els fills d'aquesta parella com a jirrbal o girramay, segons sigui la seva



391

mare. És el cas d'un altre dels elders de Jambun. El pare de MJ era d'origen asiàtic i la

seva mare era girramay. Ell és Girramay i a més, el responsable de la custòdia del

territori que pertany a la seva família. Tota la seva descendència però, és girramay, com

ell.

Això significa que avui dia, el lloc on es neix pot establir la pertinença a un grup

tribal sempre que algun dels progenitors hi tingui vincles de parentiu i, per tant, també

territorials. Abans passava que generalment la gent neixia en el mateix territori d'on era

el pare i a més, la gran majoria d'aparellaments es produïen entre persones o del mateix

grup tribal o de grups tribals relacionats (com era el cas de les tribus dyirbal). Amb tot

el procés de dispersió de la població aborigen des de l'arribada dels occidentals a

Austràlia, això ha canviat i ha afectat a les possibilitats matrimonials o d'aparellament i

també a la seva descendència.

Existeix certa disassociació entre la filiació tribal -jirrbal, girramay o mamu, per

exemple- i la filiació legal reconeguda a partir dels cognoms -anglesos. No

necessàriament el cognom patern coincideix a formar part del grup tribal patern (tot i

que en la gran majoria de casos -a Jambun- coincideixen). Es tracta d'una situació nova,

a causa de les noves formes d'aparellament que es practiquen avui dia. Es pot donar, i de

fet es dóna,  el cas que alguns dels fills d'un home portin el cognom anglès de la dona o

companya i altres fills, el seu propi. Estarà relacionat amb la situació de la parella en el

moment del naixement de cada fill. La GD i el AH van conviure un temps junts abans

de casar-se oficialment. Quatre dels seus fills van néixer durant la seva convivència i

tots ells porten el cognom de la mare. Més endavant, una vegada casats, van néixer dues

nenes més, les quals porten el cognom del pare. Sigui quin sigui el cognom dels

germans, tots ells segueixen la filiació tribal paterna i són jirrbal, com el seu pare. De la

mateixa manera els seus noms aborígens segueixen la línia de parents paterns. Aquest

fet no significa cap tipus de diferenciació social per part de la resta de la comunitat i,

molt menys per part del propi grup de parentiu33.



392

El reconeixement de la filiació és un assumpte del grup de parentiu, i va més

enllà de les actituds i comportament dels individus. Una situació que es produeix cada

vegada més sovint, no a Jambun, però sí a les àrees més urbanes i que afecta parents de

gent de Jambun, és la de dones que tenen fills de diferents relacions i que conviuen amb

una parella la qual no necessàriament és el pare dels seus fills, o ho és d'alguns dels seus

fills. En aquests casos, quan els fills conviuen amb la mare, encara que els pares de les

criatures no se'n responsabilitzin ni els reconeguin directament, les famílies d'aquests

homes sí que ho fan. Com? doncs reconeixent i tractant aquests nens i nenes com a

membres del seu grup de parentiu, i garantint els seus drets com a tals34.

A tall d'exemple, el GB va tenir una filla amb una noia fruit d'una relació

esporàdica. Mai no l'ha reconeguda ni n'ha volgut saber res. La nena, que té uns 10

anys, viu amb la seva mare i la parella de la seva mare i els fills d'ambdos en una

població veïna on viu la família del noi. Aquest comportament es va viure, i es viu, amb

certa pena i desconcert per part dels pares d'ell, perquè per a ells es tracta de la seva

néta. Aquest home va marxar cap a una altra ciutat a viure i mai no ha tingut cap relació

amb la seva filla. La resta de la família, pare i germans i germanes del noi, tracten la

nena, quan es veuen, com a filla dels seu fill i del seu germà i utilitzen els termes de

parentiu que els correspon per parentiu: "aunty, uncle, niece or grand-ma". La conviden,

de tant en tant, a passar uns quants dies a casa seva35 i la cuiden i mimen com fan amb

la resta de criatures, fills de parents o d'amics.

El sistema de seccions de l'organització tradicional dyirbal, a més d'establir  les

possibilitats matrimonials dels individus, feia que es produís un vincle especial entre

generacions alternes (de la mateixa manera que passa en molts altres grups tribals

                                                                                                                                                                           
33 L'únic inconvenient es pot donar per qüestions administratives o quan s'intenta fer arbres genealògics
utilitzant la nomenclatura occidental de cognoms.
34 Les qüestions econòmiques, és a dir, els diners per al manteniment de les criatures, aniran a càrrec de la
persona que s'ocupa i conviu amb les criatures. És un dels tipus d'ajut que s'aconsegueixen a través de
'Centrelink', l'entitat oficial que distribueix, entre d'altres, les subvencions i ajudes per a persones que
tenen familiars a càrrec seu, ja siguin ascendents, descendents o colaterals.
35 Durant les dues estades que vaig realitzar a Austràlia, aquesta nena va estar passant uns dies amb els
seus "avis, tiets i tietes".



393

d'Austràlia), de manera que el pare del pare d'ego, ego i la descendència dels fills d'ego

(no de les filles), coincidien en la mateixa unitat social.

Un home: Es casa amb un dona:  Els fills/es són: I els fills/es dels fills:
Gurrgila Garrbawuru     Jigungara Gurrgila
Jigungara Gurgurru        Gurrgila Jigungara
Garrbawuru Gurrgila         Gurgurru                    Garrbawuru
Gurgurru Jigungara     Garrbawuru Gurgurru

O el que és el mateix, substituint les seccions dyirbals per les lletres A, B, C i D

respectivament:

A s =    l  B

     l C s =   l  D

s  A l

Les unitats socials formades per persones de la mateixa secció, com és el cas de

les generacions alternes, constituïen categories socials més que grups. Berndt and

Berndt (1992) diferencien el que és 'grup social' el qual implica algun tipus d'interacció i

contacte directe entre els seus membres amb propòsits definits i també implica

interessos comuns. En canvi 'categoria social' vincula transversalment aquests grups,

classificant les persones per a propòsits particulars:

"For example, all those so classified do not necessarily come
together, and they may not have interests in common. However,
such categories tend to systematize social relations and to
classify together certain kinds of persons for purposes of social
identification. The endogamous generation levels of the
Western Desert categorized all persons in one of two ways,
which is important on ritual occasions. Such levels are
structurally sifnificant in section and subsection systems, and
they are apparent, too, in kinship systems where one's
grandparents and grandchildren are classified together in
contrast to one's parents and children."36

                                                          
36 Berndt and Berndt, op.cit. pàgs. 97-98



394

L'única informació respecte de 'generacions alternes' pel que fa als pobles

dyirbals, la proporciona R. Dixon (1989) quan després de presentar els termes de

parentiu apunta, sense especificar:

"A generation two distant form ego's is grouped with ego's
generation as opposed to a generation one distant."37

Avui dia, a Jambun, el sistema de seccions ja no s'utilitza ni com a marc de les

aliances matrimonials ni per definir categories socials relacionades per parentiu. Només

els elders'i no tots, bàsicament els més grans o els qui van viure l'estil de vida

tradicional durant la seva infantesa recorden les seccions i com funcionaven:

"My bulu (FF) was Jigungara. Me, I'm Jigungara too"

JB

Per a la resta de gent, adults i joves, existeix una relació especial entre 'avis' i

'néts' però no ho vinculen al fet de pertànyer a la mateixa  categoria de secció,  sinó al

fet de pertànyer al mateix grup familiar i tribal. En aquest sentit, no es diferencia entre

avis paterns i avis materns. Tant el FF com el MF com la FM o la MM poden mantenir

amb la descendència dels seus fills i filles els mateixos vincles. No es considera que hi

hagi una relació més especial entre un home i els seus néts de la que hi pot haver entre

una dona i els seus.  Tindrà a veure més amb la proximitat residencial, les necessitats i

disponibilitats i amb les afinitats personals. Totes les dones entrevistades que eren àvies,

s'ocupaven sovint dels seus néts o els havien criat durant una època38. Els homes, avis,

també se n'ocuparan. Una de les situacions més repetides, durant el treball de camp en

les entrevistes a elders i a homes i dones adults, era la presència i les interrupcions

constants de néts i/o netes (i altres criatures) dels entrevistats que volien participar en les

converses; o l'atenció continuada dels més grans cap als petits, vigilant-los de lluny o de

                                                          
37 Dixon, op.cit. pàg. 252.
38 La gran mobilitat que es dóna entre la població aborigen,  ja esmentada en altres apartats d'aquest
treball, com a via per aconseguir millors condicions laborals i socials, o per altres interessos, fa que sovint
les dones més grans del grup familiar (generalment les àvies, però també alguna germana de les àvies o
dels pares) es facin càrrec de les criatures d'aquesta població més mòbil. Segurament això ha facilitat
aquesta mobilitat.



395

prop i parant sovint la xerrada si així ho reclamaven els menuts o els perdien massa

estona de vista; o arribava algú altre preguntant pels seus néts.

Les relacions dins el grup residencial familiar i amb el grup familiar més

distant no es veuen com a massa diferenciables. Les valoracions de la gent entrevistada

no distingia entre "close or distant family" sinó que es parlava de "a big family group"

en el que s'inclouen tots els parents, tant els que viuen a Jambun com els que viuen a les

poblacions veïnes i els que viuen a altres zones d'Austràlia. Totes les respostes

indicaven també com n'és d'important viure prop de la familia39 però "no matter if they

are close or distant family... we call all them family". La distància no sembla ser un

obstacle pel manteniment de relacions, almenys així es valora. La proximitat, està clar,

afecta la freqüència del tracte però no necessàriament la seva intensitat: "it's not the

distance..." i la gent afirma tenir "close relationship with distant family".

Qualsevol parent -o parents- serà acollit si es presenta a casa. Pel temps que

calgui. Aquesta és la manera de fer aborigen i es consideraria un falta greu no actuar

d'aquesta manera. Les obligacions de parentiu permeten i faciliten l'alta mobilitat que es

dóna entre la població aborigen d'Austràlia, la qual, afavoreix alhora la mateixa

supervivència d'aquest col·lectiu. S'ha esmentat anteriorment que una característica

general de l'Austràlia Aborigen són, la continuïtat de l'hospitalitat i la reciprocitat en les

relacions de parentiu i com aquestes delimiten en gran part l'àrea geogràfica, la distància

dins la qual es mourà una persona. D'igual manera funciona amb la gent de Jambun i

amb els seus parents, propers o distants.

I pel que fa a les relacions personals tampoc no es contemplen fora de l'àmbit

del parentiu. En un entorn dominat pels parents hi ha poques possibilitats d'establir

relacions personals al marge d'aquests parents. Tant entre la població més gran com

entre la més jove.

                                                          
39 Només una noia, la GP, afirmava que ella era un cas a part, perquè no considerava especialment
important viure a prop de la família i, a més, li agrada molt viatjar i quan ho fa no troba a faltar massa la
seva família.



396

Per esbrinar l'abast de les relacions personals les preguntes que es formulaven40

versaven sobre a qui es demanaria ajut en cas de malaltia, de necessitar diners, per

demanar consell o per demanar que cuidessin els fills una estona; també es preguntava

quina era la persona a la qual es tenia més confiança i es considerava millor amiga.

Invariablement les respostes apuntaven cap a parents: "to my sister", "to my uncle for

advise and my sister for illness", "to my brother, for anything I need", "to the family",

"to my old man (el marit)", "to my daughters and grandchildren" "to mum" "to mum or

dad", són algunes de les contestacions més repetides.

Segons el tema que es tracti s'acudirà als elders. Per a qüestions que tenen a

veure amb delimitacions del territori, pel nom personal que li correspon a un nounat o

per establir els lligams genealògics amb algú, es demanarà consell als elders,  però per

als temes més personals s'adreçaran a altres parents -els quals poden coincidir amb

algun elder però no necessàriament.

Al capítol on es presenten les relacions de Jambun amb l'exterior (8.3) es parla

de les interrelacions amb població no aborigen, la qual se centra en aspectes més aviat

administratius i laborals. Però pel que fa a relacions personals, poques ocasions es

produeixen en les quals la gent de la comunitat entri en contacte amb  persones no

aborígens.

Podria semblar, no obstant això, que entre la gent més jove, entre els adolescents

si més no, a l'hora de pensar en amistat es fes referència a altres joves, aborígens i/o no

aborígens, tenint en compte que aquests nois i noies han anat a l'escola de Murray

Upper i a la de Tully on s'han interrelacionat amb nois i noies no aborígens. Doncs, no.

Els millors amics i amigues acostumen a ser els cosins i cosines de la mateixa

comunitat.

Només un noi, de 21 anys, el quals no viu a Jambun (sinó a Tully) però que hi

està molt vinculat per parentiu, sobre la qüestió de confiança i amistat, va fer una

                                                          
40 Veure el guió de les entrevistes en l'annex.



397

distinció entre "in my family side: R, M, M, A and E" (tots ells cosins seus) i fora de la

família "B, M and Ch", joves de la seva edat, aborígens i blancs amb els quals surt els

caps de setmana. A la família d'aquest mateix jove, hi ha membres que no són

aborígens; es tracta dels seus cunyats. La germana gran està casada amb un noi australià

d'origen alemany, el germà també s'ha casat amb una noia de Tasmània i d'origen

alemany i, l'altra germana s'ha casat recentment amb un noi, australià, d'origen hindú.

Però aquesta situació familiar no es dóna en cap de les famílies de Jambun, on no hi viu

cap persona no aborigen.



398

9.5  L'APARELLAMENT I LES ALIANCES MATRIMONIALS. Tipus de

matrimoni i la seva valoració. Diferents vies d'aconseguir parella.

Tipus de residència postnupcial. Relacions d'evitació. Separacions i

divorci

En la societat aborigen tradicional una persona casada era una persona adulta

inqüestionablement41. I tenir descendència confirmava encara més l'estatus d'adult.

Generalment per al reconeixemen social d'un matrimoni era suficient que la

parella visqués junta, a la mateixa cabana, i ambdós assumissin certes responsabilitats

cap a ells mateixos i cap a les seves respectives famílies (per exemple, el repartiment de

menjar per part de l'home cap als parents propers de la seva esposa, concretament a la

mare de l'esposa i al germà de la mare de l'esposa, els quals juguen un paper destacat en

els pactes matrimonials42). No hi havia cerimònies ni celebracions especials. De totes

maneres un matrimoni es considerava com a tal després del naixement del primer fill.

"The ceremonial sign of marriage is represented by the building
of a hut and the lighting of a fire on the part of the girl (though
this duty may be performed by her mother) and by the seizing
of ther wrist on the part of the husband.
There is no public celebration or rejoicing on the advent of a
marriage, nor do the contracting parties don anything in the way
of special ornaments or decorations."43

Tipus de matrimoni. La poligínia era una forma legítima de matrimoni tot i que

la majoria de les unions eren monògames. Com més gran era una home, més

possibilitats tenia d'aconseguir més esposes. Sembla ser, per la informació dels

butlletins de W.E. Roth, que no totes les esposes tenien la mateixa consideració. La que

s'havia casat per prometensa i arranjaments familiars era la que gaudia de la posició de

                                                          
41 Aquest criteri segueix vigent avui dia. El matrimoni o qualsevol relació socialment acceptada, segueix
marcant l'etapa adulta , tot i que actualment també es tenen en compte aspectes com la majoria d'edat que
marca la llei australiana o la situació laboral.
42 Tindale, Norman B. "Little People (in/of the) Australian Rainforest. Account of the Barrinean negritoes
who were the first australians". Notes manuscrites del seu treball de camp, 1938-39.
43 Roth, W.E. Butlletí 10. Pàg.3



399

més prestigi, en contraposició a les esposes que havien arribat per herència o per

captura; però la favorita del marit acostumava a ser la més jove. No era infreqüent que

les coesposes d'un home fossin un grup de germanes, ja que quan un home es casava,

adquiria també certs drets sobre les germanes de la seva esposa -sempre que no

estiguessin ja casades.

Les regles matrimonials tradicionals establien que un home s'havia de casar

preferentment amb la filla del fill d'una germana gran del pare o amb la filla del fill d'un

germà gran de la mare (MeBSD o FeZSD). Qualsevol persona que es trobi en la relació

de fill d'un germà gran de la mare d'un home o fill de la germana gran del pare d'aquest

home, ocupa la categoria de Nyubi. La traducció més correcta d'aquest terme no és

"sogre", sinó "qualsevol sogre potencial". Més d'una persona (diu Dixon que més de

mitja dotzena de persones) podien estar en una relació de nyubi respecte d'un home i

aquest segon podia esperar casar-se amb la filla de qualsevol d'ells. Amb quina en

concret, seria decidit pels pares i el matrimoni seria "promès" anys abans que pogués ser

realitzat. Aquest home hauria d'utilitzar l'estil Jalnguy (llenguatge d'evitació) amb totes

aquelles persones que anomenés nyubi.

Hi ha certa contradicció en tot l'article de Dixon (1989) quan parla del matrimoni

preferencial entre ego i els fills dels seus cosins creuats. Primer sembla que tant els fills

dels cosins com de les cosines creuades constitueixen parella potencial per a ego; però

més endavant, quan ho vincula amb el sistema de seccions, afirma (ara sí correctament)

que MeBDCh i FeZDCh queden fora d'aquesta possibilitat ja que pertànyen a la mateixa

secció d'ego o a la del pare d'ego i, per tant a la seva mateixa mitad. Com que això no és

possible a causa del principi exogàmic, ego en realitat es podrà casar amb els fills de

MeBSCh o FeZSCh que siguin nyubi per a ell, però no amb els fills d'un cosí creuat a

qui anomena waymin.44

                                                          
44 L'esposa de nyubi sempre serà wayman per a ego, però per via afinitat, la qual cosa suposa una relació a
través d'algun dels avis d'ego,  però no dels pares d'ego.



400

En el primer apartat d'aquest capítol ja es parlava dels matrimonis preferencials

relacionant-ho amb les prohibicions sexuals, i es presentava en aquella ocasió un dibuix

amb el tipus de parentiu que existia entre les parelles preferencials. M'ha semblat oportú

repetir aquí el dibuix que ho exemplifica.

Figura 1. El matrimoni potencial es marca amb una fletxa en dos sentits:

bulu    bulu     bulu     babi     babi    babi
FFZ FFB FF = FM FMZ FMB

     
bimu bimu        nguma          nguma            ngalban
FeZ FeB F FyB FyZ

waymin jurgay   jurgay    s               jurgay               guyugan
FeZD B/Z   B/Z    EGO B/Z FyZD(=SW)
nyubi wuribu
FeZS FyZS (=DH)

   bulgu    galbin
FeZSD (=W) Ch, BCh
   nyurra    daman
FeZSS     ZCh

Com es pot apreciar amb aquest dibuix i ja s'ha esmentat abans, els cosins

creuats no són la parella preferencial però en canvi, és a través d'ells que s'estableix

aquesta parella. A Austràlia dominava, en l'època tradicional, la norma matrimonial de

casar-se entre cosins creuats, però no a tot arreu se seguia el mateix principi. El que sí

que apareix arreu és la regla d'aconseguir parella a partir de la relació de cosins creuats.

I només podia anar així, si més no, en tots els casos en quê la societat s'organitzava a

partir del principi exogàmic de meitats.

"Varias veces señalamos que, dondequiera que exista, ese
sistema de mitades desemboca en clasificaciones que incluyen a
los hermanos, o las hermanas y a los primos paralelos en una
única y misma categoría que proviene de la misma mitad que el
sujeto; mientras que los primos cruzados pertenencen



401

necesariamente a la mitad opuesta. Ello no implica que por ese
hecho los primos cruzados se transformen en cónyuges
autorizados o prescritos, aunque ése sea el caso más frecuente.
Por otra parte, los dieri del sur de Australia tienen un sistema de
mitades y prohíben el matrimonio de los primos cruzados. Sin
embargo, incluso para ellos es la noción de primos cruzados la
que sirve para determinar el cónyuge posible: en vez de los
primos cruzados, son los hijos de los primos cruzados lo que se
casan. Sea cual fuere la regla de matrimonio, puede decirse que
el sistema de las mitades desemboca necesariamente en la
dicotomía de los primos, y que el cónyuge preferido
obligatoriamente debe encontrarse, respecto del sujeto, en una
conexión de parentesco que equivale a la relación de primo
cruzado o que debe establecerse por su intermedio."45

Algunes de les possibilitats concretes que el matrimoni preferencial

representava, per a ego masculí (per a ego femení només caldria intercanviar els

símbols), eren doncs:

A- FeZSD B- MeBSD

l s  s l

           s           s

l   = s Ego  l   = s Ego

C- FMyBD D- MFyZD

l        s s l

           s          s

    Ego s   = l     Ego  s  = l

Si relacionem les preferències matrimonials i el sistema de seccions veurem que

la correspondència no és exacta. Recordem les seccions i com es vinculen:

                                                          
45 Lévi-Strauss, Cl. 1991. "II. Australia. Los sistemas clásicos". A: Las estructuras elementales del
parentesco. Barcelona: Paidós. 3ª. Reimpresión. Pàgs..205-206



402

Un home: Es casa amb un dona: I els fills són:
Gurrgila Garrbawuru Jigungara
Jigungara Gurgurru Gurrgila
Garrbawuru Gurrgila Gurgurru
Gurgurru Jigungara Garrbawuru

GURRGILA  GARRBAWURU

JIGUNGARA GURGURRU

Idealment, una persona Gurrgila es casarà amb algú Garrbawuru i una persona

Jigungara ho farà amb algú de la secció Gurgurru. Però, en el cas dyirbal, existia a més,

una altra possibilitat (s'expressa amb la línia trencada en el dibuix anterior). En aquesta,

una persona Gurrgila es podia casar amb algú  Gurgurru i, una persona Jigungara ho

podia fer també, amb algú Garrbawuru. D'aquesta manera, hi havia un altre matrimoni

menys preferencial però igualment acceptat.

Si reprenem la informació sobre el matrimoni preferencial amb els fills dels

cosins creuats (MeBSCh o FeZSCh) i la correlacionem amb el sistema de seccions

veurem que si, per exemple, ego pertany a la secció gurrgila, i es casa amb MeBSCh o

FeBSCh, llavors aquesta unió el vincularà amb algú de la secció gurgurru, que seria la

segona possibilitat que dèiem en el paràgraf anterior. Però si la mare d'ego o la seva FeZ

es van casar seguint també aquest matrimoni menys preferencial, llavors els MeBSCh i

FeZSCh, amb qui ego es casarà, seran de la secció garrbawuru, i per tant, el vincle es

constituirà seguint el model ideal.

De fet, tot i que alguns nyubi i wayman -ja hem dit que més d'una persona

ocuparà aquestes categories- seran cosins creuats reals, n'hi haurà d'altres que impliquen

un vincle consanguini molt més indirecte (per exemple, el que té a veure amb un germà

més gran classificatori d'una mare també en sentit classificatori).



403

Segons la informació recollida per Dixon, sembla ser que existia una clara

preferència perquè no es donessin unions entre parents massa propers. En aquest sentit,

es preferia el fill o la filla d'algun cosí creuat classificatori amb qui possiblement es

compartien besavis però no avis, que no pas amb els fills d'algun cosí creuat

classificatori més proper amb el qual es compartien els mateixos avis.

Tot aquest sistema pot semblar força prescriptiu però la realitat sempre supera

els mateixos sistemes (no només la ficció). És aquesta una prerrogativa humana que

dóna molta feina als antropòlegs, afortunadament. El sistema de parentiu classificatori

amplia enormement les possibilitats; a més, la pràctica de matrimonis intertribals

afavoria noves relacions i, finalment, l'alteració del sistema fins a fer encaixar la parella

"correcta" dins del model, acabava d'engrandir encara més, les possibilitats.

"Suppose that a tribe had about 500 members. Each of these
was classified into one of 23 kin categories with respect to ego.
Calculations show that there were likeli to be about 30 females
who he would call balan bulgu 'potential wife'... Some of these
[] might be too old or too young, or already promised to
someone else. But there should still be a reasonable pool from
which a wife could be chosen... Dyirbal people found no
difficulty in amending a kin classification in order to suit social
needs and wishes... If no 'correct wife' was available for a
young man, then approppriate adjustments might be made to kin
(or, perhaps, section) classification, so that a particular girl
became a 'correct wife."46

Existia certa variació entre unes i altres tribus dyirbals pel que fa al sistema de

seccions. Les situades més al nord del territori presentaven només una organització de

dues meitats -semblant a la de les tribus veïnes, encara més al nord i fora ja del territori

dyirbal-; en canvi, les tribus de més al sud -girramay i jirrbal- practicaven el sistema de

quatre seccions que hem descrit aquí. Defensa Dixon (1989) que aquest fet suggereix

que el sistema de seccions es va escampar probablement en èpoques recents pel territori

                                                          
46 Dixon, R.MW. 1989. Op.cit.Pàg.266. I explica a més un cas concret referit pels seus informants en el
qual un home que es vol casar amb la filla d'un altre, proposa un canvi de terme de parentiu per poder-ho
fer 'correctament'.



404

dyirbal i a causa de la influència de les tribus veïnes del sud. I que la gent, en general, se

sentia molt més vinculada als termes i les relacions de parentiu que al sistema de

seccions, pel que fa als arranjaments matrimonials (almenys aquesta és la informació

recollida durant el seu treball de camp, és a dir, els anys seixanta)47.

Diferents vies d'aconseguir parella. El procediment més habitual era que algun

dels nyubi d'ego (masculí), algun sogre potencial, prometia la seva filla en matrimoni a

ego quan aquesta encara era una criatura i ego, segurament, un adolescent. Una vegada

ego havia crescut, havia estat iniciat i havia provat a ulls de la comunitat que era un bon

caçador i capaç d'aconseguir menjar per a la seva promesa i la mare de la seva promesa,

només llavors podia reclamar el dret sobre la seva promesa. També existia la possibilitat

que una noia reclamés el seu dret sobre el seu promès, si aquest encara no ho havia fet

quan la noia ja havia arribat a la pubertat.

La prometença des de la infantesa era, per tant, el més comú i el considerat més

correcte, tot i que no fos l'única via per arribar al matrimoni. En principi ni el noi ni la

noia participaven directament en els acords matrimonials, sinó que aquest tema estava

en mans dels seus familiars. Bàsicament el pare i la mare i els seus germans i germanes.

                                                          
47 En canvi la informació dels butlletins de Roth, publicats entre 1905 i 1910 (per tant, anteriors al treball
de Dixon), parlen de la divisió interna de les tribus de North Queensland en quatre grups exogàmics entre
els quals es realitzaven els intercanvis matrimonials:

"Throughout the whole of North Queensland, sexual communism,with
its specialisation of marriage, is only permissible on the following
lines, hence these four divisions have been termed exogamous groups
or divisions:
male       +            female                   =            resulting offspring
Kupuru Kurkella = Banbari
Wungku Banbari = Kurkulli
Kurkilla Kurpuru = Wungku
Banbari Wungku = Kupuru

Roth, Bulletin no. 18 pp. 101
A part de la terminologia, i per tant de les interpretacions, qüestionables de Roth, pel que fa al comunisme
sexual i als termes dels quatre grups, els quals difícilment serien els mateixos a totes les tribus de tota
l'àrea de North Queensland (tot i la proximitat d'alguns termes com es pot apreciar en la informació de
Roth i les seccions Dyirbal segons Dixon), el que interessa és el fet que ja en l'època en que es va aplegar
aquesta  informació (a partir de 1895) existia la divisió en quatre grups exogàmics en les tribus d'aquesta
zona.
Llavors, o la introducció recent del sistema de seccions, com diu Dixon, no és tan recent -si fa gairebé
cent anys ja existia- o, no tots els grups tribals del North de Queensland es dividien en quatre grups
exogàmics, com deia Roth. 



405

Tot i així una noia es podia negar a casar-se amb un home i dir que en preferia un altre.

La seva família intentaria convèncer-la però si ella estava decidida a no fer-no no

l'obligaven, i podien acabar acceptant la persona elegida per la noia. De totes maneres,

en una societat en la qual els acords familiars en qüestions matrimonials eren acceptats i

considerats com ideals, poques ocasions hi havia en què no se seguís la norma.

Altre maneres d'aconseguir parella podien ser:

-per herència: levirat i sororat

-per fugida

-per captura

El levirat i el sororat eren pràctiques habituals, tot i que sembla que es donava

més el primer que el segon. Els costums sobre aquestes dues pràctiques matrimonials

variaven força d'una zona a l'altra del territori dyirbal. Des d'haver d'esperar que

finalitzés el període de dol perquè la dona es traslladés al campament del germà del seu

difunt marit, a canviar de cabana l'endemà mateix de la mort del marit. A la àrea de

Tully, informa Roth48, la vídua podia ser reclamada per qualsevol dels germans reals i

classificatoris del difunt que fos suficientment gran per casar-se (i, per tant, hagués estat

ja iniciat). Això podia implicar, a vegades, que es produís algun tipus de lluita entre dos

o més d'aquests homes que tenien dret a casar-se amb la vídua. Ella no estava obligada a

tornar-se a casar, però sovint es veien més avantatges a casar-se que a no fer-ho.

Amb les vies d'aconseguir parella que s'han presentat fins ara podria semblar que

no existia gairebé cap possibilitat de lliure elecció, que sempre intervenien altres parents

en els acords matrimonials i, que l'atracció mútua com a motiu d'aparellament no es

tingués en compte en la societat dyirbal. Això no era així. També hi havia la possibilitat

que una persona, noi o noia, decidís casar-se amb algú que no era la persona escollida

per la seva família (com ja hem dit anteriorment). Però aquesta opcció tenia el seu cost.

Una relació de parella basada en l'elecció i l'afecte mutu entre un home i una dona podia

                                                          
48 Roth, W.E. Bulletí 10 pàg. 9.



406

existir però calia que hi hagués un cert reconeixement de la comunitat. Si tots dos eren

solters, la cosa no era tan complicada com si un dels dos era casat. En el primer cas es

tractava de trencar alguna promesa de prometença amb els consegüents regals que calia

efectuar per apaivagar les ires dels parents amb qui s'havia arribar a acords. En el segon

cas, l'acceptació passava per la fugida de la parella i el seu retorn al cap d'un temps, que

podia ser d'un o dos mesos. Tant en un cas com en l'altre, com apuntava abans,  la

parella havia de sotmetre's a una espècie de càstig per part de la comunitat abans de ser

plenament acceptats:

"But when they do come back, both have to run the gauntlet of
the outraged community, certain members of which will cripple
them with knives by hacking into the shoulders and buttocks,
will bruise or hammer them about the limbs and head with
sticks and boomerangs, or puncture the fleshy parts of the
thighs with spears. The perpetratros of the punishment take very
good care that the injuries inflicted should not prove fatal,
because were this contingency to occur they know full well that
the death would be avenged by the victim's brothers, etc.
Having undegone the recognised chastisement for breaking the
old-established rule, the couple is now recognised as husband
and wife."49

De vegades podia passar que, si la noia que havia fugit estava casada, quan la

parella d'amants retornava al campament, ella tornava amb el seu marit i aquest

l'acceptava -després de fer-la passar per algun càstig físic- i perdonava l'home amb qui

havia fugit. Però si ella insistia que volia viure amb aquest home, llavors els dos homes

lluitaven i el que en sortia victoriós era qui es quedava amb la noia. Això, si el marit

acceptava lluitar, perquè també podia passar que el marit simplement no volgués

recuperar la seva esposa i ni l'acceptés a la seva cabana ni volgués lluitar per ella.

Llavors tothom, a la comunitat, entenia que renunciava als drets que pogués tenir sobre

ella, i s'acceptava la parella fugada com a marit i muller.

La captura d'una dona per un home també era una possibilitat d'aconseguir

parella, però no sembla que fos massa practicada, sobretot pel risc que suposava de

violència i d'enfrontament amb els parents de la dona -si presentaven alguna resistència-



407

, amb els parents de l'home -el qual havia de justificar la seva actitut- o amb la gent

d'altres tribus, si la dona havia estat capturada en un altre grup veí.

La residència postnupcial.  La majoria de la informació que hi ha respecte

aquest tema té a veure amb la composició de les bandes en el moment de ser estudiades.

Nicolas Peterson (1974) parla d'un model de residència mixt, que oscil·la entre la

residència uxorilocal, per la qual les parelles s'estableixen al campament dels pares de la

noia durant un temps i, la residència virilocal, amb els parents del noi50. Aquest sistema

posa de manifest la fluïdesa i flexibilitat necessàries per adaptar-se a les circumstàncies

ecològiques i socioculturals que es donguin en un determinat moment. En grups

caçadors-recol·lectors era molt important poder comptar amb la movilitat de la gent que

permetés ajustar la mida del grup als recursos disponibles. Per això, la composició de

les bandes variava al llarg del temps.

Les relacions d'evitació afectaven principalment els parents afins i es

remarcaven amb un llenguatge d'evitació específic: Jalnguy, una llengua diferent  (de

fet, un vocabulari diferent que seguia la mateixa estructura i gramàtica que la llengua

utilitzada en el dia a dia o Gwal) que un home havia d'usar davant de o parlant amb la

seva "mother-in-law". Jalnguy també s'utilitzava entre una dona i el seu "father-in-law"

i entre certs tipus de cosins. Cada persona de les diferents tribus dyirbal coneixia aquest

llenguatge i sabia quan l'havia de fer servir. La postura correcta entre aquests parents

                                                                                                                                                                           
49 Roth, W.E. Butlletí 10 pàg. 9.
50 Peterson, Nicolas. 1974. "the importance of women in determining the composition of residential
groups in Aboriginal Australia". A: Women's role in Aboriginal society. Canberra: Australian Institute of
Aboriginal Studies.
Aquest treball aporta bàsicament informació de la zona d'Arnhem Land (al nord d'Austràlia) però altres
estudis mostren que el model que presenta seria perfectament aplicable a altres contextos. Explica
Peterson que en el moment de realitzar el seu treball de camp la majoria dels homes vivien en el grup
residencial de les seves esposes. I que això té a veure amb motius sociològics i ecològics. El tipus de
residència està relacionat amb la importància de la participació femenina en el sosteniment alimentari del
grup i amb la necessitat dels homes més grans de tenir accés a les tasques productives de les dones joves.
Per això existeixen (i practiquen) dues estratègies:
- O retenir el control productiu sobre les seves filles i per tant sobre el dels marits de les seves filles. I

aquí entraria la residència uxorilocal.
- O, la segona estratègia, que generalment segueix a la primera, i que consisteix en procurar-se una

nova i jove esposa. I per això, la poligínia.



408

quan coincidien era parlar donant-se l'esquena i sempre evitant el contacte visual o

quedar-se a soles.

El llenguatge d'evitació va deixar d'utilitzar-se activament cap al 193051. Els

canvis socials que s'estaven produint, la pèrdua dels lligams tribals i la pressió per parlar

anglès segurament van influir en la desaparició d'aquest llenguatge especial, igual que

en la disminució d'acció del dyirbal en general. Des d'aleshores, el Gwual s'usa en totes

les circumstàncies de comunicació. Sembla ser (Dixon, 1984) que la relació d'evitació

entre els parents corresponents es va continuar respectant durant un temps (almenys fins

als anys seixanta que és quan R.Dixon va realitzar treball de camp), de manera que un

"gendre" no mirava directament a la mare de la seva esposa i parlava en un to més

respectuós si ella hi era present.

Pel que fa al divorci, tant els homes com les dones podien aconseguir trencar la

seva unió matrimonial, tot i que era més fàcil fer-ho per als homes. Els procés variava

força d'una àrea a l'altra. Podia passar que un home simplement li digués a la seva dona

que es volia divorciar i ella marxava. Tots dos tenien llibertat per tornar-se a casar.

També podia ser que el marit, refés primer el nou matrimoni de la seva esposa amb

algun dels seus germans reals o consanguinis. El trencament d'un matrimoni era més

fàcil segons com s'hagués originat. Si havia estat  preparat per la família era més

complicat que si s'havia establert per decisió voluntària. El primer cas que hem posat, es

donava si la unió havia estat per decisió dels dos cònjuges; el segon, si la parella s'havia

establert per decisió familiar, per això una manera de mantenir les aliances matrimonials

era que la noia seguís vinculada a la família de l'home, però amb un altre marit.

Actualment són molts els canvis que s'han donat en les pautes d'aparellament.

El sistema de seccions i les regles matrimonials tradicionals han desaparegut de l'esfera

                                                                                                                                                                           

51 Dixon, R.S. 1984. Searching for Aboriginal languages. Memoirs of a Field Worker. University of
Queensland Press. St. Lucia. Brisbane. Pàg. 92



409

d'acció a l'hora de buscar i trobar parella i, és clar, també han deixat de practicar-se les

relacions que hi estaven associades, com és el cas de les normes d'evitació.

En principi, la lliure decisió individual és la norma per aparellar-se. La gent es

casa amb qui desitja i els familiars no intervenen en aquesta decisió. Abans, recordem-

ho també existia certa llibertat i es podia rebutjar una parella escollida pels parents, però

l'abast de l'elecció de cada individu estava delimitada per les normes que regulaven les

aliances matrimonials i pel reconeixement de la resta del grup.

La valoració que se'n fa, de la llibertat d'elecció de parella, varia molt si la

persona que l'emet és gran o jove. Els adults i joves ho valoren positivament, i és l'opció

que ells han seguit o pensen seguir; en canvi, els elders ho interpeten negativament:

"Now, terrible, sisters married to brothers... they would be kill
in the past."

LD

En aquesta declaració, germans i germanes s'ha d'entendre com a relacions

massa properes, que en el passat no haurien estat permeses. Exposem tres casos:

1. La relació és massa propera perquè prové dels descendents de dues germanes i les

filles d'aquestes dones, les quals, segons la manera d'entendre el parentiu dyirbal,

són també germanes i, per tant, els seus fills també.

l l

l l

s l   ≈ s



410

2. En aquests cas, es tracta de l'aparellament entre dos grups de germans, dos germans

units a dues germanes (fins aquí no significaria el trencament de cap norma

tradicional) els quals són, a més, cosins creuats, i seguint la tradició, podrien ser uns

"sogres" dels altres, però mai parella:

l s

s    =     l      s    =     l

3. I, aquest altre cas ja s'ha presentat en l'apartat 9.1 (pàg. 359) sobre prohibicions i

tabús sexuals. Es tracta de la unió entre un home i una dona, en la qual la mare de la

dona està unida al pare de l'home, però ells, la parella en qüestió, provenen de

relacions anteriors del seu pare i la seva mare.

s ≈    l   ≈ s  =     l

    l     l s

≈

Com es comentava llavors, en el passat aquestes unions no haurien estat

possibles, i se'ls hauria castigat probablement amb la mort.

De casos de matrimonis, o unions de fet, que compleixen les regles tradicionals

també n'hi havia, però no són els més practicats i gairebé esdevenen més l'excepció que

la norma. Expliquem l'únic exemple.

1- En aquest cas se segueix el model A, el més preferent i el més practicat en la

societat tradicional dyirbal. Es tracta de la parella principal de la casa número 18.



411

A-  FeZSD

l s

           s
          

    l   = s Ego

El que sí que es dóna és l'aparellament dins del parentiu, però no sempre amb els

parents que tradicionalment es consideraven els correctes. També s'ha apuntat ja en un

altre lloc que totes les unions, ja siguin les més tradicionals o les que se salten totes les

reglamentacions culturals, són acceptades avui dia (es valoraran més positivament  o

més negativament però ningú no rebutjarà la unió de ningú).

Més exemples, els quals s'afegirien als que es mostren al començament, sense que

rebin la mateixa consideració de "terrible" per part dels elders:

1- En aquest cas, la unió no segueix cap dels models tradicionals perquè vincula dues

persones de la mateixa meitat patrilinial.

 
s l

           s l
          

    l   ≈ s

2- Aquesta unió sembla que segueix el model tradicional però en realitat vincula dues

persones que pertanyen a la mateixa meitat exogàmica.

l s

           l
          

    Ego s  = l



412

3- Aquesta unió, tot i que està més allunyada del parentiu genealògic, prové dels

descendents de dues germanes i, per això no es considera correcta, tot i relacionar

persones que es troben en les seccions correctes.

l l

s l

           s s
          

    l   ≈ s

I els aparellaments més practicats es produeixen amb gent de fora, homes i

dones aborígens d'altres grups tribals o dels mateixos grups tribals dyirbals però sense

connexions directes amb la gent de Jambun. Tot i que la informació aportada per les

entrevistes apuntava a remarcar que tots eren parents i que pràcticament no hi havia gent

d'altres llocs, una anàlisi més profunda de les unions posen de manifest que la majoria

de les parelles s'han establert amb un dels seus membres provinent d'altres àrees. També

és veritat, però, que aquestes unions, en alguns casos, s'han produït amb grups de

parents d'altres tribus.

Es presenten a continuació els lligams de parentiu entre les parelles de Jambun i

les vinculacions amb persones de fora. S'ha seguit la distribució de les cases, segons la

informació recollida en la segona estada d'investigació. Les parelles que apareixen sense

connexió genealògica per part de cap dels seus membres, no significa que no existeixin

vincles de parentiu. El membre de la parella que és de Jambun estarà relacionat amb la

resta de persones de la comunitat, encara que aquí no es reculli. Entre parèntesi

s'assenyala el grup tribal dyirbal al qual pertanyen un o els dos membres de la parella.

Al final s'asenyala el tipus de residència postnupcial de cada parella. Cal comentar,

finalment, que les unions que no apareixen es deu al fet de no disposar d'informació

suficient per conéixer les seves relacions ni la seva procedència.



413

Casa 1- La dona és de Jambun (jirrbal) i ell és de fora, sense vincles de parentiu

 genealògics amb ningú de la comunitat. Residència uxorilocal.

  l  ≈  s

Casa 2- Tots dos són de Jambun i amb lligams genealògics (ella és jirrbal i ell,

girramay). Es tracta d'una de les unions considerades no correctes per vincular

els descendents de dues germanes. Residència comunolocal.

  l l

  s s

  l  ≈        s

Casa 4/Casa 5/Casa 19 -Tres aparellaments de gent de Jambun (dos homes jirrbal i una

noia girramay) relacionada genealògicament i gent procedent d'altres llocs també

vinculats per parentiu. Es tracta de tres persones, vinculades per parentiu, que

s'uneixen a persones de fora també relacionades per lligams de parentiu entre

elles (dues germanes i el fill d'una tercera germana). Constitueixen dos casos de

residència virilocal i un d'uxorilocal.

l  l

s l  s

s  l

s ≈  l  l  ≈ s l

s       ≈  l    

Casa 7/Casa23- Es tracta també de dues unions de gent de Jambun prèviament

 emparentada (l'home és de la tribu jirrbal i la dona girramay) i dues persones de



414

 fora també relacionades per parentiu. Residència virilocal en un cas i uxorilocal,

en l'altre.

           s                   l

           l  ≈ s l l

l  ≈ s

Casa 8- Aquí hi ha una unió que requereix dos comentaris. D'una banda, es tracta

d'una de les parelles ja esmentades abans, considerada pràcticament com una

unió entre germans (una de les quals es comentava en veu baixa). I, d'una altra,

es tracta,  a més, de la unió entre els descendents de dues germanes i per tant, no

correcte. Es mostren a continuació les dues vinculacions, que afecten la mateixa

parella. (Els dos membres de la parella són girramay). Residència comunolocal.

         l  l

         l              

s ≈   l    ≈ s  =    l

    l     l s

≈

Casa 10- L'home és de Jambun (girramay) i ella és de fora, sense vincles de parentiu

   genealògics amb ningú de la comunitat. Residència virilocal.

  l  =  s



415

Casa 13- L'home és de Jambun (girramay) i ella és de fora, sense vincles de parentiu

   genealògics amb ningú de la comunitat. Residència virilocal

  l  =  s

Casa 14/Casa 18 - En aquest cas es tracta del matrimoni principal (tots dos jirrbal), el

que  segueix el model tradicional A (ja esmentat) i les unions de les dues filles

amb homes (girramay) del seu grup de parentiu. Tots ells amb connexions

genealògiques. Residència comunolocal en els tres casos.

     l         l

    s l s l

    l s s l

    s l    = s

          =     l  l    =

       s        l        s

Casa 15- La dona és de Jambun (Girramay) i ell és de fora, però del mateix grup tribal

que la seva dona. Residència uxorilocal.

  l  ≈  s



416

Casa 21- Matrimoni entre un home girramay i una dona jirrbal, parents. Residència

   comunolocal.

l s

           l
          

    s  = l

Casa 24- Unió dins del parentiu (i ambdós girramay) considerada no correcta per

tractar-se de parents massa propers (és l'altre cas que es comentava en veu

baixa). Residència comúnlocal.

l s

s  = l

Casa 27A- L'home és de Jambun (jirrbal) i ella és de fora, sense vincles de parentiu

      genealògics amb ningú de la comunitat. Residència virilocal.

  l  =  s

Casa 27C- Ambdós són de Jambun (ella girramay i ell gulngay, l'únic membre d'aquesta

tribu dyirbal que resideix avui dia a Jambun). La dona té vincles genealògics

a Jambun però de l'home es desconeix l'existència de vincles genealògics.

      Residència comunolocal.

  l  =  s



417

De manera més sintetizada, la informació és la següent:

. Tipus d'aparellament:

5 unions de gent de Jambun amb gent de fora sense vincles de parentiu

5 unions de gent de Jambun amb membres d'un grup de parentiu de fora

6 unions entre homes i dones de Jambun amb vincles de parentiu però sense

seguir les regles tradicionals.

1 unió seguint algun dels models tradicionals

1 unió entre persones dels grups tribals dyirbal però sense lligams de parentiu.

. Tipus de residència postnupcial:

4 casos de residència uxorilocal

8 casos de residència comunonlocal

6 casos de residència virilocal

Les principals consideracions que es poden extraure de tota aquesta informació

són:

- Els parents ja no són els encarregats dels acords matrimonials i això ha afectat

directament els tipus d'aparellament que es produeixen actualment. Malgrat que

l'apreciació de la gent de la comunitat de Jambun no va en aquest sentit, la majoria

d'unions es realitzen avui dia amb persones d'altres grups tribals no relacionats

tradicionalment amb els grups dyirbal. Aquest fet segurament té a veure amb els

canvis que hi ha hagut en l'estil de vida. La gent ja no viu en bandes més o menys

nòmades dins d'un territori determinat i la gran dispersió de la població aborigen

posa en contacte persones que difícilment s'haurien trobat en l'època tradicional.

- Continuen havent-hi unions dins del grup de parentiu. Unions que vinculen, com en

el passat, els diferents grups tribals dyirbal, jirrbal, girramay i gulngay. És una

conseqüència lògica del fet de viure i créixer en una comunitat. Els parents

constitueixen una part important del ventall de parelles potencials. Però la majoria



418

d'aquestes unions vinculen persones amb connexions de parentiu que s'aparten de les

normes tradicionals d'aliances matrimonials. Una vegada més, els canvis que han

sofert els pobles dyirbal dificulten el manteniment d'aquestes pautes d'aliança, a

més, de la introducció de la lliure elecció en l'aparellament.

- Si abans el tipus de residència dominant era principalment virilocal amb una etapa

uxorilocal prèvia, actualment, el més practicat és el comunolocal. Totes les unions

que vinculen  persones relacionades per parentiu, continuen vivint a Jambun una

vegada s'han casat o ajuntat. La importància de viure a prop dels parents i la

dificultat de sobreviure al marge dels parents probablement influeixen en la decisió

d'on viure.

- Ja s'ha assenyalat anteriorment la nombrosa presència de parelles de fet en

contraposició als matrimonis eclesiàstics o civils. No es valora negativament que

una parella decideixi viure plegada sense cap cerimònia i, de fet, en el passat, el

reconeixement social d'una parella es realitzava quan aquesta vivia en la seva pròpia

cabana, sense cap ritus especial. Tot i així, algunes persones, poques, consideren que

és millor el matrimoni eclesiàsitc o civil, la qual cosa té a veure amb la introducció i

la influència de noves confessions religioses. Les dades són prou aclaridores

respecte l'opció de la majoria de la gent.

- Algunes de les pautes relacionades amb les aliances matrimonials que han

desaparegut totalment són la poligínia, el levirat i el sororat, el sistema de seccions

per establir les aliances (continuen existint però, en la memòria dels elders), la

prometença des de la infantesa i, totes les normes i tabús d'evitació que calia

mantenir en presència d'alguns parents ("today they don't care who you are... they

just pass in front of your nose" comentava la MN, una de les senyores elders de

Jambun).



419

Pel que fa a la separació o el divorci la valoració també és diferent segons els

elders o segons els més joves, igual que en el tema de la lliure elecció de parella. I

també, com en aquell cas, la interpretació que es fa de les normes tradicionals no

encaixen ben bé amb la informació etnogràfica de què es disposa sobre les pautes

culturals del passat. Segons els elders abans no existia el divorci (d'igual manera que no

existia, segons ells, la possibilitat d'escollir lliurement la parella):

"Split up didn't exist in the past. They protected the kids"
GE

"They dind'nt split up in the past. Today is nothing... people just
come and go"

MN

"In the early days they couldn't split up"
MJ

En canvi, per als adults i joves, la separació és una pràctica més, com ho és

ajuntar-se o casar-se amb qui es vulgui. L'única diferència amb el passat és potser que,

avui dia, les dones tenen tanta facilitat com els homes de separar-se o de divorciar-se.

Quan una parella se separa el que passi amb la descendència depén del motiu de

la separació i de l'edat dels fills. Quan són molt petits acostumen a quedar-se amb la

mare, la qual comptarà amb l'ajuda de la seva pròpia mare, de les seves germanes i/o

d'altres dones i homes del seu grup de parentiu52. Si la dona és la que marxa de la

parella, els fills es queden amb el pare; si és ell qui se'n va, llavors es queden amb la

mare. La mare de l'home també participarà activament en la criança dels seus néts. Ja

hem esmentat en l'apartat destinat a la criança i cura de la descendència que són diverses

les persones, totes elles emparentades, que s'ocupen dels nens i nenes i, també s'ha

comentat que els avis i àvies materns i paterns juguen un paper important en l'atenció

dels menuts. Els fills pertanyen, per filiació, al grup de parentiu patern (excepte quan

l'home prové d'un altre grup tribal, i fins i tot llavors depèn) i  per parentiu bilateral, tant

                                                          
52 El K. i la Kim. Són dos germans d'entre 8 i 10 anys que viuen amb la seva mare, GM (separada de la
seva parella i pare dels crios). Les persones que s'encarregaven de donar-los l'esmorzar, fer que arribessin
a l'escola i cuidar-los quan sortien fins que la seva mare els venia a buscar, eren el germà gran del pare
d'ella i la seva dona.



420

al grup patern com al matern. La família d'un home separat, els fills del qual viuen amb

la seva mare i els seus parents, segueixen considerant aquests nens i nenes membres del

seu grup i se n'ocuparan. D'igual manera, els parents d'una dona separada, els fills de la

qual estan amb el grup del pare, segueixen vinculats a aquestes criatures.

A Jambun hi troben diferents tipus de situacions que tenen a veure amb la

separació  o el divorci i el destí de la descendència. Una vegada més s'utilitza la

informació de les unitats domèstiques que apareix a l'apartat 8.1.

1.- Els fills es queden amb la mare:

Casa 16. 2 adults i 5 criatures. La dona hi incorpora la descendència d'una

relació prèvia. (Informació de 1998 i 1999)

          s      ≈         l

s s s  l      l

Casa 11- 3 adults i 1 criatura. Unitat domèstica composta per un grup de

germans i el fill d'una de les germanes amb una parella anterior. (Informació de

1998.)

l l s

s

Casa 5- 3 adults. Es mantenen la parella i un dels fills de la dona, els altres fills i

la descendència s'han traslladat a altres poblacions. (Informació de 1999.)

s      ≈      l

     s



421

Casa 3- 2 adults. Es tracta d'un dels casos que anomenaven de 'residència

conjugal' remarcant que el fet que no aparegui descendència no significa que no

n'hi hagi. En aquest cas, l'home de la parella te diverses filles d'una relació

anterior, però que viuen amb la seva mare. Per això s'inclou aquest cas com a

exemple de situació en què els fills conviuen amb les mares -encara que no sigui

a Jambun. (Informació de 1998.)

l = s

2- Els fills es queden amb el pare

Casa 22- 1 adult i 2 criatures. La mare dels nens i antiga parella de l'home viu

amb la seva nova parella també a Jambun. (Informació de 1998 i 1999.)

s

  s            s

Casa 26- 2 adults. Ha vingut a viure un fill de l'home, el qual abans vivia en una

ciutat. (Informació de 1999.)

s

s



422

3-Els fills viuen amb altres parents:

Casa 2 - 6 adults i 3 criatures. Els dos fills de la dona (marcada amb un asterisc)

i el seu company -ara ja separats i ella vivint amb la seva nova parella-, conviuen

amb les germanes de la mare de la mare d'aquesta dona. En el sentit tradicional

són les seves yabu. (Informació de 1998 i 1999.)

 l l  Ο

s   ≈ l s    ≈  l  Ο *

       s         s       s

Casa 13- 4 adults i 6 criatures. La filla que tenia un nen d'una relació prèvia ha

maraxat a viure amb la seva parella actual i el nen s'ha quedat amb els avis

materns. (Informació de 1999.)

l    =    s

Ο s l s  s      l

s

Les separacions i els divorcis han fet augmentar l'aparellament seqüencial. La

monogàmia és l'únic tipus de matrimoni que es practica avui dia -la poligàmia no està

contemplada en la legislació australiana-, però una persona pot tenir més d'una parella al

llarg de la seva vida.



423

9.6   EL PAPER DE LES DONES. Women business. Mares solteres i

        filiació. La vida domèstica. Altres esferes de participació femenina.

Women business.  En la tradició aborígen els "assumptes de dones" inclou un

vast domini de realitats i experiències que tenen a veure principalment amb temes

relacionats amb la procreació, com són la pubertat, la menstruació, l'embaràs i el part.

No són però, aquestes les úniques qüestions relacionades amb el món femení. Ni de bon

tros. Les dones participaven activament en totes les esferes socials, ja fos aconseguint i

processant aliments, o lluitant en els corroborees quan les coses anaven mal dades pels

seus homes, o prenent decisions en les reunions de tots els elders del grup.

I, en aquest espai femení, tampoc estaven soles les dones. Els homes hi

intervenien constantment. Igual que les dones intervenien en els assumptes que podien

semblar o, que es presentaven com a exclusivament d'homes53. En aquest sentit, el

concepte de "complementarietat funcional" entre homes i dones que s'aplica quan es

tracta de la vida econòmica a l'Austràlia Aborigen en general, es podria estendre a tots

els nivells de la vida social.

En el cas dels ritus de pubertat, es creia que es facilitava el seu desenvolupament

si les noies eren estimulades per un home, no qualsevol, sinó només pel qui hi tenia

dret, com era el cas del 'promès' o marit. Sovint les noies ja vivien amb els seus marits

abans de la pubertat i jeure amb ells, deien, estimulava el creixement dels pits i

l'aparició de la regla.

                                                          
53 Fins i tot en els àmbits en què sempre s'han presentat com més excloients entre gèneres com és el món
ritual. És cert que existien cerimònies i rituals als quals només podien accedir els homes adults i iniciats,
però les dones també comptaven amb les seves pròpies cerimònies i cançons i, a més, la seva participació
era essencial per poder realitzar els ritus d'iniciació masculins, els més secrets. Si les dones no haguessin
estat allà recollint i preparant aliments per tots els homes i joves que participaven en el ritual en qüestió, i
per la resta de gent del grup que restava als campaments, dificilment haurien aguantat ni sobreviscut,
sobretot en rituals de llarga durada.



424

Pel que fa a la menstruació, es creia que provenia del fetge, quan regularment es

trencava en dos i sagnava. Les dones la podien aturar col·locant-se sota un tipus concret

d'eucaliptus i deixar-se remullar per la substància enganxosa que desprenen aquests

arbres (Roth, Bulletin 5). També s'associava la regla al corriol54 de manera que aquest

ocell introduïa el seu bec en la vulva de les dones per recollir la "mel" que tant li

agradava al seu pare, l'huracà. Les dones acostumaven a cobrir-se amb escorça d'arbre

quan tenien el període. Alguns dels tabús relacionats amb la menstruació feien que els

marits s'instal·lessin en una altra cabana, temporalment, o simplement dormissin al ras,

el més lluny possible de la cabana de la seva esposa. Els homes evitaven les dones que

tenien la regla i, sobretot, tocar-les.

Les cerimònies que marcaven la menarquia o primera menstruació tenien a veure

amb assegurar la reproducció de les noies i sempre implicaven un període de reclusió i

separació del grup principal. Les mares i a vegades les germanes de la noia eren les que

guiaven la cerimònia, la cuidaven i li portaven menjar durant els dies que era sola al

bosc. Al final del període (podien ser 5 o 6 dies i generalment es repetia durant les tres

primeres menstruacions) les noies eren reintroduïdes al grup decorades amb plomes

d'au, collarets d'herba i petxines o pintades amb ocre per marcar la seva nova posició.

La majoria de les vegades tornar al grup volia dir tornar amb el marit, ja que sovint les

noies eren casades poc abans de la pubertat.

Pràcticament arreu d'Austràlia el naixement d'una criatura tenia lloc fora del

campament principal en una cabana especial o un tallavents. Els naixements constituïen

un assumpte principalment femení en el qual participaven la mare de la noia i alguna

germana si és que vivien suficientment a prop, o la mare del marit i altres coesposes, si

vivia en el grup del seu home. Si el part presentava algun tipus de problema s'avisava al

metge natiu o savi, al gubi, qui ajudava amb cançons que el part es desenvolupés amb

                                                          
54 Recordar només que el corriol també està relacionat directament amb la concepció de criatures, sent
una de les formes que presenta un nen-esperit, si ha de ser nena.



425

èxit. El marit, si s'hi veia en cor, podia ser-hi i presenciar tot el procés. Després de donar

a llum però, la mare havia d'estar separada del seu marit durant uns quants dies55.

Les dones parien ajupides sobre un forat que es feia a terra, mentre les altres

dones que actuaven de llevadores ajudaven la mare tot fent-li massatges a la zona

lumbar. La partera acostumava a aguantar-se de les branques dels arbres que hi havia a

prop, per ajudar-se a empènyer i també se solia posar una corda ben tibant a sota del pit

per facilitar la sortida del nadó. Un cop neixia la criatura, el cordó umbilical es tallava i

es posava al voltant del coll de la criatura, per prevenir que plorés. La placenta

s'enterrava al forat que s'havia excavat pel part.

Tots aquests coneixements romanen avui dia més en la memòria, sobretot, de

les dones més grans, que no pas en la pràctica, ni de grans ni de joves. Les dones elders

de Jambun recorden perfectament que quan neixia una criatura es tallava el cordó i se li

posava a sobre, com per protegir-la. Quan la deixaven amb alguna àvia perquè els pares

anaven a treballar (a les granges) deixaven el bebè amb el cordó tapant-li l'orella, perquè

notés el contacte de la seva mare mentre era fora. Així no plorava. El cordó es tallava

amb lawyer-cane i després l'enterraven, al cap d'un temps, generalment al lloc on havia

tingut lloc el part. Abans sempre hi havia algú, una altra dona per ajudar al part: la mare,

la mare de la dona o de l'home, alguna de les seves germanes, o qui fos. Bàsicament la

FM o MM cuidava la partera, era qui tallava el cordó i embolicava el nadó en una manta

feta d'escorça. Res no en queda avui d'aquestes pràctiques:

"Not today, today people go to hospital. They (women) are to
frighten now."

JB

Actualment, tots els naixements es produeixen als hospitals i dins del sistema

sanitari australià. Només s'han donat casos de dones que han donat a llum a casa seva a

                                                          
55 El període de reclusió de les dones després de donar a llum podia variar d'un parell de setmanes a un sol
dia. A les zones desèrtiques, l'estil de vida més nòmada implicava que s'havia d'estar llest per marxar el
més aviat possible. En canvi en àrees costaneres, on el nomadisme era més gradual i estacional, les dones
podien romandre més temps per recuperar-se.



426

causa de les inundacions de l'època de pluges i, en aquest casos, existeix un servei

mèdic que es trasllada en helicòpter a qualsevol comunitat56.

En el tema de mares solteres cal fer un aclariment. No hi ha de casos com

aquests a Jambun en el sentit estricte, o hauríem de considerar la majoria de dones de

Jambun com a mares solteres (ja hem esmentat més d'una vegada que les parelles opten

per ajuntar-se més que no pas per casar-se i que es reconeix igualment la seva unió). Dit

això, sí que trobem alguna situació (per exemple la filla de la casa 13) de dones que han

tingut descendència de relacions esporàdiques. En aquests casos, la filiació de la

descendència seguirà la línia materna, tot i que la filiació tribal pot seguir la norma

tradicional, és a dir, l'adscripció de la tribu paterna. Si existeix cert reconeixement del

pare i aquest és d'alguna de les tribus dyirbal, el fill seguirà la línia del pare, però si és

de fora (d'una altra tribu), i la mare i el fill viuen allà, seguirà la línia de la mare.

També s'ha comentat la situació de parelles en les quals els fills porten el

cognom anglès de la mare, perquè en el moment del naixement, la parella no ha

formalitzat la seva unió, però conviuen junts, per tant encara que oficialment constin

com a mares solteres, simplement vol dir no casades, la qual cosa no significa no

aparellades. És possible que alguna d'aquestes parelles es casin més endavant.

En l'entorn aborígen, fora de Jambun, sí que apareixen cada vegada més casos de

noies joves amb descendència i sense parella fixa. Segons la valoració que en feia l'GE

(agent comunitari, encarregada de l'oficina de 'Centrelink' de Tully, on es gestionen els

ajuts i subvencions que afecten majoritàriament la població aborigen), les noies tenen

fills ben joves perquè s'ha convertit en una manera de viure, sense haver de treballar.

Aconsegueixen ajudes econòmiques si tenen fills a càrrec seu i no viuen en parella. A

                                                          
56 I a qualsevol lloc, perquè en aquesta època de l'any no només les comunitats aborígens es veuen
afectades per riades i inundacions, sinó també les granges i cases, de propietaris blancs, situades en zones
remotes.



427

vegades fins i tot, diuen que viuen soles, quan se sap (extraoficialment) que estan

convivint amb algun "boyfriend", per seguir cobrant l'ajut familiar57.

Tasques domèstiques. En el passat no es donava una diferenciació

absolutament radical de les tasques que realitzaven els homes i les dones. Tots

s'ocupaven de la supervivència del grup. Sí que hi havia activitats més pròpiament

masculines -com ara caçar, fabricar escuts, llances i boomerangs- i altres més pròpies de

les dones -recol·lectar, recollir llenya, cuidar les criatures més menudes-; però les dones

també caçaven petits animals i els homes recullien aliments. I, tant els uns com les altres

sabien i podien cuinar, fer foc, i tots participaven en la construcció de les cabanes -mija-

encara que amb feines diferents (els homes s'ocupaven de l'estructura amb branques

gruixudes i, les dones de la coberta, amb branques més primes i fulles de palmera).

Potser per això, avui dia, tampoc no existeix una àmplia diferència entre els

homes i les dones pel que fa a les tasques domèstiques. Les dones s'ocupen de la casa i

dels fills, però els homes també. Les dones treballen fora de casa (quan tenen feina) i els

homes igual. Tant els uns com les altres van a pescar sempre que poden i sovint hi van

junts. Els homes també van a comprar, cuinen i cuiden els més menuts de casa. Una

imatge que es repetia sovint era veure un home, el pare o l'avi, cuidant-se d'una criatura

que amb prou feines caminava, cridant-la perquè era hora de menjar o preguntant on era

perquè se li havia escapat58.

Un home sol pot cuidar-se a si mateix igual que una dona sola o pot fer-se càrrec

d'altres parents. Per això, en les unitats domèstiques trobem tant casos d'homes com de

                                                          
57 Aquesta mateixa persona, afirmava que a l'oficina de Tully hi ha més noies blanques que no pas
aborígens que sol·liciten aquest tipus d'ajut. No es van poder recollir prou referències fidedignes per
contrastar aquesta informació.
58 La família amb la que vaig conviure pot servir d'exemple (malgrat l'excepcionalitat que suposa que la
mare de la família tingués dificultats per desplaçar-se). El fill -un jove de 21 anys- cuinava la majoria de
les vegades, comprava sovint i, de tant en tant passava l'aspiradora i endreçava la sala, posava la rentadora
amb la roba de tota la família, l'estenia i s'ocupava de planxar la seva. El pare, també cuinava, però més
de tant en tant,  es planxava la seva pròpia roba i també s'ocupava de comprar. La mare, com ja he dit,
amb dificultats per caminar (per l'obesitat i altres problemes associats)  dirigia les operacions del sofà
estant.



428

dones vivint sols, com d'unitats monoparentals encapçalades per homes o per dones. En

l'estil de vida tradicional aquestes situacions no es donaven, no tenien sentit, però les

habilitats domèstiques que ja exercien abans, els ha permès, sobretot als homes, afrontar

noves situacions com viure sols o ocupar-se dels seus parents.

Totes les respostes de les entrevistes posaven de manifest que les tasques

domèstiques es comparteixen dins la parella i es distribueixen entre els diferents

membres de la unitat domèstica.

 I aquesta manera de fer es generalitza a la resta d'activitats, de manera que les

dones participen igual que els homes en els afers de la comunitat, ja sigui formant part

del board (el consell), treballant en els camps o participant en les assemblees generals

de la comunitat. Les dones, com a membres que són del seu grup de parentiu, esdevenen

propietàries del territori que han heretat igual que els seus parents masculins i, hi tenen

responsabilitats a l'hora de cuidar aquests llocs. En les qüestions que tenen a veure amb

la tradició, les dones formen part del grup dels elders amb els mateixos drets que els

homes.  De la mateixa manera que en el passat les dones participaven en les lluites dels

homes i tenien els seus propis pals de lluitar per ajudar als seus homes, tenien veu en les

assemblees si havien arribat a l'estatus d'elders i mantenien la custòdia del territori que

els era propi per parentiu. En aquest sentit, les relacions de gènere segueixen sent,

bàsicament, de complementarietat; ha variat la forma però no el contingut.



429

9.7 VALORACIÓ DELS SISTEMES ABORIGEN I OCCIDENTAL DE

PARENTIU.

La manera d'entendre el parentiu en la societat dyirbal i la manera de valorar-lo

no es pot destriar de la manera d'entendre i de valorar la seva cultura en general.

L'organització del parentiu està relacionada amb el significat del territori, amb el món

dels mites i els sers creadors, amb l'entorn ecològic i social i, amb els avantpassats; i,

això es posa de manifest en els termes i les relacions de parentiu. També està relacionat

amb l'experiència diària de dependència econòmica respecte de la societat dominant

(blancaaustraliana). Per això, les manifestacions sobre la valoració dels sistemes de

parentiu aborígen i occidental expressen opinions sobre la cultura i la societat en general

dels dos sistemes.

En la valoració del sistema de parentiu propi, l'aborigen, un dels principals

valors que es destaquen és el 'respecte'. És el més valuós i principal valor que els pares

poden i, deuen, ensenyar als seus fills. Respecte cap als altres i respecte  cap a un

mateix. Això és el que els hi van ensenyar els seus pares i parents i això és el que

intenten transmetre als seus fills. Una de les coses més importants que els pares poden

fer pels seus fills, segons l'opinió de HD, és dedicar-los temps, escoltar-los, fer-los notar

que són importants, perquè ho són i perquè adquireixin confiança en ells mateixos. En el

valor 'respecte' s'inclou tot allò que es considera positiu, com és la pròpia cultura i

tradició:

"Respect, it covers a lot of things."
HD

"Respect... is the number one in the top list. Means our culture,
our tradition..."

     GW

Els aspectes més destacats, a més del respecte, són la importància que se li dóna

a cuidar les relacions de parentiu i familiars:

"Keeping the family together more than everything."



430

GP i MN

"Keeping the family together... respect the elders...and  looking
after one another."

BT

"Responsability towards their family and children... respect...
closeness of the family."

GE

La valoració de la manera de fer del present està directament relacionada amb la

valoració de la tradició i amb allò que s'enyora del passat. En aquest sentit,  les

respostes  posen de manifest la nostàlgia per aspectes de l'estil de vida tradicional com

són la vida a l'aire lliure, l'accés al territori, explicar històries, o els planys de la gent

durant els ritus de dol. Tot això, és clar, relacionat amb les persones, amb els seus

avantpasssats:

"Listening to the old stories,... but mostly I miss the old
people... I miss the crying in mournings."

HD

"The law... and camping, cooking the eel, hunting the
wallaby."

LD

"The long walks with mum and aunty and cousins... Today
to get a place we just jump in the car... Yes, walking
everywhere and find animals you normally don't see...
sugarglider, white wallaby...I also miss some of the old
fellas."

GP

"The old people, their voices... walk around and camp
around... they (the old people) telling us songs... You
never hear again."

BT

"Those days were the best, better than today. Today they
cannot even walk!"

MN



431

"The land, I miss my country gone... That's what I miss,
the life in the river,... clean creeks... walking anywhere...
All hte natural things, all the knowledge has gone with it
(the land)."

GE

Per als més joves, el que més valoren s'expressa en allò que voldrien transmetre

als seus descendents, quan en tinguin, del que han après del seus parents i, una vegada

més apareix la vinculació entre territori, llenguatge i parentiu:

"Where they are from, their language names and what it
means."

HD (16 anys)

En la valoració del sistema occidental d'organitzar el parentiu, el terme que més

apareix, quan parlen de l'actitud que menys els hi agrada del món no-aborigen, torna a

ser el respecte, però ara és la manca de respecte la que es remarca cap a les persones

grans principalment. També apareix repetidament, en sentit negatiu, el sentit de

propietat dels blancs el qual s'interpreta com a egoïsme, no saber compartir i, l'èmfasi

que se li dóna als diners :

"White way is selfish, what they value most is money."
HD

"They don't know to share... live stuck in four walls."
GP

"They put all on money."
GE

La societat occidental, segons la manera de pensar aborigen, està massa

preocupada per la seguretat en tot i, se centra en la jerarquia i en la divisió de les

persones en classes, segons el qui tenen i els qui no tenen i això ho utilitzen per situar la

gent, "to map people"; quan per a ells, diuen, això no té cap importància.

En la valoració del món blanc en general, no només en el sistema de parentiu és

significativa la coincidència de totes les respostes en la manca d'elements positius i



432

valuosos. Les respostes sobre aquesta qüestió o eren en sentit negatiu: "Nothing good in

white culture"(MJ), "nothing good in the white way" (GM), "white way is not really

valuable" (GE); o s'expressava en un llarg silenci i canvi de tema finalment. L'única

resposta una mica favorable prodeceix d'un dels elders qui, tot i no valorar positivament

"the white way" en destaca el sentit de l'autoritat, probablement per tractar-se d'un dels

elements que més troben a faltar els elders:

"They (white people) have no values... but they got a better way
of keeping authority."

GE

Sembla que hi ha certa contradicció entre el que més es valora de la pròpia

cultura, el respecte i, el que més enyoren les persones grans de Jambun, l'autoritat que

gaudien en el passat. Per mantenir l'autoritat cal comptar amb el respecte de la gent, ja

que l'autoritat es pot preservar mentre hi hagi respecte cap a qui l'exerceix. En el cas de

Jambun, la qüestió no està tant en els valors que es mantenen com en la dificultat de la

seva transmissió. No és que la gent no consideri el 'respecte' com un element valuós,

sinó que troba difícil transmetre'l a les noves generacions: "They (young people) don't

learn properly... too much white way... you know what I mean?" (JB). I això passa no

només amb el respecte, sinó també amb altres aspectes i valors de la cultura tradicional.

En la comparació dels dos sistemes, l'aborígen i l'occidental, el primer es valora

molt més positivament que el segon i l'èmfasi es posa en la relació entre les persones.

Probablement això té a veure amb les pròpies estratègies de supervivència cultural, ja

que difícilment es mantindrà allò que no es valora.

"People are important. Relations come first... build the
relationship in mutual respect. You white people got banks, we
have our relationships."

GE



433

CONCLUSIONS
.

"No dejaremos de explorar

 Y el final de la exploración será

 Llegar al punto de partida

 Y conocer el sitio por primera vez."

T.S. Elliot

Es buscava amb aquest treball una aproximació a una realitat cultural diferent i

única (com ho són totes les cultures) per aprendre i comprendre la dinàmica que

envolta les relacions que s'emmarquen dins del parentiu: com funcionen, per què

canvien, quins elements s'hi incorporen, què es desestima i què es manté del passat, en

definitiva, com es construeixen.

El context cultural escollit per portar a terme aquesta investigació és el dels

pobles indígenes d'Austràlia, concretament la comunitat Aborigen de Jambun, una

comunitat de recent creació que ha viscut un procés històric similar al que han patit

molts altres grups tribals arreu del continent: invasió, dispersió, desestructuració i

finalment marginació. La seva és una història de supervivència en la qual el

manteniment de la tradició conviu amb la incorporació de noves pautes i maneres de

fer, en un procés de renegociació constant entre tradició i modernitat que delimita totes

les esferes d'actuació cultural, per descomptat també les relacions de parentiu.

En la primera part del treball es planteja quin tipus de relació vincula dos

àmbits culturals com són les relacions de parentiu i la identitat ètnica en el cas dels

Aborígens Australians i com l'antropologia s'ha aproximat a aquesta relació. Però com

que avui dia, poques són les societats tradicionals (si és que n'existeix alguna) que es

desenvolupin al marge del context polític i econòmic que va desencadenar el

colonialisme i el capitalisme, es presenta al començament, una explicació del procés

històric que va portar als pobles Aborígens a la situació actual en que es troben.



434

Pel que fa a la interpretació dels estudis antropològics, el treball bibliogràfic

porta a concloure que la decreixent importància que la literatura antropològica més

recent atribueix al parentiu en el procés de construcció identitària dels Aborígens

Australians es deu tant als canvis que s'han produït en la pròpia teoria antropològica

del parentiu com als canvis que s'han donat en la forma d'organitzar les relacions de

parentiu en el cas dels aborígens com a les modificacions dels trets culturals que se

seleccionen per a la construcció de la identitat aborigen. En aquest sentit, les veus

crítiques al voltant deal concepte de "parentiu" com a categoria analítica han encetat

una etapa de qüestionament sobre la pertinença i la mateixa existència del "parentiu"

tal i com s'entenia fins ara dins els estudis antropològics i la seva adequació per

explicar altres cultures fora de l'occidental; a més a més, els canvis radicals que van

viure els pobles aborígens han donat com a resultat noves formes d'entendre i de

practicar les relacions de parentiu, diferents i allunyades de les que apareixien en els

textos més clàssics i que havien situat a les cultures aborígens en els esquemes més

"algebraics" d'interpretació antropològica; i, finalment, el context polític actual de

lluita i reivindicacions pels drets territorials aborígens, influeix en les estratègies

d'identificació i en la seva interpretació, emfatitzant elements culturals, com la

vinculació amb el territori.

Les qüestions relacionades amb la conceptualització del propi grup i la

conceptualització del parentiu van estretament lligades en el cas aborigen. El parentiu

ofereix continuïtats des del passat tradicional fins el present que faciliten un sentiment

d'unicitat i de diferenciació respecte la població no-aborigen. La relació que s'estableix

entre aquests dos àmbits culturals és, penso, que la identitat inclou el parentiu, però no

només a aquest, sinó també altres dominis culturals com el vincles amb el territori, les

creences centrades en el Dreaming i altres ideologies sobre procreació, compartir una o

vàries llèngues, un procés històric comú, una situació present de marginació, una acció

de resistència i unes expectatives de futur compartides (centrades en la recuperació de

drets territorials, integració social i increment de participació en la societat australiana

en general). No tots aquests trets culturals participen amb igual importància en la



435

identitat ètnica aborigen, els vincles de parentiu constitueixen un element bàsic en la

formulació i construcció del sentiment d'aboriginalitat.

La manera d'organitzar les relacions de parentiu avui dia no són les mateixes

d'abans. Han canviat alguns aspectes del contingut i de la forma del parentiu (apareixen

noves formes d'organització familiar i nous tipus de relacions) però persisteix com a

element ideològic important en el manteniment d'un sentiment identitari aborigen.

Sobretot els aspectes més tradicionals de les relacions de parentiu. D'aquesta manera,

el parentiu actua com a eix que permet la continuïtat d'una consciència diferenciadora

vers els "altres", els no aborígens i, facilita també el manteniment i la continuïtat del

"nosaltres", del col·lectiu aborigen.

En el cas concret de la comunitat de Jambun el sistema de parentiu (com a

construcció cultural) també es concebeix més en relació amb el sistema tradicional que

en la pràctica real i s'utilitza com a fet diferenciador (rebutjant el sistema occidental i

valorant el propi).

Són molts els canvis que s'han produït en la cultura dels pobles de la selva del

nordest de Queensland i no es tracten tots en aquest treball. Seguint amb l'objectiu

esmentat a la Introducció, passem tot seguit a mostrar els principals canvis i

permanències que s'han donat en la manera d'organitzar les relacions de parentiu entre

les tribus dyirbals que viuen, avui dia a Jambun. L'explicació es presenta aplegada en

quatre grans blocs: aquelles pautes que pràcticament han desaparegut, les que es

mantenen sense massa variacions respecte el passat, les que se segueixen practicant

però amb variacions respecte la tradició i les que representen noves incorporacions.

1- PAUTES QUE HAN DESAPAREGUT. La desforestació i explotació intensiva del

sòl a causa de l'ocupació agrícola i ramadera dels colons occidentals ha alterat

radicalment l'entorn ecològic tradicional dels pobles dyirbals. La vida a la selva ha

deixat d'existir en el sentit d'abans (tal i com es descriu en el capítol 7) i, amb ella,

els campaments com a model d'assentament i les cabanes com a forma de vivenda.



436

Les polítiques governamentals de dispersió i d'intervenció han donat com a resultat

les noves comunitats i les cases de disseny occidental i això ha portat a la

concentració d'unes poques persones (parents) de tribus dyirbals a Jambun. Moltes

de les activitats pròpies de l'estil de vida tradicional seminòmada ja no es

practiquen -només tenien sentit en un ecosistema selvàtic-, però perduren les que

encara són viables. Per exemple, a cap jove li sembla necessari caminar hores i

hores per enfilar-se als arbres a buscar aliments, quan aquests es poden aconseguir

fàcilment al supermercat; tampoc sabrien com fer-ho i els homes que ho saben són

massa grans per practicar-ho.

En l'aspecte d'organització social, els principals canvis se situen en l'àmbit

cerimonial i en el control social. L'última cerimònia d'iniciació i celebració d'un

corroboree va tenir lloc cap els anys quaranta. Avui dia els homes adults i joves ja

no mostren marques tribals com a senyal de la seva maduresa social ni les

necessiten per a casar-se. Els 'elders', els més ancians, ja no són els únics dipositaris

del control social del grup. El seu poder ha minvat considerablement en la mateixa

proporció en que ha disminuït el respecte que tradicionalment se'ls hi dispensava;

el respecte cap a la gent gran però, se segueix concebint com un valor que cal

transmetre.

Pel que fa a l'organització del parentiu, les pautes d'aparellament són les més

afectades pels canvis. Han deixat d'existir la poligínia, el levirat i el sororat.

Difícilment es podria casar un home amb més d'una dona quan el sistema legal

australià no preveu la poligàmia i quan la política d'aniquilació i de dispersió dels

diferents governs australians han causat una davallada considerable de la població

aborigen en general. El sistema de seccions i les regles matrimonials prescriptives

han desaparegut totalment de les pràctiques de buscar parella, només els elders, i

no tots, recorden els noms de les seccions i el tipus de matrimoni considerat

preferencial. D'igual manera les relacions d'evitació amb certs parents

(principalment entre un home i la mare de la seva esposa) ja no formen part de les

normes de comportament. Tampoc s'han mantingut la majoria de prohibicions

alimentàries que existien i que es recomanaven sobretot durant els embarassos.



437

Amb la desaparició d'aquestes pautes ha desaparegut també el llenguatge que hi

estava associat. Ningú parla ja en Jalnguy (llengua d'evitació) a Jambun i són

poques les persones (elders) que en recorden alguns mots. Tampoc s'utilitza massa

la llengua tradicional en el dia a dia, el Gwal, tot i que la majoria de la gent l'entén

més que el parla, exceptuant-ne les criatures, les quals només poden reconèixer

algunes paraules. L'ànglès ha passsat a ser la llengua d'ús habitual, si més no

l'anglès aborigen. Aquesta situació del Dyirbal, que Annette Schmidt defineix com

"agònica", és el resultat d'una estratègia orientada a facilitar la integració de les

noves generacions a la societat australiana.

2- PAUTES QUE ES MANTENEN. La gent, però, segueix vivint amb i entre parents,

com en el passat. Les obligacions que comporten les relacions de parentiu,

d'hospitalitat i reciprocitat, se segueixen valorant i practicant i, en el context

econòmic i social en què es desenvolupa la vida diària aborigen, faciliten la

distribuició dels pocs recursos que ténen al seu abast; ja sigui en termes de feina,

d'aliments o de diners. També es manté la mobilitat, amb un sentit diferent al

d'abans, el qual caracteritzava la vida aborigen. Ara no es dóna d'un campament a

un altre o d'un territori tribal a un altre, sinó d'un poble a un altre o, d'una comunitat

a  una ciutat, o d'un estat a un altre, o de casa a la presó, però sempre seguint les

xarxes de parentiu.

El fet de seguir vivint entre parents fa que en l'educació i  la criança dels fills hi

segueixi intervenint tot el grup: en el passat tots els membres del campament; avui

dia, tots els membres de la comunitat.

La connexió entre persones i territori continua vigent. Tothom es reconeix com a

propietari d'algun lloc específic i reconeix la propietat de qualsevol altra persona

respecte un lloc concret que li és propi per herència familiar i tribal. Tant aquesta

relació com el reconeixement que les persones procedèixen d'aquests llocs es

manifesta amb les expressions que empren indistintivament "I belong to that place"

o "That place belongs to me, to my family".

Avui dia, igual que en el passat, quan neix una criatura a Jambun se sap quin nom

personal aborigen li correspon. La persona encarregada de posar els noms ja haurà



438

decidit quin és el parent per línia paterna que transmet el seu nom al nounat. Aquest

nom estarà, a més a més, relacionat amb el lloc concret amb què està vinculada la

família i, acabarà per descriure alguna característica particular de la persona, com

ara una certa habilitat per nedar com ara un peix o tenir mal geni com ara un fort

vent.

La filiació tribal continua sent patrilineal principalment, amb la possibilitat d'optar

per la línea materna, igual que es feia en el passsat. Actualment, les opcions tenen a

veure amb el fet que el pare o la mare (real o fictici) siguin membres d'algunes de

les tribus tradicionals de Jambun. És a dir, els fills d'un home de Jambun sempre

seguiran la seva filiació i en el cas d'una dona de Jambun aparellada amb un home

de fora, la descendència seguirà la línia materna.

També es mantenen intactes algunes relacions de parentiu. Els cosins paral·lels, els

fills de germans del mateix sexe, segueixen sent considerats com a germans i, la

mare i la germana de la mare mantenen el mateix tipus de relació entre elles i amb

la seva respectives descendència. D'igual manera permaneix el mateix terme de

parentiu en dyirbal per ambdues, Yabu. I encara que s'utilitzi la terminologia

anglesa per anomenar aquests parents, "cousins" o "aunties", la vinculació que

existeix entre ells és la que correspon a la manera tradicional d'entendre aquestes

relacions. Aquest fet es pot comprovar per exemple, quan uns fills es queden sense

mare, aleshores s'entén que la primera obligació recau en la germana d'aquesta

dona.

En el tema matrimonial, ara igual que en el passat, el reconeixement social de la

unió entre un home i una dona és suficient per a la formació d'una parella. Per això,

la gran majoria d'unions de Jambun constitueixen "unions de fet" sense passar per

cap tipus de cerimònia eclesiàstica o civil (esdevenint unions d'igual dret que les

que sí han celebrat alguna cerimònia legal).

3- PAUTES QUE ES MANTENEN AMB VARIACIONS. Tot i que l'estil de vida

tradicional pràcticament s'ha esvaït, es mantenen a pesar de tot, algunes de les

activitats que es realitzaven en el passat però de forma diferent. Segueix sent una

pràctica habitual anar al bush, al bosc, a buscar fruits o plantes o anar a pescar al



439

riu i a la platja o fins i tot caçar algun uallabí, però els estris que s'utilitzen no són

els d'abans. Avui dia, les bosses de plàstic han substituït els cistells de canya, els

rifles a les llances i les llanxes de motor a les canoes. També ha variat l'assiduïtat

en que s'efectuen aquestes activitats. Ja no representen les principals tasques per

aconseguir els aliments diaris sinó, més aviat, actes relacionats amb l'oci i passar-

s'ho bé. La continuïtat d'aquestes pràctiques ha permès el manteniment del

vocabulari en llengua tribal que li correspon, així com la permanència d'algunes de

les maneres de cuinar, les quals per la seva inusualitat es converteixen en tot un

espectacle per a la pròpia gent de Jambun.

El control dels elders no és comparable al que els hi era propi, no obstant això,

segueixen sent els dipositaris dels coneixements pel que fa al saber tradicional.

Tenen l'última paraula i se'ls segueix consultant quan el tema té a veure amb

delimitacions i connexions territorials, relacions genealògiques i decidir el nom

personal que li pertoca a cada persona. Ara però, comparteixen el poder amb els

adults de la comunitat, els quals administren i gestionen Jambun.

Els termes de parentiu se segueixen utilitzant per referir-se a la relacions entre

parents, però no tots ni tothom. Només alguns dels elders els coneixen i els empren

quan correspon. En canvi, els adults en poden reproduir uns quants -principalment

els que vinculen parents per línia directa: Nguma, Yabu, Babi, Bulu, Ngagi, Gumbu,

Galbin, Daman. I el més joves gairebé només els identifiquen quan els senten.

De tot el corpus de creences sobre procreació, somiar amb els nens que han de

néixer segueix formant part de l'ideari col.lectiu però no es té una idea clara de

quina persona és l'encarregada de dream on babies. També se segueix considerant,

en certa manera, que hi ha llocs (relacionats amb l'aigua), així com alguns fets (el

comportament estrany d'algun animal) i aliments (bàsicament el peix barramundi)

que poden intervenir en el fet procreatiu, facilitant o perjudicant el naixement d'una

criatura. Però aquestes concepcions estan desapareixent a poc a poc i perviuen més

com un element de la tradició que com una pràctica del present.

La complementarietat en les tasques econòmiques i domèstiques realitzades pels

homes i les dones se segueix donant, ara però han canviat les unitats domèstiques

en que s'efectuen.



440

I, tot i que ja no existeixen zones clarament diferenciades per algunes activitats dels

nois i les noies, com succeïa en els campaments de la selva, es mantenen avui dia,

algunes pautes d'evitació entre germans; de manera que els dormitoris d'uns i altres

es consideren espais inviolables.

4- PAUTES DE NOVA INCORPORACIÓ. Els radicals canvis que es van produir

arran de la invasió van portar un nou estil de vida amb un sistema econòmic

diferent i amb poques possibilitats de representativitat política. Això ha significat

un esforç d'adaptació important i noves formes d'organització. La feina a les

plantacions dels grangers veïns de Jambun o als propis camps de la comunitat, així

com la dependència dels ajuts governamentals domina la vida econòmica de la gent

i, el consell de la comunitat, la seva vida política.

La gran dispersió que van patir tots els pobles aborígens d'Austràlia va fer que

entressin en contacte individus i grups de tribus que tradicionalment no tenien

massa o cap relació. Aquest fet ha modificat substancialment les opcions

matrimonials i d'aparellament. D'aquesta manera trobem a Jambun que es dónen

nombroses unions amb persones d'altres tribus i per tant difícilment vinculades per

parentiu, com succeïa en el passat (és en aquests casos quan la filiació acostuma a

seguir la línia materna). Aquests aparellaments queden absolutament fora de les

regles matrimonials tradicionals, però no són els únics. Poques unions segueixen

avui dia el matrimoni preferencial del passat, tot i així continuen produïnt-se dins

del parentiu.

Apareixen noves formes d'organització familiar que no tenien precedents perquè

era inconcebible un tipus de vida que no fos grupal. Així existeixen avui dia a

Jambun llars unipersonals formades per persones soles grans o joves i unitats

domèstiques monoparentals constituïdes tant per dones com per homes i llur

descendència.

Una clara mostra de la pèrdua de poder dels més ancians i dels canvis en la manera

d'organitzar les relacions de parentiu és el fet que es dongui la possibilitat

d'ingressar persones grans en una residència. De totes maneres, quan això passa, es

valora força negativament, tant per part de la persona afectada com per la resta de



441

membres de la comunitat els quals consideren que la primera responsabilitat està en

mans de la família.

Els canvis i les continuïtats que s'han esmentat mostren quina és la realitat

actual en la que es troba la comunitat de Jambun i com s'articulen les relacions de

parentiu entre els seus membres. En el procés de construcció del parentiu les

continuïtats des del passat representen el marc ideal de referència en el qual les noves

pautes s'hi van incorporant i constitueixen la base de la seva especificitat cultural. Però

la situació d'inestabilitat i marginació social i econòmica on aquestes pautes es

desenvolupen amenacen la seva pròpia permanència. La dificultat principal de la

continuïtat cultural -pel que fa a relacions de parentiu-  de Jambun no està tant en el

manteniment de pautes tradicionals, com en la seva transmissió a les noves

generacions. Alhora aquesta mateixa situació marginal propicia un entorn

d'autoreproducció cultural en què es rebutja la cultura dominant i es revaloritza la

pròpia. És una de les principals contradiccions en què es troben moltes de les

comunitats aborígens a Austràlia (i a altres països): l'exclusió afavoreix en certa

manera la reproducció cultural. En aquesta dinàmica perversa, l'atracció que representa

l'estil de vida modern occidental és sovint massa poderosa i fa que cada vegada sigui

més difícil transmetre pautes i valors de la tradició aborígen a les noves generacions.

La dinàmica de les relacions de parentiu es caracterítza per una gran fluïdesa i

permeabilitat. El professor Joan Bestard en el seu llibre Parentesco y Modernidad

senyala la paradoxa que es dóna entre la fluïdesa i la permanència de les relacions de

parentiu:

"El parentesco tiene diferentes contenidos culturales. La
formas generales del parentesco se sitúan en el nivel de la
continuidad, mientras que el contenido de las relaciones
puede presentarse en términos de cambio."1

                                                          
1 Bestard, Joan. 1998. Parentesco y Modernidad. Barcelona: Paidós.



442

Penso que no es tracta d'una paradoxa, si més no en els termes en que ho

presenta el professor Bestard. Fluïdesa i permanència o canvis i continuïtats no són

conceptes oposats quan ens referim a relacions de parentiu, sinó complementaris.

Estem davant d'un fenomen -les relacions de parentiu- que es construeix culturalment i,

per tant, varia en el temps, en la forma i en el contingut i, la seva conceptualització

també. Apareixen noves formes que impliquen noves relacions i les noves relacions

porten a formes noves, tot dins d'un marc de referència que és menys variable (tot i ser-

ho) com és la tradició. La relació és de fluïdesa dins de certa permanència de pautes

tradicionals i de noves incorporacions. Almenys en el cas que es presenta en aquesta

tesi. Més que fluïdesa, crec que les relacions de parentiu les hem d'entendre a partir de

la seva elasticitat. Tenen la propietat de donar-se i de replegar-se en funció de les

necessitats i expectatives de les persones i els grups que entren en relació.

Exemples del que es vol expressar seria el fet que una de les conseqüències dels

canvis en l'estatus de la gent més gran (canvi en el contingut) ha portat a nous tipus

d'unitat domèstica, com és el cas de persones grans vivint soles -o en una residència-

(canvi en la forma); o la relació que es dóna entre dues germanes i la seva

descendència (continuïtat en el contingut) es manté sigui quina sigui la forma en que

s'expressi aquesta relació. O l'obligació d'hospitalitat i reciprocitat (continuïtat en el

contingut) en forma de diners més que d'aliments (canvi en la forma); o el

reconeixement social de la constitució d'una parella (continuïtat en el contingut) com a

via d'acceptació de les parelles que no han passat per cap cerimònia  a banda de viure

plegades (continuïtat en la forma). I, evidentment, a més a més, els canvis en el

contingut de les relacions es poden manifestar encara que la seva forma es mantingui.

Seria el cas de l'obligació de reciprocitat entre parents, la qual avui dia i a causa de les

exigències de l'estil de vida occidentalitzat, es realitza en base a qüestions econòmiques

i de serveis (per exemple, haver de deixar el cotxe sempre que es demana).

Aquesta reflexió sobre la fluïdesa i la permanència en la forma i el contingut de

les relacions entre parents ens porta a una altra consideració, aquesta sobre l'adequació

del concepte d'Organització de la Procreació per analitzar les relacions de parentiu. Des



443

de ja fa un temps, els estudis sobre el Parentiu es troben en un moment de

qüestionament del paradigma utilitzat fins ara i l'aparició de noves propostes (el

concepte de "relatedness" per exemple). El treball que es presenta aquí, s'emmarca dins

d'aquesta conjuntura per això, tot i ser un dels objectius de la investigació posar a

prova el terme Organització de la Procreació en un contexte cultural específic, se

segueix utilitzant la terminologia clàssica, com el mateix concepte de Parentiu.

La mateixa realització del treball de camp s'orienta seguint la proposta

enunciativa que es planteja en la definició d'Organització de la Procreació (tal com

apareix a la Introducció) la qual cosa indica l'acceptació d'aquesta proposta. Voldria,

però, afegir un parell d'apreciacions al respecte. La primera té a veure amb la forma,

amb el mateix mot "procreació". Cal extraure qualsevol sentit biològic al terme perquè

en realitat, estem parlant de relacions que van més enllà del fet procreatiu i de les seves

interpretacions en diferents cultures. El problema és que el mot "procreació" remet

massa al sentit de reproducció humana.. "Procreació" en aquesta definició no significa

només procrear, sinó que implica vincles biològics, socials, espirituals i ideològics. De

manera que probablement el que cal és trobar un terme més adient. La segona

apreciació està relacionada amb el contingut. Comparteixo la proposició amb una

dificultat però, la seva dimensió temporal o millor dit, la limitació d'aquesta. Tal i com

es presenta sembla com si un cop la descendència està situda en la vida finalitza el

procés o si més no, que es reinicia però amb altres protagonistes. Penso que les

relacions que s'estableixen a partir de la descendència no s'esgoten amb les que

apareixen quan la descendència inicia el seu procés. És més, el fet de no tenir

descendència no exhaureix les relacions. Els "fills" no deixen de ser-ho pel fet de tenir

o no tenir fills ells mateixos. Les relacions se solapen, s'afegeixen, es complementen i,

en alguns casos, entren en contradicció. Les relacions entre parents tenen, a més, una

dimensió que abarca tota la vida terrenal i, en molts casos -els Aborígens Australians

entre ells- també l'espiritual de les persones i dels grups. I com passa sovint, la forma i

el contingut es relacionen, de manera que fa l'efecte que l'Organització de la Procreació

es plantegi en termes línials, primer la sexualitat, després les idees sobre la formació de

les persones i, a continuació la seva criança, els grups implicats i els models i



444

representacions associats. Quan en realitat es tracta d'un procés en el qual els

avantpassats, els esperits o els sers creadors poden intervenir-hi tant com el pare o la

germana de la mare. Aquesta objecció es pot solventar aclarint que l'enumeració de la

definició no posa de manifest un ordre de passos a seguir. Les normes i usos relatius a

la sexualitat no necessàriament representen el primer pas per a entendre les relacions

entre parents. Podríem parlar i explicar el fenomen començant per qualsevol dels punts

plantejats. Perquè sigui com sigui, el Parentiu o l'Organització de la Procreació -amb

els descàrrecs esmentats-,  abasten un ampli camp de relacions entre persones i grups

considerats parents, que conformen fluïdes i elàstiques xarxes socials i són alhora,

dinàmics i  perdurables en el temps. Aquesta és la seva gran riquesa.



445

BIBLIOGRAFIA GENERAL

AGUIRRE, A. (ed.) 1993. "Identidad étnica". A: Diccionario temático de Antropología.
  Barcelona:Ed. Boixareu Universitaria. Pàgs.359-366

- 1997.  Cultura e identidad cultural. Introducción a la Antropología. Barcelona:
Ed. Bardenas.

ALVAREZ MARTINEZ, J. 1992.  El comportamiento humano según Lévi-Strauss.
Móstoles: Ediciones Madre Tierra.

ANDERSON, C. 1989. 'Centralisation and group inequalities in north Queensland'.
A: Emergent Inegualities in Aboriginal Australia. Sydney: J.C. Altman ed.
Oceania Monograph. Núm.38.

ANDERSON, I. 1997.'I, the 'hybrid' Aborigine: film and representation'. Australian
Aboriginal Studies   núm.1. Pàgs.4-14

APARICIO, Teresa. 1989. 'Entrevista con Peter Yu: portavoz aborígen'. IWGIA.
International Working Group of Indigenous Affairs.  Boletín. Vol.9. Núm.1/2.

ATLAS CULTURALES DE LA HUMANIDAD.1990. 'La Australia Aborigen'.
A: Supervivencia en el mundo moderno. Pueblos primitivos hoy en Asia y
Oceanía. Madrid: Editorial Debate, S.A. Pàgs. 77-97

BARNES, J.A. 1971.  Three styles in the of kinship. London: Tavistock publications.

BARTH, F. 1969.  Ethnic groups and boundaries. London: Allen & Unwin (1976) Los
grupos étnicos y sus fronteras. México: FCE.

BARWICK, D. 1978.  'The Aboriginal Family in south-eastern Australia'.A: The family in
Australia.. Ed. Krupinski & Stoller. Pàgs. 154-167

BEATTIE, J.H.M. 1964. "Kinship and social Anthropology". Man. 130:101-103

BECKETT, J.R. 1965. 'Kinship, Mobility and cummunity among Part-Aborigines in rural
Australia'.  International Journal of Comparative Sociology. Vol.6 Núm.1. Pàgs.
7-23.

-1994.  Past and present. The construction of Aboriginality. Canberra: Aboriginal Studies
Press. Primera edició 1988.



446

BEING ABORIGINAL. Comments, observations and stories from Aboriginal
Australians. 1990. From the ABC Radio programs by Ros Bowden and Bill
Bunbury. Sydney: Australian Broadcasting Corporation.

BELL, D. 1980.'Desert Politics. Choices in the "Marriage Market"'. A: Women and
Colonization: Anthropological perspectives. M. Etienne and E. Leacock, ed. New
York:  Praeger. Pàgs. 239-269.

BERNDT, R.M. 1957.'In Reply to Radcliffe-Brown on Australian Local Organization'.
American Anthropology. Vol. 59. No.2.

-1971.'Social Relationship in two Australian Aboriginal Societies in Arnhem Land:
Gunwinggu  and Murngin'. A: Kinship and Culture. Hsu

-1971b.  A question of choice: An Australian Aboriginal dilema.  University of Western
Australia Press.

-1977.  'Aboriginal identity: reality or mirage'. A: Aborigines and change: Australia in the
'70,  Edited by  R.M. Berndt. Canberra: Australian Institute of Aboriginal Studies.

-1982.  Looking ahead through the past. The Wentworth Lecture.

BERNDT, C.H. 1961. 'The quest for identity: the case of the Australian Aborigines'.
Oceania XXXII (1). Pàgs.16-33

- 1977.  'Out of the frying pan..? or back to square one?'. A: Aborigines and Change:
Australia in the '70. Edited by R.M.  Berndt. Canberra: Australian Institute of
Aboriginal Studies. Pàgs. 402-411.

BERNDT, R.M. i BERNDT, C.H. 1992. The World of the First Australians. Aboriginal
Traditional Life: Past and Present. Canberra: Aboriginal Studies Press.

BESTARD, Joan. 1998. Parentesco y modernidad. Barcelona: Paidós.

BIRDSELL, J.B. 1979. 'Physical Anthropology in Australia today'. Annual Review of
Anthropology.  Núm 8. Pàgs. 414-430.

BLOCH, M. 1993. 'Zafimaniry birth and kinship theory'. Social Anthropology. Núm.1.
Pàgs.119-132

BOTTOMLELY, G. i  DE LEPERVANCHE, M. 1984.  Ethnicity, Class and Gender in
Australia.  Sydney: G.Allen & Unwin. Studies in Society, 24.

BUCHLER, I. 1982.  Estudios de Parentesco. Barcelona: Anagrama. Col. Panorama de la
Antropología Cultural Contemporanea. Núm.5.



447

BURBANK, V.K. 1988.  Aboriginal Adolescence Maidenhood in an Australian
community. New Brunswick and London: Rutgers University Press.

- 1994.  Fighting women. Anger and aggression in Aboriginal Australia. Berkeley, L.A.:
University California Press.

BURGER, J. 1987. Report from the frontier. The state of the world's Indigenous
Peoples.  London: Zed Books Ltd.

CARRON, WM. 1996. Narrative of an expedition, undertaken under the direction of the
late Mr. assistant surveyor E.B. Kennedy, for the exploration of the country living
between Rockingham bay and Cape York. 1849. Corkwood Press. Facsimile.

COLLIER & YANAGISAKO (ed.). 1987.  Gender and kinship. Essays toward a unified
analysis. Stanford. California: Stanford Univesity Press.

COLLMANN, J.R. 1979. 'Women, Children and the significance of the domestic group
in urban Aborigines'.  Ethnology. vol.18. Núm.4. Pàgs. 379-397

COMMONWEALTH OF AUSTRALIA. 1997.  Bringing them home. National inquiry
into the separations of Aboriginal and Torres Strait Islander children form their
families.  Human Rights and Equal Opportunity Comission. Appendices. Pàgs.
599-648.

COOMBS, H.C.; BRANDL, M.H. I SNOWDON, W.E. 1983.  A certain heritage:
program by and for Aboriginal people.  Canberra: CRES.

CORNELL, S. 1996. 'The variable ties that bind: context and circumstances in ethnic
processess'.  Ethnic and Racial Studies. Vol 19. Num.2 April. Pàgs.265-289.

COWLISHAW, G. 1987. 'Colour, culture and the Aboriginalists'. Man 22 (2). Pàgs. 221-
237.

CUMMINGS, B. 1990.  Take this child. From Kahlin compund to the Retta Dixon
children's Home.  Canberra: Aboriginal Studies Press.

CURTHOYS, A. 1993. 'Identity crisis: Colonialism, Nation and Gender in Australian
History'. Gender and History. vol.5. No.2. Summer. Pàgs.165-176.

CHARLESWORTH, M. 1984. The Aboriginal land rights movement.
  Hodja Educational Resources cooperative Ltd.

CHASE, A. i SUTTON, P.1981.  'Hunter-gatherers in a rich environment: Aboriginal
coastal exploitation in Cape York Peninsula'. A: Ecological Biogeography of
Australia. The Hague: Ed. A.Keast.



448

CHATWIN, B. 1988. Los trazos de la canción.  Barcelona: Muchnik Editores.

DALRYMPHE, G.E. 1874.  Narrative and Reports of the Queensland North-East
Expedition, 1873.

DAVIS, E.R. 1992. 'The Dominant Female: Politics in the local Aboriginal Community'.
Australian  Aboriginal Studies. Núm.2. Pàgs. 34-41

DAVIS, S.L. i PRESCOTT, J.R.V. 1992.  Aboriginal frontiers and boundaries in
Australia. Melbourne: Melbourne University Press.

DELANEY, C. 1986 'The Meaning of paternity and the Virgin Debate'.  Man. Vol.21.
Núm.3. Pàgs. 494-513

DE LEPERVANCHE, M. 1984. 'The naturalness of inequality'. A: Ethnicity, class and
gender in Australia. Sydney: Ed. Bottomley and De Lepervanche. George Allen
and Unwin. Studies in Society, 24. Pàgs.49-71

DELMOS J.J. and HILL-BURNETT, J. 1982.'The Political Context of Ethnogenesis: An
Australian Example'. A: Aboriginal power in Australian society. St. Lucia.
Brisbane: Ed. Howard, MC. University of Queensland Press. Pàgs. 214-243.

DEPARTMENT OF ABORIGINALS AFFAIRS. 1989. 'Australian Languages'.   
Aboriginal culture and Society.  Canberra.

DESPRES, L.A. (ed.) 1975.  Ethnicity and resource competition in plural societies. The
Hague. París: Mounton Publishers.

DIXON, Robert M.W.  1972. The Dyirbal Language of North Queensland.  Cambridge:
Cambridge University Press. Cambridge Studies in Linguistics.

- 1976.  'Tribes, languages and other boundaries in north-east Queensland'. A: Tribes and
Boundaries in Australia. N. Peterson ed. Canberra: Australian Institute of
Aboriginal Studies.

- 1978.  Speaking Jirrbal and Girramay.  Canberra.

- 1980. The Languages of Australia. Cambridge Language Surveys. Cambridge:
Cambridge University Press.

- 1984.  Searching for Aboriginal Languages. Memories of a field worker. St. Lucia,
London, NY: University of Queensland Press.

- 1989. 'The Dyirbal Kinship System'. Oceania.  59:4. Pàgs. 245-268.



449

- 1997. The rise and fall of languages.  Cambridge: Cambridge University Press.

DIXON, R.M.W., BLAKE, B.J. ed. 1981.  Handbook of Australian Languages. Vol 2.
Canberra: The Australian National University Press.

DIXON, R.M.W., RAMSON, W.S., THOMAS, M. 1990.   Australian Aboriginal Words
in english. Their origin and meaning.  Oxford Universigy Press.

DUMONT, L. 1971.  Introducción a dos teorías de la Antropología Social. Barcelona:
Anagrama. Col. Biblioteca de Antropología. Núm.5.

DURKHEIM, E. 1992. Las formas elementales de la vida religiosa. El sistema totémico
en Australia.  Madrid: Akal. 1a. edició original 1912.

EADES, D. 1981. 'That's our way of talking. Aborigines in southeast Queensland' Social
Alternatives. Vol.2. Pàgs.11-14.

EGGAN, F. 1972. 'Lewis Henry Morgan's Systems: A Reevaluation'. A: Kinship studies
in the Morgan centennial year.. Ed. P.Reining. Pàgs.1-16.

ECKERMANN, A.K. 1977. 'Group organisation and identity within an urban Aboriginal
community'. A: Aborigines and change. Ed. Berndt, R.M. Pàgs.288-319.

ELKIN, A.P. 1934. 'Anthropology and the future of the Australian Aborigines' Oceania.
Vol.5.  Núm.2  Pàgs.1-18

-1935. 'Civilized Aborigines and Native Culture' a Oceania. Vol.2.  Núm.2. Pàgs.117-
146.

-1951. 'Reaction and Interaction. A food Gathering People and European Settlement in
Australia'  American Anthropology. Vol.53. Núm.2. Pàgs.164-186.

-1954. The Australian Aborigines. How to understand them.  Sydney: Angus &
Robertson. 3a.edició.

-1958. 'Anthropology in Australia: One Chapter' Mankind. Vol.5. Núm.6. Pàgs. 225-242.

- 1963. 'The Development of Scientific Knowledge of the Aborigines'. A: Australian
Aboriginal Studies. Oxford University Press.

EL MUNDO INDÍGENA.1996-1997 IWGIA International Working Group for
Indigenous Affairs. Copenhague. Pàgs.158-170

ELPHICK, G. 1971. 'The Council of Aboriginal women and the question of identity'.
A: A question of choice. Berndt ed. Pàgs.101-106.



450

ESTEVA FABREGAT, Cl. 1984.  Estado, etnicidad y biculturalismo. Barcelona:
Ed. Península.

EVANS, R. 1980. 'Aborigines "the duty we owe..." Aborigines Reserves 1915-1957'. A:
Labor in Power. St. Lucia. Brisbane: University of Queensland Press.

- 1989.  'Dispossession of Aboriginal Australia: Watching and Waiting' Occasional
Papers. Vol. 8. Núm. 1. Pàgs.13-15

EVANS, R. and WALKER, J. 1977. "These strangers, where are they going".
Occasiional Papers in Anthropology. Núm. 8

FORTES, M. 1969.  Kinship and the social order. The legacy of Lewis Henry Morgan.
London: Routledge and Kegan Paul.

FOX, Robin. 1972. Sistemas de parentesco y matrimonio. Madrid: Alianza Universidad.

FRENCH, R.S. Justice.1996. 'The Wentworth Lecture. Native Title: the beginning or the
end of justice?'.  Australian Aboriginal Studies. Núm.2. Pàgs.2-11.

GALE, F. i WUNDERSITZ, J. 1982.  Adelaide Aborigines: A case study of urban life
1966-1981. Development Studies Centre. Canberra: Australian National
University.

GALLAGHER, Nan. Ed. 1992. A Story to tell. The working lives of ten Aboriginal
Australians. Cambridge: Cambridge University Press.

GLOWCZESKI, B. 1994. 'Réponse à Alain Testart'.  Social Anthropology. Vol.1  Núm.2
Pàgs. 199-205

GONZALEZ ECHEVARRIA, A. 1993. "Familia". A: Diccionario temático de
Antropología. A.Aguirre coord. Barcelona: Amarcombo. Pàgs. 322-328.

- 1994.  Teorías del Parentesco. Nuevas aproximaciones.  Madrid: Eudema.

- 1995.  "Hacia una Antropología de la Procreación". Familia y  Sociedad núm.3.
Pàgs. 95-110.

GRABURN, N.H. 1981. "1,2,3,4... Anthropology and the Fourth World". Culture. Vol.1
Núm.1. Pàgs. 66-70.

HAMILTON, A. 1975. 'Aboriginal Women: The Means of Production'. A: The other half.
Ed. J. Mercer. Penguin.



451

-1991.  'A complex strategical situation: gender and power in Aboriginal Australia'. A:
Australian women: feminist perspectives.  Ed. N. Grieve and P. Grimshaw.
Melbourne. Oxford: Oxford University Press.

HAMMERSLEY, M. ATKINSON, P. 1994. Etnografía. Métodos de investigación.   
Barcelona: Paidós.

HANNA, Michelle. 1999.  Reconciliation in Olympism. Indigenous culture in the Sydney
Olympiad.  Sydney: Walla Walla Press in conjunction with the Aboriginal
Research and Resource Centre and the Centre for Olympic Studies. University of
New South Wales.

HARPER, H. 1996. 'Having language and getting language back: traditional language use
in Injinoo today'.  Australian Aboriginal Studies. Núm.1. Pàgs. 34-44.

HARRIS, David R. 1978. 'Adaptation to a tropical rain forest environment: Aboriginal
subsistence in north-eastern Queensland'. A: Human Behaviour and Adaptation.
Edited by Blurton Jones and Reynolds. London: Tylor and Francis Ltd.

HARRIS, Marvin. 2000. Teorías sobre la cultura en la era posmoderna. Barcelona:
Crítica. Letras de crítica. Barcelona.

HART, C.W.H. i PILLING, A.R. 1979. The Tiwi of north Australia. USA: Holt, Rivehart
& Winston.

HEALEY, J.; HASSAN, R & McKENNA, R.B. 1985. 'Aboriginal Families'. A: Ethnic
family values in Australaia.  Prentice-Hall of Australia.

HÉRITIER, Françoise. 1994. Les deux soeurs et leur mère. Anthropologie de l'inceste.
París: Editions Odile Jacob.

HIATT, L.R. 1962. 'Local Organization among the Australian Aborigines'. Oceania,
vol.32  Pàgs. 267-286.

- 1965.  Kinship and Conflict.  Canberra: Australian National University.

- 1996.  Argument about Aborigines.  Cambridge: Cambridge University Press.

HORTON, David (ed.). 1994.  The Encyclopaedia of Aboriginal Australia.  Vol.1 A-L.
Vol.2 M-Z. Canberra: AIATSIS, Australian Institute of Aboriginal and Torres
Strait Islander Studies. Aboriginal Studies Press.

HOUSEMAN, Michael. 1997. 'Marriage networks among Australian Aboriginal
populations'. Australian Aboriginal Studies.  Number 2. Pàgs. 2-23.

HOWARD, H.C.1982. Aboriginal power in Australian society. St. Lucia, Brisbane:
University of Queensland Press.



452

HOWITT, A.W.1904. The native tribes of south-east Australia.  London: Macmillan.

HOWITT, A.W. i FISON, L.1880. Kamilaroi and Kurnai.  The Netherlands:
Anthropological Publications.

HUGHES, Robert. 1987.  The Fatal Shore. A history of the transportation of convicts to
Australia 1787-1868.  London: Collins Harvill.

JACOBS, Jane M. 1994. "The construction of identity". A: Past & present.  J.R. Beckett
ed. Canberra: Aboriginal Studies Press.

JONES, Dorothy. 1961.  Cardwll Shire Sotry.  Published of the Cardwell Shire Council.
Brisbane: The Jacaranda Press.

JONES, Rhys. 1979. 'the fifth continent: problems concerning the human colonization of
Australia'. Annual Review of Anthropology.  Núm. 8. Pàgs. 445-66.

JORDAN, D.F. 1985.  'Census categories - enumeration of Aboriginal people, or
construction of identity?'. Australian Aboriginal Studies. Num.1. Pàgs.27-36.

KABERRY, Ph.M.1939.  Aboriginal woman: sacred and profane. London: Routledge
and Kegan Pau.

KEEFFE, K. 1988. 'Aboriginality: Resistance and Persistance'. Australian Aboriginal
Studies.Num. 1. Pàgs.67-80.

KEESING, R.M. 1972. 'Simple Models of Complexity: The Lure of Kinship'. A: Kinship
studies in the Morgan centennial year.  Ed. P. Reining. Pàgs. 17-31

KENNEDY, M. 1990. Born a half-caste.  Canberra: Aboriginal Studies Press.

KIDD, Rosalind. 1997.  The way we civilise. Aboriginal Affairs -the untold story. St.
Lucia, Brisbane: University of Queensland Press.

KIJAS, J. 1997.  'An 'unfashionable concern with the past': the historical anthropology of
Diane Barwick'  Australian Aboriginal Studies núm.1. Pàgs. 48-60

KOLIG, E. 1977. 'From tribesman to citizen? Change and continuity in social identities
among south Kimberley Aborigines'. A: Aborigines and change.. Ed. Berndt,
R.M. Pàgs 33-53.

KRUPINSKI, J i STOLLER, A. Ed. 1978.  The family in Australia. Adelaide. South
Australia: Pergamon Press.



453

KUMM, Elizabeth Anne. 1980. Jumbun Lifestyle: past and present. A preliminary survey
of post-European contact change in the Murray Upper region.  James Cook
University of North Queensland. Unplublished.

KUPER, A. 1988.  The invention of primitive society. Transformations of an illusion.
London and New York: Routledge.

LANGHAM, I. 1981.  The building of british social Anthropology. W.H.R. Rivers and his
Cambridge disciplines in the development of kinship studies, 1899-1931.  London:
D. Reidel Publishing company.

LANGTON, M. 1981. 'Urbanizing Aborigines. The Social Scientists' Great Deception'.
Social Alternatives vol.2. Núm.2. Pàgs.16-22.

LEACH, E.1969. 'Kachin and Haka-Chin: A Rejoinder to Lévi-Strauss'. Man. Núm. 4
Pàgs. 277-285.

LEVI-STRAUSS, Cl. 1969.  Raça i història. Barcelona: Edicions 62.

- 1973.  El futuro de los estudios del parentesco. Barcelona: Anagrama.

- 1986. El totemismo en la actualidad. México: Fondo de Cultura Económica. Breviarios.

-  1991.  Las estructuras elementales del parentesco.  Barcelona. Buenos Aires: Paidós.
1a. edició 1949.

LEVIN, M.D. (ed.). 1993.  Ethnicity and Aboriginality. Case studies in ethnonationalism.
Toronto: University of Toronto Press.

LISON, C. 1976. "Estructura antropológica de la familia en España". La familia, dialogo
recuperable.  Ed. J.Rof Carballo. Pàgs. 37-51

LOURANDOS, Harry. 1997. Continent of Hunter-Gatherers. New perspectives in
Australian prehistory. Cambridge: Cambridge Univesity Press.

LUCAS, R. 1986. 'Genealogies and Registers: A Resource for Aboriginal History".
Australian Aborigines  Studies. Num.1. Pàgs. 72-73

LUMHOLTZ, Carl. 1889. Among Cannibals. An account of four years' travels in Australi
and of camp life with the Aborigines of Queensland. London: John Murray.

LLOBERA, J.R. 1973. "A manera de presentación". A: El futuro de los estudios de
parentesco.  Cl. Lévi-Strauss. Barcelona: Anagrama.



454

MADDOCK, K. 1972. The Australian Aborigines. A portrait of their society. London:
Allen Lane. The Penguin Press.

MALINOWSKI, B. 1913.  The family among the Australian Aborigines. A Sociological
study. London: University of London Press.

- 1969.  Sexe i repressió en les societats primitives.  Barcelona: Edicions 62.

MARCUS, J. 1992.  'Racism, terror and the production of Australian auto-biographies'.
A: Anthropology and Autobiobraphy. Ed. J. Okely and H. Callaway. Routledge.
London & NY. ASA Monograph, 29.  Pàgs. 100-115.

MAYNES, M.J.; WALTNER, A.; SOLAND, B. & STRASSER, U. 1996.  Gender,
kinhip, power. A comparative and interdisciplinary history.  London: Routledge.

McBRIDE, I. 1987.'Goods from another country: exchange networks and the people of
Lake Eyre Basin'. A: Australians to 1788.  Sydney: Ed. D.J. Mulvaney and R.P.
White.

McCORQUODALE, J. 1997. 'Aboriginal Identity: Legislative, Judicial and
Administrative Definitions'. Australian Aboriginal Studies. Núm.2. Pàgs. 24-35.

McKAY, Graham. 1996. The land still speaks. Comissioned Report n. 44. February.
Canberra: National Board of Employment, Education and Training. Australian
Government Publishing Service.

McKEICH, R. 1977. 'The construction of a part-Aboriginal world'. A: Aborigines and
change. Ed. Berndt, R.M. Pàgs. 252-265.

MEILLASSOUX, CL. 1987.  Mujeres, graneros y capitales.  Barcelona. Buenos Airesf:
Ediciones Paidós.

MEGGITT, H.J. 1971.  Desert people. A study of the Walbiri Aborigine of central
Australia.. Chicago: The University of Chicago Press. 3a. reimpressió.

-1972. 'Understanding Australian Aboriginal Society: Kinship systems or cultural
categories?'. A: Kinship studies in the Morgan centennial year. Ed. P. Reining.
Pàgs.64-87

MERLAN, F. 1981. 'Land, Language and Social Identity in Aboriginal Australia'.
Mankind. December. Vol.13. Núm.2. Pàgs.133-147.

-1986. 'Australian Aboriginal Conception Beliefs Revisited'. Man. Vol 21. Núm.3.
Pàgs. 474-493

MINORITY RIGHTS GROUP.1982. Aboriginal Australians.  Report núm. 35



455

MONTAGU, M.F.A. 1937.  Comming into being among the Australian Aborigines.
London: Routledge & Kegan Paul. 2a. edició revisada.

MOORE, David R. 1979.  Islanders and Aborigines at Cape York. An ethnographic
reconstruction based on the 1848-1850 'Rattlesnake' Journals of W.W. Brierly and
information he obtained from Barbara Thompson. Canberra: Australian Institute
 of Aboriginal Studies.

MORGAN, L.H. 1970.  Systems of consanguinity and affinity of the human family.
Smithsonian contributions to Knowledge. Anthropological Publications.
The Netherlands: Oosterhout N.B. 1a. edició 1871.

MORGAN, Marlo.1995. Las voces del desierto.  Barcelona: Ediciones B.

MORGAN, Sally.1989. Wanamurraganya.The story of Jack McPhee. Fremantle.
Fremantle Arts Centre Press.

MORPHY, H. 1996. 'Proximity and distance. Representations of Aboriginal society in the
writings of Bill Harney and Bruce Chatwin'. A: Popularizing Anthropology.
J.McClancy and C. McDonaugh eds. London and NY: Routledge. Pàgs.157-179

MORRIS, B. 1989. Domesticating resistance. The Dhan-Gadi Aborigines and the state.
London: University College. London Series.

MOUNTFORD, Ch.P. 1965.  Rostros bronceados y arenas rojas. Mitos y ritos de los
indígenas de Australia central.  Barcelona: Labor.

NADEL-KLEIN, J. 1991. 'Picturing Aborigines: A Review Essay on "After Two-
Hundred Years: Photographic Essays on Aboriginal and islander Australia"'.
 Cultural Anthropology. Journal of the Society for Cultural Anthropology.
Vol.6 Núm.3 Agost. Pàgs.414-423.

NEEDHAM, R. 1971.  Rethinking kinship and marriage. London: Tavistock publications.

NEUMAN, W. Lawrence. 1997. Social research methods: qualitative and quantitative
approaches.  London: Ally and Bacon. 3rd. Edition.

OKELY, J. i CALLAWAY, H. (Ed). 1992.  Anthropology & Autobiography. Routledge.
London and New York. ASA Monograph, 29

PEDLEY, Helen. 1992. Aboriginal life in the rainforest. By the Aboriginal people of
Jumbun. Brisbane: Department of Education. Queensland.



456

-1992b. Aboriginal tools of the rainforest. By the Aboriginal people of Jumbun.
 Brisbane: Department of Education. Queensland.

PETERSON, N. 1974.  'The importance of women in determining the composition of 
residential groups in Aboriginal Australia'. A: Woman's role in Aboriginal society.
Canberra: Australian Institute of Aboriginal  Studies.

-1974b. 'El Totemismo Ayer: sentimiento y organización local entre los Aborígenes
Australianos'. A: Cultura y ecología en las sociedades primitivas. Ed. M.J. Buxó.
Mitre. Pàgs. 257-288.

PETTMAN, J. 1992.  Living in the margins: Racism, sexism and feminism in Australia.
Sydney: Allen & Unwin.

PUJADAS, J.J. 1993. Etnicidad. Identidad cultural de los pueblos.  Madrid: Eudema
Antropología. Horizontes.

QUEENSLAND MUSEUM. Jirrbal. A rainforest people.  Núms. 50-51. Brisbane.

RABINOW, P. 1992. Reflexiones sobre un trabajo de campo en Marruecos.  Madrid:
Júcar.

RADCLIFFE-BROWN, A.R. 1931. 'The Social Organization of Australian
Tribes'.Oceania  vol. 1. Part I. Pàgs. 34-63. Part II Pàgs. 206-246. Part III
Pàgs.426-456

-1950. 'Introducción'. A: Sistemas africanos de parentesco y matrimonio.  Ed. A.R.
Radcliffe-Brown i D. Forde. Barcelona: Anagrama. Col. Biblioteca de
Antropología. Núm.17.

REINING, P. (Ed.) 1972. Kinship Studies in the Morgan Centennial Year.
Whashington: The Anthropological Society of Washington.

REYNOLDS, H. 1982. The other side of the frontier. Aboriginal resistance to the
european invasion of Australia. Townsville: Penguin Books.

- 1999. Why weren't we told?. A personal search for the truth about our history.  Victoria:
Viking. Penguin Books.

RICHARDS, Michael. 'Ernie Grant. A case of cultural collaboration'. National Library of
Australia News. December, 1997.

RIVERS, W.H.R. 1996.  El mètode genealògic i l'origen dels sistemes classificatoris de
parentiu.  Barcelona: Icària. Breus clàssics d'Antropologia. Textos de 1900, 1907
 i 1910.



457

ROBINSON, G. 1995.  'Violence, Social Differentiation and the self'. Oceania. Vol.65.
Núm. 4. Pàgs. 323-346.

ROSE, D.B. 1986.  'Passive violence'. Australian Aboriginal Studies. Núm.1.  Pàgs. 24-29

ROTH, W.E. 1984. North Queensland Ethnography. Records of the Australian Museum
Sydney. 1907-1910. Vol.II, vol.III. Bulletins 1-18. Aboriginal Studies Series.
Western Australia. Facsimile edition.

ROWLEY, C.D. 1974. The Destruction of Aboriginal Society. Townsville: Penguin
Books.

- 1986. Recovery the politics of Aboriginal reform.  Victoria: Penguin Books.

ROWSE, Tim M. 1993. After Mabo. Interpreting indigenous traditions.  Melbourne:
Melborune University Press.

RUMSEY, A. 1996. 'Aspects of Native Title and Social Identity in the Kimberleys and
Beyond'. Australian Aboriginal Studies. Núm.1. Pàgs.2-9.

SAHLINS, D. Marshall. 1984. Las sociedades tribales.  Barcelona: Ed. Labor. NCL.
3ª. edició

SAN ROMAN, T. 1990.   Gitanos de Madrid y Barcelona. Ensayos sobre aculturación y
etnicidad. Bellaterra: Publicacions d'Antropologia cultural. Universitat Autònoma
de Barcelona. Núm.3

-1996.  Los muros de la separación. Ensayos sobre alterofobia y filantropía.
Madrid: Editorial Tecnos.

SCHEFFLER, H.W. 1970. '"The Elementary Structures of Kinship" by Claude Lévi-
Strauss. A Review Article'. American Anthropologist. Núm.72. Pàgs. 251-268

SCHMIDT, Annette. 1985.  Young people's Dyirbal. An example of language death from
Australia. Cambridge: Cambridge University Press.

-  1993. The loss of Australi's Aboriginal Language Heritage. Canberra: Aboriginal
Studies Press. The Institute Report Series.

SCHNEIDER, D.M. 1962. 'Double Descent on Yap' a The Bobbs-Merrill Reprint series
in the Social Sciencies A-341. Reprinted from Jounal of the  Polynesian Society.
Vol.71. Núm.1

-1972. 'What is Kinship All About?'. A: Kinship studies in the Morgan centennial year.
 Ed. P. Reining. Pàgs. 32-65



458

-1984.  A critique of the study of kinship.  Michigan: Ann Arbor. University of Michigan
Press.

-1989. 'Australian Aboriginal Kinship: cultural construction, deconstruction and
misconstruction'. Man.  Vol.24 Núm.1. Pàgs. 165-166.

SHARP, R.L. 1943. "Notes on northeast Australian Totemism". Studies in the
Anthropology of Oceania and Asia. C.S. Coon and J.M. Andrews, eds. Harvard
University. Vol.XX. Pàgs. 66-71.

SILVERMAN, S. 1976. 'Ethnicity as adaptation: strategies and systems'. Reviews
in Anthropology. Vol.3. Núm.6. Pàgs. 626-636.

STANNER, W.E.H. 1979. White man got no dreaming. Essays 1938-1973.  Canberra:
Australian National University press.

- 1991. After the dreaming. ABC Book. New South Wales. Primera publicació 1968.

STOLCKE, V. 1987. "Las nuevas tecnologías reproductivas y la vieja paternidad".
A: Mujeres, ciencia y práctica política.  C. Amorós et altri. Madrid. Pàgs. 89-129

STREHLOW, T.G.H. STREHLOW, T.G.H. 1947. Aranda traditions. Melbourne:
Melbourne University Press.

-  1982. 'Geography and the totemic landscape in Central Australia: a functional study'.
A: Australian Aboriginal Anthropology.. R.M. Berndt. Nedlands. University
of Western Desert. Cambridge: Cambridge University Pres.

SWAIN, T. 1993.  A place for strangers. Towards a history of Australian Aboriginal
being. Cambridge: Cambridge University Press.

SWAIN, T. i TROMPF, G. 1995. The Religions of Oceania. London and New York:
Routledge.

TATZ, C. 1977.  'Aborigines: political options and strategies'. A: Aborigines and Change.
Ed. Berndt, R.M. Pàgs. 384-400

- 1980.  'Aboriginality as Civilisation'. The Australian Quarterly. Spring. Pàgs. 353-362.

TAYLOR, S.J., BOGDAN, R. 1986. Introducción a los métodos cualitativos de
investigación.  Barcelona. Buenos Aires: Paidós.

TAX, S. 1955.  'From Lafitau to Radcliffe-Brown: A short history of social organization'
.A: Social Anthropology of north American.  Ed. F. Eggan. Chicago: Chicago
University Press. Pàgs. 445-481



459

TESTART, A. 1993. 'La Réversibilité du temps et le marriage des cousins croisés'. Social
Anthropology. Vol. 1 Núm. 1. Pàgs. 73-77

- 1993b. 'Ombres et Lumières sur les Walpiri (Australie Centrale)'.  Social Anthropology.
Vol.1 Núm.2. Pàgs. 187-198

- 1996.  'Manières de prendre femme en Australie'.  L'Homme, 139, jul-sept. Pàgs..7-57

THOMAS, N.W. 1966.  Kinship organization and group marriage in Australia.  New
York: The Humanities Press. 1a. edició de 1906.

THOMSON, D.F. 1972.  Kinship and behaviour in north Queensland. Canberra:
Australian Institute of Aboriginal Studies.

TINDALE, Norman B. Little People (in/of the) Australian Rainforest. Account of the
Barrinean negritoes who were the first australians. Notes de camp. 1938-39.
Manuscrit.

- 1974.  Aboriginal Tribes of Australia. Their terrain, environmental controls, distribution
limits and proper names. Berkeley and Los Angeles: University of California
Press.

TONKINSON, R. 1988. 'Reflections on a failed crusade'. A: Aboriginal Australian and
Christian Missions. Ed. Swain and Rose. South Australia: Bedford Park. Pàgs.
60-73

- 1991.  The Mardu Aborigines. Living the dream in Australia's desert. Case Studies in
Cultural Anthropology. General Editors: G. and L. Spindler. Sydney:  Holt,
Rinehart and Winston, Inc.

TONKINSON, R. & M. HOWARD (ed.).1990.  Going it alone?. Prospects for
Aboriginal autonomy.  Canberra: Aboriginal Studes Press. Australian Institute of
Aborigines and Torres Strait Islanders Studies.

TRIGGER, D.S. 1992. Whitefella comin'. Aboriginal responses to colonialism in
northern Australia. Cambridge: Cambridge University Press.

TURNER, D.H. 1974.  Tradition and transformation. A study of the Groote Eylandt area
Aborigines of northern Australia. Canberra: Australian Aboriginal Studies
Núm. 53.

VALADIAN, M. and BARWICK, D. 1977.  'Aboriginal Identity. Instruction and
interaction at an experimental training workshop'. A: Aborigines and change..
 Ed. Berndt, R.M. Pàgs.320-325.



460

VAN DEN BERGHE, P. 1981.  The ethnic phenomenon.  New York: Elsevier.

VON STUMER, J.R. 1985. "On the notion of aboriginality: a discussion". Mankind,
15 (1). Pàgs. 46-99.

VENTURA, M. 1994.  "Etnicitat i racisme". Revista d'Etnologia de Catalunya.  Núm.5.
Juliol. Pàgs. 116-133

WARNER, W.Ll. 1937.  A Black civilization. A social study of an Australian Tribe. New
York and London: Harper & Brothers Publishers.

WEAVER, S. 1993. 'Self-Determination, National Pressure Groups, and Australian
Aborigines: the National Aboriginal conference 1983-1985'. A: Ethnicity and
Aboriginality. Ed. M.D. Levin. Pàgs. 53-74.

WHITE, R. 1981.  Inventing Australia. Images and Identity 1688-1980.  Sydney: Allen &
Unwin.

WILLIAMS, N.M. i JOLLY, L.  1988. 'From time Immemorial?. Gender Relations in
Aboriginal Societes before "white contact"'. A: Gender relations in Australia:
Domination and Negotiation. Ed. Saunders and Evans. Sydney. Pàgs. 9-19.

WORSLEY, P. 1992. 'The Practice of Politics and the Study of Australian Kinship'. A:
The politics of culture and creativity. A critique of civilization. Ed. C. Ward
Gailey. Dialectical  Anthropology. Vol.2 University Press of Florida.

ZAMORA, E. 1993. "Grupo Étnico". A: Diccionario temático de Antropología. Ángel
Aguirre (ed).  Barcelona: Ed. Boixareu Universitaria. Pàgs. 347-350



461

BIBLIOGRAFIA PER TEMES

ANTROPOLOGIA.   Parentiu. Identitat. Mètodes d'investigació en Ciències
Socials.

AGUIRRE, A. (ed.) 1993. "Identidad étnica". A: Diccionario temático de Antropología.
  Barcelona: Ed. Boixareu Universitaria. Pàgs.359-366

- 1997.  Cultura e identidad cultural. Introducción a la Antropología. Barcelona:
Ed. Bardenas.

ALVAREZ MARTINEZ, J. 1992.  El comportamiento humano según Lévi-Strauss.
Móstoles: Ediciones Madre Tierra.

BARNES, J.A. 1971.  Three styles in the of kinship. London: Tavistock publications.

BARTH, F. 1969.  Ethnic groups and boundaries. London: Allen & Unwin (1976) Los
grupos étnicos y sus fronteras. México: FCE.

BEATTIE, J.H.M. 1964. "Kinship and social Anthropology". Man. 130:101-103

BESTARD, Joan. 1998. Parentesco y modernidad. Barcelona. Buenos Aires: Paidós.

BLOCH, M. 1993. 'Zafimaniry birth and kinship theory'. Social Anthropology. Núm.1.
Pàgs. 119-132

BUCHLER, I. 1982.  Estudios de Parentesco. Barcelona: Anagrama. Col. Panorama de la
Antropología Cultural Contemporanea. Núm.5.

COLLIER & YANAGISAKO (ed.). 1987.  Gender and kinship. Essays toward a unified
analysis. Stanford. California: Stanford Univesity Press.

CORNELL, S. 1996. 'The variable ties that bind: context and circumstances in ethnic
processess'.  Ethnic and Racial Studies. Vol 19. Num.2 April. Pàgs.265-289.

DE LEPERVANCHE, M. 1984. 'The naturalness of inequality'. A: Ethnicity, class and
gender in Australia. Ed. Bottomley and De Lepervanche. Sydney: George Allen
and Unwin. Studies in Society, 24. Pàgs.49-71

DESPRES, L.A. (ed.) 1975.  Ethnicity and resource competition in plural societies. The
Hague. París: Mounton Publishers.



462

DIXON, Robert M.W. 1997. The rise and fall of languages.  Cambridge: Cambridge
University Press.

DUMONT, L. 1971.  Introducción a dos teorías de la Antropología Social. Barcelona:
Anagrama.Col. Biblioteca de Antropología. Núm.5.

EGGAN, F. 1972. 'Lewis Henry Morgan's Systems: A Reevaluation'. A: Kinship studies
in the Morgan centennial year.. Ed. P.Reining. Pàgs.1-16.

ESTEVA FABREGAT, Cl. 1984.  Estado, etnicidad y biculturalismo. Barcelona:
Ed. Península.

FORTES, M. 1969.  Kinship and the social order. The legacy of Lewis Henry Morgan.
London: Routledge and Kegan Paul.

FOX, Robin. 1972. Sistemas de parentesco y matrimonio. Madrid: Alianza Universidad.

GONZALEZ ECHEVARRIA, A. 1993. "Familia". A: Diccionario temático de
Antropología.A.Aguirre coord. Barcelona: Amarcombo. Pàgs. 322-328.

- 1994.  Teorías del Parentesco. Nuevas aproximaciones.  Madrid: Eudema.

- 1995.  "Hacia una Antropología de la Procreación". Familia y  Sociedad núm.3.
Pàgs. 95-110.

GRABURN, N.H. 1981. "1,2,3,4... Anthropology and the Fourth World". Culture. Vol.1
Núm.1. Pàgs. 66-70.

HAMMERSLEY, M. ATKINSON, P. 1994. Etnografía. Métodos de investigación.   
Barcelona. Buenos Aires: Paidós.

HARRIS, Marvin. 2000. Teorías sobre la cultura en la era posmoderna. Barcelona:
Crítica. Letras de crítica.

HÉRITIER, Françoise. 1994. Les deux soeurs et leur mère. Anthropologie de l'inceste.
París: Editions Odile Jacob.

KEESING, R.M. 1972. 'Simple Models of Complexity: The Lure of Kinship'. A: Kinship
studies in the Morgan centennial year.  Ed. P. Reining. Pàgs.17-31

KUPER, A. 1988.  The invention of primitive society. Transformations of an illusion.
London and New York: Routledge.



463

LANGHAM, I. 1981.  The building of british social Anthropology. W.H.R. Rivers and his
Cambridge disciplines in the development of kinship studies, 1899-1931. London:
D. Reidel Publishing company.

LEACH, E.1969. 'Kachin and Haka-Chin: A Rejoinder to Lévi-Strauss'. Man. Núm. 4
Pàgs. 277-285.

LEVI-STRAUSS, Cl. 1969.  Raça i història. Barcelona: Edicions 62.

- 1973.  El futuro de los estudios del parentesco. Barcelona: Anagrama.

- 1991.  Las estructuras elementales del parentesco. Barcelona. Buenos Aires: Paidós.
1a. edició 1949.

LEVIN, M.D. (ed.). 1993.  Ethnicity and Aboriginality. Case studies in ethnonationalism.
Toronto: University of Toronto Press.

LISON, C. 1976. "Estructura antropológica de la familia en España". La familia, dialogo
recuperable.  Ed. J.Rof Carballo. Pàgs. 37-51

LLOBERA, J.R. 1973. "A manera de presentación". A: El futuro de los estudios de
parentesco.  Cl. Lévi-Strauss. Barcelona: Anagrama.

MALINOWSKI, B. 1969.  Sexe i repressió en les societats primitives.  Barcelona:
Edicions 62.

MAYNES, M.J.; WALTNER, A.; SOLAND, B. & STRASSER, U. 1996.  Gender,
kinhip, power. A comparative and interdisciplinary history.  London: Routledge.

MEILLASSOUX, CL. 1987.  Mujeres, graneros y capitales.  Barcelona. Buenos Aires:
Paidós.

MORGAN, L.H. 1970.  Systems of consanguinity and affinity of the human family.
Smithsonian contributions to Knowledge. Anthropological Publications.
The Netherlands: Oosterhout N.B. 1a. edició 1871.

NEEDHAM, R. 1971.  Rethinking kinship and marriage. London: Tavistock publications.

NEUMAN, W. Lawrence. 1997. Social research methods: qualitative and quantitative
approaches.  London: Ally and Bacon. 3rd. Edition.

OKELY, J. i CALLAWAY, H. (Ed). 1992.  Anthropology & Autobiography. Routledge.
London and New York: ASA Monograph, 29

PUJADAS, J.J. 1993. Etnicidad. Identidad cultural de los pueblos. Madrid: Eudema
Antropología. Horizontes.



464

RABINOW, P. 1992. Reflexiones sobre un trabajo de campo en Marruecos. Madrid:
Júcar.

RADCLIFFE-BROWN, A.R. 1950. 'Introducción'. A: Sistemas africanos de parentesco y
matrimonio.  Ed. A.R. Radcliffe-Brown i D. Forde. Barcelona: Anagrama.
 Col. Biblioteca de Antropología. Núm.17.

REINING, P. (Ed.). 1972.  Kinship Studies in the Morgan Centennial Year.
Washington: The Anthropological Society of Washington.

RIVERS, W.H.R. 1996.  El mètode genealògic i l'origen dels sistemes classificatoris de
parentiu.  Barcelona: Icària. Breus clàssics d'Antropologia.Textos de 1900, 1907
 i 1910.

SAHLINS, D. Marshall. 1984. Las sociedades tribales.  Barcelona: Ed. Labor. NCL.
3ª. edició

SAN ROMAN, T. 1990.   Gitanos de Madrid y Barcelona. Ensayos sobre aculturación y
etnicidad. Bellaterra: Publicacions d'Antropologia cultural. Universitat Autònoma
de Barcelona. Núm.3

-1996.  Los muros de la separación. Ensayos sobre alterofobia y filantropía.
Madrid. Editorial Tecnos.

SCHEFFLER, H.W. 1970. '"The Elementary Structures of Kinship" by Claude Lévi-
Strauss. A Review Article'. American Anthropologist. Núm.72. Pàgs. 251-268

SCHNEIDER, D.M. 1962. 'Double Descent on Yap' a The Bobbs-Merrill Reprint series
in the Social Sciencies A-341. Reprinted from Jounal of the  Polynesian Society.
Vol.71. Núm.1

-1972. 'What is Kinship All About?'. A: Kinship studies in the Morgan centennial year.
 Ed. P. Reining. Pàgs. 32-65

-1984.  A critique of the study of kinship.  Michigan: Ann Arbor. University of Michigan
Press.

SILVERMAN, S. 1976. 'Ethnicity as adaptation: strategies and systems'. Reviews
in Anthropology. Vol.3. Núm.6. Pàgs. 626-636.

STOLCKE, V. 1987. "Las nuevas tecnologías reproductivas y la vieja paternidad".
A: Mujeres, ciencia y práctica política.  C. Amorós et altri. Madrid. Pàgs. 89-129

TAYLOR, S.J., BOGDAN, R. 1986. Introducción a los métodos cualitativos de
investigación.  Barcelona. Buenos Aires: Paidós.



465

TAX, S. 1955.  'From Lafitau to Radcliffe-Brown: A short history of social organization'
A: Social Anthropology of north American.  Ed. F. Eggan. Chicago: Chicago
 University Press.  Pàgs. 445-481

VAN DEN BERGHE, P. 1981.  The ethnic phenomenon.  New York: Elsevier.

VENTURA, M. 1994.  "Etnicitat i racisme". Revista d'Etnologia de Catalunya.  Núm.5.
Juliol. Pàgs. 116-133

ZAMORA, E. 1993. "Grupo Étnico". A: Diccionario temático de Antropología. Ángel
Aguirre (ed). Barcelona: Ed. Boixareu Universitaria. Pàgs. 347-350

ABORIGENS AUSTRALIANS.  General

ATLAS CULTURALES DE LA HUMANIDAD.1990. 'La Australia Aborigen'.
A: Supervivencia en el mundo moderno. Pueblos primitivos hoy en Asia y
Oceanía. Madrid. Editorial Debate, S.A. Pàgs. 77-97

ANDERSON, C. 1989. 'Centralisation and group inequalities in north Queensland'.
A: Emergent Inegualities in Aboriginal Australia. J.C. Altman ed. Sydney:
Oceania Monograph. Núm.38.

APARICIO, Teresa. 1989. 'Entrevista con Peter Yu: portavoz aborígen'. IWGIA.
International Working Group of Indigenous Affairs.  Boletín. Vol.9. Núm.1/2.

BERNDT, R.M. i BERNDT, C.H. 1992. The World of the First Australians. Aboriginal
Traditional Life: Past and Present.  Canberra: Aboriginal Studies Press.

BIRDSELL, J.B. 1979. 'Physical Anthropology in Australia today'. Annual Review of
Anthropology.  Núm 8. Pàgs. 414-430.

BURGER, J. 1987. Report from the frontier. The state of the world's Indigenous
Peoples.  London: Zed Books Ltd.

CHARLESWORTH, M. 1984. The Aboriginal land rights movement.
  Hodja Educational Resources cooperative Ltd.

CHASE, A. i SUTTON, P.1981.  'Hunter-gatherers in a rich environment: Aboriginal
coastal exploitation in Cape York Peninsula'. A: Ecological Biogeography of
Australia. Ed. A.Keast. The Hague.

CHATWIN, B. 1988. Los trazos de la canción.  Barcelona: Muchnik Editores.



466

DEPARTMENT OF ABORIGINALS AFFAIRS. 1989. 'Australian Languages'.   
Aboriginal culture and Society.  Canberra.

DIXON, Robert M.W. 1980. The Languages of Australia. Cambridge Language Surveys.
Cambridge: Cambridge University Press.

DIXON, R.M.W., BLAKE, B.J. ed. 1981.  Handbook of Australian Languages. Vol 2.
Canberra: The Australian National University Press.

DIXON, R.M.W., RAMSON, W.S., THOMAS, M. 1990.   Australian Aboriginal Words
in english. Their origin and meaning.  Oxford Universigy Press.

DURKHEIM, E. 1992. Las formas elementales de la vida religiosa. El sistema totémico
en Australia.  Madrid: Akal. 1a. edició original 1912.

EADES, D. 1981. 'That's our way of talking. Aborigines in southeast Queensland' Social
Alternatives. Vol.2. Pàgs.11-14.

ELKIN, A.P. 1934. 'Anthropology and the future of the Australian Aborigines' Oceania.
Vol.5.  Núm.2. Pàgs.1-18

-1935. 'Civilized Aborigines and Native Culture' a Oceania. Vol.2.  Núm.2. Pàgs.117-
146.

-1951. 'Reaction and Interaction. A food Gathering People and European Settlement in
Australia'  American Anthropology. Vol.53. Núm.2. Pàgs.164-186.

-1954. The Australian Aborigines. How to understand them.  Sydney: Angus &
Robertson. 3a.edició.

-1958. 'Anthropology in Australia: One Chapter' Mankind. Vol.5. Núm.6. Pàgs. 225-242.

- 1963. 'The Development of Scientific Knowledge of the Aborigines'. A: Australian
Aboriginal Studies. Oxford University Press.

EL MUNDO INDÍGENA.1996-1997 IWGIA International Working Group for
Indigenous  Affairs. Copenhague. Pàgs. 158-170

EVANS, R. 1980. 'Aborigines "the duty we owe..." Aborigines Reserves 1915-1957'. A:
Labor in Power. St. Lucia. Brisbane: University of Queensland Press.

- 1989.  'Dispossession of Aboriginal Australia: Watching and Waiting' Occasional
Papers. Vol. 8. Núm. 1. Pàgs. 13-15

EVANS, R. and WALKER, J. 1977. "These strangers, where are they going".
Occasiional Papers in Anthropology. Núm. 8



467

GALLAGHER, Nan. Ed. 1992. A Story to tell. The working lives of ten Aboriginal
Australians. Cambridge: Cambridge University Press.

HANNA, Michelle. 1999.  Reconciliation in Olympism. Indigenous culture in the Sydney
Olympiad.  Sydney: Walla Walla Press in conjunction with the Aboriginal
Research and Resource Centre and the Centre for Olympic Studies. University of
New South Wales.

HART, C.W.H. i PILLING, A.R. 1979. The Tiwi of north Australia. USA: Holt, Rivehart
& Winston.

HORTON, David (ed.). 1994.  The Encyclopaedia of Aboriginal Australia.  Vol.1 A-L.
Vol.2 M-Z. Canberra: AIATSIS, Australian Institute of Aboriginal and Torres
Strait Islander Studies. Aboriginal Studies Press.

HOWARD, H.C.1982. Aboriginal power in Australian society. St. Lucia. Brisbane:
University of Queensland Press.

HOWITT, A.W.1904. The native tribes of south-east Australia.  London: Macmillan.

HOWITT, A.W. i FISON, L.1880. Kamilaroi and Kurnai.  The Netherlands:
Anthropological Publications.

HUGHES, Robert. 1987.  The Fatal Shore. A history of the transportation of convicts to
Australia 1787-1868.  London: Collins Harvill.

JONES, Rhys. 1979. 'The fifth continent: problems concerning the human colonization of
Australia'. Annual Review of Anthropology.  Núm. 8. Pàgs. 445-66.

KENNEDY, M. 1990. Born a half-caste.  Canberra: Aboriginal Studies Press.

KIDD, Rosalind. 1997.  The way we civilise. Aboriginal Affairs -the untold story. St.
Lucia. Queensland: University of Queensland Press.

KIJAS, J. 1997.  'An 'unfashionable concern with the past': the historical anthropology of
Diane Barwick'  Australian Aboriginal Studies núm.1. Pàgs. 48-60

LEVI-STRAUSS, Cl. 1986. El totemismo en la actualidad. México: Fondo de Cultura
Económica. Breviarios.

LOURANDOS, Harry. 1997. Continent of Hunter-Gatherers. New perspectives in
Australian prehistory. Cambridge: Cambridge Univesity Press.

MADDOCK, K. 1972. The Australian Aborigines. A portrait of their society. London:
Allen Lane. The Penguin Press.



468

McBRIDE, I. 1987.'Goods from another country: exchange networks and the people of
Lake Eyre Basin'. A: Australians to 1788. Ed. D.J. Mulvaney and R.P. White.
Sydney.

McKAY, Graham. 1996. The land still speaks. Comissioned Report n. 44. February.
Canberra: National Board of Employment, Education and Training. Australian
Government Publishing Service.

MINORITY RIGHTS GROUP.1982. Aboriginal Australians.  Report núm. 35

MORGAN, M.1995. Las voces del desierto.  Barcelona: Ediciones B.

MORGAN, S.1989. Wanamurraganya.The story of Jack McPhee. Fremantle: Fremantle
Arts Centre Press.

PETERSON, N. 1974. 'El Totemismo Ayer: sentimiento y organización local entre los
Aborígenes Australianos'. A: Cultura y ecología en las sociedades primitivas. Ed.
M.J. Buxó.  Barcelona: Mitre. Pàgs. 257-288.

REYNOLDS, H. 1982. The other side of the frontier. Aboriginal resistance to the
european invasion of Australia. Townsville. Queenland: Penguin Books.

- 1999. Why weren't we told?. A personal search for the truth about our history.  Victoria:
Viking. Penguin Books.

ROWLEY, C.D. 1974. The Destruction of Aboriginal Society. Townsville. Queensland:
Penguin Books.

ROWSE, Tim M. 1993. After Mabo. Interpreting indigenous traditions.  Victoria:
Melbourne University Press.

SCHMIDT, Annette. 1993. The loss of Australi's Aboriginal Language Heritage.
Canberra: Aboriginal Studies Press. The Institute Report Series.

STANNER, W.E.H. 1979. White man got no dreaming. Essays 1938-1973. Canberra:
Australian National University press.

STREHLOW, T.G.H. 1947. Aranda traditions. Melbourne: Melbourne University Press.

-  1982. 'Geography and the totemic landscape in Central Australia: a functional study'.
A: Australian Aboriginal Anthropology.. R.M. Berndt. Nedlands. University of
Western Desert. Cambridge: Cambridge University Pres.

SWAIN, T. i TROMPF, G. 1995. The Religions of Oceania. London and New York:
Routledge.



469

TINDALE, Norman B. 1974.  Aboriginal Tribes of Australia. Their terrain,
environmental controls, distribution limits and proper names. Berkeley and Los
Angeles: University of California Press.

TONKINSON, R. 1988. 'Reflections on a failed crusade'. A: Aboriginal Australian and
Christian Missions. Ed. Swain and Rose. South Australia: Bedford Park. Pàgs.
60-73

- 1991.  The Mardu Aborigines. Living the dream in Australia's desert. Case Studies in
Cultural Anthropology. General Editors: G. and L. Spindler. Sydney: Holt,
Rinehart and Winston, Inc.

WARNER, W.Ll. 1937.  A Black civilization. A social study of an Australian Tribe. New
York and London : Harper & Brothers Publishers.

ABORIGENS AUSTRALIANS.  Parentiu

BARWICK, D. 1978.  'The Aboriginal Family in south-eastern Australia'.A: The family in
Australia.. Ed. Krupinski & Stoller. Pàgs. 154-167

BECKETT, J.R. 1965. 'Kinship, Mobility and cummunity among Part-Aborigines in rural
Australia'.  International Journal of Comparative Sociology. Vol.6 Núm.1. Pàgs.
7-23.

BELL, D. 1980.'Desert Politics. Choices in the "Marriage Market"'. A: Women and
Colonization: Anthropological perspectives. M. Etienne and E. Leacock, ed. New
York:  Praeger. Pàgs. 239-269.

BERNDT, R.M. 1957.'In Reply to Radcliffe-Brown on Australian Local Organization'.
American Anthropology. Vol. 59. No.2.

-1971.'Social Relationship in two Australian Aboriginal Societies in Arnhem Land:
Gunwinggu  and Murngin'. A: Kinship and Culture. Hsu

-1982.  Looking ahead through the past. The Wentworth Lecture.

BERNDT, R.M i BERNDT, C.H. 1992. 'Social Organization and Structure'. A: The wold
of the first Australians. Canberra: Australian Studies Press.

BURBANK, V.K. 1988.  Aboriginal Adolescence Maidenhood in an Australian
community. New Brunswick and London: Rutgers University Press.

- 1994.  Fighting women. Anger and aggression in Aboriginal Australia. Berkeley. Los
Angeles:University California Press.



470

COLLMANN, J.R. 1979. 'Women, Children and the significance of the domestic group
in urban Aborigines'.  Ethnology. vol.18. Núm.4. Pàgs.379-397

CUMMINGS, B. 1990.  Take this child. From Kahlin compund to the Retta Dixon
children's Home.  Canberra: Aboriginal Studies Press.

DAVIS, E.R. 1992. 'The Dominant Female: Politics in the local Aboriginal Community'.
Australian  Aboriginal Studies. Núm.2. Pàgs. 34-41

DELANEY, C. 1986 'The Meaning of paternity and the Virgin Debate'.  Man. Vol.21.
Núm.3. Pàgs. 494-513

GALE, F. i WUNDERSITZ, J. 1982.  Adelaide Aborigines: A case study of urban life
1966-1981. Canberra: Development Studies Centre. Australian National
University.

GLOWCZESKI, B. 1994. 'Réponse à Alain Testart'.  Social Anthropology. Vol.1  Núm.2
Pàgs. 199-205

HAMILTON, A. 1975. 'Aboriginal Women: The Means of Production'. A: The other half.
Ed. J. Mercer. Victoria: Penguin.

-1991.  'A complex strategical situation: gender and power in Aboriginal Australia'. A:
Australian women: feminist perspectives.  Ed. N. Grieve and P. Grimshaw.
Oxford University Press.

HEALEY, J.; HASSAN, R & McKENNA, R.B. 1985. 'Aboriginal Families'. A: Ethnic
family values in Australaia.  Prentice-Hall of Australia.

HIATT, L.R. 1962. 'Local Organization among the Australian Aborigines'. Oceania,
vol.32  Pàgs. 267-286.

- 1965.  Kinship and Conflict.  Canberra: Australian National University.

- 1996.  Argument about Aborigines.  Cambridge: Cambridge University Press.

HOUSEMAN, Michael. 1997. 'Marriage networks among Australian Aboriginal
populations'. Australian Aboriginal Studies.  Number 2. Pàgs. 2-23.

KABERRY, Ph.M.1939.  Aboriginal woman: sacred and profane. London: Routledge
and Kegan Pau.

KRUPINSKI, J i STOLLER, A. Ed. 1978.  The family in Australia. Adelaide.South
Australia: Pergamon Press.



471

LEVI-STRAUSS, Cl. 1991. 'Australia' A: Las Estructuras elementales del parentesco.
Barcelona. Buenos Aires: Ed. Paidós Básica. 3a. reimpressió. pp. 195-286.

LUCAS, R. 1986. 'Genealogies and Registers: A Resource for Aboriginal History".
Australian Aborigines  Studies. Num.1. Pàgs. 72-73

MALINOWSKI, B. 1913.  The family among the Australian Aborigines. A Sociological
study. London: University of London Press.

MEGGITT, H.J. 1971.  Desert people. A study of the Walbiri Aborigine of central
Australia. The University of Chicago Press. 3a. reimpressió.

-1972. 'Understanding Australian Aboriginal Society: Kinship systems or cultural
categories?'. A: Kinship studies in the Morgan centennial year. Ed. P. Reining.
Pàgs. 64-87

MERLAN, F. 1986. 'Australian Aboriginal Conception Beliefs Revisited'. Man. Vol 21.
Núm.3. Pàgs. 474-493

MONTAGU, M.F.A. 1937.  Comming into being among the Australian Aborigines.
London: Routledge & Kegan Paul. 2a. edició revisada.

MOUNTFORD, Ch.P. 1965.  Rostros bronceados y arenas rojas. Mitos y ritos de los
indígenas de Australia central.  Barcelona: Labor.

PETERSON, N. 1974.  'The importance of women in determining the composition of 
residential groups in Aboriginal Australia'. A: Woman's role in Aboriginal society.
Canberra: Australian Institute of Aboriginal  Studies.

RADCLIFFE-BROWN, A.R. 1931. 'The Social Organization of Australian
Tribes'.Oceania  vol. 1. Part I pàgs. 34-63. Part II pàgs. 206-246. Part III  pàgs.
426-456

ROSE, D.B. 1986.  'Passive violence'. Australian Aboriginal Studies. Núm.1. Pàgs. 24-29

SCHNEIDER, D.M.1989.'Australian Aboriginal Kinship: cultural construction,
deconstruction and  misconstruction'. Man.  Vol.24 Núm.1. Pàgs. 165-166.

TESTART, A. 1993. 'La Réversibilité du temps et le marriage des cousins croisés'. Social
Anthropology. Vol. 1 Núm. 1. Pàgs. 73-77

- 1993b. 'Ombres et Lumières sur les Walpiri (Australie Centrale)'.  Social Anthropology.
Vol.1 Núm.2. Pàgs. 187-198

- 1996.  'Manières de prendre femme en Australie'.  L'Homme, 139, jul-sept. Pàgs. 7-57



472

THOMAS, N.W. 1966.  Kinship organization and group marriage in Australia. New
York:The Humanities Press. 1a. edició de 1906.

THOMSON, D.F. 1972.  Kinship and behaviour in north Queensland. Canberra:
Australian Institute of Aboriginal Studies.

TURNER, D.H. 1974.  Tradition and transformation. A study of the Groote Eylandt area
Aborigines of northern Australia. Canberra: Australian Aboriginal Studies Núm.
53.

WILLIAMS, N.M. i JOLLY, L.  1988. 'From time Immemorial?. Gender Relations in
Aboriginal Societes before "white contact"'. A: Gender relations in Australia:
Domination and Negotiation. Ed. Saunders and Evans. Sydney. Pàgs. 9-19.

WORSLEY, P. 1992. 'The Practice of Politics and the Study of Australian Kinship'. A:
The politics of culture and creativity. A critique of civilization. Ed. C. Ward
Gailey. Dialectical  Anthropology. Vol.2 University Press of Florida.

ABORIGENS AUSTRALIANS.  Identitat

ANDERSON, I. 1997.'I, the 'hybrid' Aborigine: film and representation'. Australian
Aboriginal Studies   núm.1. Pàgs. 4-14

BECKETT, J.R. (ed.) 1994.  Past and present. The construction of Aboriginality.
Canberra: Aboriginal Studies Press. Primera edició 1988.

BEING ABORIGINAL. Comments, observations and stories from Aboriginal
Australians. 1990. From the ABC Radio programs by Ros Bowden and Bill
Bunbury. Sydney: Australian Broadcasting Corporation.

BERNDT, R.M. 1971.  A question of choice: An Australian Aboriginal dilema.  Perth:
University of Western Australia Press.

-1977.  'Aboriginal identity: reality or mirage'. A: Aborigines and change: Australia in the
'70,  Edited by  R.M. Berndt. Canberra: Australian Institute of Aboriginal Studies.

BERNDT, C.H. 1961. 'The quest for identity: the case of the Australian Aborigines'.
Oceania XXXII (1). Pàgs. 16-33

-  1977.  'Out of the frying pan..? or back to square one?'. A: Aborigines and Change:
Australia in the '70. Edited by R.M. Berndt. Canberra: Australian Institute of
Aboriginal Studies. Pàgs.402-411.



473

BERNDT, C.H. and BERNDT, R.M. 1992. 'An overview: the past and the present'. A:
The world of the first Australians. Berndt & Berndt. Canberra: Australian Institute
of Aboriginal and Torres Strait Islanders Studies. Pàgs. 515-532.

BOTTOMLELY, G. i  DE LEPERVANCHE, M. 1984.  Ethnicity, Class and Gender in
Australia.  Sydney: G.Allen & Unwin. Studies in Society, 24.

COMMONWEALTH OF AUSTRALIA. 1997.  Bringing them home. National inquiry
into the separations of Aboriginal and Torres Strait Islander children form their
families.  Human Rights and Equal Opportunity Comission. Appendices. Pàgs.
599-648.

COOMBS, H.C.; BRANDL, M.H. I SNOWDON, W.E. 1983.  A certain heritage:
program by and for Aboriginal people.  Canberra: CRES.

COWLISHAW, G. 1987. 'Colour, culture and the Aboriginalists'. Man 22 (2). Pàgs. 221-
237.

CURTHOYS, A. 1993. 'Identity crisis: Colonialism, Nation and Gender in Australian
History'. Gender and History. vol.5. No.2. Summer. Pàgs.165-176.

DAVIS, S.L. i PRESCOTT, J.R.V. 1992.  Aboriginal frontiers and boundaries in
Australia.Melbourne: Melbourne University Press.

DELMOS J.J. and HILL-BURNETT, J. 1982.'The Political Context of Ethnogenesis: An
Australian Example'. A: Aboriginal power in Australian society. Ed. Howard,
MC. St. Lucia. Brisbane: University of Queensland Press. Pàgs. 214-243.

ECKERMANN, A.K. 1977. 'Group organisation and identity within an urban Aboriginal
community'. A: Aborigines and change. Ed. Berndt, R.M. Pàgs. 288-319.

ELPHICK, G. 1971. 'The Council of Aboriginal women and the question of identity'.
A: A question of choice. Berndt ed. Pàgs. 101-106.

FRENCH, R.S. Justice.1996. 'The Wentworth Lecture. Native Title: the beginning or the
end of justice?'.  Australian Aboriginal Studies. Núm.2. Pàgs. 2-11.

HARPER, H. 1996. 'Having language and getting language back: traditional language use
in Injinoo today'.  Australian Aboriginal Studies. Núm.1. Pàgs. 34-44.

HOWARD, M.C. 1982. 'Introduction'. A: Aboriginal power in Australian society. St.
Lucia. Brisbane: University of Queensland Press. Pàgs.1-11.

JACOBS, Jane M. 1994. "The construction of identity". A: Past & present.  J.R. Beckett
ed. Canberra: Aboriginal Studies Press.



474

JORDAN, D.F. 1985.  'Census categories - enumeration of Aboriginal people, or
construction of identity?'. Australian Aboriginal Studies. Num.1. Pàgs. 27-36.

KEEFFE, K. 1988. 'Aboriginality: Resistance and Persistance'. Australian Aboriginal
Studies. Num. 1. Pàgs. 67-80.

KOLIG, E. 1977. 'From tribesman to citizen? Change and continuity in social identities
among south Kimberley Aborigines'. A: Aborigines and change.. Ed. Berndt,
R.M. Pàgs. 33-53.

LANGTON, M. 1981. 'Urbanizing Aborigines. The Social Scientists' Great Deception'.
Social Alternatives vol.2. Núm.2. Pàgs.16-22.

LUCAS, R. 1986.  'Genealogies and Registers: a Resource for Aboriginal History'.
Australian Aboriginal Studies. Núm.1. Pàgs. 72-73.

MARCUS, J. 1992.  'Racism, terror and the production of Australian auto-biographies'.
A: Anthropology and Autobiobraphy. Ed. J. Okely and H. Callaway. London &
NY: Routledge.  ASA Monograph, 29.  pp. 100-115.

McCORQUODALE, J. 1997. 'Aboriginal Identity: Legislative, Judicial and
Administrative Definitions'. Australian Aboriginal Studies. Núm.2. Pàgs. 24-35.

McKEICH, R. 1977. 'The construction of a part-Aboriginal world'. A: Aborigines and
change. Ed. Berndt, R.M. Pàgs. 252-265.

MERLAN, F. 1981. 'Land, Language and Social Identity in Aboriginal Australia'.
Mankind. December. Vol.13. Núm.2. Pàgs.133-147.

MORPHY, H. 1996. 'Proximity and distance. Representations of Aboriginal society in the
writings of Bill Harney and Bruce Chatwin'. A: Popularizing Anthropology.
J.McClancy and C. McDonaugh eds. London and NY: Routledge. Pàgs.157-179

MORRIS, B. 1989. Domesticating resistance. The Dhan-Gadi Aborigines and the state.
London: University College London Series.

NADEL-KLEIN, J. 1991. 'Picturing Aborigines: A Review Essay on "After Two-
Hundred Years: Photographic Essays on Aboriginal and islander Australia"'.
Cultural Anthropology. Journal of the Society for Cultural Anthropology. Vol.6
Núm.3 Agost. Pàgs. 414-423.

PETTMAN, J. 1992.  Living in the margins: Racism, sexism and feminism in Australia.
Sydney: Allen & Unwin.

ROBINSON, G. 1995.  'Violence, Social Differentiation and the self'. Oceania. Vol.65.
Núm. 4. Pàgs. 323-346.



475

ROWLEY, C.D. 1970. 'Who is an Aboriginal?. the Answer in 1967'. Apendix A: The
destruction of Aboriginal society. Vol.1. Canberra: Australian National
University. Pàgs. 341-364.

- 1986. Recovery the politics of Aboriginal reform.  Victoria: Penguin Books.

RUMSEY, A. 1996. 'Aspects of Native Title and Social Identity in the Kimberleys and
Beyond'. Australian Aboriginal Studies. Núm.1. Pàgs. 2-9.

STANNER, W.E.H. 1991. After the dreaming. ABC Book. New South Wales. Primera
publicació 1968.

SWAIN, T. 1993.  A place for strangers. Towards a history of Australian Aboriginal
being. Cambridge: Cambridge University Press.

TATZ, C. 1977.  'Aborigines: political options and strategies'. A: Aborigines and Change.
Ed. Berndt, R.M. Pàgs. 384-400

- 1980.  'Aboriginality as Civilisation'. The Australian Quarterly. Spring. Pàgs. 353-362.

TONKINSON, R. & M. HOWARD (ed.).1990.  Going it alone?. Prospects for
Aboriginal autonomy.  Canberra: Aboriginal Studes Press. Australian Institute of
Aborigines and Torres Strait Islanders Studies.

TRIGGER, D.S. 1992. Whitefella comin'. Aboriginal responses to colonialism in
northern Australia. Cambridge: Cambridge University Press.

VALADIAN, M. and BARWICK, D. 1977.  'Aboriginal Identity. Instruction and
interaction at an experimental training workshop'. A: Aborigines and change.. Ed.
Berndt, R.M. Pàgs. 320-325.

VON STUMER, J.R. 1985. "On the notion of aboriginality: a discussion". Mankind, 15
(1). Pàgs. 46-99.

WEAVER, S. 1993. 'Self-Determination, National Pressure Groups, and Australian
Aborigines: the National Aboriginal conference 1983-1985'. A: Ethnicity and
Aboriginality. Ed. M.D. Levin. Pàgs. 53-74.

WHITE, R. 1981.  Inventing Australia. Images and Identity 1688-1980.  Sydney: Allen &
Unwin.



476

ABORIGENS AUSTRALIANS. Àrea de North Queensland. Pobles Dyirbal

CARRON, WM. 1996. Narrative of an expedition, undertaken under the direction of the
late Mr. assistant surveyor E.B. Kennedy, for the exploration of the country living
between Rockingham bay and Cape York. 1849. Corkwood Press. Facsimile.

DALRYMPHE, G.E. 1874.  Narrative and Reports of the Queensland North-East
Expedition, 1873.

DIXON, Robert M.W.  1972. The Dyirbal Language of North Queensland.  Cambridge:
Cambridge University Press. Cambridge Studies in Linguistics.

- 1976.  'Tribes, languages and other boundaries in north-east Queensland'. A: Tribes and
Boundaries in Australia. N. Peterson ed. Canberra: Australian Institute of
Aboriginal Studies.

- 1978.  Speaking Jirrbal and Girramay.  Canberra.

- 1984.  Searching for Aboriginal Languages. Memories of a field worker. St. Lucia.
Brisbane: University of Queensland Press.

- 1989. 'The Dyirbal Kinship System'. Oceania.  59:4. Pàgs. 245-268.

HARRIS, David R. 1978. 'Adaptation to a tropical rain forest environment: Aboriginal
subsistence in north-eastern Queensland'. A: Human Behaviour and Adaptation.
Edited by Blurton Jones and Reynolds. London: Tylor and Francis Ltd.

JONES, dorothy. 1961.  Cardwll Shire Sotry.  Published of the Cardwell Shire Council.
Brisbane: The Jacaranda Press.

KUMM, Elizabeth Anne. 1980. Jumbun Lifestyle: past and present. A preliminary survey
of post-European contact change in the Murray Upper region.  James Cook
University of North Queensland. Unplublished.

LUMHOLTZ, Carl. 1889. Among Cannibals. An account of four years' travels in
Australia and of camp life with the Aborigines of Queensland. London: John
Murray.

MOORE, David R. 1979.  Islanders and Aborigines at Cape York. An ethnographic
reconstruction based on the 1848-1850 'Rattlesnake' Journals of W.W. Brierly and
information he obtained from Barbara Thompson. Canberra: Australian Institute
of Aboriginal Studies.

PEDLEY, Helen. 1992. Aboriginal life in the rainforest. By the Aboriginal people of
Jumbun.Brisbane: Department of Education. Queensland.



477

-1992b. Aboriginal tools of the rainforest. By the Aboriginal people of Jumbun.
 Brisbane: Department of Education. Queensland.

QUEENSLAND MUSEUM. Jirrbal. A rainforest people.  Núms. 50-51. Brisbane.

RICHARDS, Michael. 'Ernie Grant. A case of cultural collaboration'. National Library of
Australia News. December, 1997.

ROTH, W.E. 1984. North Queensland Ethnography. Records of the Australian Museum
Sydney. 1907-1910. Vol.II, vol.III. Bulletins 1-18. Aboriginal Studies Series.
Western Australia. Facsimile edition.

SCHMIDT, Annette. 1985.  Young people's Dyirbal. An example of language death from
Australia. Cambridge: Cambridge University Press.

SHARP, R.L. 1943. "Notes on northeast Australian Totemism". Studies in the
Anthropology of Oceania and Asia. C.S. Coon and J.M. Andrews, eds. Harvard
University. Vol.XX. Pàgs. 66-71.

TINDALE, Norman B. Little People (in/of the) Australian Rainforest. Account of the
Barrinean negritoes who were the first australians. Notes de camp. 1938-39.
Manuscrit.


