
ADVERTIMENT. Lʼaccés als continguts dʼaquesta tesi queda condicionat a lʼacceptació de les condicions dʼús
establertes per la següent llicència Creative Commons: http://cat.creativecommons.org/?page_id=184

ADVERTENCIA. El acceso a los contenidos de esta tesis queda condicionado a la aceptación de las condiciones de uso
establecidas por la siguiente licencia Creative Commons: http://es.creativecommons.org/blog/licencias/

WARNING. The access to the contents of this doctoral thesis it is limited to the acceptance of the use conditions set
by the following Creative Commons license: https://creativecommons.org/licenses/?lang=en



 

 

 

 

 

 

 

Universitat Autònoma de Barcelona 

Departament de Didàctica de la Llengua i la Literatura, i de les Ciències Socials 

 

 

 

 

 

Tesis Doctoral 
 

 

 

La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el 
aprendizaje de la Historia y de las Ciencias Sociales en Chile y 

en Argentina. Un análisis desde la Teoría Fundamentada 
 

 

 

 

 
Doctorando: Alexis Sanhueza Rodríguez 

                                                        Directores: Dra. Neus González-Monfort 

 Dr. Gustavo González Valencia 

 

 

 

Barcelona, 2021 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 2 

 

 

 

Universitat Autònoma de Barcelona 

Departament de Didàctica de la Llengua i la Literatura, i de les Ciències Socials 

 

 

 

 

 

Tesis Doctoral 
 

 

 

La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el 
aprendizaje de la Historia y de las Ciencias Sociales en Chile y 

en Argentina. Un análisis desde la Teoría Fundamentada 
 

 

 

 

 
Doctorando: Alexis Sanhueza Rodríguez 

                                                        Directores: Dr. Joan Pagès Blanch  

 Dra. Neus González-Monfort 

 Dr. Gustavo González Valencia 

 

 

 

Barcelona, 2021 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 3 

Esta tesis ha sido financiada por la Agencia Nacional de Investigación y Desarrollo de 

Chile (ANID), a través del Programa de Becas-Chile, Doctorado en el Extranjero en el 

año 2017. Código de becario 72180226 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 4 

 

Eduardo Galeano 
El libro los abrazos (1993) 

Los nadies 
 

Sueñan las pulgas con comprarse un perro y sueñan los nadies con salir de pobres, 

que algún mágico día llueva de pronto la buena suerte, que llueva a cántaros la buena suerte; 

pero la buena suerte no llueve ayer, ni hoy, ni mañana, ni nunca, ni en lloviznita cae del cielo 

la buena suerte, por mucho que los nadies la llamen y aunque les pique la mano izquierda, o se 

levanten con el pie derecho, o empiecen el año cambiando de escoba. 

 

Los nadies: los hijos de nadie, los dueños de nada. 

Los nadies: los ningunos, los ninguneados, corriendo la liebre, muriendo la vida, jodidos, rejodidos: 

Que no son, aunque sean. 

Que no hablan idiomas, sino dialectos. 

Que no profesan religiones, sino supersticiones. 

Que no hacen arte, sino artesanía. 

Que no practican cultura, sino folklore. 

Que no son seres humanos, sino recursos humanos. 

Que no tienen cara, sino brazos. 

Que no tienen nombre, sino número. 

Que no figuran en la historia universal, sino en la crónica roja de la prensa local. 

Los nadies, que cuestan menos que la bala que los mata. 

 

 

 

 

 

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 5 

 

A Karen, mi compañera de vida, por darme a entender que la enseñanza y la 

investigación encuentran su vínculo fundamental en la generosidad, la preocupación y 

en el amor.  

Al cariño incondicional de mi hermano y su familia, de mis padres, y mis 

suegros. 

A los primos, los y las amigas. 

Al idealismo de los profesores y de las profesoras.  

Al futuro de quienes serán los encargados de mejorar la sociedad.  

A Joan Pagès, gracias por ser experiencia transformadora en mi camino. 

 A Neus González-Monfort por tener la suficiente calidad intelectual y humana 

por hacer parecer lo difícil un poco más fácil. 

Al profesor Miguel Ángel Jara por demostrarme que la generosidad y la 

humanidad es la base para mejorar la sociedad. 

A todos y todas las integrantes de REDIECS. Gracias por dar sentido a la tarea 

solitaria de formarse y transformarse en la investigación. 

A todos y todas quienes me acompañaron en este viaje. 

En fin, a la vida, a la ciudad de las passejades. 

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 6 

Resumen 
 

El problema de investigación de esta tesis doctoral se construye a partir de los 

siguientes elementos: 1) el concierto de investigaciones en países con una marcado 

pasado colonial que muestran el lugar minusvalorado que tienen los pueblos originarios 

en los currículos y, del mismo modo, el valor de una formación de profesores y de 

profesoras ligada a la justicia social, 2) los vínculos históricos y educativos entre Chile y 

Argentina con respecto al pueblo mapuche, 3) las investigación en didáctica de la historia 

en ambos países y, por último, 4) la relación entre la teoría y la práctica de enseñar historia 

mapuche. En este sentido, esta investigación se ubica en la línea de las invisibilidades 

sociales que sostiene que la enseñanza de la historia excluye a grupos oprimidos y no 

avanza al ritmo de las ciencias referentes. Por lo tanto, la pregunta general y las preguntas 

específicas más relevantes que expresan el problema de investigación son: 

 

• P. General: ¿Qué elementos y/o factores configuran la invisibilidad social del 

pueblo mapuche en la enseñanza de la historia y de las ciencias sociales en la 

educación primaria en Chile y en Argentina? 

• P. Específica: ¿Qué piensan los y las profesoras sobre la invisibilidad social del 

pueblo mapuche en la enseñanza de la historia y de las ciencias sociales en la 

educación primaria en Chile y en Argentina? 

• P. Específica: ¿Qué representaciones sociales sobre el pueblo mapuche tienen los 

y las alumnas de educación primaria en Chile y en Argentina? 

• P. Específica: ¿Qué conocimientos pueden aportar los participantes y las 

autoridades mapuches que pueden contribuir a la visibilización social del pueblo 

mapuche en la enseñanza de la historia en educación primaria en Chile y en 

Argentina? 

 

En este contexto, nuestra indagación tiene por objetivo general y por objetivos 

específicos más relevantes los siguientes: 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 7 

• O. General: Construir teorías a nivel sustantivo y formal que expliquen la 

invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia y de las 

ciencias sociales en educación primaria en Chile y en Argentina. 

• O. Específico: Explicar los elementos que de acuerdo con los y las profesoras 

contribuyen a la invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de la 

historia. 

• O. Específico: Describir y explicar las representaciones sociales que tienen los y 

las alumnas de educación primaria sobre el pueblo mapuche en Chile y en 

Argentina. 

• O. Específico: Describir y analizar los conocimientos orales de los participantes 

y autoridades mapuches que pueden contribuir a la visibilización social del pueblo 

mapuche en la enseñanza de la historia en la educación primaria en Chile y en 

Argentina. 

 

Con la meta de responder las preguntas y alcanzar los objetivos, nuestra 

investigación une el paradigma socio-crítico y la investigación cualitativa con la finalidad 

de averiguar el qué pero también el por qué de la invisibilidad social del pueblo mapuche 

en la enseñanza de la historia. Por lo tanto, para esta investigación el paradigma crítico y 

la investigación cualitativa representan la base para una reconceptualización radical de la 

enseñanza de la historia y de las ciencias sociales. En esta estructura metodológica, los 

diversos componentes de la investigación –preguntas, objetivos, métodos e 

instrumentos– se diseñaron tomando como referencia la metodología general de la 

Teoría Fundamentada en su formato sistemático y constructivista. En el plano operativo 

de la estructura metodológica de la investigación, desarrollamos un extenso trabajo de 

campo entre enero a septiembre del año 2019 en Chile y en Argentina. De esta forma, 

en la etapa de exploración aplicamos cuestionarios (40) y en la etapa de profundización 

realizamos entrevistas (12), focus group (6) y observación participante. En la fase de 

estructuración, analizamos sistemáticamente los datos que recogimos con el objetivo de 

construir conocimiento tomando como referencia la perspectiva de los y las docentes, 

miembros de las comunidades mapuches y los y las estudiantes. La finalidad de aplicar 

estos instrumentos fue indagar en: 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 8 

• El pensamiento de los y las profesoras. Las finalidades de enseñar historia 

mapuche en un contexto social convulsionado, la forma en que enfrentan el 

currículo y el fundamento que construyen para tomar unas decisiones y controlar 

que se enseña y que se deja de enseñar sobre la historia mapuche en el aula. 

• Las representaciones sociales de los y las alumnas. Qué imágenes –central y 

secundarias– del pueblo mapuche construyen en Chile y en Argentina, cuál es el 

rol de la historia en ella y qué otras fuentes inciden en aquellos preconceptos. 

• Las representaciones sociales de las comunidades mapuches. Qué imágenes –

central y periféricas– tienen de la enseñanza de la historia los participantes y las 

autoridades mapuches en Chile y en Argentina, qué efectos produce la 

invisibilidad social y qué elementos pueden contribuir a la visibilización social. 

 

Los componentes fundamentales de la Teoría Fundamentada que incidieron en 

la forma de organizar y analizar los datos fueron guiados por el Paradigma de la 

Codificación y son: 1) el Muestreo Teórico, 2) el Método Comparativo Constante, 3) La 

Codificación Teórica, 4) el uso de Memos, 5) la Construcción de modelos teóricos, 6) la 

sensibilidad teórica y 7) la reflexividad de los y las investigadoras. Todos estos 

componentes en el proceso de análisis fueron auxiliados por el software de ATLAS.ti –

versión 8.4.5–. Para asegurar la gestión de la calidad en el proceso de investigación 

realizamos los siguientes procedimientos: 1) validación comunicativa, 2) triangulación de 

técnicas, datos y perspectivas de participantes, 3) riqueza de los datos y 4) una extensa 

participación en el campo.  

 

Los resultados nos permitieron construir teorías sustantivas para explicar y 

describir: 1) el pensamiento de los y las profesoras sobre la invisibilidad social del pueblo 

mapuche en ambos países, 2) las representaciones sociales de los y las estudiantes sobre 

el pueblo mapuche y 3) las representaciones sociales de autoridades del pueblo originario 

que permiten visibilizar la enseñanza de la historia del pueblo mapuche en ambos países. 

En definitiva, dichas construcciones teóricas revelan la forma en que estas directrices 

oficiales se plasman en los programas en ambos países e influyen en las finalidades, la 

interpretación y la práctica de enseñar historia y cultura mapuche. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 9 

Abstract  
 

The research problem of this doctoral thesis is built from the following elements: 

1) the concert of researches in countries with a marked colonial past that show the 

undervalued place that native peoples have in the curricula and, in the same way, the 

value of the teacher training linked to social justice, 2) the historical and educational links 

between Chile and Argentina with respect to the Mapuche people, 3) research in 

didactics of history in both countries and, finally, 4 ) the relationship between the theory 

and practice of teaching Mapuche history. In this sense, this research is located in the 

line of social invisibilities that maintains that the teaching of history excludes oppressed 

groups and does not advance at the pace of the referent sciences. Therefore, the general 

question and the most relevant specific questions that express the research problem are: 

 

• G. Question: What elements and / or factors make up the social invisibility of 

the Mapuche people in the teaching of history and social sciences in primary 

education in Chile and Argentina? 

• S. Question: What do the teachers think about the social invisibility of the 

Mapuche people in the teaching of history and social sciences in primary 

education in Chile and Argentina? 

• S. Question: What social representations about the Mapuche people do primary 

school students in Chile and Argentina have? 

• S. Question: What knowledge can the mapuche participants and their authorities 

contribute to the social visibility of the Mapuche people in the teaching of history 

in primary education in Chile and Argentina? 

 

In this context, our investigation has the following general objective and the most 

relevant specific objectives: 

 

• G. Objective: Construct theories at a substantive and formal level that explain the 

social invisibility of the Mapuche people in the teaching of history and social 

sciences in primary education in Chile and Argentina. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 10 

• S. Objective: Explain the elements that according to the teachers contribute to 

the social invisibility of the Mapuche people in the teaching of history. 

• S. Objective: Describe and explain the social representations that primary school 

students have about the Mapuche people in Chile and Argentina. 

• S. Objective: Describe and analyze the oral knowledge of the Mapuche 

participants and authorities that can contribute to the social visibility of the 

Mapuche people in the teaching of history in primary education in Chile and 

Argentina. 

 

With the goal of answering the questions and achieving the objectives, our 

research combines the socio-critical paradigm and qualitative research in order to find 

out the what but also the why of the social invisibility of the Mapuche people in the 

teaching of history. Therefore, for this research, the critical paradigm and qualitative 

research represent the basis for a radical reconceptualization of the teaching of history 

and the social sciences. In this methodological structure, the various components of the 

research - questions, objectives, methods and instruments - were designed taking as a 

reference the general methodology of Grounded Theory in its systematic and 

constructivist format. At the operational level of the methodological structure of the 

research, we developed extensive field work between January and September 2019 in 

Chile and Argentina. Thus, in the exploration stage we applied questionnaires (40) and 

in the deepening stage we conducted interviews (12), focus groups (6) and participant 

observation. In the structuring phase, we systematically analyze the data we collected in 

order to build knowledge, taking as a reference the perspective of teachers, members of 

the Mapuche communities, and students. The purpose of applying these instruments 

was to investigate: 

 

• The thinking of the teachers. The purposes of teaching Mapuche history in a 

convulsed social context, the way they face the curriculum and the foundation 

they build to make decisions and control what is taught and what is not taught 

about Mapuche history in the classroom. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 11 

• The social representations of the students. What images –central and secondary– 

of the Mapuche people build in Chile and Argentina, what is the role of history 

in it and what other sources influence those preconceptions. 

• The social representations of the Mapuche communities. What images - central 

and peripheral - do the participants and the Mapuche authorities in Chile and 

Argentina have of the teaching of history, what effects social invisibility produces 

and what elements can contribute to social visibility. 

 

The fundamental components of Grounded Theory that influenced the way of 

organizing and analyzing the data were guided by the Coding Paradigm and are: 1) 

Theoretical Sampling, 2) the Constant Comparative Method, 3) Theoretical Coding, 4) 

the use of Memos, 5) the Construction of theoretical models, 6) the theoretical sensitivity 

and 7) the reflexivity of the researchers. All these components in the analysis process 

were assisted by the ATLAS.ti software –version 8.4.5–. To ensure quality management 

in the research process, we carry out the following procedures: 1) communicative 

validation, 2) triangulation of techniques, data and participant perspectives, 3) richness 

of data and 4) extensive participation in the field. 

 

The results allowed us to construct substantive theories to explain and describe: 

1) the teachers' thoughts on the social invisibility of the Mapuche people in both 

countries, 2) the social representations of the students about the Mapuche people and 3) 

the social representations of authorities of the original people that allow to make visible 

the teaching of the history of the Mapuche people in both countries. Ultimately, these 

theoretical constructions reveal the way in which these official guidelines are embodied 

in the programs in both countries and influence the purposes, interpretation and practice 

of teaching Mapuche history and culture. 

 

 

 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 12 

Resum 
 

El problema d'investigació d'aquesta tesi doctoral es construeix a partir dels 

següents elements: 1) el conjunt d'investigacions en països amb una marcat passat 

colonial que mostren el lloc infravalorat que tenen els pobles originaris en els currículums 

i, de la mateixa manera, el valor d'una formació docent lligada a la justícia social, 2) els 

vincles històrics i educatius entre Xile i l'Argentina pel que fa a el poble maputxe, 3) les 

investigació en didàctica de la història en els dos països i, finalment, 4 ) la relació entre 

la teoria i la pràctica d'ensenyar història maputxe. En aquest sentit, aquesta investigació 

se situa en la línia de les invisibilitats socials que sosté que l'ensenyament de la història 

exclou grups oprimits i no avança al ritme de les ciències referents. Per tant, la pregunta 

general i les preguntes específiques més rellevants que expressen el problema 

d'investigació són: 

 

• P. General: Quins elements i / o factors configuren la invisibilitat social del poble 

maputxe en l'ensenyament de la història i de les ciències socials en l'educació 

primària a Xile i a Argentina? 

• P. Específica: Què pensen els i les professores sobre la invisibilitat social del poble 

maputxe en l'ensenyament de la història i de les ciències socials en l'educació 

primària a Xile i a Argentina? 

• P. Específica: Quines representacions socials sobre el poble maputxe té l'alumnat 

d'educació primària a Xile i a Argentina? 

• P. Específica: Quins coneixements poden aportar els participants i les autoritats 

maputxes que poden contribuir a la visibilització social del poble maputxe en 

l'ensenyament de la història en educació primària a Xile i a Argentina? 

 

En aquest context, la nostra indagació té per objectiu general i per objectius 

específics més rellevants els següents: 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 13 

• O. General: Construir teories a nivell substantiu i formal que expliquin la 

invisibilitat social del poble maputxe en l'ensenyament de la història i de les 

ciències socials en educació primària a Xile i a Argentina. 

• O. Específic: Explicar els elements que d'acord amb els i les professores 

contribueixen a la invisibilitat social del poble maputxe en l'ensenyament de la 

història. 

• O. Específic: Descriure i explicar les representacions socials que tenen els i les 

alumnes d'educació primària sobre el poble maputxe a Xile i a Argentina. 

• O. Específic: Descriure i analitzar els coneixements orals dels participants i 

autoritats maputxes que poden contribuir a la visibilització social del poble 

maputxe en l'ensenyament de la història en l'educació primària a Xile i a 

Argentina. 

 

Amb la finalitat de respondre les preguntes i assolir els objectius, la nostra 

investigació uneix el paradigma socio-crític i la investigació qualitativa amb la finalitat 

d'esbrinar el què però també el per què de la invisibilitat social del poble maputxe en 

l'ensenyament de la història. Per tant, per a aquesta investigació el paradigma crític i la 

investigació qualitativa representen la base per una reconceptualització radical de 

l'ensenyament de la història i de les ciències socials. En aquesta estructura metodològica, 

els diversos components de la investigació -preguntes, objectius, mètodes i instruments- 

es van dissenyar prenent com a referència la metodologia general de la Teoria 

Fonamentada en el seu format sistemàtic i constructivista. En el pla operatiu de 

l'estructura metodològica de la investigació, es va desenvolupar un extens treball de camp 

entre gener a setembre de l'any 2019 a Xile i Argentina. D'aquesta manera, en l'etapa 

d'exploració s'apliquen qüestionaris (40) i en l'etapa d'aprofundiment es van realitzar 

entrevistes (12), focus group (6) i observació participant. En la fase d'estructuració, 

s'analitzen sistemàticament les dades que es van recollir amb l'objectiu de construir 

coneixement prenent com a referència la perspectiva dels i les docents, membres de les 

comunitats maputxes i els i les estudiants. La finalitat d'aplicar aquests instruments va 

ser indagar en: 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 14 

• El pensament dels i les professores. Les finalitats d'ensenyar història maputxe en 

un context social convulsionat, la forma en què s'enfronten el currículum i el 

fonament que construeixen per prendre unes decisions i controlar què s'ensenya 

i què es deixa d'ensenyar sobre la història maputxe a l'aula. 

• Les representacions socials dels i les alumnes. Què imatges -centrals i secundàries- 

del poble maputxe construeixen a Xile i a Argentina, quin és el paper de la història 

en ella i quines altres fonts incideixen en aquells preconceptes. 

• Les representacions socials de les comunitats maputxes. Què imatges -centrals i 

perifériques- tenen de l'ensenyament de la història dels participants i les autoritats 

maputxes a Xile i a Argentina, quins efectes produeix la invisibilitat social i quins 

elements poden contribuir a la visibilització social. 

 

Els components fonamentals de la Teoria Fonamentada que van incidir en la 

forma d'organitzar i analitzar les dades van ser guiats pel Paradigma de la Codificació i 

són: 1) el mostreig teòric, 2) el mètode comparatiu constant, 3) la codificació teòrica, 4) 

l'ús de memos, 5) la construcció de models teòrics, 6) la sensibilitat teòrica i 7) la 

reflexivitat dels i les investigadores. Tots aquests components en el procés d'anàlisi van 

ser assistits pel programari ATLAS.ti -versió 8.4.5-. Per assegurar la gestió de la qualitat 

en el procés d'investigació realitzem els següents procediments: 1) validació 

comunicativa, 2) triangulació de tècniques, dades i perspectives de participants, 3) riquesa 

de les dades i 4) una extensa participació al camp. 

 

Els resultats ens van permetre construir teories substantives per explicar i 

descriure: 1) el pensament dels i les professores sobre la invisibilitat social del poble 

maputxe en tots dos països, 2) les representacions socials dels i les estudiants sobre el 

poble maputxe, i 3) les representacions socials d'autoritats del poble originari que 

permeten visibilitzar l'ensenyament de la història del poble maputxe en tots dos països. 

En definitiva, aquestes construccions teòriques revelen la forma en com aquestes 

directrius oficials es plasmen en els programes en tots dos països i influeixen en les 

finalitats, la interpretació i la pràctica d'ensenyar història i cultura maputxe. 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 15 

 

Índice 

RESUMEN 6 

ABSTRACT 9 

RESUM 12 

INTRODUCCIÓN 23 

CAPÍTULO 1 FUNDAMENTOS DE LA INVESTIGACIÓN 29 

1.1  PLANTEAMIENTO DEL PROBLEMA 30 

1.2  JUSTIFICACIÓN DEL PROBLEMA 41 

1.3  PREGUNTAS, SUPUESTOS Y OBJETIVOS DE INVESTIGACIÓN 48 

1.3.1  PREGUNTA GENERAL DE INVESTIGACIÓN 48 
1.3.2 PREGUNTAS ESPECÍFICAS 48 

1.3.3 OBJETIVO GENERAL DE LA INVESTIGACIÓN 49 

1.3.4  OBJETIVOS ESPECÍFICOS DE LA INVESTIGACIÓN 49 

1.3.5  SUPUESTOS DE INVESTIGACIÓN 50 

1.4  SÍNTESIS DEL CAPÍTULO 52 

CAPÍTULO 2: MARCO TEÓRICO 55 

2.1  LA ENSEÑANZA DE LA HISTORIA Y DE LAS CIENCIAS SOCIALES DESDE LA TEORÍA CRÍTICA 56 

2.2  LA INVESTIGACIÓN SOBRE EL PENSAMIENTO DEL PROFESORADO 65 

2.3  LAS REPRESENTACIONES SOCIALES DE LOS Y LAS ALUMNAS 70 

2.4  LA INVISIBILIDAD SOCIAL EN LA ENSEÑANZA DE LAS CIENCIAS SOCIALES 77 

2.4.1  LA INVISIBILIDAD SOCIAL EN LA FILOSOFÍA SOCIAL CRÍTICA 77 

2.4.2  LA INVISIBILIDAD SOCIAL EN LA HISTORIOGRAFÍA 81 

2.4.3  LA INVISIBILIDAD SOCIAL EN LA ENSEÑANZA DE LA HISTORIA 86 

2.5  LAS INVESTIGACIONES SOBRE LAS INVISIBILIDADES SOCIALES DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS EN LA 

ENSEÑANZA DE LA HISTORIA 92 

2.5.1  LA INVISIBILIDAD SOCIAL DEL PUEBLO MAPUCHE EN LA ENSEÑANZA DE LA HISTORIA EN CHILE 92 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 16 

2.5.2  LA INVISIBILIDAD SOCIAL DEL PUEBLO MAPUCHE EN LA ENSEÑANZA DE LA HISTORIA EN ARGENTINA 98 

CAPÍTULO 3: MARCO METODOLÓGICO 105 

3.1  PARADIGMA DE LA INVESTIGACIÓN: SOCIO-CRÍTICO 106 

3.2  TIPO DE INVESTIGACIÓN: CUALITATIVA 111 

3.3  DISEÑO DE LA INVESTIGACIÓN: LA TEORÍA FUNDAMENTADA 114 

3.3.1  EL PARADIGMA DE LA CODIFICACIÓN Y LA REFLEXIVIDAD EN LA TF 117 

3.3.2  EL PROCESO DE INVESTIGACIÓN EN LA TF 120 

3.3.2.1 Las técnicas de investigación en la generación de teoría a través del MT y el MCC 123 

3.3.3 EL PROCESO DE ANÁLISIS DE LA INFORMACIÓN Y DE CONSTRUCCIÓN DE TEORÍA A NIVEL SUSTANTIVO Y 

FORMAL EN DCS 139 

3.3.4 CONTEXTO DE LA INVESTIGACIÓN 151 

3.3.4.1 Contexto histórico 151 
3.3.4.2 Planificación del trabajo de campo 152 

3.4  LA GESTIÓN DE LA CALIDAD EN LA INVESTIGACIÓN CUALITATIVA 154 

3.5  SÍNTESIS DEL CAPÍTULO 158 

CAPÍTULO 4: RESULTADOS DE LA INVESTIGACIÓN 161 

4.1  LAS TEORÍAS A NIVEL SUSTANTIVO PARA EL CONTEXTO CHILENO 162 

4.1.1  LA CARACTERIZACIÓN DE LOS Y LAS PARTICIPANTES EN LA ETAPA DE EXPLORACIÓN EN CHILE 162 

4.1.2  CARACTERIZACIÓN DE LOS Y LAS PROFESORAS DE LA ETAPA DE PROFUNDIZACIÓN EN CHILE 166 

4.1.3 EL PENSAMIENTO DE LOS Y LAS PROFESORAS SOBRE LA INVISIBILIDAD SOCIAL DEL PUEBLO MAPUCHE EN LA 

ENSEÑANZA DE LA HISTORIA EN CHILE 170 

4.1.3.1 La finalidad de enseñar historia mapuche en Chile 170 

4.1.3.2 La política oficial del conocimiento en el currículo en Chile 178 

4.1.3.3 La práctica de enseñar historia mapuche en Chile 198 

4.2  LAS REPRESENTACIONES SOCIALES DE LOS Y LAS ESTUDIANTES DE EDUCACIÓN PRIMARIA SOBRE EL PUEBLO 

MAPUCHE EN CHILE 222 

4.2.1  LA REPRESENTACIÓN SOCIAL CENTRAL 224 

4.2.1.1 El pueblo mapuche: origen de la sociedad chilena 224 

4.2.2.  ASPECTOS PERIFÉRICOS DE LA REPRESENTACIÓN SOCIAL 226 

4.2.2.1 El pueblo mapuche y los conflictos 226 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 17 

4.2.2.2 La enseñanza y el aprendizaje del otro 228 

4.2.2.3 Un pueblo que defiende el derecho a la vida 230 

4.2.2.4 Las relaciones chileno-mapuche 232 

4.2.2.5 Las fuentes de información 234 

4.3  LAS REPRESENTACIONES SOCIALES DE LAS AUTORIDADES MAPUCHES EN CHILE 240 

4.3.1  LA IMAGEN CENTRAL DE LA REPRESENTACIÓN SOCIAL 243 

4.3.1.1 La construcción de la invisibilidad social de la historia mapuche en Chile 243 

4.3.2 LAS IMÁGENES PERIFÉRICAS DE LA REPRESENTACIÓN SOCIAL 246 

4.3.2.1 El aprendizaje de la historia mapuche 246 

4.3.2.2 El ser mapuche 248 

4.3.2.3 La enseñanza basada en el reconocimiento 250 

4.4 LA TRIANGULACIÓN DE PERSPECTIVAS: LOS Y LAS PROFESORAS, ESTUDIANTES Y AUTORIDADES MAPUCHES 

EN CHILE 256 

4.5 LAS TEORÍAS A NIVEL SUSTANTIVO PARA EL CONTEXTO ARGENTINO 266 

4.5.1  LA CARACTERIZACIÓN DE LOS Y LAS PARTICIPANTES EN LA ETAPA DE EXPLORACIÓN EN ARGENTINA 266 

4.5.2 CARACTERIZACIÓN DE LOS Y LAS PROFESORAS DE LA ETAPA DE PROFUNDIZACIÓN EN ARGENTINA 268 

4.5.3 EL PENSAMIENTO DE LOS Y LAS PROFESORAS SOBRE LA INVISIBILIDAD SOCIAL DEL PUEBLO MAPUCHE EN LA 

ENSEÑANZA DE LA HISTORIA EN ARGENTINA 270 

4.5.3.1 El desarrollo de una ciudadanía crítica en Argentina 271 

4.5.3.2 La política oficial del conocimiento en Argentina 289 

4.5.3.3 La responsabilidad política-pedagógica en la enseñanza de la historia en Argentina 307 

4.6 LAS REPRESENTACIONES SOCIALES DE LOS Y LAS ESTUDIANTES DE EDUCACIÓN PRIMARIA SOBRE EL PUEBLO 

MAPUCHE EN ARGENTINA 327 

4.6.1 LA IMAGEN CENTRAL DE LOS Y LAS ESTUDIANTES ARGENTINOS SOBRE EL PUEBLO MAPUCHE 329 

4.6.1.1 El pueblo mapuche: un pueblo originario del pasado 329 
4.6.2 ASPECTOS PERIFÉRICOS DE LA REPRESENTACIÓN SOCIAL 333 

4.6.2.1 Las representaciones sobre la enseñanza y el aprendizaje de la historia mapuche 333 

4.6.2.2 Un escaso reconocimiento del pueblo mapuche en la sociedad argentina 336 

4.6.2.3 Las influencias de las fuentes de información 338 

4.7  LAS REPRESENTACIONES SOCIALES DE LAS AUTORIDADES MAPUCHES EN ARGENTINA 343 

4.7.1 LA IMAGEN CENTRAL DE LA REPRESENTACIÓN SOCIAL 344 

4.7.1.1 LA ESTRATEGIA DE LA INVISIBILIDAD SOCIAL DE LA HISTORIA MAPUCHE EN ARGENTINA 344 

4.7.2 REPRESENTACIONES SOCIALES PERIFÉRICAS 351 

4.7.2.1 El reconocimiento del genocidio 351 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 18 

4.7.2.2 La integración del saber mapuche en la enseñanza 354 

4.7.2.3 La construcción de una ciudadanía intercultural 357 

4.8 LA TRIANGULACIÓN DE PERSPECTIVAS: LOS Y LAS ESTUDIANTES Y LAS AUTORIDADES MAPUCHES EN 

ARGENTINA 362 

CAPÍTULO 5 DISCUSIÓN DE LOS RESULTADOS, CONCLUSIONES Y VALORACIONES GENERALES DE 

LA INVESTIGACIÓN 373 

5.1 DISCUSIÓN DE LOS RESULTADOS OBTENIDOS EN CHILE Y EN ARGENTINA 374 

5.2 CONCLUSIONES 385 

5.3 VALORACIONES GENERALES Y PROPUESTAS DE FUTURO 398 

REFERENCIAS 403 

ANEXOS 448 

ANEXO 1: TRABAJOS ACADÉMICOS REALIZADOS EN EL PROCESO DE INVESTIGACIÓN DOCTORAL 448 
ANEXO 2: MODELO DEL CUESTIONARIO APLICADO EN CHILE Y EN ARGENTINA 450 

ANEXO 3: INSTRUMENTO DE ENTREVISTAS EN CHILE 456 

ANEXO 4: CONSENTIMIENTO APLICADO PROFESORES/AS 458 

ANEXO 5: ENTREVISTAS AUTORIDADES O PARTICIPANTES MAPUCHES 459 

ANEXO 6: CONSENTIMIENTO INFORMADO AUTORIDADES Y PARTICIPANTES MAPUCHES 461 

ANEXO 7: FOCUS GROUP APLICADO A ESTUDIANTES EN CHILE Y EN ARGENTINA 462 

ANEXO 8: MODELO DE NOTAS DE CAMPO 464 

 

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 19 

Índice de Figuras 

• Esquemas 

Esquema 1 Elementos esenciales del problema de investigación ________________ 34 

Esquema 2 Influencia teórica en la teoría de las Representaciones sociales de Moscovici

 _________________________________________________________________ 71 

Esquema 3 Conceptos utilizados para referirse a la invisibilidad social en la didáctica de 

las ciencias sociales __________________________________________________ 87 

Esquema 4 Elementos paradigmáticos de la investigación ___________________ 107 

Esquema 5 Estructura de la investigación ________________________________ 108 

Esquema 6 Proceso de análisis de investigación ___________________________ 117 

Esquema 7 Bucle del MT en la investigación _____________________________ 121 

Esquema  8 Fases del MT y el MCC ____________________________________ 123 

Esquema  9 Relación de las técnicas con la estructura de la investigación ________ 124 

Esquema 10 Selección de los y las participantes en el desarrollo de la teoría ______ 126 

Esquema 11 Relación entre las teorías sustantivas y las teorías formales en la 

investigación ______________________________________________________ 142 

Esquema  12 Preguntas que orientaron el proceso de codificación _____________ 143 

Esquema 13 Resultados de la codificación teórica en el software ATLAS.ti ______ 147 

Esquema 14 Proceso de codificación teórica de los datos ____________________ 149 

Esquema 15 Actividades del trabajo de campo en el año 2019 ________________ 153 

Esquema 16 Distribución del trabajo de campo entre Chile y Argentina _________ 153 

Esquema 17 Estrategias para garantizar la calidad de la investigación ___________ 156 

Esquema 18 Triangulaciones para gestionar la calidad ______________________ 157 

Esquema 19 Relación de la metodología con otros componentes de la investigación 159 

Esquema 20 Estudiantes que participaron en la investigación en Chile __________ 222 

Esquema 21 Triangulación de perspectivas de los y las participantes sobre el problema 

de investigación en Chile ____________________________________________ 256 

Esquema  22 Estudiantes que participaron en la investigación en Argentina ______ 327 

Esquema 23 Triangulación de perspectivas de los y las participantes sobre el problema 

de investigación en Argentina _________________________________________ 362 

Esquema 24 Preguntas generales y específicas de la investigación ______________ 386 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 20 

Esquema  25 Relación entre las preguntas, los objetivos y los participantes en la 

investigación ______________________________________________________ 396 

 

• Gráficos 

Gráfico 1 Relación entre el género y la pertenencia a un pueblo originario _______ 163 

Gráfico 2 Años de experiencia profesional _______________________________ 163 

Gráfico 3 Relación género y título profesional ____________________________ 164 

Gráfico 4 Estudios de postgrados ______________________________________ 165 

Gráfico 5 Relación título profesional y último grado académico alcanzado _______ 165 

Gráfico 6 Finalidades de la enseñanza de la historia de los profesores y profesoras en 

Chile ____________________________________________________________ 170 

Gráfico 7 Caracterización del pueblo mapuche en el currículo ________________ 179 

Gráfico 8 Preferencia de estrategias de enseñanza utilizadas para enseñar historia del 

pueblo mapuche en Chile ____________________________________________ 200 

Gráfico 9 Relación entre el género, la identificación con el pueblo mapuche y los años 

de ejercicio profesional en Argentina ___________________________________ 267 

Gráfico 10 Las finalidades de la enseñanza de la historia en Argentina __________ 271 

Gráfico 11 La representación del pueblo mapuche en el currículo de ciencias sociales 

en Argentina ______________________________________________________ 289 

Gráfico 12 Preferencia de estrategias de enseñanza utilizadas para enseñar historia del 

pueblo mapuche en Argentina ________________________________________ 309 

 

• Imágenes  

Imagen 1 Ejemplo de la representación del pueblo mapuche en un texto escolar 

chileno __________________________________________________________ 186 

Imagen 2 Diapositiva utilizada en las clases realizadas en el trabajo de campo en Chile

 ________________________________________________________________ 206 

Imagen 3 Extracto del texto escolar de historia y ciencias sociales en Chile ______ 211 

Imagen 4 Extracto de diapositiva utilizada en clases en un curso de primaria en Chile

 ________________________________________________________________ 212 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 21 

• Modelos teóricos 

Modelo teórico 1 Las teorías sustantivas sobre el pensamiento de los y las profesoras 

en Chile _________________________________________________________ 171 

Modelo teórico 2 Las finalidades de enseñar historia mapuche en Chile _________ 173 

Modelo teórico 3 La política oficial del conocimiento en el currículo chileno _____ 183 

Modelo teórico 4 La práctica de enseñar historia mapuche en Chile ____________ 203 

Modelo teórico 5 Representaciones sociales sobre el pueblo mapuche de los y las 

estudiantes en Chile ________________________________________________ 223 

Modelo teórico 6 Las representaciones sociales de las autoridades mapuches en Chile

 ________________________________________________________________ 242 

Modelo teórico 7 Las teorías sustantivas sobre el pensamiento de los y las profesoras 

en Argentina ______________________________________________________ 273 

Modelo teórico 8 Las finalidades de la enseñanza de la historia de los y las profesoras 

en Argentina ______________________________________________________ 277 

Modelo teórico 9 La política oficial del conocimiento en Argentina ____________ 292 

Modelo teórico 10 La responsabilidad político-pedagógica en la enseñanza de la 

historia en Argentina _______________________________________________ 312 

Modelo teórico 11 Las representaciones sociales de los y las estudiantes sobre el pueblo 

mapuche en Argentina ______________________________________________ 328 

Modelo teórico 12 Las representaciones sociales de los participantes mapuches en 

Argentina ________________________________________________________ 345 

 

• Tablas 

Tabla 1 Organización curricular de la historia del pueblo mapuche en Chile y en 

Argentina _________________________________________________________ 37 

Tabla 2 Relación entre preguntas, objetivos y supuestos en la investigación _______ 53 

Tabla 3 Evolución de los estudios sobre la invisibilidad social _________________ 78 

Tabla 4 Diferencias entre las tradiciones de la TF __________________________ 115 

Tabla 5 Ejemplificación del análisis del MCC en la TF ______________________ 122 

Tabla 6 Resumen de técnicas aplicadas en el trabajo de campo en Chile y en Argentina

 ________________________________________________________________ 127 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 22 

Tabla 7 Pauta de preguntas entrevistas semiestructurada ____________________ 132 

Tabla 8 Entrevistas semiestructuradas comunidades mapuches _______________ 134 

Tabla 9 Observaciones participantes es escuelas de Chile ____________________ 136 

Tabla 10 Grupos focales con estudiantes en Chile y en Argentina _____________ 137 

Tabla 11 Cuadro de especificaciones de las proposiciones entre categorías centrales y 

subcategorías utilizadas ______________________________________________ 141 

Tabla 12 Ejemplificación de la codificación teórica en la fase de exploración _____ 144 

Tabla 13 Ejemplificación de la codificación teórica en la fase de profundización __ 145 

Tabla 14 Ejemplificación de la codificación teórica en la fase de estructuración ___ 146 

Tabla 15 Ejemplificación de la relación entre subcategorías y citas _____________ 146 

Tabla 16 Ejemplificación del funcionamiento de las propiedades en las categorías o 

subcategorías _____________________________________________________ 150 

Tabla 17 Triangulación de las perspectivas de los y las participantes en Chile _____ 257 

Tabla 18 Triangulación de las perspectivas de los y las participantes en Argentina _ 363 

Tabla 19 Síntesis de las investigaciones relacionadas con el tema de estudio ______ 379 

Tabla 20 Aspectos centrales de la investigación ___________________________ 385 

Tabla 21 Pregunta, objetivo y supuesto con relación a los y las profesoras en Chile y en 

Argentina ________________________________________________________ 387 

Tabla 22 Preguntas, objetivos y supuesto con respecto a las representaciones sociales 

de los y las estudiantes ______________________________________________ 390 

Tabla 23 Preguntas, objetivos y supuesto de investigación con respecto a los 

participantes mapuches en Chile y en Argentina ___________________________ 392 

Tabla 24 Pregunta y objetivo general de la investigación _____________________ 394 

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 23 

Introducción 
 

La invisibilidad social de diversos grupos, personas, tiempos, espacios y memorias 

representan un problema fundamental en la didáctica de las ciencias sociales con una 

perspectiva crítica que trabaja por el cambio social y la formación de una ciudadanía 

crítica y democrática. La preocupación por la exclusión en la enseñanza de la historia de 

las mujeres, los y las niñas y de los pueblos originarios es una discusión que proviene de 

las últimas décadas del siglo pasado pero que persiste hasta nuestros días. Esta 

perspectiva de investigación se ha interesado por reflexionar sobre diversos aspectos en 

la enseñanza de las ciencias sociales. Y, además, de los desafíos necesarios para incluir a 

los grupos ausentes en el quehacer diario de los y las profesoras y así contribuir a 

visibilizar un mundo en donde todas y todos seamos actores sociales capaces de 

transformar la sociedad que habitamos (Marolla, Pinochet y Sant, 2018; Massip, Castellví 

y Pagès, 2020; Santisteban, 2015; Jara, 2019).  

 

La invisibilidad social es una categoría que surge en la filosofía y que se aplica en 

la enseñanza de las ciencias sociales para explicar los procesos de exclusión, marginación 

y dominación de los diversos grupos sociales. En nuestra investigación indagamos en un 

tema socialmente relevante que es la invisibilidad social del pueblo mapuche en la 

enseñanza de la historia y de las ciencias sociales en la educación primaria en Chile y en 

Argentina. El pueblo mapuche es un pueblo originario que mantuvo y controló un 

territorio extenso que va desde el océano Atlántico hasta el océano Pacífico en América 

del Sur. De esta forma, el Wallmapu –país o territorio mapuche– se encuentra dividido 

por la Cordillera de los Andes, estableciendo dos espacios geográficos diferentes: 

Puelmapu –actual Argentina– y el Ngulumapu –actual Chile–. El pueblo mapuche soportó 

la invasión del imperio español, pero fue conquistado y anexado forzosamente por los 

Estados nacionales de Chile y de Argentina. En la actualidad, es invisibilizado 

socialmente por lo Estados y explotado económicamente por la vorágine del capitalismo 

interesado en los recursos naturales en los territorios mapuches.  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 24 

Las investigaciones en la didáctica específica en Chile y en Argentina han 

contribuido a entender que la invisibilidad social del pueblo mapuche en ambos 

contextos se caracteriza fundamentalmente por un relato histórico interesado, que 

presenta una narración unilateral que excluye la historia y la memoria mapuche y que 

distribuye representaciones estereotipadas y folklorizadas en las comunidades 

nacionales. 

 

En este sentido, nuestra investigación se posiciona desde la teoría crítica en 

educación para indagar en los fenómenos educativos con el objetivo de descubrir 

intenciones soterradas con la finalidad de conocer cómo se enseña y cómo se aprende la 

historia mapuche en Chile y en Argentina para, de esta forma, plantear acciones 

alternativas o cambios en la formación de profesores y de profesoras que contribuyan a 

la construcción de una ciudadanía comprometida con la democracia y el cambio social 

(Santisteban, 2017; 2018 y 2019b). 

 

A partir de este escenario, nuestro interés por indagar este problema surge de la 

práctica y se une a un interés político y pedagógico y que tiene por finalidad construir 

una explicación fundamentada sobre la invisibilidad social del pueblo mapuche en 

educación primaria en Chile y en Argentina. Con este objetivo hemos construido una 

serie de teorías sustantivas y formal a partir de tres ejes: 

 

• El pensamiento de los y las profesoras. Las finalidades de enseñar historia 

mapuche en un contexto social convulsionado, la forma en que enfrentan el 

currículo y el fundamento que construyen para tomar unas decisiones y controlar 

que se enseña y que se deja de enseñar sobre la historia mapuche en el aula. 

• Las representaciones sociales de los y las alumnas. Qué imágenes –central y 

secundarias– del pueblo mapuche construyen en Chile y en Argentina, cuál es el 

rol de la historia en ella y qué otras fuentes inciden en aquellos preconceptos. 

• Las representaciones sociales de las comunidades mapuches. Qué imágenes –

central y periféricas– tienen de la enseñanza de la historia los participantes y las 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 25 

autoridades mapuches en Chile y en Argentina, qué efectos produce la 

invisibilidad social y qué elementos pueden contribuir a la visibilización social. 

 

Para construir una explicación sobre la forma en que se configura la invisibilidad 

social del pueblo mapuche diseñamos nuestra investigación bajo el paradigma socio-

crítico y la vinculamos con la investigación cualitativa a través de la metodología general 

de la Teoría Fundamentada –de ahora en adelante TF– en una vertiente crítica, reflexiva 

y sistemática. Los componentes fundamentales de la TF fueron organizados a través del 

Paradigma de la codificación y son: 1) el Muestreo Teórico, 2) el Método Comparativo 

Constante, 3) La Codificación Teórica, 4) el uso de Memos, 5) la Construcción de 

modelos teóricos, 6) la sensibilidad teórica y 7) la reflexividad de los y las investigadoras. 

Todos estos componentes en el proceso de análisis fueron auxiliados por el software de 

ATLAS.ti –versión 8.4.5–. 

 

Las técnicas e instrumentos que se aplicaron consistieron en una serie de 

cuestionarios, entrevistas y observaciones participantes a profesores y profesoras, pero, 

además, entrevistas a autoridades mapuches y entrevistas grupales a estudiantes de 

educación primaria en Chile y en Argentina. El trabajo de campo se llevó a cabo desde 

enero a septiembre del año 2019. De esta forma, nuestra investigación aspira a utilizar 

todos los componentes para construir teorías a nivel sustantivo y formal con la meta de 

responder a las preguntas y objetivos diseñados. 

 

Las preguntas generales y específicas que buscamos responder en la investigación 

son:  

 

• P.G. ¿Qué elementos y/o factores configuran la invisibilidad social del pueblo 

mapuche en la enseñanza de la historia y de las ciencias sociales en la educación 

primaria en Chile y en Argentina? 

• P.E.1: ¿Qué piensan los y las profesoras sobre la invisibilidad social del pueblo 

mapuche en la enseñanza de la historia y de las ciencias sociales en la educación 

primaria en Chile y en Argentina? 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 26 

• P.E.2: ¿Qué representaciones sociales sobre el pueblo mapuche tienen los y las 

alumnas de educación primaria en Chile y en Argentina? 

• P.E.3: ¿Cuáles son los medios o fuentes de información que influyen en la 

construcción de las representaciones sociales en los y las alumnas de educación 

primaria en Chile y en Argentina? 

• P.E.3: Qué representaciones sociales tienen los participantes y las autoridades 

mapuches acerca de la enseñanza de la historia mapuche en la educación primaria 

en Chile y en Argentina? 

• P.E.4: ¿Qué conocimientos pueden aportar los participantes y las autoridades 

mapuches para contribuir a la visibilización social del pueblo mapuche en la 

enseñanza de la historia en la educación primaria en Chile y en Argentina? 

 

Para responder a estos interrogantes hemos trazado una serie de objetivos 

generales y específicos que son:  

 

• O.G.: Construir teorías a nivel sustantivo y formal que expliquen la invisibilidad 

social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia y de las ciencias sociales 

en educación primaria en Chile y en Argentina. 

• O.E.1: Explicar los elementos que de acuerdo con los y las profesoras 

contribuyen a la invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de la 

historia y de las ciencias sociales en la educación primaria en Chile y en Argentina 

• O.E.2: Describir y explicar las representaciones sociales que tienen los y las 

alumnas de educación primaria sobre el pueblo mapuche en Chile y en Argentina 

• O.E.3: Caracterizar y analizar las fuentes de información que influyen en la 

construcción de las representaciones sociales de los y las estudiantes de educación 

primaria en Chile y en Argentina 

• O.E.4: Caracterizar y analizar las representaciones sociales sobre la enseñanza de 

la historia mapuche de los participantes y autoridades mapuches en la educación 

primaria en Chile y en Argentina 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 27 

• O.E.5: Describir y analizar los conocimientos orales de los participantes y 

autoridades mapuches que puedan contribuir a la visibilización social del pueblo 

mapuche en la enseñanza de la historia en la educación primaria en Chile y en 

Argentina 

 

El esquema de la tesis tiene cinco capítulos en los cuales se encuentran los 

siguientes puntos: 

 

• Capítulo 1. Los fundamentos de la investigación. Problema, justificación, 

preguntas y objetivos. 

• Capítulo 2. El marco teórico y el estado de las investigaciones. La enseñanza 

desde la perspectiva crítica, el pensamiento de los y las profesoras, las 

representaciones y la invisibilidad social.  

• Capítulo 3. El marco metodológico. Paradigma, tipo de investigación, el diseño, 

las técnicas de investigación y los participantes. 

• Capítulo 4. Resultados de la investigación. Teorías sustantivas sobre el 

pensamiento de los y las profesoras, sobre las representaciones de los y las 

estudiantes, de los participantes del pueblo mapuche y triangulaciones de 

perspectivas para saturar los hallazgos en Chile y en Argentina. 

• Capítulo 5. Conclusiones. Discusión de los resultados con el estado de las 

investigaciones en ambos países y valoraciones generales de la investigación y las 

respuestas a las preguntas y los objetivos de la investigación.  

 

Finalmente, toda tesis doctoral es un viaje. Es decir, un largo peregrinaje por la 

incertidumbre de la investigación en el cual van sucediendo cosas que nos van formando, 

autoformando y transformando. Desde que iniciamos la tesis doctoral en el año 2017 

han existido un conjunto de convulsiones sociales, políticas e ideológicas en Chile, en 

Argentina, en Cataluña y en el mundo –COVID-19–. 

 

En los años 2017 y 2018 existieron cúspides de violencia entre las sociedades 

chilena, mapuche y argentina. En Chubut, provincia de la Patagonia argentina, primero 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 28 

la desaparición y luego la muerte sospechosa del simpatizante y participante en la 

recuperación de territorio ancestral mapuche ocupado por la compañía transnacional 

Benetton, Santiago Maldonado, generó un debate nacional que culpó finalmente a los 

procedimientos de la fuerza pública. En el sur de Chile, en el marco de una política de 

encarcelamiento de líderes mapuches llamada Operación Huracán, la policía especialmente 

entrenada para resolver el problema mapuche, montó un escenario falso –robo de 

automóviles– para ocultar el asesinato del mapuche Camilo Catrillanca. En el año 2019, 

el llamado estallido social chileno o la primavera de octubre, dejó al menos tres lecciones en 

relación con el pueblo mapuche. Primero, que el anhelo de reconocimiento, de justicia 

social y profundización de la democracia es algo que comparte el pueblo mapuche y el 

pueblo chileno. Luego, colocó en el debate público la idea de construir un Estado 

plurinacional. Pero, además, entendió la brutalidad con que actúa el Estado de Chile a 

través de la policía para resolver los conflictos sociales.  

 

El conjunto de estos acontecimientos –entre otros personales– han marcado el 

viaje investigativo del tesista y, también, establecen el marco o el trasfondo de la 

investigación doctoral. En este sentido, al igual que Jara y Santisteban (2018), 

entendemos que, en este contexto, más que nunca, necesitamos una enseñanza de la 

historia crítica para formar una ciudadanía informada que cuestione el poder y permita 

tomar decisiones autónomas para actuar ante las injusticias sociales y en la vida pública. 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 29 

Capítulo 1 Fundamentos de la investigación 
 

En el primer capítulo de la tesis describiremos algunos componentes esenciales 

del diseño de investigación como la formulación del problema y la justificación. Además, 

detallaremos el proceso inductivo de la pregunta de investigación, de los objetivos y de 

los supuestos. Para finalizar, haremos una síntesis a través de un esquema para relacionar 

los distintos elementos de la investigación.  

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 30 

1.1  Planteamiento del Problema 
 

 

Entonces corre la sangre 

No sabe el indio qué hacer 

Le van a quitar su tierra 

La tiene que defender 

El indio cae muerto 

Y el afuerino de pie 

Levántate, Manquilef 

Arauco tiene una pena, Violeta Parra 
 

Hoy es difícil de aceptar la idea de que todos los países son culturalmente 

homogéneos. En el mundo existen 194 países soberanos que albergan 7139 lenguas vivas 

de 476 millones de indígenas que se encuentran en tan solo 90 Estados en el mundo1. 

La invisibilidad social de los pueblos originarios en la enseñanza de la historia –y en los 

sistemas educativos en general–, es algo que se ha constatado en la mayoría de los países 

en que se mantuvo un pasado colonial y refleja el lugar minusvalorado que ocupan al 

interior de la sociedad dominante. 

 

En el caso de Estados Unidos de Norteamérica, las investigaciones sobre las 

Primeras Naciones y su tratamiento curricular indican que los relatos escolares impactan 

significativamente en la consciencia histórica de los estudiantes (Lock y Lindley, 2007; 

Martínez, 2014). Las investigaciones de Journell (2009), Warner (2015) y Jacob (2017), 

en torno a los Estándares Educativos de los Estudios Sociales y la legislación, han 

demostrado que las Primeras Naciones continúan identificándose como inhumanos o 

víctimas que no han aportado nada significativo a los Estados Unidos de Norteamérica. 

 
1 Para recabar la información sobre los países soberanos se consideró la información entregada por la 

Organización de Naciones Unidas que considera 194 Estados miembros contando al Vaticano. Para obtener los 

datos de las lenguas vivas en el año 2021 consultamos la página web: www.ethnologue.com. Dicha información es 

pública y es recopilada y distribuida por SIL International. Por último, el Banco Mundial el 19 de marzo del 2021 

señaló que existen más de 476 millones de indígenas en tan solo 90 países soberanos. Para tener más información 

consultar el siguiente enlace: https://www.bancomundial.org/es/topic/indigenouspeoples. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 31 

Lo que coincide con las investigaciones de Banks y Nguyen (2008) que da cuenta de los 

desafíos que tienen los y las docentes para favorecer en los y las estudiantes una mayor 

comprensión de las historias y de las cosmologías de las Primeras Naciones.  

 

En el contexto canadiense, el informe final de la Comisión Honoring the Truth, 

Reconciling for the Future (2015), contribuye a repensar el valor de la educación, de la 

formación de los y las profesoras y el lugar que tienen los pueblos originarios en el 

currículo con la finalidad de favorecer el cambio social, que se cuestionen los prejuicios 

y se elimine el racismo. De acuerdo con Battiste y Youngblood (2018), el sistema 

educativo debe terminar con el genocidio cultural en la educación obligatoria y establecer 

como meta la justicia cognitiva para la revitalización de la cultura, los idiomas, la 

espiritualidad y la Historia de los pueblos de las Primeras Naciones en Canadá. En esta 

línea, Seixas (2012) y McGregor (2017) explican que la reforma a los estudios sociales en 

Canadá ha prestado más atención al sentido que otorgan los Pueblos Originarios al 

pasado, para luchar contra los procesos de exclusión, neocolonización y el racismo.  

 

En México, sucede algo parecido. Las investigaciones de Campos (2010), 

Cardoso (2006), Corona y Le Mûr (2017), Gnade-Muñoz (2010) sobre textos escolares 

y los pueblos originarios indican que existen una serie de estereotipos y la presencia de 

racismo. De esta forma, las imágenes que se utilizan en los textos que se distribuyen a 

nivel nacional se hace referencia al indígena como encarnación del pasado prehispánico, 

la folklorización de sus costumbres y su atraso cultural. Elementos que se describen 

dentro de una exaltación de la historia nacional en textos escolares que inclusive son solo 

para la enseñanza de pueblos indígenas. La falta de pertenencia cultural y 

contextualización de la enseñanza de la historia –y de otras asignaturas escolares–, para 

niños indígenas y no indígenas, implica un relato de poder que niega la voz de los pueblos 

originarios (Batalla, 2005; Köster, 2016; Plá, 2016). En palabras de Rodríguez y 

Velásquez (2014): “(…) en ese camino de incertidumbre se le ha condenado a morir de 

inanición y pobreza, relegándolo a ocupar un lugar protagónico tan solo en los 

escaparates de la historia. (p. 79).  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 32 

En Brasil, como indican Da Silva, Pagès y De Cavalho (2016) y Cerezer y Pagès 

(2014), han existido cambios legislativos que obligaron a incluir en la educación básica y 

secundaria la cultura afrobrasileña y la indígena. Sin embargo, todavía la historia que se 

enseña está centrada en hechos políticos que tiene como protagonista a la clase 

dominante. Este avance en reconocimiento y valoración de la diversidad cultural de 

Brasil, no se ha traspasado a las prácticas de aula. Las investigaciones de Alencar, De 

Oliveira y Sousa (2010), De Araujo (2014) y Moraes (2013), indican que a pesar de la 

obligatoriedad de la ley del año 2008 –11.645/08– ha persistido un tipo de enseñanza 

que mantiene la visión de la cultura blanca, etnocéntrica, machista y estereotipada. 

 

La situación del pueblo mapuche en Chile y en Argentina no es una excepción en 

el concierto de investigaciones en didáctica de las ciencias sociales que han indagado el 

lugar que ocupan los pueblos originarios en los distintos países. En Argentina se 

reconocen por el Estado 34 pueblos originarios y en Chile solo 92. En la historia de 

ambos países existen un conjunto de encuentros y desencuentros que están 

condicionados por las campañas militares que Chile y que Argentina emprendieron de la 

mano contra el pueblo mapuche: “Las acciones concertadas de ambos ejércitos 

terminaron por aniquilar la resistencia indígena” (Pinto, 2003, p. 207). En estos 

conflictos el pueblo mapuche fue reubicado, deportado y enviado a campos de 

concentración que desencadenó que perdieran sus tierras, los bienes materiales y se 

separaran los núcleos familiares3. En palabras del profesor argentino Guillermo 

Saccomanno:  

 
2 En Argentina, de acuerdo con el Instituto Nacional de Estadística y Censo, en el Censo del año 2010 se 

identificaron 205.009 personas como descendientes del pueblo mapuche. En Chile, de acuerdo con el Instituto 

Nacional de Estadística en el Censo del año 2017, 1.754.147 personas se identificaron con el pueblo mapuche.  

3 En el apartado Contextualización Histórica habrá un resumen de la política de la época en la cual fue 

invadido el pueblo mapuche por ambos Estados. De acuerdo con los datos recopilados por Tricot (2011), en 

Argentina la información sobre la expoliación territorial y humana son inconsistentes. Sin embargo, se estima que 

el Estado argentino anexó 3 millones de kilómetros a su territorio al finalizar la invasión. El Estado chileno anexó 

por su lado 5 millones de hectáreas al territorio nacional. En estos datos no hemos considerado la sistemática 

violación sistemáticas de los derechos humanos, la situación de empobrecimiento, los enviados a campos de 

concentración en Argentina y las víctimas de ambos ejércitos. Para ver más revisar sobre esto, como ejemplo, en 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 33 

 
La Conquista del Desierto fue una ofensiva militar y cultural de exterminio. Después del ejercito 

cayó la iglesia. Los bautizaron de prepo con apellidos castizos. Muchas veces les encajaron el 

apellido del prócer que estaba más cercano al registro civil. Así muchos eran Sarmiento, Mitre, 

Belgrano. Se daban cuenta que si seguían llamando mapuches sufrirían más persecución. 

(Saccomanno, 2011, p. 171). 

 

A partir de la derrota militar, los sistemas educacionales en ambos lados de la 

cordillera, en consonancia con las ideas de construcción nacionales decimonónicas, se 

encargaron de sembrar en el imaginario colectivo ciertas ideas interesadas sobre el pueblo 

mapuche (Tricot, 2011). En este sentido, en ambos Estados la educación y la enseñanza 

de la historia se ha utilizado para blanquear y hacer cruzar el umbral de la civilización al 

pueblo mapuche (Caniuqueo, 2006; Pinto, 2003; Mulet, 2019; Donoso, 2008). En la 

actualidad, luego de resistir la invasión española, de Chile y de Argentina, soportan la ola 

capitalista transnacional que buscan explotar los recursos forestales y petroleros que 

existen en sus territorios (Pairican, 2015). 

 

Pero ¿cuál es la situación actual del pueblo mapuche? ¿por qué es un tema de 

interés en la enseñanza de la historia en Chile y en Argentina que se encuentra 

invisibilizado socialmente? ¿existe una lógica soterrada en la enseñanza de la historia en 

ambos países que invisibiliza socialmente al pueblo mapuche? ¿qué explicación podemos 

construir a partir de la voz de los y las profesoras, de las comunidades mapuches sobre 

la invisibilidad social del pueblo originario? ¿qué imágenes construyen los y las 

estudiantes sobre el pueblo mapuche en ambos países? El problema de investigación 

nace a partir de tres elementos fundamentales (Esquema 1). El primer rasgo retoma los 

antecedentes internacionales que informan sobre el valor de la formación de los y las 

profesoras y de las Primeras Naciones para favorecer la justicia social y cognitiva de los 

pueblos originarios en la enseñanza de la historia, con el objetivo de contribuir a la 

erradicación del racismo y los estereotipos en todo el sistema educativo. El segundo 

 
Argentina consultar la obra que coordinó Osvaldo Bayer (2010): “La historia de la crueldad argentina” y, en Chile, 

el trabajo editado por Gabriel Pozo (2018): “Expoliación y violación de los derechos humanos en territorio 

mapunche”.  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 34 

componente son los vínculos históricos y educativos entre las sociedades chilenas, 

mapuche y argentina que se pueden rastrear a través de la enseñanza de la historia. El 

último elemento del problema de investigación se establece en la relación entre la teoría 

y la práctica de enseñar historia o cultura mapuche en distintos niveles educativos. En 

este sentido, la reflexión en la práctica es un elemento basal para nosotros que liga tanto 

los antecedentes investigativos a nivel internacional con los precedentes históricos-

educativos que une a ambos países con respecto al pueblo mapuche. Así, el propósito 

de la tesis doctoral, a partir de los elementos mencionados, nos mueve no solo a describir 

una situación problema sino, más bien, a construir una explicación crítica a partir de lo 

que dicen, piensan y sienten los y las profesoras, los y las estudiantes y los participantes 

de las comunidades mapuches sobre la invisibilidad social del pueblo originario mapuche 

tanto en Chile como en Argentina.  

 

Esquema 1 Elementos esenciales del problema de investigación 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

De esta forma, entendemos que el aula es un lugar en el cual se cruzan intereses 

económicos, políticos y sociales que intervienen en la enseñanza y en el aprendizaje de 

los y las futuras ciudadanas. Basados en estas ideas nuestra investigación indaga en: 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 35 

● Las finalidades de enseñar historia mapuche en contexto interétnico  

● La práctica de enseñar historia mapuche 

● El posicionamiento de los y las maestras de historia 

● El control y las decisiones que toman los y las profesoras para dar vida al currículo 

● La política de selección de conocimientos que existe en el currículo 

● Las representaciones sociales de los y las estudiantes sobre el pueblo mapuche 

● El papel de la enseñanza de la historia en la invisibilidad del pueblo mapuche 

● Los efectos de la invisibilidad social en la enseñanza de la historia en el pueblo 

originario 

● Los aportes que los invisibilizados socialmente –el pueblo mapuche– pueden 

realizar para transformar la enseñanza de la historia 

 

Nuestro problema de estudio, por lo tanto, se ubica en la línea de investigación 

de las invisibilidades sociales en la didáctica de la historia. Estamos de acuerdo con 

Villalón y Pagès (2013 y 2015) y Massip, Castellví y Pagès (2020), que por un lado la 

historia que se enseña no avanza al corriente de los hallazgos en las disciplinas de 

referencia y, además, que la historia escolar sigue centrada de manera mayoritaria en los 

procesos políticos nacionales y excluye a la gran mayoría de protagonistas. Para nosotros 

la línea de indagación tiene por finalidad repensar la educación y la enseñanza de las 

ciencias sociales ligadas a la justicia social, pero, también, reflexionar sobre los desafíos 

necesarios para incluir –por ejemplo, a los niños y las niñas y a las mujeres– en el 

quehacer diario de los/as profesores y así construir una ciudadanía que valore 

positivamente las distintas identidades, ideas, personas y actores sociales (Marolla, 

Pinochet y Sant, 2018; Sanhueza, Cartes y Maya, en prensa).  

 

En nuestra investigación entendemos que el currículo chileno y el argentino son 

construcciones sociales que responden a diversos énfasis, corrientes y grupos sociales 

dominantes (Pagès, 1994; McLaren, 1997; McCarthy, 1994; Apple, 2008; Torres, 2017). 

También consideramos que la concepción curricular positivista en los planes y 

programas ha invisibilizado socialmente la historia de los y las niñas, de las mujeres y la 

de los pueblos originarios. Desde nuestra perspectiva el currículo tiene una determinada 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 36 

posición política y pedagógica que encomienda a la enseñanza de la historia la tarea de 

formar ciudadanos de acuerdo con el sistema de valores hegemónicos que ha sido 

principalmente vinculados al nacionalismo con un corte eurocéntrico y a la defensa de 

la patria (Pagès, 2007; Apple, 2008). 

 

En Chile los contenidos que tratan la historia o la cultura del pueblo mapuche en 

el diseño curricular de educación primaria tienen por finalidad que los y las estudiantes 

aprendan la forma de vida del pasado, la ubicación geográfica, la vida en la sociedad 

colonial, el inicio de la sociedad mestiza y la conformación del territorio nacional. Estos 

elementos son tratados a lo largo de la educación primaria a nivel nacional. Hasta estos 

momentos, la educación primera consta de 8 años –1º grado a 8º grado–. 

 

En el caso de las provincias estudiadas en el contexto argentino –Neuquén y Río 

Negro–, el objeto de la enseñanza es la realidad social o el mundo social. Es decir, la 

relación entre el pasado, el presente y el futuro. El tema mapuche se ubica –

preferentemente– en ambos diseños provinciales en el segundo ciclo básico –cuarto y 

quinto grado de primaria– y tiene por finalidad contribuir a la formación de una identidad 

y a la ciudadanía en el contexto de la globalización, utilizando la historia regional y la 

geografía crítica (Tabla 1). En el caso de Chile el currículo es único y se aplica en todo el 

territorio. En el caso de Argentina, como Estado Federal, existe una Ley de Educación 

Nacional (LEN) que propone orientaciones y principios educativos para todo el 

territorio nacional. Cada Provincia en Argentina puede elaborar sus propias leyes 

Orgánicas de Educación. En este caso la Provincia de Neuquén o de Río Negro no 

escapa a la lógica que se reproduce a nivel nacional en los NAP –Núcleos de Aprendizaje 

Prioritarios– elaborados por el Ministerio de Educación de la Nación. 

 

 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 37 

Tabla 1 Organización curricular de la historia del pueblo mapuche en Chile y en Argentina 

País Cursos/Ciclos Unidades/Ejes Objetivos de Aprendizaje/Contenido (resumen) 

Chile 

2º básico 

Los pueblos originarios de Chile 

Descripción de modos de vida 

Comparar el modo de vida y expresiones culturales (pasado) 

Ubicación y relación en mapas 

La sociedad chilena y sus orígenes Aportes de los pueblos originarios a la sociedad chilena (alimentos, 

palabras, etc.) 

Tradiciones, costumbres y la conquista de América Reconocer tradiciones culturales pasado/presente) 

5º básico 

Los viajes de descubrimiento y la conquista de América 

Conquista de Chile 

Impacto de la Conquista de Chile 

Efectos de la Conquista 

Período colonial en Chile 
Sociedad mestiza 

Relaciones entre españoles y mapuches 

6º básico Independencia y construcción territorial de Chile Conformación territorial de Chile 

8º básico Formación del Chile colonial 
Comercio y sociedad colonial 

Convivencia y conflictos  

 

Argentina 

Provincia de 

Neuquén 

Primer ciclo 

Segundo año 

Las huellas del pasado en el presente:  La vida cotidiana de diversos grupos en el pasado y en el presente 

Prácticas culturales Reconocimiento de los aportes de los pueblos originarios a la sociedad 

provincial 

 

Tercer año 

Las sociedades a través del tiempo (la época de los 

antiguos) 

Construir imágenes de la vida cotidiana de la sociedad en las diferentes 

etapas del proceso histórico provincial 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 38 

Prácticas culturales Conocer y valorar las prácticas culturales de distintos grupos sociales de 

la provincia 

Segundo ciclo 

Primer año 

Las sociedades a través del tiempo (Los pueblos 

originarios – periodo colonial) 

Construir imágenes de la vida cotidiana de la sociedad en las diferentes 

etapas del proceso histórico provincial 

Neuquén, nuestro lugar: (Las relaciones hispano-criollas 

y los pueblos originarios) 

Identificar la relación entre procesos registrados en otros contextos y 

los desarrollados localmente 

Segundo año Prácticas culturales Conocer y valorar las prácticas culturales de distintos grupos sociales de 

nuestro país  

Tercer ciclo 

Primer año 

Neuquén, nuestro lugar Identificar la relación entre procesos registrados entre otros contextos 

y los desarrollados en el actual territorio neuquino 

Prácticas culturales 

 

Valorar la diversidad cultural como resultado del legado de distintos 

grupos sociales 

Neuquén, nuestro lugar 

Desarrollar el sentido de pertenencia, reconociendo el sentido 

pluricultural de la sociedad argentina 

Identificar la relación entre procesos registrados entre otros contextos 

y los desarrollados en el actual territorio neuquino 

Argentina 

Provincia de 

Río Negro 

Segundo ciclo 

Primer y 

Segundo año 

Espacios y sociedades en la región patagónica, presente y 

pasado 

Organización de los pueblos originarios antes de la conquista española 

Conquista española y orden colonial 

La conquista de la Patagonia. Pasado y presente 

Fuente: Adaptado de Sanhueza (2021)



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 39 

Al revisar ambas propuestas curriculares, coincidimos con algunos autores y 

autoras como Villalón y Pagès (2013a y 2013b), Nagy (2017), Van Alphen y Parellada 

(2018), Sanhueza (en prensa) y Sanhueza, Pagès y González (en prensa), quienes plantean 

que son diseños curriculares diferentes, pero con construcciones similares. Esto quiere 

decir que la historia mapuche aparece subsumida a una narrativa que da cuenta del 

proceso de construcción y formación de los Estados de Chile y de Argentina. Los sub-

ejes y las Unidades de Aprendizaje no evidencian narrativas, enunciaciones y 

periodizaciones que contemplen la historia vivida y contada por los invizibilizados. Por 

lo tanto, la historia que se enseña a los y las niñas mapuches y no mapuches proviene de 

una historiografía que poco o nada ha incorporado otros relatos.  

 

La invisibilidad social de los pueblos originarios en el currículo de historia se ha 

desarrollado a través de procesos de subalternidad producto del predominio de las 

historias nacionales por sobre sus historias o prácticas de conocimiento local (Mignolo, 

2013; Spivak, 2009 y 2010). Producto de esto los pueblos originarios han tenido que 

reaprender su mundo: “El sistema escolar está directamente implicado en este proceso. 

Las primeras escuelas redefinieron nuestro mundo y la posición de los pueblos indígenas 

en él a través del currículo y su subyacente teoría del conocimiento" (Tuhiwai, 2016, p. 

61). A través de estos procedimientos de representación de los otros, en textos y en el 

currículo escolar, las sociedades nacionales elaboran distintas representaciones o 

imágenes de los grupos externos y, además, reafirman la propia (Ferro, 1993).  

 

Desde la investigación en didáctica de las ciencias sociales, la evidencia apunta a 

que el o la profesora es posiblemente un agente de cambio fundamental en la enseñanza 

de la historia. Esta opinión la sostienen la mayoría de los autores cuyas investigaciones 

consideran que el profesor, en cuanto cierra la puerta del aula, toma decisiones de 

acuerdo con sus conocimientos, ideología y creencias, rediseñando el currículo de 

acuerdo con el contexto en que se encuentra (Turra, 2009; Ross, 1987, Thornton, 1991 

y 1993; Pagès, 1997; Giroux, 1997 y 2003). En efecto, un determinado ejercicio 

profesional, una determinada visión de la sociedad, implica en alguna medida, que los y 

las alumnas construyan una idea de nación, de patria o de democracia (Castorina, 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 40 

Barreiro y Carreño, 2012). Los y las estudiantes a través de estos primeros relatos van 

estableciendo de forma primigenia ideas sobre la historia, el tiempo, los espacios y su rol 

en la comunidad local y global. Esta huella, indeleble pero móvil, se va transformando 

con el paso del tiempo a través de la experiencia personal, familiar y, también, por la 

influencia de los medios de comunicación y el trasfondo ideológico de la sociedad 

dominante.  

 

La investigación que planteamos busca responder a las siguientes preguntas: ¿es 

posible visibilizar e incluir la perspectiva y saberes mapuche en la historia escolar? ¿Qué 

posibilidades hay de transformar las representaciones del pueblo mapuche en el currículo 

de ciencias sociales? ¿es posible preparar al profesorado para desmontar los relatos 

estereotipados sobre el pueblo mapuche? ¿Qué ideas o representaciones sociales intenta 

el o la profesora que construyan sus estudiantes? ¿qué fuentes de información influyen 

en las representaciones sociales de los y las alumnas? A partir de estas preguntas, nuestra 

investigación busca hacer explícitas aquellas teorías que conducen de una determinada 

manera al profesorado en su ejercicio profesional cuando enseña la historia del pueblo 

mapuche. Enseñar, como acto político, implica una toma de posición con respecto a la 

historia, a las problemáticas sociales, a los y las invisibles en el currículo escolar y sus 

finalidades. Además, indagar en las representaciones sociales que construye el alumnado 

nos pueden entregar pistas sobre su percepción, los aprendizajes o ideas que se 

construyen en espacios de contacto interétnico característico de escuelas situadas en 

contexto mapuche. También analizamos las representaciones sociales de participantes 

del pueblo mapuche con el fin de aportar a la visibilización social de la historia y cultura 

mapuche en Chile y en Argentina. De esta forma, nuestro interés es poner énfasis en 

diversos aspectos: el pensamiento del profesor, las representaciones sociales que 

construyen los y las alumnas y los conocimientos orales de la sociedad mapuche. La 

triangulación de estos posicionamientos aportará al desarrollo en la didáctica específica 

en Chile y Argentina, contribuyendo a los desafíos que demanda la investigación en el 

área en ambos países (Henríquez, 2014; González, 2014).  

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 41 

1.2  Justificación del Problema 
 

La realización de la investigación responde a varias motivaciones que nos 

impulsaron a fundamentar el por qué llevarla a cabo. Con esta finalidad hemos decidido 

hacer referencia a dos elementos que son las motivaciones personales y, también, a la 

investigación que vincula la enseñanza de la historia y el cambio social. Al primer 

elemento lo subtitulamos como vivir en la frontera y el segundo aspecto lo llamamos 

investigar para la justicia social del pueblo mapuche. 

 

Vivir en la frontera 

 

Nací en la ciudad de Coronel y viví en un sector conocido como Lagunillas4 que 

adquirió su nombre por una batalla entre españoles y mapuches en el tiempo colonial –

en 1557–. Dicha localidad correspondía a la antigua frontera territorial –La Baja 

Frontera5– en la cual se dieron sendas batallas entre españoles y mapuches. Los 

enfrentamientos con el pasar del tiempo construyeron un espacio dual que en mi infancia 

–y así hasta la adultez– siempre evidenciaban la existencia de múltiples tiempos, diversos 

espacios, diferentes historias. Otras formas de nombrar, de pensarse en el tiempo y en 

el espacio. Así lo demuestran los nombres de las ciudades, de las calles, de escuelas, de 

monumentos, hitos y conmemoraciones que hacían referencia a un pueblo oculto al que 

le decían mapuche, indios, o, simplemente, esos. Sin embargo, los relatos sobre el pueblo 

mapuche abundaban en memorias familiares y brotaban al nombrar aspectos de la 

naturaleza, en el lenguaje o en la simple búsqueda de medicina natural. Elementos que 

actualmente conviven con la cultura occidental –hoy mayoritaria– en las ciudades que 

eran parte de su territorio ancestral o Wallmapu. 

 
4 La ciudad de Lagunillas se ubica en la comuna de Coronel y se encuentra a 30 kilómetros de la ciudad 

de Concepción, Chile.  
5 La Baja Frontera hace alusión a la división natural que hace el río Biobío entre españoles, mapuches y 

los mestizos en la época colonial. Actualmente en Chile este territorio se correspondería a las regiones VIII, IX y 

X. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 42 

Este proceso de crecimiento en un contexto de frontera se nutrió más aun por el 

paso por la escuela –como alumno y luego como profesor–. En la escuela entendí que la 

Historia prestaba su utilidad para referenciar al pasado en sus aspectos monumentales y 

anticuarios de acuerdo con la crítica de Nietzsche (2016). Allí la enseñanza de la historia 

figuraba como pieza clave o dispositivo para montar diferentes prejuicios y 

representaciones sobre el vencido como violento, resistente o simplemente flojos 

(Llancavil, Mansilla, Mieres y Montanares-Vargas, 2015; Mansilla, Llancavil, Mieres y 

Montanares-Vargas, 2016). Como alumno entendía que esta otra forma de nombrar o 

de pensar el mundo era invisible. Historias que no son todavía historias en un doble 

sentido, lo que se conoce es más bien un discurso de poder y, además, están lejos de ser 

historias concluidas (Bonfil Batalla, 2005).  

 

Mi formación en Chile como historiador y luego como profesor de la especialidad 

fue de corte eurocéntrico. Cuestión que en mi práctica docente fue problemática por tres 

razones. La primera es de tipo teórico o conceptual pues no disponía de conocimiento 

profundo para lograr enseñar el tema mapuche. En segundo lugar, fue frustrante porque 

no alcanzaba mis finalidades al no tener los recursos para que mis alumnos y alumnas 

accedieran a entender la existencia de otros espacios e historias de un pueblo que merece 

la misma dignidad humana. Y, por último, no lograr relacionar el pasado y el presente 

para fundamentar la situación del pueblo mapuche. Sin embargo, me hizo consciente de 

los obstáculos curriculares, el escaso reconocimiento social del pueblo mapuche y su 

reflejo en los programas de estudio, en los libros de texto y en la formación inicial.  

 

Mi primer acercamiento con el mundo mapuche lo realicé cuando como profesor 

opté por realizar un Máster en Educación y decidí hacer una investigación con un 

extenso trabajo de campo –2014 y parte del 2015– en una comunidad mapuche en el 

sector cordillerano entre Chile y Argentina. En dicha investigación viví en una escuela 

chilena en contexto mapuche. El profesor y el lonko –jefe de la comunidad– me dieron 

acceso a realizar clases de historia, caminar por la comunidad y conversar con padres, 

madres y los y las niñas. En el proceso de investigación y de acción construimos un texto 

escolar para enseñar con otros saberes el proceso de despojo territorial que ocurrió en la 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 43 

comunidad a manos del Estado de Chile y de Argentina. Pero, en el trascurso de la 

investigación, entendí el rol clave del profesor en la formación de los y las estudiantes 

mapuches como futuros ciudadanos y ciudadanas, la forma en que impacta en la 

enseñanza la intervención de la policía y el papel que juega el factor económico en las 

representaciones sociales6.  

 

Finalmente, considero que a partir de los años noventa la emergencia de los 

pueblos originarios en Chile y en Argentina representa un tema socialmente relevante o 

vivo que de vez en cuando irrumpe, crispa los ambientes nacionales y genera reacciones 

histéricas –actitudes xenófobas, racistas o acusaciones de terrorismo–. La aparición 

repentina de los temas o las demandas de los pueblos originarios hunde sus raíces en el 

levantamiento indígena en el Ecuador en 1990, las conmemoraciones del V centenario 

del Descubrimiento de América en 1992 y el alzamiento de Chiapas en 1994 (Zapata, 

2016). En Chile y en Argentina los relatos de encuentros y desencuentros son largos. No 

obstante, en las últimas décadas ha existido un encadenamiento de hechos que han 

marcado cúspides de violencia en ambos países que, por ejemplo, se pueden representar 

en las muertes de Alex Lemun (2002), Matías Catrileo (2007), Santiago Maldonado 

(2017), Rafael Nahuel (2017) y Camilo Catrillanca (2018) (Goicovic, 2015). En nuestra 

perspectiva, al igual como lo explica Bengoa (2013), pensamos que esta violencia, en gran 

medida, es respuesta del desconocimiento principalmente de la misma historia. Para 

nosotros la enseñanza de la historia debe formar ciudadanos socialmente 

comprometidos y que cuestionen o se posicionen ante situaciones de injusticia social. 

  

 
6 En los años en que trabajé y realicé el proceso de investigación la comunidad educativa que estaba 

alrededor de la escuela fue intervenida por las fuerzas policiales chilenas por las protestas de las comunidades 

mapuches por el robo de tierras y la destrucción de espacios religiosos y ceremoniales.  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 44 

Investigar para la justicia social del pueblo mapuche 

 

Una de las motivaciones para investigar la invisibilidad social del pueblo mapuche 

en la enseñanza de la historia nos conduce al estado de las investigaciones en ambos 

países. El pueblo mapuche7, tanto en Chile como en Argentina, ha sido representado de 

diversas formas en textos escolares y en el currículo de historia y ciencias sociales. Por 

ejemplo, su presencia ha sido caracterizada por una constante inclusión/exclusión, a 

saber:  

 

● El pueblo mapuche es incluido desde una posición inferior y anexa solo para 

narrar las historias nacionales (Artieda, 2005; Riedemann, 2012; Nagy, 2013; Sáez, 

2016; Pagès, Villalón y Zamorano, 2017; Portales, 2004; Pinto, 2003). 

● La caracterización del pueblo mapuche se encuentra asociada a imágenes, textos 

o actividades con una marcada carga negativa que los relaciona con conceptos 

asociados: al retraso, al salvaje, al terrorista, al guerrero y al rebelde (Villalón y 

Pagès, 2015; Novaro, 2003; Turra, 2009; Bail, D`Amico, Gómez y Vijarra, 2010; 

Sanhueza, Pagès y González, 2020).  

● Además, su presencia queda anclada en el pasado colonial, invisibilizando su 

presente, las relaciones de dominación e, incluso, dejando entrever su extinción 

(Nagy, 2017; Godoy, Hoces y Roa, 2006; Altamirano, Godoy, Manghi y Soto, 

2014; Briones, 2005).  

 

El conjunto de estas investigaciones entra en tensión con las demandas que han 

surgido de los pueblos originarios desde los años noventa en la llamada emergencia 

indígena en Chile y en Argentina. Situación que obligó a ambos Estados a adoptar y 

ratificar acuerdos a nivel internacional que propenden a la superación de un enfoque de 

 
7 Se utiliza mapuche – en singular - debido a que su traducción al castellano es: “Gente de la Tierra”. Lo 

que contiene la expresión tanto en singular como en plural. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 45 

asimilación en políticas de educación. El Convenio 169 de la Organización Internacional 

del Trabajo (OIT)8, en este sentido, aconsejó en materia de educación lo siguiente:  

 
Deberán adoptarse medidas de carácter educativo en todos los sectores de la comunidad 

nacional, y especialmente en los que estén en contacto más directo con los pueblos 

interesados, con objeto de eliminar los prejuicios que pudieran tener con respecto a esos 

pueblos. A tal fin, deberán hacerse esfuerzos por asegurar que los libros de historia y 

demás material didáctico ofrezcan una descripción equitativa, exacta e instructiva de las 

sociedades y culturas de los pueblos interesados. (OIT, 2006, p. 47) 

 

Para nosotros el convenio de la OIT sirvió de plataforma para que los países 

desarrollaran un marco legal de protección a nivel educativo. En el caso chileno, por 

ejemplo, se promulga la denominada Ley indígena (1993)9 qué, en su apartado de 

Educación y Cultura, ratifica su compromiso en torno a la idea de eliminar prejuicios de 

las unidades programáticas a nivel nacional. En Argentina, Carrizo (2019), Quilaqueo y 

Fernández (2010) y Hecht (2015) explican que desde el primer lustro en la década de los 

ochenta se ha desarrollado una apertura a la diversidad cultural. Posteriormente, la Ley 

Federal de Educación –LEN–, en el año 1993, reconoció́ a los pueblos originarios. No 

obstante, a través de la Ley de Educación del año 2006, el Ministerio de Educación se 

comprometió con la Educación Intercultural Bilingüe –EIB–. Cuestión que se aplica en 

cada provincia que investigamos –Neuquén y Río Negro– y que se puede observar en 

los Núcleos de Aprendizaje Prioritarios –NAP– elaborados por el Ministerio de 

Educación de la Nación. En definitiva, los acuerdos nacionales e internacionales 

reconocen demandas históricas de la sociedad mapuche en educación (Foerster y 

Montecino, 1988; Tricot, 2011). 

 

Sin embargo, la EIB diseñada por ambos Estados se centra preferentemente en 

la lengua y se focaliza en aquellos lugares con alta densidad de población indígena. 

 
8En este trabajo se hace referencia al Convenio 169 de la Organización Internacional del Trabajo, 

específicamente el artículo 31: “Educación y Medios de Comunicación”.  
9La Ley Indígena 19.253 trata la educación específicamente en el Título IV. Allí se refiere a los temas de 

cultura y educación. En Argentina, se encuentran la ley 23.302/85 y, con posterioridad, la ley General de Educación. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 46 

Localizando y restringiendo la interculturalidad en solo una parte de la sociedad. Sin 

embargo, para nosotros es clave generar un cambio en los planes y programas de estudio 

a nivel nacional para que la sociedad chilena y argentina cuestione la mirada peyorativa 

que propagan los textos, el currículo o los medios de comunicación (Bengoa, 2000). En 

esta línea, los resultados de las investigaciones han evidenciado que, a nivel de la 

enseñanza escolar, los contenidos de la Educación Intercultural Bilingüe se encuentran 

sujetos a las asignaturas más importantes como matemáticas, lenguaje e historia. Las 

razones para esto son:  

 

● La falta de elaboración de programas educativos propios y la incidencia de las 

pruebas estandarizadas a nivel nacional (Llanquinao, 2009; Marilaf, 2017)  

● La escasa preparación inicial y permanente del profesorado y la existencia de 

prejuicios sobre los conocimientos mapuche (Turra, 2012; Turra, Ferrada y 

Villena, 2013; Turra y Ferrada, 2016; Muñoz, 2016).  

 

Para nuestra investigación estos resultados tienen diversos efectos. Primero, la 

sujeción al currículo nacional de historia implica no considerar el contexto cultural en el 

cual se realiza la enseñanza. También invisibiliza socialmente los saberes mapuches y, 

finalmente, reproduce los prejuicios y estereotipos que se encuentran en los textos y en 

el currículo de historia. Así lo evidencian los estudios de discriminación percibida que 

han recalcado que la escuela, la historia escolar, los recursos didácticos y el profesorado, 

impulsan un imaginario racista. La historia escolar, en esta perspectiva, se transforma en 

una forma de discriminación macrosocial en los cuales la sociedad mapuche es percibida 

como salvaje, violenta y con escasa capacidad intelectual (Merino, Quilaqueo, Saiz, 2008; 

Quilaqueo, Merino y Saiz, 2007; Pino y Merino, 2010). Otros estudios que han retratado 

trayectorias escolares de niños mapuche en escuelas chilenas no han mostrado mayores 

divergencias. Más bien, reafirman que las relaciones entre las sociedades –chilena, 

argentina y mapuche– se construyen a la base de representaciones sociales estereotipadas 

cuyo origen se encuentra asociado a la escuela (Poblete, 2003; Turra, Catriquir y Valdés, 

2017). 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 47 

Finalmente, nuestra investigación siguiendo las ideas de Loncon (2017) trata de 

contribuir a la construcción de una enseñanza de la historia que incorpore desde el 

reconocimiento la historia y la cultura mapuche considerando que: 1) es necesario 

descifrar los obstáculos, los nudos y las dificultades que tienen los y las profesoras para 

incluir la historia o la cultura mapuche en la enseñanza, 2) es necesario conocer los 

obstáculos o las ideas que predisponen el aprendizaje de los y las estudiantes y 3) es 

fundamental consultar a los pueblos originarios para incluir desde su perspectiva, claves 

para enseñar su historia. 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 48 

1.3  Preguntas, supuestos y objetivos de investigación 
 

La construcción y el desarrollo de la pregunta de investigación la realizamos en 

tres etapas. Primero, elaboramos una pregunta general de investigación para facilitar la 

reflexión y tomar decisiones fundamentadas para acercarnos al campo de estudio. En 

segundo lugar, tomamos como referencia la experiencia profesional, la personal y la 

literatura académica para definir los actores o los participantes que nos ayudarían a 

comprender la invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia 

tanto en Chile como en Argentina. A partir de este presupuesto, definimos el enfoque 

de investigación basados en la Teoría Fundamentada –TF–. El enfoque de investigación 

contribuyó a moldear los demás componentes del diseño metodológico y, en este 

sentido, a pensar en preguntas de investigación específicas con una suficiente apertura 

hacia los y las participantes para ir descubriendo conceptos y categorías.  

 

1.3.1  Pregunta general de investigación 

 

1. ¿Qué elementos y/o factores configuran la invisibilidad social del pueblo 

mapuche en la enseñanza de la historia y de las ciencias sociales en la educación 

primaria en Chile y en Argentina? 
 

1.3.2 Preguntas específicas 

 

● Profesores 

1. ¿Qué piensan los y las profesoras sobre la invisibilidad social del pueblo mapuche 

en la enseñanza de la historia y de las ciencias sociales en la educación primaria 

en Chile y en Argentina? 

 

● Estudiantes 

2. ¿Qué representaciones sociales sobre el pueblo mapuche tienen los y las alumnas 

de educación primaria en Chile y en Argentina? 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 49 

3. ¿Cuáles son los medios o fuentes de información que influyen en la construcción 

de las representaciones sociales en los y las alumnas de educación primaria en 

Chile y en Argentina? 

 

● Participantes del pueblo mapuche 

 

4. ¿Qué representaciones sociales tienen los participantes y las autoridades 

mapuches acerca de la enseñanza de la historia mapuche en la educación primaria 

en Chile y en Argentina? 

 

5. ¿Qué conocimientos pueden aportar los participantes y las autoridades mapuches 

para contribuir a la visibilización social del pueblo mapuche en la enseñanza de 

la historia en la educación primaria en Chile y en Argentina? 

 

1.3.3 Objetivo general de la investigación 

 

1. Construir teorías a nivel sustantivo y formal que expliquen la invisibilidad social 

del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia y de las ciencias sociales en 

educación primaria en Chile y en Argentina. 

 

1.3.4  Objetivos específicos de la investigación 

 

● Profesores 

 

1. Explicar los elementos que de acuerdo con los y las profesoras contribuyen a la 

invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia y de las 

ciencias sociales en la educación primaria en Chile y en Argentina 

 

 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 50 

● Estudiantes 

 

2. Describir y explicar las representaciones sociales que tienen los y las alumnas de 

educación primaria sobre el pueblo mapuche en Chile y en Argentina 

 

3. Caracterizar y analizar las fuentes de información que influyen en la construcción 

de las representaciones sociales de los y las estudiantes de educación primaria en 

Chile y en Argentina 

 

● Participantes de las comunidades mapuches 

 

4. Caracterizar y analizar las representaciones sociales sobre la enseñanza de la 

historia mapuche de los participantes y autoridades mapuches en la educación 

primaria en Chile y en Argentina 

 

5. Describir y analizar los conocimientos orales de los participantes y autoridades 

mapuches que puedan contribuir a la visibilización social del pueblo mapuche en 

la enseñanza de la historia en la educación primaria en Chile y en Argentina 

 

1.3.5  Supuestos de investigación  

 

● Profesores 

 

1. Los y las profesoras asocian la invisibilidad del pueblo mapuche en la enseñanza 

de la historia y de las ciencias sociales en educación primaria en torno a tres 

elementos: 1) escaso contenido curricular, 2) desvalorización social del pueblo 

mapuche y 3) escasa formación para enseñar la historia y la cultura de pueblo 

mapuche 

 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 51 

● Estudiantes 

 

2. Las representaciones sociales de los y las estudiantes en Chile y Argentina giran 

en torno a ideas primarias y secundarias que abordan características históricas 

sobre su alimentación, vestimenta, los lugares en que habitaban y, además, la 

resistencia o la rebeldía que ofrecieron al imperio español en el período de 

conquista. Las fuentes que nutren las representaciones sociales se encuentran 

asociadas a la escuela, la familia y los medios de comunicación masiva 

 

● Participantes mapuches 

 

3. Los participantes o autoridades del pueblo mapuche tanto en Chile como en 

Argentina construyen representaciones sociales sobre la enseñanza de la historia 

y la cultura, a través de sus experiencias escolares que portan una serie de 

estereotipos y racismo que transformó en invisible su cultura de origen. Los 

participantes coinciden en que existen una serie de elementos que pueden 

contribuir a la visibilización de la historia y la cultura en la educación primaria en 

Chile y en Argentina 

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 52 

1.4  Síntesis del capítulo  
 

Con la finalidad de relacionar las preguntas, los objetivos y los supuestos de la 

investigación, hemos diseñado un esquema con el propósito de visualizar con más 

facilidad la relación entre las preguntas y los objetivos específicos de la investigación. 

Como se ha mencionado con anterioridad, el objetivo general de la tesis es: 

 

• Construir teorías a nivel sustantivo y formal que expliquen la invisibilidad social 

del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia y de las ciencias sociales en 

educación primaria en Chile y en Argentina. 

 

En la tabla 2 se encuentran las preguntas, los objetivos específicos y los supuestos 

(Tabla 2). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 53 

Tabla 2 Relación entre preguntas, objetivos y supuestos en la investigación 

Pregunta Participantes Preguntas específicas Supuestos Objetivos específicos 

¿Qué elementos y/o 

factores configuran la 

invisibilidad social del 

pueblo mapuche en la 

enseñanza de la 

historia y de las 

ciencias sociales en la 

educación primaria en 

Chile y en Argentina? 

Profesores 

¿Qué piensan los y las profesoras 

sobre la invisibilidad social del 

pueblo mapuche en la enseñanza 

de la historia y de las ciencias 

sociales en la educación primaria 

en Chile y en Argentina? 

 

Los y las profesoras asocian la invisibilidad 

del pueblo mapuche en la enseñanza de la 

historia y de las ciencias sociales en 

educación primaria en torno a tres 

elementos: 1) escaso contenido curricular, 

2) desvalorización social del pueblo 

mapuche y 3) escasa formación para 

enseñar la historia y la cultura de pueblo 

mapuche 

 

Explicar los elementos que de acuerdo 

con los y las profesoras contribuyen a 

la invisibilidad social del pueblo 

mapuche en la enseñanza de la historia 

y de las ciencias sociales en la educación 

primaria en Chile y en Argentina 

 

Estudiantes 

¿Qué representaciones sociales 

sobre el pueblo mapuche tienen 

los y las alumnas de educación 

primaria en Chile y en Argentina? 

 

¿Cuáles son los medios o fuentes 

de información que influyen en la 

construcción de las 

Las representaciones sociales de los y las 

estudiantes en Chile y Argentina giran en 

torno a ideas primarias y secundarias que 

abordan características históricas sobre su 

alimentación, vestimenta, los lugares en 

que habitaban y, además, la resistencia o la 

rebeldía que ofrecieron al imperio español 

en el período de conquista. Las fuentes que 

Describir y explicar las 

representaciones sociales que tienen los 

y las alumnas de educación primaria 

sobre el pueblo mapuche en Chile y en 

Argentina. 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 54 

representaciones sociales en los y 

las alumnas de educación primaria 

en Chile y en Argentina? 

 

nutren las representaciones sociales se 

encuentran asociadas a la escuela, la familia 

y los medios de comunicación masiva 

 

Caracterizar y analizar las fuentes de 

información que influyen en la 

construcción de las representaciones 

sociales de los y las estudiantes de 

educación básica en Chile y en 

Argentina. 

 

Participantes 
de 

comunidades 
mapuche 

¿Qué representaciones sociales 

tienen los participantes mapuches 

acerca de la enseñanza de la 

historia mapuche en la educación 

primaria en Chile y en Argentina? 

 

¿Qué conocimientos pueden 

aportar los participantes y las 

autoridades mapuches para 

contribuir a la visibilización social 

del pueblo mapuche en la 

enseñanza de la historia en la 

educación primaria en Chile y en 

Argentina? 

 

Los participantes o autoridades del pueblo 

mapuche tanto en Chile como en 

Argentina construyen representaciones 

sociales sobre la enseñanza de la historia y 

la cultura, a través de sus experiencias 

escolares que portan una serie de 

estereotipos y racismo que transformó en 

invisible su cultura de origen. Los 

participantes coinciden en que existen una 

serie de elementos que pueden contribuir a 

la visibilización de la historia y la cultura en 

la educación primaria en Chile y en 

Argentina 

 

Caracterizar y analizar las 

representaciones sociales sobre la 

enseñanza de la historia mapuche de los 

participantes o autoridades mapuches 

en la educación primaria en Chile y en 

Argentina 

 

Describir y analizar los conocimientos 

orales de los participantes y autoridades 

mapuches que puedan contribuir a la 

visibilización social del pueblo 

mapuche en la enseñanza de la historia 

en la educación primaria en Chile y en 

Argentina 

Fuente: Elaboración propia (2021)



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 55 

 

Capítulo 2: Marco teórico 

 

El planteamiento teórico de la investigación se encuentra compuesto por cuatro 

componentes. En el primer elemento sintetizamos los trabajos que se han realizado con 

relación a la investigación y la enseñanza de la historia desde la perspectiva crítica. Este 

apartado representa el posicionamiento teórico general de la investigación y busca 

converger con los diversos apartados de la tesis doctoral. El segundo elemento 

caracteriza la investigación que se ha realizado en torno al pensamiento de los y las 

profesoras. Además, como tercer elemento, hemos considerado importante analizar 

teóricamente –y también metodológicamente– el funcionamiento de las 

representaciones sociales en la enseñanza de la historia. En el cuarto componente 

caracterizamos la línea de investigación de las invisibilidades sociales desde la filosofía 

social crítica y desde la historiografía. Con este objetivo, terminamos abordando la 

investigación desde la didáctica de las ciencias sociales sobre el pueblo mapuche tanto 

en Chile como en Argentina. 

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 56 

2.1  La enseñanza de la historia y de las ciencias sociales desde la Teoría 

crítica 

 
Soy un hombre invisible.  

No soy un trasto de esos que 

 atormentaban a Edgar Allan Poe 

ni uno de los ectoplasmas de vuestras películas de Hollywood. 

Soy un hombre real, de carne y hueso, con músculo y humores, 

 e incluso podría afirmarse que tengo una mente (Ellison, 2016, p. 11) 

 

Las bases teóricas de esta investigación se sustentan principalmente de la teoría 

crítica proveniente de la Escuela de Frankfurt y, además, considera las teorías radicales 

de la educación que se desprenden de ella. Bórquez (2012) y Martínez (2014) explican 

que, en la actualidad, el objeto de estudio de la teoría crítica es variado y su propósito es 

hacer más vasta la democracia. Giroux (2003a y 2004) explica que los aportes de la teoría 

crítica han generado en el campo de los estudios curriculares y de la enseñanza categorías 

y modos de análisis que posibilitan condiciones de transformación y de cambio social. 

Martínez (2014) menciona que: “Todas estas teorías y sus estudiosos tienen en común 

una visión crítica de la sociedad y de la educación y asumen una posición decidida contra 

las relaciones de opresión” (p. 33). McLaren y Giroux (1998) exponen que una de las 

principales tareas realizadas por la teoría crítica ha sido revelar el verdadero papel de la 

escuela en nuestra vida política y cultural:  

 
Los teóricos de la tradición crítica examinan la enseñanza como una forma de política 

cultural. Desde esta perspectiva, la enseñanza representa siempre unas formas de vida 

social, siempre está implicada en relaciones de poder y de prácticas sociales, y privilegia 

aquellas formas de conocimiento que proporcionan una visión específica del pasado, 

del presente y el futuro. (p. 37) 

 

La investigación sobre el currículo y la enseñanza desde este posicionamiento 

implica ir más allá de los modelos dominantes –positivista e interpretativo– en la 

educación. Carr y Kemmis (1988), Carr (2002) y Charlot (1981) indican que los enfoques 

naturalista y fenomenológico han pasado por alto algunos elementos claves para 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 57 

entender la configuración social, política e histórica de la educación. De acuerdo con 

Apple (2008) y Giroux (2003a y 2004) ambas tradiciones en investigación –positivista e 

interpretativa– han generado formas de entender la realidad educativa tomando como 

referencia el rendimiento y la socialización. La lógica de enfocar el rendimiento permite 

investigar el logro educativo considerando que el currículo y la enseñanza son elementos 

neutros, apolíticos y ahistóricos. Como explica Giroux (1998) los modos de 

razonamiento tecnocrático conservan el conocimiento que habita en el currículo en una 

esfera de objetividad. Su finalidad es la maximización de la productividad académica 

basados en un currículo y una enseñanza estandarizada y comparable. Por otro lado, la 

perspectiva fenomenológica o interpretativa establece como su interés fundamental 

conocer la forma en que la escuela socializa a los alumnos a través de unos valores 

determinados por la sociedad. De esta forma, la perspectiva de la socialización entiende 

la creación social de los significados, pero ignora el contexto político, cultural y 

económico que los construye, o en caso contrario, porque se refuerzan unos valores 

sobre otros. En palabras de Giroux (1998), fundamentalmente la perspectiva de la 

socialización está limitada por su incapacidad de esclarecer como las estructuras sociales 

promueven la hegemonía ideológica. 

 

Ambas tradiciones, de acuerdo con Apple (2008): “(…) desestiman casi 

totalmente algunas funciones latentes de la forma y contenido del currículo escolar.” (p. 

47). Por lo tanto, no establecen conexiones con el papel que juega la escuela –el currículo 

y la enseñanza–, en la preservación de la cultura dominante o, en otras palabras, la 

relación entre la enseñanza de un determinado conocimiento escolar, la cultura, la 

política, el poder y el conocimiento:  

 
La pregunta ignorada es cómo trabajan en realidad las escuelas para producir 

desigualdades a nivel de clases sociales, raza, etnia y sexo, junto con los antagonismos 

fundamentales que las caracterizan. ¿De qué manera la dominación y subordinación son 

introducidas en el lenguaje, en los textos (a través de la exclusión) y en las prácticas 

sociales (expectativas reducidas)? ¿Cómo se expresa el poder dentro de las escuelas en 

relaciones que confirman algunos grupos en tanto que niegan a otros?. (Giroux, 1998, 

p. 81) 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 58 

La perspectiva neomarxista siguiendo los planteamientos de McCarthy (1994), se 

divide generalmente en dos esquemas teóricos llamados “estructuralista” y “culturalista”. 

El primer esquema –en los años 60`y 70`– sigue una línea de análisis de la realidad 

educativa centrada en el papel político de la educación, enfocándose en críticas 

economicistas a la escolarización. Bowles y Gintis (1985) han investigado sobre las 

relaciones del sistema educativo y el sistema económico. Los autores han resaltado las 

estructuras de dominación y subordinación a través de un currículo oculto que fomenta 

normas, valores y habilidades en una situación de correspondencia entre ambos sistemas 

–económico y educativo–:  

 
Estas diferencias de las relaciones sociales entre y dentro de las escuelas, reflejan en 

parte los entornos sociales de los estudiantes y sus probables posiciones económicas 

futuras. Así, los negros y otras minorías se concentran en escuelas cuyo orden interno 

represivo, arbitrario y generalmente caótico, sus estructuras coercitivas de autoridad y 

las ínfimas posibilidades de progreso reflejan las características de puestos de trabajo 

inferiores. (Bowles y Gintis, 1985, p. 177) 

 

La meritocracia y el coeficiente de inteligencia también se ha estudiado en torno 

a la estructura de clases y el éxito económico futuro. Bowles y Gintis (1972) critican el 

desempeño que tiene el “I.Q.ismo” en la legitimación del sistema de estratificación y el 

sistema social de división del trabajo. El papel de la educación, a través de un currículo 

tecnocrático, permitiría legitimar las estructuras de dominación a través de los principios 

de correspondencia: “Las relaciones sociales de la escuela y la vida familiar corresponden 

a las relaciones sociales de producción” (Bowles y Gintis, 1972, p. 84). La idea de 

correspondencia entre los sistemas productivo y educativo anteriormente había sido 

investigada por Jackson (2001; 2007; 2012), desde diferentes perspectivas y propósitos. 

Aunque no enfoca su trabajo desde la teoría neomarxista, al estudiar la vida en las aulas 

desde un enfoque etnográfico, descubre una dimensión implícita en el currículo y en la 

enseñanza.  

 

El currículo escolar y la enseñanza, por lo tanto, tendría un componente de 

verticalidad en las relaciones sociales –administración central, currículo, profesor y 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 59 

alumno– elemento que sería determinante en los estudiantes pertenecientes a grupos 

sociales oprimidos para la adquisición de valores relacionados a la responsabilidad, 

obediencia y esfuerzo. Los rasgos necesarios y reforzados a través del currículo y la 

enseñanza se encuentran en la línea de la clase social y el rol del trabajo:  

 
(…) los situados en la base de la jerarquía se centran en la obediencia y el respeto a las 

reglas, y los que se encuentran en lo alto, donde el margen discrecional es considerable, 

necesitan una mayor capacidad de tomar decisiones, sobre normas interiorizadas. 

(Bowles y Gintis, 1972, p. 85) 

 

Las críticas a este enfoque neomarxista en educación, se dirigen hacia la reducción 

del proceso de escolarización a la forma en que funciona la preservación del sistema 

capitalista de trabajo, subsumiendo temas relacionados a la raza, el género, la etnia y a la 

estructura de clases (Giroux y Flecha, 1992; McCarthy, 1998). En la misma línea, no 

centran su atención en los significados o en los efectos que el currículo escolar que se 

crean en el aula (Giroux, 2003b; Apple, 1996). Por último, el funcionamiento mecanicista 

de los principios de correspondencia que explican la correlación entre el sistema 

educativo y el productivo, no establecen posibilidades de cambio social a través de los 

actores en el aula –profesores, alumnos y comunidad educativa–, más bien todo lo 

contrario: 

 
(…) las conclusiones a las cuales llegan Bowles y Gintis son verdaderas sentencias donde 

se afirma que la educación solo sirve para perpetuar o reproducir el sistema capitalista. 

Para ellos, es inconcebible que en el sistema educativo puedan existir contradicciones 

que abran a favor de la resistencia crítica, y que contribuyan al cambio social. (Bórquez, 

2012, p. 144). 

 

La perspectiva culturalista en el ámbito neomarxista, reúne en su análisis sobre el 

currículo y la enseñanza distintas tradiciones teóricas que retoman el papel político e 

ideológico de la educación. El enfoque cultural no solo considera a la escuela como un 

sistema de reproducción económico y social enmarcados en teorías como: la 

correspondencia o la reproducción social. Al análisis económico se une un examen al 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 60 

conocimiento que permite profundizar sobre qué significados se recogen y legitiman en 

el currículo y en la enseñanza. Las implicaciones del poder, la ideología, el control social, 

el proceso de agenciamiento y el conocimiento definido como oficial son elementos que 

han carecido en la investigación en el campo del currículo y la enseñanza. La teoría 

neomarxista desde un enfoque cultural piensa al currículo como una política cultural que 

enfatiza aspectos sociales, económicos y políticos para comprender las características de 

la enseñanza contemporánea: 

 
(…) reconocer la importancia de la finalidad de la educación que pretende crear las 

condiciones necesarias para la transformación social a través de la constitución de 

estudiantes que sean sujetos políticos conocedores de su situación histórica, racial, 

sexual y de clase, así como de las fuerzas implícitas que dan forma a sus vidas, y que 

están política y éticamente motivados por la libertad y la emancipación humana. 

(McLaren y Giroux, 1997, p. 57) 

 

De acuerdo con Giroux (2003b), la camisa de fuerza teórica suprime la acción 

humana y la subjetividad. Para Apple (2008), la escasa tradición situacional en 

investigación educativa: “lo que debe hacer el investigador es situar estas actividades en 

la arena, más amplia, del conflicto económico, ideológico y social” (p. 26). De esta forma, 

la escuela, el currículo y una determinada enseñanza, procesa tanto personas como a 

conocimientos (Young, 1993).  

 

Un currículo democrático que considera estos aspectos, de acuerdo con Apple y 

Bane (2000) y Giroux (2003b), implica un mayor acceso y complejidad de la información, 

perspectivas e ideas más allá de la tradición selectiva. Sin embargo, la lógica de la 

tradición selectiva reduce el abanico de conocimientos a un conocimiento oficial que 

silencia otras voces que se encuentran fuera de la cultura dominante. Apple (1996 y 1997a 

y 1997b) y Bernstein (1998), mencionan que la política del conocimiento oficial no es un 

acto neutral, pues, involucra la tradición selectiva de alguien, como individuo o colectivo, 

acerca de lo que se considera legítimo de enseñar en las aulas. A pesar de no ser una 

imposición, las relaciones de poder dentro de un marco ideológico de una sociedad 

determinada condicionan la lógica selectiva del conocimiento que se legitima para ser 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 61 

enseñado. La hegemonía y la ideología, en el sentido que indican Freire (2017), Apple 

(2008, 2001 y 1996) y Torres (1996), actúan moldeando nuestra visión de mundo de 

acuerdo con la política cultural del grupo dominante a través de significados y prácticas 

que se dan en lo cotidiano. El proceso de saturación de la conciencia que persigue la 

hegemonía construye un sentido determinante sobre la realidad. Al saturar la conciencia, 

la hegemonía construye una forma ideológica opresiva que, entre otras cosas, expone al 

otro –mujeres, pueblos originarios, trabajadores, etc.– como fuente de ignorancia:  

 
En la visión <<bancaria>> de la educación, <<el saber>>, el conocimiento, es una 

donación de aquellos que se juzgan sabios a los que juzgan ignorantes. Donación que 

se basa en una de las manifestaciones instrumentales de la ideología de la opresión (…). 

(Freire, 2017, p. 62) 

 

El grupo dominante apoya, dentro de un paraguas ideológico, un pasado u origen 

común para todos los grupos oprimidos. Por lo tanto, basado en un falso consenso de 

cultura en común, la escuela, el currículo y la enseñanza se transforman en una 

distribución del capital cultural del grupo dominante:  

 
La escuela como principal instancia legítima de legitimización de lo arbitrario 

culturalmente que contribuye a la reproducción de la estructura de la distribución del 

capital cultural entre las clases y, su trámite, a la reproducción de clase existente 

(Bourdieu y Passeron, 1996, p. 17). 

 

La reproducción del capital cultural del grupo dominante como conocimiento 

oficial por el Estado, es mediado por el currículo y la enseñanza. En este sentido, los 

teóricos de la reproducción y transmisión cultural han logrado estudiar el currículo 

vinculando temas acerca de la cultura, raza, etnia, género y clase y las relaciones de 

dominación en la escuela. Los aportes de los teóricos de la reproducción cultural a la 

teoría crítica de la educación consisten en dotar a la escuela de una cierta autonomía:  

 
(…) hay que tener en cuenta también el pasado singular de la institución escolar cuya 

autonomía relativa se expresa objetivamente en la aptitud de retraducir y reinterpretar, 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 62 

en cada momento de la historia, las demandas externasen función de normas heredadas 

de una historia relativamente autónoma. (Bourdieu y Passeron, 1996, p. 151) 

 

La escuela, desde esta perspectiva, no es un reflejo económico determinado por 

la cultura dominante como explica la perspectiva marxista estructuralista. En esta línea, 

los procesos ideológicos y culturales en la escuela guardan relativa autonomía respecto a 

la estructura económica. El análisis que realiza Bourdieu y Passeron (1996) al sistema de 

enseñanza explica que toda acción pedagógica es objetivamente una violencia simbólica 

en tanto que la imposición y el arbitrio cultural es el resultado de las relaciones desiguales 

de poder entre grupos. La violencia y el arbitrio cultural opera de forma sutil por medio 

de los significados que se reproducen a través de la relación pedagógica: “Se comprende 

que el término de <<violencia simbólica>> que indica expresamente la ruptura con 

todas las representaciones espontáneas y las concepciones espontaneístas de la acción 

pedagógica como acción no violenta (…)” (Bourdieu y Passeron, 1996, pp. 37-38). 

Bernstein (1988 y 1998) explica que el objetivo de una determinada organización, 

distribución y evaluación del currículo es la validación de modelos específicos de 

autoridad y control social. De esta forma, el currículo escolar –el oculto y el explícito– 

configura específicamente la experiencia escolar a través de mensajes que se encuentran 

en el núcleo del currículo, la enseñanza y la evaluación.  

 

El aporte fundamental de la perspectiva culturalista es tomar conciencia de las 

relaciones de dominación existentes en el ámbito general de la sociedad y, además, de las 

relaciones pedagógicas en particular. En esta perspectiva, se ha desarrollado una teoría 

que tiene en su centro la resistencia y el conflicto elaborando posibilidades de 

transformación social. Torres (1996) expone que esta perspectiva se encuentra -como 

hemos explicado- ligada a la Escuela de Frankfurt ampliando, además, los aportes 

teóricos de la reproducción cultural de origen europeo. Los trabajos de Giroux (2004) 

Willis (2017) o Freire (2017) son muestra de este proceso. En esta línea, Freire (1999; 

2008; 2017) determina que la enseñanza y el currículo poseen una naturaleza política e 

ideológica que, de forma consciente o inconsciente, transmite unos significados y excluye 

otros, deshumanizando a aquellos que no han conquistado la palabra: mujeres, los y las 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 63 

niñas y los pueblos originarios. De esta forma, el currículo, la escuela y la enseñanza debe 

visibilizar a minorías étnicas -entre otros grupos minoritarios- repensando el currículo y 

las representaciones tradicionales que impulsa la enseñanza. Esto implica descubrir que 

no solo su incorporación o inclusión en el currículo es importante, sino que se visibilicen 

como hombres para generar posibilidades de transformación de su situación de opresión 

(Freire, 2017). Giroux (2004) expone que el valor pedagógico de la resistencia implica 

reformular las relaciones entre ideología, cultura y hegemonía para esclarecer su 

presencia en el currículo y, en definitiva, en la práctica del profesorado. 

 

En nuestra perspectiva, la Didáctica de las Ciencias sociales desde una mirada 

crítica, retoma el testimonio poliédrico de la Teoría crítica en la educación para, esta 

manera, aplicar el conocimiento y la comprensión a la valoración dialéctica de las 

situaciones, de los fenómenos y de los hechos para descubrir intenciones soterradas y 

plantear políticas o acciones alternativas (Benejam, 1997). Asimismo, entendemos que la 

enseñanza y el aprendizaje de las ciencias sociales debe preocuparse por formar una 

ciudadanía más responsable y comprometida con el cambio social y la democracia 

(Santisteban, 2017; 2018 y 2019ay 2019b; Santisteban y González-Monfort, 2019). De 

esta forma, pensamos que:  

 
(…) la enseñanza de las ciencias sociales debería conseguir que el alumnado desarrolle 

conocimientos y habilidades para comprender el mundo, situarse en él y participar en 

su mejora tanto a nivel local como a nivel mundial, pasando por todas las escalas 

intermedias necesarias. Estos aprendizajes deberían permitir a la ciudadanía implicarse, 

en primer lugar, en la vida de las comunidades e involucrarse activamente en la 

resolución de aquellos problemas e injusticias que los afectan de manera general, como 

comunidad, o que afectan a determinados colectivos o a sus miembros. La idea básica 

que subyace bajo el concepto de justicia social es que cualquier comunidad y persona 

tienen derecho a ser tratadas de manera equitativa. La conquista de la equidad para todos 

se convierte en el norte de la enseñanza de las ciencias sociales y de la formación 

ciudadana. (Gutiérrez y Pagès, 2018, p. 24) 

 

Al igual que Ross (2014, 2015 y 2020), consideramos que los estudios sociales 

deberían ser un espacio en el cual los y las niñas analicen problemas sociales de la vida 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 64 

cotidiana de manera holística, sean capaces de rastrear relaciones a través del pasado y 

del presente para comprender significativamente un problema y, finalmente, imaginar un 

futuro en el que se resuelvan a través de la acción social. Por lo tanto, coincidimos que 

en la base de la Didáctica de las Ciencias Sociales existen una serie de conceptos 

asociados a la Teoría crítica como justicia social, la defensa de la democracia, la 

valoración de la diversidad social y cultural y el cuestionamiento radical. Para esta 

investigación, por lo tanto, entendemos que uno de los retos actuales –necesario y 

urgente– en la enseñanza de la historia y de las ciencias sociales es la visibilización social 

de diversos grupos excluidos de la vida pública (Jara y Santisteban, 2019). 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 65 

2.2  La investigación sobre el pensamiento del profesorado 

 

Los modelos de investigación en educación que buscaban comprender la 

enseñanza a través de la eficacia del profesor o la profesora se realizaron en función de 

las características personales del docente –presagio-producto– y, con posterioridad, en 

función de las actitudes del profesor o de la profesora que se vinculaban con un buen 

rendimiento de los alumnos –proceso-producto–. El modelo dominante –proceso-

producto– en la investigación se guiaba por la idea de que el comportamiento del 

profesor o profesora es quien generaba mayor aprendizaje en los estudiantes y, además, 

este aprendizaje podría medirse por medio de pruebas y test (Contreras, 1990). En 

palabra de Gimeno y Pérez (1997), el objetivo de este modelo de investigación sobre la 

enseñanza es:  

 
(…) establecer correlaciones entre patrones o pautas de comportamiento del 

profesor/a, que pueden estimarse como estilos definidos de enseñanza (variable 

independiente denominada aquí proceso), y el rendimiento académico de los 

alumnos/as (variable dependiente, denominada aquí producto). (…) Será necesario y 

suficiente entrenar a los futuros profesores/as en el dominio de tales métodos o estilos 

docentes, de modo que su reproducción en la práctica escolar garantice la eficacia de 

los resultados. (p.83)  

 

De acuerdo con Lowyck (1984), la crítica al modelo dominante en la investigación 

ha recaído, entre otros elementos, en la consideración de los profesores como: “(…) as 

information processors, interacting with the environment in a unique and idiosyncratic 

way. (…) Teaching behavior cannot be understood as the sum of relatively isolated, 

elementary behaviors” (p. 7). Pérez y Gimeno (1988) y Peters (1984) determinan que la 

actuación del profesor o de la profesora se encuentra mediada por su pensamiento 

racional que, sin duda, no es objetivo y no representa una copia de la realidad. Por lo 

tanto, “Teachers can be considered to be a rational professional who act in such a way 

as to realize certain goals” (Peters, 1984, p. 20). Ambos elementos –el pensamiento 

racional del profesor y la relación entre el pensamiento y la acción– son fundamentales 

en la diferenciación del paradigma del pensamiento del profesorado.  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 66 

Desde la década de los años setenta, se ha desarrollado un enfoque que aporta 

otras lecturas sobre la práctica educativa y que ha centrado su interés en el quehacer del 

profesor en cuanto hace suyo el currículo y, a través de ciertas decisiones y 

conocimientos, controla lo que ha de pasar en el aula. Como explica Clark (1979), García 

(1987) y Pagès (1997), el origen de estas investigaciones sobre el pensamiento del 

profesor –o Teacher Thinking– se desarrollaron a partir del trabajo de Jackson (2001), 

Taylor (1970) y Zahorik (1970). La crítica que hace Jackson en el apogeo del paradigma 

educativo de proceso-producto supone la necesidad de comprender el pensamiento del 

profesor para tener mayor claridad sobre el proceso de enseñanza y aprendizaje (Pérez y 

Gimeno, 1988). En palabras de Jackson (2001): “El problema estriba, así parece, en la 

distinción entre la preocupación primaria del profesor y la última; en los pensamientos y 

prácticas que dominan sus acciones inmediatas con los estudiantes (…)” (p. 192).  

 

Clark y Yinger (1979) y Clark y Lempert (1985), explican que la investigación 

desde el pensamiento del profesorado se ha centrado en tres elementos: 

 

● El estudio de la planificación de los profesores, 

● La investigación de las decisiones que toma el profesorado y  

● Las características y el conocimiento práctico en torno a la enseñanza.  

 

El avance de las investigaciones en la línea del pensamiento del profesorado según 

lo señalado por Clark (1985), ha transitado desde una imagen de los y las docentes 

centrada en la toma de decisiones hacia un docente reflexivo: 

 
In the past ten years, the image of the teacher implicit or explicit in research on teacher 

thinking has involved. Decision-making has been replaced with ‘sense-making’ as the 

central cognitive activity of teachers. (This is not say that teachers do not make 

decisions, but rather that teachers’ decision-making is now seen as one among several 

activities in the service of making meaning for themselves and students.). (p. 216) 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 67 

En esta investigación pensamos a los y las profesoras como profesionales críticos 

y reflexivos que investigan su práctica con el objetivo de innovar para mejorar la relación 

entre teoría y práctica (Carr y Kemmis, 1988; Schön, 1998; Elliot, 2000).  

 

Este cambio paradigmático que tiene como foco el pensamiento de los y las 

profesoras, también se hizo efectivo en las investigaciones sobre el pensamiento y la 

práctica en el campo del profesorado de Historia, Geografía y Ciencias Sociales. 

Armento (1991), por ejemplo, explica que el punto de vista acerca de los profesores y 

profesoras ha cambiado de acuerdo con el trabajo teórico, pero también empírico de la 

investigación. En esta línea, la perspectiva teórica e investigativa del paradigma del 

pensamiento del profesor ha incidido especialmente en los estudios sociales: “Some have 

argued that heart of the social studies teacher`s role is decision making.” (Armento, 1991, 

p. 189). En este marco, las preguntas de investigación deberían enfocarse en: 

 
How do social studies teachers make decision? What decision do they make? How do 

social studies teacher model decision-making processes for students? How, indeed, is 

social decision making made a part of student`s lives by teachers? These are only a few 

of the many question awaiting social studies researcher who seek to better understand 

the role of teacher as decision maker. (Armento, 1991, p. 189) 

 

Cuban (1991) explica que en la historia de la docencia en los estudios sociales los 

profesores y las profesoras –desde 1960– han sido considerados como profesionales que 

son capaces de tomar decisiones en torno al currículo. Adler (2008) precisa que la 

investigación: “in teacher education turned to a focus on the development of 

professional thinking and decision making, with lees focus on skill acquisition” (p. 331). 

Las conclusiones de la investigación realizada por Thornton (1991), explican que el 

profesor o profesora de Ciencias Sociales es un guardián o controlador del currículo: 

“There seems to be little reason to doubt that teacher gatekeeping usually results in 

instruction that is textbook-based, teacher-dominated recitation and lecture.” (p. 246). 

Sus resultados, además, nos ayudan a confirmar que existen tres elementos centrales bajo 

los cuales los investigadores pueden plantear su interés en el campo: 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 68 

● En primer término, la utilización de estudios de caso puede ser una rica fuente de 

información para comprender en profundidad como los y las profesoras 

controlan el currículo de la especialidad.  

● En segundo lugar, consideramos como prioritario la formación de los docentes 

como controladores –gatekeepers– del currículo. La finalidad de este objetivo es 

que el profesorado construya respuestas fundamentadas que apunten a mejoras 

en el currículo y la enseñanza.  

● En último término, puede ser determinante identificar casos reales de profesores 

que son controladores del currículo para demostrar su utilidad en la enseñanza.  

 

Las investigaciones se han clasificado de diversas formas haciendo énfasis: 1) en 

la formación del profesorado (Adler, 2008), 2) sobre el desarrollo profesional (Van 

Hover, 2008) y 3) en el significado de las ciencias sociales, su planificación, la enseñanza 

y sus propósitos (Thornton, 1991 y 1993; Van Hover y Yeager, 2007). De acuerdo con 

Pagès (1997), la investigación sobre el pensamiento del profesorado se puede dividir en:  

 

● Las concepciones del profesorado acerca del significado de las ciencias sociales 

● Las investigaciones sobre la programación que realiza el profesorado 

● Las investigaciones sobre la enseñanza de las ciencias sociales  

 

La finalidad del conjunto de estas investigaciones son mejorar la relación teoría-

práctica en el ejercicio profesional y entregar pistas para la formación inicial y 

permanente de profesores en el área. Desde ahí, la investigación en didáctica de las 

ciencias sociales se ha ocupado de las creencias del profesorado, los propósitos de la 

enseñanza, sus representaciones, concepciones y sus conocimientos (Mellado y 

Chaucono, 2015; Valencia, 2016; Villalón, 2015).  

 

Para esta investigación nos concentraremos, por un lado, en las representaciones 

sociales que tienen los profesores y las profesoras acerca de la invisibilidad social del 

pueblo mapuche en la enseñanza de la Historia. En este ámbito destaca la investigación 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 69 

de Evans (1991), quién determina que la investigación sobre las concepciones del 

profesorado son determinantes para conocer y relacionar los siguientes elementos: 

  

● El impacto que tienen las concepciones del profesor en el currículo que transmite  

● La influencia de las concepciones del profesor en las representaciones que 

construyen los y las alumnas 

● La relación que existe entre las concepciones del profesorado y las actitudes o los 

rendimientos de los alumnos y las alumnas 

 

Las concepciones y el posicionamiento del profesorado son claves para 

invisibilizar socialmente a la sociedad mapuche en el contexto educativo de acuerdo con 

las investigaciones en el área (Turra, 2017, 2015; Turra, Ferrada y Villena, 2013; 

Bruzzone, López y Pizarro, 2014; Segura y Núñez, 2011; Álvarez-Santullo, Álves, Forno, 

Rivera y Fuenzalida, 2011). 

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 70 

2.3  Las representaciones sociales de los y las alumnas 

 

La noción de representación social aparece por primera vez en la obra: El 

psicoanálisis su imagen y su público (Moscovici, 1979). La corriente teórica que inauguró 

Moscovici en la década de 1960 marcó un giro –social– en la Psicología Social que, hasta 

ese momento, era dominada por el enfoque individual desarrollado en Norteamérica. En 

palabras de Herzlich (1975):  

 
Mientras que en la influencia anglosajona es, en la actualidad, preponderante en la 

psicología social, mientras que ésta mantiene los más estrechos lazos con la psicología 

general, el concepto de representación se relaciona con una tradición diferente: europea 

y esencialmente sociológica. (p. 391) 

 

Guevara (2005), Rodríguez (2002), Araya (2002) y Mora (2002) explican que las 

fuentes que han influenciado la teoría de las representaciones sociales de Moscovici son 

variadas (Esquema 2). No obstante, existe coincidencia sobre la influencia decisiva de la 

teoría de Durkheim –concepto de representación colectiva– y de Lévy-Bruhl –sociología 

del conocimiento–.  

 

El estudio realizado en Francia por Moscovici (1979) tuvo por finalidad examinar 

el proceso de transformación que sufría una disciplina científica –el psicoanálisis– al 

traspasarse desde el campo de los especialistas a la población en general. La noción del 

concepto, descrita en las primeras páginas de su trabajo, fue: 

 
(…) una representación social es una organización de imágenes y de lenguaje porque 

recorta y simboliza actos y situaciones que son o se convierten en comunes. Encarada 

en forma pasiva, se capta como el reflejo, en la conciencia individual o colectiva, de un 

objeto, un haz de ideas, exteriores a ella. (Moscovici, 1979, p. 16) 

 

 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 71 

Esquema 2 Influencia teórica en la teoría de las Representaciones sociales de Moscovici 

 
Fuente: Elaboración propia a partir de Guevara (2005); Rodríguez (2002); Araya (2002); Mora (2002) y Castorina 

(2008) 

 

La organización de imágenes y su contenido se desarrollan a partir de la relación 

de un sujeto –individuo o colectivo– con un objeto –una idea, una persona o un hecho- 

externo (Paicheler, 1986). De acuerdo con León (2001), dicha relación –entre el sujeto y 

el objeto– se desarrolla a través de unas determinadas operaciones mentales –percepción, 

memoria y la atención– las cuales reemplazan el objeto por un símbolo. Por lo tanto, 

“Una representación siempre es la representación de algo para alguien” (Abric, 2001, p. 

12). Sin embargo, no hay representaciones de cualquier elemento de la realidad. En 

palabras de León (2001): “los grupos sociales manejan el concepto piedra, pero quizás 

con alta probabilidad no existe una representación social de las piedras” (p. 370). Las 

representaciones sociales –como fenómeno y teoría– es profundamente social y, por lo 

tanto, es relevante para la vida social de los grupos. No obstante, no son homogéneas al 

interior de la sociedad. Al ser construcciones simbólicas de la realidad, se transforman 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 72 

en comunes para un grupo determinado. No obstante, se encuentran sujetas al marco 

histórico, social y cultural de la sociedad en que residen. Por lo tanto, coincidimos con 

Farr (1986) quien explica que las representaciones sociales tienen: “una doble función. 

Hacer que lo extraño resulte familiar y lo invisible, perceptible. Lo que es desconocido 

o insólito conlleva una amenaza, ya que no tenemos una categoría en la cual clasificarlo” 

(p. 503). En esta línea, Duveen y Lloyd (2008) explican que las representaciones sociales 

son tipos particulares de conocimiento que tienen como función aportar a las 

colectividades comprensión y comunicación a través de medios intersubjetivamente 

compartidos. Jodelet (1986) menciona que las representaciones sociales son una forma 

de interpretar y pensar nuestra realidad cotidiana. Lo social interviene por medio del 

contexto, la comunicación, el marco cultural, los valores y las ideologías de grupos 

específicos de pertenencia:  
 

Las representaciones sociales constituyen modalidades de pensamiento práctico 

orientados hacia la comunicación, la comprensión y el dominio del entorno social, 

material e ideal. En tanto tales, presentan características específicas a nivel de 

organización de los contenidos, las operaciones mentales y la lógica. (Jodelet, 1986, p. 

474) 

 

De acuerdo con Vergara (2008) y Rodríguez (2002), las representaciones sociales 

se generan a partir de procesos comunicativos identificados como de anclaje y de 

objetivación. Wagner y Hayes (2011), explican que el mecanismo de anclaje permite 

situar a los grupos extraños en ideas o en contextos conocidos para clasificar y nombrar 

de acuerdo con las necesidades sociales del grupo. Este proceso proyecta en el objeto –

que se está representado socialmente– ciertas cualidades y significados que median las 

interacciones presentes y futuras. La objetivación de acuerdo con Jodelet (1986) y con 

Vergara (2008) es la transformación de conceptos abstractos en imágenes concretas, lo 

que permite identificar palabras con cosas: “Por ejemplo, el SIDA se materializa en 

homosexualidad” (Vergara, 2008, p. 66). 

 

La naturaleza social y la variedad de las representaciones sociales han permitido 

que sea pertinente para tratar objetos de estudios desde la política, el medio ambiente y 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 73 

la educación (Jodelet, 2000). Gilly (1986) determina que en el campo de la educación la 

teoría de las representaciones sociales se ha utilizado para comprender los conjuntos 

organizados de significaciones sociales sobre el proceso educativo. Jodelet (2011) 

especifica que la articulación entre educación y representaciones sociales permite estudiar 

las complejas relaciones dialécticas que se dan en el sistema escolar. Lo cual puede ser 

detectado a través de prácticas y discursos de actores concretos –padres, los y las alumnas 

y profesores y profesoras–. De esta forma, Gilly (1996) explica que: 

 
(…) el campo educativo aparece como el lugar privilegiado para ver como se 

construyen, evolucionan y se transforman las representaciones sociales en los grupos 

sociales y para aclarar el papel de estas construcciones en las relaciones de éstos con los 

objetos de su representación. (p. 69) 

 

Siguiendo la clasificación que realiza Gilly (1986), la investigación en el área de la 

educación se ha realizado en tres aspectos: las instituciones, la escuela y los agentes. 

Prado de Souza (2011) menciona que específicamente en el análisis de los agentes 

educativos, las líneas de investigación son las siguientes: 

 

● Estudios centrados en los profesores y las profesoras: análisis de la génesis y del 

proceso de construcción de las representaciones 

● Estudios centrados en los y las alumnas: identificación de representaciones 

sociales sobre aspectos específicos, problemas de la vida cotidiana y escolar 

● Estudios centrados en los y las alumnas, profesorado y otros agentes educativos: 

efectos y desempeño de representaciones que afecten el desempeño 

 

Castorina (2017) plantea que las investigaciones se han centrado en el campo de 

la identidad profesional docente. En este sentido, las representaciones sociales de los y 

las alumnas son analizadas en torno al efecto de la evaluación o del fracaso escolar. No 

obstante, la investigación es todavía escasa en el ámbito de la adquisición de 

conocimientos sociales particularmente en ciencias sociales: 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 74 

El hecho de que aparezcan con frecuencia RS conflictivas en sala de clase y en particular 

las investigaciones realizadas en ambientes multiétnicos, van imponiendo a las RS como 

condiciones del aprendizaje, no solo como conocimientos previos sino como un 

prerrequisito del aprendizaje. (Castorina, 2017, p. 6) 

 

El aporte de la psicología al campo de la didáctica de las ciencias sociales ha sido 

considerablemente ventajoso para esta última. A pesar de sus diferentes situaciones y 

tradiciones que, en algún sentido, ha permitido asumir algunos postulados acríticamente 

(Pagès, 1993). Las representaciones sociales no escapan de este escenario. Pagès y Oller 

(2007) indican que las representaciones sociales son un conjunto de informaciones, de 

opiniones y valores que construyen un pre-saber que ayuda a generar explicaciones con 

algún grado de complejidad. Por lo tanto, es clave para la enseñanza de conocimientos 

sociales: “(…) interrogarse sobre sus orígenes y su génesis, es imprescindible para la 

enseñanza, ya que se considera que aprender consiste en modificar estas 

representaciones.” (Pagès y Oller, 2007, p. 6). Pagès (1997) explica que las 

representaciones, preconceptos o los estereotipos se desarrollan a partir de conocimiento 

anteriormente adquirido, pero, además, de la experiencia que desarrollan los y las 

alumnas en el contexto sociocultural en que viven. Por lo tanto, en la enseñanza de la 

historia las representaciones actúan predisponiendo a los estudiantes –a veces de forma 

inconsciente– actuando de filtro ante nuevos conocimientos o impidiendo o facilitando 

el aprendizaje. De acuerdo con Pagès (1997, p. 221), las investigaciones en torno a las 

representaciones sociales de los estudiantes podrían clasificarse de la siguiente forma: 

 

● Las concepciones de los y las alumnas acerca de la historia 

● Las investigaciones acerca del conocimiento geográfico 

● Las investigaciones sobre conceptos o hechos sociales concretos 

 

Los aportes a las investigaciones en didáctica de las ciencias sociales han 

permitido indagar en la formación inicial del profesorado, en sus ideas sobre la 

enseñanza, la transformación a propósito de la práctica y sus finalidades (Castillo, 2016; 

Jara, 2012; González, 2013) Sin embargo, en el caso de esta investigación, es fundamental 

conocer las representaciones sociales de los estudiantes, para, como indican Pagès y Oller 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 75 

(2007) y Salinas (2017), comprender cómo y a partir de qué fuentes se construyen tales 

representaciones y transformar aquellos prejuicios o estereotipos no contrastados con el 

avance científico. Respecto al problema de estudio que orienta esta investigación, las 

indagaciones se han concentrado en el profesorado en formación y en los y las 

estudiantes del nivel medio (Montanares-Vargas, 2017a y 2017b). 

 

El abordaje teórico-metodológico de las representaciones sociales actualmente se 

han centrado en el desarrollo de aspectos procesuales y estructurales según las diversas 

escuelas que han indagado en el tema: 

 
Cuando hablamos de procesual y estructural nos referimos entonces a modos de 

apropiación de la teoría. En este sentido se pueden estudiar los procesos de una manera 

mecánica, en términos de estructura, o dinámica, en términos de dialécticas de 

intercambio. Por su lado los contenidos pueden ser enfocados como estructuras 

organizadas o como procesos discursivos. En términos de su parentesco con otras 

corrientes teóricas, un enfoque procesual de las representaciones sociales asumiría 

ciertas características del Interaccionismo Simbólico Procesual; mientras que un 

enfoque estructural asumiría características cercanas a la psicología social cognitiva de 

la línea estadounidense dominante. (Banchs, 2000, p. 4) 

 

En el caso de nuestra investigación, nos aproximamos a las representaciones 

sociales de los y las estudiantes y los miembros de las comunidades mapuche –en Chile 

y en Argentina– a través de entrevistas individuales y grupales en el marco de un proceso 

de investigación mayor a través de la Teoría Fundamentada10. Esta metodología general 

por medio de sus procedimientos y mecanismos de análisis nos permite centrarnos en el 

contenido, pero, además, organizar y construir un núcleo central e imágenes periféricas 

(Rodríguez, 2007; Moliner, 2007). Es decir, nos permite describir el contenido de las 

representaciones sociales, pero también relacionar hechos, acontecimientos e incidentes 

con el objetivo de explicar en profundidad las representaciones sociales:  

 

 
10 En adelante nos referiremos a la Teoría fundamentada como TF.  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 76 

Se reconstruyen inductivamente categorías generales a partir de elementos particulares, 

así como contenidos socialmente compartidos por medio de comparaciones de 

representaciones singulares. Al finalizar esta etapa se obtiene una descripción exhaustiva 

de los contenidos de las RS del grupo social investigado. Sin embargo, el aporte esencial 

de esta metodología se expresa en la segunda etapa, el análisis relacional. A través de 

este se reconstruye la estructura interna de las RS, es decir las relaciones y jerarquías 

existentes entre sus diferentes contenidos. (Araya, 2002, p. 70) 

 

Por lo tanto, por medio de los procedimientos de la TF11 reconstruiremos las 

representaciones sociales a nivel teórico basados en dos etapas que harán referencia a un 

análisis de nivel descriptivo y relacional con la finalidad de comprender las 

representaciones sociales de los y las estudiantes y de las autoridades de comunidades 

mapuches.  

  

 
11 Los procedimientos a los cuales nos referimos son: El muestreo teórico, el método comparativo 

constante, la codificación abierta, la codificación axial y la codificación selectiva. Todos estos aspectos y 

procedimientos serán explicados con mayor profundidad en el apartado metodológico de la tesis.  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 77 

2.4  La invisibilidad social en la enseñanza de las ciencias sociales 

 

La invisibilidad social es un problema social complejo que es posible relacionarlo 

con diversas perspectivas disciplinares como, por ejemplo, en la psicología social, la 

antropología o la sociología. En el caso de esta investigación desarrollaremos tres 

apartados que son: 1) la invisibilidad social desde la filosofía social crítica, 2) la invisibilidad social 

en la historiografía y 3) la invisibilidad social en la enseñanza de la historia. Finalmente, 

describiremos y analizaremos una serie de investigaciones que tratan la invisibilidad 

social de los pueblos originarios en Chile y en Argentina. 

 

2.4.1  La invisibilidad social en la filosofía social crítica 

 

La obra literaria El hombre Invisible de Ellison (2016), trata la situación de los 

afroamericanos en Estados Unidos de Norteamérica en el siglo XX y comenta que la 

invisibilidad que sufren no es producto de un problema o una alteración bioquímica en 

la pigmentación de su piel. Más bien, procede de una predisposición en los ojos de 

aquellas personas con las cuales trata. Desde esta perspectiva, en nuestra investigación 

problematizaremos teóricamente la invisibilidad social como un elemento político que 

han tocado diversos pensadores y disciplinas para representar un problema que se 

conecta con el reconocimiento social, la vida pública y la formación de una ciudadanía 

crítica. 

 

La invisibilidad social ha sido vinculada a diversos regímenes escópicos que se 

han construido en la historia. Los marcos teóricos que se han aproximado al estudio de 

las invisibilidades sociales se relacionan con el poder, el control y la vigilancia a través de 

la idea del panóptico (Foucault, 1976), la visión del espectáculo en la obra de Debord 

(2004), la perspectiva fenomenológica de la consciencia en Husserl (2011) o en la de 

Merleau-Ponty (2010) y en la teoría crítica principalmente en Honneth (1997). Jay (2003 

y 2007) y Tomás (2010), indican que el conjunto de estos aportes toca diversos aspectos 

de la invisibilidad social y demuestra la poliédrica forma del fenómeno estudiado, del 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 78 

poder que existe en la mirada –o en el sentirse observado– y en el proceso 

deshumanizador para excluir aquello que es parte de la realidad social.  

 

Estos trabajos a nivel teórico se han traspasado a diversas disciplinas en las 

ciencias sociales que han indagado las exclusiones en los ámbitos del trabajo femenino, 

el desarrollo infantil, la inmigración y el racismo –entre otros aspectos– (Tabla 3). Dichas 

investigaciones han remarcado la relación entre la invisibilidad social y la exclusión, la 

explotación y el desprecio. 

 

Tabla 3 Evolución de los estudios sobre la invisibilidad social 

Autor Características Disciplinas 

John Edward Anderson (1949) La invisibilidad del desarrollo 

del comportamiento infantil 
 

Psicología infantil 

Edward Clifford (1963) La invisibilidad de los sujetos 

como una simple presencia que 

no aporta al juego social 
 

Psicología social 

Yves Barel (1982) Marginación social de los 

trabajadores 
 

Sociología del trabajo 

Jean-Didier (1982) La invisibilidad de la lengua 

materna en el extranjero 
 

Lingüística 

Yvonne Mignot-Lefebvre (1985) El trabajo doméstico de las 

mujeres en la economía 
 

Sociología del trabajo 

René Gallissot (1985) El racismo y la inmigración 

 

Sociología 

Teresa Cristina Carreteiro (1993) Exclusión social en la 

construcción de la identidad 
 

Sociología 

Jean-Marie Foucart (1992) La formación de clase en los 

profesores sociales 
 

Educación 

Francine Saillant (1999) Teoría y epistemología en las 

prácticas médicas 

Antropología/salud 

pública 

Fuente: Elaboración propia a partir de Tomás (2010).  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 79 

La invisibilidad social de diversos grupos ha pasado de ser un problema a un tema 

de investigación y, actualmente, una categoría hermenéutica que permite interpretar y 

comprender fenómenos particulares en diversas disciplinas de las ciencias sociales 

(Thompson, 2005; Tomás, 2010; Voirol, 2005). Bourdin (2010) explica que la 

invisibilidad social es una categoría hermenéutica que busca interpretar un fenómeno 

contradictorio que implica ser y estar en el mundo, pero no ser visto o ser escuchado. La 

categoría hunde sus raíces en la filosofía social crítica y se relaciona con una serie de 

conceptos que ayudan a comprender la situación de individuos o sociedades subyugadas: 

“Tras la alienación, la explotación, la dominación, el desprecio social, la invisibilidad sería 

la última categoría que profundizaría la experiencia del sometimiento.” (Bourdin, 2010, 

p. 19). 

 

Le Blanc (2009) indica que la visibilidad y la invisibilidad se encuentran unidos 

por hilos imperceptibles y que lo visible es una cualidad que muestra una textura 

superficial de algo –o de alguien– que es más profundo pero imperceptible. En palabras 

de Merleau-Ponty (2010): “(...) lo propio de lo visible, como decíamos, es ser superficie 

de inagotable profundidad. (p. 127)”. Por lo tanto, la visibilidad sería el anverso de la 

invisibilidad que, sin embargo, son partes de un mismo proceso –de construcción social– 

que pesa sobre los individuos o sobre sus actividades en el espacio público. Por lo tanto, 

la invisibilidad se expresa en una forma última de deshumanización y de subordinación 

total que se expresa socialmente pues, la existencia humana, es un hecho conferido o una 

revelación manifiesta a otros y a otras. A partir de esta idea, la invisibilidad social se 

relaciona con el reconocimiento, con la validación política y el derecho a participar en la 

vida pública: “Visibility is closely associated to recognition. (...) Recognition is a form of 

social visibility, with crucial consequences on the relation between minority groups and 

the mainstream.” (Brighenti, 2007, p. 329). Kràl (2014) y Honneth (2011 y 1997) explican 

que la invisibilidad social no debemos relacionarla –únicamente– con la falta de presencia 

física –conocimiento–, sino con la negación de la existencia en el sentido social –

reconocimiento–. Por lo tanto, la invisibilidad social encierra en el centro un conjunto 

de luchas políticas que giran en torno a la identidad, al género, la raza o la clase. 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 80 

Voirol (2013) explica que existen umbrales mínimos o máximos que ayudan a 

comprender las posibilidades de una visibilidad justa y, con todo, a evitar las distorsiones 

en la visibilidad que podría influir en la construcción de las representaciones sociales. En 

palabras de Brighenti: 

 
Clearly, one’s positioning behind or beyond the thresholds of fair visibility raises the 

problem of the management of one’s social image in one’s own terms. Therefore, when 

philosophers and political activists support the claims for recognition put forward by 

minority groups, one should be aware that the very social relationship producing 

recognition can produce denial of recognition, too. Distortions in visibility lead to 

distortions in social representations, distortions through visibility. (Brighenti, 2007, p. 

330) 

 

La aplicación de la categoría de la invisibilidad social en la didáctica de las ciencias 

sociales, ha desarrollado un conjunto de investigaciones que se han centrado –

preferentemente– en 3 ámbitos centrales: 1) la formación de profesores y de profesoras (Ortega, 

Marolla y Heras, 2020; Sanhueza, Pagès y González, 2019a; Anguera et al, 2018; Marolla 

y Pagès, 2015; Santisteban, 2015), 2) las representaciones sociales de los y las estudiantes sobre los 

grupos invisibles (Sanhueza, Pagès y González-Monfort, en prensa; Marolla, 2018 y 2019; 

Massip y Pagès, 2016 y 3) la revisión del currículo y los textos escolares (Pagès, Villalón y 

Zamorano, 2017; Pinochet y Urrutia, 2016; Villalón y Pagès, 2015, 2013a y 2013b; 

Mariotto y Pagès, 2014; Pagès y Villalón, 2013; Pagès y Sant, 2012; Sant y Pagès, 2011). 

No obstante, otras investigaciones han indagado sobre qué efectos tiene una enseñanza 

centrada en los hechos políticos y militares en los grupos invisibles y, además, qué 

conocimientos pueden aportar los grupos invisibles a la enseñanza de la historia 

(Sanhueza, Pagès y González-Monfort, 2019b; Sanhueza, Carriaga, Cuevas y González, 

2018; Sanhueza, Pagès y González-Monfort, 2020; Sanhueza, en prensa).  

 

 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 81 

2.4.2  La invisibilidad social en la historiografía 

 

La emergencia de nuevos actores –protagonistas o agentes– en la historiografía 

coincide con un giro de los historiadores y, junto a ello, de las escuelas historiográficas 

en la búsqueda de renovadas conexiones entre la sociedad, la cultura y la economía. Este 

golpe de timón se puede apreciar en el ámbito historiográfico desde principios del siglo 

XX de la mano de la Nueva Historia. Sin embargo, como indican Vázquez (1978) y 

Fontana (2016) originalmente la narración histórica ha estado centrada preferentemente 

en los hechos de la clase dirigente, es decir, los hechos políticos de un grupo de notables 

que dirigen el destino de la sociedad: “los orígenes de la historia escrita están ligados a la 

justificación del estado monárquico por el doble proceso de señalar su origen sagrado y 

de identificarlo con el pueblo” (Fontana, 2016, p. 16).  

 

La identificación de la clase dirigente con el Estado como agentes o personajes 

únicos y determinantes en el curso de la historia no se puede adjudicar solamente a lo 

que se ha caracterizado como historia tradicional. De acuerdo con Burke (1996), la 

historiografía tradicional hace referencia al trabajo realizado por Leopold von Ranke y, 

en mayor medida, a sus discípulos que desarrollaron sus postulados hasta 1950. La historia 

rankiana se vincula, generalmente, con la historia positivista, la tradición historiográfica 

alemana y la corriente del historicismo alemán (Bourdé y Martin, 2004; Carbonell, 1986). 

Dichos postulados impactan, en gran medida, en los personajes que protagonizan la 

historia. En palabras de Fontana (2001):  

 
Ranke hablará siempre con reverencia al poder y con respeto de los dirigentes, 

atribuyendo sus actos a los motivos más elevados. El historiador preparaba así el camino 

hacia la sumisión absoluta de los ciudadanos al poder, sin discusiones ni críticas, ya que 

el estado encarna a la nación y ésta no hace otra cosa que seguir las pautas que ha fijado 

el dedo de Dios. (p. 170) 

 

La forma tradicional de hacer historia, de acuerdo con Casanova (1991), 

implicaba el desarrollo de narrativas cargadas de acontecimientos políticos y militares. El 

actor principal es el Estado –y sus servidores– que, como individuos, se relacionan con 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 82 

otros Estados. El impulso cientificista rankeano generó un agotamiento del modelo 

académico en el período de entreguerras. La tradicional historia política entre Estados 

que se ocupaba de reyes, dirigentes y militares pareció no lograr entender lo que afectó 

la vida de todos los hombres, las mujeres y niños y niñas (Fontana, 2001). En este marco, 

desde la escuela de los Annales la crítica a la historia historizante, como le llamó Febvre 

(1982), recayó en que solo ofrecía del pasado destellos, sin mucha humanidad:  

 
Las cosas sí, por su puesto. ¿los hombres?, ¿qué se les habría perdido en los talleres de 

Clío? Así, pues, ni una palabra sobre la evaluación de las burguesías en un período tan 

rico en hechos sociales. Nada sobre la evolución de las masas artesanales y obreras de 

la misma época. (Febvre, 1982, p. 152) 

 

Para nosotros y de acuerdo con Bloch (2000 y 2001), consideramos que la historia 

tiene por objeto esencial a los hombres –y las mujeres– en sociedad, en tanto que la 

historia es ciencia de lo humano en el tiempo. La revolución historiográfica francesa 

amplió el abanico de objetos de estudios de la historia al tener contacto con las ciencias 

sociales. De esta forma, todas las actividades de los hombres y las mujeres son de interés 

al conformar la realidad social. Es decir, la vida colectiva, las actividades económicas, las 

instituciones, las civilizaciones. Por lo tanto, como explica Braudel (1970), al pensar en 

una realidad más compleja o entrecruzada, como lo evidencian las ciencias sociales, es 

necesario reaccionar contra una historia arbitrariamente reducida a la función de héroes:  

 
(…) no creemos en el culto de todos esos semidioses, o, dicho con mayor sencillez, nos 

oponemos a la orgullosa frase unilateral de Treitschke: <<Los hombres hacen la 

historia.>> No, la historia también hace a los hombres y modela su destino: la historia 

anónima, profunda y con frecuencia silenciosa, cuyo incierto pero inmenso campo se 

impone ahora abordar. (Braudel, 1970, pp. 26-27) 

 

El grupo de Annales aportó a la conquista de ciertos territorios que los 

historiadores más tradicionales no habían explorado. De esta manera, la conducta 

humana y grupos sociales que antes no habían obtenido reconocimiento ahora forman 

parte del quehacer historiográfico (Burke, 1996).  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 83 

 

Para nuestra investigación también es valioso –y en paralelo al grupo de Annales– 

el aporte de los marxistas británicos –como la perspectiva neomarxista de la teoría crítica 

en el apartado 2.1–, que trataron de visibilizar otros agentes importantes a través de la 

historia social y la historia desde abajo. Thompson (2000) inscribe la historia social y la 

historia desde abajo dentro de una perspectiva historiográfica radical:  

 
(…) cuando examinamos una cultura tradicional, se deben interesar más por la 

recuperación de estados de conciencia pasados y del entramado de relaciones sociales y 

domésticas, que de los procesos y la lógica del cambio. Están más interesadas en el ser 

que en el llegar a ser. A medida que algunos de los principales actores de la historia se 

alejan de nuestra atención –los políticos, los pensadores, los empresarios, los generales– 

avanza un inmenso reparto de personajes secundarios, de quienes habíamos supuesto 

que eran meros acompañantes del proceso. (p. 21) 

 

La historia desde abajo o la historia de la gente corriente comienza como campo 

de estudio especializado con los estudios de la historia de masas en el siglo XVIII, 

empapado del trabajo realizado por la tradición francesa desde los trabajos de Michelet 

y, posteriormente, el grupo de Annales (Hobsbawm, 1998). Rudé (2009), uno de los 

precursores de la historia de la gente corriente en el ámbito británico, considera que las 

multitudes tienen un papel significativo en la historia que ha sido poco explorado por la 

historia tradicional. La gentuza sin nombre o la turba, como ha calificado la historia 

tradicional, carece de interés por estar subsumida a intereses externos, siendo un 

instrumento pasivo. Sin embargo, aquellas manifestaciones políticas tales como huelgas, 

rebeliones o insurrecciones populares mantienen motivos y experiencias subyacentes que 

es necesario rescatar. Tomando como referencia aportes de la sociología, se visibilizan 

otros agentes en la historia como los campesinos, las minorías raciales, los huelguistas y 

los bandidos; es decir, hombres y mujeres de carne y hueso:  

 
(…) el papel desempeñado por los campesinos y los artesanos rurales en las revueltas 

francesas y por los obreros industriales en las inglesas; la particular propensión de los 

tejedores y mineros a destruir las maquinarias en las disputas industriales inglesas; la 

juventud de algunos de los insurrectos, pero no de otros, el papel desempeñado por las 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 84 

mujeres en algunas de las grandes journées de la Revolución Francesa (…). (Rudé, 2009, 

p. 231) 

 

En este sentido, nuestra investigación recupera la perspectiva de Hobsbawm 

(1987 y 1997) quien explica que en el ámbito marxista la historia de la gente corriente 

comienza a llamar la atención desde el crecimiento del movimiento obrero. Por lo tanto, 

en un sentido clásico, la gente corriente eran aquellas agrupaciones sociales que llevaron 

a cabo la lucha obrera: “(…) a la que se podía considerar antecesora del movimiento” 

(Hobsbamw, 1997, p. 647). Entendemos que la historia desde abajo acentúa la historia 

de la gente corriente que implica conocer en profundidad las sociedades: “No pueden 

dejar de hacerlo, toda vez que su tema, la gente corriente constituye el grueso de toda la 

sociedad” (Hobsbawm, 1997, p 585). El reconocimiento como objeto de estudio para 

nosotros implica todo el grueso de la sociedad. Es decir, el rescate de las experiencias 

históricas de los grupos subordinados con la finalidad de reivindicar su papel activo en 

la formación de la historia y, además, entender su lugar en el presente. La gente corriente, 

por lo tanto, constituyen la mayor parte del género humano en tanto que sus vidas –lo 

que hacen, piensan y sienten– tiene valor para ser visibilizado en el desarrollo histórico 

de las sociedades (Hobsbawm, 1959; 2001 y1999).  

 

Los pueblos originarios aparecen en la historia a través de un proceso de 

inclusión/exclusión. Su invisibilidad en la historia, tanto individual como colectiva, se 

inició con el proceso de expansión imperial a finales del siglo XV. Aunque sin duda 

también se relaciona con otras colonizaciones británicas, francesas y portuguesas. En 

este sentido, para nosotros la colonización española representó el inicio de la 

modernidad en Europa y el comienzo de la colonialidad en los territorios conquistados 

(Castro-Gómez, 2005; Dussel,1992; Mignolo, 2013). La crítica a la historiografía 

dominante de corte europeo, en que se incluyeron los pueblos originarios como sujetos 

sin historia fue funcional a la ideología colonizadora y al orden colonial establecido por 

la metrópolis (Bonfil Batalla, 2005).  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 85 

Para esta investigación la crítica a los procesos de colonización se desarrolló desde 

dos líneas de investigación. Los estudios Postcoloniales, por ejemplo, a través de autores 

como Said (2001 y 2002), Spivak (2009 y 2010) y Guha (2002) desarrollaron trabajos 

principalmente en la India Británica y los países asociados a la Commonwealthl. Los 

autores desde esta perspectiva tomaron como referencia aportes de la escuela marxista 

británica, específicamente, de los trabajos de Thompson (1995 y 2000) y Hobsbawm en 

relación con la “historia desde abajo”. En esta línea, se desplegó una historia de los vencidos 

o los subalternos que se construyó: “en contra de la versión dada por la historiografía de 

elite” (Spivak, 2009, p. 19). Esto para nosotros contribuyó a visibilizar a aquellos 

protagonistas que la historia europea había desplazado: 

 
¿Permitiremos que estas voces de queja sean apagadas por el estrépito de la 

historiografía estatista? ¿Qué clase de historia de nuestro pueblo se construía, si se 

hiciese oídos sordos a estas historias que representan, para este período, la densidad de 

las relaciones de poder en una sociedad civil donde la autoridad del colonizador estaba 

todavía lejos de hallarse establecida?. (Guha, 2002, p. 24) 

 

La segunda línea la representan los estudios decoloniales y la Epistemología del 

Sur que insisten en que a pesar de la emergencia de los nuevos Estados en América 

Latina en el siglo XIX se mantiene, todavía, un estado de colonialidad global que se 

expresa en formas de colonización del saber y del ser. (Mignolo, 2007; Santos, 2010 y 

2017). Para nosotros la colonialidad a diferencia del periodo colonial, es una expresión 

específica del imperialismo que se desarrolla como política cultural en el cual los indios 

americanos –marginales, paganos, salvajes o inferiores– fueron desprovistos de humanidad 

(Tuhiwai, 2016). La posición –humana o casi humana – coincide con las discusiones 

sobre la jerarquía de las razas, su inferioridad natural y su nivel de salvajismo. La 

controversia de Valladolid, en Las Casas (1552), corresponde al corazón del fundamento 

para excluir como agente capacitado de intervenir en la historia: “(...) creía que los indios 

eran bárbaros por naturaleza y por tanto estaban destinados a ser esclavos por 

naturaleza” (p. 33). Por lo tanto, para nosotros la invisibilidad social y, como efecto, la 

marginación como actores de los pueblos originarios en la historia se produce como 

efectos de la colonización:  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 86 

 
(…) nada menos que en generar la idea de que ciertos pueblos no forman parte de la 

historia, de que no son seres. Así, enterrados bajo la historia europea del descubrimiento 

están las historias, las experiencias y los relatos conceptuales silenciados de los que 

quedaron fuera de la categoría de seres humanos, de actores históricos y entes 

racionales. (Mignolo, 2007, p. 30) 

 

En nuestra perspectiva y retomando los planteamientos de Fanon (1983 y 2009), 

la historia que se construyó en los nuevos Estados nacionales en el siglo XIX se realizó 

como prolongación de la historia europea, representando a los colonizados en una 

situación colonial que define sus límites y su posición de sujeto invisible socialmente:  

 
El colono hace historia. Su vida es una epopeya, una odisea. (...) El colono hace historia 

y sabe que la hace. Y como se refiere constantemente a la historia de la metrópoli, indica 

claramente que esta aquí como prolongación de esa metrópoli. La historia que escribe 

no es, pues, la historia del país al que despoja, sino la historia de su nación (...). (Fanon, 

1983, p. 25) 

 

Desde nuestro posicionamiento crítico, es necesario visibilizar socialmente a los 

pueblos originarios o las primeras naciones en la historia, pero, sin duda, en la enseñanza 

de la historia y de las ciencias sociales. 

 

2.4.3  La invisibilidad social en la enseñanza de la historia 

 

En nuestro planteamiento, al igual que Villalón y Pagès (2013a), consideramos 

que generalmente, el currículo y los textos escolares de historia no han avanzado al 

corriente de la investigación disciplinar. Como consecuencia, en las escuelas todavía 

persiste una historia tradicionalmente política vinculada a la elaboración de valores 

hegemónicos que invisibiliza socialmente a los y las niñas, a los pueblos originarios, a las 

mujeres y a las minorías sexuales (Massip, Castellví y Pagès, 2020; Pagès, 1994 y 2007).  

 

Las investigaciones sobre las invisibilidades sociales en la didáctica de la historia 

y de las ciencias sociales, han utilizado diversos conceptos y expresiones para demostrar 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 87 

la ausencia o la escasa presencia –en el currículo o en la formación inicial–y, también, 

como un calificativo de una situación de injusticia –de oprimidos/as o de excluidos/as– 

que opera sobre alguien o algo (Esquema 3). 

 

Con esta preocupación, entendemos al igual que Marolla, Pinochet y Sant (2018) 

y Sanhueza, Cartes y Maya (En prensa), que esta línea de investigación tiene por finalidad 

repensar la enseñanza ligada a la justicia social y cognitiva de los grupos invisibilizados 

socialmente. Es decir: 

 
El desafío se enfoca en orientar las acciones del profesorado en pos de un 

reconocimiento de todas y todos en la construcción del mundo desde el aula. Tarea 

compleja si pensamos en la homogeneización cultural en la cual nos desenvolvemos día 

tras día. Incluir a los invisibles socialmente y visibilizar fenómenos ausentes en la sala 

de clase es un acto de justicia y de formación en valores, es reconocer el trabajo de 

hombres y mujeres comunes y corrientes que han entregado su vida por la construcción 

de este presente. Tomando las palabras del maestro Joan Pagès, es necesario dotar a 

todos y todas la misma dignidad humana. (Sanhueza, Cartes y Maya, en prensa)  

 

Esquema 3 Conceptos utilizados para referirse a la invisibilidad social en la didáctica de las ciencias 
sociales 

 
Fuente: Extraído de Sanhueza, Cartes y Maya (En prensa). 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 88 

Además, entendemos que esta línea de investigación toca tres aspectos claves para 

la enseñanza de la historia: 1) la formación de profesores y de profesoras (Pagès y Santisteban, 

2012; Santisteban, 2015), 2) los aspectos epistemológicos y disciplinares de la historia y el 

posicionamiento en la enseñanza (Heimberg, 2015 y Matozzi, 2015) y 3) la formación de 

ciudadanos y ciudadanas socialmente comprometidos con un mundo mejor. (Sanhueza, Cartes y Maya, 

en prensa; Massip, Castellví y Pagès, 2020; Marolla, Pinochet y Sant, 2018). Pero, 

fundamentalmente la línea de estudio comprende que la enseñanza de la historia ha de 

servir para tratar la vida en sociedad, desde un punto de vista más humano: “¿No 

tendrían que ser las personas el centro principal de nuestra enseñanza? ¿No son, las 

Ciencias Sociales, una mirada a la humanidad desde la humanidad para entender quien 

somos y hacia dónde vamos?” (Massip y Pagès, 2014, p. 447).  

 

Morin (2015), explica que se debe focalizar la educación: “para enseñar el oficio 

de vivir” (p. 15). Todos somos protagonistas y, en alguna medida, dejamos una huella en 

el pasado. La crítica de Nietzsche (2016) a la utilidad de la historia para la vida, implica 

pensar la Historia más allá de un conjunto de hechos monumentales realizados por 

grandes hombres. Siguiendo los planteamientos de la teoría crítica, la línea que trata de 

visibilizar socialmente a los y las niñas, a los pueblos originarios y a las mujeres –entre 

otros elementos y actores sociales– tiene por finalidad la humanización y el cambio 

social. Es decir, entendemos que enfrentar la invisibilidad social implica emprender una 

batalla por la humanización de la historia que se enseña con el propósito de preparar 

para la vida a los y las estudiantes, contribuir a la identificación de las desigualdades y de 

los mecanismos de invisibilidad –deshumanización–, observar las condiciones que nos 

hace humanos y dotar de igual dignidad a todos los y las personas para transformar la 

realidad:  

 
La historia contribuye a hacernos conscientes del enorme poder que tenemos los seres 

humanos para transformar la realidad; a saber, que siempre hay dificultades que vencer, 

pero que las cosas se pueden cambiar; para aprender que el coraje, el valor, la 

indignación y la planificación de estrategias adecuadas ante situaciones de injusticia 

fueron requisitos que quienes nos antecedieron utilizaron para sobreponerse a 

situaciones terriblemente duras e inhumanas. (Torres, 2017, p. 137) 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 89 

La inclusión de otros protagonistas a la historia oficial es algo reciente y plantea 

cuestiones incómodas en el plano académico, pero que es importante para visibilizar a 

todos los grupos transformados en invisibles. Bonfil Batalla (2005), Jara y Salto (2016) y 

Sanhueza, Pagés y González-Monfort (2019), explican que las historias sobre los pueblos 

originarios y su reflejo en la enseñanza representan más un discurso de poder para 

justificar su dominación que un relato para narrar su papel en la historia. En palabras de 

Mariotto y Pagès (2013):  

 
La aceptación de las personas comunes, de las minorías étnicas, de las mujeres y de otros 

actores hasta entonces silenciados en la historia, no es fácil. El debate se centra a 

menudo sobre su papel en la historia y, también, en el papel del historiador en este 

escenario. (p. 38) 

 

Para nosotros existe una coincidencia entre los grupos invisibilizados en el 

currículo de ciencias sociales y los grupos minoritarios que han sido oprimidos por la 

cultura de la dominación. Dicha relación se establece en la invisibilidad social de sus 

funciones, perspectivas y conocimientos en la vida pública –que para nosotros es la 

escuela–. Al igual que Freire (2017), pensamos que los oprimidos son producto de la 

violencia que proviene de los opresores. La cultura de la dominación transforma a los 

oprimidos o los marginados en seres para otro. Es decir, en el caso del pueblo mapuche, 

pensamos que el pasado es invisibilizado socialmente a través de un ejercicio de poder 

que define cual ha de ser su historia. La transformación en otro se desarrolla desde una 

forma que los incluye para fijar una historia, pero excluye o invisibiliza sus conocimientos 

de la escuela o del espacio público: “(…) los llamados marginados, que no son otros sino 

los oprimidos, jamás estuvieron fuera de. Siempre estuvieron dentro de” (Freire, 2017, 

p. 65). La inclusión desde esta perspectiva implica la elaboración de una historia que 

contiene ciertas representaciones unilaterales por la selección de la cultura que se realiza 

en el currículo de ciencias sociales. Esta selección no tiene nada de neutral. La tradición 

selectiva, como indica Apple (2008), dicta que no se enseñe seriamente la historia de 

mujeres, entre otros grupos. Más bien, se piensa en la historia de los grandes hombres, 

generalmente, militares y de la élite. Giroux y McLaren (1998), explican que esta posición 

revela un proceso de exclusión de los grupos minoritarios en la enseñanza de la historia:  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 90 

La enseñanza de la historia como materia escolar (…) refleja fundamentalmente las 

perspectivas y los valores de los hombres blancos y de clase media. Demasiado 

frecuentemente son excluidas las historias de las mujeres, los grupos minoritarios y los 

indígenas. (pp. 117-118)  

 

Al igual que la escritora Chimamanda Ngozi (2018), planteamos que el peligro de 

enseñar una sola historia no es solo que los estereotipos que se construyen de los otros 

sean falsos, es que son incompletos. Para nosotros la historia escolar se transforma en 

un relato de poder, pues no solo se atreve a contar la historia de los grupos minoritarios, 

sino que la convierte en su historia definitiva que: “priva a las personas de su dignidad. 

Nos dificulta reconocer nuestra común humanidad. Enfatiza en qué nos diferenciamos 

en lugar de en qué nos parecemos.” (Ngozi, 2018, p. 23).  

 

En nuestro posicionamiento en la investigación, los grupos oprimidos no son 

invisibles, sino que son invisibilizados. Su transformación en sujetos invisibles en el 

currículo escolar se genera, en gran medida, por la concepción hegemónica del currículo 

de ciencias sociales que convierte la diferencia en desigualdad al incluir a los grupos desde 

una posición de subordinados. Marc Ferro (1993) explica que, a través de la 

representación de los otros, las sociedades nacionales reafirman la imagen propia: “No 

nos engañemos: la imagen que tenemos de otros pueblos, y hasta de nosotros mismos, 

está asociada a la Historia tal como se nos contó cuando éramos niños” (p. 5).  

 

Para nosotros las representaciones que se hacen del pueblo mapuche se debe a 

su posición subalterna en las sociedades chilena y argentina. En este sentido, seguimos 

los planteamientos de Spivak (2009), que indica que el proceso de subalternidad tiene 

dos componentes solapados que ayudan a entender su funcionamiento. En primera 

instancia se invisibiliza la naturaleza de un grupo social por otra funcional a los intereses 

políticos o económicos de turno. Este nuevo relato procesa las perspectivas, las 

funciones e ideas sin considerar los conocimientos del grupo oprimido. Por lo tanto, se 

realiza un relevo intelectual que se caracteriza por un hablar por ellos y cuyo objetivo es la 

persuasión del resto de la sociedad. Por lo tanto, la invisibilidad social determina un tipo 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 91 

de inclusión del pueblo mapuche, pero desde una posición de subordinación en el 

currículo que implica la continuidad del proceso de invisibilidad.  

 

La invisibilidad de los pueblos originarios en el currículo, por lo general, ha 

generado historias contrapuestas por la diferencia sustancial que existe con el conocimiento 

que resguardan del pasado bajo el colonialismo (Tuhiwai, 2016). Desde este punto de 

vista, su invisibilidad social en la enseñanza de la historia, a pesar de la inclusión en el 

currículo escolar, no ha significado un cambio de su posición subordinada a la historia 

nacional de Chile y de Argentina. 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 92 

2.5  Las investigaciones sobre las invisibilidades sociales de los pueblos 

originarios en la enseñanza de la historia  

 

2.5.1  La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia en Chile 

 

Las investigaciones sobre el pueblo mapuche en campos disciplinares como la 

Historia, la Antropología o, en general, las Ciencias Sociales es abundante. En el ámbito 

de la Didáctica de las Ciencias Sociales se ha avanzado en esta línea en vista de aportar 

al profesorado de la especialidad en formación, inicial o permanente, información 

relevante sobre la perspectiva en que es representado o incluido el pueblo mapuche –y 

sobre otros grupos sociales– para transformar la práctica educativa. La enseñanza, en 

este sentido, es una actividad política transformadora que según indican Freire (2008) y 

Giroux (1997), requiere criticar las ideologías tecnocráticas: 

 
Hay que insistir en la idea de que los profesores deben ejercer activamente la 

responsabilidad de plantear cuestiones serias acerca de lo que ellos mismos enseñan, 

sobre la forma en que deben enseñarlo y sobre los objetivos generales que persiguen. 

(Giroux, 1997, p. 176) 

 

La representación del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia ha sido 

investigada tomando diversos objetos de investigación y desde diferentes marcos 

teóricos. A continuación, analizaremos las investigaciones en torno a: 

 

● Los textos escolares y el currículo 

● Las representaciones sociales de estudiantes 

● La formación de profesores 

● Propuestas didácticas 

 

Uno de los aspectos más indagados en esta línea han sido los textos y el currículo 

del área. Se ha demostrado que la imagen y la escritura en los textos escolares de 

educación básica –5º y 6º grado– caracterizan un concepto de pueblo originario y de pueblo 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 93 

mapuche que soterradamente sugiere su extinción (Altamirano, Godoy, Maghi y Soto, 

2014). Además, se ha señalado concretamente que el currículo oculta la historia del siglo 

XX y los conflictos entre el Estado chileno y el pueblo mapuche y los conceptos que se 

asocian en su tratamiento son folklóricos y ligados a la resistencia, la guerra o la rebeldía 

(Villalón y Pagès, 2015).  

 

Riedemann (2012), Maureira y Soto (2018), al historizar –entre 1846 y el 2000– 

los textos escolares de ciencias sociales que tratan al pueblo mapuche y plantea que: 1) 

Los textos escolares lo muestran en una posición inferior y negativa al interior de la 

sociedad chilena, 2) existe una representación que se basa en la no-presencia que se va 

adecuando a los intereses de cada época y los gobiernos de turno y 3) la temática 

mapuche se trata como un elemento auxiliar para explicar la historia de Chile. Resultados 

similares detalla Reyes (2021) quien al analizar distintos textos escolares de historia y 

ciencias sociales –desde 1850 hasta 1930–, menciona la necesidad de replantear 

críticamente los manuales para transformar las imágenes estereotipadas y prejuiciadas 

que no favorecen el fomento de la interculturalidad. Sáez (2016), en esta línea, señala que 

al revisar los textos escolares –el año 2014– las actividades dirigidas a los y las estudiantes 

presentan al pueblo mapuche como rebelde y su incorporación se construye a partir de 

un discurso nacionalista. Pinochet y Urrutia (2016) señalan que, si bien la presencia del 

pueblo mapuche es mayor en textos escolares de historia y ciencias sociales, el modo en 

que son incorporados los ancla a un pasado remoto y atemporal. Godoy, Hoces y Roa 

(2006) en su investigación determinaron que: 1) los textos construyen una historia 

sesgada y unilateral, 2) se invisibilizan las relaciones de dominación y 3) la historia escolar 

del pueblo mapuche continúa siendo una historia de los vencidos marcada por el 

racismo. Las investigaciones de Smith (2010) y la de Montanares y Heeren (2020) señalan 

que los textos escolares entre primaria y secundaria tratan la historia reciente de la 

Araucanía –territorio mapuche– enfocándose en la ocupación territorial y al avance del 

Estado chileno desde una mirada occidental que invisibiliza las perspectiva y voces del 

pueblo mapuche. Turra, Minte y Lagos (2019), a través de un análisis crítico del discurso, 

encuentran categorías exclusoras con:  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 94 

(…) contenidos hegemónicos/exclusores –que– recrea, en pleno siglo XXI, los sentidos 

de una historia escolar que tributa a los imaginarios nacionales, en tanto propone un 

relato donde la cultura occidental y el despliegue estatal se posicionan como ejes 

articuladores del desarrollo histórico (…) simplificando la relación interétnica a un 

esquema interpretativo dicotómico: civilizados/bárbaros y ocupación/sometimiento. 

En este esquema de interpretación, la sociedad originaria, el pueblo mapuche, es 

representado como un otro que aparece pasivamente en el relato histórico -cuando 

aparece-, fruto de una operación simbólica del cual resulta desprovista de toda 

historicidad. (p. 11) 

 

En las investigaciones de Sanhueza, Pagès y González-Monfort (2019 y 2020) y 

Pozo (2017) han destacado que no solo se presenta al pueblo mapuche desprovisto de 

historia en los textos escolares. Dichos trabajos que han propendido hacia la intersección 

entre la didáctica de las ciencias sociales y un trabajo etnográfico basados en la memoria 

social del pueblo mapuche desde la antropología y la lingüística han permitido plantear 

que los textos escolares manipulan interesadamente la perspectiva del pueblo mapuche 

sobre su propia historia. En palabras de Sanhueza, Pagès y González–Monfort (2019):  

 
La invisibilidad del Pueblo Mapuche en la enseñanza de la historia en Chile no procede 

únicamente del poco contenido histórico presente en los programas de estudio. La 

subalternidad del Pueblo Mapuche en la enseñanza de la historia en Chile se desprende 

del control de significados y su representación de forma unilateral e incompleta. (p. 4) 

 

Estos hallazgos es posible relacionarlos con algunas investigaciones sobre el 

currículo de historia y ciencias sociales. Por ejemplo, la investigación de Pagès, Villalón 

y Zamorano (2017) y Villalón, Zamorano y Albornoz (2019), señalan que en el currículo 

la historia mapuche se encuentra marcada por la invisibilidad, el aprendizaje acrítico y 

una historia de bronce. Turra (2009), subraya las mismas características al destacar el 

currículo como turístico por la descripción superficial y folklórica del pueblo mapuche.  

 

El conjunto de las investigaciones señala que el pueblo mapuche es un sujeto 

invisibilizado y es representado como rebelde, guerrero y violento a través de los 

contenidos que tienen como corolario el proceso de despojo denominado como 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 95 

“Ocupación de la Araucanía” en el siglo XIX y principios del XX. La inclusión, por lo 

tanto, es otro recurso para reforzar la historia nacional y alimentar unilateralmente los 

prejuicios y representaciones negativas sobre el vencido. Dispositivos de poder y saber que 

han negado históricamente la voz mapuche y que han ayudado a proliferar imaginarios 

de salvajes y bárbaros (Turra, Catriquir y Valdés, 2017; Mansilla, Llancavil, Mieres y 

Montanares-Vargas, 2016; Llancavil, Mansilla, Mieres y Montanares-Vargas, 2015).  

 

Las investigaciones que han puesto el foco sobre el alumnado son más bien 

escasas, pero dejan en discusión elementos claves para la enseñanza de la historia. 

Montanares–Vargas (2017b), al investigar las representaciones sociales de los y las 

estudiantes de secundaria en la región de la Araucanía en Chile, menciona que a pesar de 

que valoran la enseñanza de la historia para comprender el presente, en la práctica, no 

logran acceder a un conocimiento que los oriente sobre lo que sucede en el mundo 

mapuche y sus conflictos con la sociedad chilena. La familia es la principal fuente de 

información puesto que el profesorado trata de evitar el contenido que conlleva 

conflictos en la actualidad. Por otro lado, Bruzzone, López y Pizarro (2014), al investigar 

la conciencia histórica de estudiantes en la enseñanza media, mencionan que la enseñanza 

de la historia es la principal fuente de información para aproximarse a la cosmología y a 

la historia mapuche. Sin embargo, la idea que tienen los y las alumnas sobre el pueblo 

mapuche se encuentra cargada de una gran cantidad de prejuicios y estereotipos que 

giran en torno a la violencia y la resistencia. Los autores plantean que en la imagen que 

tienen los y las estudiantes reconocen un quiebre en el pueblo mapuche relacionado con 

el enfrentamiento con el reino español en el período colonial.  

  

En el caso de los y las estudiantes mapuches la valoración que tienen de la 

enseñanza de la historia es negativa. Los estudios biográficos, de trayectorias escolares y 

las narrativas acerca de la experiencia escolar de Poblete (2003), Pino y Merino (2010), 

Turra, Catriquir y Valdés (2017) y Turra (2012 y 2017), plantea que la historia que se 

enseña refuerza episodios de discriminación o estereotipos que dificultan las relaciones 

interétnicas entre compañeros/as chilenos y mapuches y predispone el aprendizaje: “(…) 

la manifestación de situaciones de conflictividad y discriminación en la clase de historia, 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 96 

expresiones que sin duda se inscriben en el proceso histórico de construcción del social 

y cultural en el contexto Mapuche/no Mapuche (…)” (Turra, 2017, p. 804). En esta línea, 

los estudios de discriminación percibida ubican a la enseñanza de la historia como una 

forma de discriminación macrosocial, que afecta la imagen que construye la sociedad 

chilena y distorsiona las representaciones que posee la propia sociedad mapuche 

(Merino, Quilaqueo y Saiz, 2008; Marimán, 2006). 

 

El conjunto de investigaciones sobre los manuales escolares, el currículo y las 

representaciones sociales de los y las estudiantes, determinan que la formación del 

profesorado es clave en el tratamiento de la historia o de la cultura mapuche en la escuela. 

En este caso las investigaciones han señalado distintos elementos a considerar para 

nuestra investigación. Segura y Núñez (2011), señalan que al comparar varios casos en 

Chile los y las profesoras enseñan de forma tradicional sin considerar el contexto o la 

comunidad educativa. Además, reconocen que los y las docentes desconocen el conflicto 

mapuche-chileno y se informan preferentemente por los medios de comunicación. Esta 

investigación se vincula con los hallazgos de Turra, Valdés y Salcedo (2012), quienes 

mencionan que: 1) los profesores de historia en contexto mapuche no producen 

programas propios y no adaptan su enseñanza a la cultura de los y las estudiantes y 2) 

los aprendizajes en los y las estudiantes desde una perspectiva tradicional asociadas a la 

disciplina genera desarraigo y conflictividad. En esta línea, las conclusiones del trabajo 

realizado por Montanares-Vargas (2017b), al analizar las representaciones sociales del 

profesorado en formación de una universidad de la región de la Araucanía, apuntan a 

que los futuros profesores observan como necesario dar un tratamiento alternativo a la 

temática mapuche en el currículo de historia, incluyendo otros saberes o conocimientos 

locales. En la investigación de Sánchez, Jara, Correa, Crespo y Sánchez (2015), con 

profesores y profesoras en formación inicial concluyen que: 1) la temática mapuche no 

tiene un espacio o un lugar con mayor énfasis en la formación inicial con relación a la 

relevancia social, 2) no tienen un dominio conceptual del tema y 3) no valoran 

positivamente al pueblo y la cultura mapuche y por lo tanto no le otorgan relevancia 

como profesores en formación. Turra (2012 y 2015), en esta perspectiva, explica que el 

profesorado que se encuentra en ejercicio en contexto mapuche rechaza o exhibe 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 97 

prejuicios sobre el conocimiento mapuche. Esto implica que los y las docentes en 

ejercicio consideran que los conocimientos mapuches no son enseñables a pesar de 

valorar las orientaciones curriculares sobre la diversidad cultural. La investigación de 

Cifuentes, Ebner, Irrazábal, Martínez y Valdés (2014), indican que existe una disociación 

entre el discurso y la práctica docente. Así, por ejemplo, los y las docentes valoran la 

multiculturalidad, la diversidad y la inclusión, pero en la práctica se ajustan a lo que 

determina el currículo.  

 

En gran medida, estas problemáticas, se deben a: 1) la estandarización de la 

formación de los y las profesoras en base a escenarios homogéneos, 2) la implementación 

en la escuela de programas de lengua o cultura mapuche sin contemplar cambios en las 

mallas curriculares de los y las docentes, 3) la intervención de agencias de calidad que 

obstaculizan la incorporación de temas mapuches en la formación inicial y 4) una escasa 

reflexión sobre la enseñanza en contexto mapuche (Turra y Ferrada, 2016; Turra, Ferrada 

y Villena, 2013; Sanhueza, Pagès y González-Monfort, 2019; Montanares-Vargas, 2018).  

 

Las propuestas de enseñanza buscan construir un puente entre el conocimiento 

escolar y el conocimiento o saberes ancestrales mapuches y que se han desarrollado en 

el ámbito de la enseñanza del tiempo, la recuperación de la memoria social como fuente 

para enseñanza de la historia y la geografía. Quintriqueo, Quilaqueo, Gutiérrez y Peña-

Cortés (2015), han desarrollado un manual para docentes de los primeros cursos de la 

educación primaria que busca divulgar avances en el área de la interculturalidad, en los 

saberes geográficos y nociones del tiempo del pueblo mapuche en la enseñanza de las 

ciencias sociales. Cartes (2021), en su tesis doctoral indaga la invisibilidad de la 

multitemporalidad en contextos de contacto interétnico y propone una serie de pistas 

para reconocer la concepción de tiempo y espacio mapuche. Sanhueza, Carriaga, Cuevas 

y González (2018), proponen un texto escolar alternativo basados en la recuperación de 

la memoria social en una comunidad en la Región de los Ríos en Chile. A partir de un 

trabajo en el cual articulan un enfoque etnográfico y entrevistas narrativas visitando a 

kimches –sabios–, lonkos –jefes de comunidad– y miembros de la comunidad educativa 

construyen el texto Del malon al awkan. Memorias de la comunidad. Dicho texto reúne las 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 98 

memorias que explican la historia de la comunidad, el despojo territorial a manos del 

Estado chileno y la nueva invasión capitalista que busca recursos naturales. Cubillos 

(2015), realiza un atlas didáctico bilingüe que tiene por objetivo recuperar conocimientos 

geográficos de una comunidad mapuche para que sean enseñados en la escuela.  

 

Estas propuestas de enseñanza se han centrado en la memoria social o los saberes 

mapuche y han destacado la participación de las comunidades y el valor de sus 

conocimientos para la enseñanza de la historia y la geografía. La importancia de las 

propuestas es que buscan replantear a través del conocimiento de la memoria social los 

procesos, las perspectivas y los conceptos que ha colonizado la sociedad dominante. El 

tratar de descifrar desde la memoria social mapuche los conceptos de espacio, tiempo y 

de despojo tiene como efecto la visibilización de la cosmología mapuche y el impacto 

humano y material del despojo.  

 

2.5.2  La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia en 

Argentina 

 

Las investigaciones en didáctica de la historia y de las ciencias sociales en relación 

con pueblos originarios en general –y al pueblo mapuche en particular– se han 

aproximado a la práctica de la enseñanza a través de los siguientes objetos de indagación:   

 

● Los textos escolares 

● El tratamiento y la ubicación de los pueblos originarios en el currículo y 

● Las propuestas de enseñanza 

 

Las investigaciones de Artieda (2005; 2006; 2009; 2015; 2018), tratan de descubrir 

los ritmos y los cambios en el discurso histórico que existieron sobre los pueblos 

originarios en los textos escolares de ciencias sociales. Con esta finalidad analiza los 

manuales –entre 1880 y hasta el 2000– y sus hallazgos permiten identificar que: 1) los 

discursos escolares sobre el pueblo mapuche van cambiando de acuerdo a las relaciones 

entre el Estado, los pueblos originarios y la política de multiculturalidad, 2) la 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 99 

representación de los pueblos originarios en los textos realza lo arcaico, lo residual y se 

relaciona con el espacio mínimo que tienen en la sociedad y 3) se justifica la ocupación 

y el despojo territorial basados en los intereses económicos y la violencia de los pueblos 

originarios. Teobaldo y Nicoletti (2009), indican que el desarrollo histórico y temático 

sobre los pueblos originarios en los manuales de ciencias sociales en la segunda mitad 

del siglo XX caracterizaban a los pueblos originarios como:  

 

● El salvaje e incivilizado que debía ser aniquilado para homogeneizar a la población 

● Como objeto arqueológico y naturalmente bárbaro 

● Como sujeto ahistórico en un espacio altamente productivo para la nación 

 

Lewkowicz (2015), Lewkowicz y Rodríguez (2015) y Van Alphen y Parellada 

(2018), indican que la narración, por ejemplo, del despojo territorial mapuche se 

desarrolla dentro de una expansión territorial del Estado con el objetivo de modernizar 

la nación. Cuestión que a comenzado a cambiar debido a las leyes y a los discursos sobre 

la diversidad cultural. En este sentido, existe una mayor presencia de los pueblos 

originarios en los textos escolares, pero esto no garantiza que la enseñanza de la historia 

se abra a otras perspectivas, otras voces o considerar perspectivas críticas en contextos 

de identidades plurales. 

 

El tratamiento y la ubicación de los pueblos originarios en el currículo de ciencias 

sociales ha acusado recibo de los acuerdos internacionales –como el de la OIT– y de las 

demandas de los pueblos originarios que reclaman mayor visibilidad social en la 

educación. Nagy (2013 y 2017) y Carrizo (2019), señalan que con la aplicación de la Ley 

Nacional –nº 26.206– y su aplicación a través de las Leyes Federales de los distintos 

Estados contribuyeron a establecer ejes para la Educación Intercultural Bilingüe pero 

también el reconocimiento de las historias locales y de la diversidad cultural de los 

pueblos originarios en la enseñanza de la historia. Sin embargo, las directrices legales 

tratan de normalizar las diferencias puesto que son aceptadas mientras no sean amenazas 

para la nación. Es decir, se excluyen las desigualdades y los conflictos territoriales, 

económicos y sociales. Novaro (2003), por ejemplo, al investigar los contenidos 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 100 

curriculares, las respuestas de los y las alumnas y de los y las profesoras del área, 

consideran que:  1) la historia que se enseña no trata los conflictos y las desigualdades que oprimen a 

los pueblos originarios, 2) la enseñanza de los pueblos originarios transita entre un pasado etnocentrista 

y esencialista y un presente y futuro relativista en tanto a su existencia. Estos elementos se 

relacionan con la investigación de Jara y Salto (2016), quienes plantean que a partir de 

los años noventa los cambios curriculares en la Provincia de Río Negro han marcado un 

golpe de timón en la construcción de los pueblos originarios, pero persisten en una 

periodización histórica clásica del continente, en la vida de los pueblos originarios y la 

conquista y colonización. Los autores señalan que los textos escolares presentan 

propuestas homogeneizantes y que los profesores y las profesoras propenden tanto hacia 

prácticas innovadoras, pero también a las tradicionales: 

 
Sin embargo, como venimos sosteniendo, subyace un sentido cristalizado y poco 

cuestionado sobre la antinomia civilización y barbarie o sobre las llamadas campañas del 

desierto. Cuestión que se ve tanto en el relato lineal del pasado a la hora de explicar en 

la clase como en las fuentes o recursos didácticos que frecuentemente acompañan las 

explicaciones en la clase: las imágenes o fotografías. (p. 372) 

 

Bail et al. (2010), en una investigación similar, indagan cómo se enseña en diversas 

escuelas el despojo territorial hacia el pueblo mapuche –Campaña del Desierto–. En este 

sentido, a partir del trabajo de campo y de la revisión de literatura, determinan que el 

pueblo mapuche es enseñado en la escuela como: 

 

● Los indios como cosas del pasado 

● Los indios como salvajes y vagos 

● La Argentina sin indios 

● Los indios como los buenos y los blancos como los malos 

● Los indios como los pueblos originarios 

 

Las autoras al reconocer que existen obstáculos en la formación inicial que 

obstaculizan la búsqueda de recursos para innovar en la práctica, proponen una 

enseñanza que gire en torno a testimonios de la época y el uso de fotografías. Calfupan, 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 101 

Cárdenas y Marican (2018), señalan que existe una disociación entre la teoría y la práctica 

puesto que los y las docentes se sustentan en perspectivas críticas pero que durante la 

enseñanza: 1) posicionan en el pasado a los pueblos originarios, 2) se refieren a los 

pueblos originarios principalmente a través de estereotipos y 3) no se hace referencia al 

conflicto político, económico y social. La investigación de Sanhueza (en prensa), en 

torno a los diseños curriculares de Chile y de Argentina con respecto del pueblo 

mapuche, considera que:  

 
En cada diseño curricular la historia de los pueblos originarios aparece subsumida a una 

narrativa que da cuenta del proceso de construcción y formación del estado moderno. 

Para el caso de los sub-ejes planteados para el currículo rionegrino o el de las Unidades 

de Aprendizaje para el caso chileno, no se evidencian narrativas, enunciaciones y 

periodizaciones que contemplen la historia vivida y contada por los (in)visibilizados. 

(En prensa)  

 

Los autores proponen que la enseñanza de la historia en ambos países responde 

a intereses políticos y económicos de los Estados de Chile y de Argentina y que, con la 

finalidad de contribuir a visibilizar socialmente al pueblo mapuche, es necesario relevar 

el conocimiento que existe en la memoria social de las comunidades mapuches. Pero, 

además, es necesario indagar y fortalecer la formación de los profesores y de las 

profesoras como agentes críticos para que la enseñanza de la historia no solo documente 

el pasado sino, más bien, contribuya a contrastar los prejuicios y estereotipos y tomen 

una posición informada sobre lo que pasa en el mundo (Sanhueza, Pagès y González-

Monfort, en prensa).  

 

Las propuestas de enseñanza tratan de innovar sobre: 1) la enseñanza con 

respecto al despojo territorial y humano en la Conquista del Desierto y 2) los sucesos 

actuales como la intervención y los efectos neoliberal en territorio mapuche. Salto (2020), 

presenta y propone un juego para la enseñanza de La Conquista del Desierto que tiene por 

nombre La Conquista del Wallmapu –país mapuche–:  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 102 

(…) es un juego de simulación en el que propongo reconocer situaciones de conflicto 

provocadas por las campañas militares lideradas por J. A. Roca. En particular, para 

identificar y promover comprensiones sobre motivos y consecuencias de la Conquista 

del Wallmapu durante este periodo. (Salto, 2020, p. 70) 

 

El material se ha aplicado y compartido tanto con profesores y profesoras de 

primaria y de la especialidad de historia que se encuentran en ejercicio y en formación 

inicial. En su conjunto, destacan las posibilidades que otorga el juego en tanto que sirve 

para identificar los actores, las estrategias de la política de la época, pero, además, 

contribuye a la reflexión y la problematización de los y las estudiantes sobre la situación 

estudiada. Otro material es el producido por Winderbaum (2015), que trata Los pueblos 

originarios. Dicho material es posible utilizarlo como una unidad didáctica o un proyecto. 

Es aplicable en primaria y en secundaria y repasa la historia, forma de vida prehispánica, 

aspectos religiosos, pero, además, los efectos de la emergencia del Estado de Argentina 

y el genocidio y el etnocidio hacia el pueblo mapuche. Las actividades buscan que los y 

las alumnas conozcan la historia relacionando el pasado con el presente.  

 

Añahual (2018), presenta una propuesta didáctica para el ciclo medio en la Ciudad 

de Neuquén con la finalidad de abordar los problemas de afectan a la comunidad a partir 

de la explotación hidrocarburífea –petróleo y gas natural–. Con esta finalidad propone 

un juego de simulación. Las preguntas que buscó abordar la secuencia didáctica en torno 

a los problemas socioambientales en la región fueron: “¿Cuáles son sus consecuencias? 

¿Cuál es el rol de los centros urbanos? ¿Cuál es el papel de los actores sociales que habitan 

esas regiones? ¿Qué conflictos de intereses se generan? ¿Cómo perciben estos problemas 

los/las estudiantes en el aula?” (p. 55). La experiencia al aplicar el juego de simulación 

permitió posicionar a los y las estudiantes frente a problemáticas actuales y que se 

observan en la vida cotidiana. Además, al abordar las condiciones ecológicas, 

económicas, sociales, culturales y éticas del extractivismo que afecta al territorio 

mapuche, consideraron y acordaron propuestas y soluciones. Una propuesta similar es 

la que realizaron Martínez y Monzón (2018), para tratar problemas sociales candentes 

desde perspectivas interdisciplinares en la formación inicial. Con esta idea trataron de 

abordar la visibilización de un problema social que incluyó la desaparición forzosa de 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 103 

Santiago Maldonado, las políticas de Estado, el pueblo mapuche y la intervención 

extractivista de sus territorios: “Utilizamos también como recursos didácticos 

audiovisuales de tipo documental: Awka liwen, Pueblos Originarios, Huellas de un Siglo. 

El objetivo de nuestra selección era aproximarnos a los núcleos conceptuales: 

Genocidio, procesos socioétnicos identitarios, conflictos sociales, diversidad cultural, 

desigualdad social, cosmovisión” (p. 174).  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 104 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 105 

Capítulo 3: Marco metodológico 

 

En este capítulo explicaremos la forma en que nos acercamos al mundo social 

con la finalidad de llevar a cabo la investigación. Primero describiremos el paradigma y 

los elementos críticos a los cuales suscribimos nuestras diversas acciones e 

intervenciones con los y las participantes en el proceso de indagación en el campo de 

estudio. Caracterizamos, además, el tipo, la tradición de la investigación cualitativa y el 

proceso de análisis que seleccionamos para acceder y construir conocimiento sobre la 

invisibilidad social del pueblo mapuche en Chile como en Argentina.  

 

Repasamos de manera breve el contexto histórico en el que investigamos, la 

planificación del trabajo de campo y la forma en que enfrentamos el problema de la 

gestión de la calidad en la construcción de las teorías a nivel sustantivo y formal.  

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 106 

3.1  Paradigma de la investigación: socio-crítico 

 
Por lo tanto, la investigación es un acto de preocupación:  

queremos conocer aquello que es más intrínseco al ser.  

Preocuparse es servir y compartir nuestro ser con aquello que es más intrínseco al ser.  

Preocuparse es servir y compartir nuestro ser con quienes amamos. (Van Manen, 2003, p. 24) 

 

En nuestra investigación el paradigma es una forma de saber tácito que caracteriza 

una manera de observar y de proceder en el mundo que construyen y que comparten las 

comunidades científicas a modo de una constelación de preguntas, métodos y técnicas y 

que, en nuestro proceso de indagación, define la cosmovisión de los investigadores sobre 

la realidad social, política y educativa (Lincoln, Lynham y Guba, 2018; Sabariego, 2014 y 

Sandín, 2003). 

 

A partir de este fundamento, entendemos que los paradigmas pueden 

caracterizarse estableciendo conexiones entre sus elementos básicos y también por los 

elementos críticos que emergen de su aplicación en el contexto de estudio (Esquema 4). 

En nuestra tarea como investigadores entendemos que los elementos básicos y críticos 

corresponden a la estructura filosófica que sostiene y que atraviesa completamente el 

proceso investigativo en torno a la invisibilidad social del pueblo mapuche. En este 

sentido, coincidimos con los planteamientos de Leavy (2014), Packer (2013) y Della 

Porta y Keating (2008), en relación con que los aspectos que fundamentan a los 

paradigmas corresponden a la estructura filosófica –axiología, ontología, epistemología 

y metodología– que moldea la forma de ver el mundo a través de los elementos críticos 

–acción, control, voz y validez–. 

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 107 

Esquema 4 Elementos paradigmáticos de la investigación 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) a partir de Guba y Lincoln (2018), Denzin y Lincoln (2012) y Lincoln, Lynham 

y Guba (2018). 

 

El paradigma que adoptamos en esta investigación es el socio-crítico. Dicho 

paradigma es útil para nuestra investigación pues considera un conjunto de valores, 

conocimientos y procedimientos que intervienen en la construcción de saber científico 

con el objetivo de transformar la sociedad (Bhavnani, Chua y Collins, 2014; Sandín, 2003; 

Díaz y Pinto, 2017). Por lo tanto, la configuración paradigmática y sus enclaves críticos 

determinaron en nuestra indagación la forma en que observamos –política, económica y 

socialmente– la enseñanza de la historia tanto en Chile como en Argentina. Además, 

influye en la forma en que actuamos e intervenimos en el campo educativo y tomamos 

decisiones teóricas y metodológicas con la finalidad de acceder a un mayor conocimiento 

de la realidad social para intervenir en ella y cambiarla (Esquema 5). Por lo tanto, el 

paradigma socio-crítico permeó todos los aspectos de la investigación: “from topic 

selection to research design to the final representation and dissemination of the research 

findings and all phases in between” (Leavy, 2014, p. 3). 

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 108 

Esquema 5 Estructura de la investigación 

 
Fuente: Elaboración propia (2021).  

 

Consideramos, además, que para nuestra investigación el paradigma socio-crítico 

plantea una visión transformadora del mundo y otorga un lugar central al estudio de las 

vidas de diversos grupos humanos marginados (Creswell y Creswell, 2018; Vasilachis, 

2006). Pero, principalmente, nos ayuda a descubrir las pautas de conocimiento, las 

condiciones sociales y las actividades prácticas que controlan la vida pública y privada y 

que fijan una determinada racionalidad (Popkewitz, 1984; Spencer, Pryce y Walsh, 2014). 

 

Situarnos en los elementos básicos del paradigma socio-crítico, por lo tanto, nos 

ayuda a plantear que el conocimiento que existe sobre la enseñanza de la historia y sobre 

el pueblo mapuche es proposicional e instrumentalmente valioso para la emancipación 

social. Además, nos permite señalar que la relación entre Chile, Argentina y el pueblo 

mapuche se encuentra atravesada por valores sociales, políticos, históricos, raciales o de 

género. La relación transaccional e intersubjetiva entre los y las investigadores y los y las 

participantes de la investigación, se encuentra mediada por dichos elementos, valores e 

intereses y, con el objetivo de acceder a esta realidad, entablamos relaciones vinculares y 

dialógicas como orientadoras en el devenir del proceso metodológico entre los y las 

profesoras, los y las estudiantes y el pueblo mapuche. Aspecto que ha sido central en la 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 109 

investigación que hemos llevado a cabo para comprender, describir, explicar y, basados 

en esto, trabajar en un discurso emancipatorio ético que posibilite el cambio social 

(Lincoln, Lynham y Guba, 2018; Creswell y Poth, 2018; Denzin y Lincoln, 2012; Denzin 

2017; Ladson-Billings y Donnor, 2012). 

 

Los elementos críticos del paradigma se introdujeron en el campo de estudio de 

manera simultánea. La acción, el control, la voz y la validez se desarrollaron en todo el proceso 

de investigación reconociendo que el método no es garantía de objetividad y que la 

investigación en educación es una actividad práctica y moral. También es necesario 

considerar que el poder y la política se encuentran inmersos en el proceso de indagación 

y que debemos realizar y defender juicios involucrándonos de forma inmediata en 

procesos sociales complejos. Por lo tanto, esta investigación define la acción como el 

interés por el desarrollo de teorías sobre la invisibilidad social del pueblo mapuche con 

el objetivo de contribuir al cambio social en la educación para una ciudadanía global y 

crítica. El control lo relacionamos con nuestras prácticas de investigación como grupo 

investigador/transformador tratando de conducir la reflexión en el campo al retornar a 

las comunidades mapuches y educativas –gradualmente– para profundizar los 

significados, corregir los hallazgos y, con posterioridad, generar cambios en el futuro. 

En nuestra investigación la voz, se identifica con las descripciones densas que en el 

estudio entremezcla perspectivas de los y las investigadores y de los participantes, más 

allá de una descripción neutral. Por último, la validez la vinculamos con aquellos 

procedimientos que utilizamos para garantizar la credibilidad de nuestras teorías 

sustantivas o formales sobre la invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza 

de la historia en la educación primaria en Chile y en Argentina. Dichos elementos fueron: 

la triangulación, la validación comunicativa, la participación intensa y la riqueza de los 

datos producidos (Smith y Hodkinson, 2017; Denzin, 2017; Guba y Lincoln, 2012). 

 

En esta investigación la articulación de los elementos básicos y críticos en el 

marco del paradigma socio-crítico se vinculan con la cosmovisión de los investigadores 

sobre el mundo y el rol de la investigación cualitativa con una perspectiva crítica. Es 

decir, pensamos que la relación entre los elementos paradigmáticos –básicos y críticos– 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 110 

favorecen la reconstrucción de nuestra visión acerca de la enseñanza de la historia y de 

la historia del pueblo mapuche tanto en Chile como en Argentina, con la finalidad de 

socavar aquello que parece natural y, de esta forma, cuestionar lo obvio (Christians, 2012; 

Kincheloe y McLaren, 2012). 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 111 

3.2  Tipo de investigación: cualitativa 

 

El tipo de investigación sobre la cual trabajamos es la cualitativa. Pensamos que 

dicho tipo de investigación ya no es identificable como aquella que emerge en los límites 

de la investigación cuantitativa. La diversidad de las posiciones teóricas –por ejemplo, el 

interaccionismo simbólico o la etnometodología– han desarrollado una identidad –o 

identidades– que forman un conjunto de rasgos comunes o tradiciones que contribuyen 

a comprender qué es la investigación cualitativa, qué características posee y qué implica 

hacer investigación cualitativa en el siglo XXI (Flick, 2007; Ruiz, 2012; Taylor y Bogdan, 

2010).  

 

En nuestra investigación consideramos que la investigación cualitativa presta una 

real utilidad puesto que nos posiciona en el mundo para indagar sobre la invisibilidad 

social del pueblo mapuche y, de esta forma, abrirnos a una forma de abordar dicha 

problemática en el mundo empírico a través de datos descriptivos que recuperamos de 

los y las participantes con el objetivo de conocer, explicar y contribuir al cambio de la 

vida social (Denzin y Lincoln, 2012). En este sentido, estamos de acuerdo con Taylor, 

Bodgan y DeVault (2016) y Yin (2016), quienes explican que la investigación cualitativa 

nos ayuda a descubrir pluralidades de mundos de vida y, además, favorece la 

profundización teórica de la problemática en el contexto en el que interactúan las 

personas que están implicadas o viven la problemática social con la finalidad de 

reconstruir los mundos sociales y ofrecer una comprensión llena de riqueza. Es decir, 

para nuestra indagación la investigación cualitativa nos permite acercarnos al problema 

de la invisibilidad social del pueblo mapuche que está ahí afuera para, de esta forma, 

describir, entender y explicar fenómenos sociales desde la perspectiva de los y las 

profesoras, los y las estudiantes y las autoridades y miembros de comunidades mapuches 

(Flick, 2015).  

 

Estos elementos: mundo empírico, contexto, vida cotidiana, descripción, 

entendimiento y explicación han sido claves en el trabajo de campo realizado y de gran 

utilidad para la triangulación de las técnicas, de los datos y de la información. En este 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 112 

sentido, consideramos que realizar investigación cualitativa crítica en interacción con el 

pueblo mapuche presenta un terreno resbaladizo para los investigadores cualitativos. En 

concreto, coincidimos con las ideas de Tuhiwai (2012 y 2016) y de Bishop (2012) en 

tanto que es necesario que la investigación cualitativa debe invitar a los propios 

investigadores a transformarse en la resistencia y, así, nombrar aquello que se interponga 

en los cambios y colocar la investigación al servicio del cambio social. Es decir, de la 

transformación de las escuelas, de la enseñanza y de la visibilización social o del 

reconocimiento público del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia tanto en Chile 

como en Argentina.  

 

La investigación cualitativa crítica es fundamentalmente comprensiva de los 

fenómenos sociales, culturales e históricos y en el proceso metodológico hemos 

comprobado su potencialidad para interactuar con las otras y los otros participantes de 

nuestra investigación. La relevancia, el sentido y la actividad de la investigación cualitativa 

se encuentran en la sensibilidad que otorga al investigador para comprender e interpretar 

diversos problemas sociales atendiendo a la pluralidad de los mundos de vida (Flick, 

2007; Vasilachis, 2006). Para la investigación que planteamos resulta fundamental 

explicar la forma en que los y las participantes –docentes, estudiantes y autoridades 

mapuches– entienden el problema de la invisibilidad social del pueblo mapuche en la 

enseñanza de la historia para aportar en la tarea de formar ciudadanos comprometidos 

socialmente (Taylor y Bogdan, 2010; Canales, 2006; Cotán, 2016). 

 

Para esto es importante replantear la investigación cualitativa a la luz del 

paradigma seleccionado para investigar críticamente en un mundo globalizado y 

privatizado. Con este propósito, Kimcheloe y McLaren (2012) asocia el concepto de 

criticalidad evolutiva con el uso del bricolaje de la investigación cualitativa para explicar 

que:  

 
En esta inquietud crítica por un cambio social justo, el bricolaje busca un entendimiento 

profundo de los márgenes de las sociedades occidentales y el conocimiento y las formas 

de saber de los pueblos no occidentales. Dicho conocimiento profundo ayuda a los 

bricoleurs a remoldear y sofisticar la teoría social, los métodos de investigación y las 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 113 

estrategias interpretativas, puesto que disciernen nuevos tópicos que investigar. 

(Kimcheloe y McLaren, 2012, p. 267) 

 

A partir de estas ideas, entendemos que la investigación cualitativa es crítica en 

tanto que es la base para una reconceptualización radical de la enseñanza de la historia y 

de las ciencias sociales en la cual trabajamos con el propósito de transformar nuestras 

propias vidas (Packer, 2013). Por lo tanto, en nuestra investigación, la unión del 

paradigma socio-crítico y la investigación cualitativa deben averiguar el qué pero también 

el por qué de la invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia con 

la finalidad de transformar los obstáculos que impiden repensar la enseñanza de la 

historia (Packer, 2013; Habermas, 1987).  

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 114 

3.3  Diseño de la investigación: la Teoría Fundamentada  

 

Los componentes de la investigación –preguntas, objetivos, métodos, entre 

otros– se diseñaron en torno a la tradición o el enfoque de la TF en su formato 

sistemático y constructivista (Maxwell, 2019; Flick, 2015). Abela, García-Nieto y Pérez 

(2007) y Clark (2019), mencionan que el surgimiento de la TF se correlaciona con el 

encuentro de dos tradiciones sociológicas que marcaron el inicio de una defensa por la 

investigación cualitativa. Las tradiciones sociológicas que lograron la primacía en la 

primera mitad del siglo XX en la sociología norteamericana eran provenientes de la 

Universidad de Chicago y de la Universidad de Columbia. Dichas prácticas intelectuales 

se preocuparon por el desarrollo del interaccionismo simbólico y del análisis cualitativo 

–escuela de Chicago– y por los métodos cuantitativos y la construcción de teoría 

sociológica –escuela de Columbia–. Este contexto intelectual marcó el trabajo en 

conjunto entre Glaser y Strauss para desarrollar, en primera instancia, un estudio con un 

fuerte componente de trabajo de campo llamado “Awareness of Dying” (Glaser y 

Strauss, 1965) y, con posterioridad, plantear una metodología general en la obra: “The 

discovery of grounded theory: strategies for qualitative research” (Glaser y Strauss, 

1967). En palabras de Corbin y Strauss (2015):  

 
During their work together, Glaser and Strauss worked out a methodology that 

combined their mutual sociological backgrounds with their diverse but complementary 

approaches to doing research. The methodology they developed became known as 

grounded theory. It was published in the text The Discovery of Grounded Theory. (p. 

28) 

 

En nuestro proceso de investigación, pensamos en la TF como una metodología 

ecléctica en la cual se desarrollan diversas perspectivas o tradiciones (Tabla 4). 

Consideramos, del mismo modo que Bryant y Charmaz (2007), que el aporte original –

de Glaser y Strauss– es la construcción y el desarrollo de una rica mezcla metodológica 

en un contexto en el cual se necesitaba dar una base científica que igualara el estatus 

cuantitativo de la época:  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 115 

In seeking to provide a firm and valid basis for qualitative research, their early position 

can be interpreted as justification for a naïve, realist form of positivism, which holds 

that the veracity of a theory can be determined simply by recourse to ‘the data’. (Bryant 

y Charmaz, 2007, p. 33) 

 

En nuestra investigación, pensamos en la TF como un conjunto de pautas 

flexibles y analíticas a modo de derrotero que nos permitió desarrollar un flujo teórico 

en diferentes capas y niveles con el objetivo de construir teorías de alcance medio que 

explicaran la invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia en la 

educación primaria en Chile y en Argentina (Charmaz, 2013; Soneira, 2006; Strauss y 

Corbin, 2002). Asimismo, coincidimos con Stern (2007) y Hood (2007) en tanto que 

consideramos que el producto de la TF –teorías sustantivas o formales– deben tener 

sentido para los y las participantes/lectores y que los componentes principales –

Troublesome Trinity– con este propósito son el Muestreo Teórico, el Método Comparativo 

Constante y el desarrollo de la o las teorías. 

 

Tabla 4 Diferencias entre las tradiciones de la TF 

Diseño Emergente 

(Glaser y Strauss, 1967; Glaser, 

1978) 

Diseño Sistemático 

(Strauss y Corbin, 2002) 

Diseño Constructivista 

(Charmaz, 2006) 

Considera solo aquellos datos 

recogidos por el investigador 

directamente 

 
 

Se desarrollan inicialmente la 

MCC y el desarrollo de la teoría 

formal y sustantiva 

 

Consideran nuevos 

instrumentos de producción 

de datos como cuestionarios 

y observaciones 
 

Creen en la incorporación de 

software de análisis de datos 

 

El diseño constructivista critica a 

los modelos anteriores por 

considerar que utilizan 

presupuestos positivistas 
 

El enfoque constructivista 

enfatiza el fenómeno de estudio 

en lugar de los métodos para 

investigarlo 
 

Le interesa desarrollar una teoría 

que explique lo que pasó, lo que va 

a pasar y que está pasando 

Su finalidad es construir una 

buena teoría que explique un 

fenómeno de la realidad 

Se asume la postura reflexiva del 

investigador y la elaboración de 

teorías  

Fuente: Elaboración propia (2021) sobre los aportes de (Charmaz, 2006 y 2013; Abela et al., 2007; Strauss y Corbin, 

2002; Bryant, 2017) 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 116 

Consideramos para nuestra investigación que las diversas visiones de la TF son 

parte del proceso de maduración de la metodología y en la práctica no deben 

considerarse como trincheras. Por lo tanto, estamos de acuerdo con las ideas de Bryant 

(2006 y 2007) quien plantea que es posible adecuar los versiones de la TF para conducir 

a resultados útiles y reveladores:  

 
Researchers need to have some awareness of the distinctive views when searching out 

and studying GTM-oriented publications, but they should not feel that they have to 

express a preference or adherence to one form or another. Use of research methods is 

not a case of taking sides, rather one of whatever works. (Bryant, 2017, p. 87) 

 

Para esta investigación hemos considerado el modelo sistemático de Strauss y 

Corbin (2002) y el proceso reflexivo de la versión constructivista de Charmaz (2006 y 

2013) (Esquema 6). Dicha decisión nos permite desarrollar un proceso riguroso, 

sistemático y flexible en el modo de observar y de analizar los datos, pero, además, de 

asumir como investigadores una postura reflexiva y crítica en el modo de conocer y de 

posicionarse en la realidad. Por lo tanto, el esquema de análisis que utilizamos en la 

investigación se sintetiza como Paradigma de la Codificación para resaltar la relación 

dialéctica entre el proceso de investigación –y de sus componentes– con las estructuras 

de la realidad social que intervienen tanto en los participantes como en los investigadores. 

De esta manera, los componentes esenciales del proceso de investigación son: 1) el 

Muestreo Teórico, 2) el Método Comparativo Constante, 3) La Codificación Teórica, 4) 

el uso de Memos, 5) la Construcción de modelos teóricos, 6) la sensibilidad teórica y 7) 

la reflexividad de los y las investigadoras. Nuestra investigación, en esta perspectiva, une 

todos los componentes para la generación de un flujo teórico para la construcción de 

teoría formal –Modelos Teóricos–. 

 

La relación entre la TF y la didáctica de las ciencias sociales en una perspectiva 

crítica es beneficiosa pues permite realizar formulaciones profundas de la realidad social 

en donde ocurre el fenómeno didáctico que se estudia (Ramos, 2017). En la didáctica de 

las ciencias sociales se han abordado, recientemente, algunas investigaciones basadas en 

TF. Un ejemplo es la tesis de Escribano (2019) sobre tiempo histórico y la formación 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 117 

inicial docente o la tesis de Jiménez (2019) sobre las representaciones sociales del 

profesorado de primaria sobre el conflicto colombiano. 

 

Esquema 6 Proceso de análisis de la investigación 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

3.3.1  El paradigma de la codificación y la reflexividad en la TF 

 

Nuestra investigación utiliza el concepto de paradigma de la codificación para 

explicar la integración –simultánea– que existe entre el funcionamiento de los 

componentes del esquema del estudio, de los procedimientos analíticos y de la estructura 

social –campo de estudio– en que se desarrolla el fenómeno estudiado (Strauss y Corbin, 

2002). También la utilizamos como una perspectiva sobre los datos para ordenarlos, 

clasificarlos y relacionar conceptos en torno a las categorías y generar teoría 

fundamentada en los datos (Corbin y Strauss, 2015; Kelle, 2019). Flick (2007) explica 

que esta circularidad en el proceso de investigación de la TF es un rasgo central que 

otorga un lugar importante a los datos, a las técnicas apropiadas que se utilizarán para la 

recogida y a la elección de los y las participantes basados en su relevancia para el tema 

más que en la representatividad. En este orden de cosas, un elemento central es la 

reflexividad de los y de las investigadoras para generar una teoría formal con una 

finalidad crítica. Mruck y Mey (2007) explican que independiente de la variante específica 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 118 

de la TF que se utiliza, en el proceso de investigación se dan interacciones complejas 

desde el planteamiento de la pregunta hasta la integración final en una teoría 

fundamentada: 

 
Thinking about methods and reflexivity is a difficult task. Even a few minutes 

(interview) conversation appears far too complex for modest interpretative (and 

reflexive) procedures to be fully apprehended. Having this in mind, the old scientific 

dream to represent and interpret ‘what has been’ or ‘what has been truly important’ is 

doomed to failure or deficiency. (pp. 529-530) 

 

En nuestro proceso de investigación planteamos que la reflexividad y la 

sensibilidad teórica contribuyen a definir la TF con una finalidad crítica: “Critical 

Grounded Theory highlights social processes and phenomena pertaining to the 

problems of power, inequality, and discrimination in all its varied manifestations” 

(Hadley, 2019, p. 565). Creemos que la TF puede impregnarse de los elementos 

paradigmáticos básicos y críticos que proponemos y que determina la cosmología del 

investigador y su visión del mundo social a través de los presupuestos epistemológicos, 

ontológicos y axiológicos que hemos transparentado (Escalante, 2011). Pensamos que la 

TF en una perspectiva crítica favorece una actividad científica analítica y reflexiva y que 

no es desinteresada por construir teorías sociales que expongan y argumenten la 

transformación de las relaciones de poder, discriminación y dominación (Hadley, 2019; 

Charmaz, 2013). Por lo tanto, compartimos las ideas de Charmaz (2013) sobre que: 

 
Un investigador en el área de la justicia social puede emplear la teoría fundamentada a fin de 

establecer una agenda para futuras acciones, prácticas y políticas en el análisis, explicitando las 

relaciones entre los antecedentes teorizados, las condiciones actuales y las consecuencias de los 

grandes procesos. (p. 281) 
 

La TF crítica en nuestra investigación presta utilidad en tanto se transforma en 

un derrotero al servicio de la reconceptualización radical de la enseñanza de la historia y 

de las ciencias sociales con la finalidad de construir teorías que si bien no son imparciales 

son socialmente relevantes. Pensamos que la investigación cualitativa, la teoría crítica y 

la TF por si solas –o en su conjunto– no pueden cambiar la educación y las prácticas de 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 119 

los y las profesoras. Sin embargo, podemos aportar razones y argumentos para oponerse 

y encontrar caminos alternativos para la visibilización social del pueblo mapuche en la 

educación primaria en Chile y en Argentina.  

 

En este contexto, la reflexividad en el proceso de indagación nos ayudó a pensar 

en formas innovadoras de percibir los problemas, de conducir éticamente el muestreo 

teórico y el análisis y, de esta forma, poner en movimiento las diversas etapas y capas de 

la TF con el objetivo de profundizar y otorgar variabilidad a las teorías para identificar 

desafíos, obstáculos y cambios para maximizar el valor de la investigación para el pueblo 

originario mapuche en Chile y en Argentina (Bainbridge, McCalman, Redman-McLaren 

y Whiteside, 2019; Charmaz, 2006 y 2013; Hadley, 2019). 

 

Para nuestra investigación es fundamental el proceso de reflexión que hace el 

grupo investigador –los directores y el doctorando– para que en el proceso de 

codificación se unan palabras, personas, cosas e incidentes a conceptos con la finalidad 

de explicar la invisibilidad social del pueblo mapuche en Chile y en Argentina. En este 

sentido, pensamos que la codificación es un proceso de abstracción y de generalización 

que está unido por la fragmentación de los datos. Es decir, la idea de codificar los datos 

y de reemplazar las palabras de los y las entrevistadas –profesores/as, autoridades 

mapuches y estudiantes– es encontrar conocimiento objetivo a partir de las experiencias 

subjetivas de los y las participantes y de la reflexión del propio equipo de investigación 

en el campo. El paradigma de la codificación, en nuestra investigación, determina la 

forma en que la TF observa las cosas en el mundo como prototipos de categorías 

generales o conceptos. Dichos conceptos serían un puente entre personas y entre las 

personas y el mundo (Packer, 2013). 

 

En el apartado que sigue evidenciamos de qué forma se traspasan las directrices 

del Paradigma de la Codificación y la reflexividad al proceso de investigación. Definiremos 

el aspecto procedimental de la estructura metodológica tomando como referencia el MT, 

el MCC, el uso de memos, la sensibilidad teórica y la construcción de modelos teóricos. 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 120 

3.3.2  El proceso de investigación en la TF 

 

La metodología y los procedimientos que se utilizaron en la investigación 

provienen de la TF en su diseño sistemático y reflexivo. Strauss y Corbin (1998) señalan 

que la TF es una metodología general para desarrollar teoría basada en los datos 

analizados y recopilados metódicamente. De acuerdo con Soneira (2006), esta modalidad 

consiste en un conjunto de pasos analíticos para garantizar la construcción de una teoría. 

Además, ofrece a los y las investigadoras herramientas para manejar gran cantidad de 

datos y de relacionar los conceptos, las propiedades o los diversos elementos 

constitutivos de la teoría. Del conjunto de herramientas analíticas y de procedimientos 

que ofrece el modelo desarrollado por Strauss y Corbin (2002), utilizaremos el muestreo 

teórico –MT–, el método comparativo constante –MCC–, el proceso de codificación de 

los datos –abierto, axial y selectivo–, el uso de memos y de diagramas. El conjunto de 

este proceso se desarrolló apoyado por el software ATLAS.ti –versión 8.4.5–. 

 

De acuerdo con Flick (2014) y Schereier (2018), el MT es un método de 

recopilación y de análisis que se encuentra unido por el desarrollo de teoría y que permite 

acudir a personas, acontecimientos e incidentes con el objetivo de nutrir la comparación 

de conceptos y de sus propiedades para dar profundidad y variación a los hallazgos que 

van surgiendo en el proceso de indagación. Por lo tanto, en esta investigación, el MT se 

desarrolla en el campo de estudio motivado principalmente por el descubrimiento y 

profundidad de los conceptos y las teorías más que por los y las participantes per se 

(Corbin y Strauss, 2015). Para nosotros el MT es un bucle en el cual se desarrolla una 

relación permanente entre las preguntas de análisis, la recolección de información y el 

desarrollo de conceptos (Esquema 7). 

 

El MT es fundamental en nuestro proceso de investigación junto al MCC pues 

garantiza la diversidad de los datos y aumenta la profundidad de la teoría en curso al 

desarrollar las propiedades o las dimensiones de las categorías. El MCC se mantiene en 

una permanente tensión con el MT y permite manejar diversos tipos de datos que él o la 

investigadora puede fragmentar considerando las igualdades y las diferencias 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 121 

conceptuales para generar un flujo teórico continuo en la construcción de categorías 

(Corbin, 2016; Corbin y Strauss, 2015).  

 

Esquema 7 Bucle del MT en la investigación 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

El MCC fue desarrollado en conjunto entre Glaser y Strauss (1967) y lo 

implementamos en la investigación como un procedimiento analítico de comparación y 

un proceso de desarrollo teórico para generar teoría de forma sistemática y reflexiva. 

Con esta finalidad, consideramos cuatro pasos que fluyeron entre: 1) la codificación 

teórica, 2) la integración de categorías, 3) delimitación de categorías y 4) la escritura de 

la teoría. Strauss y Corbin (2002) y Corbin (2010) consideran que es posible comparar 

constantemente incidentes o conceptos para integrar las categorías y sus propiedades y, 

de esta forma, delimitar la teoría y finalmente escribirla (Tabla 5). Pero, además, 

consideran fundamental hacer comparaciones teóricas con la finalidad de que la 

experiencia y el conocimiento del campo de estudio permita al investigador no forzar los 

datos sino más bien forzar la actividad reflexiva para examinar con más detención las 

propiedades y las dimensiones. 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 122 

Tabla 5 Ejemplificación del análisis del MCC en la TF 

Etapa De… A… 

1) Codificación Comparar incidentes: 

Yo creo que el Estado tendría que 

asumir responsabilidades que no 

quiere (…) 

Categoría conceptual: 

La política oficial del conocimiento 

 

2) Integración 
 

Comparar categorías. 

Tipo y efectos de la invisibilidad social 

 

Relación entre categorías: 

La invisibilidad de la historia y de 

la memoria mapuche 
 

3) Delimitación de la teoría 
 

Comparar a través de casos: 

Estudiantes, comunidad mapuche. 

 

Conceptos de mayor nivel: 

La invisibilidad social del pueblo 

mapuche 
 

4) Escritura de la teoría 
 

Cotejar y compendiar memos: 

El contenido y observaciones sobre 

relaciones entre categorías 

 

Enunciados de relaciones 

generalizadas entre categorías: 

Teoría a nivel sustantivo sobre el 

lugar del pueblo mapuche en el 

currículo chileno 

Fuente: Elaboración propia a partir de Packer (2013) 

 

El MT y el MCC se extendieron en el marco del trabajo de campo que se 

desarrolló en Chile y en Argentina entre los meses de enero y de septiembre del año 

2019. En el caso de Chile se llevó a cabo en La Región del Biobío, La Región de La 

Araucanía, La Región de los Lagos y La Región de los Ríos. En Argentina el trabajo de 

campo se desarrolló entre la Provincia de Neuquén y la Provincia de Río Negro, en la 

nordpatagonia. Basados en las ideas Urquhart (2019), Corbin y Strauss (2015) y Strauss 

y Corbin, (2002), diseñamos el MT en tres fases: 1) fase de exploración, 2) fase de 

profundización y 3) fase de estructuración (Esquema 8). 

 

 

 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 123 

Esquema  8 Fases del MT y el MCC 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

3.3.2.1 Las técnicas de investigación en la generación de teoría a través del MT y el MCC 

 

Las técnicas de investigación utilizadas se introdujeron en cada una de las fases 

de la investigación y están sujetas al conjunto de decisiones paradigmáticas y al diseño 

de investigación que adoptamos (Esquema 9). Además, interactúan directamente con el 

MT y el MCC. 

 

En la primera fase de exploración aplicamos –en forma online y física– 41 

cuestionarios a profesores y profesoras que realizaban clases de ciencias sociales en la 

educación básica en Chile –26 cuestionarios– y en Argentina –14 cuestionarios–. El 

cuestionario es un instrumento estructurado y estandarizado preferentemente 

cuantitativo que puede contener preguntas de respuesta breve y cuyo objetivo es medir 

opiniones, grados de acuerdo o satisfacción (Blanco, 2015; Sierra, 2002). El instrumento 

fue diseñado tomando como referencia tres fases: 1) una revisión de literatura en didáctica de 

las ciencias sociales con respecto al pueblo mapuche, 2) cuestionarios de otras tesis doctorales de la 

especialidad (Marolla, 2016; Meneses, 2020) y 3) revisión de pares. En esta última etapa el 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 124 

instrumento fue enviado, comentado y revisado por dos doctores del área de la didáctica 

de las ciencias sociales. 

 

Esquema  9 Relación de las técnicas con la estructura de la investigación 

 
Fuente: Elaboración propia a partir de Inaba y Kakai (2019) 

 

El cuestionario tenía como primer objetivo explorar el pensamiento de los y de 

las profesoras de Historia y Ciencias Sociales sobre el problema de estudio, tanto en 

Chile como en Argentina. El instrumento se construyó en dos partes principales y cuenta 

con 7 preguntas en total. El primer apartado sociodemográfico buscó explorar: 1) el 

género, 2) la nacionalidad, 3) el sentido de pertenencia hacia un pueblo originario, 4) los 

años de experiencia profesional, 5) el título profesional y 6) el último grado académico 

alcanzado. En el segundo apartado del instrumento indagamos sobre las finalidades de 

enseñar historia y ciencias sociales a través de un ítem de opción múltiple de una 

respuesta. También examinamos a través de una escala Likert con cinco aseveraciones el 

nivel de acuerdo y desacuerdo del lugar del pueblo mapuche en el currículo de ciencias 

sociales. Además, utilizamos resúmenes de textos para profundizar en la reflexión de la 

formación de los y las docentes a través de respuestas breves. Por último, buscamos 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 125 

caracterizar la práctica de los y las docentes por medio de un ítem de escalamiento por 

rangos ordenados que tenía por objetivo jerarquizar los principales métodos de 

enseñanza utilizados.  

 

En nuestra investigación, pensamos en que es posible utilizar de manera 

simultánea los métodos cualitativos y cuantitativos para la construcción de la teoría 

(Strauss y Corbin, 2002). Por este motivo, los cuestionarios fueron aplicados con un 

segundo objetivo que era orientar el muestreo teórico hacia la profundización y 

heterogeneidad de los conceptos, incidentes o acontecimientos en lugares y en personas 

que facilitaran dicho flujo teórico. Por lo tanto, en nuestra investigación ocupa un lugar 

eminentemente exploratorio o de inmersión en el campo con el objetivo de tener 

conocimientos previos y reconducir el proceso de investigación hacia etapas más críticas. 

 

La segunda fase de profundización la realizamos basándonos en el primer análisis de 

los cuestionarios. En este proceso emergieron diversos conceptos, propiedades y 

dimensiones que orientaron el MT y el MCC y nos ayudaron a seleccionar a profesores 

y profesoras en distintas localidades en ambos países. Pero, además, con el objetivo de 

incluir en el estudio participantes que maximicen las oportunidades de descubrir 

variaciones entre los conceptos y que hagan densas las categorías, hemos adaptado a 

nuestro estudio algunos criterios para capturar la mayor cantidad de perspectivas en el 

campo de estudio. Es decir, como el MT y el MCC nos ayudó a orientar la investigación 

a varios casos, hemos optado por aquellos y aquellas profesoras que podrían ser casos 

extremos y de variación máxima con el objetivo de profundizar y dar variabilidad al flujo 

teórico (Patton, 2002) (Esquema 10). El análisis de los cuestionarios nos ha permitido 

identificar que los casos de participantes extremos se ubican en los polos del campo de 

estudio y corresponden a profesores o profesoras que se identifican con el pueblo 

mapuche o que son miembros de comunidades y ocupan jefaturas en la organización 

tradicional. Además, profesores o profesoras que son conscientes de la problemática de 

la invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia, pero encuentran 

obstáculos identitarios o curriculares que son insalvables para cambiar su enseñanza. Los 

casos de variación máxima se sitúan en el medio del campo de investigación y nos da la 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 126 

posibilidad de incluir a distintos profesores y profesoras para cubrir con suficiencia el 

espectro de casos de la realidad social. Por lo tanto, seleccionamos a 12 profesores y 

profesoras –6 en Chile y 6 en Argentina– que entrevistamos en profundidad con el 

objetivo de ampliar los significados que encontramos en los cuestionarios. Los y las 

docentes que participaron en esta fase en Chile poseen distintas formaciones12 

académicas como docentes generalistas y especialistas en historia pero que ejercen 

efectivamente en la educación primaria. Esta realidad especifica de Chile no es un 

problema para nuestra investigación puesto que el MT y el MCC busca la heterogeneidad 

de los datos y de las perspectivas sobre la invisibilidad social del pueblo mapuche en la 

educación primaria en ambos países.  

 

Esquema 10 Selección de los y las participantes en el desarrollo de la teoría 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

En la segunda fase de profundización desarrollamos entrevistas semiestructuradas y 

en profundidad y observación participante de clases con docentes y con miembros de 

comunidades mapuches. Además, realizamos grupos focales con estudiantes de primaria 

(Tabla 6). Nuestra decisión se basó en la maximización de las posibilidades comparativas 

 
12 La caracterización académica y profesional de los y las docentes en Chile y en Argentina se realiza en 

el capítulo cuarto.  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 127 

y, de esta forma, triangular las perspectivas para otorgar mayor profundidad al flujo 

teórico.  

 

Tabla 6 Resumen de técnicas aplicadas en el trabajo de campo en Chile y en Argentina 

Participantes Técnicas Participantes en 

Chile 

Participantes en 

Argentina 

Docentes 

Cuestionarios 26 14 

Entrevistas 

semiestructuradas 

6 6 

 

Observaciones 

participantes de aula 

notas de campo 

 

810 minutos que 

equivalen a 18 horas 

pedagógicas divididas en 

3 docentes. Cada hora 

pedagógica corresponde 

a 45 minutos.  

 

Estudiantes Focus group 

 

12 estudiantes divididos 

en 3 grupos compuestos 

por 2 alumnos y 2 

alumnas de los 

profesores entrevistados 

y observados. Al menos 

2 estudiantes en cada 

grupo dijeron tener 

ascendencia mapuche 

 

12 estudiantes divididos 

en 3 grupos compuestos 

por 2 alumnos y 2 

alumnas de las 

profesoras 

entrevistadas. Al menos 

2 estudiantes en cada 

grupo dijeron tener 

ascendencia mapuche 

Autoridades 

mapuches 

 

Entrevistas 

semiestructuradas 

 

3 

 

3 

 

Observación participante 

notas de campo 

 

Participación en diversas 

estancias y celebraciones 

religiosas de las 

autoridades 

seleccionadas 

 

Participación en diversas 

estancias y celebraciones 

religiosas de las 

autoridades 

seleccionadas 

Fuente: Elaboración propia (2021) 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 128 

Las entrevistas fueron aplicadas tanto a los y las profesoras y a las autoridades y 

participantes de comunidades mapuches en Chile y en Argentina. En nuestra 

investigación dividimos las entrevistas siguiendo las ideas de Massot, Dorio y Sabariego 

(2009) y Fontana y Frey (2015). Es decir, de acuerdo con su estructura –plan general o 

temas– y en la situación en la que se realizaron –de manera concertada o espontánea en 

la observación participante–. 

 

Las entrevistas semiestructuradas que aplicamos a los y las docentes y a las 

autoridades mapuches se realizaron a través de reuniones concertadas en las cuales 

contamos con un diseño o plan general que consideraba diversos temas a tratar, pero, 

además, con un enfoque reflexivo hacia el conocimiento que buscábamos obtener 

(Pedraz, Zarco, Ramasco y Palmar, 2014; Kvale, 2011). La estructura en este tipo de 

entrevistas es flexible y nos permite realizar contrapreguntas de seguimiento o 

complementarias cuando el asunto de interés abre otros aspectos (Páramo, 2017; Flick, 

2007). El objetivo fundamental por el cual utilizamos este tipo de entrevistas fue motivar 

a los y las participantes para hablar en sus palabras con la meta de obtener un recuento 

en primera persona de las características o perspectivas sobre la invisibilidad social del 

pueblo mapuche en la enseñanza de la historia tanto en Chile como en Argentina (Packer, 

2013).  

 

En el caso de los y las docentes el objetivo que buscamos fue capturar las 

perspectivas de los y las participantes de la investigación sobre: 1) las finalidades de 

enseñar historia y ciencias sociales, 2) el lugar del pueblo mapuche en el currículo del 

área y 3) la enseñanza y el aprendizaje de la historia mapuche en Chile y en Argentina 

(Tabla 7). En el caso de las autoridades y miembros del pueblo mapuche en Chile y en 

Argentina buscamos conocer: 1) la enseñanza de la historia y el pueblo mapuche, 2) el 

lugar del pueblo mapuche en el currículo y los contenidos referidos a su pasado y 

presente, 3) conocimientos históricos y culturales que contribuyan a visibilizar 

socialmente la historia del pueblo mapuche (Tabla 8).  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 129 

En la misma etapa de profundización, tomamos la decisión de ampliar el MT en 

diversas perspectivas para desarrollar una explicación más profunda sobre la invisibilidad 

social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia en la educación primaria en 

ambos países. En este sentido, desarrollamos una etapa de observación participante 

tanto en escuelas, pero también en comunidades mapuches en Chile y en Argentina. Para 

nosotros la observación participante se basa en el supuesto de que la presencia y 

experiencia directa en el campo de estudio, ante los acontecimientos de la vida cotidiana 

de los participantes, garantiza la confiabilidad de los datos que se recogen y construye 

un aprendizaje sobre los sentidos que subyacen para comprender el problema de la 

invisibilidad social del pueblo mapuche (Guber, 2001 y 2004). Nosotros entendemos que 

la observación participante es fundamental para nuestra investigación porque:  

 

• Toma parte y releva la perspectiva de los participantes sobre la definición de la 

realidad, del problema de estudio y los constructos que organizan su mundo 

(Goetz y LeCompte, 1988) 

• Nos ayuda a gestionar la calidad de la investigación como un rasgo importante 

para la triangulación de las entrevistas individuales y grupales realizadas a los 

diversos participantes (Flick, 2014) 

• Contribuye al flujo teórico en tanto es una forma de teoría y de teorización que 

puede beneficiar la comprensión del problema de estudio (Flick, 2007) 

• Favorece una mayor consciencia acerca de las identidades en el contexto de 

estudio y como impacta el poder en las cuestiones de género, etnia o en general 

a las y los individuos que se encuentran invisibilizados socialmente (Angrosino, 

2015) 

 

La finalidad de realizar una inmersión completa en el campo de estudio la 

efectuamos para comprender e interpretar a través de notas de campo la visión de los y 

las entrevistadas (Angrosino, 2012 y 2015; Goetz y LeCompte, 1988). Las notas de 

campo se transformaron en memos en el software ATLAS.ti que ayudaron a pulir los 

conceptos, el flujo teórico y reflexión sobre los datos en todo el proceso de análisis en 

la TF. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 130 

En una primera instancia, realizamos observación participante a dos profesores y 

a una profesora que trabajan en educación primaria en distintos contextos en Chile. En 

Argentina no logramos acceder a las aulas por diversas actividades, festividades y actos 

como: el juramento a la bandera, la independencia de Argentina, el día de la Provincia de 

Río Negro y cierres de escuelas por eventos inesperados. En el caso chileno realizamos 

en total 9 observaciones participantes de 90 minutos –2 horas pedagógicas– que 

corresponden a 18 horas pedagógicas en total (Tabla 9). En las escuelas que realizamos 

observaciones participantes, adopté un rol de profesor/investigador que apoyó la labor 

de docencia en las clases de Historia y Ciencias Sociales y de Formación Ciudadana en 

la educación primaria. En dichas instancias participé en distintas clases y me permitieron 

realizar algunas intervenciones complementarias sobre la historia mapuche en las cuales 

pude explorar los conocimientos previos de todos y todas las alumnas. 

 

En el caso de las comunidades mapuches en ambos países logramos participar en 

distintas actividades en un rol de profesor de Historia que se inicia en el conocimiento 

de la historia mapuche y que realiza estudios doctorales en España. En Chile, 

aprovechamos vínculos que habíamos mantenidos desde la tesis de máster en la zona de 

la Región de los Ríos con el objetivo de: 

• Conocer e interactuar en una escuela chilena que se encuentra en el corazón de 

varias comunidades mapuches 

• Permanecer en la casa del profesor/longko de la comunidad con la finalidad de 

ubicarnos en el contexto mapuche de forma permanente 

 

En el contexto argentino, tuvimos que ir construyendo redes en las cuales tratar 

de ir labrando un camino hacia las comunidades mapuches. En una actividad relativa al 

conocimiento de la cultura e historia mapuche en Neuquén conocimos a la ñaña –

hermana mayor– Rosario Flores –Pillan Cuze13– y que nos ayudó a: 

 
13 Persona que tiene conocimientos sobre la cultura mapuche y sobre la medicina natural que es consultada 

para sanar a las personas de forma holística. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 131 

• Visitar y participar en una comunidad mapuche en la ciudad de Neuquén. En 

dicha comunidad participamos en la celebración del We tripantu14 en junio del 

2019 

• Visitar la Escuela de Arte Milenaria Mapuche en Neuquén en la cual logramos 

conversar con profesores y estudiantes. Dicha escuela enseña arte y cultura 

mapuche y se encuentra abierta a todos y todas aquellas que quieran realizar 

cursos específicos sobre arte, cultura e historia. Depende del Ministerio de 

Educación en la división de Educación Intercultural Bilingüe. 

 

En definitiva, todas estas actividades prácticas y teóricas en el campo favorecieron 

la comprensión del problema de estudio desde la perspectiva de las comunidades 

mapuches en Chile y en Argentina. 

 

 

 

 
14 El we tripantu es una celebración que se conoce comúnmente como el año nuevo mapuche. Sin 

embargo, representa además la renovación de las energías, el retorno y un nuevo comienzo. Un cambio en el 

ciclo de vida del mundo, de las personas y de la naturaleza. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 132 

Tabla 7 Pauta de preguntas entrevistas semiestructurada 

Temas Preguntas 
Docentes/fechas 

Chile Argentina 
1- Las finalidades de enseñar historia 

y ciencias sociales 

¿Por qué cree que es importante que los 

alumnos y las alumnas aprendan Historia y 

Ciencias Sociales? 
 

● Andrés 14 de marzo del 

2019 

● Diego 15 de marzo del 

2019 

● Juan 25 de abril del 2019 

● María 18 de marzo del 

2019 

● Karen 17 de mayo del 

2019 

● Víctor 18 de abril del 2019 

 

● Paz 12 de junio del 2019 

● Nicol 01 de agosto del 

2019 

● Natalia 05 de agosto del 

2019 

● Blanca 21 de junio del 

2019 

● Sara 13 de junio del 2019 

● Luz 29 de julio del 2019 

 

 

2- El lugar del pueblo mapuche 

¿Qué piensa sobre el lugar que ocupa la Historia 

del Pueblo mapuche en el currículo de Historia 

y Ciencias Sociales?  

 

¿Por qué cree que el Pueblo Mapuche ocupa 

este lugar en el currículo de Historia y Ciencias 

Sociales? 
 

 

 

 

3- La enseñanza y el aprendizaje de la 

historia mapuche en Chile y en 

Argentina 

¿Qué opina sobre las imágenes que se proyectan 

en los textos escolares de Historia y Ciencias 

Sociales sobre el Pueblo Mapuche?  

 

¿Por qué cree que el Pueblo Mapuche es 

representado de esta forma en los textos 

escolares de Historia y Ciencias sociales? 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 133 

¿Qué le gustaría que aprendieran los y las 

estudiantes acerca del Pueblo Mapuche en la 

enseñanza de la Historia y las Ciencias Sociales?, 

¿lo enseña?, ¿por qué? 
 

¿Qué decisiones toma con respecto a la 

enseñanza cuando te enfrentas a un contenido 

relacionado o que contempla la Historia del 

Pueblo Mapuche?  
 

¿Qué criterios utilizas para decidir qué 

contenidos del Pueblo Mapuches enseñas? 
 

Si enseñas o tratas temas sobre el Pueblo 

Mapuche ¿Crees que han cambiado las 

imágenes que tenían los y las alumnas sobre el 

Pueblo Mapuche?  

Fuente: Elaboración propia (2021) 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 134 

Tabla 8 Entrevistas semiestructuradas comunidades mapuches 

Temas Preguntas 
Autoridades mapuches/fechas 

Chile Argentina 

1- La enseñanza de la historia y el 

pueblo mapuche 

 

 

 

 

 

¿Cuándo le enseñaban Historia en la escuela, 

qué imágenes tenía de su pueblo?  
 

¿Qué se enseñaba del Pueblo Mapuche en la 

asignatura de Historia y Ciencias Sociales? 
 

¿Qué contenidos estaban relacionados con el 

Pueblo Mapuche cuando se enseñaba Historia y 

Ciencias Sociales? 

● Manuel 22 de abril del 2019 

● José 25 abril del 2019 

● Cristián 27 de marzo del 

2019 

 

● Leonardo 26 de junio del 

2019 

● Miguel 01 de julio del 2019 

● Sergio 28 de junio del 2019 

 

2.- El lugar del pueblo mapuche en el 

currículo y los contenidos 

referidos a su pasado y a su 

presente 

 

 

 

 

 
 

En la actualidad, ¿Sabe qué se enseña en la 

asignatura de Historia y Ciencias Sociales sobre 

el Pueblo Mapuche? 
 

¿Sabe qué se enseña de la Campaña del Desierto 

– o la Ocupación de la Araucanía–? ¿Cómo lo 

valora? 
 

¿Cree que lo que se enseña es suficiente o habría 

que enseñar alguna otra cosa? ¿Desde qué 

perspectiva se enseña? ¿por qué? Por ejemplo, a 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 135 

partir de un breve texto, ¿Qué opina de la 

imagen que se da de los mapuches? ¿por qué 

cree que se da?, ¿qué les diría a sus autores? 
 

¿Por qué piensa que aún se sigue enseñando al 

Pueblo Mapuche desde una perspectiva o idea 

negativa? ¿cuáles deben ser las causas? 

3.- Los conocimientos históricos y 

culturales que contribuyen a 

visibilizar socialmente la historia 

del pueblo mapuche 

 

¿Qué historia o conocimientos culturales 

debería enseñarse a los niños y a las niñas acerca 

del Pueblo Mapuche? 

 

¿Qué piensa que se debería enseñar 

actualmente sobre el Pueblo Mapuche en las 

escuelas? ¿Qué del pasado? ¿Qué del presente? 
 

¿Qué acciones podrían realizar desde la escuela 

para revertir esta tendencia?  
 

Pensando en el futuro, ¿Qué cree que es 

necesario enseñar del Pueblo Mapuche a las 

sociedades chilena y argentina?, ¿por qué? 

Fuente: Elaboración propia (2021)



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 136 

Tabla 9 Observaciones participantes es escuelas de Chile15 

Profesores Fechas Instrumento Cursos de primaria 

1.- Andrés 

Ciudad de Lota 

06 mayo del 2019/2 horas 

11 de mayo del 2019/2 

horas 

13 mayo del 2019/2 horas 

Notas de campo 6º de primaria 

6º de primaria 

7º de primaria 

2.- María 

Ciudad de 

Coronel 

 

10 de abril del 2019/2 

horas 

08 de mayo del 2019/2 

horas 

15 de mayo del 2019/2 

horas 

 

Notas de campo 

 

5º de primaria 

5º de primaria 

6º de primaria 

3.- Diego 

Ciudad de 

Contao 

 

 

01 de abril del 2019/2 

horas 

02 de abril del 2019/2 

horas  

03 de abril del 2019/2 

horas 

 

Notas de campo 

 

8º de primaria 

8º de primaria 

7º de primaria 

Fuente: Elaboración propia (2021). 

 

En la última etapa de la fase de profundización realizamos grupos de discusión 

para conocer las representaciones sociales de los y las alumnas de aquellos profesores y 

profesoras seleccionadas en Chile y en Argentina (Tabla 10). 

 

 

 

 

 

 

 

15 810 minutos que equivalen a 18 horas pedagógicas divididas en 3 docentes. Cada hora pedagógica 

corresponde a 45 minutos. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 137 

Tabla 10 Grupos focales con estudiantes en Chile y en Argentina 

 Estudiantes/profesores Fechas Temas tratados 

Chile 
 

Profesor Andrés 

Alumnos/as: Isidora – Maite 

-Luciano – Alfonso 

7º grado de primaria 

11 de abril del 

2019 

Representaciones sociales 

sobre el Pueblo Mapuche 

 

Lo que piensa que hacen 

las profesoras 

 

Lo que les gustaría 

aprender sobre el pueblo 

mapuche 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Representaciones sociales 

sobre el Pueblo Mapuche 

 

Lo que piensa que hacen 

las profesoras 

 

Lo que les gustaría 

aprender sobre el pueblo 

mapuche 

 

Profesora María 

Alumnos/as: Eliecer – 

Francisco – Victoria – Ignacia 

7º grado de primaria 

10 de abril del 

2019 

Profesor Diego 

Alumnos/as: Pilar – Marta – 

Emilia – Paulina 

8º grado de primaria 

01 de abril del 

2019 

Argentina 
Provincia de 

Río Negro 

Profesora Luz 

Alumnos/as: Alexandro – 

Juan Pablo – Carolina – Flor 

6º grado de primaria 

14 de agosto del 

2019 

 

Profesora Paz 

Alumnos/as: Raúl – Alonso – 

Rocío – Helena 

7º grado de primaria 

 

14 de agosto del 

2019 

Profesora Natalia 

Alumnos/as: Sandra – Sofía – 

Paula – Alán 

7º grado de primaria 

22 de julio del 

2019 

Fuente: Elaboración propia (2021). 

 

Barbour (2013) señala que los grupos de discusión se basan en la estimulación 

activa de la interacción en el grupo y entre los participantes para formar un consenso, un 

marco explicativo o ponderar prioridades. La utilización estratégica de esta técnica de 

investigación nos dio la posibilidad de triangular tanto lo que piensan que hace el 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 138 

profesor, lo que les gustaría aprender y lo que conocen del pueblo mapuche. Nos 

proporcionó además información vital sobre el discurso social, las ideas y los 

preconceptos que tienen los y las estudiantes sobre el pueblo mapuche, las fuentes de 

información que consultan y el rol de la enseñanza de la historia en la vida social. 

Además, en nuestra investigación lo utilizamos fundamentalmente para observar la 

manera en que colectivamente construyen una definición, contraponen los argumentos 

y constituyen las representaciones sociales (Kamberelis y Dimitriadis, 2015; Taylor y 

Bogdan, 2010). La finalidad de realizar los grupos focales fue la exploración de las 

representaciones sociales y de triangular estas perspectivas –las respuestas– en el marco 

de las teorías a nivel sustantivo que se sostienen en la TF. Con este propósito, la 

construcción del grupo focal lo realizamos de acuerdo con las directrices de Barbour 

(2013) y Fontana y Frey (2015) quienes determinan que el rol del entrevistador es 

directivo, las preguntas se encuentran estructuradas y el objetivo es esencialmente 

exploratorio. Los diversos grupos focales se realizaron con los y las estudiantes de los y 

las profesoras de la fase de profundización y fueron seleccionados de acuerdo con sus 

criterios –profesores–. De los 6 grupos focales que realizamos –3 en Chile y 3 en 

Argentina– consideramos dos alumnos y dos alumnas entre los 11 a los 13 años, 

pertenecientes al último –o cercano– grado de primaria. Dichos alumnos y alumnas 

fueron seleccionados por los y las participantes. Por último, se seleccionaron en todas 

las entrevistas grupales a estudiantes con ascendencia mapuche y no mapuches.  

 

En la última fase de estructuración, encadenamos y sistematizamos los datos 

cualitativos –y cuantitativos– de los cuestionarios, de las entrevistas –grupales e 

individuales– y de las notas de campo. La razón para triangular los datos en esta fase es 

el potencial que existe para captar los distintos significados y sentidos para la generación 

de la teoría formal (Flick, 2014). En suma, los diversos componentes contemplados en 

la estructura de la investigación buscaron alcanzar un punto de saturación teórica que:  

 

Consiste más bien en alcanzar en la investigación, cuando la recolección de datos parece 

ser contraproducente porque lo “nuevo” que se descubre no le añade mucho a la 

explicación. O, como sucede a veces, al investigador se le acabe el dinero o el tiempo, o 

ambas cosas. (Strauss y Corbin, 2002, p. 149) 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 139 

3.3.3 El proceso de análisis de la información y de construcción de teoría a nivel 

sustantivo y formal en DCS 

 

Uno de los desafíos más importantes en nuestra investigación fue avanzar de una 

descripción a teorías –sustantivas o formales– que contribuyan a explicar la invisibilidad 

social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia en la educación primaria en 

Chile y en Argentina. En nuestra perspectiva, las teorías comienzan esencialmente con 

conceptos. La TF en nuestro proceso de investigación observa palabras, incidentes, 

cosas, eventos y personas. Es decir, categorías o principalmente conceptos. El ejercicio 

teórico en la TF tiene por finalidad encontrar aquello que subyace a lo particular y 

encuentra sentido en lo general. Visto de esta manera, por ejemplo, los profesores y las 

profesoras entrevistadas representan un conjunto de rasgos y propiedades que se 

correlacionan con sus experiencias individuales en torno a las vicisitudes en la enseñanza, 

logros, identidad política o sentimientos. Los conceptos y categorías allí obtienen una 

importancia fundamental en nuestra investigación porque estas experiencias que porta 

cada docente o estudiante comparten ciertos elementos comunes que son etiquetados en 

conceptos, categorías o propiedades que caracterizan rasgos en los conceptos. Por lo 

tanto, los conceptos proporcionan puentes entre los participantes y entre los 

participantes y el mundo (Corbin y Strauss, 2015; Strauss y Corbin, 2002; Charmas, 2013; 

Packer, 2013). 

 

De acuerdo con Strauss y Corbin (2002), entendemos que una teoría es un 

conjunto de categorías y subcategorías que se encuentran relacionadas por condiciones, 

por contradicciones o por asociación y que forman una red conceptual que contribuye a 

explicar un fenómeno. Pero, además, debe encajar con el entorno del cual hemos 

derivado la teoría y conducir a una explicación que contribuya a mejorar la práctica y la 

comprensión de los y las participantes por medio de las teorías a nivel sustantivo y formal 

que construimos sobre la invisibilidad social del pueblo mapuche (Bryant, 2017).  

 

Bryant (2017), Abela, García-Nieto y Pérez (2007), explican que las teorías 

sustantivas son aquellas que se elaboran a través de investigaciones empíricas en áreas 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 140 

específicas y las teorías a nivel formal, por otro lado, serían aquellas que tienen un mayor 

nivel de desarrollo conceptual y que se pueden elaborar a partir de un conjunto de teorías 

sustantivas. Las teorías en la actualidad se ocupan en diversos campos de estudios porque 

manejan gran cantidad de información de fuentes variadas y permiten comunicar la 

comprensión actual de las condiciones complejas de la vida y el comportamiento 

humano. En nuestra investigación pensamos que la TF en una perspectiva sistemática y 

reflexiva se vincula con la perspectiva crítica en tanto que las teorías que se construyan 

se encuentren informadas de los acontecimientos sociopolíticos e históricos para abrir 

estructuras opresivas de pensamiento y de práctica (Kearney, 2007; Gibson, 2007).  

 

Siguiendo la propuesta de Strauss y Corbin (2002), esta investigación desarrollará 

una base de teorías sustantivas sobre la cual sostendrá una teoría formal acerca de la 

invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia en la educación 

primaria en Chile y en Argentina. En nuestra investigación el uso de diagramas y memos 

fueron pasos fundamentales para el desarrollo de las teorías en cuanto que nos favoreció 

una configuración creativa y vinculante de los hechos, eventos e incidentes hallados en 

el proceso a través del Paradigma de la Codificación (Charmaz, 2006; Reichertz, 2019; 

Corbin y Strauss; 2015) (Tabla 11). Principalmente la construcción de los diagramas 

favoreció el desarrollo de los modelos teóricos a través de:  

• Visualizar las relaciones entre los conceptos, las categorías centrales y las 

subcategorías; 

• Establecer vínculos entre las categorías y las subcategorías para dar cuenta de las 

propiedades, de causas, efectos y finalidades. 

 

Las teorías que se construirán en ambos países están en relación con: 1) el 

pensamiento de los y las profesoras, 2) las representaciones sociales de los y las 

estudiantes y 3) las representaciones sociales sobre la enseñanza de la historia que tienen 

las autoridades mapuches. El conjunto de estas teorías sustantivas sostendrá una teoría 

a nivel formal sobre la invisibilidad social del pueblo mapuche en la educación primaria 

en Chile y en Argentina (Esquema 11). En este sentido, pensamos que para generar teoría 

es necesario detenerse, ponderar y repensar nuevamente para obtener sensibilidad teórica 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 141 

al observar la vida desde distintos puntos de vista, hacer comparaciones, seguir pistas y 

construir ideas (Charmaz, 2006).  

 

Tabla 11 Cuadro de especificaciones de las proposiciones entre categorías centrales y subcategorías 
utilizadas 

Relaciones vinculantes Descripción 

Se tensiona con Representa la contraposición de las propiedades y rasgos 

entre las categorías o subcategorías vinculadas 

 

Es propiedad de /Se caracteriza por Representa los atributos o las características entre una 

categoría o de una subcategoría vinculada 

s 

Es causa de Representa una conexión de dependencia que se dirige al 

origen de un fenómeno que tiene un efecto y que vincula a 

dos o más categorías o subcategorías 

 

Está asociado con/ Está relacionado con Representa una conexión horizontal entre las propiedades 

o características de una categoría y una subcategoría 

 

Es finalidad de Representa un vínculo entre una categoría y una 

subcategoría que revela un propósito o un efecto de una 

categoría  

Fuente: elaboración propia (2021) 

 

La construcción de teoría a partir de la codificación de los datos es una actividad 

intelectual, práctica y crítica en la cual se integran todos los procesos de la TF –por 

ejemplo, el MT o el MCC– de manera simultánea e iterativa. Siguiendo las ideas de 

Belgrave y Seide (2019), la codificación en el enfoque sistemático de la TF está orientado 

a la técnica en la codificación abierta, axial y selectiva y, también, al desarrollo conceptual 

a través del uso de memos y de diagramas teóricos. 

 

 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 142 

Esquema 11 Relación entre las teorías sustantivas y las teorías formales en la investigación 

 

Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

Strauss y Corbin (2002) y Gibbs (2012), indican que la etapa de codificación se 

divide en un proceso de interrogación de los datos que consiste en: 1) Una lectura inicial 

del texto para identificar conceptos, propiedades y dimensiones –Codificación abierta–, 2) 

Una etapa secundaria de precisión, desarrollo y relación sistemática de las categorías y de 

las subcategorías por medio de relaciones asociativas, contradictorias o causales entre 

personas, contextos o estructuras –Codificación axial– y 3) Una etapa final de integración 

y de refinación de la teoría a través del desarrollo de categorías centrales conectadas a las 

subcategorías para formar teoría. En suma, todos estos procedimientos analíticos nos 

permitieron interrogar los datos –Codificación selectiva– (Esquema 12). 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 143 

Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

El proceso de codificación teórica se implementó en cada una de las fases de 

investigación. En nuestro estudio, las fases de exploración, de profundización y de 

estructuración son capas de análisis que nos permitieron definir el MT y, de la misma 

forma, a través del MCC, comparar incidentes, definir dimensiones, los rasgos y las 

propiedades para dar profundidad a cada concepto labrado en los modelos teóricos.  

 

En la fase de exploración en el caso de los y las profesoras en Chile, por ejemplo, 

realizamos una primera codificación teórica de los datos cualitativos de los cuestionarios. 

Basados en esto, los hallazgos apuntaban a la creación de 5 categorías centrales (Tabla 

12). 

Esquema  12 Preguntas que orientaron el proceso de codificación 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 144 

Tabla 12 Ejemplificación de la codificación teórica en la fase de exploración 

Fases de 
investigación 

Codificación 
teórica 

Modelos teóricos 

Fase de 
exploración 
(Cuestionarios) 

Categorías 

centrales 

Dificultades para 

incluir conocimientos 

mapuches en la 

enseñanza de la 

historia 

Identidad 

subalterna 

Desarrollar habilidades 

aprendiendo historia 

Aporte de la cultura e 

historia mapuche a la 

enseñanza de la historia 

Una temática 

socialmente relevante, 

pero con escaso 

impacto en la 

formación 

 

Subcategorías 

 

Extensión curricular  

Evaluaciones 

estandarizadas 

Exigencias del 

currículo 

Conocimiento erudito 

 

Violencia hacia el 

pueblo mapuche 

Comprensión de 

la realidad 

histórica  

Falta de tolerancia 

Asistencialismo 

Empoderamiento 

de los orígenes  

 

Enseñanza 

contextualizada 

Visibilizar la voz 

mapuche 

Contextualización 

espacial y temporal 

Aprendizaje interactivo 

 

Interculturalidad 

Encuadramiento 

curricular 

Actividades 

extraprogramáticas   

Aporte a la identidad 

nacional  

 

Formación y 

tratamiento de temas 

mapuches Temática 

socialmente relevante 

Escasa formación 

universitaria  

Temática 

minusvalorada 

Fuente: Elaboración propia (2021) 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 145 

En la fase de profundización, siguiendo el ejemplo de los y las profesoras en 

Chile, comenzamos comparando incidentes y definiendo propiedades y características 

de las categorías. En esta capa superior de la codificación teórica, comparamos los 

incidentes encontrados en los cuestionarios con las entrevistas y con las notas de campo. 

Esta labor nos permitió saturar todos los procesos en tres categorías centrales para 

explicar el pensamiento de los y las docentes sobre la invisibilidad social del pueblo 

mapuche en la enseñanza de la historia y ciencias sociales en la educación primaria en 

ambos países (Tabla 13). 

 

Tabla 13 Ejemplificación de la codificación teórica en la fase de profundización 

Fases de 
investigación 

Codificación 
teórica 

Modelos teóricos 

Fase 

de 
profundización 

(entrevistas y notas de 

campo) 

Categorías 

centrales 

Obstáculos para el 

cambio social: 

política, economía 

y currículo 

Aporte de la cultura e 

historia mapuche a la 

enseñanza de la 

historia 

Una temática 

socialmente relevante, 

pero con escaso 

impacto en la formación 

 

Subcategorías 

 

 

Política de 

conocimiento 

oficial 

(In)visibilidad de la 

historia y memoria 

mapuche 

Minusvaloración 

del contenido 

Mapuche 

Intencionalidad de 

la caricaturización 

Educación y 

cambio social 

Cambio y 

profesorado 

 

 

Desconocimiento, 

conflictos y violencia 

estatal  

Perspectiva positiva   

Descubrir el conflicto 

mapuche chileno 

Manipulación de la 

información 

Dificultades en el 

tratamiento del 

conflicto Aprendizaje 

contextual 

Posicionar a los 

estudiantes 

 

 

Formación de identidad 

Comprender los 

cambios en la sociedad 

Reconocimiento al 

pueblo mapuche 

Acercamiento a la 

Perspectiva mapuche 

Violencia en territorio 

mapuche 

Vivir la experiencia 

mapuche 

Investigar para analizar 

el presente 

Entendimiento cultural 

Fuente: Elaboración propia (2021)  

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 146 

La última capa de la codificación teórica, en la fase de estructuración, nos permitió 

encadenar los modelos teóricos a ejes de análisis –finalidades, currículo, la enseñanza y 

el aprendizaje– con la finalidad de encontrar y desarrollar categorías centrales que 

definieran los modelos teóricos (Tabla 14). Cada una de las categorías centrales y las 

subcategorías construidas contienen citas –para ATLAS.TI– que dimensionamos con la 

finalidad de deslindar las propiedades y saturar teóricamente cada concepto (Tabla 15).  

 

Tabla 14 Ejemplificación de la codificación teórica en la fase de estructuración 

Ejes de análisis Finalidades Currículo 
Enseñanza y 
aprendizaje 

Modelos 
construidos 

Las finalidades de 

enseñar historia 

mapuche en Chile 

La política oficial del 

conocimiento en el 

currículo en Chile 

La práctica de enseñar 

historia mapuche 

Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

Tabla 15 Ejemplificación de la relación entre subcategorías y citas 

Subcategorías Citas 

La invisibilidad de la 
historia y de la 
memoria mapuche 

La educación chilena no quiere que nosotros sepamos toda nuestra historia. 

Se cortó una parte de la historia de Chile y se habló de solo una parte de la 

historia. Y eso es lo que no se cuenta y no se va a decir en la historia de Chile 

porque también tendrían harto que responder las instituciones educativas 

que hoy nos siguen mintiendo sobre nuestra historia 

 

La formación de 
profesores/as 

En las universidades se enseña muy poco o nada acerca de los pueblos 

originarios 

 

Los obstáculos y 
posibilidades para el 
cambio social 

Una gran parte de la sociedad no reconoce el tema de la ocupación –despojo 

territorial, no reconocen el tema con la importancia que merece 

 

 

Los y las profesoras 
como controladores 
del currículo 

Los niños preguntan: profesor, ¿qué pasa? Sobre todo, aquí en Chile el año 

pasado con el tema de Camilo Catrillanca ¿profesor por qué pasó eso? 

¿dónde se origina todo eso? Los niños preguntan y uno debe estar apto para 

poder responder y quizás dejar el contenido de lado y profundizar en eso. 

Fuente: Elaboración propia (2021) 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 147 

El conjunto de procedimientos que describimos en la práctica investigativa fue 

apoyado por el software ATLAS.ti –versión 8.4.5–. Como resultado en todo el proceso 

de investigación a través de la codificación teórica se construyeron más de un millar de 

citas que, en el transcurso del proceso de investigación y comparación, se condensaron 

en códigos y modelos teóricos/conceptuales (Esquema 13). 

 

Esquema 13 Resultados de la codificación teórica en el software ATLAS.ti 

 
Fuente: Elaboración propia (2021). 

 

Para definir la categoría central en nuestra investigación, hemos utilizado la lista 

de criterios generada por Strauss y Corbin (2002, p. 161): 

 

1. Tiene que ser central; o sea, que todas las otras categorías principales se pueden 

relacionar con ella. 

2. Debe aparecer con frecuencia en los datos. 

3. La explicación que se desarrolla a partir de relacionar las categorías es lógica y 

consistente, y los datos no son forzados.  

4. El nombre o la frase usados para describir la categoría central deben ser lo 

bastante abstractos para que puedan usarse para hacer investigación en otras áreas 

sustantivas, que lleven al desarrollo de una teoría más general.  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 148 

5. A medida que el concepto se refina analíticamente por medio de su integración a 

otros conceptos, la teoría crece en profundidad y poder explicativo.  

6. El concepto puede explicar las variaciones, así como el asunto central al que 

apuntan los datos; o sea, cuando varían las condiciones, la explicación se 

mantiene, aunque la manera como se expresa un fenómeno puede variar algo. 

También debería uno poder explicar los casos contradictorios o alternativos en 

términos de la idea central. 

 

En el proceso de investigación, los datos cuantitativos que generaron los 

cuestionarios fueron examinados a través de un análisis descriptivo de variables y, junto 

a esto, los datos cualitativos fueron analizados en conjunto con las entrevistas y las 

observaciones. Este proceso de codificación sintetiza el tratamiento que realizamos a los 

datos cualitativos de los cuestionarios, de las entrevistas de las notas de campo y de las 

entrevistas grupales con todos y todas las participantes. 

 

El proceso de análisis se realizó apoyado por el software ATLAS.ti que 

contribuyó en tres procesos fundamentales en la elaboración de la teoría. Los tres 

elementos fueron el establecimiento de memorándums, en la recuperación de textos –

citas o códigos in vivo– y en la elaboración de redes semánticas para establecer relaciones 

proposicionales entre los códigos, las subcategorías, las categorías y los conceptos a 

través de sus propiedades, dimensiones y condiciones para crear modelos explicativos 

que se apoyen en los datos. Los modelos teóricos/conceptuales nos permitieron 

traspasar el umbral de la descripción a la elaboración de teoría pues establecimos 

relacionamos entre los códigos, subcategorías, categorías y los conceptos. Este ejercicio 

de organización de los datos concede un registro y un flujo conceptual que ajusta los 

datos a su esencia para exponer los hallazgos de manera sistemática y organizada (Corbin 

y Strauss, 2015). Las categorías y las subcategorías serían la agrupación de conceptos que 

son producidos a través de la comparación e integración en un orden más elevado. Los 

códigos serían las unidades básicas de sentido y las proposiciones son aquellas que se 

encuentran en los modelos teóricos y enuncian una relación entre dos categorías o 

propiedades (Esquema 14).  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 149 

Esquema 14 Proceso de codificación teórica de los datos 

 
Fuente: Adaptado y traducido de Bryant (2017) 

 

Las propiedades son las características y rasgos de una categoría o subcategoría 

que en el análisis se destacan para explicar la densidad, las dimensiones y los conceptos 

que emergen (Soneira, 2006; Gibbs, 2012; Strauss y Corbin, 2002; Corbin, 2010) (Tabla 

16). En nuestra investigación esta característica del análisis de la TF tiene tres objetivos:  

 

• Observar efectos, condiciones, consecuencias y finalidades en las palabras –

códigos y citas– de los y las participantes al interior de las categorías o 

subcategorías; 

• Precisar los conceptos, categorías y subcategorías; 

• Comparar los rasgos o características para establecer relaciones entre 

subcategorías en los modelos teóricos 

 

Por lo tanto, en nuestro proceso de investigación y en el análisis debemos ir 

descubriendo rasgos y propiedades comparando –MCC– distintos casos heterogéneos –

MT– para construir conocimiento. En palabras de Packer (2013):  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 150 

El investigador entrevista a una persona porque es un ejemplo dentro de la categoría de 

“enfermera”, por ejemplo. No está interesado en el individuo en general. Para obtener este tipo 

de conocimiento debe comparar enfermeras con la finalidad de descubrir qué rasgos tienen en 

común (p. 83) 
 

Finalmente, para nosotros el sentido del análisis de la TF en nuestra investigación 

se basó en procesos de abstracción y de generalización que se unen por la fragmentación 

de las glosas o los códigos que aglutinan, en su centro, una serie de incidentes 

relacionados a la enseñanza de la historia del pueblo mapuche en la educación primaria 

en Chile y en Argentina. 

 

Tabla 16 Ejemplificación del funcionamiento de las propiedades en las categorías o subcategorías 

Categoría Propiedades de la categoría Citas contenidas en las categorías 

La política oficial 
del conocimiento 

en Chile 

1) Ocultar y evadir las responsabilidades 

sobre el actual conflicto 

(…) todavía existe un sector y aquí ya nos 

alejamos del tema político-educativo, 

sino que vamos al tema político. Hay un 

tema político que va a impedir que eso 

pase –se cuente el despojo territorial–. La 

política aquí no va a permitir que existan 

cambios por intereses creados. 

 

2) Subalternizar la memoria mapuche 

sobre el despojo 

Vemos que el pueblo mapuche está muy 

abandonado. Se da muy poca 

importancia en el currículo de Educación 

Básica. Y eso tiene que ver netamente 

con la política pública. (…) Pero está 

directamente relacionado con las 

personas que están dentro del Gobierno 

y específicamente en el Ministerio de 

Educación. ¿Por qué no quieren que se 

sepa? ¿Por qué no quieren que se 

conozca y se analice? ¿o se interprete más 

los procesos históricos del pueblo 

mapuche?. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 151 

3) Producir y distribuir representaciones 

sociales negativas del pueblo mapuche 

en la sociedad 

Lo que yo he visto, por lo menos, es una 

caricaturización del pueblo mapuche. 

Como el indígena con sus características 

primitivas, de guerrero, de luchador, de 

mantenerse en pie de guerra. En ese 

aspecto son las ilustraciones que muestra 

el texto de estudio. 

Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

3.3.4 Contexto de la investigación 

 

En este apartado queremos describir el contexto en el cual se desarrolló el trabajo 

de campo en Chile como en Argentina. En este propósito explicativo hemos decidido 

caracterizar el contexto histórico que une a Chile, a Argentina y al pueblo mapuche. 

Elemento clave para comprender el desarrollo de la teoría formal sobre la invisibilidad 

social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia. Además, realizamos una carta 

Gantt en el cual describimos las acciones más importantes en el trabajo de campo. 

 

3.3.4.1 Contexto histórico 

 

En Chile y en Argentina la situación del pueblo mapuche la podemos considerar 

un problema socialmente relevante –PSR– o una cuestión socialmente viva –QSV– que, 

cada vez que el tema emerge, se convulsiona el ambiente y existen diversas reacciones 

con un marcado tono racista y violento (Bengoa, 2013). Pinto (2015) y Pairican (2015) 

consideran que el problema político que existe en La Araucanía –Chile– se encuentra 

relacionado con la construcción histórica de las relaciones de poder en el Wallmapu –

país mapuche–. Al caracterizar el Wallmapu en el conocimiento ancestral mapuche se 

encuentra dividido por una frontera natural llamada Füxa Mawiza o Cordillera de los 

Andes. La frontera crea dos espacios que son llamados como Puelmapu –actual 

Argentina– y el Ngulumapu –Actual Chile–. A pesar de la división natural el pueblo 

mapuche mantuvo relaciones y constituyó un territorio político y culturalmente 

autónomo hasta la conquista española (Hernández, 2003; Marimán, 2014). Luego, la 

expoliación que realizó el Estado de Chile y el Estado de Argentina a través de las 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 152 

campañas militares que se conocieron como “La ocupación de la Araucanía” en Chile y 

la “Campaña del Desierto” en Argentina propició distintas formas de sometimiento, 

deportación, reubicación e incorporación forzosa a los Estados nacionales a fines del 

siglo XIX y principios del siglo XX (Delrio, Escolar, Lenton y Malvestitti, 2018). El 

proceso de exclusión de la sociedad mapuche en palabras de Pinto (2003), hunde sus 

raíces en el siglo XIX como una política sistemática de exterminio, de despojo territorial, 

de separación de núcleos familiares y pérdida de recursos materiales. De acuerdo con 

Marimán (2006) lo que no hizo España en siglos de ocupación el Estado de Chile lo 

realizó entre 1862 y 1883 y el Estado de Argentina entre 1878 y 1885. 

 

3.3.4.2 Planificación del trabajo de campo 

 

El trabajo de campo de la investigación se desarrolló en parte del territorio 

ancestral mapuche en Chile –Ngulumapu– y en Argentina –Puelmapu– entre los meses de 

enero a septiembre del año 2019 (Esquema 15). En el actual territorio de Chile la 

investigación la desarrollamos entre La Región del Biobío, La Región de La Araucanía, 

La Región de los Lagos y La Región de los Ríos. En Argentina la desarrollamos entre las 

Provincias de Neuquén y Río Negro, en la nordpatagonia (Esquema 16). En total, por 

lo tanto, el proceso de investigación nos llevó a recorrer entre ambos países 

aproximadamente 1.182,32 km16.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
16  Este dato expresado en Kilómetros lo extraemos basados en el software de Google Earth.  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 153 

Esquema 15 Actividades del trabajo de campo en el año 2019 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

Esquema 16 Distribución del trabajo de campo entre Chile y Argentina 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) basados en mapas y capas personalizadas de Google Earth.  

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 154 

3.4  La gestión de la calidad en la investigación cualitativa 
 

La evaluación de la investigación cualitativa y de las teorías sustantivas que 

presentamos a través de la TF es uno de los componentes críticos en nuestro diseño de 

investigación. El debate en este tema se ha centrado en cómo juzgar la objetividad –

exactitud en la medición– más que en la calidad de la investigación. Con este propósito 

las discusiones se han centrado en la objetividad de los métodos, en los procedimientos 

éticos o metodológicos, en los criterios de objetividad para la medición –confiabilidad, 

veracidad y validez– y en el desarrollo de listas de chequeo o de comprobación para 

alcanzar una buena exactitud de los fenómenos sociales, económicos o políticos. Dicha 

discusión ha tenido un gran impacto, por ejemplo, en los Comités de Conductas Éticas 

en las Universidades y en el Consejo Nacional de Investigación en Estados Unidos de 

Norteamérica. 

 

Al igual que Lincoln (2012), Packer (2013) y Smith y Hodkinson (2017), en 

nuestra investigación planteamos que dichos debates teóricos en torno a la idea de la 

calidad promueven supuestos sobre una buena investigación cualitativa que gira alrededor 

de ideas y de supuestos ligados a los valores del neoliberalismo que desconocen el 

trasfondo valórico y político que existe en el marco en el que se plantea dicha discusión 

y los embates que sufre a propósito de esto la investigación cualitativa17. 

 

En esta investigación pensamos que para juzgar la calidad en la investigación 

cualitativa debemos reconocer la influencia del poder y de la política que promueven 

ciertas ideas de calidad relacionadas con nuevas formas de empirismo y positivismo. 

Siguiendo los planteamientos de Flick (2007), Smith y Hodkinson (2017), House (2017) 

y Kimcheloe y McLaren (2012), señalamos que es necesario reconocer que el poder y la 

 
17 Es necesario con esta finalidad revisar el impacto que tuvo y sigue tiendo la implicancia de los Comités 

de Conductas Éticas en la Universidades y el Consejo Nacional de Investigación en Estados Unidos de 

Norteamérica en torno a la gestión de calidad y lo que implica hacer una “buena investigación”. Para esto revisar a 

Lincoln (2012), Packer (2013), Smith y Hodkinson (2017) en torno a las ideas y supuestos que se promueven y la 

normalización de la investigación cualitativa a los valores del neoliberalismo en la era de la incertidumbre. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 155 

política son parte del proceso de diferenciación entre una buena o mala investigación 

cualitativa y que, en este proceso, influyen los deseos de los gobiernos por predecir y 

controlar procesos sociales y económicos: 

 
No tiene sentido pretender que el poder y la política, tanto a nivel micro como macro, 

no son parte del proceso por el cual realizamos juicios acerca de la calidad de la 

investigación. Vivimos en la era del relativismo, y no pueden existir criterios para juzgar 

que sean independientes del tiempo y del lugar; es decir, los criterios que <<no están 

contaminados>> por nuestras opiniones, ideologías, emociones, e intereses personales. 

(Smith y Hodkinson, 2017, p. 73) 

 

En esta investigación trazamos distintos caminos para gestionar la calidad en la 

elaboración de la teoría a través de algunos procedimientos y puntos claves ligados a las 

amenazas a la validez, la triangulación –de técnicas, datos y perspectivas–, la validación 

comunicativa, la participación intensiva y prolongada en el campo y la riqueza de los 

datos que obtuvimos por los procedimientos anteriores (Esquema 17). De acuerdo con 

Flick (2007), entendemos el problema de la calidad en la investigación cualitativa como 

aquellas amenazas o dificultades para aceptar como válidos los procedimientos y los 

resultados específicos de una investigación. Maxwell (2019), en este sentido, explica que 

los métodos o las técnicas no son garantías –únicas– de calidad o de validez y, por el 

contrario, esta característica para los estudios cualitativos debe exigirse en relación con: 

“la corrección o la credibilidad de una descripción, conclusión, explicación, 

interpretación u otra suerte de afirmación” (p. 177). Por lo tanto, vinculamos los 

problemas de la calidad con las amenazas a la validez. Es decir, con posibles sesgos o 

reactividades del investigador en el campo de estudio. Dichas problemáticas no las 

asociamos con la subjetividad sino, más bien, con no explicitar las motivaciones por 

investigar un problema socialmente relevante. Con esta idea planteamos nuestra visión 

sobre la realidad a través de las consideraciones paradigmáticas socio-críticas y de la 

reflexividad en el proceso de investigación, lo que nos ayudó a declarar nuestros intereses 

éticos, políticos y pedagógicos con el cambio educativo. 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 156 

Esquema 17 Estrategias para garantizar la calidad de la investigación 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

Otro elemento importante que nos ayuda a gestionar la calidad es la triangulación. 

En nuestra investigación utilizamos la triangulación con la finalidad de adoptar diferentes 

perspectivas sobre la invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de la 

historia. Siguiendo las ideas de Flick (2007 y 2018), Ruiz (2012) y Okuda y Gómez-

Restrepo (2005), pensamos que la triangulación en la TF tiene como finalidad 

profundizar en el conocimiento de un fenómeno de la realidad social en diferentes 

niveles aplicando diversos métodos, datos, perspectivas –teóricas o de los participantes– 

e investigadores. En esta investigación empleamos la triangulación de técnicas y datos 

con la finalidad de capturar desde distintas posiciones y niveles la invisibilidad social del 

pueblo mapuche en la enseñanza de la historia en la educación primaria en Chile y en 

Argentina. Este proceso dio origen a cada uno de los modelos teóricos/conceptuales 

que a su vez contenían las observaciones, las entrevistas, las notas de campo, los focus 

group y los cuestionarios que fueron traspasados a los capítulos de los resultados. Pero, 

además, luego de cada capítulo de hallazgos se triangularon las perspectivas de los y las 

profesoras, los y las estudiantes y de las autoridades mapuches con la finalidad de saturar 

las teorías (Esquema 18).  

 

De esta forma, la triangulación de las técnicas, de los datos, de las perspectivas de 

los y las participantes y la participación amplia en el campo de investigación, contribuyen 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 157 

a obtener datos más ricos en cuanto a los detalles y variaciones para obtener una mejor 

imagen de lo que está sucediendo (Maxwell, 2019).  

 

La validación comunicativa la gestionamos devolviendo cada transcripción de 

entrevista realizada a los y las participantes, es decir, a los profesores y las profesoras y a 

los miembros de las comunidades mapuches. Esta validación comunicativa que plantea 

Flick (2014), profundiza los conocimientos sobre el problema que investigamos, pero 

también valida la voz y minimiza la posibilidad de malinterpretar el sentido de lo que 

dicen y hacen los participantes. Por último, la riqueza de los datos está vinculada con 

una estancia prolongada en el campo y el proceso de triangulación. En donde la 

participación prolongada en las escuelas y en las comunidades mapuches nos brinda 

mayor y más variedad a los datos para confirmar o refutar las inferencias que realizamos. 

 

Esquema 18 Triangulaciones para gestionar la calidad 

 

Fuente: Elaboración propia (2021). 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 158 

3.5  Síntesis del capítulo 
 

En la síntesis del apartado metodológico queremos relacionar la pregunta y el 

objetivo general que conducen la investigación con el marco conceptual, con las 

decisiones metodológicas y la manera en que enfrentamos las amenazas a la validez en 

la tesis doctoral (Esquema 19). A través de las flechas bidireccionales y de las líneas 

punteadas tratamos de representar la relación interactiva de todo el proceso investigativo.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 159 

Esquema 19 Relación de la metodología con otros componentes de la investigación 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Fuente: Elaboración propia a partir de Maxwell (2019) 

OBJETIVO GENERAL 
 

Construir teorías a nivel sustantivo y formal 
que expliquen la invisibilidad social del 
pueblo mapuche en la enseñanza de la 
historia y de las ciencias sociales en educación 
primaria en Chile y en Argentina. 

 

MARCO TEÓRICO 
 

- La enseñanza de la historia y la teoría 
crítica 

- Pensamiento del profesorado 
- La invisibilidad social 

 
 

GESTION DE CALIDAD 
 
- Validación comunicativa 
- Triangulación (técnicas, datos, 

perspectivas) 
- Riqueza de los datos 
- Participación en el campo 
 

PREGUNTA DE INVESTIGACIÓN 
GENERAL 

 
¿Qué elementos y/o factores configuran la 
invisibilidad social del pueblo mapuche en la 
enseñanza de la historia y de las ciencias sociales en 
la educación primaria en Chile y en Argentina? 
 
 
 
 
 TÉCNICAS E INSTRUMENTOS 

 
- Cuestionarios 
- Entrevistas 
- Focus Group 
- Observación participante 
- Notas de campo 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 160 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 161 

Capítulo 4: Resultados de la investigación 
 

En este capítulo presentamos los resultados obtenidos del análisis de la 

información recogida a través de los cuestionarios, de las entrevistas, de las 

observaciones y de los focus group que realizamos en Chile y en Argentina. Para otorgar 

profundidad a la teoría sobre la invisibilidad social sobre el pueblo mapuche, hemos 

triangulado las técnicas –e instrumentos– y los datos para dar forma a cada capítulo. 

Además, triangulamos la perspectiva de los y las profesoras de historia y ciencias sociales 

de educación primaria, de los y las estudiantes de educación primaria y de las autoridades 

mapuches para dar profundidad a las teorías a nivel sustantivo y formal que presentamos 

a continuación. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 162 

4.1  Las teorías a nivel sustantivo para el contexto chileno 
 

El futuro profesorado necesita examinar los mecanismos 

A través de los que opera el currículo, para legitimar las contribuciones 

De unos grupos –hegemónicos–, mientras 

Se margina a otros –las minorías, las mujeres,…–, 

 necesita examinar los supuestos ideológicos del conocimiento 

 y las vías de su transmisión (Pagès y Santisteban, 2012, p. 15) 

 

Antes de desarrollar las teorías a nivel sustantivo para el contexto chileno 

caracterizaremos a los y las profesoras que participaron tanto en la fase de exploración y 

de profundización del proceso de investigación. 

 

4.1.1  La caracterización de los y las participantes en la etapa de exploración en Chile 

 

Un total de 26 profesores y profesoras respondieron el cuestionario en Chile y 

basados en estos datos resaltamos seis puntos: 

 

i) 13 maestras y 13 maestros. 

ii) 20 docentes –el 77%- no se identifican con ningún pueblo originario chileno. 

Solamente 6 docentes –un 23%– dicen sentirse parte del pueblo originario 

mapuche18. Al relacionar el género y la identificación con el pueblo mapuche, se 

puede indicar que 4 profesoras –el 31%– y 2 maestros –15%– se sienten 

identificados con el pueblo originario (Gráfico 1). 

 

 

 

 

 

18 Esto no quiere decir, necesariamente, que tengan ascendencia mapuche o que participen activamente 

en ceremonias del pueblo originario. Por lo general, quiere decir que se sienten comprometidos con las 

problemáticas sociales. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 163 

Gráfico 1 Relación entre el género y la pertenencia a un pueblo originario 

 

Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

iii) La experiencia profesional en contexto mapuche se caracteriza por una marcada 

concentración de profesores y profesoras en los tramos iniciales que van entre 

los 0 a 10 años de experiencia (Gráfico 2). 19 docentes –un 73% del total– se 

ubican en estos primeros rangos de experiencia profesional, mientras que 7 

docentes –un 27%– tienen una mayor experiencia profesional en contexto 

mapuche –entre 11 a más de 30 años–.  

 

Gráfico 2 Años de experiencia profesional 

 

Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

iv) La formación inicial de los y las docentes fue la siguiente: 14 maestros y maestras 

–un 54%– tienen una formación generalista y en la práctica deben enseñar todas 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 164 

o casi todas las asignaturas. Por otro lado, 12 profesores y profesoras –el 46%– 

son docentes especialistas en Historia y Geografía que se han preparado para 

enseñar en secundaria, pero se han desarrollado principalmente en la educación 

primaria debido a las mayores oportunidades laborales. En cuanto a la relación 

entre la formación y el género, apreciamos como la mayoría de las docentes tienen 

una formación generalista. Mientras que 9 maestros –el 69%– son especialistas 

en historia y geografía (Gráfico 3). 

 

Gráfico 3 Relación género y título profesional 

 

Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

v) 9 docentes tienen estudios de postgrados –máster, especializaciones y 

diplomados–, vinculados a diversos ámbitos disciplinares de la educación 

(Gráfico 4). 4 docentes –el 15%– han finalizado estudios a nivel de Máster y 

Postítulo en el ámbito de la Historia. No obstante, solo un docente –el 4%– ha 

realizado un Máster profesionalizador en enseñanza de la historia. De acuerdo 

con estos datos, 12 maestros y maestras –el 46%– no han cursado estudios de 

especialización.  

 

 

 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 165 

Gráfico 4 Estudios de postgrados 

 

Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

vi) Al cruzar los datos sobre la formación inicial y los estudios de postgrados, 

podemos identificar que aquellos docentes con formación generalista –

principalmente mujeres– realizaron cursos de postgrados ligados a la educación 

en temas como el ámbito curricular o el trastorno del aprendizaje. En tanto, 

aquellos profesores especialistas en Historia continuaron especializándose en 

aspectos específicos de la disciplina de referencia y, además, en ámbitos de 

dirección de escuelas, de la enseñanza de la historia y del currículo (Gráfico 5).  

 

Gráfico 5 Relación título profesional y último grado académico alcanzado 

 

Fuente: Elaboración propia (2021) 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 166 

De acuerdo con esta caracterización inicial, podemos resaltar algunos rasgos o 

tendencias importantes en el perfil profesional de los y las maestras. En un primer 

análisis, destacamos el hecho de que todos los y las docentes se encuentran ejerciendo 

en contexto de pueblos originarios –mapuche– y, por tanto, se relacionan con 

estudiantes o comunidades educativas provenientes de esa cultura originaria. Sin 

embargo, la mayoría no se identifican con la historia o la cultura del pueblo mapuche. 

Solo 2 profesores y 4 profesoras se sienten parte del pueblo mapuche. Otro punto que 

subrayamos, a nivel de formación postgradual, es que existe una mayor especialización 

en el ámbito disciplinar –Historia– o en el curricular que en habilidades o competencias 

específicas de la enseñanza de la historia.  

 

A continuación, caracterizamos a los profesores y a las profesoras que 

participaron en la fase de profundización a través de entrevistas –6 docentes– y de 

observaciones de aula –3 docentes–. La selección de los y las participantes la realizamos 

tomando como referencia el MT y el MCC con la finalidad de: 1) otorgar mayor 

profundidad al flujo teórico y 2) tener una mayor heterogeneidad en los datos al 

seleccionar casos variados.  

 

4.1.2  Caracterización de los y las profesoras de la etapa de profundización en Chile 

 

Los profesores y las profesoras que participaron en esta etapa fueron Andrés, 

Juan, María, Diego, Víctor y Karen19. Cada uno de los y las docentes enseña historia y 

ciencias sociales en diversos lugares del sur de Chile y en zonas específicas que se 

caracterizan histórica y territorialmente como mapuche.  

 

Andrés tiene una formación como historiador y como docente. Finalizada su 

carrera de licenciatura en historia se graduó en estudios pedagógicos para convertirse en 

 

19 Si bien todos los y las profesores participaron de las entrevistas, en las observaciones solo participaron 

Andrés, María y Diego.  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 167 

docente de Educación Media en Historia y Geografía20. En su itinerario formativo, 

además, realizó un Máster en Humanidades con especialidad en Historia. Su experiencia 

profesional se ha desarrollado principalmente en primaria, pero, también, en secundaria 

y a nivel de formación inicial de profesores generalistas y de historia. En los 9 años en 

los que ha desarrollado su carrera profesional, ha trabajado en diversos centros escolares 

realizando clases principalmente en primaria. Actualmente trabaja en un colegio 

particular subvencionado de tipo confesional –católico– y cubre la totalidad de la 

educación primaria. El establecimiento se ubica en la ciudad de Lota, Región del Biobío, 

Chile. En dicha localidad todavía existen comunidades mapuches. 

 

En cuanto a la enseñanza, Andrés indica que el establecimiento hace énfasis en 

la innovación pedagógica y apoya a los docentes que tratan de generar salidas en terreno 

o actividades que implican una mayor participación de la comunidad educativa. En 

cuanto a sus estudiantes, explica que cerca del 30% pertenecen a comunidades mapuches 

que habitan en el sector. Andrés, sin embargo, no se siente parte del pueblo mapuche, 

pero si le parece importante tratar el tema mapuche en educación y que los estudiantes 

vivan la experiencia de la cultura originaria. 

 

Juan es un profesor generalista en educación primaria que tiene una experiencia 

profesional de 18 años en contexto mapuche. El establecimiento en el que realiza sus 

funciones de administración y docencia es rural y unidocente. La escuela se encuentra 

entre dos comunidades mapunches cordilleranas -entre Chile y Argentina- en la zona de 

Liquiñe, región de los Ríos, Chile. La escuela, por tanto, es mapuche y, en consecuencia, 

todos sus estudiantes son de este pueblo originario21. El contexto en los últimos años ha 

 

20 La formación que recibieron Andrés, Diego, María y Víctor no es la habitual en el contexto chileno. 

Todos los docentes hicieron primero la carrera de Licenciatura en Historia y luego optaron por realizar estudios 

pedagógicos para obtener el grado de Profesor de Historia y Geografía en Educación Media.  

21 En la tesis utilizamos la expresión mapuches para referirse a todos los miembros de este pueblo. No 

obstante, cuando se referencia a la comunidad educativa en la cual se realiza la investigación, se utiliza el gentilicio 

mapu n che. Dicha expresión corresponde a la autodefinición de los habitantes del sector cordillerano que va desde 

Villarrica a Panguipulli, entre la Región de la Araucanía y la Región de Los Ríos, Chile. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 168 

sido amenazado por diversos proyectos hidroeléctricos y también por fuerzas policiales, 

que han intervenido en la organización ancestral de las comunidades mapunches y, del 

mismo modo, ha influido en la práctica docente y la organización escolar. El profesor es 

chileno, pero se considera parte del pueblo mapuche y participa como Lonko –jefe de 

comunidad– rescatando la lengua y la cultura. La enseñanza, de acuerdo con estas 

características, está dirigida a reconducir el currículo nacional chileno hacia el contexto 

de la cultura mapuche.  

 

La profesora María tiene 4 años de experiencia profesional. Inicialmente sus 

estudios fueron en Historia y, al finalizar, completó su formación como profesora de 

Educación Media en Historia y Geografía. Además, finalizó un Máster en Educación 

con mención en Currículo en el cual analizó las representaciones de la historia en los 

textos escolares. Actualmente se encuentra ejerciendo en una escuela –particular– en la 

ciudad de Coronel, Octava Región del Biobío, en Chile. Dicho establecimiento es de 

educación general básica y realiza clases de la especialidad Historia, Geografía y 

Educación Ciudadana. La escuela se sitúa en contexto mapuche y existe un alto 

porcentaje de estudiantes que pertenecen a este pueblo originario. En cuanto a la 

enseñanza, la profesora trata de abordar justamente la temática mapuche, pero cree que 

es un obstáculo insalvable no poder acceder a sus conocimientos por el hecho de no 

pertenecer al pueblo mapuche y no conocer –en profundidad– su cultura e historia.  

 

Diego también es Profesor de Educación Media en Historia y Geografía y se 

preparó como Licenciado en Historia para luego cursar la Licenciatura en Educación. 

Tiene una experiencia profesional de 5 años en un centro educacional de educación 

básica y media que se ubica en la localidad de Contao en la Región de los Lagos, Chile. 

Si bien el profesor ha tenido mayor experiencia profesional en secundaria, desde el centro 

educacional le han solicitado –desde hace varios años– que se haga cargo de la enseñanza 

de los cursos superiores de la educación básica o primaria. El centro educativo se sitúa 

en contexto mapuche –williche– y el porcentaje de alumnos y de alumnas que provienen 

de este pueblo originario es alto. Incluso se ha discutido incluir la asignatura Lengua 

Indígena en la formación de los estudiantes. Diego, no se siente parte del pueblo 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 169 

mapuche, pero cree que es algo importante que los estudiantes deben conocer y valorar. 

En su enseñanza trata de incluir elementos actuales y discutir las desigualdades 

observables en el propio contexto de la escuela, pero también en la sociedad en general.  

 

La profesora Karen es docente de Educación General Básica y se especializó en 

trastornos del aprendizaje. Tiene 5 años de experiencia profesional en un establecimiento 

que se ubica en Laraquete, al norte de la ciudad de Arauco, Región del Biobío, Chile. El 

centro educativo se focaliza en la enseñanza básica y debido a la ubicación existe una alta 

población de estudiantes mapuches. La profesora enseña todas las asignaturas a diversos 

cursos de enseñanza básica o primaria. Karen no se siente parte de ningún pueblo 

originario, pero cree que es importante tratar la cultura y la historia mapuche en el aula 

para que los y las estudiantes vivan o experimenten su cultura. Su enseñanza está centrada 

en el currículo escolar chileno y cree que esto es bastante limitante, pero, de todas formas, 

trata de complejizar el contenido que deben aprender los y las alumnas.  

 

Víctor es licenciado en Historia y profesor de Historia y Geografía. Además, tiene 

un Máster en Historia y cursa otro en Educación. Tiene 5 años de experiencia profesional 

en un establecimiento que se ubica en la comuna de San Nicolás, en la Región de Ñuble, 

Chile. El centro considera todos los niveles del sistema escolar chileno y, además, el 

profesor menciona que existe una gran cantidad de estudiantes mapuches que vienen de 

diversas provincias a estudiar al colegio. Víctor ejerce su práctica en la educación media 

pero también enseña en la educación primaria en aquellos cursos superiores que se 

encuentran en el segundo ciclo básico. En su opinión, el equipo de profesores de cada 

centro ha de adecuar los contenidos a su alumnado y deben controlar el currículo 

basándose en el contexto cercano y nacional.  

 

 

 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 170 

4.1.3 El pensamiento de los y las profesoras sobre la invisibilidad social del pueblo 

mapuche en la enseñanza de la historia en Chile 

 

A continuación, exponemos y desarrollamos los modelos teóricos que realizamos 

a través de la metodología general de la TF con el apoyo del software de ATLAS.ti. Con 

la finalidad de explicar el modelo teórico sobre el pensamiento del profesorado lo hemos 

dividido en tres: 1) Las finalidades de la enseñanza de la historia mapuche, 2) La 
política oficial del conocimiento y 3) La práctica de enseñar historia mapuche: 
decisiones, conflictos e identidades plurales (Modelo teórico 1). 

 

4.1.3.1 La finalidad de enseñar historia mapuche en Chile 

 

Una de las preguntas del cuestionario que propusimos buscó descubrir que 

piensan los y las maestras sobre la finalidad de enseñar historia y ciencias sociales. De las 

diversas opciones, 11 docentes eligieron aquella en que la finalidad de la enseñanza de la 

historia contribuye a reconocer la herencia cultural y el pasado en común utilizando 

habilidades sociales e históricas (Gráfico 6).  

 

Gráfico 6 Finalidades de la enseñanza de la historia de los profesores y profesoras en Chile 

 

Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 171 

Modelo teórico 1 Las teorías sustantivas sobre el pensamiento de los y las profesoras en Chile 

 
Fuente: Elaboración propia (2021)



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 172 

Por otro lado, 8 maestros y maestras piensan que la finalidad de enseñar historia 

es la formación de una conciencia histórica, útil para analizar procesos históricos y 

fuentes primarias. Y, además, 7 docentes consideran que la enseñanza de la historia es 

importante porque ayuda a valorar la diversidad cultural y los derechos humanos en el 

contexto de la formación ciudadana. 

 

Los y las maestras que contestaron el cuestionario no consideran que la historia 

tenga como finalidad –principal o única– desarrollar una identidad nacional para respetar 

las instituciones y el país. Más bien, señalan que el propósito de enseñar historia implica 

varios factores como la valoración de la diversidad, el reconocimiento de la herencia 

cultural y el desarrollo de una conciencia histórica. Sin embargo, al teorizar sobre los 

significados de lo que dicen en las entrevistas y lo que hacen en las clases, emergen una 

serie de categorías y conceptos que explican con más profundidad los propósitos de 

enseñar historia y ciencias sociales y, a partir de ahí, qué implica enseñar la historia o la 

cultura mapuche (Modelo teórico 2). Al dimensionar la categoría central del modelo 

teórico La finalidad de enseñar historia mapuche en Chile, se encuentran dos 

propiedades que son: 1) La formación de una identidad y 2) La comprensión de los cambios y de 

las continuidades en la sociedad actual. 

 

A través de la primera propiedad los y las docentes van construyendo un 

concepto de identidad que se relaciona con un proceso de identificación o de pertenencia 

–personal y colectivo– que forja el significado y el sentido a las siguientes preguntas: 

¿quiénes somos? ¿por qué ocurren ciertas cosas en el presente? Y ¿por qué en mi país se 

celebran ciertos acontecimientos? En palabras del profesor Andrés: 

 

Saber ¿por qué mi familia vive en este lugar? ¿por qué mi familia tiene este apellido? 

¿por qué mi país celebra fiestas patrias en una determinada fecha? (…) y todo esto se 

va aprendiendo con la enseñanza de la historia y me van formando como persona y 

como un yo. Y tiene que ver con este sentido de pertenencia, cierto, que pertenezco a 

una zona. En este caso, a un país, en el cual hay una historia que se ha desarrollado a 

través del tiempo y que ha formado a la sociedad en la cual vivo. (Entrevista personal a 

Andrés, 14 de marzo 2019) 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 173 

Modelo teórico 2 Las finalidades de enseñar historia mapuche en Chile22 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

 

 

 

 

 

 

 

22 Los modelos teóricos están compuestos por un conjunto de códigos, citas, categorías y conceptos que 

están relacionadas conceptualmente por redes semánticas. En el cuerpo del texto solo se mantendrán citas claves 

de las categorías, pero en los anexos se podrán observar en detalle todas las citas que componen las categorías. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 174 

El concepto de identificación al que aluden los y las profesoras contribuye a 

entender que la historia que enseñan tiene por objetivo que los y las alumnas aprendan 

que su historia individual se encuentra ligada a la historia del colectivo de la sociedad. 

Por lo tanto, la formación de la identidad estaría asociada con la meta de ligar la identidad 

personal al colectivo de la nación y, de esta forma, que los y las estudiantes se sitúen 

frente a los cambios y continuidades del Chile actual: 

 

¿Cómo se paran frente a eso? ¿cómo enfrentan el mundo en el presente de acuerdo con 

eso si no recuerdan de donde vienen? Por lo tanto, la analogía hace referencia de que la 

importancia de la historia es finalmente poder comprender la actualidad, comprender 

sucesos, comprender procesos. (Entrevista personal a Víctor, 18 de abril del 2019) 

 

Para los y las maestras aprender historia es importante porque implica buscar 

respuestas en el pasado para comprender las vicisitudes del presente: “(…) todas las 

personas rememoramos y volvemos hacia atrás. Es decir, buscamos explicaciones de lo 

que nos ocurre ahora”. (Entrevista personal a María, 18 de marzo del 2019) 

 

Lo que piensan los y las profesoras con relación a los propósitos de enseñar 

historia se ve influenciado por la formación de la identidad y la comprensión de los 

cambios y las continuidades en la sociedad actual. Pero, cuando se relaciona al pueblo 

mapuche con La finalidad de enseñar historia mapuche en Chile, emergen otros 

códigos, conceptos y categorías que hacen hincapié en El reconocimiento del pueblo 
mapuche.  

 

La formación de la identidad y la comprensión de los cambios y de las 

continuidades en la sociedad actual son parte de El reconocimiento del pueblo mapuche. 
Ambas propiedades de la categoría central del modelo teórico tienen asociados 

conceptos soterrados ligados a la identificación o a la pertenencia a la sociedad chilena y 

que responden a la interrogante ¿para qué enseñar historia en el mundo actual? Sin 

embargo, El reconocimiento del pueblo mapuche trata de responder a la pregunta ¿para 

qué enseñar historia o cultura mapuche en el Chile actual? De esta forma, al dimensionar 

la subcategoría –sobre el reconocimiento– surgen dos propiedades que son: 1) la necesidad 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 175 

de que los estudiantes aprendan más historia y cultura mapuche y 2) la idea asociada a que un mayor 

conocimiento tiene por efecto una mejora de las relaciones entre las sociedades –chilena y mapuche–. En 

concreto, los y las docentes quieren decir que un aumento en el contenido del pueblo 

mapuche se podría correlacionar con un impacto positivo en la forma en que actúan, 

posicionan o entienden los y las niñas ante los diversos episodios de injusticia.  

 

La necesidad de que los estudiantes aprendan más historia y cultura mapuche representa una 

crítica al enfoque curricular dominante y a la forma en que los contenidos que tratan al 

pueblo mapuche en la asignatura de historia y ciencias sociales. En palabras del profesor 

Diego: 

 

La historia que enseñamos es muy elitista y eurocentrista. Los contenidos que me pide 

el Estado tratan acerca de los presidentes y los conquistadores. (…) Hay que eliminar el 

eurocentrismo y la educación debería enfocarse mejor porque nos dedicamos a enseñar 

lo que viene de otro lado. (Entrevista personal a Diego, 16 de marzo 2019) 

 

El concepto de reconocimiento asociado a la enseñanza de la historia mapuche y a la 

posición de los profesores y de las profesoras en la sociedad es opuesta al enfoque 

curricular único que propone el Estado para todo el territorio nacional de Chile. De esta 

forma, identificamos que para los y las profesoras El reconocimiento del pueblo 
mapuche como finalidad implica que los y las alumnas aprendan: “no solo que pueblos 

habitaban nuestro país. Si no, además, conocer su cosmovisión, sus creencias y sus 

relatos. (Cuestionario aplicado a Joan)”. Lo mismo indica el profesor Diego quien señala: 

“(…) primero que nada, se debe conocer la cosmovisión del pueblo mapuche.” 

(Entrevista personal a Diego, 16 de marzo 2019). De acuerdo con la profesora María: 

“(…) serviría para entender porque muchas veces el pueblo mapuche tiene ciertas 

reacciones y funciona de una determinada forma” (Entrevista personal a María, 18 de 

marzo del 2019).  

 

El reconocimiento del pueblo mapuche es la base sobre la cual los y las docentes 

fundamentan sus decisiones y contribuye a explicar qué quieren que sus estudiantes 

aprendan sobre el pueblo originario. Pero, a partir de los datos, asociamos dos 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 176 

subcategorías que exponen las disposiciones prácticas y los factores contextuales que 

intervienen en la enseñanza de la historia. Las categorías son relacionadas son El 
acercamiento a la perspectiva mapuche y La violencia en el territorio mapuche.  

 

La subcategoría El acercamiento a la perspectiva mapuche tiene dos propiedades 

que explican las decisiones que realizan los y las profesoras sobre el contenido del pueblo 

mapuche con la finalidad de: 1) Conocer la cosmovisión del pueblo mapuche en lugar de la violencia 

y 2) La vivencia o experiencia de la cultura mapuche. Dicho acercamiento es principalmente a 

través de la cultura y en la práctica de la enseñanza –en las observaciones– resaltan 

actividades que buscan la experiencia de la cultura: “creo que me enfocaría más en el 

aspecto cultural. Porque siempre he encontrado que es interesante abordar otras culturas 

en el sentido de, por ejemplo, la cosmovisión que ellos tienen”. (Entrevista personal a 

María, 18 de marzo del 2019). Para el profesor Andrés dar a conocer a los y las 

estudiantes a la perspectiva cultural mapuche es:  

 

(…) que tengan –los y las estudiantes– un acercamiento al pensamiento que tienen ellos 

–el pueblo mapuche–. ¿Cómo ven la vida? Y ¿cómo entienden las cosas? Porque como 

dije anteriormente, ellos tienen otra forma de ver el mundo. Que tampoco es mala, que 

tampoco por ser distinta a la nuestra es algo negativo, sino que es otra manera. 

(Entrevista personal a Andrés, 14 de marzo del 2019) 

 

La cosmología y la relación con la naturaleza son los principales contenidos que 

los y las docentes quieren que sus estudiantes comprendan: “el tema del cuidado 

medioambiental, la escuela medioambiental y de la cosmovisión mapuche. Cuidar la 

tierra, cuidar los mares, cuidar los recursos porque se están destruyendo día a día, 

lamentablemente. (Entrevista personal a Diego, 16 de marzo 2019). Esta es la idea que 

el profesor Juan explica a través de presentar a los y las estudiantes el buen vivir del pueblo 

mapuche:  

(…) el agua, el bosque, la lluvia, la nieve. Todo aporta para nuestro buen vivir. Hay un 

equilibrio, hay un círculo que es un ciclo que se va cumpliendo cada vez. En ese ciclo 

estamos también nosotros como personas y como seres vivos y, además, los animales 

también tienen un rol que cumplir. (Entrevista personal a Juan, 25 de abril del 2019) 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 177 

La vivencia o la experiencia de la cultura mapuche por los y las estudiantes es uno 

de los propósitos fundamentales en la práctica de los y las profesoras en Chile. Por 

ejemplo, en las notas de campo observamos que los contenidos que tratan con esta 

finalidad se encuentran características ligadas a las costumbres, los héroes mapuches, las 

tradiciones, la alimentación y la vestimenta. A modo de muestra, una profesora dice: “Yo 

enseño los héroes mapuches y las plantas medicinales” (Cuestionario aplicado a Gladis). 

Otro profesor explica: “He utilizado referencias a la sabiduría de las machis –figura 

femenina de conocimiento en el pueblo mapuche– sobre la utilización de la medicina 

natural” (Cuestionario aplicado a Rodrigo). 

 

La segunda subcategoría que se relaciona con El reconocimiento del pueblo 
mapuche es La violencia en el territorio mapuche. Este conjunto de significados se 

mantiene en tensión permanente con El acercamiento a la perspectiva mapuche pues 

impacta en las escuelas en las cuales ejercen su práctica los profesores y las profesoras 

que participan en la investigación. Al dimensionar la subcategoría encontramos dos 

elementos que intervienen en la enseñanza y que hemos caracterizado como: 1) las 

decisiones para que los y las alumnas comprendan la violencia y 2) el posicionamiento como profesores y 

como ciudadanos en la enseñanza. 

 

Con respecto a la primera dimensión algunos de los y las profesores deciden que 

los y las estudiantes descubran por su cuenta –a través de distintos medios– lo que pasa 

en el mundo que rodea la escuela. La profesora Karen dice que los y las alumnas deben 

descubrir por su cuenta estos procesos: “(…) los alumnos van buscando su idea. 

Después se puede ver ¿por qué vienen estas personas a quitarles su tierra y todo lo 

demás? Entonces es mejor partir de la vivencia que tenían los pueblos.” (Entrevista 

personal a Karen, 17 de mayo del 2019). Otra perspectiva es la de Diego que indica que 

es necesario tratar el tema de los conflictos: 

 

No se sabe el conflicto real. No saben –los estudiantes– lo que ellos disputan. Por 

ejemplo, yo hablaba acá con los alumnos y me decían que los mapuches vendieron –sus 

tierras– en un tiempo a precio muy barato. Yo les decía, pero recuerda que antes vieron 

el tema de las reducciones, como el Estado les robó. Sí, pero es que igual son flojos. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 178 

Claro, en ese caso uno les va explicando todo el contexto para que no vayan creyendo 

todo lo que aparece en la televisión, en Facebook o en el diario que es lo que ellos más 

ven. (Entrevista personal a Diego, 16 de marzo del 2019) 

 

La violencia en el territorio mapuche y en los contextos en que se enmarca la 

investigación, toca profundamente La finalidad de enseñar historia mapuche en Chile. 

Esto, a su vez, genera una relación dialéctica entre el deber como profesor y el deber 

como ciudadano con una identificación política: 

 

Entonces como docente y como mapuche tengo dos formas de pensar. Primero estoy 

acá como profesor, pero también no dejo de ser mapuche. Tengo una historia asociada 

a mi pueblo en general. Entonces –la violencia– se repite no solamente aquí, es parte de 

otros lugares como en Argentina. En la zona roja –lugar de conflicto permanente en 

Chile– pasa lo mismo. Pero quizás allá es peor. Porque acá todavía no han matado a 

ningún peñi –hermano– o ninguna lagmen –hermana– todavía. Pero afuera ya está 

manchado con sangre. (Entrevista personal a Juan, 25 de abril del 2019) 

 

La relación entre El acercamiento a la perspectiva mapuche y La violencia en el 
territorio mapuche interviene –en el modelo teórico– en las decisiones que toman los y 

las docentes. De esta forma, existe una relación con el modelo de La práctica de enseñar 
historia mapuche en Chile.  
 

4.1.3.2 La política oficial del conocimiento en el currículo en Chile 

 

A través del cuestionario les consultamos a los y las profesoras qué piensan sobre 

la forma en que es representado el pueblo mapuche en el currículo de historia y ciencias 

sociales de primaria (Gráfico 7). En la fase de exploración, buscamos conocer el grado 

de acuerdo o desacuerdo en relación con cinco afirmaciones que fueron extraídas de 

diversos artículos científicos que analizan el currículo y los textos escolares en Chile y en 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 179 

Argentina23. Luego, siguiendo el flujo teórico que propone esta investigación, 

comenzamos a profundizar hacia una explicación que entendiera las razones de la forma 

en que el pueblo mapuche es representado en el currículo y las decisiones que toman 

cuando tratan contenidos sobre y/o relacionados con el pueblo mapuche. 

 

Gráfico 7 Caracterización del pueblo mapuche en el currículo 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

La primera afirmación se arraiga en la creencia de que el pueblo mapuche es 

presentado en el currículo como un Símbolo de libertad y resistencia por defenderse de los 

procesos de conquista de España y luego de Chile y de Argentina. Del total de profesores 

y de profesoras consultadas, 16 de ellos y de ellas están de acuerdo o totalmente de 

acuerdo con esta primera aseveración. Mientras que los restantes 10 docentes señalan 

estar en desacuerdo o totalmente en desacuerdo con que el pueblo mapuche está 

presentado en el currículo como un símbolo de libertad y resistencia. 

 

 

23 Las investigaciones que utilizamos para construir esta son las realizadas por: Artieda, 2005; Riedemann, 

2012; Nagy, 2013; Sáez, 2016; Pagès, Villalón y Zamorano, 2017; Portales, 2004; Villalón y Pagès, 2015; Novaro, 

2003; Turra, 2009; Bail, et al., 2010; Sanhueza, Pagès y González, 2020. 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 180 

En la siguiente aseveración, preguntamos a los y las docentes sobre la 

presentación del pueblo mapuche como un Enemigo del progreso económico y social del Estado 

de Chile. La caracterización como obstáculos del avance económico y social proviene de 

la idea eurocentrista que considera el proceso de Colonización como un salto hacia la 

modernidad, en la cual, los pueblos originarios serían un peldaño previo en el avance 

tecnológico. De acuerdo con la aseveración consultada, 7 docentes señalan estar de 

acuerdo o totalmente de acuerdo y 19 profesores y profesoras indican estar en 

desacuerdo o totalmente en desacuerdo con que el pueblo mapuche es presentado en el 

currículo como un Enemigo del progreso económico y social del Estado de Chile. Por lo tanto, 

existe un conjunto mayoritario de profesores y profesoras que piensan que el currículo 

no presenta al pueblo mapuche como salvajes o como primitivos ante el avance 

tecnológico europeo. 

 

La tercera afirmación que consultamos a los y las docentes hizo hincapié en la 

idea de que el currículo presenta al pueblo mapuche como la base de la actual sociedad mestiza. 

Este es un elemento característico del proceso de colonización española de América que 

es posible rastrear hasta la actualidad. La mayoría de los y las maestras consultadas –24 

docentes– se mostraron de acuerdo o totalmente de acuerdo con esta afirmación y solo 

2 docentes indicaron estar en desacuerdo con esta sentencia. Una situación similar ocurre 

al consultar a los y las docentes sobre si el pueblo mapuche es presentado en el currículo 

como Parte de la sociedad de Chile o de Argentina. En este caso, 20 profesores y profesoras 

señalan estar de acuerdo o totalmente de acuerdo con que el currículo expone que el 

pueblo mapuche integra las sociedades nacionales de Chile o de Argentina. Solo 6 

docentes se muestran en desacuerdo o totalmente de acuerdo.  

 

Por último, se les consultó a los y las maestras su grado de acuerdo y desacuerdo 

con la afirmación de que El pueblo mapuche es un pueblo con una lengua y conocimientos propios. 

De acuerdo con esta aseveración, 23 docentes señalaron estar de acuerdo o totalmente 

de acuerdo, mientras que 3 de ellos indican estar en desacuerdo con lo planteado. 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 181 

Basados en el grado de acuerdo y desacuerdo de las afirmaciones consultadas a 

los y las docentes, podemos interpretar que el pueblo es presentado en el currículo 

principalmente como símbolo positivo de libertad y resistencia y que es componente de 

la base de la sociedad actual. Además, consideran en su mayoría que se encuentra 

integrado con sus conocimientos al progreso social. No obstante, al profundizar en lo 

que dicen y en lo que hacen los y las maestras surge un interés soterrado sobre el 

conocimiento que se dispone para la enseñanza y que hemos categorizado como La 
política oficial del conocimiento (Modelo teórico 3). 

 

Al dimensionar la categoría central –en el modelo teórico– el concepto de 

currículo que construyen los y las docentes se fundamenta en una política oficial del 

conocimiento tiene tres propiedades que caracterizan una intencionalidad política que 

tiene por objetivo: 1) ocultar y evadir las responsabilidades sobre el actual conflicto, 2) subalternizar 

la memoria mapuche sobre el despojo y 3) producir y distribuir representaciones sociales negativas del 

pueblo mapuche en la sociedad. Al dimensionar la teoría emergente, los y las profesoras 

mencionan una lógica soterrada que opera en el currículo de historia y ciencias sociales 

para mantener oculto el proceso de despojo hacia el pueblo mapuche. En palabras de la 

profesora Karen, el lugar del pueblo mapuche en el currículo tiene una finalidad política: 

“Es político, completamente. No tiene nada que ver la pedagogía. Es lo que quieren que 

uno enseñe.” (Entrevista personal a Karen, 17 de mayo del 2019). Lo mismo indica el 

profesor Andrés quien explica que la situación del pueblo mapuche es controvertida y 

que existen intereses políticos que explican esta disposición: 

 

(…) todavía existe un sector y aquí ya nos alejamos del tema político-educativo, sino 

que vamos al tema político. Hay un tema político que va a impedir que eso pase –se 

cuente el despojo territorial–. La política aquí no va a permitir que existan cambios por 

intereses creados. (Entrevista personal a Andrés, 14 de marzo 2019) 

 

El profesor Diego explica que el lugar minusvalorado que ocupa el pueblo 

mapuche en el currículo escolar obedece a que: 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 182 

(…) desde antes de la conformación como república, siempre se ha tratado de quitar o 

despojar lo que ellos –el pueblo mapuche– tienen. Prácticamente eliminarlos como 

ocurrió con otros pueblos originarios. Obviamente no lo han logrado y uno se da cuenta 

hoy. (…) los contenidos que se enseñan a los niños chilenos son cada vez menos, 

lamentablemente, pero tiene como objetivo lo que ellos, el poder, quieren hacerles creer. 

(…) haciendo. (Entrevista personal a Diego, 16 de marzo 2019) 

 

La segunda propiedad que caracteriza La política oficial del conocimiento tiene 

como propósito subalternizar la historia del pueblo mapuche y su papel como actor 

social. Este tratamiento interesado sobre la temática del pueblo mapuche en el currículo 

opera como un ejercicio de control sobre los significados y sentidos y tiene la finalidad 

de ocultar las responsabilidades del Estado de Chile con respecto al despojo perpetrado: 

 

Yo creo que el Estado tendría que asumir responsabilidades que no quiere asumir. Por 

que también hay todo un tema de las imágenes que tienen las personas del rol del Estado 

respecto del pueblo mapuche. Entonces, admitir los errores que ellos –el Estado– han 

cometido sería grave. Es mejor que no se indague más allá y que quede –en el currículo– 

el tema flotando. (Entrevista personal a María, 18 de marzo del 2019) 

 

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 183 

Modelo teórico 3 La política oficial del conocimiento en el currículo chileno 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

 

 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 184 

Los y las profesoras dicen que la razón principal por la cual no se profundiza en 

la historia mapuche es la evasión de las responsabilidades del Estado de Chile. La política 
oficial del conocimiento representa una finalidad política en el campo de la enseñanza de 

la historia que, de acuerdo con lo que dice el profesor Víctor, se concreta en el 

tratamiento del pueblo mapuche en el currículo de educación básica: 

 

Vemos que el pueblo mapuche está muy abandonado. Se da muy poca importancia en 

el currículo de Educación Básica. Y eso tiene que ver netamente con la política pública. 

(…) Pero está directamente relacionado con las personas que están dentro del Gobierno 

y específicamente en el Ministerio de Educación. ¿Por qué no quieren que se sepa? ¿Por 

qué no quieren que se conozca y se analice? ¿o se interprete más los procesos históricos 

del pueblo mapuche?. (Entrevista personal a Víctor, 18 de abril del 2019)  

 

La teorización sobre lo que dicen los y las docentes va delineando un concepto 

de currículo que se caracteriza por una selección interesada que en el caso del pueblo 

mapuche oculta la memoria mapuche del despojo territorial y humano. Para los y las 

profesoras el tratamiento interesado que recibe el pueblo mapuche en el currículo revela: 

“una falta de compromiso para con el pueblo mapuche y también porque existen temas 

actuales no resueltos respecto a este pueblo” (Entrevista personal a María, 18 de marzo 

del 2019). El profesor Juan menciona que los conflictos actuales son los fundamentos 

para continuar ocultando la memoria mapuche: 

 

Lo que pasa es que no quieren reconocer los conflictos que hasta hoy existen con 

nuestro territorio. Porque, territorialmente, nosotros tenemos un conflicto con el 

Estado. (…) Pero yo creo que no nos dicen esas cosas porque al Estado, o el currículo, 

o al Ministerio de Educación, no le conviene mencionar todas las atrocidades que 

sufrimos nosotros como pueblo. Quizás para tener –a los estudiantes– más 

desinformados o tenernos como pueblo de forma pacífica. Nosotros todavía lo tenemos 

en la memoria. (Entrevista personal a Juan, 25 de abril del 2019) 

 

La última propiedad de La política oficial del conocimiento explica las 

representaciones sociales que se quieren distribuir por medio del currículo y de los textos 

escolares a los y las ciudadanos. La distribución de representaciones sociales y la 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 185 

formación de una identidad homogénea de Chile sería la finalidad de La política oficial 
del conocimiento. De acuerdo con la profesora María: 

 

La historia de Chile, no solo con el tema mapuche, está muy orientado a reproducir una 

cierta visión de lo que es Chile y de lo que es su historia. Entonces, si se optara por la 

vía de decir: vamos a contar la verdad de lo que pasó. Sería romper con esa visión que 

se ha intentado mantener durante tanto tiempo. Porque si bien los paradigmas de la 

enseñanza de la historia y el currículo en general han avanzado, el currículo de historia 

nuestro sigue obedeciendo a una perspectiva tradicional donde lo que se intenta en el 

fondo es construir un discurso de identidad y de sentimiento nacional a través de la 

enseñanza de la historia. Entonces, si nosotros nos ponemos a abordar claramente todo 

lo que el Estado ha hecho en contra del pueblo mapuche ¿dónde queda esa imagen?. 

(Entrevista personal a María, 18 de marzo del 2019) 

 

La política oficial del conocimiento procesa, diseña y distribuye unas imágenes –

por sobre otras– para proyectar una idea de Chile como un Estado que no invadió, que 

no usurpó y que no violó los derechos humanos del pueblo mapuche. De esta forma, La 
política oficial del conocimiento determina que imagen se debe construir y distribuir y, 

que, en el caso del pueblo mapuche: “(…) son considerados estoicamente como uno de 

los pueblos guerreros por excelencia. Que ellos existían aquí en América y 

principalmente de que fueron los únicos capaces de hacer frente a la conquista española” 

(Entrevista personal a María, 18 de marzo del 2019). Además, los y las profesoras 

consideran que más allá de una caracterización del pueblo mapuche como violentos o 

resistentes, La política oficial del conocimiento logra deformar su imagen (Imagen 1): 

 

Lo que yo he visto, por lo menos, es una caricaturización del pueblo mapuche. Como 

el indígena con sus características primitivas, de guerrero, de luchador, de mantenerse 

en pie de guerra. En ese aspecto son las ilustraciones que muestra el texto de estudio. 

(Entrevista personal a Karen, 17 de mayo del 2019) 

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 186 

Imagen 1 Ejemplo de la representación del pueblo mapuche en un texto escolar chileno 

 
Fuente: Texto escolar para el 5º año básico (Flores, 2020, p. 142). 

 

La deformación de la imagen que los y las profesoras mencionan pone el énfasis 

en una serie de prejuicios que –en algunos casos- son repetidos por los y las alumnas y 

sus familias:  

 

(…) que son violentos, que son flojos, que vendieron las tierras, (…) que el Estado les 

da todo. Y si tu les preguntas o si te das una vuelta por cualquier escuela básica, fuera 

del rango en que se encuentran los pueblos originarios, los y las chicas tienen una 

concepción completamente negativa hacia el pueblo mapuche. (Entrevista personal a 

Diego, 16 de marzo 2019) 

 

El tratamiento que recibe la imagen del pueblo mapuche para los y las profesoras 

depende de los intereses creados: “Porque depende de quienes están a cargo. Nos 

quieren dominados. Son los de arriba los que entregan esa caricaturización, no solo del 

pueblo mapuche, sino de varias temáticas que se trabajan” (Entrevista personal a Karen, 

17 de mayo del 2019). Para los y las profesoras las imágenes que se proyectan del pueblo 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 187 

mapuche –y de otros grupos oprimidos– tienen el objetivo de construir prejuicios sobre 

los pueblos originarios. En definitiva, La política oficial del conocimiento emerge como 

un concepto que cumple una serie de objetivos que de acuerdo con los profesores y 

profesoras une elementos políticos que influyen en el currículo y en sus representaciones 

del pueblo mapuche. 

 

La invisibilidad de la historia y de la memoria mapuche es una subcategoría 

que emerge de los datos como efecto de La política oficial del conocimiento. Esta 

agrupación de significados sobre la invisibilidad del pueblo mapuche ayuda a 

comprender que instrumentos ocupa el conocimiento oficial para intervenir en las 

decisiones que toman los y las maestras en la práctica. Las propiedades de la categoría 

son: 1) las características de la invisibilidad social del pueblo mapuche en el currículo, 2) los 

factores/instrumentos que producen la invisibilidad curricular y 3) los efectos de la invisibilidad en el 

aprendizaje de los y las estudiantes. 

 

La invisibilidad curricular se caracteriza por el lugar marginal que ocupa el pueblo 

mapuche en el currículo y en la enseñanza de las ciencias sociales en la educación 

primaria. Pero, además, por la presión o las exigencias que genera un currículo extenso 

–en contenido– que se encuentra asediado por las diversas pruebas estandarizadas. Los 

y las profesoras dicen que el conjunto de estos factores determina los énfasis, los 

silencios y los significados prescritos para la enseñanza del pueblo mapuche. La 

profesora Karen y el profesor Andrés señalan que el lugar marginal que ocupa el pueblo 

mapuche es solo una pincelada en el lienzo curricular a pesar de ser un aspecto socialmente 

relevante. El profesor Andrés explica que un aspecto que contribuye a su 

minusvaloración es la gran cantidad de exigencias que solicita el currículo en cuanto 

contenido y habilidades: 

 

Es muy ambicioso porque es mucho el contenido para un periodo que, según mi 

opinión, no alcanza a pasarse los contenidos en forma adecuada. Entonces, al igual que 

en el resto de los contenidos y de las habilidades que debemos desarrollar, el tema 

mapuche también se pasa una pincelada, no se le da la importancia real que debería 

tener. (Entrevista personal a Andrés, 14 de marzo 2019) 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 188 

Los profesores y las profesoras explican que el problema de la invisibilidad del 

pueblo mapuche es producto de un conjunto de factores que están relacionados con el 

control que ejerce La política oficial del conocimiento. Por ejemplo, la amplitud de 

contenidos y de las habilidades a tratar, la cantidad de horas para desarrollar cada tema 

en el aula y los aspectos y contenidos que evalúan las pruebas estandarizadas: 

 

El principal problema del currículum actual de historia es lo extenso de sus unidades y 

el privilegio que le otorga al conocimiento erudito. Por este motivo, abarcar de manera 

efectiva una unidad mapuche es casi imposible porque no son evaluadas en profundidad 

por las pruebas estandarizadas. (Cuestionario aplicado a Marcelo)  

 

La variable más importante mencionada por el profesorado tiene relación con las 

pruebas estandarizadas y el efecto que tienen sobre los contenidos y el conocimiento de 

tipo conceptual. Estos elementos impactan notablemente en la forma en que los 

profesores y las profesoras dan respuesta al qué enseñar, al cómo hacerlo y al qué quiero 

que mis estudiantes aprendan: 

 

Por la cantidad de horas que hay, son solo tres horas –de ciencias sociales–. Ya en dos 

horas puedes hacer muy bien tu clase, pero la otra hora que nos dan la compartes con 

otra asignatura, generalmente ciencias naturales. Entonces tienes que lograr hacer un 

poco de clases y con suerte lo haces bien. (Entrevista personal a Karen, 17 de mayo del 

2019) 

 

Los factores tales como la extensión curricular y las evaluaciones son 

instrumentos que tienen por objetivo controlar o alinear lo que se enseña o se deja de 

enseñar con La política oficial del conocimiento. Por ejemplo, el profesor Andrés explica 

que la invisibilidad involucra dejar de lado interrogantes de los y las estudiantes sobre lo 

que pasa en el mundo que está a su alrededor: 

 

Lo único lamentable es que algunas veces los y las niñas no logran entender lo que pasa. 

Porque el tema de Camilo Catrillanca –asesinado por la policía chilena– genera una 

tensión entre el tema mapuche y por otro lado el tema Carabineros de Chile que se 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 189 

supone una institución que vela por la paz, entonces es paradójico para ellos y muchas 

veces no es entendible. (Entrevista personal a Andrés, 14 de marzo 2019) 

 

Lo que explica el profesor está relacionado con una propiedad sujeta a La política 
oficial del conocimiento en cuanto al ocultamiento de los conflictos actuales. La 

construcción del currículo de historia desde La política oficial del conocimiento no 

considera o deja fuera los conflictos para La invisibilidad de la historia y de la memoria 
mapuche. Por lo tanto, transformar en invisible la memoria mapuche es una de las 

finalidades de La política oficial del conocimiento: 
 

La educación chilena no quiere que nosotros sepamos toda nuestra historia. Se cortó 

una parte de la historia de Chile y se habló de solo una parte de la historia. Pero nosotros 

sabemos que eso no es así. Que la memoria de nuestros antiguos nos cuenta la verdadera 

historia de nuestro pueblo. Y eso es lo que no se cuenta y no se va a decir en la historia 

de Chile porque también tendrían harto que responder las instituciones educativas que 

hoy nos siguen mintiendo sobre nuestra historia. (Entrevista personal a Juan, 25 de abril 

del 2019) 

 

La formación de profesores y profesoras es uno de los ámbitos asociados por los 

y las docentes a La invisibilidad de la historia y la memoria mapuche. De acuerdo con 

esta idea, lo que estudian los y las profesoras de historia y ciencias sociales se alinea con 

La política oficial del conocimiento y no responde a lo que los y las docentes piensan y 

dicen necesitar para el tratamiento del tema mapuche en el aula. En nuestro análisis esta 

categoría se caracteriza por: 1) Una escasa formación histórica o cultural con respecto al pueblo 

mapuche, 2) una dificultad para tratar y para dar respuesta a qué enseñar o qué quiero que aprendan 

mis estudiantes y 3) un conjunto de propuestas/soluciones que piensan y dicen los profesores y las 

profesoras que se podrían incluir en la formación.  

 

En el cuestionario aplicado todos los y las docentes señalaron que es necesario 

incorporar a La formación de profesores y profesoras conocimiento histórico y cultural 

del pueblo mapuche:  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 190 

La existencia en Chile y en Latinoamérica de variados pueblos originarios, con 

tradiciones culturales que siguen existiendo y definen sus diversas comprensiones del 

mundo. Esto implica conocer y comprender la diversidad para después asumir el 

aprendizaje y la enseñanza. En la misma línea, los procesos migratorios y su correlato 

intercultural, implica conocer la realidad cultural latinoamericana para adaptar las 

dinámicas de los procesos educativos en una escuela muy diversa y multicultural como 

es la que tenemos actualmente. (Cuestionario aplicado a Alex) 

 

Una de las profesoras que respondió el cuestionario explicó que: “En las 

universidades se enseña muy poco o nada acerca de los pueblos originarios”. 

(Cuestionario aplicado a Soledad). La profesora María profundiza esta idea al explicar 

que dicha falta de preparación disciplinar es una dificultad para la reflexión didáctica: 

“Como docente considero que no tengo conocimientos suficientes sobre el tema 

mapuche, ya que no he profundizado en el estudio del tema y quizás debería 

perfeccionarme en esa área” (Entrevista personal a María, 18 de marzo del 2019).  

 

La falta de preparación que mencionan los y las docentes se transforma en un 

obstáculo para visibilizar la historia y la memoria mapuche, pues, al considerar que no 

tienen conocimientos suficientes sobre la historia o la cultura no se logra profundizar o 

diseñar situaciones de aprendizaje más allá de las exigencias curriculares: “Muchos 

docentes no tienen un conocimiento sobre los pueblos originarios y su cultura, menos 

sobre las razones de sus problemáticas actuales por lo tanto privan a sus estudiantes de 

participar en instancias de reflexión profunda sobre estas temáticas” (Cuestionario 

aplicado a Alicia). La escasa preparación de los y las profesoras en la historia y la cultura 

mapuche convierte en una tarea compleja dar a entender a los y las estudiantes las 

problemáticas actuales: “Actualmente ha habido grandes conflictos que son difíciles de 

enseñar si no se tiene conocimiento de los hechos que generaron la problemática” 

(Cuestionario aplicado a Carola).  

 

La tercera dimensión de la categoría La Formación de profesores y profesoras 
considera una serie de propuestas/soluciones que emergen desde la práctica diaria de los 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 191 

y las docentes y que se podrían considerar para preparar inicialmente a los y las futuras 

profesoras: 

 

En la actualidad solo educamos de acuerdo con una mirada globalizante dejando de lado 

la cultura local, por ende, el proceso de aculturación está siendo cada vez peor y la única 

forma de no perder nuestra cultura es formar a docentes empoderados con temas tanto 

locales como globales. (Cuestionario aplicado a Víctor) 

 

Los y las docentes empoderados deberían manejar los procesos locales e 

introducir distintas voces o perspectivas a la enseñanza de la historia. Además, podrían 

contextualizar en la enseñanza los hechos que golpean la opinión pública y la vida 

cotidiana de los y las niñas: “Es necesario incorporar la historia compleja para entender 

la realidad actual de los conflictos y contribuir a la solución de estos” (Cuestionario 

aplicado al profesor Juan). Introducir los conflictos actuales en la formación de los 

profesores y las profesoras responde a la “realidad propia de nuestros territorios las 

cuales aún no se han solucionado, considerando además que es justa la causa mapuche” 

(Cuestionario al profesor Santiago). Así, de esta forma, se daría sentido a lo que pasa en 

el mundo de los y las estudiantes: “Contextualizar las problemáticas actuales y las del 

pasado, fomentando el pensamiento crítico” (Cuestionario aplicado a la profesora 

Karen). Otro profesor señaló que conocer la cultura mapuche posibilitó transformar su 

enseñanza: “mis vivencias así lo indican, yo no me crie en un contexto mapuche, pero al 

estar inmerso en su cultura y poder conocerla más, siento que los entiendo mejor y puedo 

darles otra perspectiva a mis clases” (Cuestionario al profesor Joan). En definitiva, los 

docentes dicen que: 

 

Creo que, si esto fuese incorporado, los docentes tendríamos mayor conocimiento y 

herramientas para enseñar el tema adecuadamente. Muchas veces no se profundiza en 

ello porque los docentes no se sienten lo suficientemente competentes para enseñar este 

contenido a los alumnos. Al mismo tiempo el tema mapuche es relevante para nuestra 

historia, no sólo pasada sino también presente. (Cuestionario aplicado a la profesora 

María) 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 192 

La categoría Los obstáculos y las propuestas para el cambio social la organizamos 

entorno a lo que dicen los y las profesoras sobre algunos factores que contribuyen a La 
invisibilidad de la historia y de la memoria mapuche. Los factores se relacionan con 

elementos sociales, culturales y políticos que los profesores y profesoras dicen que 

intervienen en la enseñanza y que puede transformar La política oficial del conocimiento 
que pesa sobre el currículo. Esta categoría se encuentra compuesta por dos dimensiones: 

1) Obstáculos que influyen en la práctica de enseñanza y 2) claves para el cambio social.  

 

La primera dimensión se relaciona con el escaso reconocimiento de las 

comunidades educativas a la historia y/o a la cultura mapuche, lo que influye en las 

innovaciones didácticas o en las políticas de compensación que genera el Estado. El 

profesor Diego dice que la comunidad educativa siente que no es productivo o útil 

conocer aspectos culturales del pueblo mapuche pues no es evaluado por las pruebas 

estandarizadas o no representa algo útil para los y las estudiantes en la sociedad actual:  

 

Lamentablemente la sociedad en nuestro país hoy en día ya no lo acepta de buena forma. 

Por ejemplo, acá estamos todos los años en el sur de Chile implementando por políticas 

del Estado, en educación básica, la enseñanza de mapuzungun –lengua mapuche–. Desde 

primero básico y segundo básico, en desmedro de las horas de inglés. Pero uno acá 

conversa y como el pueblo, la localidad, es bastante pequeña, uno habla con los padres 

y los apoderados ¿qué les parece esto? ¿qué les parece esto otro? Estaban, pero 

ofuscados, muy enojados, porque quitan horas de inglés para enseñar mapuzungun. 

(Entrevista personal a Diego, 16 de marzo 2019) 

 

El profesor señala que el aumento de las horas para la asignatura de Lengua 

Indígena –mapuzungun– no impacta negativamente en otras disciplinas. Pero, además, la 

actitud negativa por parte de la comunidad se condice con la valoración que existe en la 

sociedad de la cultura mapuche, el impacto que tienen las pruebas estandarizadas y el 

nulo espacio que tiene la historia o cultura del pueblo mapuche en el currículo:  

 

¿Qué pasaría si estuviéramos en una gran ciudad? Si vas a Concepción, si vas a 

Valparaíso, si vas a Santiago y quieres implementar esto. La gente se vendría encima. A 

ellos lamentablemente no les importa los pueblos originarios. Ellos lo único que te dicen 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 193 

es para que vamos a aprender de los mapuches si ellos son esto o son esto otro. Son 

flojos, son zánganos, son borrachos, no nos sirven. (Entrevista personal a Diego, 16 de 

marzo 2019) 

 

El profesor Víctor une los elementos políticos, culturales y pedagógicos para 

detallar la manera en que lo político interviene en lo pedagógico para proyectar en la 

cultura ciertas imágenes o representaciones sociales:  

 

Yo primero pienso que está unido lo político con lo pedagógico. Está totalmente unido 

por un tema cultural. Me explico, al Gobierno de turno y a los Gobiernos que han 

pasado no les conviene resaltar el pueblo mapuche o rescatar esta cultura en el currículo 

nacional por un tema político y económico. (Entrevista personal a Víctor, 18 de abril 

del 2019) 

 

La segunda dimensión de la categoría sobre Los obstáculos y las propuestas para 
el cambio social la relacionamos con lo que dicen los y las profesoras para generar una 

transformación en la sociedad. Las sugerencias están orientadas hacia la incorporación 

de las familias o de las comunidades educativas, la inclusión de conocimiento mapuche 

de manera transversal en los distintos currículos, en la formación de profesores y la 

aproximación a construir escuelas interculturales. El profesor Diego explica que es 

necesario pensar los cambios en la enseñanza de la historia, pero en relación con la 

comunidad educativa: 

 

(…) se debe trabajar con la sociedad, con los padres y con los apoderados. Así que sería 

bueno comenzar desde los más pequeñitos enseñándole esto, pero con una educación 

también a la familia. Explicarles porque se va a hacer y que ellos también se sumen. 

Comencemos en donde estamos nosotros insertos en zona de pueblos originarios. 

(Entrevista personal a Diego, 16 de marzo 2019) 

 

Los y las profesoras dicen que es importante comenzar a trazar diversos cambios 

en los distintos niveles educativos con la finalidad de generar un cambio cultural. En el 

centro del cambio estarían los profesores y las profesoras. En palabras del profesor 

Víctor: 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 194 

Deberíamos generar un cambio cultural. (…) Ver que podemos empezar a intervenir en 

el currículo nacional de acuerdo con los pueblos originarios, sobre todo el mapuche. 

Hoy en día hay escuelas que dedican netamente al tema cultural mapuche, se designan 

a ellas mismas interculturales, entonces debemos comenzar a integrar esto. O sea, 

integrarlo en todos los colegios y hacer de esto una política nacional. Desde ahí generar 

un cambio cultural y no solamente en el currículum nacional, más importante aun, en la 

preparación de profesores. No solamente de profesores de historia. Debería haber en 

todas las mallas curriculares de todas las carreras de pedagogías. (Entrevista personal a 

Víctor, 18 de abril del 2019) 

 

La última categoría que construimos profundizamos en lo que dicen y en lo que 

hacen los y las profesoras. La caracterización de Los profesores y las profesoras como 
controladoras del currículo la construimos a partir de preguntar y de observar en la 

participación la forma en que los y las docentes le otorgan vida al currículo, pero, además, 

de las reflexiones que hacen luego de finalizar la clase.  

 

Hemos caracterizado a los y las docentes como controladores a pesar de que sus 

acciones se encuentran mediadas por diversos elementos que pertenecen a la 

superestructura ideológica. Dicha esfera produce invisibilidades e instrumentos 

estructurales para salvaguardar la reproducción de imágenes sociales de diversos grupos 

oprimidos. Esta es la función en la enseñanza que tendrían los conceptos de lo oficial, 

lo político y lo invisible socialmente que se desprenden de las categorías La política 
oficial del conocimiento y la subcategoría La invisibilidad de la historia y la memoria 
del pueblo mapuche. Sin embargo, también están influidos por elementos 

infraestructurales como el contexto en donde desarrollan su práctica y la comunidad 

educativa, los acontecimientos coyunturales, la experiencia práctica y las finalidades de 

la enseñanza de la historia que tiene cada profesor o profesora.  

 

A partir de las notas de campo realizadas, los profesores y las profesoras tratan la 

temática mapuche de acuerdo con el lugar que dispone el currículo. Es decir, siguen el 

itinerario oficial y enseñan historia o cultura mapuche cuando los objetivos de 

aprendizaje de La política oficial del conocimiento lo mencionan. Dichos objetivos de 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 195 

aprendizaje visibilizan la historia o la cultura mapuche ligada a la historia colonial o al 

inicio de la conformación del territorio nacional. Por ejemplo, la profesora María en una 

clase en la que participamos, enseñó El Proceso de Independencia de Chile. En el inicio 

de la clase anota el Objetivo de Aprendizaje en la pizarra y espera que cada estudiante lo 

traspase a su cuaderno. Posteriormente retoma algunas ideas claves como el contexto 

internacional e interno, los grupos sociales que participaron y la división histórica del 

proceso. Basado en esto, dibuja en la pizarra una línea de tiempo que explica cada fase 

en el proceso de Independencia. Además, consulta a los y las estudiantes los grupos que 

participaron en el proceso histórico. Ellos indican principalmente a los realistas –

españoles– y los patriotas –criollos–. La profesora también agrega a los indígenas –

mapuches–. No obstante, lejos de desarrollar el papel del pueblo mapuche en ambos 

lados –realistas o criollos– de la Independencia, recalca el papel de los caudillos que 

existían en ese período. Otro ejemplo que podemos mencionar se relaciona con la 

posibilidad que nos dieron en el contexto de Diego y de Andrés de realizar clases sobre 

el pueblo mapuche. En estas oportunidades observamos que los y las estudiantes 

mencionaban que los profesores enseñaban historia mapuche en relación con los 

conflictos con los españoles y que las actividades culturales como el wetripantu –año 

nuevo mapuche– se realiza solo en junio, fuera del contexto del aula.  

 

Los objetivos de aprendizaje del currículo oficial, transforma en invisible toda su 

actuación histórica y social a lo largo de los siglos XIX, XX y XXI. A pesar de esta 

situación, los y las profesoras tratan de profundizar dentro del rango de posibilidades 

que establece el currículo y el conocimiento oficial: “como profesor tengo que ir 

priorizando y viendo, enseñando más allá de lo que el currículo te lleva, profundizando 

en algunas cosas” (Entrevista personal a Andrés, 14 de marzo del 2019). Por ejemplo, se 

puede observar que, aunque el espacio es mínimo para tratar el tema mapuche, los y las 

docentes hacen esfuerzos por profundizar en el tema por dos razones. La primera tiene 

que ver con el contexto sociocultural en el cual enseñan –contexto mapuche– y, en 

segundo lugar, con responder a las preguntas que emergen de los y las estudiantes ante 

los episodios de violencia que sacuden el contexto y la opinión pública.  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 196 

De las entrevistas y de las observaciones participantes se puede identificar que el 

contexto es fundamental en la enseñanza y que alienta a profundizar en los temas que 

afectan al mundo cotidiano de los y las alumnas. Por lo tanto, la realidad social es el 

resorte –preferente– desde el cual emergen preguntas de los y las estudiantes para 

comprender el presente:  

 

Los niños preguntan: profesor, ¿qué pasa? Sobre todo, aquí en Chile el año 

pasado con el tema de Camilo Catrillanca ¿profesor por qué pasó eso? ¿dónde se origina 

todo eso? Los niños preguntan y uno debe estar apto para poder responder y quizás dejar 

el contenido de lado y profundizar en eso. En lo particular yo creo que uno como 

profesor a medida que va avanzando su experiencia personal como docente, va 

entendiendo que uno puede ir nucleando contenido, dándole importancia, dándole más 

importancia de lo que viene en el currículum. Entonces uno tiene que ir viendo en su 

justa medida que es lo que corresponde o no corresponde. (Entrevista personal a Andrés, 

14 de marzo del 2019) 

 

Andrés considera que mientras el profesor tenga una mayor experiencia en la 

práctica propenderá a un mayor control sobre el currículo. No obstante, el control 

siempre se verá amenazado por la extensión del currículo y la necesidad de entregar 

todos los contenidos que son relevantes para las evaluaciones estandarizadas. La 

profesora María, una vez finalizada la clase sobre La Independencia de Chile, reflexiona 

sobre la práctica. En dicha oportunidad, nos dice que a pesar del esfuerzo diario que 

realiza interpretando el currículo, hay aspectos estructurales que no le permiten avanzar. 

Algunos de ellos es la extensión del currículo, el número de los y las alumnas por sala y 

la escasa cantidad de horas para enseñar el contenido. Elementos ligados a las categorías 

de La política oficial del conocimiento y a La Invisibilidad de la historia y la memoria 
del pueblo mapuche. 

 

De acuerdo con las notas de campo, las evaluaciones estandarizadas dan sentido 

a los énfasis que se hacen de los contenidos. El profesor Andrés, por ejemplo, en la clase 

en la que trató Los pueblos Originarios de América o en la del siguiente curso, en la cual 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 197 

enseñó algunos aspectos de la Historia Medieval Europea, siempre organizó 

evaluaciones en consideración del contenido conceptual que se encontraba en el texto 

escolar de los estudiantes. La profesora María, al finalizar la clase sobre La independencia 

de Chile, nos plantea que hace el esfuerzo por realizar evaluaciones más formativas y dar 

importancia al contenido que ella considera fundamental. Pero, bajo ciertas instancias, 

debe realizar pausas para preparar al curso para las pruebas del Sistema de Medición de 

la Calidad en la Educación –SIMCE–. Sin embargo, los profesores y profesoras señalan 

que, de vez en cuando, van sucediendo episodios que generan debate público y obligan 

a realizar pausas o profundizar contenidos que son socialmente relevantes 

 

En este sentido, La formación de los y las profesoras es un factor importante. 

En las conversaciones que manteníamos con los y la profesora al finalizar la clase, nos 

indicaban que muchas veces no pueden profundizar en el rol de los pueblos originarios 

en temas como la Independencia, el Choque de dos Mundos, o las Culturas Americanas 

por la escasa preparación que tienen en la formación inicial. A pesar de esto, de acuerdo 

con los profesores Andrés y Víctor la idea de controlar el currículo implica ser 

conscientes del tema mapuche y salir del currículo para responder a los estudiantes y 

además generar actividades extracurriculares para que vivencien la cultural mapuche:  

 

Los profesores somos súper conscientes y tenemos bastante análisis crítico para salirnos 

del currículo y generar actividades extracurriculares donde los alumnos comparten, 

crean y conozcan las distintas culturas chilenas, los distintos pueblos originarios. No 

solamente el pueblo mapuche. (Entrevista personal a Víctor, 18 de abril del 2019) 

 

Finalmente, el control que ejercen los y las profesoras se encuentra determinada 

por La política oficial del conocimiento y los mecanismos que producen La 
invisibilidad de la historia y la memoria mapuche. Los profesores y las profesoras en 

la práctica controlan el currículo condicionados principalmente por la escasa formación 

en historia y cultura mapuche, lo que dificulta el tratamiento del tema mapuche en la 

enseñanza de la historia.  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 198 

4.1.3.3 La práctica de enseñar historia mapuche en Chile 

 

La tercera parte del análisis sobre el pensamiento de los y las profesoras lo 

dedicaremos a sistematizar la práctica de enseñar historia mapuche. En la aplicación del 

primer instrumento, en la fase de exploración, les solicitamos a los y las maestras que 

imaginaran una clase ideal y jerarquizaran los métodos de enseñanza más apropiados 

para que los y las estudiantes aprendieran historia o cultura mapuche (Gráfico 8). 

Además, les solicitamos que justificaran la elección que realizaron y, si lo pensaban como 

necesario, disponían de la posibilidad de sugerir y justificar otros métodos o estrategias 

que pensaran más adecuados para sus propósitos. Las entrevistas las pensamos para 

ahondar en los factores y las decisiones que llevan a los y las docentes a escoger ciertos 

métodos y las finalidades que persiguen a través de ellos. Finalmente, las observaciones 

participantes en el aula nos permitieron profundizar en los significados que mencionaban 

los y las profesoras en las entrevistas. 

 

El modelo teórico que desarrollamos lo construimos a partir de los datos que 

obtuvimos de las justificaciones que decían en el cuestionario, en las entrevistas y lo que 

hacían en las observaciones participantes. A continuación, comenzaremos analizando las 

estrategias de enseñanza que los y las docentes piensan que utilizan con mayor frecuencia 

y que se ajustan de mejor manera a sus finalidades en la enseñanza de la historia. Para su 

análisis, dividiremos en dos grupos las estrategias de acuerdo con la preferencia que 

hicieron los y las docentes. Pero, además, resaltaremos algunas estrategias sugeridas por 

los y las profesoras.  

 

El primer grupo de estrategias de enseñanza que los y las profesoras piensan que 

son más relevantes para alcanzar sus propósitos al enseñar historia mapuche son:  

 

1. La incorporación del conocimiento cotidiano que traen los estudiantes que viven 

en comunidades mapuche 

2. El uso de películas, cómics o fotografías de la época 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 199 

3. La inclusión de conocimientos locales o la memoria social del wingka malon 

(recuperación de la perspectiva mapuche de la Ocupación de la Araucanía o Campaña 

del desierto a través de entrevistas) 

4. El uso de referencias de historiadores acerca de la “Ocupación de la Araucanía” o la 

“Campaña del Desierto. 

 

La justificación de la selección de las estrategias de enseñanza más seleccionadas 

por los y las docentes fueron variadas. El primer elemento es la recuperación de las ideas 

y los conocimientos que los y las niñas aprenden en las propias comunidades mapuches. 

Es decir, las fuentes de información que consultan los y las estudiantes, lo que aprenden 

en el seno familiar y en los medios de comunicación –noticieros de tv o digitales–. En 

segundo lugar, los y las docentes piensan que es necesario seleccionar diversos extractos 

de películas o fotografías de la época para contextualizar el contenido. En tercer lugar, 

piensan que es importante indagar e incluir los conocimientos históricos alojados en la 

memoria social de autoridades tradicionales mapuches para conocer el impacto local del 

proceso de invasión que realizó el Estado de Chile o de Argentina –wingka malon–. Por 

último, introducirían referencias de diversos historiadores para conocer el proceso desde 

la perspectiva de la sociedad chilena y, quizás, contrastar los conocimientos recopilados 

con entrevistas a autoridades mapuches.  

 

El segundo grupo de estrategias de enseñanza que los y las docentes piensan que 

no son tan relevantes para conseguir sus propósitos cuando enseñan historia o cultura 

mapuche son:  

 

1. La construcción de mapas para enseñar cómo se conformó el territorio nacional 

de Chile y de Argentina 

2. El uso de noticias en medios de comunicación escrita (prensa) que informen 

acerca del llamado “Conflicto Mapuche” 

3. La realización de una línea de tiempo que muestre los hechos históricos más 

relevantes de las Campañas militares 

4. La realización de dramatizaciones o simulaciones 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 200 

Gráfico 8 Preferencia de estrategias de enseñanza utilizadas para enseñar historia del pueblo mapuche en Chile 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 201 

A partir de las preferencias señaladas por los y las docentes, podemos interpretar 

que no está dentro de los aspectos relevantes a enseñar la forma en que se expolió el 

territorio mapuche y cómo se conformó el territorio nacional. Sin embargo, uno de los 

Objetivos de Aprendizaje que demanda el currículo de historia en relación con el pueblo 

mapuche es enseñar la conformación del territorio chileno. Otra estrategia de enseñanza 

que no es muy relevante es la utilización de la prensa para representar la forma en que 

se enfoca el llamado “Conflicto Mapuche”. Las dos últimas estrategias que no son preferidas 

son el uso de líneas de tiempo para identificar las campañas militares y la realización de 

dramatizaciones o simulaciones. El primero de estos aspectos ligado a la ubicación 

temporal de los y las estudiantes y, en último lugar, la representación a través de 

vestimenta o actuaciones de la cosmología mapuche.  

 

Las estrategias de enseñanza que los y las profesoras nos han sugerido son las 

siguientes:  

 

1. La visita a comunidades mapuches que están cerca de la escuela 

2. El uso de la práctica culinaria y artística de la expresión mapuche  

3. La participación en ceremonias espirituales del pueblo mapuche 

4. La visita de representantes del pueblo mapuche a enseñar acerca de su 

cosmovisión. 

 

Las últimas estrategias propuestas por los y las docentes son aquellos métodos de 

enseñanza que reflejan una aproximación a las comunidades mapuches que se ubican en 

el contexto, para traer a la mano de los y las niñas el mundo mapuche. Es decir, las visitas 

a las comunidades servirían para interiorizarse sobre la forma en que viven, participar en 

ceremonias espirituales y comprender su cosmología mapuche. Aspectos culturales de la 

vida mapuche. 

 

El modelo teórico que diseñamos profundiza en los significados sobre lo que 

piensan los y las profesoras sobre la práctica de enseñar historia mapuche (Modelo 

teórico 4). A continuación, veremos como a través de la práctica varían los propósitos 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 202 

de la enseñanza, la forma en que conducen los contenidos y, finalmente, cómo 

determinan lo que quieren que los y las estudiantes aprendan del pueblo mapuche. 

 

El modelo teórico que hemos desarrollado lleva por nombre La práctica de 

enseñar historia mapuche en Chile. Esta teoría sustantiva está compuesta por una 

categoría central que tiene por objetivo explicar el conjunto de decisiones que toman los 

y las docentes sobre el tratamiento del tema mapuche en el aula. Además, se encuentra 

conectada a una serie de subcategorías que son: 1) Lo abordo desde una perspectiva 

positiva, 2) La enseñanza contextualizada y 3) Las actividades y los recursos de 

enseñanza y 4) El posicionamiento de los y las estudiantes. 
 

Al dimensionar la categoría La práctica de enseñar historia mapuche emergen 

una serie de consideraciones y de decisiones que hemos caracterizado en dos 

propiedades: 1) la transformación de las representaciones negativas de los y las estudiantes y 2) las 

dificultades en la enseñanza de la historia y de la cultura mapuche. Las ideas se encuentran 

relacionadas y se mezclan en el discurso y en la práctica de los y las docentes, pero, a 

efectos del análisis, las hemos separado para identificarlas. Comenzaremos retratando el 

primer elemento y luego explicaremos simultáneamente la siguiente propiedad que 

compone esta categoría. 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 203 

Modelo teórico 4 La práctica de enseñar historia mapuche en Chile 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

 

 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 204 

La primera propiedad la relacionamos con los esfuerzos que hacen los y las 

docentes por tratar el tema mapuche de manera diferentes a las representaciones –

principalmente negativas– que hace el currículo. En la práctica, uno de los principales 

elementos que consideran importante tratar son las representaciones negativas –

conflictivos, rebeldes y violentos– que transmite a los y las estudiantes el currículo, el 

texto escolar, la familia o los medios de comunicación. Las representaciones se 

construyen a partir del tratamiento interesado que se hace del conflicto colonial entre 

mapuches y españoles y, además, al ocultar las problemáticas con el Estado de Chile. 

Elemento que está ligado a La política oficial del conocimiento. No obstante, todos los 

y las docentes dicen que es importante tratar los conflictos entre la sociedad chilena y el 

pueblo mapuche. En el caso de la profesora María dice que:  

 
Ayudaría a que la gente pudiese entender el tema. Por ahí muchas veces surgen diversas 

opiniones, tanto a favor como en contra, que parten del desconocimiento. Porque la 

gente habla un montón de cosas, pero eso está relacionado con que no saben realmente 

porque ocurre o cual es el origen de todo ese conflicto que se arrastra hasta hoy en día. 

(Entrevista personal a María, 18 de marzo del 2019) 

 

La misma idea es sostenida por el profesor Diego quien dice que la enseñanza de 

los conflictos del pasado y del presente puede contribuir a que exista un mayor 

entendimiento entre la población chilena y el pueblo mapuche:  

 
No estaríamos con esa mirada equívoca qué tienen de lo que sucedía, o de lo qué puede 

hacer, o quiénes son los mapuches. (…) si se considerara en la enseñanza ahora, todo 

lo que se ha enseñado, todo lo que se ha adoctrinado a la gente, en relación con su 

oposición al pueblo mapuche, se acabaría. (Entrevista personal a Diego, 16 de marzo 

2019) 

 

La importancia de enseñar los conflictos del pasado y del presente está en la 

posibilidad de comprender “(…) por qué estamos viviendo esto. Esto no es un suceso 

que a alguien se le ocurrió y que empieza por una pelea entre las fuerzas policiales 

chilenas y los mapuches. No es algo de un día para otro” (Entrevista personal a Víctor, 

18 de abril del 2019). Los y las docentes tienen una valoración positiva de la enseñanza 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 205 

de los conflictos –pasados y actuales– y, además, creen que pueden contribuir a los 

propósitos que se persiguen en la enseñanza de la historia.  

 

La segunda propiedad de la categoría central –en el modelo teórico– explica las 

dificultades en la enseñanza de la historia y de la cultura mapuche en la práctica. En este 

sentido, existen dos elementos que influyen en la enseñanza y que es necesario 

considerar: 1) El impacto que tienen los medios de comunicación en las representaciones sociales y, en 

menor medida, 2) los aspectos ligados a la identidad cultural.  

 

Uno de estos aspectos es la relevancia social de los conflictos actuales y el impacto 

que tienen en la comunidad educativa y en las representaciones que tienen –o pueden 

tener– los y las estudiantes. Con este propósito, los y las docentes hacen énfasis en los 

aspectos culturales que asocian con aspectos positivos o neutrales como la naturaleza, la 

importancia de la tierra y la cosmología. El profesor Diego dice que hacer énfasis en 

aspectos ligados a la cultura o la cosmología mapuche es “Para que no se hagan una 

visión de que el pueblo mapuche es bélico o que ellos son guerreros. Para esto trato de 

trabajar la cultura y las tradiciones.” (Entrevista personal a Diego, 16 de marzo 2019). El 

profesor Víctor dice que los y las estudiantes deben comprender que: 

 
Yo trato de explicarlo dentro del contexto que, también, desde los inicios la cosmovisión 

mapuche y la cosmovisión indígena, no solo mapuche. De las civilizaciones que hubo 

en América. Y trato de, hay una palabra dentro de la hermenéutica, que es la 

deconstrucción. Hacerles saber a los y las estudiantes que, ya esto es más filosofía de la 

historia, no todo lo que nosotros vemos y vemos como real, no siempre es real. Son 

construcciones culturales. (Entrevista personal a Víctor, 18 de abril del 2019) 

 

Por ejemplo, en una clase que realizamos, en diversos cursos superiores de 

educación primaria, consultamos a los y las estudiantes qué conocen sobre el pueblo 

mapuche con la finalidad de explorar algunos conocimientos previos y representaciones 

sociales (Imagen 2).  

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 206 

Imagen 2 Diapositiva utilizada en las clases realizadas en el trabajo de campo en Chile 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

En la clase realizada, comenzamos preguntando a los y las estudiantes los 

conceptos que asocian al pueblo mapuche. En este contexto, las palabras que más se 

repitieron fueron: naturaleza, violencia, valientes o resistentes. Luego, estos conceptos 

fueron anotados en la pizarra del salón de clases y consultamos dónde y qué habían 

aprendido del pueblo mapuche. En su mayoría los y las alumnas mencionaban que los y 

las docentes enseñaban aspectos ligados a la relación entre religiosidad y la apreciación 

positiva que tiene el pueblo mapuche del cuidado del medio ambiente. Por ejemplo, los 

y las estudiantes nos contaban que en la escuela aprendieron que los mapuches adoraban 

la naturaleza y por eso la protegían. También nos hablaban de la religión mapuche que 

se basa en amar a la naturaleza y el daño que causan las empresas forestales, lo cual es 

motivo de enfrentamiento y, para ellos y ellas –estudiantes–, esto refleja en el 

comportamiento a veces violento del pueblo mapuche.  

 

En el caso de las palabras como violencia o valientes, los y las estudiantes 

mencionaban que las aprenden por las noticias que aparecen en los medios de 

comunicación, especialmente, en la televisión. Además, del tratamiento del conflicto con 

los españoles que habían aprendido en el aula. En esta línea, el profesor Diego dice que 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 207 

el currículo retrata al pueblo mapuche como conflictivo y, basado en esta creencia, en la 

práctica resalta otros aspectos ligados a sus propósitos de enseñar historia:  

 
(…) (yo) trato de dejar de lado un poco el tema –conflictos–. El currículo solamente 

nos muestra el pueblo mapuche chocando con los españoles, guerra con los españoles, 

un poco y nada de cultura o sus tradiciones, pero es a esto lo que yo trato de hacer más 

realce. Trato de dejar de lado todos los conflictos armados o bélicos que ellos han 

tenido, luego los roces con el Estado, también los voy dejando de lado y voy por el lado 

más positivo, cosa de generar una visión más positiva por parte de los niños. (…) Los 

conflictos actuales, esos, no son considerados por el currículo. (Entrevista personal a 

Diego, 16 de marzo 2019) 

 

Las notas de campo y las entrevistas revelan que los y las docentes toman la 

decisión de hacer énfasis en los aspectos culturales no para evitar enseñar los conflictos, 

más bien, con el objetivo de tratar de resaltar aspectos positivos y que los y las estudiantes 

construyan una imagen más completa sobre el pueblo mapuche y cuestionen las 

representaciones negativas. Lo mismo ocurre con los conflictos actuales entre el Estado 

de Chile y el pueblo mapuche. El profesor Andrés indica que debido a que el currículo 

no exige o no demanda la enseñanza de los conflictos actuales, en la práctica, dice que 

solo se enseñan cuando existe interés de los y las estudiantes:  

 
(…) historia en sexto año básico comienza, sino me equivoco, desde la Independencia, 

proceso de Independencia y termina a finales del siglo XX. Principios del siglo XXI con 

los Gobiernos de la Concertación. Pero muy resumido, una pincelada –el contenido 

mapuche–. Entonces todos los conflictos actuales –del pueblo mapuche– no están 

cubiertos o no están solicitados por el currículo y, cuando se hablan, los temas actuales 

son por un tema de espontaneidad o interés personal de los estudiantes. (Entrevista 

personal a Andrés, 14 de marzo del 2019) 

 

El control sobre el currículo y las decisiones que toman los y las docentes en la 

práctica tienen como propósito construir una imagen del pueblo mapuche más compleja 

y así evitar que los y las estudiantes solo construyan representaciones negativas del 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 208 

pueblo mapuche. Con esta idea la profesora Karen prefiere ubicar el conflicto en el 

pasado y enseñar preferentemente elementos ligados a la cultura: 

 
Yo he trabajado el tema mapuche a través de las leyendas, los mitos y los cuentos. Con 

eso se trabajó y ellos –estudiantes– quedaron sorprendidos. Yo trato de explicarles 

desde el inicio de cómo sucedió el tema con la invasión española pero no trato de llegar 

a lo de ahora. (Entrevista personal a Karen, 17 de mayo del 2019) 

 

Los obstáculos que dicen tener los y las profesora tiene relación con La 

formación de profesores y profesoras, pero, en menor medida, con aspectos ligados a la 

identidad. La profesora María dice que “Bueno, como me ha tocado enseñar sobre el 

pueblo mapuche, de partida yo creo que es súper complejo porque uno no tiene los 

conocimientos necesarios para abordar ese tema” (Entrevista personal a María, 18 de 

marzo del 2019). La profesora María menciona que enseña a los y las estudiantes el 

proceso de despojo territorial pero que no se siente preparada para esta tarea.  

 

En una clase en la que participamos la profesora María tuvo que retomar el 

Proceso de Independencia de Chile. En este contexto, comentó que los pueblos 

originarios también habían participado. Los y las estudiantes exclamaron rápidamente 

que sabían que era el pueblo mapuche y la profesora agregó que luego profundizarían en 

esto. Al finalizar la clase, reflexionamos con la profesora sobre algunos elementos 

pedagógicos y didácticos que la docente quería compartir y resaltar de su práctica en el 

aula. En esa conversación, nos dice que es un tema –el pueblo mapuche– que enseña 

pero que siente que tiene limitantes. La primera dificultad es la escasa preparación para 

enseñar historia y cultura mapuche, pero, además, cree que al ser parte de la sociedad 

chilena es un tema que no debería enseñar. Más allá de la preparación académica, la 

profesora dice que ella es chilena y que considera que el pueblo mapuche es quien debe 

enseñar su historia pues no vivió estos procesos. En la entrevista realizada 

posteriormente reafirma sus palabras: 

 
(…) siento que es raro abordar ese tema porque las personas adecuadas para abordar 

ese tema son los mapuches, no creo muchas veces que sea uno. Porque uno no vivió 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 209 

ese conflicto y, de alguna manera, no es parte de ese conflicto como ellos. Entonces 

pienso que quizá lo más justo, lo más verdadero, sería abordar ese tema desde su 

perspectiva para realmente tener la otra visión.  Porque en el fondo, aunque uno este de 

acuerdo con que ese tema tiene que ver con la responsabilidad del Estado. Yo no soy 

mapuche. (Entrevista personal a María, 18 de marzo del 2019) 

 

La práctica de enseñar historia mapuche en Chile es causa de dos subcategorías 

que profundizan en el conocimiento sobre lo que dicen y sobre lo que hacen los y las 

docentes: 1) Lo abordo desde una perspectiva positiva –in vivo– y 2) La enseñanza 

contextualizada. La primera propiedad que desarrollaremos es una subcategoría in vivo 

que ahonda sobre la forma en que los y las docentes abordan la enseñanza de la historia 

y de la cultura mapuche. La finalidad de esta categoría es demostrar que en la práctica 

los y las profesoras buscan mejorar la presentación del pueblo mapuche. Lo abordo 

desde una perspectiva más positiva –subcategoría que nace de expresión in vivo– es una 

de las maneras que tienen los y las docentes de resolver en la práctica los diversos efectos 

que tiene La política oficial del conocimiento y sus mecanismos para La invisibilidad 

de la historia y la memoria mapuche. 

 

El profesor Juan, por ejemplo, plantea que intenta abordar de manera positiva la 

enseñanza de la historia o de la cultura del pueblo mapuche para que los y las alumnas 

no agarren rabia: 

 
Nosotros vivimos de cerca el conflicto el año 2010. Estuvo todo cercado este sector, 

donde no entraba ninguna persona o tampoco salía. (…) Seguido llegaban las fuerzas 

públicas o las fuerzas especiales y no había nadie. Llegaban y les destruían los pocos 

alimentos que quedaban en la comunidad mapuche. Y eso es delito. Eso es atropello a 

las personas, a los ancianos, atropello a los niños. Ahora, ¿qué esperan de esos niños? 

¿qué esperan de esos jóvenes? ¿qué salgan niños tranquilos? ¿qué salgan niños positivos? 

O ¿qué los miren bien a esta institución? o ¿qué crean en la institución? Pero si yo lo 

viví. (Entrevista personal a Juan, 25 de abril del 2019) 

 

Los y las maestras prefieren enseñar historia y cultura mapuche para que sus 

estudiantes aprendan a respetar, a humanizar y a convivir entre las sociedades. Con este 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 210 

propósito en la práctica, buscan transformar los prejuicios negativos que tienen los y las 

estudiantes. Lo abordo desde una perspectiva más positiva es una expresión que dicen 

los y las maestras para justificar porque evitan enseñar los conflictos actuales: 

 
Y que ellos sepan y tengan muy claro que el pueblo mapuche desde sus orígenes o desde 

que chocaron con los españoles nunca se han dejado doblegar. Eso lo trato de realzar y 

luego trato de enseñar otra cosa. Después ya voy dejando de lado la guerra y solo doy 

pinceladas. Para que no se hagan una visión de que ellos son bélicos o que ellos son 

guerreros. Trato de trabajar eso. (Entrevista personal a Diego, 16 de marzo 2019) 

 

El profesor Juan dice que no es necesario enseñar los conflictos y que en su 

práctica resalta los aportes culturales del pueblo mapuche. El propósito es que los y las 

estudiantes no piensen que el pueblo mapuche solo es aquel que aparece en la televisión 

en los diversos conflictos actuales: 

 
A nosotros, el pueblo mapuche, nos ven quemando camiones y en los conflictos. 

Solamente eso. Sin embargo, tenemos todos esos aportes que yo le decía. La medicina, 

la artesanía, la comida. El “buen vivir” también tiene que ver con los valores y los 

principios. (…) Yo creo que lo primero que deben hacer ellos es conocer al pueblo. Yo 

creo que tiene que hacer el esfuerzo de poder abrirse a conocer la forma de vida 

mapunche. Tampoco somos seres extraños, pero tenemos eso de tener una mirada 

distinta pues. (Entrevista personal a Juan, 25 de abril del 2019) 

 

En las observaciones de aula anotadas en el cuaderno de campo describimos que 

los estudiantes conocen bien los aspectos ligados a la cultura del pueblo mapuche. 

Incluso realizan actividades más allá del aula para celebrar el año nuevo mapuche. En la 

clase en la cual intervenimos conocimos que existían ciertas palabras –violentos y 

valientes– que vinculan los y las estudiantes con el pueblo mapuche. Las respuestas que 

nos dieron tanto en el 6º y 7º grado de primaria eran generalmente del tipo: por la pelea 

con los españoles, porque los querían dominar los españoles y los mapuches resistieron a los españoles. 

Basados en las respuestas que nos daban los y las estudiantes, identificamos que estas 

representaciones eran producto del aprendizaje desarrollado del proceso histórico de la 

Colonización Española dictado por La política del conocimiento oficial. Sin embargo, 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 211 

un objetivo que nos propusimos en la clase que realizamos fue tratar de que aprendieran 

que el pueblo mapuche tiene una visión propia de su historia. Este propósito lo 

trabajamos a partir de lo que comúnmente se enseña en los textos escolares con respecto 

a los conceptos de malón y de maloca24 (Imagen 3). Al preguntar lo que habían aprendido 

con respecto a los conceptos, reprodujeron en gran medida lo que estaba en el texto 

escolar. Es decir, ambos conceptos representan los ataques tanto de españoles como del 

pueblo mapuche. 

 

Imagen 3 Extracto del texto escolar de historia y ciencias sociales en Chile 

 
Fuente: Imagen extraída del texto escolar (MINEDUC, 2019) 

 
24 Los conceptos de malón y maloca se utilizan para caracterizar los ataques sorpresas por parte de los 

españoles (maloca) y de los mapuches (malon). 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 212 

La clase en la que intervenimos la construimos basándonos en los testimonios de 

sabios mapuches que nos indicaron que el concepto –malon– lo utilizan para exponer la 

forma en que el Estado de Chile había usurpado gran parte del territorio actual (Imagen 

4).  

La exposición de la imagen a los y las alumnas les pareció compleja y no 

entendieron -inmediatamente- por qué o de qué forma se vincula la sociedad chilena con 

el despojo territorial del pueblo mapuche. Solo un grupo pequeño de estudiantes dicen 

que el pueblo mapuche quema camiones, destruyen propiedades o salen en las noticias haciendo 

manifestaciones y, que estas acciones, generan que la fuerza policial chilena tenga que 

quitarles el territorio. En ese instante, el profesor interviene y realiza una pregunta 

general: ¿por qué el pueblo mapuche solicita su territorio? Los y las alumnas van 

respondiendo que debido al amor que tienen a la naturaleza o que para ellos es la madre tierra y 

por eso la deben cuidar. 

 

Imagen 4 Extracto de diapositiva utilizada en clases en un curso de primaria en Chile 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

Lo abordo desde una perspectiva positiva es una categoría que relaciona tanto lo 

que dicen y lo que hacen los y las profesoras. Sin embargo, no es el único rasgo que 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 213 

enmarca la práctica. Otra característica que contribuye a profundizar en el conocimiento 

de la práctica es La enseñanza contextualizada. La subcategoría tiene tres propiedades 

que se nutren principalmente de los cuestionarios aplicados y de las observaciones 

participantes realizadas. Al teorizar sobre el concepto de contexto que plantean los y las 

docentes encontramos que existen tres sentidos que giran en torno al conocimiento 

contextual, el peso que dicho conocimiento tiene en la experiencia de los y las estudiantes 

y la canalización de dicha experiencia en el aprendizaje. Las propiedades son: 1) el 

conocimiento local, 2) las experiencias de los y las estudiantes y 3) la motivación y participación en la 

historia.  

 

La primera propiedad revela el primer alcance que otorgan los y las docentes al 

contexto en el cual realizan su práctica. En los cuestionarios emerge el concepto de 

contexto –en un primer sentido– con la finalidad de referirse al conocimiento que 

permanece en la localidad próximas a las escuelas. Los y las profesoras consideran que 

al realizar su práctica en lugares en donde existen comunidades mapuches pueden 

recuperar conocimiento oral de miembros de las comunidades. Por ejemplo, Horacio y 

Milton plantean que: 

 
Para lograr la enseñanza de un contenido con carácter histórico, como lo es la historia 

del pueblo mapuche, se debe partir con la información que se pueda rescatar desde las 

propias comunidades mapuches, realzando sus relatos como fuente de conocimiento 

importante, a partir de la cual se debe construir un relato histórico. (Cuestionario 

aplicado a Horacio) 

 

Considero de suma importancia el conocimiento local, ya que son situaciones 

significativas para los estudiantes que viven en comunidades, así como también para 

aquellos que desconocen el contexto actual del pueblo mapuche. (Cuestionario aplicado 

a Milton) 

 

Astrid y Diego también consideran que el contexto en el cual realizan clases les 

permite profundizar en el contexto local pues allí reposa y se hace historia a diario. En 

palabras de Astrid:  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 214 

Es importante en primer lugar dar una ubicación, presentarle a los estudiantes el lugar 

donde se desarrolla la historia, para que ellos puedan usar su imaginación y crearse una 

imagen de lo que están escuchando o aprendiendo y así recordarlo en el futuro. 

(Cuestionario aplicado a Astrid) 

 

La segunda propiedad de la subcategoría hace hincapié en el contexto, pero en 

un sentido de experiencia. Para los y las docentes en el contexto –local y nacional– 

ocurren cada cierto tiempo episodios de violencia o desencuentros entre la sociedad 

chilena y mapuche que condiciona la forma de enseñar y el aprendizaje de la historia 

mapuche. De esta forma, el contexto contiene experiencias sociohistóricas que 

sorprenden y que forman y/o transforman el aprendizaje a los y las estudiantes. Por lo 

tanto, el contexto en un sentido de experiencia histórica contribuye a sortear el obstáculo 

que origina La política oficial del conocimiento y adecua la enseñanza con la finalidad 

de incluir los conocimientos o representaciones que tienen los y las estudiantes 

mapuches o no mapuche. Por lo tanto, en este sentido, la experiencia comprendería 

aquellos acontecimientos externos pero que tienen un paso formativo o transformativo 

en los y las estudiantes. Por ejemplo, el profesor Juan señala que es importante incluir 

los conocimientos previos porque: “es relevante para el desarrollo y la valoración de la 

vivencia diaria que tienes los alumnos” (Cuestionario aplicado a Juan). La misma idea 

tienen Laura y Luna al plantear que:  

 
Incorporación del conocimiento cotidiano que traen los estudiantes que viven en una 

comunidad mapuche. (Cuestionario aplicado a Laura) 

 

Es importante conocer la realidad y experiencias de nuestros estudiantes. (Cuestionario 

aplicado a Luna) 

 

Los y las profesoras se refieren al contexto para justificar la inclusión de los 

conocimientos previos o las representaciones de los y las estudiantes para construir 

aprendizajes que sean significados basados en la experiencia contextual. Esta es la 

explicación que dan Nuria y Carola:  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 215 

Contextualizar a partir de los conocimientos previos y aportes culturales que tienen los 

estudiantes para lograr aprendizajes significativos. (Cuestionario aplicado a Nuria) 

 

Lo importante es asociar su entorno cercano para la introducción de la nueva 

información como andamiaje. (Cuestionario aplicado a Carola) 

 

La última propiedad explica los motivos o los propósitos para contextualizar la 

enseñanza de la historia. Los y las docentes plantean que es importante contextualizar la 

enseñanza por dos razones. La primera es para hacer partícipes de la historia a los y las 

estudiantes y, en un segundo aspecto relacionado, que los y las estudiantes profundicen 

en su aprendizaje a partir de sus experiencias contextuales. Las profesoras Gladis y Karen 

señalan que: 

 
El conocimiento experiencial es fundamental para sentirse parte de la historia del pueblo 

mapuche, estudiando el contexto y los testimonios dentro de una misma comunidad. 

(Cuestionario aplicado a Gladis) 

 
Por que el hacer que ellos participen de una forma lúdica y práctica los hace partícipes 

de su proceso de aprendizaje, siendo éste mucho más significativo. (Cuestionario 

aplicado a Karen) 

 

 La segunda razón que caracteriza la última propiedad hace énfasis en que 

la adecuación de los contenidos curriculares a la experiencia contextual de los y las 

estudiantes aumenta el conocimiento de la historia mapuche. Por ejemplo, el profesor 

Milton comenta que:  

 
Considero de suma importancia el conocimiento local, ya que son situaciones 

significativas para los estudiantes que viven en comunidades, así como también para 

aquellos que desconocen el contexto actual del pueblo mapuche. (Cuestionario aplicado 

a Milton) 

 

De la misma forma, la profesora María señala que: “Creo que los alumnos pueden 

tener más conocimiento respecto de hechos recientes y puede ser interesante abordar la 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 216 

temática mapuche a partir de situaciones que ocurren en el presente” (Cuestionario 

aplicado a María). La misma idea tiene Soledad expresa que incluir la experiencia de los 

y las estudiantes: “aporta un conocimiento profundo a los demás estudiantes” 

(Cuestionario aplicado a soledad).  

 

Las observaciones participantes que realizamos en tres contextos confirman la 

importancia que tienen para los y las docentes la contextualización de la enseñanza. Por 

ejemplo, en el caso del profesor Diego en la clase en la cual participamos sobre 

Humanismo y Reforma y El choque de dos mundos, el maestro llevaba a cabo una actividad en 

la cual los y las estudiantes debían realizar una historia para explicar el efecto de la 

colonización española en distintos pueblos originarios en América. En dicha actividad 

los y las alumnas debían revisar varias fuentes para ir relacionando pasado y presente y, 

además, incluir aspectos que desde su experiencia todavía permanecen en la sociedad 

actual. Al apoyar la labor del profesor en el aula conversamos con distintos estudiantes 

que nos indicaban que era normal que el profesor aplicara esta forma de trabajo en los 

distintos temas que enseña. Los y las alumnas mencionaban que su forma de trabajo 

motivaba no solo a conocer la historia sino, más bien, motivaba a que ellos y ellas –

estudiantes– podían construir la historia o pensar personajes. Uno de los estudiantes nos 

mencionó que en una actividad de historia local tuvieron que construir laminas de 

personas locales y tuvieron que incluirse como personajes.  

 

El profesor Andrés, por otro lado, en una clase acerca de la Vida en el Mundo 

Medieval retoma el texto escolar para repasar algunos elementos claves sobre la 

vestimenta, el castillo y la figura del rey y el vasallaje. Luego, les solicita a los y las 

estudiantes en las próximas clases debían reunir algunas fuentes –que el profesor 

entregaba– para exponer sobre la vida en el medioevo. Pero, además, los y las alumnas 

me comentan que en estos trabajos deben plantear desde su posición –opinión o 

experiencia– y con ejemplos que ha cambiado con respecto a la justicia, las relaciones 

laborales, etc. Los estudiantes no les gustan esta parte de los trabajos que hace el 

profesor, pero ayuda a entender los cambios. Además, los y las estudiantes nos 

comentaron en la clase que la última actividad que el profesor había realizado para tratar 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 217 

el tema mapuche había sido el teatro con títeres. En dicha actividad los alumnos en 

grupos debían confeccionar un dialogo, incluirse en los personajes y retratar algunos 

rasgos de la vida y la cultura mapuche. La actividad entusiasmo tanto a los y las alumnas 

que seleccionaron a los mejores y realizaron una clase a los y las alumnas más pequeñas 

del establecimiento.  

 

Las actividades y los recursos de enseñanza es una categoría que hace referencia 

a los distintos métodos que se eligen para alcanzar en la práctica los propósitos de la 

enseñanza de la historia. Además, revelamos algunos elementos prácticos y algunos 

problemas o limitantes en la metodología de la enseñanza. Los y las maestras tienen por 

finalidad que vivencien la cultura mapuche. Por ejemplo, el profesor Andrés plantea que 

es necesario realizar: 

 
(…) actividades más allá del aula. Actividades como presentaciones ante todo el colegio, 

para que vivan lo que es la cosmovisión mapuche, el Wetripantu, las tradiciones 

mapuches. También hemos realizado teatro con títeres de niños de octavo que le 

enseñaban a niños más pequeños. Ajeno a mí, también, pero otros colegas acá en el 

colegio han trabajado el tema mapuche con las costumbres, la vestimenta, también en 

los niveles de kínder y prekínder. (…) mi propósito es que ellos vivencien la experiencia 

mapuche. (Entrevista personal a Andrés, 14 de marzo del 2019) 

 

La profesora Karen también resalta la idea de hacer actividades más allá del aula 

para mejorar la motivación de los y las estudiantes: “No hacer una clase en el circuito de 

una sala. Inicio, desarrollo y cierre. Más bien, salir. Qué practiquen, que interactúen” 

(Entrevista personal a Karen, 17 de mayo del 2019). La profesora además considera que 

es relevante que los alumnos conozcan la ubicación de estos pueblos originarios: “La 

ubicación geográfica o conocer un poco más sobre los medios de comunicación, de la 

mitología. Todos esos aspectos considero que son necesarios.” (Entrevista personal a 

Karen, 17 de mayo del 2019).  

 

A partir de las observaciones participantes que realizamos, hemos logrado 

analizar algunas ideas clave que se dan en la práctica. Primero, apreciamos que estas 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 218 

actividades de innovación se realizan en instancias puntuales y que principalmente se 

realizan clases siguiendo el itinerario de los contenidos exigidos por el currículo oficial. 

Las ferias y las actividades de representación se realizan cuando se trata el contenido 

mapuche o se acercan las fechas conmemorativas como el 12 de octubre o el año nuevo 

mapuche en el mes de junio.  

 

En una clase en la que participamos con Andrés acerca de Los Pueblos 

Originarios de América, uno de los profesores que observamos comentó que buscaba 

diversos propósitos. Uno de ellos era que los y las alumnas descubran que antes de la 

llegada del Imperio Español existían culturas importantes y, además, que reconozcan los 

aportes culturales que podríamos encontrar en la actualidad. En la clase el profesor 

dispone de un power point que va exponiendo y que intercala con preguntas que van 

dirigidas a los y las estudiantes. En las explicaciones el profesor menciona la ubicación 

geográfica, los alimentos, las vestimentas y la estructura social de cada pueblo originario. 

En las láminas siguientes va relacionando los pueblos originarios y la emergencia de los 

Estados Nacionales como México, Perú o Bolivia. Al terminar de exponer la clase, les 

solicita a los y las estudiantes que lean párrafos específicos del texto escolar y hagan un 

resumen que contenga lo que aprendieron en la clase, las comparen con sus compañeros 

y compañeras de puesto y la expongan en 5 minutos. 

 

Una de las clases en las que participamos con el profesor Diego, debía tratar el 

Humanismo y el llamado choque de dos mundos. Los propósitos que buscó conseguir 

es que los y las alumnas reconocieran la herencia de los pueblos originarios y los efectos 

del encuentro de las civilizaciones. El profesor nos comenta que está trabajando la 

temática hace dos semanas y le gusta pensar que solo el guía el aprendizaje de cada 

estudiante. Al entrar en la sala la disposición de los asientos de los estudiantes es un 

semicírculo. Al iniciar la clase el profesor se sitúa en el medio y les explica que hoy 

seguirán la actividad de la semana pasada. Es decir, cada estudiante se sentará con su 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 219 

compañero y seguirán diseñando un kamishibai25. Este método de enseñanza le permite 

dividir los temas que quiere trabajar por cada grupo de estudiantes. Al acércanos a los y 

las estudiantes nos explican que deben desarrollar una historia para explicar a sus 

compañeros el impacto de este choque de dos mundos para los pueblos originarios. Los 

grupos investigan las contribuciones culturales de los pueblos originarios, los cambios 

territoriales, los cambios culturales, los conflictos, etc. El profesor pasa por cada puesto 

viendo avances y complicaciones en la búsqueda de información o en el diseño de la 

historia que deben presentar a los y las compañeros de clase. El propósito que busca el 

profesor es que aprendan los cambios que existieron en el pasado para comprender la 

sociedad actual y observar los aportes de los pueblos originarios en nuestra sociedad. 

 

El posicionamiento de los y las estudiantes es la categoría final en el modelo 

teórico sobre la práctica de enseñar historia y busca que los y las estudiantes generen una 

posición informada sobre el pueblo mapuche que les permita cuestionar los relatos 

discriminatorios y excluyentes que circulan por distintas fuentes de información. Desde 

esta perspectiva, los y las profesoras tienen como propósito que los y las estudiantes 

generen una opinión crítica sobre las diversas imágenes, noticias y prejuicios que 

proliferan acerca del pueblo mapuche: “Que los chicos puedan tener opinión y crítica 

frente a cualquier suceso y que no sean ovejitas o sean un rebaño que siga lo que dicen 

las autoridades” (Entrevista personal a Diego, 16 de marzo del 2019).  

 

La profesora Karen dice que con este objetivo es necesario el análisis y la 

reflexión: “Es la habilidad que debemos trabajar mucho para esto” (Entrevista personal 

a Karen, 17 de mayo del 2019). Una idea similar explica el profesor Andrés al indicar 

que: “(…) debe salir un pensamiento cercano a la realidad, sin estereotipos. La historia 

tiene que ser un complemento a todo eso. (…) para entender que pasa en el mundo” 

(Entrevista personal a Andrés, 14 de marzo del 2019). Para el profesor Víctor, con esta 

 
25 Es una técnica japonesa a través la cual se construye un teatro con diversos materiales y cuya finalidad 

es contar historias. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 220 

finalidad se debe mostrar la historia compleja para que los y las estudiantes construyan 

una posición:  

 
No darles una visión sesgada tampoco de la historia, jamás. Mostrarles todos los puntos 

de vista y de acuerdo con estos puntos de vista que el profesor muestra, que ellos se 

hagan su propia idea, su propia interpretación, su propio análisis de los hechos y que 

puedan tener una opinión fundamentada de lo que está ocurriendo. (Entrevista personal 

a Víctor, 18 de abril del 2019) 

 

La construcción de una interpretación propia por parte de los y las estudiantes 

acerca del pueblo mapuche se produce para cuestionar el conjunto de relatos –prejuicios 

e imágenes negativas– que proliferan en la sociedad. En este caso, como indica el 

profesor Diego, es necesario:  

 
Que no crean todo lo que aparece en la televisión, en Facebook o en el diario que es lo 

que ellos más ven. (…) debido al tema de las noticias y las redes sociales, las noticias, 

los noticiarios y la prensa. El pueblo mapuche –aparece– cada vez más incivilizado. Y 

si tu le preguntas a un chileno sobre ¿qué piensa sobre el pueblo mapuche? Lo primero 

que se le viene a la mente es: queman bosques y plantaciones. Y es daño y destrucción 

para con los empresarios de la zona. (Entrevista personal a Diego, 16 de marzo del 

2019) 

 

La totalidad de profesores entrevistados explican que parte de estos relatos, 

generalmente negativos, son procesados y transmitidos desde el espacio familiar:  

 
Otro elemento que se debe considerar es el tema de los papás, la familia. Muchas veces, 

en la ignorancia, en el desconocimiento verdaderamente que se tiene de los mapuches, 

transmiten muchos estereotipos: que son malos para el trabajo y que les gusta andar 

peleando. Esos son los comentarios que se da en la casa a los niños en su día a día. 

Además, no le dan importancia al tema mapuche. (Entrevista personal a Andrés, 14 de 

marzo del 2019) 

 

Finalmente, La finalidad de enseñar historia mapuche en Chile es parte de la 

manera en que los y las docentes establecen las bases sobre las cuales toman decisiones 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 221 

sobre qué y para qué enseñar historia y cultura mapuche. Es decir, existe una relación 

directa entre la categoría de La finalidad de enseñar historia mapuche en Chile y La 

práctica de enseñar historia mapuche en Chile. En esta tensión también se conecta la 

categoría El reconocimiento del pueblo mapuche y esta a su vez se relaciona con el modo 

en que los y las profesoras gestionan El acercamiento a la perspectiva mapuche y 

enfrentan las preguntas de los y las estudiantes sobre La violencia en el territorio 

mapuche que emerge en los contextos en que se ubican las escuelas o en otras partes del 

país. El conjunto de estas categorías contribuye a explicar Las actividades y los recursos 

de enseñanza que utilizan los y las docentes para El posicionamiento de los y las 

estudiantes con respecto al pueblo mapuche.  

 

En síntesis, destacamos una serie de ideas del conjunto de resultados que hemos 

obtenido y que luego retomaremos con el objetivo de triangular con las perspectivas de 

los y las estudiantes y las autoridades mapuches en Chile: 

• Las finalidades de enseñar historia y ciencias sociales y la relación con la 

enseñanza de la historia del pueblo mapuche. Los y las maestras tienen como 

meta que los y las estudiantes comprendan los cambios y las continuidades de la 

historia de Chile y se posicionen ante ellos. No obstante, en tanto enseñan historia 

mapuche buscan que los y las estudiantes reconozcan la historia y la cosmología 

para que no solo se queden con los episodios de violencia que ven en el contexto. 

• La política oficial del conocimiento en Chile con respecto al pueblo mapuche 

representa una estrategia política y económica que opera en el currículo y en la 

formación inicial de profesores y de profesoras. Su objetivo sería: 1) la 

invisibilidad social de la voz mapuche, 2) la evasión de la responsabilidad con 

respecto a la invasión y el despojo territorial y 3) la distribución de imágenes 

estereotipadas en el currículo y en los textos escolares. 

• La práctica de enseñar historia mapuche. En dicha categoría central convergen 

tanto las finalidades de enseñar historia mapuche y el peso de la política oficial 

del conocimiento. En definitiva, los y las docentes evitan tratar los conflictos 

actuales y buscan que los y las alumnas cambien las ideas o representaciones 

negativas sobre el pueblo mapuche.  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 222 

4.2  Las representaciones sociales de los y las estudiantes de educación 
primaria sobre el pueblo mapuche en Chile 

 

En este capítulo explicaremos y describiremos las representaciones sociales de 

los y las estudiantes sobre el pueblo mapuche y la enseñanza de las ciencias sociales. Los 

grupos de estudiantes entrevistados fueron seleccionados por los profesores y las 

profesoras que participaron de la investigación. Los y las alumnas pertenecen a los cursos 

de 5º, 6º y 7º año de educación primaria y la edad varía entre 11 a los 14 años.  

 

Hemos codificado las entrevistas de la siguiente forma: los y las estudiantes del 

profesor Andrés serán parte del grupo FCH1, las y los estudiantes de la profesora María 

serán parte del grupo FCH2 y los y las estudiantes del profesor Diego serán parte del 

grupo FCH3 (Esquema 20). A partir del análisis desarrollado, describimos el contenido 

de las representaciones, pero, además, realizamos un análisis vinculando las imágenes a 

partir de un modelo teórico que consideró una imagen central y una serie de imágenes 

secundarias que se relacionan y complejizan la explicación (Modelo teórico 5).  

 

Esquema 20 Estudiantes que participaron en la investigación en Chile26 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 

 
26 Los y las alumnas que tienen asociada la bandera mapuche al costado de su nombre han mencionado 

sentirse identificados o ser descendientes del pueblo mapuche. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 223 

Modelo teórico 5 Representaciones sociales sobre el pueblo mapuche de los y las estudiantes en Chile 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

 

 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 224 

4.2.1  La representación social central 

 

4.2.1.1 El pueblo mapuche: origen de la sociedad chilena 

 

La categoría central del modelo teórico la denominamos El pueblo mapuche: 

origen de la sociedad chilena. Al dimensionar el conjunto de significados que agrupa 

encontramos dos propiedades que caracterizan el significado y el sentido de la imagen 

que tienen los y las estudiantes: 1) un pueblo originario de Chile y 2) el origen sociedad mestiza 

actual.  

 

La primera característica muestra que los y las estudiantes tienen una imagen de 

los y las mapuches como un pueblo o una civilización que originó la sociedad chilena. 

Lo cual varía en dos aspectos. El primer rasgo tiene que ver con reconocer en el pueblo 

mapuche unas prácticas culturales y conocimientos que aplicaban para interpretar el 

mundo y vivir en él: “Los mapuches se caracterizan mucho por la religión” (FCH1ISI). 

Más allá de los aspectos religiosos los estudiantes indican que:  

 
Los mapuches antes se metían al mar y cazaba lobos y se colocaba grasa de lobos en la 

piel para protegerse y no tener frío. Entonces el mapuche desarrolló muchas técnicas 

para sobrevivir. Hacía agricultura en la tierra e igual desarrolló muchas técnicas para eso. 

(FCH1ISI) 

 

Las prácticas culturales del pueblo mapuche se desarrollaban en el ámbito 

religioso, el medicinal, en el desarrollo de una lengua y en diversas prácticas artísticas. 

En palabras de Emilia: “También digo que la cultura mapuche tiene varias artes, así como 

tejidos, pinturas muy características de su pueblo” (FCH3EMI).  

 

La segunda variante de esta propiedad es el reconocimiento del pueblo mapuche 

como un pueblo originario. En las diferentes actividades de recogida de información, la 

primera respuesta unánime fue: “un pueblo originario de Chile” (FCH1MAI) o “Es un 

pueblo originario de Chile que ha estado por muchos años presente en el país” 

(FCH1LUC). Es decir, que reconocen al pueblo mapuche como una sociedad antigua y 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 225 

que es anterior al Estado de Chile: “El profesor nos dijo, el otro día que fuimos al museo, 

que los mapuches están hace más de catorce mil años acá en Chile. Están extendidos 

desde Argentina a la Serena” (FCH2VIC). En las descripciones de los y las estudiantes 

se puede entender que la imagen de un pueblo originario es la de un pueblo pretérito: 

“Los mapuches eran una civilización antigua que hoy en día las personas le llaman 

indígenas, las personas que son que vienen de esa civilización por padre, por madre, 

abuelos y eso” (FCH3MAR). Del mismo modo, resalta la idea de una transformación 

por la cual los mapuches pasan a ser indígenas que se reproducen en el entorno familiar: 

“Yo creo que los que están ahora viviendo son los que más han reproducido su raza, su 

forma de vivir” (FCH2IGN). El concepto de pueblo originario que construyen los y las 

estudiantes lo hacen para referenciar a un pueblo que se ubica en el pasado. Por ejemplo, 

Maite señala que: “Son los antepasados” (FCH2MAI) y en otro grupo de alumnos y de 

alumnas Eliecer menciona que: “Los mapuches son indígenas que existieron primeros 

que nosotros. Son nuestra generación de hace años” (FCH2ELI). Es decir, caracterizan 

al pueblo mapuche como un estadio o una etapa anterior a la sociedad chilena: “Los 

mapuches como decía la compañera vienen antes que nosotros” (FCH2IGN). Por lo 

tanto, cuando se hace referencia al pueblo mapuche como originario se separa el 

“nosotros” –chilenos– del “ellos” –mapuches–. Esto se produce en un sentido de 

presente y pasado: “Porque los mapuches con los chilenos es que solamente se 

diferencian en que ellos vivieron en otra época que es diferente a lo que nosotros estamos 

viviendo acá” (FCH3MAR).  

 

La última dimensión de la imagen central que tienen los y las estudiantes sobre el 

pueblo mapuche, vincula las características anteriores que asignaban los y las estudiantes 

con la composición mestiza de la sociedad actual en Chile. Por lo tanto, como indica 

Maite, todos y todas en Chile serían resultado del mestizaje entre españoles y mapuches: 

“Es que todos tenemos parte de mapuches porque somos mestizos de españoles y 

mapuches. Pero nuestra sangre es mapuche” (FCH1MAI). En otro grupo se mantenía 

la opinión general que no era posible solo ser mapuche: “nosotros no somos cien 

porcientos mapuches porque ellos se mezclaron con los españoles” (FCH2IGN). Sin 

embargo, es el proceso de mestizaje lo que daría origen a las sociedades en América: “Así 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 226 

salieron los mestizos, los negros y los blancos y los mulatos. Esos son todos los tipos de 

pueblos. Nos mezclamos y aquí cado uno tiene parte de sangre mapuche, español. 

Depende del apellido” (FCH2ELI).  

 

La imagen general que tienen los y las estudiantes sobre El pueblo mapuche: 

como origen de la sociedad chilena, es la de una civilización anterior y de la cual se 

origina la actual sociedad mestiza chilena. De la categoría central se desprenden una serie 

de propiedades o fenómenos que corresponden a elementos periféricos que complejizan 

la imagen central que tienen del pueblo mapuche Las subcategorías son: 1) El pueblo 

mapuche y los conflictos, 2) La enseñanza y el aprendizaje del otro, 3) Un pueblo que 

defiende el derecho a la vida y 4) Las relaciones chileno-mapuche. 

 

4.2.2.  Aspectos periféricos de la representación social 

 

4.2.2.1 El pueblo mapuche y los conflictos 

 

El primer aspecto periférico tiene que ver con la imagen que tienen los y las 

estudiantes en relación con los conflictos y las relaciones que construyó históricamente 

el pueblo mapuche. A partir de esta idea, los y las alumnas reconocen las conflictivas 

relaciones con el Estado Español en el período colonial, pero no el conflicto con el 

Estado de Chile o de Argentina. Por ejemplo, Luciano menciona que: “cuando los 

españoles vinieron a Chile, se encontraron a los mapuches y no tenían contacto entre 

ellos. Así que los españoles atacaron al pueblo mapuche pero los mapuches se 

defendieron” (FCH1LUC). Otra estudiante, Victoria, también considera que: “los 

españoles y los indígenas pelearon mucho. En ese tiempo el río Biobío los separaba. 

Cada vez que pasaba un español, donde los indígenas, los mapuches lo mataban y así 

mismo si pasaba un mapuche al lado español” (FCH2VIC). Emilia, en esta línea, 

recuerda que: “Que tuvieron una gran guerra con los españoles. Por ejemplo, 

defendieron sus tierras por harto tiempo y, al final, desgraciadamente perdieron” 

(FCH3EMI). 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 227 

En el caso de las relaciones históricas del pueblo mapuche con el Estado de Chile 

los y las estudiantes lo desconocen o lo asocian con elementos culturales. En el primer 

ámbito, la imagen que tienen los y las estudiantes es que no saben o no entienden cómo 

o de qué forma se relacionaron chilenos y mapuches. “¿De qué se relacionaron –los 

mapuches– con los chilenos?” (FCH3ANT). Eliecer dice: “¿Será lo del territorio?” 

(FCH2ELI). Maite dice que prefiere o le gusta conocer más los aspectos culturales: “Nos 

pasaron ese contenido, pero no me acuerdo de eso. Es que me centro más en la cultura 

y en la ganadería. Los significados que tienen” (FCH1MAI). Otro alumno dice que 

escuchó alguna vez el término Ocupación de la Araucanía o de una guerra entre Chile y 

el pueblo mapuche: “La he escuchado, pero no así. Que había una guerra que se habla 

de la araucaria –árbol–. Parece que los chilenos la quieren cortar. Pero los mapuches se 

defendieron.” (FCH1ALF).  

 

En general, los y las estudiantes dicen que –quizás– las relaciones problemáticas 

entre el pueblo chileno y el pueblo mapuche tiene que ver con amenazas a la cosmovisión 

mapuche que implica el respeto a la naturaleza. En palabras de Isidora, al consultarles 

sobre una llamada campaña militar –Ocupación de la Araucanía– que ocurrió en el sector 

en el que habitan explicó que: 

 
La araucaria es el árbol más sagrado para ellos y, por ejemplo, les da alimento. Hay una 

historia en la cual se perdieron unos mapuches, una leyenda exactamente, y se perdieron 

e iban corriendo y los mapuches sobrevivieron solo con los piñones. Es el alimento más 

sagrado para ellos e incluso hacen hartas cosas y hartos alimentos con ese árbol. 

(FCH1ISI) 

 

En otro contexto, al indagar las relaciones históricas entre ambas sociedades la 

respuesta es similar: “Es que Chile igual a querido cortar araucaria para que los mapuches 

no tengan nada porque ellos protegen todas sus cosas. Hasta proteger lo más sagrado 

que tienen. Para ellos es la araucaria” (FCH2IGN). Para Victoria, el problema sería que 

en realidad el pueblo mapuche toma territorio chileno: “Pero es lo mismo que le contaba, 

es que los chilenos tienen su campo en la Araucanía y los mapuches van y se lo toman. 

Entonces ahí hay un conflicto entre ellos.” (FCH2VIC). 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 228 

Esta imagen periférica que se construye del pueblo mapuche refuerza una imagen 

guerrera o violenta. Los y las estudiantes comprenden que el pueblo originario no ha 

interactuado en forma pacífica con otras sociedades. Por lo general, las relaciones que 

establece han sido violentas o terminan en enfrentamientos lo cual predispone el 

aprendizaje y puede actuar como filtro para pensar o interpretar los hechos que escucha 

en la familia, los medios de comunicación o en la escuela.  

 

4.2.2.2 La enseñanza y el aprendizaje del otro 

 

La categoría que llamamos La enseñanza y el aprendizaje del otro contiene una 

explicación sobre lo que dicen los y las alumnas sobre qué les gustaría aprender –o 

profundizar– y qué pistas ofrecen para que los y las profesoras traten el contenido 

mapuche.  

 

En la primera parte de la imagen, los y las estudiantes les interesa profundizar en 

la cultura y en aspectos pretéritos de la vida mapuche. Es decir, los significados, las 

ceremonias y, en menor medida, los elementos ligados a la forma de defensa o de lucha 

del pueblo mapuche. Antonio dice que le gustaría conocer el significado de: “Cuáles 

fueron sus tierras y sus nombres originales, donde vivían específicamente, sus primeras 

casas” (FCH3ANT). Este aspecto relacionado a la lengua y la cultura mapuche es un 

elemento principal que buscan entender los y las estudiantes: “Me gustaría aprender los 

significados de todo, que cultivan, los rituales que hacen, por qué los hacen, los dioses 

que adoran” (FCH1ISI). Francisco explica que le interesa conocer aspectos de su forma 

de vida cotidiana en el pasado: “su forma de vida, pero eso de ver cómo estar en su nivel 

y ver como si nosotros fuéremos de esa manera y ver como hacen su vida.” (FCH2FRA). 

Lo mismo indica Eliecer: “Cómo duermen, pero me refiero si están acostados o en el 

piso. Y cómo cocinan, digo porque antes no había cocina. Cómo hacían el fuego, esas 

cosas.” (FCH2ELI).  

Otros aspectos de la vida cotidiana que consideran interesantes aprender es la 

libertad y las formas de lucha del pueblo mapuche. Algunos y algunas estudiantes indican 

que les parece muy interesante conocer la manera en que el pueblo mapuche entiende la 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 229 

libertad y las responsabilidades. En palabras de Victoria: “Pero su libertad nos llama la 

atención, sus reglas, porque no tienen las reglas que nosotros tenemos.” (FCH1VIC). 

Asimismo, les gustaría conocer o profundizar en el por qué de la lucha colonial:  

 
A mi me gusta la historia mapuche porque pelearon y pelearon con los españoles y no 

se rindieron hasta que les ganaron a los españoles. (FCH3ALO) 

 
La historia de Lautaro cuando los españoles, creo que fueron, lo raptaron o lo 

secuestraron y se lo llevaron para tenerlo de esclavo y él hizo un plan con los otros 

esclavos para ir de nuevo con su pueblo. (FCH2IGN) 

 

En la segunda dimensión de esta categoría, los y las estudiantes explican que para 

tratar los contenidos es necesario formar profesores y profesoras preparados en la 

historia y cultura mapuche para, de esta forma, utilizar variados métodos de enseñanza, 

construir relatos y actividades que los y las desafíen y logren dar voz a la verdadera 

historia mapuche. Por ejemplo, en tanto a recursos didácticos sería necesario utilizar: 

“libros sobre mapuches” (FCH1LUC) o, como indica Francisco: “Yo creo que, aunque 

suene aburrido, con libros enseñarían más. Puede ser el de clases o un libro de mapuches, 

eso, enseñaría más.” (FCH2FRA). 

 

La finalidad de utilizar variadas fuentes de información en la enseñanza es: “Que 

la historia nos de entusiasmo por aprender” (FCH1LUC). Pero, además, que sea un 

proceso de diálogo: “No tanto, así como escribiéndolo, más bien contando una historia. 

Hablando, porque cuando uno escribe se aburre” (FCH1ALF). En este sentido, para los 

y las estudiantes el profesor es clave: “Para mi el profesor debe ser súper bueno 

explicando. Nos tiene que enseñar con todo tipo de cosas, videos, películas y leyendas” 

(FCH1LUC). Pero, en definitiva, debe estar preparado: “Yo creo que, si un profesor 

quiere enseñar la historia de los mapuches, primero debería especializarse más en el tema, 

viendo videos, ver fotos de ellos, antes de enseñar. Conociendo su historia.” 

(FCH2IGN). Además de una formación especializada en historia o cultura mapuche, los 

y las estudiantes dicen que los y las profesoras no deben manipular la historia o, en caso 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 230 

contrario, cuestionar aquellos relatos que porta La política del conocimiento oficial en 

Chile y que no se apegan a la memoria mapuche. En palabras de Paulina y Antonio: 

 
Sí, porque algunas veces agregan otras cosas, más contenidos y no sabemos si es real o 

no. Es como que la perfeccionan. Es como que, por ejemplo, ellos sufrían mucho por 

cosas que les hacían los españoles a ellos. Pero ellos –los textos o el currículo– como 

que no ponen eso. (FCH3PAU) 

 
Yo creo que deberían contarla pero que haya alguna comprobación o que haya alguna 

prueba de que se está contando la verdad. O sea, en los libros yo sí, obvio que pueden 

contar, pero no hay como una evidencia que compruebe de que fue verdad. Entonces 

eso me gustaría que hubiera algo que él –profesor– traiga algo o una persona que, no 

que hubiera pasado por eso, sino que sea parte de la nacionalidad indígena. (FCH3ANT) 

 

Lo que solicitan los y las alumnas, en pocas palabras es: “Su historia realmente. 

Eso sí, contada por ellos” (FCH3ANT). En esta imagen periférica es posible considerar 

al menos una clave para la enseñanza de la historia. En las palabras de los y las estudiantes 

persiste una trivialización de la historia y de la cultura mapuche. Es decir, una percepción 

banal y accesoria de la diferencia cultural que se aprecia en una mirada turística hacia el 

pueblo mapuche que, en gran medida, es producto de La política oficial del 

conocimiento. 

 

4.2.2.3 Un pueblo que defiende el derecho a la vida 

 

La tercera imagen que emerge de los datos es una explicación que construyen los 

y las alumnas para entender por qué el pueblo mapuche vive separado del pueblo chileno 

y no se integran en la sociedad dominante. Al teorizar sobre lo que dicen los y las 

estudiantes, encontramos que las propiedades que emergen giran en torno a la defensa 

que hace el pueblo mapuche por su derecho a la vida. Las dimensiones son: 1) la 

desaparición del pueblo mapuche, 2) la aislación por la amenaza territorial y 3) la intraculturalidad. 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 231 

La desaparición del pueblo mapuche es una de las características que emergió en 

todas las entrevistas grupales que se realizaron. Por lo general los y las estudiantes 

entienden que el pueblo mapuche se encuentra en un proceso de declive/recuperación: 

“los mapuches están como desapareciendo, pero todavía queda parte del pueblo” 

(FCH1LUC). Lo mismo dice Paulina: “No, ahora se están regenerando más el pueblo 

mapuche”. (FCH3PAU). Y, con este objetivo de no desaparecer: “tratan de mantenerse 

porque son como muy pocos los que quedan en este momento. Y ellos tratan de seguir 

con su generación y tener más personas para que sean de su raza”. (FCH1ELI). En este 

sentido, los y las estudiantes entienden que ser mapuche implica tener un apellido –

asociado al pueblo mapuche– y que se van diluyendo en la medida en que se 

integran/mezclan: “Creo que, al mezclarse con los españoles, cambiaba la raza” 

(FCH2FRAN).  

 

La segunda propiedad caracteriza al pueblo mapuche como Un pueblo que 

defiende el derecho a la vida. Los y las estudiantes dicen que el pueblo mapuche vive en 

sitios reducidos, que están alejados, fuera de la ciudad y que, debido a esto, es posible 

que ellos se defiendan y sean libres. Sin embargo, un efecto negativo por vivir alejados 

es que reciben educación formal. Es decir, la defensa y el vivir aparte de la sociedad 

chilena, tiene como consecuencia que no se pueden integrar y que existan, de vez en 

cuando, algunos problemas entre ambos pueblos. Por ejemplo, Victoria apunta que 

“Ellos siguen viviendo en sus (…) como chozas que tienen ellos en el campo.” 

(FCH2VIC). En este sentido, vivir fuera de la ciudad les permite defender sus tierras: 

“Los mapuches son civilizaciones que están aparte de todo porque son diferentes y 

también cuidan sus tierras porque fueron los primeros habitantes, algo así”. 

(FCH3PAU).  

 

Para los y las estudiantes vivir fuera de la ciudad y no lograr integrarse encuentra 

sentido porque ellos –el pueblo mapuche– son: “Un pueblo que cuidan de su territorio 

y de sus miembros.” (FCH2ELI). Como resultado, los y las estudiantes piensan que la 

consecuencia de vivir en permanente protección de los territorios ancestrales es restringir 

el acceso a ciertos servicios, por ejemplo, la educación formal: “Es porque piensan que 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 232 

les van a quitar el territorio si hacen una escuela ahí cerca de su pueblo. Es que no reciben 

educación. Y son como libres y hay una escuela y está muy lejana de sus pueblos” 

(FCH1MAI). Alfonso complementa al plantear que: “Son como escuelas rurales” 

(FCH1ALF).  

 

La última propiedad termina de explicar por qué los y las estudiantes caracterizan 

a la sociedad mapuche como Un pueblo que defiende el derecho a la vida. Para los y las 

alumnas la amenaza que existe sobre el pueblo mapuche, tanto humana como territorial, 

revela la necesidad que tienen de mantenerse aislados y de mantener relaciones 

intraculturales para protegerse. Por ejemplo, Victoria menciona que al pueblo mapuche: 

“Les interesa sus terrenos, sus cosas y sus familias” (FCH2VIC). De esta forma, los y las 

alumnas consideran que debido a su falta de integración prefieren no relacionarse con la 

sociedad chilena: “siempre se conocen más por elementos culturales que por sus 

nombres o significados. Esto parece que es porque ellos siempre se relacionaban más 

con su propia cultura que con alguien más” (FCH3EMI). Francisco considera que la 

aislación y las relaciones intraculturales transforman a la sociedad en sobreprotectora: 

 
Yo creo que los mapuches igual tienen su lado bueno, pero con los suyos. Los mapuches 

igual son agresivos y como decimos todos son territoriales con sus propias cosas porque 

claro, se sienten amenazados. (FCH2FRA) 

 

4.2.2.4 Las relaciones chileno-mapuche 

 

Esta categoría es el efecto de otras imágenes periféricas como: 1) El pueblo 

mapuche y los conflictos, 2) La enseñanza y el aprendizaje del otro y 3) Un pueblo que 

defiende el derecho a la vida que, a su vez, son propiedades de la categoría central. Las 

relaciones chileno-mapuche es una explicación acerca de la forma en que los y las 

estudiantes observan las relaciones entre la sociedad chilena y el pueblo mapuche. Al 

dimensionar la última imagen encontramos dos propiedades: 1) el aprovechamiento de la 

sociedad chilena y, en segundo término, la aspiración de reconocimiento del pueblo mapuche.  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 233 

La primera propiedad de la imagen que tienen los y las estudiantes sobre Las 

relaciones chileno-mapuche, la conectamos con un aprovechamiento sistemático de la 

sociedad chilena hacia el pueblo mapuche. La utilización que se hace tiene por objetivo 

sacar el máximo de beneficio de manera fraudulenta tratando de causar daño al quitarles 

sus posesiones que tienen. En palabras de Antonio: “Yo creo que sí, les han hecho daño 

quitándoles las tierras” (FCH3ANT). Los mismo indica, por ejemplo, Luciano quien 

menciona que la sociedad chilena busca engañar al pueblo mapuche: “Se aprovechan 

porque no saben leer o escribir.” (FCH1LUC). Maite y Alfonso, tratando de 

complementar la respuesta de su compañero nos plantean que:  

 
Por ejemplo, algunos de los mapuches no saben leer o algunos solo saben firmar. 

Entonces llegan los carabineros –policía chilena– y les dicen que firmen porque van a 

mejorar y en vez de hacer eso les quitan las tierras. Es para que ellos vendan sus tierras. 

(FCH1MAI) 

 
Es que en Chile hay personas que quieren más y es como en todo el mundo. Entonces 

por eso hacen esto. Lo mismo que aparece esto de la quema de camiones, les echan la 

culpa a ellos y, por ejemplo, queman iglesias y ellos no hacen eso. Lo hacen los 

carabineros o los mismos políticos de Chile. (FCH1ALF) 

 

La segunda propiedad la asociamos al pensamiento que tienen los y las 

estudiantes en torno al anhelo del pueblo mapuche en la búsqueda de la reclamación de 

sus derechos a la sociedad chilena. Este ejercicio de visibilidad social ha alcanzado 

cúspides de violencia como el asesinato de hombres y mujeres mapuches, carabineros 

chilenos y civiles. En el caso de los y las alumnas, así relacionan lo que pasó con Camilo 

Catrillanca: “Es que queman camiones –los mapuches– porque mataron a su líder. 

Mataron a Catrillanca y por eso queman camiones” (FCH2FRA). La finalidad de estas 

acciones sería, de acuerdo con Isidora que: “Ellos no se creen porque tienen tierras ni 

nada de eso. Inclusive lo que ellos anhelan cada día es ser más vistos y seguir con lo 

suyo” (FCH1ISI). Paulina menciona que: “Es porque luchan por sus derechos, por eso” 

(FCH3PAU). Finalmente, Francisco y Victoria indican que la aspiración es obtener 

mayores derechos y reconocimiento por parte de la sociedad chilena:  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 234 

Es como que a los mapuches no le dan derechos, así como los que tenemos nosotros. 

Ellos mantienen los suyos, pero solo con ellos y el gobierno no les da los derechos como 

a nosotros que somos pertenecientes a Chile. (FCH2FRAN) 

 
Los chilenos no tienen mucho cariño a los mapuches porque dicen que son malos, dicen 

que queman iglesias y que queman las casas. Es que mire, los chilenos los tratan como 

que no son buenos. (FCH2VIC) 

 

Por último, las relaciones que observan los y las estudiantes tienen como base 

común la violencia, la amenaza y el desprecio social entre ambas sociedades. Además, 

observamos que los y las alumnas a través de la categoría central y las periféricas logran 

posicionarse y construir una imagen sobre el pueblo mapuche. No obstante, esta imagen 

esta supeditada a un subdesarrollo.  

 

4.2.2.5 Las fuentes de información 

 

A través de esta categoría buscamos explicar cuáles son las fuentes de 

información y qué aprenden de ellas los y las estudiantes para conocer al pueblo 

mapuche. Al consultar a los y las alumnas nos dicen que principalmente aprenden a 

través de la familia, en la escuela, en las comunidades mapuches y en los medios de comunicación –

redes sociales o televisión–.  

 

En la familia, principalmente, los y las alumnas buscan encontrar sentido a las 

cosas que ven en los medios de comunicación y de lo que escuchan en la escuela. 

Alfonso, por ejemplo, nos comenta que trata de aprender y resolver sus dudas: “En la 

familia nos van contando historias. Mi mamá me cuenta cosas y yo le pregunto igual si 

tengo dudas y ella responde. Ella me cuenta la historia.” (FCH1ALF). Isidora, por otro 

lado, complementa al decir:  
En mi caso, cuando yo era chica mi papá me daba las instrucciones -me enseñaba- de, 

por ejemplo, la guerra, cuando escapaban y recolectaban piñones. Mi papá me hacía 

actuaciones así, porque yo era chica y ahora ya no se me olvidan. (FCH1ISI) 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 235 

En los casos de Victoria y de Antonio, la familia les permite entender con mayor 

profundidad y en el contexto las relaciones o las guerras que en la escuela se enseñan: 

 
Es que nosotros salimos muchos en verano, y la otra vez fuimos a Arauco y me dijo 

esto del río Biobío y los españoles y los mapuches. Esto que los separaba y salimos a 

recorrer todo y llegamos a Cañete y me dijo que acá los mapuches eran donde más 

vivían. También me dijo que por ejemplo si los mapuches que vivían en Temuco y había 

una pelea en Chillán, todos los mapuches que vivían en Temuco iban pelear a Chillán. 

(FCH2VIC) 

 
Mi abuela dice que antes o sea mi bisabuela, mamá de ella. Decía que las peleas de ellos 

eran porque los españoles no entendían lo que ellos realmente querían y que ellos 

trataban de explicar, pero en su idioma no entendían.  Entonces por eso se armaban las 

guerras y no le daban lo que les correspondían y no le hacían valer como personas igual 

que ellos, entonces por eso actuaban así las guerras. (FCH3ANT) 

 

Los conflictos actuales que se dan entre la policía chilena y el pueblo mapuche 

también lo tratan con las familias, pero en menor medida. Solo Isidora nos dice que su 

padre le enseña que:  

 
Ellos quieren defender sus tierras porque los mapuches, como dice mi papá, “donde 

vean mis ojos esa es mi tierra.” Porque así era antes, ahora ya no es lo mismo cada uno 

tiene su tierra y es propiedad de uno. (FCH1ISI) 

 

La escuela y, específicamente, la enseñanza de la historia es otra fuente en la cual los 

y las estudiantes toman ideas para construir las representaciones sociales del pueblo 

mapuche. Por lo general, a través de la escuela aprenden el pasado, las guerras y aspectos 

culturales del pueblo mapuche. Al consultar sobre qué aprendían Victoria nos dice que: 

“Nos enseñaron la localidad en la que estaban en Lota, allá en Arauco, la historia. El 

pasado, nos enseñan todo lo que pasó antes” (FCH2VIC). Ignacia nos comenta que a 

través de la escuela aprendieron lo que eran el pueblo mapuche: 

 
En principio, en la escuela, cuando enseñaban los mapuches nadie sabía lo que eran. 

Bueno, todos sabían lo que eran, pero la profesora nos preguntaba: “¿quiénes son los 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 236 

mapuches?” “¿Cómo empezó su raza?” “¿Dónde viven ellos?” Eso. Y esas son las 

preguntas básicas que nos hacía la profesora, cómo: “¿quién sabe la guerra que hubo 

entre españoles y mapuches?”. (FCH2IGN) 

 

Francisco dice que algo importante en el aprendizaje es comprender las fechas y 

las guerras: “Lo que nos hace hacer siempre, es buscar la información acerca de las fechas 

y por qué fue la guerra con los españoles” (FCH2FRA). Lo mismo indica Ignacia: “Por 

ejemplo, así nos dice la profesora: “busquen las guerras que tuvieron los mapuches, con 

qué países, anótenlo y vean en qué años fueron las guerras con los españoles” 

(FCH2IGN).  
 

Otro elemento importante que destacan los y las estudiantes es el aprendizaje de la 

cultura mapuche en la enseñanza de la historia. En este escenario se realizan actos 

conmemorativos, obras de teatro y exposición de comidas tradicionales para representar 

la cultura mapuche. Eliecer e Isidora nos comentan las actividades que hacen: 

 
Es el día del patrimonio cultural, entonces a cada curso le toca un tema o un indígena 

de acá de Chile. Nosotros ponemos las comidas típicas y a veces, como el año pasado, 

mi mamá nos tocó vestirnos como ellos e hicimos una casa improvisada. A veces 

hacemos pan, piñones, algo con carne y tomate. (FCH2ELI) 

 
El año pasado hicimos un acto y yo llevé el baile. El baile, el de las mujeres, lo hicimos 

dos veces en el acto para el wetripantu. Es el día del año nuevo mapuche. Entonces, 

hicimos un baile que venía originalmente del pueblo mapuche pero el profesor me dejo 

a cargo del baile porque ya lo había hecho en varios colegios y varias veces. (FCH1ISI) 

 

El tercer elemento que emerge como fuente de información es el contacto con 

las comunidades mapuches que viven en el contexto o que visitan con la familia:  

 
Cerca de acá hay una parte que está más o menos a una o dos horas, algo así. Se llama 

Lleu-Lleu. Ahí hay un lugar en donde hay más mapuches por aquí en la zona y, por 

ejemplo, en ese lugar yo he ido a hablar con un caballero que siempre nos cuenta 

historias mapuches. (FCH1MAI) 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 237 

Las conversaciones o los acercamientos que hacen los y las alumnas son sobre 

aspectos culturales o para observar ceremonias religiosas: “Cuando salíamos con mis 

padres, había un lugar como que estaban haciendo una ceremonia. Digamos como 

cuando un presidente hace una actividad, ellos tenían una actividad así y era un ritual. 

Ellos bailaban y cantaban con instrumentos suyos.” (FCH2IGN). Alfonso también 

comenta que trata de averiguar con miembros de comunidades mapuches lo que pasa o 

lo que piensan: 

 
Yo tengo una tía que vive en Laraquete y cuando voy para allá, que está cerca de la 

ciudad de Arauco, cuando paso por ahí hay muchos mapuches y hay muchas araucarias. 

Cuando me da la sensación de ir a hablar con ellos voy y así sé que piensan. (FCH1ALF) 

 

La última fuente consultada son los medios de comunicación tales como la televisión y 

las redes sociales. En el caso de la televisión, los y las alumnas aprenden o profundizan 

sobre la guerra con los españoles o ven las noticias sobre los problemas actuales con la 

sociedad chilena. Isidora, por ejemplo, le interesan ver documentales en la televisión: 

“que se trataba de cuando los mapuches estuvieron en guerra con los españoles y vi que 

estaban diciendo que había muchos mapuches que empezaron a correr muchos 

kilómetros para que los españoles no los alcanzaran” (FC1HISI). Por otro lado, las 

noticias de la televisión les informan de manera interesada lo que pasa cerca de donde se 

desarrolla su mundo. Sin embargo, existen diferencias de opinión puesto que algunos 

alumnos y alumnas piensan que se malinterpretan la información como lo indica Isidora: 

“por eso a veces ellos dicen en las noticias que han quemado camiones y solo tratan de 

cuidar su territorio y no les gusta que se metan” (FCH1ISI).  

 

El cuestionamiento a lo que informa la televisión se produce por lo que los y las 

estudiantes van conociendo en otras fuentes, pero, en algunos casos, consideran que 

retratan lo que pasa en realidad o los confunden: 

 
Las noticias igual como que exageran. Por ejemplo, la muerte de Catrillanca lo dieron 

como un mes. Que los carabineros eran malos y es que los carabineros solo se defienden 

porque parece que Catrillanca había disparado a los carabineros y ellos le dispararon y 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 238 

le llegó una bala perdida. Exageran mucho y a esos carabineros le dieron de baja y los 

echaron. Igual lo que pasa cuando tiran piedras a los buses y ahí a veces les tiran piedras 

a ellos y no se pueden defender o los echan después. Eso es como injusticia. (FCH2ELI) 

 

Las redes sociales en general son consultadas por los y las estudiantes sin embargo 

no son tan relevantes y comprenden que podrían llegar a ser falsas: 

 
También buscando por las redes sociales también encontramos información de los 

mapuches ahí también vas recolectando información. (FCH3PAU) 

 
Sino que en internet igual algunas cosas no es que sean falsas, sino que lo dicen con 

otras palabras que pueden malentenderlo. Entonces uno va guiándose por lo que lee 

también o escucha asique también puede malentender. (FCH3EMI) 

 

Para concluir este apartado de resultados sobre las representaciones sociales de 

los y las estudiantes, queremos proporcionar algunas ideas que resaltaremos en el 

apartado de las triangulaciones:  

• La categoría central El pueblo mapuche origen de la sociedad chilena revela que 

los y las estudiantes tienen una serie de imágenes que se encuentran ancladas al 

pasado. De esta forma, piensan que el pueblo mapuche representa un estadio o 

una etapa anterior que fue superada por la sociedad chilena actual. 

• Otro elemento que nos parece relevante resaltar de los resultados proceden de las 

categorías periféricas El pueblo mapuche y los conflictos y Un pueblo que 

defiende el derecho a la vida. Dichas categorías se relacionan y explican dos 

imágenes en las cuales los y las estudiantes entienden que el pueblo mapuche 

construye relaciones conflictivas –Estado español– y que ahora lucha por no 

extinguirse ante las constantes amenazas de explotación económica de su 

territorio.  

• Las categorías representadas La enseñanza y el aprendizaje del otro y Las 

relaciones chileno-mapuche se relacionan en tanto que los y las estudiantes 

consideran que no se encuentra la voz mapuche en la enseñanza de la historia y, 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 239 

basados en esta idea, tienen una imagen imprecisa con respecto a la forma en que 

se relacionan la sociedad chilena y mapuche.  

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 240 

4.3  Las representaciones sociales de las autoridades mapuches en Chile  
 

La investigación se desarrolló en tres comunidades mapuches en las regiones de 

La Araucanía y de Los Ríos en Chile. Los participantes de esta investigación fueron el 

lonko Manuel– jefe de la comunidad–, el lonko José y el kimche Cristián –sabio de la 

comunidad–27.  

 

El lonko Manuel tiene 65 años de edad y trabaja cultivando la tierra y en la crianza 

de animales en una comunidad en la ciudad de Boroa a aproximadamente 30 kilómetros 

de la ciudad de Temuco en la Región de la Araucanía. Además, asesora a la escuela que 

está al costado de su comunidad en temas de Educación Intercultural Bilingüe y trabajó 

creando manuales para los educadores mapuches que se desempeñan en escuelas 

monoculturales –chilenas–, pero con alta población de niños y niñas mapuches. Es autor 

de artículos y capítulos de libros sobre la historia y la cosmología mapuche. 

 

El lonko José28 tiene entre 60 y 65 años y es profesor de educación general básica 

de una escuela unidocente que se ubica en la ciudad precordillerana en Liquiñe en la 

Región de los Ríos en Chile. Las actividades que desarrolla se encuentran relacionadas 

con la cosmovisión mapuche y la historia local. Es decir, es el encargado de dirigir las 

celebraciones religiosas de la comunidad y es invitado generalmente por otras 

comunidades para colaborar con sus conocimientos.  

 

El kimche Cristián tiene 64 años y se declara historiador mapuche. Vive en la 

localidad de Padre Las Casas en la Provincia de Cautín. Dicho lugar es parte de la 

conurbación metropolitana de la ciudad de Temuco en la Región de la Araucanía. Trabaja 

en un organismo del Estado de Chile que colabora con los pueblos originarios. Sus 

actividades radican en talleres y conferencias a profesores de historia o de educación 

 
27 Las autoridades mapuches que participaron serán referenciadas con nombres ficticios. 

28 El lonko José también es entrevistado como profesor en la fase de profundización –profesor Manuel–

. Para evitar confusiones hemos diferenciado el nombre para hacer notar que la entrevista se realizó como profesor 

y también como líder de su comunidad.  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 241 

general básica con relación a la historia y cultura mapuche. Es autor de dos libros con 

relación a la historia, la cultura, la religiosidad y la astronomía mapuche.  

 

En el modelo teórico (Modelo teórico 6) que construimos establecimos una 

imagen central que denominamos La construcción de la invisibilidad social de la 

historia mapuche. Dicha categoría encierra una serie de conceptos sociohistóricos que 

contribuyen a explicar la invisibilidad social del pueblo mapuche en su experiencia 

personal. En este sentido, la escuela, la enseñanza de la historia y la experiencia de 

transformación marcan un proceso de transformación externa e interna. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 242 

Modelo teórico 6 Las representaciones sociales de las autoridades mapuches en Chile 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 243 

4.3.1  La imagen central de la representación social 

 

4.3.1.1 La construcción de la invisibilidad social de la historia mapuche en Chile 

 

La imagen central de la representación social que tienen las autoridades mapuches 

es una transformación individual y social marcada por su paso por la escuela y, 

específicamente, por la enseñanza de la historia. La escuela produce una invisibilidad a 

nivel personal y social que está definido por un choque cultural que cambia el ser y el 

estar en el mundo. Al dimensionar la imagen central encontramos las siguientes variantes 

en la categoría: 1) la escolarización, 2) la historia de bronce y 3) el diseño de la invisibilidad social.  

 

La escolarización fue un proceso marcado por el tránsito de la educación 

tradicional que se desarrollaba principalmente en el seno familiar, hacia una educación 

formal. Es decir, implicó una transformación en el lenguaje, en el vestir, en la 

alimentación, en el acatamiento de reglas escolares o en las relaciones interpersonales 

con los compañeros y compañeras. El lonko Manuel recuerda las palabras de su padre 

quien consideraba a la escuela y a la familia como instituciones distintas. Si bien ambas 

transmitían valores, estas tenían diversos significados en la cultura mapuche y en la 

chilena: 

 
Claro, él sabía muchas historias que aprendió en el contexto familiar y lo que le contaban 

sus tíos y sus abuelos. Tenía muchas historias de eso. Pero eso es aparte de lo que le 

enseñaban en la escuela. Son dos cosas distintas. Él tenía un discurso que la gente de 

esa época lo adquiría en la escuela familiar, la otra escuela que es la mapuche. Los 

valores, muchas cosas, conocimientos y saberes. Ahí está todo y eso nos traspasó a 

nosotros. (Entrevista personal al lonko Manuel, 22 de abril del 2019) 

 

Al teorizar sobre la experiencia escolar, entendemos que existen invariantes 

culturales como el amar, el sufrir y el dormir. Sin embargo, por ejemplo, el significado 

de comer varía de acuerdo con la cultura. A partir de esta idea, las autoridades mapuches 

explican que durante el proceso de socialización en la escuela los significados de la 

sociedad chilena se posaron sobre los que portaban de la escuela familiar. De acuerdo 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 244 

con el lonko José: “la escuela para mí fue un ente que me transformó interna y 

externamente. Porque, en primer lugar, cuando era niño no sabía lo que era una 

estructura de un colegio y después el idioma que hablaban” (Entrevista personal al lonko 

José, 25 de abril del 2019). En este desarme cultural que desarrolló la escuela, la meta 

fundamental fue la homogeneización social, histórica y cultural de los y las niñas a través 

del miedo y el silencio: 

 
Nosotros, yo creo, que hasta la media -enseñanza secundaria- más allá del choque que 

nos podría causar, nos queríamos mantener callados. Era como un temor a decir que 

esa no es la historia y de que, en realidad, había otras realidades del pueblo mapuche y 

esto provenía de las comunidades donde vivíamos. (Entrevista personal al kimche 

Cristián, 27 de marzo del 2019) 

 
Pero acá en esos años pasó también en este sector, donde todas las escuelas tenían un 

perfil. Una tendencia de homogeneizar a los y las chicas. Entonces todos teníamos que 

ser iguales al resto. Sin diferencias entre los que éramos mapuches o no mapuches, 

entonces la escuela tenía eso. (Entrevista personal al lonko José, 25 de abril del 2019) 

 

El kimche Cristián menciona que el significado de la historia que se enseña 

invisibiliza socialmente al pueblo mapuche. La enseñanza de la historia, de acuerdo con 

los lonkos y el kimche, vació la historia y la memoria del pueblo mapuche y la saturó con 

las hazañas de los héroes que forjaron la historia chilena para adoctrinar a los y las niñas 

mapuches y no mapuches. Pero, además, se mencionaban los héroes mapuches para 

explicar la derrota militar y la expansión territorial: 

 
Quedó en la mente toda la historia de Arturo Prat y de Bernardo O’Higgins. Aprendí 

de héroes chilenos y de Cristo. Ahí en la misión fueron muy drásticos con el tema de la 

evangelización y el adoctrinamiento. Tenía nociones de Lautaro y de Caupolicán, que 

es lo típico y lo tradicional. Sabía algo de Lautaro, de Galvarino, de Caupolicán y hasta 

ahí no más. Lautaro por el hecho de que aprendió de los winkas -extranjeros en este caso 

españoles-. En el fondo, querían decir que si no es por los winkas no sabría nada. Eso 

querían decir. Galvarino por haberse dejado que se corten los brazos y Caupolicán por 

morir en la pica. Eso es lo que dicen y lo aprendí. Hasta ahí llegaba todo lo que se 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 245 

enseñaba de la historia mapuche. (Entrevista personal al lonko Manuel, 22 de abril del 

2019) 

 
Se hablaba mucho de Bernardo O’Higgins en ese tiempo. Se hacían obras teatrales sobre 

estos famosos personajes históricos de Chile. Se veneraba a Arturo Prat entre otros. 

Pero el que más recordaba como nombre era el de Galvarino y el de Caupolicán. 

Algunos hechos que hicieron en la guerra de ese tiempo, en la colonización. Pero 

nuestra historia local, como se sufrió el proceso como pueblo no, jamás. Porque eso 

hablaba una cosa así muy, como se podría decir, como una cosa mística como que hubo 

un personaje de esta forma. Pero no con la relevancia como Bernardo O’Higgins que 

se le daba una semana hablando de eso. Una semana hablando del mes del mar, del 

Combate Naval de Iquique, los héroes con lujos y detalles. Pero nunca se abordó la 

historia o los personajes mapuches. (Entrevista personal al lonko José, 25 de abril del 

2019) 

 

La invisibilidad social de la historia mapuche en la enseñanza se construyó 

principalmente a través de diversos procesos políticos e históricos que impactaron en la 

educación y eliminaron la historia y la cultura mapuche. Al historizar el proceso 

educativo, el kimche Cristián explica que existe un vínculo entre el proceso de despojo 

territorial y la invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia:  

 
Aquí es donde viene la lápida con la ley de instrucción primaria obligatoria (1928). El 

Ministerio de Educación por un decreto que crea desaparece la cultura mapuche. La 

Escuela Normal que se llamaba en la cual se preparaban a los profesores para la 

educación básica termina siendo lapidario en el sentido que se prohíbe la cultura 

mapuche. Se invisibiliza todo. Pero los colegios no solo prohíben, no enseñan nada que 

tenga que ver algo con la verdadera historia mapuche. (Entrevista personal al kimche 

Cristián, 27 de marzo del 2019) 

 

Junto a este proceso, los hechos históricos y políticos generaron una serie de 

estereotipos negativos y racistas que terminaron por generar un caldo de cultivo para 

invisibilizar socialmente al pueblo mapuche desde la segunda mitad del siglo XX:  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 246 

Esos estereotipos que se crean en este espacio cerca de cuarenta años, es como el caldo 

de cultivo para menospreciar al pueblo mapuche e invisibilizarlo progresivamente. Este 

proceso de invisibilización y no solamente eso, sino que aniquilar la cultura mapuche se 

lapida con la ley de instrucción primaria de 1928. (Entrevista personal al kimche Cristián, 

27 de marzo del 2019) 

 

La imagen central que tienen los lonkos y el kimche sobre la enseñanza de la historia 

se encuentra atravesada por elementos históricos y políticos que contribuyen a explicar 

la invisibilidad de la historia mapuche. La superposición de los significados y saberes 

occidentales es característico del tratamiento políticamente interesado que realizaron –y 

siguen haciéndolo– el Estado de Chile para continuar el despojo territorial. 

 

4.3.2 Las imágenes periféricas de la representación social 

 

Las imágenes periféricas que tienen las autoridades mapuches consideran 

aspectos fundamentales que deberían tratarse para cambiar la enseñanza y, de esta forma, 

transformar la imagen –principalmente negativa– que mantiene la sociedad chilena. Con 

esta finalidad hemos establecido una serie de subcategorías que para las autoridades 

mapuches son imprescindibles de enseñar desde una perspectiva crítica. Dichas 

subcategorías son: 1) el aprendizaje de la historia mapuche y 2) El ser mapuche. Estos elementos 

son propiedades de la imagen central que trata La construcción de la invisibilidad social 

del pueblo mapuche. 
 

4.3.2.1 El aprendizaje de la historia mapuche 

 

Las autoridades mapuches consideran que un aspecto importante es que los y las 

estudiantes aprendan el proceso de usurpación territorial que realizó el Estado de Chile 

hacia el pueblo mapuche. De esta forma, hacen hincapié en que la enseñanza debería 

enfocarse en que todos los y las estudiantes –mapuches, chilenos o argentinos– conozcan 

la violación de los tratados, la invasión chilena, los procesos fraudulentos de compra y el 

impacto humano que todavía persiste en el pueblo mapuche.  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 247 

Todas las autoridades mapuches consideran como imprescindible enseñar el 

proceso de despojo territorial. Al preguntar al kimche Cristián lo que deberían conocer 

los y las niñas sobre el pueblo mapuche nos menciona que: “Lo primero sería el proceso 

de pérdida del territorio mapuche. Que se debe pasar. Lo otro es entrar en el tema de la 

cultura mapuche.” (Entrevista personal al kimche Cristián, 27 de marzo del 2019). Al 

teorizar sobre lo que nos dicen las autoridades mapuches, encontramos que las siguientes 

dimensiones en la categoría: 1) la memoria social mapuche, 2) la pobreza y 3) el impacto del 

cristianismo. Dichos elementos se dan de forma simultánea en el discurso de los y las 

autoridades mapuches, pero las separamos para evidenciar los matices.  

 

La invasión del ejército chileno en el territorio mapuche impactó profundamente 

en la memoria social mapuche: 

 
Yo creo que se debería tratar el tema de los tratados. Es la base para poder hablar de 

estos temas. De que el pueblo mapuche de acuerdo con los tratados internacionales, al 

derecho internacional, le corresponde tanto territorio y en algún momento de la historia 

fue territorio mapuche y se lo arrebataron y se lo quitaron. ¿Cómo fue el tema de la 

colonización que el Estado chileno ejerció en contra de los mapuches? Desmenuzar un 

poco esa parte porque esa es una historia que no se ha contado. No se ha contado y esa 

parte justamente los niños chilenos y los niños mapuches deberían saber ¿cómo ocurrió 

eso? ¿qué pasó? ¿qué tan brutal fue todo ese proceso?. (Entrevista personal al lonko 

Manuel, 22 de abril del 2019) 

 

El kimche Cristián y el lonko José nos dicen que este proceso sistemático de 

despojo territorial inició un ciclo de desbaratamiento en el pueblo mapuche que todavía 

sigue impactando y se mantiene en la memoria:  

 
Esa historia demuestra el drama que pasó mucha gente. Cuando yo era chico y gracias 

a mi abuelo y gracias a mi padre también, teníamos una situación económica mejor que 

muchos otros en el sector de Tromen. Muchos pedían trabajo por comida. Es verdad 

ese periodo de hambruna grande hasta no lo sé, hasta la reforma agraria que se ve que 

empieza a cambiar esto. (Entrevista personal al kimche Cristián, 27 de marzo del 2019) 

Nosotros todavía tenemos en la memoria. La gente antigua siempre lo mantuvo y se lo 

transmitió a las nuevas generaciones. A mi también me lo dijeron. Todos los atropellos 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 248 

que hicieron. La misma iglesia, ya sea la iglesia católica o la iglesia evangélica, usurparon 

tierra en donde tienen sus espacios, donde tienen sus escuelas o tienen sus capillas. Ellos 

no vinieron a comprar. Los terratenientes después se vinieron a instalar y a imponer su 

propia forma de vida y nosotros quedamos en la pobreza viviendo sin nuestros recursos. 

Y de esa forma también nos tienen enceguecidos. La educación chilena no quiere que 

nosotros sepamos toda nuestra historia. (Entrevista personal al lonko José, 25 de abril 

del 2019) 

 

Las autoridades mapuches mencionan que el aprendizaje de la historia y de la 

cultura mapuche debe considerar el proceso de despojo territorial y sus efectos. Las 

consecuencias se pueden apreciar en la pérdida de la cosmovisión mapuche por la 

influencia religiosa y, además, en el empobrecimiento por la pérdida territorial y material. 

Los profesores y profesoras de ciencias sociales deberían tener las competencias para 

problematizar la realidad considerando estos aspectos. A continuación, desarrollaremos 

la categoría que presenta otro elemento que es fundamental considerar y que lo hemos 

categorizado como El ser mapuche.  

 

4.3.2.2 El ser mapuche 

 

Esta categoría contiene aspectos de la vida o el ser mapuche. Las autoridades 

mapuches consideran que es un aspecto importante que se debe considerar para la 

enseñanza y el aprendizaje de todos los y las estudiantes. Lo primero que indica el lonko 

Manuel es que la vida mapuche es un tema complejo: 

 
Porque el ser mapuche es un tema súper profundo y tiene muchas cosas. Con decirte 

que el ser mapuche es un ser cosmogónico, porque cuando dicen ¿qué significa ser 

mapuche? La respuesta inmediata es: gente de la tierra. Pero es así y no es así. Nosotros 

somos gente del cosmos. Esa es la definición más cercana y somos seres que habitamos 

el cosmos y lo hacemos en distintas dimensiones de la vida o en distintos estados de la 

vida. Se tendría que decir a los niños que les quede claro como nosotros concebimos el 

origen del tiempo y el origen del espacio. Como nosotros nos concebimos como seres 

humanos en esta tierra. (Entrevista personal al lonko Manuel, 22 de abril del 2019) 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 249 

El ser mapuche es afín al concepto de buen vivir que propone la cosmología 

mapuche y que tiene relación con la naturaleza. Está asociado, además, con El aprendizaje 

de la historia mapuche y contribuye a entender la imagen principal que trata La invisibilidad 

social del pueblo mapuche. En palabras del lonko José: 

 
El “buen vivir” también tiene que ver con los valores y los principios. No solamente eso. 

Ser “norche” es ser una persona correcta. Entonces ser una persona correcta es también 

tiene todo un proceso desde los padres, los abuelos, todos aportan para que ese joven 

cuando sea adulto llegue a ser un “kimche”. Una persona con conocimientos. Pero, 

además, “norche”. El norche significa una persona lo más correcto posible, que transita 

por un camino correcto. Entonces es como la aspiración de todo ser humano, yo creo, 

que de cualquier otra sociedad. (Entrevista personal al lonko José, 25 de abril del 2019) 

 

Las autoridades mapuches dicen que acercarse a esta forma de observar la vida 

en el mundo es la base para entender que los y las personas mapuches no son violentos, 

ni atrasados culturalmente y, además, se encuentran en la búsqueda permanente de un 

equilibrio espiritual y terrenal:  

 
Esta forma de vida, esta forma de mirar y de creer. Conectarnos con el cosmos y con la 

naturaleza. Yo creo que a la sociedad –chilena– le falta conocernos de esta forma y así 

aportar. Yo creo que una sociedad se puede fortalecer de esta forma. (Entrevista 

personal al lonko José, 25 de abril del 2019) 

 

Los lonkos Manuel y José y el kimche Cristián, explican que todos estos aspectos 

son importantes y, por este motivo, se requiere una formación especializada de 

profesores y de profesoras con la finalidad de hacer propuestas didácticas desafiantes. 

Sin embargo, comprenden que la falta de interés político y de cambio en la formación 

de profesores y de profesoras es un obstáculo: 

 
Yo creo que para que los niños se formen la idea de qué es el ser mapuche es un tema 

profundo. Tendría que ser tratado de una manera didáctica muy elaborada. Pero que en 

el fondo se queden con las ideas claras. (Entrevista personal al lonko Manuel, 22 de abril 

del 2019) 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 250 

 
Eso en primer lugar. Lo otro es que le de importancia a esta forma de cómo nosotros 

nos relacionamos con el entorno de la naturaleza y contextualicen los contenidos y, de 

esta forma, entender al niño, entender a la familia en una comunidad. Y a la vez, la 

riqueza del profesor con su cultura. (Entrevista personal al lonko José, 25 de abril del 

2019) 

 
Ojalá no seguir otros quinientos años más. Siempre poco presupuesto y la unidad de 

cultura también es poco repartido en 10 oficina y para nueve pueblos indígenas. Son 

migajas y nosotros sufrimos con eso. Se quiere hacer tal cosa, pero no hay plata. 

(Entrevista personal al kimche Cristián, 27 de marzo del 2019) 

 

El aprendizaje de la historia mapuche y El ser mapuche son dos elementos esenciales 

para las autoridades tradicionales para un aprendizaje que busque visibilizarlos 

socialmente en la escuela. Ambas categorías se relacionan con la recuperación de la 

memoria social mapuche, de cambios en la formación inicial o permanente de los 

profesores y las profesoras y, también, en una reforma curricular que este al servicio de 

la democracia y que contribuya a la construcción de una ciudadanía que busque la justicia 

social y cognitiva del pueblo mapuche.  

 

4.3.2.3 La enseñanza basada en el reconocimiento  

 

La última imagen de la representación social se encuentra relacionada con ideas 

que buscan transformar las representaciones negativas que mantiene la sociedad chilena 

sobre el pueblo mapuche. Las autoridades mapuches dicen que conducir el 

reconocimiento social a través de la educación puede construir un cambio social y, en 

este sentido, transformar las representaciones sociales negativas. La categoría se divide 

en: 1) las representaciones negativas, 2) las posibilidades de cambio y 3) la educación en el 

reconocimiento.  

 

Al teorizar sobre las representaciones negativas vemos que son comunes y 

transitan en Chile y en Argentina. Atraviesan contextos chilenos y también pesan en el 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 251 

propio contexto mapuche. Las representaciones sociales con carácter negativo muestran 

una imagen del pueblo mapuche anclada en el pasado, de subdesarrollo y de terroristas. 

Esta intencionalidad política se transmite –principalmente– en la familia, en la educación 

y en los medios de comunicación. Por ejemplo, el lonko Manuel menciona que es normal 

que: “(…) a los niños mapuches y no mapuches se les muestre el pueblo mapuche 

desnudos. Ver gente desnuda es un mapuche sin ropa, lo más tosco y lo más salvaje 

posible.” (Entrevista personal al lonko Manuel, 22 de abril del 2019). El kimche Cristián 

indica que por lo general la imagen sobre los mapuches varía entre su extinción como 

sociedad y como un grupo social aislado que vive fuera de la ciudad o de la civitas. Es 

decir, al no ser ciudadano no está civilizado y no tienen derechos o deberes con la 

sociedad chilena y se crean imágenes exóticas para representar la diferencia: “claro acá 

hay mucha gente que cree que los mapuches no existen y cuando vienen a La Araucanía 

dicen: ¿Dónde están los mapuches? Y como no estamos con plumas. Es la idea que 

tienen.” (Entrevista personal al kimche Cristián, 27 de marzo del 2019). Otra imagen 

negativa que se apega al subdesarrollo y la dependencia es el aprovechamiento mapuche 

del sistema chileno: 

 
El otro día estuve viendo una marcha –protesta–mapuche– en donde hacían preguntas 

a la gente que pasaba. El ochenta por ciento de las opiniones eran sobre: indios de 

mierda si no tienen nada que hacer y por eso tienen tiempo para marchar. Más todavía 

si el Gobierno se los da todo. Tienen beca, tienen tierras, tienen Junaeb –alimentos–. 

Esa es la mentalidad que tienen la sociedad chilena, que en el caso mapuche se les da 

todo. (Entrevista personal al kimche Cristián, 27 de marzo del 2019) 

 

La última imagen que las autoridades tradicionales han detectado es la de 

terroristas. Asociados al no reconocimiento del pueblo mapuche como civilizado, de 

posicionarlos fuera de la ciudad y de relacionarlos con los conflictos el lonko José plantea 

que: “nos ven quemando camiones y en los conflictos. Solamente eso.” (Entrevista 

personal al lonko José, 25 de abril del 2019).  

 

La segunda propiedad de la categoría se relaciona con la idea que sostienen las 

autoridades tradicionales sobre la posibilidad de transformar las imágenes negativas solo 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 252 

al conocer la historia y la memoria mapuche. Esto último se relaciona con las 

subcategorías de El aprendizaje de la historia mapuche y con El ser mapuche:  

 
Yo creo que si los niños supieran cómo es la estructura organizacional de la sociedad 

mapuche y cuál es su relación con la naturaleza, yo creo que eso te cambia todo. Es la 

base. Una persona violenta no puede tener actitud tan favorable con todas las vidas que 

hay. (Entrevista personal al lonko Manuel, 22 de abril del 2019)  

 

Esta relación con la naturaleza se entronca con la lucha de los pueblos originarios 

y su misión de salvar la tierra y a los seres vivos que habitan en él. Visibilizar las luchas 

sociales de los pueblos originarios contribuye a cuestionar al capitalismo y el estilo de 

vida consumista: 

 
Hoy hay una lucha de los pueblos indígenas asociados a salvar la tierra, a los ecosistemas, 

al calentamiento global y la gente se está uniendo en defender la madre tierra, la Ñuke 

mapu. Entonces al capitalismo le conviene la ignorancia y cuantos son, siete u ocho 

millonarios en Chile. A la sociedad chilena le interesa tener pega –trabajo– y la sociedad 

vive así y tienen setenta años y se les pasó la vida y no conocieron nada de la cultura 

mapuche estando acá mismo. Yo pienso que viene un cambio de actitud de la sociedad 

humana pero primero un colapso total y luego el cambio o plantearse una vida distinta. 

(Entrevista personal al kimche Cristián, 22 de abril del 2019) 

 
En el mundo urbano le gusta acumular y acumular y no hay un tope, entonces, siempre 

se quiere más. Siempre está ese vacío. Se les pasa la vida y no la disfrutan y jamás se 

despreocuparon de ellos. Mueren sin conocerse y solamente se capacitaron para 

trabajar, ganar plata y trabajar. (Entrevista personal al lonko José, 25 de abril del 2019) 

 

La última propiedad de la categoría la asociamos con la necesidad de encontrar 

reconocimiento a través de la educación y, específicamente, en la enseñanza de la 

historia. Las autoridades mapuches indican que a través de una enseñanza de la historia 

que se base en la memoria mapuche puede generar cambios en la ciudadanía. Al teorizar 

sobre el reconocimiento en la educación las autoridades mapuches indican que es clave 

junto con los cambios curriculares la formación de profesores.  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 253 

Una de las grandes disputas en Chile fue incluir la asignatura de Lengua y Cultura 

indígena en las escuelas y relacionar esta tarea con los nueve pueblos originarios 

reconocidos. Dicho proceso se implementó en el país, pero solo en escuelas en que la 

población de los pueblos originarios fuera mayor al 20% del total. Esto implicó que la 

asignatura de Lengua y Cultura no se enseñe a nivel nacional y no consideró a la historia 

o la memoria mapuche:  

 
En las consultas de las Bases Curriculares para la asignatura de Lengua y Cultura 

indígena, en Santiago, bueno, en la consulta, en la mayoría de la gente, por lo menos los 

mapuches, dijeron que el mapuzugun se les debería enseñar para todos. Sino cuando van 

a saber de nosotros. Pero eso fracaso porque el Ministerio de Educación en Santiago 

presentó que cuando la población sea superior al 20 por ciento indígena se realiza la 

asignatura si no, no se enseña. (Entrevista personal al lonko Manuel, 22 de abril del 2019) 

 

Al pensar en el desafío de la enseñanza de la historia las autoridades mapuches 

señalan que se debería incluir en el currículo nacional, conocimientos que se resguardan 

en la memoria social, pero, además, visibilizar socialmente al pueblo mapuche. Es decir, 

humanizar su vida como un actor social que se encuentra inserto en la vida pública y que 

tiene la capacidad de ejercer sus derechos y sus deberes en Chile: 

 
Todavía falta, por ejemplo, que la historia de Chile ojalá hubiera muchas más páginas 

que se hablara, que se analizara y se enriqueciera también esta sociedad chilena. Porque 

finalmente como dicen que todos somos chilenos, bueno que nosotros también seamos 

considerados en esa lógica. (…) Para nosotros ser mapuche no es estar todo el día con 

la chiripa o andar con la manta o descalzos. Hay gente que quiere estemos así los 

mapuches. Pero los mapuches podemos desarrollarnos, podemos estudiar y sin olvidar 

de donde venimos o hacer nuestras cosas. Seguir haciendo lo que los antiguos nos 

traspasaron. Esta forma de vida, esta forma de mirar y de creer. (Entrevista personal al 

lonko José, 25 de abril del 2019) 

 

La formación de profesores y de profesoras es otro elemento que las autoridades 

buscan que se modifique. Saben, en esta instancia, que a pesar de que existan cambios 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 254 

curriculares es necesario formas profesores y profesoras capaces de enseñar lo que se 

discuta a nivel nacional y local. En palabras del kimche Cristián: 

 
Pero, el gran déficit es: ¿quién va a enseñar eso? Alguien que lo va aprendiendo ahora, 

un profesor tradicional que lo aprendió, así como chispazos que no lo tiene claro. En 

eso estamos pues. Lo que pasa es un taller, más otro taller, todo poco. Se repite la 

historia en el sentido ahora de la plata, la cosa económica, son migajas y no hay 

condiciones para lograr todos los anhelos que quisiera. Yo le hice clases a profesores 

dos veces en el mejor colegio de Imperial y es un colegio bastante reconocido con 

excelencia y les hablé del conocimiento mapuche, de la cultura ancestral y como está 

estructurado y como era y les hacía preguntas, pero como, no sabían. ¿Cuál es el sentido 

del wetripantu? ¿ustedes saben en qué consiste el calendario gregoriano? ¿cómo? Si el 

calendario Gregoriano no es científico es litúrgico. A eso debe su nombre. Eran setenta 

profesores ahí. (Entrevista personal al kimche Cristián, 22 de abril del 2019) 

 

Al reflexionar sobre lo que dicen las autoridades mapuches observamos que es 

posible cambiar las representaciones negativas que pesan en ambas sociedades y 

dificultan su relación basada en la igual dignidad. Es necesario, entonces, incluir 

conocimientos que visibilice socialmente al pueblo mapuche para cuestionar las 

imágenes negativas que circulan por distintos medios en la sociedad. Además, es 

importante realizar modificaciones curriculares en la enseñanza de la historia que 

consideren como referencia la memoria social. Y, por último, fundamentalmente 

preparar a los profesores y las profesoras con una mayor formación en historia y cultura 

mapuche y de otros pueblos originarios.  

 

Para concluir este apartado de resultados, subrayaremos algunas ideas claves que 

luego relevaremos en lo que hemos llamado triangulación de perspectivas. Las ideas 

fundamentales son: 

• Las autoridades mapuches en Chile consideran que la invisibilidad social de su 

historia procede de la exclusión interesada de la memoria social mapuche. 

• Las autoridades mapuches consideran que la enseñanza debe basarse en el 

reconocimiento de la historia y cultura mapuche y que debe comenzar tomando 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 255 

como referencia la memoria social mapuche e implementarla en la formación 

inicial y permanente de profesores y de profesoras. 

• Las categorías periféricas sobre El aprendizaje de la historia mapuche y El ser 

mapuche consideran pistas que las autoridades mapuches piensan que es 

necesario incluir en los planes, programas y en la formación de profesores y de 

profesoras. Las pistas son: 1) la enseñanza del despojo territorial y 2) la enseñanza 

del ser mapuche entiendo la búsqueda permanente de la rectitud y el equilibrio 

con la naturaleza.  

 

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 256 

4.4 La triangulación de perspectivas: Los y las profesoras, estudiantes y 
autoridades mapuches en Chile 

 

En este apartado buscamos triangular las teorías sustantivas sobre el pensamiento 

de los y las profesoras, las representaciones sociales de los y las estudiantes y lo que 

plantean las autoridades mapuches sobre la invisibilidad del pueblo mapuche en la 

enseñanza de la historia en Chile (Esquema 21). 

 

Esquema 21 Triangulación de perspectivas de los y las participantes sobre el problema de investigación 
en Chile 

 
 

Basados en los diferentes puntos de vista de los y las participantes, nuestros 

objetivos para la triangulación son: 1) acercar las posturas de los y las participantes sobre el 

problema de investigación, 2) complejizar la explicación a la que conducen las teorías sustantivas sobre 

la invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia en Chile y, finalmente, 3) 

integrar en un nivel superior las teorías sustantivas con la meta de saturar los conceptos, las categorías y 

las subcategorías construidas. Para alcanzar los objetivos en este apartado hemos seguido el 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 257 

sentido de etapas o fases –exploratorio, profundización y estructuración– que hemos definido 

para nuestro enfoque de la investigación. Es decir, definimos tres ejes en los cuales se 

intersectan las perspectivas de los y las participantes del estudio (Tabla 17). 

 

Tabla 17 Triangulación de las perspectivas de los y las participantes en Chile 

Ejes de 
intersección 

Profesores/as 
(conceptos y 
categorías) 

Alumnos/as 
(conceptos y 
categorías) 

Autoridades mapuches 
(conceptos y 
categorías) 

Finalidades 

La finalidad de enseñar 

historia mapuche en 

Chile  

El reconocimiento del 

pueblo mapuche  

La violencia en el 

territorio mapuche  

El acercamiento a la 

perspectiva mapuche 

El pueblo mapuche 

como origen de la 

sociedad chilena  

La enseñanza basada 

en el reconocimiento 

Currículo 

 

La política oficial del 

conocimiento en Chile 

La invisibilidad de la 

historia y de la 

memoria del pueblo 

mapuche  

La formación de 

profesores y de 

profesoras 

Los obstáculos y las 

propuestas para el 

cambio social  

Los y las profesores 

como controladores 

del currículo 

 

El pueblo mapuche y 

los conflictos  

Un pueblo que 

defiende el derecho a la 

vida 

 

La construcción de la 

invisibilidad social de la 

historia mapuche en 

Chile 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 258 

Enseñanza y 
aprendizaje 

La práctica de enseñar 

historia mapuche en 

Chile  

La enseñanza 

contextualizada 

Lo a bordo de una 

perspectiva positiva 

Las actividades y los 

recursos de enseñanza 

El posicionamiento de 

los y las estudiantes 

La enseñanza y el 

aprendizaje del otro 

Las relaciones chileno–

mapuche 

El aprendizaje de la 

historia mapuche  

El ser mapuche 

Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

A partir de la discusión entre los conceptos, las categorías, las subcategorías y las 

propiedades hemos caracterizado tres ejes de intersección que definiremos como: 1) La 

enseñanza y el reconocimiento del pueblo mapuche en Chile, 2) La política de la invisibilidad en el 

currículo escolar chileno y 3) Enseñar y aprender la historia mapuche para la justicia social en Chile. 

 

La enseñanza y el reconocimiento del pueblo mapuche en Chile 

 

Este apartado lo construimos con el objetivo de intersectar el pensamiento de los 

y las profesoras, las representaciones de los y las estudiantes y de las autoridades 

mapuches en relación con las finalidades. Es decir: 

 

• Qué buscan enseñar los y las profesoras y qué buscan que aprendan los y las 

estudiantes sobre el pueblo mapuche en Chile 

• Cuál es la representación social que tienen los y las estudiantes del pueblo 

mapuche y cuál es el rol de la enseñanza de la historia en Chile 

• Qué buscan transformar las autoridades mapuches en la enseñanza de la historia 

para visibilizar socialmente al pueblo mapuche en Chile 

 

Las finalidades de enseñar historia y ciencias sociales en los y las profesores se 

corresponde con la formación de una identidad nacional que ayude a comprender los 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 259 

cambios y las continuidades de la historia. Es decir, que contribuya a posicionar 

comprensivamente a los y las estudiantes frente a los diversos episodios de la historia 

chilena. No obstante, la finalidad de enseñar historia mapuche se alinea con un concepto 

de reconocimiento que, para los y las docentes, implica incluir más contenido –historia 

o cultura mapuche– con la meta de que los y las estudiantes se acerquen a la cosmología 

y comprendan o descubran el fundamento de los episodios de violencia que se muestran 

–principalmente– en los medios de comunicación. Violencia que brota en el contexto 

mapuche asociado a elementos políticos, pero también económicos vinculados a la 

recuperación territorial y la no explotación de los recursos principalmente forestales. El 

reconocimiento tiene un sentido cultural y guía las decisiones que toman los y las 

docentes en la práctica y se tensa con las demandas curriculares y con la posición –

pedagógica, política e identitaria– de cada docente. Elementos que moldean la forma en 

que los y las maestras tratan el contenido mapuche en el aula. En este sentido, los y las 

docentes plantean que El reconocimiento del pueblo mapuche influye en El 

acercamiento a la perspectiva mapuche y gestiona el tratamiento en el aula de La 

violencia en el territorio mapuche. Estos elementos en el aula contribuirían al 

tratamiento principalmente de aspectos ligados a la cultura con la finalidad que los y las 

alumnas reconozcan en el pueblo mapuche conocimientos propios y, de esta forma, 

cuestionen las imágenes negativas que portan los y las estudiantes.  

 

Los y las estudiantes entienden que el pueblo mapuche es el origen de la sociedad 

chilena actual. Pero, además, lo identifican con ciertas prácticas culturales –religiosidad– 

y otros aspectos o invariantes culturales con los cuales los describen como la vestimenta 

y la alimentación. Sin embargo, en su representación social también consideran que el 

pueblo originario mapuche corresponde al pasado y que, en realidad, es un estadio 

anterior a la sociedad en la que ellos y ellas se desarrollan. Las características o las 

descripciones que ofrecen los y las estudiantes se hacen en tiempo pretérito. 

Consideramos que las diferencias existentes entre ellos y ellas –estudiantes– con el 

pueblo mapuche son culturales, pero están determinadas en gran medida por una 

distancia temporal –pasado/presente o antecesor/sucesor–. En este sentido, la 

enseñanza de la historia los informa preferentemente sobre las prácticas culturales del 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 260 

pasado lo que contribuye a fijar o delimitar el campo de actuación temporal del pueblo 

mapuche. 

 

Las autoridades mapuches tienen como finalidad transformar las 

representaciones sociales negativas que circulan en la sociedad. En la categoría La 

enseñanza basada en el reconocimiento, las autoridades mapuches plantearon que lo 

normal en la enseñanza de la historia es que se exhiba al pueblo mapuche asociado a 

ciertas prácticas culturales y con un tipo de vestimenta antigua, tosca o salvaje. Es decir, 

el concepto de reconocimiento que elaboran las autoridades mapuches se fundamenta 

en varios elementos: 1) el primero incide en la eliminación de los planes, de los programas y de la 

enseñanza de la historia, ideas estereotipadas que fijen imágenes sobre la forma que tienen los pueblos 

originarios de vestirse o de alimentarse, 2) también consideran que la enseñanza para todos los y las 

niñas debe construirse basados en la memoria social mapuche y que, en definitiva, 3) es necesario dar 

a entender que los pueblos originarios pueden conservar elementos culturales o religiosos y trabajar en 

distintos espacios de poder en la sociedad. Por lo tanto, una enseñanza basada en el 

reconocimiento se debería abordar desde la formación inicial o permanente de los y las 

profesoras.  

 

Al considerar los conceptos que emergen del análisis realizado podemos afirmar 

que la noción de reconocimiento que existe en los y las profesoras contribuye a que los 

y las estudiantes fijen al pueblo mapuche como habitantes del pasado con ciertas 

prácticas y rasgos culturales. La representación central que tienen los y las alumnas se 

corresponden principalmente a elementos básicos similares a la finalidad que buscan los 

y las docentes y que giran en torno a la vestimenta, la alimentación y otros rasgos 

culturales. En el caso de las autoridades mapuches, el reconocimiento se construye 

visibilizando la memoria mapuche y no fijando únicamente ciertas vestimentas o 

prácticas culturales. Precisamente, para las autoridades mapuches el reconocimiento 

social se vincula a la visibilización social de sus saberes y prácticas, pero también 

considerando que pueden participar de la vida pública. 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 261 

La política de la invisibilidad social en el currículo escolar chileno 

 

En este apartado buscamos integrar las perspectivas de los y las participantes en 

torno a los siguientes elementos:  

• La forma en que explican los y las docentes la invisibilidad social del pueblo 

mapuche en el currículo de historia y ciencias sociales de educación primaria 

• Las representaciones sociales que tienen los y las estudiantes sobre las relaciones 

que mantiene o mantuvo el pueblo mapuche con otras sociedades y pueblos en 

el pasado y en el presente 

• Las representaciones sociales que tienen las autoridades mapuches sobre la 

enseñanza de la historia y las ciencias sociales 

 

La política oficial del conocimiento en Chile representa una estrategia política y 

económica que opera en el currículo y en la formación inicial. Para los y las docentes la 

finalidad de esta táctica es la invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de 

la historia en Chile y se aprecia en: 1) la evasión y el ocultamiento en el currículo de las 

responsabilidades del Estado de Chile con respecto a la invasión y al despojo territorial, material y 

humano, 2) la subalternidad de la historia y la memoria mapuche en el currículo y 3) en la distribución 

de imágenes estereotipadas del pueblo mapuche en el currículo y en los textos escolares de educación 

primaria en Chile. Lo que es reafirmado en el principal efecto del modelo teórico que es 

La invisibilidad de la historia y de la memoria del pueblo mapuche y en la subcategoría 

asociada como La formación de profesores/as. Ambas subcategorías materializan los 

instrumentos, los mecanismos y los desafíos que se plantean en la formación de los y las 

profesoras. Las propuestas que hacen los y las maestras son precisamente mayor 

formación –inicial o permanente– en historia y cultura mapuche y la creación de escuelas 

interculturales.  

 

En el caso de las representaciones sociales de los y las estudiantes, la imagen 

periférica El pueblo mapuche y los conflictos, representa un preconcepto que tienen los 

y las alumnas en el cual el pueblo mapuche construye las relaciones con otros pueblos o 

sociedades siempre bajo un eje conflictivo. Ahora bien, los y las estudiantes reconocen 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 262 

el carácter bélico de las relaciones con el Estado español, pero no conocen las relaciones 

con el Estado chileno o el Estado argentino. En relación con esta idea, la tercera imagen 

periférica Un pueblo que defiende el derecho a la vida, da cuenta de la forma en que 

tratan de fundamentar una imagen en la cual el pueblo mapuche vive separado del pueblo 

chileno y no se integra. En dichas descripciones, configuran una imagen en la cual el 

pueblo originario se encuentra en proceso de desaparición ante constantes amenazas de 

explotación económicas a su territorio y, por este motivo, vive aislado de la sociedad y 

no se relaciona con el pueblo chileno. La aislación del pueblo mapuche origina que no 

reciban educación formal pero sí que puedan defenderse ante amenazas de usurpación 

de sus territorios con fines económicos. Dichas amenazas son aquellos enfrentamientos 

que ven en la televisión y que son tratadas y comentadas en la familia.  

 

La imagen central La construcción de la invisibilidad social de la historia 

mapuche en Chile, representa la experiencia escolar de las autoridades mapuches 

aprendiendo historia en escuelas chilenas. En este sentido, la exclusión de la memoria 

social mapuche hizo que aprendieran la historia de héroes militares chilenos en el 

Proceso de Independencia y los héroes mapuches en los enfrentamientos entre su pueblo 

y los españoles. Cuestión que transformó interna y externamente a las autoridades 

mapuches.  

 

Al intersectar las perspectivas de los y las profesoras, los y las estudiantes y las 

autoridades mapuches, entendemos que la invisibilidad del pueblo mapuche en el 

currículo de primaria en Chile tiene en su base un conjunto de procesos políticos, 

históricos y económicos que eliminaron interesadamente la historia y la cultura mapuche 

del sistema educativo. Por lo tanto, si bien hoy existe una mayor apertura hacia la 

diversidad social y cultural, la invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de 

la historia persiste al menos desde la segunda mitad del siglo XX. Esto se reafirma en la 

conexión entre las categorías y la subcategoría La política oficial del conocimiento y La 

construcción de la invisibilidad social de la historia mapuche en Chile, las que son 

denunciadas por las autoridades mapuches y por las representaciones sociales del pueblo 

mapuche que actualmente son construidas por los y las estudiantes en las escuelas. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 263 

Enseñar y aprender la historia mapuche para la justicia social en Chile 

 

En esta última triangulación de perspectivas, queremos centrarnos en la práctica 

de enseñar historia mapuche desde lo que dicen los y las profesoras, las representaciones 

sociales sobre la enseñanza de los y las estudiantes y de las autoridades mapuches. Los 

elementos son: 

 

• La forma en qué los y las docentes conducen las finalidades a la práctica y sortean 

los obstáculos de La política oficial del conocimiento en Chile 

• Las representaciones que tienen los y las estudiantes sobre la enseñanza y el 

aprendizaje de la historia mapuche 

• Las representaciones sociales y claves para enseñar la historia mapuche en Chile 

 

De acuerdo con el análisis realizado, los y las profesoras buscan transformar las 

representaciones negativas que tienen los y las alumnas sobre el pueblo mapuche o que, 

al menos, pongan en entredichos las imágenes o preconceptos que circulan en los medios 

de comunicación con la finalidad de que no predispongan sus actitudes o el aprendizaje. 

Elemento que se asocia con La finalidad de enseñar historia mapuche en Chile y El 

reconocimiento del pueblo mapuche y con las otras subcategorías asociadas con las 

finalidades. En este sentido, los y las docentes piensan que puede ser positivo tratar los 

conflictos sociales entre las sociedades nacionales y el pueblo mapuche en el aula. Sin 

embargo, a través de la triangulación de las técnicas y los datos, entendemos que los y 

las docentes tratan de no reforzar las imágenes violentas o de guerreros que ya circulan 

en la sociedad y se enfocan –preferentemente– en la cosmología mapuche para 

complejizar el preconcepto que ya poseen los y las estudiantes. Parte de esto es construir 

respeto y humanizar al pueblo mapuche al tratar de contextualizar la enseñanza. Lo que 

vincularía las categorías de La violencia en el territorio mapuche y El acercamiento a la 

perspectiva mapuche con las subcategorías de la práctica como Lo abordo desde una 

perspectiva positiva, Las actividades y los recursos de enseñanza y, también, El 

posicionamiento de los y las estudiantes y La enseñanza contextualizada. Este análisis 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 264 

demuestra que los y las profesoras son controladores del currículo y hacen énfasis y 

cambios de acuerdo con lo que piensan.  

 

Para los y las estudiantes es importante aprender la forma de vida en el pasado. 

Es decir, la forma en que se alimentaban, la forma de las casas que habitaban, etc. En 

suma, a los y las alumnas les resulta interesante tener una enseñanza que exponga la 

forma en que satisfacían las necesidades básicas en el pasado. También, en un segundo 

lugar, les parece importante aprender formas de lucha en el periodo colonial y 

específicamente ante el Estado español. Elementos que están en relación con las 

categorías –y subcategorías– La política oficial del conocimiento y La invisibilidad de 

la historia y de la memoria del pueblo mapuche en el currículo. Pero, además, creen 

que es necesario que los y las maestras deben reforzar los conocimientos históricos y 

culturales sobre el pueblo mapuche. Lo que se condice con el mínimo espacio que existe 

en la formación de profesores y profesoras sobre la cultura y la historia del pueblo 

mapuche. Lo que acusan los y las maestras en La Formación de profesores/as y su 

encuadramiento con La política oficial del conocimiento. Por otro lado, un rasgo de La 

enseñanza y el aprendizaje del otro considera que la historia que se enseña sobre el 

pueblo mapuche debe considerar la voz del pueblo originario. Los y las estudiantes 

consideran que la historia que se les enseña en la escuela no es –necesariamente– la 

historia mapuche. En consecuencia, los y las estudiantes chilenos y mapuches tienen una 

imagen difusa sobre Las relaciones chileno-mapuche y que, sin embargo, consideran que 

en la base de las relaciones existe un desprecio entre ambas sociedades.  

 

El análisis a las representaciones sociales de las autoridades mapuches con 

respecto a la enseñanza y el aprendizaje de la historia nos permitió construir las 

subcategorías o imágenes secundarias en las representaciones sociales en El aprendizaje 

de la historia mapuche y El ser mapuche. Ambas subcategorías revelan que para las 

autoridades mapuches es esencial considerar para la enseñanza y el aprendizaje de la 

historia mapuche dos elementos. La primera consideración es la enseñanza del despojo 

territorial mapuche como fundamento del empobrecimiento y la causa directa de las 

reivindicaciones territoriales y protestas ante la depredación capitalista de los recursos 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 265 

naturales de sus territorios. Sumado a esto, la identificación del ser mapuche como la base 

del conocimiento cultural y la búsqueda permanente de la rectitud y el equilibrio con la 

naturaleza, es la fuente que contribuiría a transformar aquellas representaciones negativas 

que incentivan imaginarios sociales anclados en prejuicios raciales. 

 

Al cruzar las perspectivas de los y las participantes sobre la enseñanza y el 

aprendizaje, consideramos que si bien los y las docentes evitan tratar en el aula los 

conflictos actuales sobre el pueblo mapuche para no reforzar las imágenes negativas –

violentos o guerreros–, como consecuencia los y las estudiantes no logran entender las 

relaciones que existen entre las sociedades chilena y mapuche. Es decir, no entienden 

cómo o de qué forma se han relacionado en el ámbito histórico y, además, no entienden 

el proceso de invasión y despojo territorial, humano y material hacia el pueblo mapuche. 

Elemento esencial que solicitan las autoridades mapuches en el aprendizaje de los y las 

alumnas mapuches y no mapuches.  

 

La intervención de La política oficial del conocimiento en Chile impacta en la 

formación de profesores y de profesoras y en la imagen que construyen los y las alumnas. 

En este sentido, tanto profesores y profesoras, alumnos y alumnas y las autoridades 

mapuches, consideran que es posible ligar la enseñanza con la justicia social 

considerando: 1) una mejor formación de profesores y de profesoras en conocimientos históricos y 

culturales del pueblo mapuche, 2) la incorporación de la voz mapuche en los planes y programas y 3) 

incluir en la enseñanza el despojo territorial, humano y material del pueblo mapuche, considerando la 

nueva invasión capitalista a sus territorios y, además, 4) considerar la enseñanza del ser mapuche como 

base del conocimiento para contrarrestar las imágenes sociales estereotipadas.  

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 266 

4.5 Las teorías a nivel sustantivo para el contexto argentino 
 

Antes de exponer las teorías a nivel sustantivo caracterizaremos a los y las 

docentes que participaron en las etapas de exploración y de profundización en el 

contexto argentino.  

 

4.5.1  La caracterización de los y las participantes en la etapa de exploración en 

Argentina 

 

Los y las profesoras que participaron fueron 14 y, para el análisis posterior, 

resaltamos algunos datos importantes: 

 

1. 12 maestras y 2 maestros. 

2. 9 docentes –64%– no se identifican con ningún pueblo originario en Argentina. 

Sin embargo, 5 profesoras –el 36%– se sienten parte del pueblo originario 

mapuche. 

3. La experiencia profesional en contexto mapuche de los y las docentes, varía entre 

distintos rangos de años de trabajo en aula. Del total de 14 participantes, 7 

profesores y/o profesoras, el 50%, tienen entre 11 y 20 años de práctica docente. 

3 docentes, el 22%, señalan que su trabajo profesional en aula variaba entre 21 y 

30 años de experiencia. Por último, los restantes 4 profesores y/o profesoras 

indican tener entre 6 a 10 años de experiencia profesional –el 14%– y 0 a 5 años 

–el 14%– de experiencia profesional. 

4. Al exponer la relación entre los años de experiencia profesional, el género y la 

identificación con el pueblo mapuche, Reconocimos que las docentes que poseen 

más años de ejercicio profesional en el aula sienten una identificación con el 

pueblo mapuche. (Gráfico 9).  

5. Los y las profesoras no especifican si han realizado estudios de postgrados que 

conduzcan a un grado académico como máster o doctorado.  

6. En cuanto a su formación, todos y todas las docentes son maestras generalistas 

que deben enseñar todas las asignaturas en la formación primaria de los y las 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 267 

estudiantes. Por lo tanto, la formación inicial de los y las docentes es poliédrica 

en tanto a las disciplinas de referencia que luego deben enseñar en la escuela. 

 

Gráfico 9 Relación entre el género, la identificación con el pueblo mapuche y los años de ejercicio 
profesional en Argentina 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

De acuerdo con la caracterización sociodemográfica de los y las docentes que 

participaron en la fase de exploración, podemos apreciar diferencias con respecto al 

contexto chileno. Primero, en su totalidad son docentes de enseñanza primaria que han 

tenido un itinerario formativo en diversas disciplinas y, entre ellas, la historia y las 

ciencias sociales. Además, existe una predominancia del género femenino quienes 

declaran no haber realizado estudios de postgrados conducentes a un grado académico 

en algún área ligada a la educación. Existe, también, una mayor identificación 

proporcional con el pueblo mapuche que, se aprecia más claramente, en aquellos 

docentes que han ejercido en el aula entre 11 a 20 años. 

 

En la segunda parte de la caracterización, describiremos algunas propiedades 

cualitativas de los y las docentes que participaron de las entrevistas –6 docentes– en la 

fase de profundización. De acuerdo con la metodología, los y las maestras que fueron 

seleccionados para esta fase de la investigación, señalaron estar dispuestos a ser 

entrevistados y entrevistadas, pero también porque: 1) otorgan mayor profundidad al flujo 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 268 

teórico de los hallazgos en Argentina y 2) también ofrecen más heterogeneidad en los datos al seleccionar 

casos variados.  

 

4.5.2 Caracterización de los y las profesoras de la etapa de profundización en Argentina 

 

Las profesoras que participaron en las entrevistas en la etapa de profundización 

fueron Paz, Nicol, Natalia, Blanca, Sara y Luz29. Todas las profesoras enseñan historia y 

ciencias sociales en escuelas que se ubican en la Nordpatagonia en Argentina y, 

específicamente, entre las provincias de Neuquén y de Río Negro. Zonas que se 

identifican históricamente por estar relacionadas con el pueblo mapuche. A 

continuación, caracterizaremos a las profesoras que fueron entrevistadas y que, también, 

nos dieron la posibilidad de conversar con sus estudiantes. 

 

Paz es profesora de educación primaria y tiene 6 años de trabajo en aula. La 

docente trabajó en diversas escuelas en la ciudad de Cipolletti, Provincia de Río Negro, 

pero en su última experiencia trabajó desarrollando un proyecto escolar que les permitió 

al equipo de profesores y de profesoras pensar en un currículo propio. El proyecto 

cambió su forma de entender la enseñanza de las ciencias sociales interpretándola como 

un recorte de la realidad social que debe invitar a los y las estudiantes a pensar el mundo. 

La profesora indicó que en la escuela es necesario fundamentar los cambios y las 

innovaciones que se realizan en todas las asignaturas que señala. Como profesora 

generalista enseña distintas disciplinas en la escuela y cuando enseña historia de diversos 

pueblos originarios considera que es importante que cada profesor o profesora encuentre 

una finalidad en la enseñanza. En su caso considera fundamental enseñar el pasado 

relacionando con el presente.  

 

La profesora Nicol es una profesora que trabaja tanto en Neuquén como en la 

ciudad de Cipolletti y, además, enseña en distintos niveles educativos. En este tránsito 

 
29 Las profesoras que nos permitieron acceder a conversar con los y las estudiantes fueron: las profesoras 

Luz, Paz y Blanca.  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 269 

por la enseñanza de la historia, ha cultivado cerca de 20 años de experiencia en el aula 

enseñando ciencias sociales en la escuela y en la universidad. De esta forma, conoce de 

primera fuente los cambios y las continuidades en los programas educativos en la 

Nordpatagonia y entiende que cualquier cambio que se realice depende de los y las 

profesoras. En diversas conversaciones que mantuvimos me explicó que existe un 

esencialismo en la enseñanza de los pueblos originarios y, con mayor énfasis, sobre el 

pueblo mapuche. En sus palabras esto se ocasiona en parte porque el tema mapuche es 

socialmente relevante por los diversos ataques que vive continuamente por la extracción 

de petróleo.  

 

Natalia es también profesora de educación primaria y tiene cerca de 20 años de 

experiencia en el aula. La maestra es de la provincia de Tucumán, pero gran parte de su 

carrera se ha desarrollado en la Nordpatagonia. En la actualidad enseña en la ciudad de 

Cipolletti y señala que se identifica con el pueblo mapuche. Esto implica un compromiso 

con la enseñanza y nos plantea que los y las niñas deben aprender historia para reconocer 

a los pueblos originarios y por cultura general. La profesora piensa en que cada profesor 

o profesora debe controlar lo que se enseña en el aula y debe educar desde lo más 

próximo a la experiencia cotidiana de los y las alumnas. Además, nos explica que el 

conocimiento que entrega la escuela y específicamente la enseñanza de la historia es 

irremplazable para la construcción de la identidad del país.  

 

La profesora Blanca tiene cerca de 25 años de experiencia en el aula 

desarrollándose preferentemente entre las ciudades de Neuquén y de Cipolletti. Además, 

nos señala sentirse identificarse con el pueblo mapuche y esto lo traslada a la enseñanza 

pues trata de exponer a los y las estudiantes las desigualdades actuales y los derechos que 

les han sido vulnerados históricamente. La profesora nos plantea que su trabajo con las 

ciencias sociales es “abrir cabezas”. Es decir, ayudar a que los y las alumnas tomen una 

posición informada sobre las cosas que pasan en el mundo. Para esta labor entiende que 

los y las docentes deben enseñar ciencias sociales críticas que implique llevar al aula 

ciertos recortes de la realidad para que los y las estudiantes discutan los problemas que 

existen en la sociedad. Así lo realizó en algunos episodios de extrema violencia que 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 270 

tocaron la Nordpatagonia como es el asesinato de Santiago Maldonado. Sin embargo, en 

las conversaciones sostenidas, nos comentó que ella considera o piensa que en su 

práctica no es habitual. 

 

Sara es profesora de educación primaria y ha trabajado por más de 10 años en 

una escuela de la ciudad de Neuquén. También se siente identificada con el pueblo 

mapuche y busca representarlo en la enseñanza de la historia buscando situaciones reales 

para tratar de discutirlo con los y las alumnas y, que, en alguna medida, tomen decisiones 

hipotéticas para solucionar algún problema que afecta a la comunidad. La profesora 

forma parte de la organización sindical de la Provincia de Neuquén y apoya la inclusión 

del conocimiento mapuche en distintos niveles educativos y, por este motivo, participa 

con diversas organizaciones mapuches en esta labor. Es crítica con los cambios 

curriculares y nos explicó que el currículo lo deben realizar los y las profesoras 

colectivamente y debe representar el proyecto educativo de la escuela. 

 

Luz es una profesora de educación primaria que lleva 15 años trabajando en el 

aula entre las ciudades de Neuquén y Cipolletti. La profesora entiende las problemáticas 

del pueblo mapuche pero no se siente identificada con el pueblo originario porque no es 

descendiente directa. No obstante, la profesora destacó que busca acercar a los y las 

niñas a la cultura del pueblo originario realizando viajes a comunidades mapuches para 

conocer como vivían en el pasado y las costumbres que se mantienen en la actualidad. 

La profesora nos explicó que su formación como profesora fue deficiente en el área de 

los pueblos originarios por lo que tuvo que autoformarse para entender la historia del 

pueblo mapuche.  

 

4.5.3 El pensamiento de los y las profesoras sobre la invisibilidad social del pueblo 

mapuche en la enseñanza de la historia en Argentina 

 

A continuación, exponemos y desarrollamos los modelos teóricos que se 

realizaron a través de la metodología general de la TF y el software de ATLAS.ti –versión 

8.0–. La teoría a nivel sustantivo se divide en tres apartados que buscan explicar qué 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 271 

piensan los y las profesoras sobre las finalidades, el currículo y la enseñanza y el 

aprendizaje de la historia y de las ciencias sociales. Las categorías centrales en el proceso 

de codificación selectiva fueron: 1) El desarrollo de una ciudadanía crítica 2) La 

invisibilidad social del pueblo mapuche en el currículo y 3) La responsabilidad político-

pedagógica en el aprendizaje (Modelo teórico 7). 
 

4.5.3.1 El desarrollo de una ciudadanía crítica en Argentina 

 

Una de las preguntas que solicitamos que respondieran los y las docentes tenía 

por objetivo ir desentrañando las finalidades que les otorgaban a la enseñanza de la 

historia y, también, qué finalidad perseguían al enseñar la historia del pueblo mapuche 

(Gráfico 10).  

 

De las diversas opciones disponibles, seis profesores y profesoras –el 43%– 

seleccionaron que su objetivo a través de la enseñanza de la historia es que los y las 

estudiantes desarrollen una consciencia histórica que contribuya al análisis de procesos 

históricos. Otros cuatro maestras y maestros –el 29%– consideran que la enseñanza de 

la historia implica el reconocimiento de la herencia cultural y el desarrollo de habilidades 

históricas. 

 

Gráfico 10 Las finalidades de la enseñanza de la historia en Argentina 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 272 

Otra opción seleccionada por tres docentes –el 21%– corresponde a que la 

enseñanza de la historia tiene por finalidad que los y las alumnas valoren la diversidad 

cultural y los derechos humanos como ciudadanos. Finalmente, solo un docente –el 7%– 

considera que el objetivo de enseñar historia es el desarrollo de una identidad nacional y 

que fortalezca el respeto por las instituciones y el país.  

 

La fase de exploración nos indica que los y las profesoras reconocen tres grandes 

finalidades en la enseñanza de la historia. Los y las docentes piensan que es fundamental 

el desarrollo de una consciencia histórica para analizar procesos que afectan a la sociedad 

y, de esta manera, contribuir al reconocimiento de la herencia cultural usando habilidades 

sociales e históricas y la valoración de la diversidad social. Al comparar los datos del 

cuestionario aplicado en Argentina con los datos de Chile, consideramos que existen 

datos muy similares que se inclinan principalmente por el reconocimiento de la herencia 

cultural en Chile y en Argentina por el desarrollo de la consciencia histórica. Además, 

los y las profesoras en ambos países consideran que el desarrollo de una identidad 

nacional que implique solamente el respeto a las instituciones y al país no es la única o la 

más importante finalidad en la enseñanza de la historia. No obstante, en ambos países 

las finalidades de la enseñanza de la historia implican varios elementos como la 

consciencia, la valoración de la diversidad cultural, los derechos humanos y la herencia 

cultural.



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 273 

Modelo teórico 7 Las teorías sustantivas sobre el pensamiento de los y las profesoras en Argentina30 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 

 
30 Las líneas punteadas de color rojo (…) demuestra una relación asociativa entre ambas subcategorías. La línea de color rojo (___) denota que existe una relación de 

propiedades entre las subcategorías. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 274 

Al igual que en el caso de Chile, al teorizar sobre lo que dicen los y las profesoras 

en las entrevistas, surgen otros elementos que dan más profundidad a las finalidades de 

la enseñanza de la historia. El modelo teórico construido con relación a los propósitos 

tiene cuatro categorías relacionadas que contribuyen a la explicación que dan los y las 

profesoras para La visibilización social del pueblo mapuche en la enseñanza de la 
historia. 

 

La categoría central del modelo teórico, El desarrollo de una ciudadanía crítica 
en Argentina, está compuesta por dos dimensiones que caracterizan los propósitos que 

buscan los y las profesoras al enseñar historia. La primera es una crítica a la finalidad que 

ellos piensan que desarrolla la enseñanza que proponen los Ministerios de Educación de la provincia de 

Neuquén y Río Negro. La segunda, corresponde al objetivo principal que buscan los y las 

docentes que es la formación de una ciudadanía crítica que participe activamente e intervenga 

socialmente. A partir del análisis, se desprenden de la categoría central dos propiedades que 

son 1) El desarrollo de la consciencia histórico-temporal y 2) La formación de la identidad colectiva 
que, en su conjunto, están asociadas con La visibilización social del pueblo mapuche 
en la enseñanza de la historia (Modelo teórico 8).  

 

La primera característica de El desarrollo de una ciudadanía crítica en Argentina 
se corresponde con el cuestionamiento a diversos elementos del sistema escolar y 

también de los relatos históricos que se proponen para la enseñanza de la historia en la 

escuela. La discusión que emerge de los y las docentes nace a partir del impacto que tiene 

en la escuela un modelo educativo que sea estandarizado y homogéneo. Por ejemplo, la 

profesora Sara en el cuestionario dice que: “es parte de lo que debemos transformar en 

las escuelas públicas. Primero romper con la meritocracia con promedios numéricos que 

dejan afuera la subjetividad de cada educando/a/e” (Cuestionario aplicado a Sara). La 

eliminación parcial o total de la subjetividad de los y las estudiantes, implica una 

homogeneización y pérdida de valor del modelo educativo de los propios centros de 

enseñanza. Los promedios numéricos representan, entre otras cosas, la estandarización 

de la evaluación y una selección de contenidos como evaluables u oficiales que, en la 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 275 

opinión de las maestras influyen en que: “posiciona a los estudiantes con una mirada 

parcializada de la realidad” (Cuestionario aplicado a Blanca).  

 

La profesora Luz y la profesora Nicol indican que ésta crítica implica una mayor 

adecuación de los contenidos a los y las estudiantes, pero, además, un cuestionamiento 

a los discursos oficiales que circulan en el sistema y en la enseñanza de la historia: “una 

visión totalmente crítica al sistema (…) Uno puede rastrear la historia pensando en 

Argentina, no, que en cualquier país tienes discursos hegemónicos” (Entrevista personal 

Nicol, 01 de agosto del 2019). Al conceptualizar sobre los discursos que son 

hegemónicos, entendemos que la mayor parte del tiempo se realizan sobre algún grupo 

invisible socialmente que son poco discutidos y responden a intereses políticos o 

económicos más que ha ideas pedagógicas. En palabras de la profesora Sara son 

precisamente estos los elementos que se requieren transformar para El desarrollo de una 
ciudadanía crítica en Argentina:  

 

El sistema educativo tiene herramientas de opresión (…) Olvídate que la intención que 

tiene para mí, no de todos, porque no hay una homogeneidad en el sistema educativo, 

pero si la intención política que yo tengo es que el educando o la educanda sea 

multiplicador y que sea partícipe activo de otra realidad. (Entrevista personal a Sara, 13 

de junio del 2019) 

 

La segunda característica la relacionamos con el objetivo que buscan los y las 

docentes para desarrollar una ciudadanía crítica que participe activamente e intervenga 

socialmente. El desarrollo de una ciudadanía crítica en Argentina opera como la 

finalidad esencial que los y las profesoras buscan conseguir a través de la enseñanza de 

la historia y, también, determina y ayuda a comprender las demás propiedades del 

modelo teórico. Al teorizar sobre la categoría central, identificamos que los y las 

profesoras consideran fundamental que los y las estudiantes sean capaces de pensar e 

intervenir socialmente para que, en el futuro, cambien o cuestionen las injusticias que 

ocurren en la sociedad. Este propósito se encuentra atado a dos elementos solapados en 

el discurso de los y las docentes: 1) a un proceso de “abrir cabezas” para ayudar a que los y las 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 276 

estudiantes entiendan las problemáticas actuales y, también, 2) un posicionamiento docente que 

contribuya a problematizar el presente. 

 

Al concentrarnos en el significado y en el sentido del concepto de abrir cabezas, 

comenzamos a comprender un primer elemento que reside en el aprendizaje de los 

deberes y de los derechos que existen en la sociedad. Pero, también, en una apertura del 

horizonte de posibilidades sociales que contribuya a comprender que los y las estudiantes 

pueden intervenir para instalar otros –derechos o deberes– y así construir un mejor 

mundo. El primer paso para esto implicaría una alfabetización de la ciudadanía para 

capacitarlos a actuar en la democracia. La profesora Natalia plantea que: 

 

Nosotros somos sujetos que tenemos derechos, pero también tenemos obligaciones. 

Entonces todo el tiempo estamos regidos por leyes que están establecidas. Lo que lo 

hace también a él –estudiante– como ciudadano, porque no es un ente que anda solo 

en la vida. Convive con otros sujetos y también es parte de un sistema, aunque no lo 

quiera. (Entrevista personal a Natalia, 05 de agosto del 2019) 

 

A partir de este conocimiento básico acerca de la democracia, los y las profesoras 

consideran que es necesario “abrir cabezas”. Este concepto resume lo que plantean los 

y las profesoras sobre la finalidad que implica El desarrollo de una ciudadanía crítica 
en Argentina. Al rastrear este concepto su significado es poliédrico, pero podemos 

sintetizarlo en tres corrientes. La primera indica que los y las estudiantes deben estar informados 

sobre el mundo actual, pero, también, saber utilizar el conocimiento para cuestionar la injusticia o 

posicionarse en contra de ellas y, en último término, actuar para transformar la realidad. Por 

ejemplo, la profesora Blanca nos dice que: 

 

Nosotros tratamos de abrir cabezas (…) porque si vamos a formar a ciudadanos 

responsables, tienes que formarlos con una mente abierta y para que puedan ver más 

allá y transformar la realidad o no sirve lo que hacemos. (…) Porque uno da a conocer 

cosas que las familias y los niños de la escuela hoy desconocen. Entonces al conocer te 

abre la cabeza y podés actuar en la realidad o sino no. Sino repetís lo que otros dicen y 

no actuás responsable en la realidad social hoy. (Entrevista personal a Blanca, 21 de 

junio del 2019) 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 277 

Modelo teórico 8 Las finalidades de la enseñanza de la historia de los y las profesoras en Argentina 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 278 

Con otras palabras, la profesora Natalia indica que abrir cabezas para El 
desarrollo de una ciudadanía crítica en Argentina entraña el saber actuar conociendo 

que podemos intervenir para construir colectivamente el mundo: “Que pueda construir 

su propia realidad y aparte también que no sea un analfabeto en las cuestiones que tienen 

que ver con ser ciudadano” (Entrevista personal a Natalia, 05 de agosto del 2019). La 

profesora Sara, en la misma línea, menciona que para abrir las cabezas de los y las 

estudiantes es necesario conflictuar el presente con la finalidad de que él o la estudiante 

se posicione ante las injusticias sociales:  

 

Uno como educador tiene la posibilidad de construir distintas herramientas, ¿no?, 

tendiente a lo colectivo para conflictuar la desigualdad, la pobreza, el dolor, pero, 

después con los años, podés ver que de todo eso tomó el educando y que posición toma, 

ante algunas cuestiones. (Entrevista personal a Sara, 13 de junio del 2019) 

 

El tomar una posición crítica e informada es una característica fundamental que 

buscan desarrollar los y las docentes cuyo fundamento se sustenta en que de esta forma 

la enseñanza de las ciencias sociales puede tener más sentido en la vida de los y de las 

estudiantes: “que los va a posicionar en la vida y que le va a ir dando sentido a todo lo 

que ellos van aprendiendo. Claro, tome una postura, pero no por sí solo” (Entrevista 

personal a Blanca, 21 de junio del 2019).  

 

La formación de los y las docentes es algo que se relaciona con la finalidad de 

“abrir cabezas” pero también con la idea de que los y las maestras deben contribuir a 

conflictuar el presente. Es decir, que aprendan a actuar en el mundo como agentes de 

cambio. Este punto de encuentro entre las dos dimensiones se establece por una 

necesidad que tienen los y las docentes de que los y las estudiantes desnaturalicen la 

historia y se vean como agentes multiplicadores de cambio:  

 

Yo por lo menos entiendo que la posición que tengo es política y es pedagógica y que 

lo que intento desde el momento cero es que sí, ese educando o educanda sea un agente 

multiplicador de cambios. Que sea activo y que conflictúe a través de sus herramientas 

o que los conocimientos que haya construido en todo el proceso educativo sean para la 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 279 

liberación. La tarea docente necesariamente requiere que nosotros politicemos lo que 

hacemos y que tengamos la posibilidad de ayudar a conflictuar el presente. Y que 

conflictuarlo implica, esto, comprender lo que pasó en la historia de nuestro pueblo, de 

nuestra Latinoamérica para poder hoy formar otros sujetos que sean activos y que sean 

comprensivos de esta historia y la puedan desnaturalizar. (Entrevista personal a Sara, 13 

de junio del 2019) 

 

En el modelo teórico, El desarrollo de una ciudadanía crítica en Argentina, 

depende del tratamiento de dos propiedades que se encuentran asociadas. La primera 

propiedad incide en El desarrollo de la consciencia histórico-temporal y la segunda en 

La formación de la identidad colectiva. El desarrollo de la consciencia histórico-
temporal tiene dos características o dimensiones que son: 1) la temporalidad y 2) la 

participación en la realidad sociohistórica.  

 

La comprensión de la temporalidad es un aspecto central de lo que dicen los y las 

profesoras para El desarrollo de una ciudadanía crítica en Argentina. El conocimiento 

de la relación pasado y presente, de los cambios y de las continuidades en la construcción 

de la historia y el trabajo con diversas fuentes, es crucial para que los y las estudiantes 

tengan una posición crítica. La profesora Paz, precisamente, menciona que es lo que 

busca hacer cuando enseña la historia o la cultura mapuche:  

 

Ver como era su vida en lo económico, lo social y lo cultural antes y después que pasó. 

Las continuidades, lo que no siguió después de la llegada de los españoles. Nos 

focalizamos más que nada en eso, en los cambios, las rupturas, las continuidades. Sí, en 

el modo de vida los pueblos originarios, si pudieron trascender, en qué quedaron, en 

que están actualmente. Yendo al pasado y viniendo al presente. (Entrevista personal a 

Paz, 12 de junio del 2019) 

 

La explicación para transitar hacia el pasado y volver al presente se realiza con el 

fin de que los y las estudiantes se sitúen en el curso de la historia a distintas escalas o 

niveles –pasado, presente, futuro–. La profesora Blanca dice que:  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 280 

Bueno, para mi es muy importante no solo que los estudiantes puedan vivir el presente, 

sino que sepan las razones de porque llegamos a este presente, porque estamos viviendo 

lo que estamos viviendo a nivel a nacional, a nivel provincial y nivel internacional. Pero 

para esto debemos conocer que es lo que se pasó antes. (Entrevista personal a Blanca, 

21 de junio del 2019) 

 

Para los y las docentes la enseñanza del pasado se configura desde la realidad 

social actual y tiene por finalidad el conocimiento de la sociedad para el desarrollo de un 

posicionamiento sobre las problemáticas. Con este propósito consideran que es 

ineludible el trabajo con diversas fuentes de información:  

 

(…) debemos conocer que es lo que pasó antes. Entonces que tengan memoria de un 

pueblo que está registrado en libros, en distintas fuentes y que tengan acceso a esas 

fuentes. (…) Sino que se alimentó de un montón de fuentes variadas en las que fue 

aprendiendo causas y consecuencias de cada hecho histórico que ha pasado en el mundo 

y en la Argentina, en la región y entonces si puede posicionarse. (Entrevista personal a 

Blanca, 21 de junio del 2019) 

 

La segunda dimensión –La participación en la realidad sociohistórica– que configura 

esta categoría se relaciona con el posicionamiento de los y las estudiantes, pero, además, 

profundiza en la explicación que dan los y las profesoras sobre el propósito que tiene El 
desarrollo de la consciencia histórico-temporal. La tarea de desarrollar la consciencia 

histórica tiene que ver con dar a entender que los y las alumnas son actores sociales y 

que están en un curso histórico que implica la construcción del futuro: 

 

(…) siempre consideré que era importante la enseñanza de la historia y de las ciencias 

sociales, entendiendo que somos sujetos partícipes y que integramos y que hacemos la 

historia. Y que esa historia no es una historia que es pasada y muerta, sino que tiene que 

ver con la construcción de nuestro presente y mirando hacia el futuro. (Entrevista 

personal a Nicol, 01 de agosto del 2019) 

 

La conceptualización de la historia como algo que está vivo implica que es 

moldeable por los y las estudiantes y que es posible forjarlo con las manos para observar 

su desarrollo, sus cambios y transformar aquello que no nos agrada. Los y las profesoras 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 281 

consideran que la historia es vida porque es el producto de lo que hacemos a diario por 

medio de nuestras decisiones y que afectan a cómo nos desarrollamos en sociedad: 

 

(…) la historia es vida, es decir, es la actualidad y te lo va a contar una fuente y no un 

libro de historia. Por eso es bueno recopilar información actualizada y buscar 

protagonistas también. Es una manera de mostrar la historia no cómo de los libros, es 

cómo humanizarla. No, es decir: “miren la fotito”. Es decir, que no quede como en el 

dibujito de la historia. Humanizar sería, hacerlo más noble y eso de alguna manera 

también sería como que los chicos lo perciben y todo entra así también. Cuando es más 

viviente. (Entrevista personal a Natalia, 05 de agosto del 2019) 

 

La formación de la identidad colectiva emerge como una categoría propia por la 

importancia que le otorgan los y las docentes al propósito de la identidad colectiva al 

enseñar historia. Dicho concepto –identidad colectiva– es el que se nombra con más 

frecuencia, pero, que, sin embargo, alberga distintos significados. El primero de los 

sentidos es el reconocimiento de la historia de los antepasados o de la historia que existe en común. 

Por ejemplo, la profesora Natalia menciona que:  

 

Hay cosas que el niño y el adolescente lo aprende en la escuela, nadie en la casa le está 

enseñando la historia del país, la historia de los antepasados. Porque no puede ser que 

parte de nuestras fechas patriotas sean feriado y la gente no lo sepa. Es un feriado y lo 

que les importa es el feriado. Pero no porque el feriado sea algo, entonces es como que 

hay mucha pobreza en eso. (Entrevista personal a Natalia, 05 de agosto del 2019) 

 

La profesora Luz, por otro lado, plantea que uno de los propósitos de enseñar 

historia es aprender la historia y la cultura que, en su conjunto, es lo que nos hace 

humanos y habitantes de un espacio particular. En este sentido, la profesora lo que busca 

decir con la esencia del ser humano es que, más allá de la memoria, es la formación o el 

desarrollo de una identidad lo que contribuye a conocer las raíces y entender lo que nos 

hace humanos: 

 

Primero me parece fundamental, no solamente por una cuestión de memoria, sino 

conocerse a sí mismo, conocer las raíces y poder entender la esencia del ser humano 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 282 

que tiene que ver con la historia, la cultura. Me parece fundamental, es una de las 

cuestiones más importantes a considerar y a enseñar. (Entrevista personal a Luz, 29 de 

julio del 2019) 

 

La segunda dimensión de La formación de la identidad colectiva es una acepción 

que se construye a partir de teorizar sobre lo que los y las docentes entienden por identidad 

colectiva. A partir de esta idea, la identidad colectiva no es algo que se encuentra 

determinado por la historia o la cultura de los antepasados. Es más bien un proceso que 

se encuentra en constante construcción. La profesora Nicol, en este caso, dice que:  

 

Si vos me preguntas que finalidad, yo creo que es importante porque tiene que ver con 

nuestra identidad, nuestra historia y tiene que ver con explicar los procesos que se siguen 

estando y se siguen construyendo en torno a los pueblos originarios. La llegada a la 

Patagonia y al Alto Valle en el cual ha llegado muchas poblaciones de otros países como 

de Venezuela, Senegal y de Colombia. Por ahí ya lo tenía Santa Fé y Buenos Aires y 

otras provincias y nosotros no. Han llegado los últimos tiempos y en la escuela se ve 

diversidad cultural que hace un par de años no se tenía. (Entrevista personal a Nicol, 01 

de agosto del 2019) 

 

La constante construcción de la identidad colectiva se encontraría en permanente 

enriquecimiento por las migraciones y por los espacios o interacciones interculturales 

que reclaman el reconocimiento de la diversidad en las aulas. En esta dimensión de La 
formación de la identidad colectiva los y las profesoras tendrían como propósitos que 

los y las estudiantes comprendieran que existen otras culturas –como los pueblos 

originarios– que poseen otra historia y cultura de la cual podemos aprender o 

beneficiarnos:  

 

En este caso a mi me toco trabajar, como estoy en cuarto grado y se hace la promesa a 

la bandera, entonces que hice yo, como venía trabajando los pueblos originarios de 

América, entonces comencé a trabajar la importancia de los símbolos en los pueblos 

originarios. ¿Por qué eran importantes? El dios del sol y todos los demás dioses, ¿cómo 

estaban vinculados? Para después hacer una relación que tienen con nuestros símbolos. 

Digamos para trabajar la identidad colectiva y trabajar las ciencias sociales a través de 

las finalidades. (Entrevista personal a Paz, 12 de junio del 2019) 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 283 

La última dimensión acerca de La formación de la identidad colectiva los y las 

profesoras plantean que la identidad colectiva debiese valorar la diversidad cultural. Esta 

tarea en las palabras de los y las docentes implica repensar el país reconociendo otros 

valores, memorias y saberes y, de esta forma, eliminar prejuicios sobre otras culturas o 

pueblos que tienen distintas formas de entender el mundo. Para esto, es necesario para 

esto construir respeto por las distintas culturas: “El respeto por las creencias y los aportes 

individuales y la cultura de cada uno” (Cuestionario aplicado a Nicol). Con esta finalidad 

en la enseñanza de la historia es conveniente reconocer otros símbolos: “Nosotros no 

tenemos una bandera, portamos ocho. Paraguay, Bolivia, whipala, mapuche, chilena, 

etc.” (Cuestionario aplicado a Sonia). Lo mismo indican la profesora Loreto y la 

profesora Sara quienes reconocen que el pueblo mapuche es parte de la comunidad 

argentina:  

 

Más allá de que nuestra bandera celeste y blanca fuera creada por Manuel Belgrano. El 

pueblo Mapuche, tiene desde mucho tiempo sus propios colores que pertenecen al estilo 

de vida y creencias. Es por ello por lo que creo fundamental que en las escuelas estén 

ambas banderas. (Cuestionario aplicado a Loreto) 

 

Luego que no podemos seguir anclados/as/es en la formación de una sola bandera 

excluyendo todas las etnias que componen la comunidad educativa. En nuestra escuela 

pasan todas las banderas y todo el grupo de niños que está en 3º ciclo. (Cuestionario 

aplicado a Sara) 

 

La conceptualización de La formación de la identidad colectiva, de acuerdo con 

las y los profesores, indica un conocimiento histórico de los antepasados y de la nación, 

pero, además, una permanente construcción que se encuentra permeable a movimientos 

migratorios o a la convivencia con los pueblos originarios. Esta valoración positiva de la 

diversidad colectiva implica una finalidad soterrada por tratar de eliminar prejuicios o 

representaciones negativas de los y las niñas sobre el pueblo mapuche: “Entonces, que 

se yo, que no se rieran, que pudieran sacar palabras o desterrar palabras como indios, 

valorarlos desde su trabajo con la tierra, desde sus relaciones, la caza, la pesca. Lo que 

fuera, pero valorarlos y entenderlos” (Entrevista personal a Luz, 29 de julio del 2019).  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 284 

La visibilización social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia 

contiene los propósitos que tratan de alcanzar los y las docentes cuando enseñan historia 

o cultura del pueblo mapuche. Esta categoría la asociamos con La formación de la 
identidad colectiva, con El desarrollo de la consciencia histórico-temporal y, además, 

con El desarrollo de una ciudadanía crítica en Argentina. Es decir, todas las categorías 

–y sus dimensiones– condicionan la finalidad de enseñar historia y cultura mapuche en 

la educación primaria. Teniendo además como objetivo, que los y las estudiantes tomen 

una posición como ciudadanos ante las situaciones de injusticia social que observan en 

su mundo cotidiano.  

 

Al teorizar sobre lo que mencionan los y las docentes con relación a la enseñanza 

de la historia o la cultura mapuche, emergen los conceptos de opresión, diálogo, 

problema social y reconocimiento. Al interrogar el sentido que le otorgan los y las 

participantes a estos elementos teóricos hemos caracterizado tres dimensiones de La 
visibilización social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia: 1) un problema 

político-social, 2) el reconocimiento social y 3) formas de visibilización en la enseñanza. 

 

En la primera dimensión de la categoría los y las profesoras indican que la 

temática mapuche es un contenido que es necesario abordar como un problema social y 

político que envuelve a toda la sociedad: “Pero no se le puede demandar todo al docente, 

el docente no puede generar cambios por sí mismo. Tiene que ver con una cuestión 

social también” (Entrevista personal a Nicol, 01 de agosto del 2019). Esta dificultad que 

trastoca a toda la sociedad nace a partir de comprender al pueblo mapuche como una 

colectividad oprimida:  

 

Principalmente las condiciones de inequidad. Digamos, nosotros sabemos que nuestros 

pueblos originarios, de todas las etnias distintas a lo que nos querían imponer, que era 

la colonización, han sido históricamente oprimidos todos los pueblos originarios tanto 

los bolivianos, los chilenos y argentinos. (Entrevista personal a Sara, 13 de junio del 

2019) 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 285 

Los y las docentes comprenden que el diálogo podría ser una de las herramientas 

que permita contribuir a la solución de la problemática. En el campo de la enseñanza, 

precisamente, es uno de los elementos poco explorados para indagar la manera o la 

forma de cómo enseñar historia y ciencias sociales: 

 

Creo que no ha habido un diálogo de parte de la enseñanza para poder pensar en cómo 

y de la forma de incorporar a los pueblos originarios. Creo que no hemos logrado un 

diálogo con las comunidades mismas. No hay diálogo con las comunidades. Yo 

recuerdo una charla con un miembro de una comunidad cuando yo estaba estudiando 

y yo le dije porque él nos decía winka –extranjero–. Él nos colocaba al mismo lado de 

los conquistadores de América, de Roca y creo que también falta un diálogo y ponerse 

a dialogar. (Entrevista personal a Nicol, 01 de agosto del 2019) 

 

El acercamiento que indican los y las docentes es una forma de dejar de ser winkas 

–extranjeros o extraños– que conviven e interactúan a diario en el mismo territorio u 

aula. Implica, además, un proceso de reconocimiento social que nos lleva a la segunda 

propiedad de La visibilización social del pueblo mapuche en la enseñanza de la 
historia. El reconocimiento social de acuerdo con los y las maestras encierra al menos 

tres significados: 1) la identidad, 2) la integración y 3) el respeto. La primera visión considera 

el reconocimiento, pero en un sentido en el cual los y las alumnas comprendan que son 

un pueblo originario y que nutren la historia y la cultura argentina:  

 

Primero que los reconocieran como un pueblo originario. O sea que cuando trabajamos 

pueblos originarios, a qué atendemos, de qué estamos hablando y después que lo 

reconozcan como parte de nuestra historia. Qué están dentro de nuestra historia, que 

ya están y también llevarlos hoy a la realidad. De qué hoy actualmente hay comunidades. 

(…) Entonces, hay que reconocerlos como parte de nuestra historia. (Entrevista 

personal a Natalia, 05 de agosto del 2019) 

 

El reconocimiento social en primera instancia tendría como finalidad que los y 

las alumnas entiendan que su cultura está influenciada por la historia y la cultura 

mapuche. La profesora Nicol explica que esto se podría transformar si los y las 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 286 

estudiantes entendiesen que no es posible separar la historia argentina de la historia del 

pueblo mapuche: 

 

Yo creo que pensando en los pueblos originarios. Ya del vamos ya está mal. Esto de 

pensar a los pueblos originarios como un contenido aparte. Yo creo que tenemos que 

dejar de enseñar a los y las niñas los pueblos originarios como el otro porque le estamos 

dando esa connotación de que están fuera de la sociedad. (Entrevista personal a Natalia, 

05 de agosto del 2019) 

 

La segunda característica considera la integración en relación con que los y las 

estudiantes comprendan que el pueblo mapuche es una sociedad heterogénea que se 

encuentra atravesada por diferentes intereses: 

 

Creo que dentro de las comunidades mapuches existen diversas confederaciones y cada 

una tiene diferentes percepciones y diferencias. Y hay una idealización o una idea de la 

comunidad mapuche como si fuera un todo y hay diferencias como nuestra sociedad. 

Somos parte de una sociedad que nos atraviesan diferentes intereses y representaciones. 

(Entrevista personal a Nicol, 01 de agosto del 2019) 

 

La diversidad que existe en el pueblo mapuche implica para la integración basada 

en el reconocimiento social, un sentido de compromiso que reflexione sobre el 

conocimiento o la cosmovisión mapuche a través de su propio lenguaje: 

 

Que aquel que esté interesado puede aprender la lengua, puede acceder a conocer, es 

decir, no es que (…) más allá que se tiene así, como alejados pero que no solo son 

aquellos que pelean por su tierra. Que no quede en el discurso, qué bueno que cada vez 

que aparecen en la televisión siempre están peleando por algo. Entonces buscan la pelea. 

(Entrevista personal a Natalia, 05 de agosto del 2019) 

 

La última dimensión que trata el respeto se nutre de las dimensiones anteriores 

acerca de la identidad y de la integración para generar en los y las estudiantes una posición 

crítica como ciudadanos ante las injusticias que observan, leen o escuchan a diario en su 

contexto. Los y las docentes tienen por finalidad en la enseñanza de la historia construir 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 287 

un respeto basado en la humanidad común. La profesora Natalia y la profesora Luz 

plantean que su propósito se cumple cuando:  

 

Yo creo que alcanzo pues si el niño construye conocimientos y que no desconozca y 

que desarrolle un respeto por el pueblo mapuche. (Entrevista personal a Natalia, 05 de 

agosto del 2019) 

 

Nada, para mí lo importante era esto, entender y respetarlos y sentirlos como iguales 

como seres humanos iguales que ellos, o sea como nosotros. (Entrevista personal a Luz, 

29 de julio del 2019) 

 

La última dimensión de La visibilización social del pueblo mapuche en la 
enseñanza de la historia, la caracterizamos como formas de visibilización en la 

enseñanza. La visibilización en la enseñanza considera para los y las docentes situaciones 

de aprendizaje y de métodos de enseñanza a través de las cuales dicen formar una 

posición crítica en los y las estudiantes con respecto al pueblo mapuche. La profesora 

Luz, por ejemplo, dice que trata de construir situaciones de aprendizaje para que los y 

las alumnas profundicen en los marcos de referencia o la toma de perspectiva del pueblo 

mapuche: 

 

Ellos –los y las estudiantes– pudieron hacer algunos escritos centrándose en como si 

ellos fueran tehuelches o como si fueran mapuches y contar un día de ellos así desde la 

cordillera. Descentrarlos del día a día, conocer un poco y entender que ellos pueden 

tener creencias diferentes a nosotros. el respeto por la naturaleza, el respeto por la tierra. 

La parte geográfica se pudo entender bastante siempre relacionando desde el día a día. 

(Entrevista personal a Luz, 29 de julio del 2019) 

 

Por otro lado, señalan que contribuyendo en el conocimiento de los cambios y 

de las continuidades en la historia mapuche permitiría a los y las estudiantes conocer 

aspectos centrales que se mantienen o cambian en su cultura:  

 

Creo que lo principal que nosotros nos focalizamos en la institución es enseñar la 

historia vinculándola al presente y ver el modo de vida antes y después de la llegada de 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 288 

los españoles para conocer los cambios y la continuidad; en cuanto a la lucha por seguir 

conservando su cultura. (Entrevista personal a Paz, 29 de julio del 2019) 

 

La profesora Sara menciona que trata de involucrar varios aspectos para visibilizar 

la historia o la cultura mapuche. En este caso, el sentido que la maestra trata de incluir 

en el trabajo con los y las alumnas es la de una situación real. Desde esta idea, busca 

generar debates y diversos posicionamientos en los y las estudiantes a través de una 

situación real:  

 

En una instancia coloqué una situación simulada en la que una empresa multinacional 

compra el bosque en donde vive un pueblo originario. Entonces, ahí les pregunté: ¿Qué 

actores intervienen? Y bueno, me dicen, que se yo, la municipalidad, los pueblos 

originarios, la empresa que va a comprar, el gobierno. Bueno, sorteo los papeles y cada 

grupo toma y se apasionan y defiende y porque después eso se va a un debate. Y en el 

debate se va a resolver si vos vendes o no el territorio a la multinacional. Y se han dado 

posicionamiento redistintos y que vos decís o grupos que vos pensás que iba a ser más 

serían grupos más combativos y resulta que deciden vender y otros que no. Pero los 

argumentos que elabora cada grupo estudiando el papel que le toca es muy interesante 

y a cambiado. He tenido, por ejemplo, en el mismo ciclo dos grupos distintos y los dos 

grupos nada que ver los argumentos que esgrimen, viste. Y creo que en eso está. 

(Entrevista personal a Sara, 13 de julio del 2019) 

 

En definitiva, los y las maestras contribuyen a El desarrollo de una ciudadanía 
crítica en Argentina a través de La visibilización social del pueblo mapuche en la 
enseñanza de la historia. Los propósitos de formar ciudadanos críticos se trasladan a la 

enseñanza de la historia y de la cultura del pueblo mapuche considerando, desde esta 

perspectiva, el trabajo en el aula de la empatía histórica centrada en la cultura, un 

conocimiento de los cambios y de las continuidades y el uso de situaciones socialmente 

relevantes. A continuación, desarrollaremos el modelo teórico que busca explicar el papel 

del currículo y el lugar del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia en Argentina. 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 289 

4.5.3.2 La política oficial del conocimiento en Argentina 

 

Para desarrollar un análisis que nos permitiera observar qué piensan o la forma 

en que interpretan los y las docentes el currículo escolar y, además, qué razones otorgan 

para entender la representación que tiene el pueblo mapuche en el programa de estudios 

de historia y ciencias sociales, analizaremos primeramente los resultados de la fase de 

exploración y luego avanzaremos en el flujo teórico en la tapa de profundización.  

 

En un primer acercamiento a la realidad educativa en Argentina, aplicamos –al 

igual que en Chile– un cuestionario que incluyó una pregunta sobre las representaciones 

del pueblo mapuche en el currículo escolar (Gráfico 11). A partir del cuestionario 

buscamos conocer el nivel de acuerdo o de desacuerdo entre cinco afirmaciones que son 

los resultados de diversas investigaciones –artículos, tesis y capítulos de libros– que han 

hallado con respecto a la representación del pueblo mapuche.  

 

Gráfico 11 La representación del pueblo mapuche en el currículo de ciencias sociales en Argentina 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

La primera afirmación trató de indagar el nivel de acuerdo y desacuerdo sobre la 

representación del pueblo mapuche en el currículo como un Símbolo de libertad o de 

resistencia. De los 14 participantes, 9 maestros y maestras señalan estar de acuerdo 5 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 290 

profesoras y totalmente de acuerdo 4 docentes. En contraposición, 5 docentes –el 36%– 

se muestran en desacuerdo con la sentencia.  

 

Al consultar a los y las maestras sobre la aseveración que representa al pueblo 

mapuche como Enemigos del progreso económico y social, el nivel de desacuerdo fue total. Al 

observar los datos encontramos que 8 docentes –el 57%– evidenciaron estar totalmente 

en desacuerdo, mientras que 6 maestros y maestras, el 43% indicaron su grado de 

desacuerdo con la sentencia planteada. 

 

En la tercera afirmación buscamos conocer si las y los maestros consideraban que 

el pueblo mapuche era representado como Un pueblo que dio paso a una cultura mestiza, base 

de la sociedad actual. De esta forma, 11 docentes –el 79%– explicitaron estar de acuerdo y 

totalmente de acuerdo –8 y 3 docentes respectivamente–. Por el contrario, 3 docentes, 

el 21%, indicaron su grado de desacuerdo con la afirmación. 

 

La siguiente afirmación consultada fue para conocer el grado de acuerdo o 

desacuerdo de los y a las docentes sobre la representación del pueblo mapuche como 

Parte de la sociedad nacional de Chile o de Argentina. En este sentido, 11 docentes indicaron 

estar de acuerdo –8 maestros y/o maestras– y totalmente de acuerdo –3 maestros y/o 

mestras– con la aseveración. Mientras que 3 docentes, el 21% se mostraron en 

desacuerdo con lo planteado. La última sentencia que consultamos fue sobre la 

representación del pueblo mapuche como Un pueblo con una lengua y conocimientos propios. 

En dicha afirmación, la totalidad de los y las maestras indicaron estar de acuerdo o 

totalmente de acuerdo –6 y 8 docentes respectivamente– con la afirmación de que el 

pueblo mapuche es representado como un pueblo con prácticas de conocimiento 

reconocibles.  

 

Al ponderar estos datos, los y las docentes describen la representación del pueblo 

mapuche en el currículo de ciencias sociales como un símbolo de resistencia y libertad y 

base de la sociedad actual en Argentina. Un pueblo, además, que se caracteriza por tener 

unos conocimientos y saberes propios que les ha permitido ingresar al progreso 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 291 

económico y social. Al profundizar en las entrevistas y en la justificación que ofrecieron 

los y las maestras en el cuestionario, desarrollamos un modelo teórico cuya categoría 

central lleva por nombre La política oficial del conocimiento en Argentina (Modelo 

teórico 9). Dicho conjunto de incidentes, conceptos y prácticas que nos han expresado 

los y las docentes han dado heterogeneidad y profundidad a los datos para construir una 

explicación sobre la forma en que interpretan, controlan y construyen el currículo 

cotidianamente en el aula.  

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 292 

Modelo teórico 9 La política oficial del conocimiento en Argentina 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 293 

La categoría central reúne en su seno un conjunto de procedimientos, 

lineamientos y prácticas soterradas que tienen por objetivo definir cuál es el 

conocimiento que se enseña, los límites de las innovaciones y, en definitiva, materializar 

la invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia. Al deslindar La 
política oficial del conocimiento como la categoría central, encontramos tres 

dimensiones interrelacionadas: 1) la selección del conocimiento, 2) lo designado como invisible y 3) 

la finalidad de la política oficial.  

 

La selección de conocimiento es una primera dimensión que nace del proceso 

teórico y contribuye a explicar qué es lo oficial, qué contenidos o temas se designan para 

la enseñanza y, junto a esto, qué énfasis se realizan. El flujo teórico realizado en esta 

categoría evidencia que la oficialidad es una propiedad que nace por intereses políticos –

y económicos– del Estado y opera sobre los contenidos que se fijan para la enseñanza. 

En este sentido, los y las docentes reconocen que el currículo es una construcción social 

y que, en la práctica, es una política de Estado:  

 

Tengamos en cuenta también que en los diseños curriculares provienen de un Consejo 

de Educación, de una política de Estado. (…) Que tienen que ver con lo ideológico y 

las diferentes visiones de las personas que están en el poder y bueno, ciertas historias 

creo que no quieren que sean trabajadas. Por eso digo que tiene que ver con lo 

ideológico. (Entrevista personal a Nicol, 01 de agosto del 2019) 

 

Las directrices que bajan desde el Estado portan y configuran una historia oficial 

que realiza unos énfasis en la historia que se propone para la enseñanza. De acuerdo con 

la profesora Paz: 

 

Sí, es político el currículo. Tiene una visión política. Tiene que ver con una historia 

oficial que se cuenta. No es una historia que se revisa a todos los que intervinieron en 

los acontecimientos y en los hechos. Solo son importantes algunos próceres y otros no. 

(Entrevista personal a Paz, 12 de junio del 2019) 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 294 

El concepto de historia oficial, por lo tanto, actúa políticamente en un sentido de 

toma de decisiones con el propósito de designar unas historias sobre otras y de privilegiar 

algunos actores sobre otros y otras. Por lo general, los próceres o las efemérides tratan 

actos de hombres que son políticos o militares e invisibilizan socialmente a mujeres, a 

los y las niñas y los pueblos originarios. Pero, además, los lineamientos de la política 

oficial que existen sobre el conocimiento que se propone para la enseñanza, invisibiliza 

en un sentido social a diversos grupos:  

 

Sí, haber. Lo que pasa es que el diseño curricular muchas veces no es construido en 

función a estos sectores como los pueblos originarios y como las mujeres, que son 

incluidos. Entonces quienes hacen el currículo forman parte del mundo académico y no 

hay una intervención de estos sectores –pueblos originarios o mujeres– en la 

construcción de estos diseños curriculares. En el caso de Río Negro, que es del 2011 la 

última actualización en primaria, se planteó y se dio como una construcción colectiva. 

La construcción se dio desde lo que los académicos decían, pero no los pueblos 

originarios. No la hubo. (Entrevista personal a Nicol, 01 de agosto del 2019) 

 

El concepto de La política oficial del conocimiento en Argentina excluye 

también de la vida pública o de la toma de decisiones a los y las protagonistas. La 

invisibilidad social, precisamente, por medio de la categoría central, construye un 

conjunto de procedimientos teóricos y prácticos que definen una historia o qué 

conocimientos son importantes a través de una validación científica o técnica sin 

considerar la voz de los y las protagonistas: “Yo desconozco, pero podría suponer que 

los pueblos originarios no estarían de acuerdo con lo que aparece en los diseños 

curriculares. Es decir, como se enuncian esos contenidos referidos a sus problemas.” 

(Entrevista personal a Nicol, 01 de agosto del 2019). En este sentido, la profesora agrega 

que el énfasis que realiza el diseño curricular desde la perspectiva oficial: “Aparece, sí, 

los pueblos originarios, las costumbres, las vestimentas, digo, aparece desde una visión 

estática en la cual no aparecen los conflictos” (Entrevista personal a Nicol, 01 de agosto 

del 2019). 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 295 

La política oficial del conocimiento en Argentina delimita la selección de 

contenidos y énfasis que se realiza, aunque sea un currículo centrado en los pueblos 

originarios –principalmente mapuche–: “Acá en la Patagonia exclusivamente todo el 

currículo de ciencias sociales es todo de los pueblos originarios” (Entrevista personal a 

Natalia, 05 de agosto del 2019). De esta forma, define los énfasis por medio de 

conocimientos centrados en el pasado, de forma parcializada y evitando los conflictos 

actuales. Los énfasis que busca La política oficial del conocimiento, por lo tanto:  

 

No se focaliza en la actualidad y su historia está muy ligada a algunos aspectos. No los 

toma como importante a la cultura, digamos. La importancia de la cultura del pueblo 

para lo que es en la actualidad. Lo toma de manera muy aislada y no lo relaciona con 

otros contenidos. Es un contenido que está, “el pueblo mapuche” listo. Y después 

tampoco se ve como hoy en día esta esa situación, como pueblo, con las comunidades 

como están, no se retoma. (Entrevista personal a Paz, 12 de junio del 2019) 

 

(…) aunque se descarta la idea en los diseños curriculares de civilización/barbarie, de 

alguna manera subyace esta idea. Digo, subyace esta idea, porque después de los pueblos 

originarios vienen las ciudades, en el caso de la Patagonia. Entonces, hay como una 

frontera invisible que hay una separación y no hay un proceso de continuidad y de 

cambios. Se da así, uno ve el diseño curricular y vienen los pueblos originarios y luego 

vienen las ciudades. (Entrevista personal a Natalia, 01 de agosto del 2019) 

 

Los y las docentes consideran que la apertura y la inclusión de mayor contenido 

–o temas– con relación al pueblo mapuche, no ha significado un golpe de timón en su 

tratamiento. Por lo tanto, la política oficial opera sobre lo que se debe enseñar, pero, 

también, sobre lo que se deja de considerar para la enseñanza. La segunda dimensión 

que desarrollamos en la categoría central expone aquello que se designa como invisible 

para la enseñanza de acuerdo con los y las docentes. Al teorizar sobre los contenidos que 

La política oficial del conocimiento en Argentina transforma en invisible encontramos 

en primera instancia los conflictos. A partir de lo que comentan los y las maestras, aunque 

las escuelas se encuentran en zonas de constantes conflictos, estos episodios de crisis 

son un contenido que no se considera para la enseñanza:  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 296 

Sí, estamos en una zona en que hay mucho conflicto. Por ejemplo, en el sur, el asunto 

de Maldonado. No sé si ustedes se han enterado. Hay mucho conflicto y son pueblos 

muy invisibilizados y no se les da mucha prioridad. (…) en caso de la Conquista del 

Desierto no aparecía el conflicto. Sino que paso esto y datos. Hicieron esto, pero no se 

visibiliza el conflicto. (Entrevista personal a Paz, 12 de junio del 2019) 

 

Los y las maestras consideran que las directrices ocultan los conflictos y, junto 

con ello, la situación actual sobre las comunidades mapuches: “Si bien dicen conflictos, 

no aparece el conflicto de las tierras, no aparece esto de la idea de la propiedad de las 

tierras” (Entrevista personal a Nicol, 01 de agosto del 2019). Lo misma idea considera la 

profesora Natalia al plantear que: 

 

Yo creo que todas las escuelas con los temas de actualidad son complicadas. Es como 

lo de Maldonado o de cualquier cosa que pueda pasar con cualquier comunidad, es 

como (…) Hoy con todo lo grueso que pasa con la sociedad, es que los chicos lo saben 

igual, aunque no lo traten en la escuela o en la casa. Con el tema de las redes, es imposible 

que ellos no lo sepan. Bueno, el tema es que cuando ellos traen eso acá a la escuela. 

(Entrevista personal a Nicol, 01 de agosto del 2019) 

 

La última dimensión de la categoría central la relacionamos con la finalidad que 

tiene la política oficial en la enseñanza de la historia mapuche. Es decir, por qué La 
política oficial del conocimiento en Argentina, de acuerdo con los y las profesoras, 

selecciona y oculta intencionadamente ciertos episodios del pasado mapuche para la 

enseñanza de la historia. De acuerdo con esto, la finalidad es reproducir una historia 

única a través del currículo: “Tiene que ver con la historia oficial que quiere difundir el 

currículo. Solo se ve una visión, una visión muy unidireccional, una visión que no tiene 

en cuenta, digamos, una historia tradicional no una historia revisionista de los hechos” 

(Entrevista personal a Paz, 12 de junio del 2019). La historia oficial, por lo tanto, busca 

reproducir un tránsito histórico sin conflictos, con un desarrollo natural y 

profundamente nacionalista y con un origen eurocéntrico:  

 

Es mejor contar la historia más linda y mejor contada y no toda la otra historia que no 

es tan linda, ni tan bella, ni hermosa de que todos estaban felices y contentos y vinieron 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 297 

los españoles. Entonces es mostrar mejor la mejor historia. (Entrevista personal a 

Natalia, 05 de agosto del 2019) 

 

Al teorizar sobre lo que las y los maestros indican sobre la historia oficial, emerge 

un sentido nacionalista de la oficialidad que contribuye a explicar las dimensiones 

anteriores de la categoría. Por ejemplo, la profesora Nicol considera:  

 

(…) que nosotros tenemos muy fuerte esta tradición nacionalista. Muy fuerte. Esta 

esencia de lo nacional juega y opera muy fuerte y es muy difícil de poder romper con 

estas cuestiones. El hecho de que, por ejemplo, todavía se siga sosteniendo las 

efemérides. Que antes se veían en primaria y ahora en media y se han incorporado 

nuevas fechas acerca de procesos recientes, pero eso no quiere decir que las otras fechas 

tradicionales no sigan persistiendo. Ya no se jura a la bandera, pero se promete a la 

bandera. Tiene la misma esencia. Pero siguen siendo los mismos rituales que tienen que 

ver con una visión estática y sin conflictos del pasado. (Entrevista personal a Nicol, 01 

de agosto del 2019) 

 

De acuerdo con los y las docentes, la esencia nacionalista de La política oficial 
del conocimiento en Argentina, demarca los límites y las condiciones para incorporar 

otros conocimientos, otras banderas u otras identidades. El evento que se realiza cada 

año en primaria para prometer a la bandera argentina enmarca la oficialidad del 

conocimiento. La profesora Natalia indica este acontecimiento: 

 

Yo conozco una escuela que lo hizo y lo tiene que fundamentar en su currículo porque 

lo hizo, tiene que pedir permiso y no es como: “listo tenemos un par de chicos que 

pertenecen a una comunidad de mapuches y que bueno, que ellos quieren prometer y 

tienen su bandera que los representa no solamente como argentinos sino también como 

mapuches”. Y es toda una cuestión protocolar que tuvieron que pedir y no es que: “listo, 

no hay problema”. Por eso es por lo que digo que a la vez tenemos como una apertura 

a poder trabajar temas de los pueblos originarios, pero a la vez también hay muchas 

cosas que se cierran a la hora de plantear un trabajo con los pueblos originarios. 

(Entrevista personal a Natalia, 05 de agosto del 2019) 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 298 

La política oficial del conocimiento opera para los y las docentes como una 

compuerta –en el sentido en que abre y cierra los límites a conveniencia– que contribuye 

a seleccionar interesadamente unos contenidos sobre otros, a invisibilizar socialmente 

en el presente a la cultura y los conflictos del pueblo mapuche para, de esta forma, diseñar 

un relato con tintes nacionalistas y de corte europeo al considerar que el diseño curricular 

esconde soterradamente:  

 

Una frontera invisible, es decir, uno ve el diseño curricular y vienen los pueblos 

originarios y luego vienen las ciudades. Y las ciudades aparecen, digo, antes de las 

ciudades aparecen todos esos procesos en donde están los primeros colonos y se le da 

aún más presencia a la historia de estos primeros pobladores. (…) Incluso se habla de 

estos “primeros pobladores” tomando a los inmigrantes europeos que llegaron durante 

fines del siglo XIX y principios del siglo XX. Y uno los ve así y en los textos que utilizan 

los docentes aparecen como los primeros pobladores y los pueblos originarios, entonces 

¿qué lugar tienen o en qué lugar quedarían? ¿No son los primeros, digo, los pueblos 

originarios?. (Entrevista personal a Natalia, 05 de agosto del 2019) 

 

La siguiente categoría reúne un conjunto de incidentes, de prácticas y de 

conceptos que contribuyen a dilucidar algunos aspectos en la práctica de los y las 

docentes con el objetivo de controlar y otorgar vida al currículo. La construcción del 
currículo en la práctica, por lo tanto, se encuentra en constante tensión con La política 
oficial del conocimiento pues revelan los factores claves que consideran los y las maestras 

para enfrentar las directrices del Estado en la educación y, del mismo modo, dar 

significado y sentido a la enseñanza de la historia mapuche. De esta forma, al profundizar 

en la categoría encontramos tres dimensiones interrelacionadas: 1) las finalidades en la 

práctica, 2) el valor de la formación inicial docente y 3) la formación en la práctica.  

 

La primera dimensión conecta las finalidades de la enseñanza con la práctica 

diaria en el aula. Los y las docentes plantean que en el ejercicio diario de la enseñanza 

buscan La visibilización social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia y El 
desarrollo de una ciudadanía crítica. Es decir, la relación/tensión entre el currículo y la 

práctica favorece la movilización o pone en movimiento La construcción del currículo 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 299 

en la práctica. Por ejemplo, la profesora Nicol al preguntarle sobre la forma en que 

interpreta el currículo plantea que: “la finalidad es tener herramientas que me permitan 

poder reflexionar y pensar en la realidad social concreta, para poder explicarla y 

abordarla, pero primero construirla para poder enseñarla” (Entrevista personal a Nicol, 

01 de agosto del 2019). Del mismo modo, la profesora Paz considera que ella trabaja en 

relación con las habilidades de la formación y de las finalidades que busca por medio de 

la enseñanza de la historia: 

 

Nosotros trabajamos como nos formaron, que es tratar de encontrar las finalidades, sí, 

de que sean específicas o no trabajar el contenido de forma aislada porque acá se suele 

trabajar las ciencias sociales a partir de las efemérides. Sí, entonces como que queda 

todo desvinculado. Si va a tener una historia tradicional o una historia positivista, una 

historia basada en fechas que no tienen mucho sentido. O si va a ahondar en otros 

acontecimientos o va a visibilizar, en este caso, a los pueblos. Eso depende de cada 

docente, de la formación de cada docente. (Entrevista personal a Paz, 12 de junio del 

2019) 

 

Otro aspecto que se moviliza en la práctica diaria de los y las docentes y que se 

conecta con el ejercicio intelectual y crítico de controlar el currículo, es la formación de 

ciudadanos y ciudadanas y de una sociedad más equitativa. Los y las docentes consideran 

al currículo como un conjunto de pautas o directrices que es posible pensar desde la 

práctica para que: “entendamos que en nuestras manos existe una herramienta de 

cambios vital, para la construcción de una sociedad más equitativa” (Entrevista personal 

a Paz, 12 de junio del 2019). Lo mismo indica la profesora Natalia quien menciona que 

la base de su trabajo corresponde a la visualización del o de la estudiante: “como 

ciudadano y ciudadana, lo hace como sujeto de aprendizaje también. Porque es la base 

también y por eso que ahí es muy importante el papel del educador.” (Entrevista personal 

a Natalia, 12 de junio del 2019).  

 

A partir de esta primera dimensión, al teorizar sobre lo que dicen los y las 

docentes, toman forma los conceptos de la formación inicial, la formación permanente 

o la autoformación. Los y las profesoras mencionan que la formación es clave en el 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 300 

proceso o en la relación/tensión entre el currículo y la práctica. La profesora Blanca, por 

ejemplo, plantea que: “cuando el docente está formado de una determinada manera, y 

piensa que su saber está acabado, es difícil.” (Entrevista personal a Blanca, 21 de junio 

del 2019). La formación, por lo tanto, se corresponde con un proceso individual y 

colectivo en permanente construcción que se realiza en distintos escenarios –

universidad, escuela, sala de profesores y de profesoras, etc.– y en el que participan 

distintos actores –académicos y académicas, investigadores, otros profesores y/o 

profesoras y estudiantes–. Algunos elementos importantes en este itinerario –auto–

formativo o –auto–transformativo, son la experiencia previa como alumno/a en los 

distintos niveles educativos, su posición como ciudadano o ciudadana ante problemas 

sociales y la relación pedagógica-didáctica que se establece en lo largo de la práctica con 

los y las estudiantes. En su conjunto, toda esta experiencia –formativa y transformativa– 

es determinante en la manera en que afrontan el ejercicio práctico en el aula: 

 

Porque los docentes que se están formando vienen con esas representaciones muy 

fuertes. Es un proceso bastante largo y uno tiene esa finalidad y lo pretende y es una 

cuestión de ejercicio. Es como la ciudadanía. Yo lo puedo enseñar, pero tengo que 

ejercitarla. El contenido se construye didácticamente. No se transmite. Enseñar requiere 

un compromiso político y ético. (Entrevista personal a Nicol, 01 de agosto del 2019) 

 

Es en la universidad donde inicialmente se sientan las bases teóricas y prácticas 

de la enseñanza, ofreciendo: 

 

(…) pistas, claves, herramientas explicativas que les permitan pensar en estos 

contenidos que van a enseñar. (…) en la formación inicial, nosotros tenemos didáctica 

de las ciencias sociales I y didáctica de las ciencias sociales II, es cuatrimestral. En un 

cuatrimestre tenemos que tratar de abordar y nosotros tenemos didáctica de las ciencias 

sociales. Los estudiantes de primaria, el profesorado, no tiene ciencias sociales. 

(Entrevista personal a Nicol, 01 de agosto del 2019) 

 

La formación inicial es clave en el trayecto formativo de los y las docentes pues 

consideran que les permite tener una base sobre el cual mirar distintos acontecimientos, 

momentos y reflexionar –individual y colectivamente– sobre lo que pasa en el mundo, 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 301 

el rol docente y la práctica de enseñanza: “Es fundamental que desde la formación nos 

enseñen sobre todos los temas para tener una mirada más amplia de los mismos” 

(Cuestionario aplicado a Francisco).  

 

El concepto que existe en la mirada que ofrece la formación inicial y que explican 

los y las profesoras, corresponde a un barrido amplio pero sucinto de la realidad 

educativa y de los problemas sociales que afectan a la labor docente. La misma relación 

existe en cuanto les preguntamos sobre qué aspectos de la formación se dedicaron al 

aprendizaje de conocimientos o habilidades para enseñar sobre los pueblos originarios. 

Por ejemplo, la profesora Loreto indica que: “Es fundamental para abrir nuestras 

posturas” (Cuestionario aplicado a Loreto). A pesar de esto, los y las docentes consideran 

que la formación sobre los pueblos originarios –incluido el pueblo mapuche– es mínima 

y se centra en el pasado y en los conflictos:  

 

No, yo no estudié específicamente los pueblos originarios en la universidad. No, lo 

vimos en general pero no en forma individual y estuvimos parados en este conflicto 

que, por ejemplo, vos planteas –la Campaña del Desierto–. Que yo también me 

encontré cuando empecé a estudiar con ese conflicto, porque tampoco había escuchado 

mucho. (Entrevista personal a Luz, 29 de julio del 2019) 

 

A partir de este primer acercamiento a la formación de los y las docentes, el flujo 

teórico que desarrollamos nos adentró hacia otros conceptos como autoformación y 

formación colectiva en la práctica. Dichos conceptos son más decisivos para los y las 

maestras y forman parte de la última dimensión de la categoría que teoriza sobre las 

instancias formativas entre los y las docentes y, también, en una autoformación que tiene 

por finalidad transformar la enseñanza. El propósito de la formación colectiva e 

individual nace de la escasa preparación que ofrece la universidad, del contexto social, 

las propias finalidades que buscan los y las docentes y, finalmente, de la relación 

pedagógica que emerge con la práctica y con los y las alumnas. En este escenario la 

escuela se instala como otro centro formativo y de investigación tanto individual como 

colectivo: “Cuando llegué a la escuela 154 me puse recién a estudiar” (Cuestionario 

aplicado a Sonia). La formación colectiva nace en el contexto entre los y las docentes y 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 302 

contribuye a pensar en la enseñanza de la historia y a cuestionar La política oficial del 
conocimiento en Argentina: 

 

Entonces, nosotros que hacíamos, ¿es un solo continente América? Nosotros lo 

cuestionábamos, ¿Qué dice el texto? ¿Por qué pensamos que este texto no está teniendo 

en cuenta la visibilización de estos pueblos? Entonces no un solo continente. Poder 

cuestionar lo que llegaba a la escuela, eso es muy importante. (Entrevista personal a Paz, 

12 de junio del 2019) 

 

Junto a esta formación colectiva se instala un proceso de autoformación y 

autoaprendizaje que se inicia opcionalmente con la finalidad de complementar la mirada 

que da la formación inicial: “Nosotros nos formamos todo el tiempo opcionalmente, si 

está en la carrera será obligatorio –conocimientos de pueblos originarios– por lo menos 

conocer el tema y a veces eso funciona para que construyamos otras miradas” 

(Cuestionario aplicado a Antonio). Pero, además, para discutir y construir colectivamente 

materiales y recursos para la enseñanza: 

 

Acá recién se había comenzado a investigar, entonces nosotros utilizamos las 

investigaciones de las cátedras de Culturas Indígenas que teníamos en la universidad. 

Eso fue lo que nosotros fuimos recuperando para comenzar a armar nuestros materiales 

y enseñar en educación media. Entonces intentábamos indagar por allí. (Entrevista 

personal a Nicol, 01 de agosto del 2019) 

 

A partir de La construcción del currículo en la práctica nace otra categoría que 

reúne una serie de rasgos, de prácticas y de incidentes que dan profundidad a la 

caracterización de la construcción curricular que realizan los y las docentes. De esta 

forma, El posicionamiento educativo es una explicación del control, del 

empoderamiento y de la postura que toman los y las docentes frente al currículo y La 
política oficial del conocimiento en Argentina. El posicionamiento educativo tiene dos 

dimensiones que son: 1) el posicionamiento y 2) el control curricular en la práctica. Ambos 

elementos tratan de exponer la forma en que los y las docentes interpretan el currículo, 

pero también como fundamentan el sentido de la práctica educativa en el aula.  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 303 

Los y las docentes consideran que se encuentran ejerciendo la práctica docente 

en un contexto en el cual existen conflictos entre las sociedades argentina y el pueblo 

mapuche. Para los y las maestras estos enfrentamientos azotan de vez en cuando la 

opinión pública, los medios de comunicación, las comunidades educativas y, con el paso 

del tiempo, se han traducido en cambios o la incorporación de conceptos que incentivan 

la convivencia o el reconocimiento de la diversidad cultural en los planes de enseñanza. 

A modo de ejemplo, la profesora Paz expresa que: “estamos en una zona en que hay 

mucho conflicto (Entrevista personal a Paz, 12 de junio del 2019). Estos problemas con 

un origen político son en parte la causa gatillante de diversos cambios que acusan los y 

las profesoras en la educación primaria: 

 

Lo que te decía en primaria el tema del petróleo, de las tierras, las problemáticas que 

existen también con el medio ambiente. Entonces, se han incorporado en el último 

tiempo con las nuevas reformas, el concepto de interculturalidad. (…) Si uno lo empieza 

a pensar de esa manera, hubo distintas rupturas y marchas y contramarchas en la 

enseñanza. (Entrevista personal a Nicol, 01 de agosto del 2019) 

 

El tema –el pueblo mapuche– está muy debatido en el currículo. Yo creo que hace tres 

o cuatro años atrás se cambió el currículo y todo lo que era de cuarto grado se pasó a 

quinto y lo de quinto se pasó a cuarto. Se hizo una melach -combinación- de temas que 

fueron muy debatidos también. Al final hay escuelas que mantuvieron ese currículo –

original– como estaba hace mucho tiempo y otras, por ejemplo, La Región Patagónica 

y sus provincias. (Entrevista personal a Natalia, 05 de agosto del 2019) 

 

Los debates y las rupturas con relación a los planes y programas de historia y 

ciencias sociales y la inclusión de conceptos como el de interculturalidad con respecto a 

la enseñanza de los pueblos originarios, son muestras de estos cambios que mencionan 

los y las docentes. La articulación de la interculturalidad en el marco de La política oficial 
del conocimiento en Argentina no genera cambios en la práctica y por lo que no es 

significativo o no impacta en el quehacer cotidiano para los y las docentes: 

 

Que se hayan tapado, que se hayan tapizado, que se hayan barnizado, no significa que 

se hayan transformado. Que se hagan lavados de los diseños curriculares o que desde la 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 304 

misma formación intentemos cambiar, eso no significa que haya un trabajo intercultural. 

(…) Mientras no nos sentimos parte de la misma realidad social, y yo no sé qué positivo 

puede ser enseñar los pueblos originarios. Que yo le cambio pueblo originario y traigo 

a una comunidad mapuche para que venga hablar a los chicos y que les enseñe como 

viven ellos o que haga estas pasantías de llevar a los chicos un día a la comunidad 

mapuche o que los chicos de la comunidad mapuche vengan a la escuela, no estoy 

enseñando. No estoy favoreciendo un futuro que sea una integración o una convivencia 

porque estoy enseñando desde el lugar del otro, lo miro al otro para enseñarlo. 

(Entrevista personal a Nicol, 01 de agosto del 2019) 

 

La crítica que plantean los y las docentes a la política de interculturalidad o los 

cambios en el currículo de ciencias sociales es que no se aplican en la práctica porque no 

otorgan la posibilidad de dar sentido a la labor docente o al proyecto educativo de cada 

centro. También consideran que la política del Estado –acerca de la interculturalidad– 

no reconoce las diferencias culturales, las desigualdades históricas y la política sistemática 

de despojo territorial. El aula, por lo tanto, no es vista como un espacio de disputa 

estratégica en la formación de identidades y de socialización –o contrasocialización–, 

además de continuar con la folclorización de la cultura. Como indica la profesora Nicol, 

La política oficial del conocimiento en Argentina considera que, al mencionar la 

vestimenta, la danza y las festividades se transforma la enseñanza de las ciencias sociales 

hacia una educación bajo una mirada intercultural: 

 

Y eso que en la provincia el currículum tiene ejes que son interesantes, que son de 

vanguardia a nivel nacional. La parte de los derechos humanos, la inclusión de los 

pueblos originarios, los ejes interdisciplinarios que toma son interesantes. El tema es el 

posicionamiento que el educador toma en el aula y como construye ese currículo como 

una herramienta que puede ser para la lucha o no. Vos te podés quedar en tomar el 

currículo textual y hacer que el pibe o la piba trabajen sobre los seres vivos o no trabajás 

en la otra parte que es el exterminio de los seres vivos, por ejemplo. Cómo las 

multinacionales arrasan con la flora, con la fauna y como contaminan y te quedas con 

el proceso de los seres vivos, nada más. (Entrevista personal a Sara, 13 de junio del 

2019) 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 305 

El sentido o el fundamento que otorgan los y las docentes a la labor de enseñar 

relacionado con la posición que toma el educador o la educadora y el ejercicio intelectual 

y crítico de hacer propio el currículo. Al teorizar sobre estos elementos surge el concepto 

de posicionamiento educativo que caracteriza la práctica de enseñar historia y ciencias 

sociales de manera comprometida socialmente y, junto a esto, la labor intelectual de 

tomar una postura sobre la realidad educativa, los problemas que afectan a la comunidad, 

la formación de ciudadanos y ciudadanas críticos y de plantear el currículo como 

herramienta para el cambio social: 

 

Sí, es necesario para darle sentido a nuestra tarea. Porque sino es cumplir con un 

requisito y no es una herramienta flexible el tema del currículo. Nosotros en sociales 

habíamos armado todos unos criterios curriculares diferente para el área en la que 

justamente esto estaba contemplado. Seguíamos e inclusive lo llevábamos al 

neoliberalismo a todos estos contenidos que no aparecían en el diseño. Y nosotros si lo 

armamos esto para que tengan una visión y no solamente se queden con la Patagonia, 

sino que vallan más allá. Por eso te digo que el diseño del currículo nuestro es muy 

abierto porque nos permite estas cosas y mientras tenga fundamentos y este escrito y lo 

presente a la escuela en forma de proyecto no existe ningún problema. (Entrevista 

personal a Nicol, 01 de agosto del 2019) 

 

Nos cuesta empoderarnos, nos cuesta entender que somos eso, un agente de cambio. 

Que podemos ser el andamiaje para la construcción de otros saberes y entonces al no 

empoderarnos no podemos tomar en nuestras manos el currículo. (…) El currículo 

honestamente no lo tomamos como algo acabado, viste. Como algo que tiene que ser 

esto y a mí nunca me exigieron que debía ser tal cual el currículo. Y yo nunca me até a 

eso. (Entrevista personal a Sara, 13 de junio del 2019) 

 

La segunda dimensión de la categoría profundiza la explicación sobre el control 

curricular en la práctica. Esta conceptualización la realizamos al indagar lo que piensan 

sobre el currículo, el control que desarrollan y las formas que tienen los y las docentes 

para fundamentar sus decisiones con el objetivo de adecuar, cambiar o interpretar los 

ejes que se proponen. De esta manera, los y las maestras consideran que el currículo no 

es solamente un conjunto de normas, ejes y objetivos de aprendizaje. Más bien, piensan 

que es un programa flexible con una perspectiva política y educativa que es necesario 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 306 

intervenir para controlarla en su práctica diaria. Por lo tanto, El posicionamiento 
educativo es un atributo que caracteriza La construcción del currículo en la práctica. 

 

Los y las profesoras consideran que el currículo es un espacio de flexibilidad que 

depende de la formación y el posicionamiento que cada maestro o maestra construye 

desde su experiencia formativa y autotransformativa: “Nosotros tenemos, dentro de lo 

que es el currículo, sí, tenemos espacios de flexibilidad. Nosotros podemos, depende del 

docente como lo va a enseñar.” (Entrevista personal a Paz, 12 de junio del 2019). La 

profesora Nicol, precisamente, indica que el control sobre el currículo contribuye a 

pensar que el currículo no prescribe la práctica docente: “¿El currículo? Y no puede ser 

el currículo porque tampoco es lo que me va a determinar” (Entrevista personal a Nicol, 

12 de junio del 2019).  

 

Desde esta posición, el control es un concepto que se construye sobre el currículo 

y se encuentra asociado al posicionamiento educativo, como un espacio flexible y crítico 

a través del cual se hace escuela. Es decir, se pone de relieve los problemas sociales, los 

intereses del centro educativo, la experiencia del maestro o de la maestra y las finalidades 

de enseñar historia y ciencias sociales: 

 

Hacer un recorte de la realidad y trabajar esto más bien en sexto grado, la cultura 

mapuche. Desde esta reformulación, digamos, que se hace más abierto si bien ahí están 

los contenidos que se deben pasar por grado el docente puede hacer una selección de 

esos contenidos. No que si o si hay que darlo. Eso te facilita la tarea porque vos podés 

adaptarlo a la realidad de niños y niñas que tenés en el grado. (Entrevista personal a 

Blanca, 21 de junio del 2019) 

 

Tomamos todo lo que era pueblos originarios y lo que pasa es que es distinto y yo te 

hablo de una experiencia que en Neuquén es muy distinto. Vos me hablas de currículo 

y yo lo veo re lejano. Viste, lo veo hasta doce años atrás cuando estaba estudiando y 

más porque tengo doce años de servicio entonces son como dieciséis años. No recuerdo 

verlo así o que sea algo importante para mí, nunca lo fue de hecho en toda mi práctica 

docente a pesar de que estaba en otras escuelas nunca fue importante. Nunca le di 

importancia y mirá que el primer año de docencia estaba en una escuela bastante jodida 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 307 

y agarré el currículo y si me pidieron la planificación y vi lo que hacían todas y puse unos 

ejes que iba a abordar y dentro de eso puse todos ejes transversales a las ciencias sociales 

que iba a laborar interdisciplinariamente. Viste, armé un proyecto en lengua y ciencias 

sociales y todo desde la teoría del conflicto y yo di eso. (Entrevista personal a Sara, 13 

de junio del 2019) 

  

4.5.3.3 La responsabilidad política-pedagógica en la enseñanza de la historia en Argentina 

 

En este último segmento de análisis sobre el pensamiento de los y las profesoras 

lo dedicaremos a sistematizar lo que mencionan sobre su práctica docente. En este 

sentido, al igual que lo realizado en Chile, hemos solicitado a los y las maestras que 

seleccionaran y jerarquizaran para una clase ideal una serie de métodos de enseñanza 

(Gráfico 12). Además, les solicitamos que justificaran su elección y de acuerdo con lo 

que pensaran, podrían proponer otros métodos y recursos y fundamentar su elección.  

 

En este escenario, hemos caracterizado tres grupos de métodos de acuerdo con 

la selección y la jerarquía. En el primer segmento, el método más seleccionado y 

destacado como esencial por los y las docentes es: La incorporación del conocimiento 

cotidiano que traen los estudiantes que viven en comunidades mapuches. La justificación 

que ofrecieron los y las maestras es que es necesario comenzar generando situaciones de 

enseñanza muy cercanas a las experiencias que tienen los y las estudiantes en sus 

comunidades y, de acuerdo con esto, comenzar a construir los aprendizajes.  

 

El segundo grupo, ubica a una serie se métodos que los y las docentes han 

jerarquizado como segundas opciones: 

 

1. El uso de referencias de historiadores acerca de la “Ocupación de la Araucanía” 

o la “Campaña del Desierto” 

2. El uso de noticias en medios de comunicación escrita (prensa) que informen 

acerca del llamado “Conflicto Mapuche” 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 308 

3. La inclusión de conocimientos locales o la memoria social del wingka malon 

(recuperación de la perspectiva mapuche de la Ocupación de la Araucanía o 

Campaña del desierto a través de entrevistas) 

4. La realización de una línea de tiempo que muestre los hechos históricos más 

relevantes de las Campañas militares 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 309 

Gráfico 12 Preferencia de estrategias de enseñanza utilizadas para enseñar historia del pueblo mapuche en Argentina 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 310 

La selección de métodos que realizaron los y las maestras viene a complementar 

el conocimiento de los y las niñas de las comunidades mapuches. Por ejemplo, los y las 

profesoras dicen que también utilizan una serie de referencias a historiadores para situar 

históricamente la situación de aprendizaje para, posteriormente, repasar con una línea de 

tiempo los acontecimientos militares o políticos más importantes. No obstante, los y las 

docentes también consideran que es importante relacionar estos elementos con el 

presente a través del uso de los medios de comunicación –prensa– y la memoria social 

que mantengan algunas autoridades mapuches tradicionales. Por lo tanto, consideran 

importante relacionar el pasado y el presente en la enseñanza con el objetivo de 

profundizar en los diversos aspectos de la problemática.  

 

El último grupo de estrategias seleccionadas son aquellas que no consideran 

como relevantes para alcanzar sus propósitos en la enseñanza de la historia con relación 

al pueblo mapuche. El conjunto de métodos que fueron jerarquizados como últimas 

opciones fueron: 

 

1. El uso de películas, cómics o fotografías de la época 

2. La realización de dramatizaciones o simulaciones 

3. La construcción de mapas para enseñar cómo se conformó el territorio nacional 

de Chile y de Argentina 

 

A partir de este último grupo de métodos seleccionados por los y las docentes, 

podemos identificar que no son relevantes para sus propósitos los métodos interactivos 

como las dramatizaciones de la cultura o el uso de películas o fotografías de la época. 

Como hemos visto en las finalidades, son métodos de enseñanza que probablemente los 

y las docentes consideran que no contribuyen a problematizar la realidad o relacionar el 

pasado con el presente.  

 

Con la finalidad de profundizar en el conocimiento y encontrar explicaciones 

sobre el proceso de enseñanza y aprendizaje con respecto a la historia mapuche, hemos 

construido un modelo teórico que relaciona estas elecciones de métodos, las respectivas 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 311 

justificaciones y las respuestas dadas en las entrevistas en la fase de profundización 

(Modelo teórico 10). 

 

La categoría central que desarrollamos recupera ciertos incidentes, prácticas y 

conceptos que los y las docentes señalan que influyen al tratar de llevar a cabo La 
construcción del currículo en la práctica y El posicionamiento educativo. Las dificultades 

u obstáculos que intervienen en la enseñanza provienen de diversas fuentes, pero 

contribuyen a caracterizar la enseñanza y a conceptualizar la responsabilidad pedagógica 

y didáctica que los y las profesoras plantean. Por lo tanto, hemos dimensionado la 

categoría central en: 1) dificultades u obstáculos en la enseñanza y 2) la responsabilidad de visibilizar 

al pueblo mapuche. 

 

Las diferentes dificultades que plantean los y las docentes en la enseñanza de la 

historia la asociamos con problemas que existen en la comunidad y que impactan 

directamente en el pueblo originario, pero, también, con las presiones que existen en el 

tratamiento del tema mapuche en el aula. Dichas presiones en algunos casos provienen 

de las representaciones sociales que tienen las familias sobre el pueblo mapuche, por la 

intervención económica –específicamente petrolera– en el territorio mapuche, los 

intereses editoriales, los medios de comunicación y, en último término, la presión política 

que se manifiesta por medio de La política oficial del conocimiento.  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 312 

Modelo teórico 10 La responsabilidad político-pedagógica en la enseñanza de la historia en 
Argentina 

Fuente: Elaboración propia (2021) 
 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 313 

Dichos elementos confluyen y permean la enseñanza de la historia del pueblo 

mapuche. Por ejemplo, la profesora Natalia nos explicó que al tratar la problemática 

sobre el asesinato de Santiago Maldonado: “la familia pone mucha presión también. En 

qué ciertos temas no se toquen en la escuela. Y bueno porque se cruzan las miradas que 

ellos tienen como familia, la de la escuela y la de nosotros” (Entrevista personal a Natalia, 

05 de agosto del 2019). La profesora Paz, por otro lado, nos señala que es importante de 

igual forma tratar en el aula los problemas que afectan a las comunidades mapuches: “Sí, 

es necesario que se vea –con los y las estudiantes– lo que está pasando, los conflictos 

que están ocurriendo y que ocurrieron también. (Entrevista personal a Paz, 05 de agosto 

del 2019). Para los y las maestras la enseñanza de la historia mapuche se encuentra 

interpelada por un conjunto de valores, criterios e intereses: “producto de los cambios 

que se han dado, de algunos fenómenos, de algunos conflictos que se dan en el caso de 

la Patagonia” (Entrevista personal a Nicol, 05 de agosto del 2019). Los intereses del 

Estado, de las familias, de la actividad económica y de las editoriales que intervienen 

tácitamente en lo que quieren enseñar los y las docentes: 

 
Cuando enseñamos este contenido, que son los pueblos originarios, aparecen estas 

exigencias por un lado que son de la institución, los diseños curriculares, por otro lado, 

lo que acontece, lo que los y las niñas traen al aula. Como maestra intento enseñar y en 

esa enseñanza obviamente van a confluir representaciones y prejuicios. Además, 

nosotros en la zona tenemos toda la explotación del petróleo. Que es la actividad 

económica predominante en la zona y que muchas veces estas empresas petrolearas 

están explotando el petróleo en la zona de las comunidades indígenas, entonces también 

hay un conflicto allí por esta actividad económica. Y tenés muchos de nuestros 

estudiantes que sus padres trabajan en el petróleo. (…) Y las editoriales presentan, 

bueno, este sujeto de la historia del pasado. (Entrevista personal a Nicol, 05 de agosto 

del 2019) 

 

En su conjunto, los diversos intereses presionan o influyen para que los y las 

docentes sean objetivos y que no adoctrinen a los y las estudiantes. A través de lo que 

plantean los y las profesoras, se desprende el concepto de neutralidad/objetividad activa 

y los actores o procesos que intervienen tácitamente. Estos últimos elementos se 

corresponden con la actividad económica y los medios de comunicación que, en su 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 314 

conjunto, explicitan la política de inclusión del pueblo mapuche en la enseñanza de la 

historia: “Si es claro el discurso que viene desde el oficialismo, desde el Estado. Es un 

Estado intentando ser un tanto progresista incorporando a los pueblos originarios, pero 

haciendo el mismo discurso neoliberal.” (Entrevista personal a Nicol, 05 de agosto del 

2019). Es decir, una inclusión basada en La política oficial del conocimiento en 
Argentina que contemple una inserción de la historia mapuche sin disputas, problemas 

y rescatando algunos elementos no controversiales como la vestimenta o la alimentación.  

 

No obstante, para los y las docentes la neutralidad y la objetividad se funden en 

un proceso en el cual el o la estudiante forme parte activa en la enseñanza. Es decir, 

relacionan la objetividad con una neutralidad activa que implica señalar los episodios de 

violencia que aparecen en los medios de comunicación sin posicionarse explícitamente 

ante estos acontecimientos. Esta práctica implica que los y las docentes separan la 

actividad profesional –como profesor o como profesora– de su rol como ciudadanos o 

ciudadanas ante problemas sociales cuando enseñan historia del pueblo mapuche. Es 

decir, al conceptualizar sobre lo que plantean, son conscientes de la forma en que los 

factores situados fuera del aula –familias, medios de comunicación y la actividad 

económica– intervienen en su enseñanza. En este sentido, la neutralidad es activa porque 

contribuye a movilizar a los y las estudiantes a tomar una posición individual o como 

grupo sobre estas problemáticas:  

 
Si yo muestro o me tomo de una situación problemática: “la desnutrición de los y las 

niñas en determinada edad en la Provincia de Vaca Muerta31” También tengo que 

mostrar todo y no te quedas en este posicionamiento neutral. La objetividad para mi es 

otra cosa, es propiciar procesos de conocimientos, al educando o al grupo, puede 

conflictuar de otra manera, teniendo todas las variables. No solamente vos dando una 

cara. Cuando vos mostrás todos los actores sociales intervinientes en un conflicto, les 

estas dando la posibilidad a los alumnos y a las alumnas que interpele. (Entrevista 

personal a Sara, 13 de junio del 2019) 

 
31 Vaca Muerta es un yacimiento petrolífero que se encuentra en proceso de explotación y que se ubica 

en tierras ancestrales del pueblo mapuche entre las Provincias de Neuquén y de Río Negro.  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 315 

Ahora, no por eso uno está imponiendo al nene que decida una cosa o la otra, vos le 

mostrás dos caras, por ejemplo, en el caso de Maldonado, cada uno puede tener una 

opinión y en la familia cada uno puede tener su opinión, pero vos le mostrás la 

problemática. Y eso no es un conflicto dentro de la escuela, el tema es cuando uno toma 

posición de una de las partes. (Entrevista personal a Luz, 29 de julio del 2019) 

 

El concepto de neutralidad/objetividad activa que elaboran los y las docentes 

tiene por objetivo exponer todos los acontecimientos para que los y las estudiantes 

tomen diversas posiciones ante la realidad. De esta forma, los y las profesoras son 

conscientes de los diversos elementos que permean en la enseñanza e identifican 

claramente el discurso oficial de inclusión neoliberal: 

 
Obviamente la profesora –o profesor– que lo tiene que tratar debe no influenciar ni 

ideológica ni políticamente. Porque algunos de los temas fueron influenciados 

políticamente. Acá lo de Maldonado se vinculó mucho con el Kirchnerismo32. Entonces 

que pasaba, nosotros somos docentes y no tenemos que impartir ni decir ningún tipo 

de ideología. Nosotros vamos a la escuela a enseñar y tratar de ser lo más objetivo 

posible, pero es difícil. Pero se tiene que visibilizar lo que va pasando en los conflictos, 

que ellos puedan ver porque pueden llegar a esto. Ver causas y consecuencias, pero no 

dar nosotros una posición política ni ideológica. (Entrevista personal a Paz, 12 de junio 

del 2019) 

 

La segunda dimensión que trata la responsabilidad de visibilizar al pueblo 

mapuche se tensa con la categoría central La política del conocimiento oficial en 
Argentina y la relacionamos con La construcción del currículo en la práctica y El 
posicionamiento educativo. Pues, como consideran los y las profesoras: “otra cosa es lo 

que pasa en el aula. Hay como un espacio bastante importante y si creo y considero que 

es muy importante la formación inicial en este sentido” (Entrevista personal a Paz, 29 

de julio del 2019).  

 
32 Movimiento político de izquierda y centro izquierda que se agrupa en torno a la figura y a los 

planteamientos del expresidente Néstor Kirchner. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 316 

A partir de las diversas tensiones que existen entre las influencias y lo que tiene 

lugar en el aula, emerge el concepto de responsabilidad pedagógica y política en la 

enseñanza de las ciencias sociales. Esta construcción teórica explica el fundamento del 

control curricular que realizan los y las docentes, la forma en que opera en el aula y como 

se relaciona con El desarrollo de una ciudadanía crítica en Argentina. Para los y las 

profesoras la responsabilidad que otorga el rol como docentes consiste en un 

compromiso político y pedagógico que tiene por objetivo una reflexión –personal y 

colectiva– sobre la enseñanza y los diversos intereses que intervienen en ella: “Sí, 

tenemos la responsabilidad pedagógica y política y decimos bueno no puede ser que pase 

a cuarto grado sin saber leer o escribir ¿qué esta pasando? ¿qué estamos haciendo? ¿qué 

hiciste?” (Entrevista personal a Sara, 13 de junio del 2019). La reflexión que llevan a cabo 

los y las profesoras se realiza en torno al quehacer como docentes y al lugar que le 

otorgan a la enseñanza de las ciencias sociales para el desarrollo de una ciudadanía crítica 

que se posicione ante las injusticas sociales que ocurren en su contexto: 

 
Sí, uno debe tener un posicionamiento porque sino es un trabajo como cualquier otro 

y este no es un trabajo como cualquier otro. Es muy importante nuestro rol porque 

nosotros tomamos decisiones como: voy a enseñar esto. ¿y por qué? Tengo razones 

para enseñar. Y eso, nuestra tarea consistía en concientizar y ayudar a que los estudiantes 

vieran un poco más allá. (Entrevista personal a Blanca, 21 de junio del 2019) 

 
Yo creo que el posicionamiento lo va marcando la práctica diaria. No es necesario decir 

que uno tiene posicionamientos de izquierda o que no está de acuerdo con lo 

establecido, viste. Uno va rompiendo lo establecido en el día a día. En el cómo saludas, 

en el cómo abrazás. Y ese posicionamiento político lo podés ver sin tener que 

explicitarte en tu práctica diaria, aunque no está mal si lo querés explicitar. (Entrevista 

personal a Sara, 13 de junio del 2019) 

 

En este sentido, La responsabilidad política-pedagógica en la enseñanza se une 

a La construcción del currículo en la práctica y a El posicionamiento educativo con la 

finalidad de desarrollar una ciudadanía crítica:  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 317 

Vos tenés en todas las instituciones un periodo de diagnóstico que se llama, que se hace 

en marzo. Nosotros en la escuela ese periodo de diagnóstico si o si vos armas actividades 

que vallan relacionados derechos humanos, dictadura en particular, Carlos Fuentealba y 

pueblos originarios. Nosotros armamos ajes de un tema, suponete: “la identidad”. 

Entonces esos tres temas deben atravesar tus actividades sobre la identidad. Y lo 

definimos nosotros, el cuerpo docente. (Entrevista personal a Sara, 13 de junio del 2019) 

 

A partir del análisis, La responsabilidad política-pedagógica en la enseñanza es 

causa directa de La transformación de las representaciones sociales y La revalorización 
del pueblo mapuche. La transformación de las representaciones sociales profundiza la 

teorización de la categoría central y apunta a uno de los elementos que los y las profesoras 

buscan transformar a través de la enseñanza de la historia y de las ciencias sociales. Estas 

son las representaciones sociales de los y las alumnas acerca del pueblo mapuche. Los y 

las maestras consideran que los preconocimientos que portan los y las alumnos se 

encuentran mayormente influenciadas por la familia y los medios de comunicación 

masivos. En este sentido, observan que las representaciones son difíciles de transformar 

y en algunos casos se manifiestan como una predisposición y actitudes discriminatorias. 

Las propiedades que busca transformar esta subcategoría son: 1) un pueblo en el pasado, 2) 

un pueblo improductivo y problemático y 3) las actitudes a cambiar.  

 

La primera idea que buscan transformar los y las docentes sobre las 

representaciones de los y las estudiantes es la extinción del pueblo mapuche. La idea de 

la desaparición se mantiene como un elemento crucial a cambiar en todos y todas las 

docentes. Dicha imagen se encuentra soterrada bajo comentarios de los y las estudiantes 

como Son nuestros primeros habitantes o son los pueblos originarios. Sin embargo, los y las 

maestras consideran que los y las alumnas referencian al pasado con la palabra indios. Un 

ejemplo son las profesoras Paz y Nicol:  

 
Ellos –los y las estudiantes– se imaginan enseguida, te lo digo cuando hablamos de los 

pueblos originarios, recuerdan la llegada de Colón, que había personas y eran indios. 

Indios, listo. Y te dicen ¿hay indios todavía? O sea, es muy difícil explicarles entonces 

ellos lo toman como que no se dan cuenta, como que no fueran humanos. (Entrevista 

personal a Paz, 12 de junio del 2019) 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 318 

 
Son representaciones muy fuertes de los estudiantes y cuál era la idea en ese momento, 

era tratar de cambiarles la cabeza y cambiarles las ideas, pero era imposible. Lo que yo 

pretendía era que ellos rompieran con la idea que los pueblos originarios eran cosa del 

pasado. Que estaban presentes y ver algunas problemáticas y siempre de seleccionar en 

cada año algún problema que aquejara al pueblo. (Entrevista personal a Nicol, 12 de 

junio del 2019) 

 

La idea de extinción del pueblo mapuche en los y las estudiantes se vincula con 

la invisibilidad social pues no los consideran como actores sociales en la vida pública y, 

además, observan que son principalmente pueblos que son improductivos y desprovistos 

de avances sociales, económicos y materiales. De esta forma, representan un pueblo 

antecesor de la sociedad argentina actual: 

 
Dicen –las y los alumnos– “son nuestros primeros habitantes, son los que comenzaron 

a habitar en estas tierras” “son los que tuvieron que soportar las condiciones climáticas 

sin tener una vivienda” Bueno, infinidades de cosas que también las familias van 

transmitiendo. (Entrevista personal a Blanca, 21 de junio del 2019) 

 

El hecho de que los y las estudiantes consideren que el pueblo mapuche no es 

capaz o no los imaginen con la capacidad de producir elementos materiales y que eran 

los primeros habitantes, representa un estadio previo a las civilización actual y moderna. 

Esta idea se asocia a la segunda dimensión en tanto que es otra imagen que buscan 

cambiar los y las profesoras. Esta representación vincula al pueblo mapuche como un 

pueblo poco civilizado, que es problemático e improductivo. Dichas ideas provienen y 

se distribuyen por la principal fuente en la cual se nutren las representaciones y es la 

familia: “Entonces hay muchos nenes que hacen lo que han escuchado en la casa o lo 

que dicen en la casa: “No, pero ellos ya no existen más” “nunca hicieron nada” “nunca 

trabajaron”. (Entrevista personal a Natalia, 05 de agosto del 2019).  

 

La imagen de pueblo problemático e improductivo tiene una fuerte carga de 

presentismo y si bien circula a través de la familia, se relaciona directamente con la 

actividad petrolífera y el impacto que tiene dicha actividad en el territorio mapuche. Este 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 319 

incidente, incluso, ha significado que la palabra mapuche contenga significados negativos 

y predisponga el aprendizaje:  

 
(…) es como que también una mala palabra porque ellos son quienes están todo el 

tiempo haciendo cortes, que te quieren cobrar peaje, que la ruta, que la tierra es de ellos, 

hay todo un tema que vienen los chicos con lo que los padres les dicen, con lo que 

escuchan, es muy complicado que aprendan otra cosa. (Entrevista personal a Paz, 12 de 

agosto del 2019) 

 

Este condicionamiento en el aprendizaje de la historia y de la cultura mapuche 

procede principalmente por su oposición a la intervención petrolera en su territorio 

ancestral. Esta obstrucción a la intervención petrolera responde a la cosmovisión 

mapuche, pero, en cierto sentido, los medios de información han construido ciertas 

representaciones que refuerzan la idea de su falta de integración al progreso económico 

y social de la sociedad moderna. La profesora Nicol y la profesora Blanca plantean que: 

 
Y tenés muchos de nuestros estudiantes que sus papás trabajan en el petróleo. Entonces, 

llegan todas esas experiencias vividas en la cotidianidad de los niños al aula. Tengo 

amigas, compañeros, que están en educación media que sus maridos trabajan en el 

petróleo y vienen con una mirada que te dicen: “que las comunidades cobran para que 

pasen las empresas. (Entrevista personal a Nicol, 01 de agosto del 2019) 

 
(…) salieron mucho en los medios por reclamar sus derechos sobre las tierras y querían 

conseguirlo y bueno, a partir de esto salió mucho esto de “ellos reclaman y siguen 

reclamando, pero ellos ¿qué hacen? No trabajan” Y nosotros les decimos ¿cómo que 

no trabajan? Lo que ellos producen es mucho. Y eso, nuestra tarea consistía en 

concientizar y ayudar a que los estudiantes vieran un poco más allá. (Entrevista personal 

a Blanca, 21 de junio del 2019) 

 

A partir de lo que dice la profesora Blanca, los y las profesoras en la práctica 

buscan transformar ciertas representaciones negativas que emergen del contexto 

fuertemente tensionado por la actividad petrolera y la intervención en tierras ancestrales: 

“Por eso te digo, también hay actitudes discriminatorias, pero bueno a partir de ahí 

trabajamos” (Entrevista personal a Blanca, 12 de junio del 2019). Lo mismo indica la 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 320 

profesora Natalia al decir que: “Pero aun así siempre es motivo de una cargada, de una 

burla y pasa mucho eso con los chicos que pertenecen actualmente a comunidades 

mapuches y yo creo que sobre todo más en la cordillera se debe dar.” (Entrevista 

personal a Natalia, 05 de agosto del 2019). Aun así, esta tensión permanente influye en 

su forma de trabajar en el aula, pero La responsabilidad político-pedagógico de la 
enseñanza contribuye a tratar de cambiar estas representaciones a partir de entregar 

todas las miradas sobre el fenómeno: 

 
Pero en ese proceso obviamente fui creciendo y alejándome de esta idea romántica y 

tratar de ver porque los mismos chicos te cuestionan y más los adolescentes. Y ahí me 

di cuenta de que existen padres que trabajan en el petróleo porque ahí aparecían esto de 

que ellos lo escuchaban de sus papas: “los mapuches esto” y surge toda una idea más 

negativa. (…) Entonces como que en el aula uno puede llegar a dar una diversidad de 

miradas y de enfoques que tienen que ver con que los maestros somos parte de esta 

realidad. (Entrevista personal a Nicol, 01 de agosto del 2019) 

 

La revalorización del pueblo mapuche representa la forma en que los y las 

docentes buscan que los y las estudiantes visibilicen socialmente al pueblo mapuche, 

comprendan los conflictos del presente y, en consecuencia, otorguen valor al pueblo 

mapuche como una sociedad que tiene prácticas y estrategias que demuestran 

conocimientos propios. Esta categoría se encuentra relacionada con La transformación 
de las representaciones y, al mismo tiempo, es una segunda propiedad que profundiza el 

conocimiento de La responsabilidad político-pedagógica de la enseñanza. La 
revalorización del pueblo mapuche tiene por finalidad concientizar a los y las estudiantes 

sobre las condiciones de opresión que vive históricamente el pueblo mapuche a través 

de los conflictos. Las dimensiones son: 1) la relación pasado y presente a través de los conflictos 

y 2) la visibilización del pueblo mapuche como actor social.  

 

Los y las docentes con la finalidad de contribuir a que los y las estudiantes 

revaloricen al pueblo mapuche, buscan desnaturalizar la historia y que comprendan que 

existen razones en el pasado que han edificado el presente. Este tránsito histórico lo 

elaboran a través de relaciones temporales para exponer que el pueblo mapuche tenía –



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 321 

y tiene– una sociedad organizada y que fue interrumpida por la invasión española y, 

posteriormente, por la emergencia del Estado argentino:  

 
Ellos pensaban que no había organización, sin embargo, cuando comienzan a estudiar 

se dan cuenta que tenían organización política, económica, social, cultural y que tenían 

sus creencias y todo un modo de vida. Que todos/as supieran que la mayoría de las 

cosas que hicieron –españoles y argentinos– repercute hoy en día. Que es una 

construcción. Y que se puede vincular con el presente, que se vea lo que pasa en el 

presente y que se vincule al pasado. ¿Por qué? Para que se visibilicen los conflictos ¿qué 

conflictos hubo? ¿por qué pasaban estas cosas?. (Entrevista personal a Paz, 12 de junio 

del 2019) 

 

El acercamiento a la cultura e historia mapuche que buscan desarrollar los y las 

maestras, tiene por objetivo concientizar sobre el pueblo mapuche para dar a entender 

que ha sido oprimido históricamente y así ir transformando las representaciones sociales 

de los y las estudiantes: 

 
No solamente como una cultura que existió y bueno, antes de que llegaran los españoles. 

Como es la gran historia que cuentan. Entonces eso me pareció como mejor o más 

viable como para acercar conocimiento del pueblo y que hoy, por ejemplo, todo el 

mundo dice: “que pelean por la tierra y que no tienen ni un árbol plantado”. Todo lo 

que dicen el común denominador de la gente, porque es así. (Entrevista personal a 

Natalia, 05 de agosto del 2019) 

 

(…) que entiendan que estas tierras eran de los pueblos originarios y no de ellos y que 

todo lo demás son intereses económicos y políticos y que acá no hubo relaciones de 

pueblo a pueblo ni respeto, que tuvo que ver con una cuestión de fuerza. Yo aconsejaría 

que tiene que haber un poquito de actualidad y poder llevarlo a la historia. Está bueno, 

yo creo que el contacto con la actualidad. (Entrevista personal a Luz, 29 de julio del 

2019) 

 

Al ir profundizando en lo que señalan los y las docentes, consideramos que La 
revalorización del pueblo mapuche también implica ir descubriendo la perspectiva, los 

y las ideas y las acciones del pueblo mapuche como actor social. De esta manera, las 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 322 

docentes conceptualizan que la revalorización contribuye a un proceso de empatía 

histórica  

 
Yo creo que hay que empezar a ver al sujeto, a los sujetos de la historia. Sean los pueblos 

originarios, sean las mujeres, sean los gitanos, sean los niños. Para mí lo primero es ver 

quiénes son los sujetos protagonistas de cualquier proceso histórico. Sus acciones, 

quiénes son, sus intereses, lo que hicieron, pero ¿quiénes eran? Y yo creo que, de esa 

manera, los y las niñas tendrían mayor empatía con esos sujetos que construyeron y que 

realmente en ese espacio y en esa época determinada, la historia la construyeron los 

sujetos. (Entrevista personal a Nicol, 01 de agosto del 2019) 

 

La revalorización del pueblo mapuche implica para los y las docentes enseñar a 

los y las alumnas a comprender los conflictos actuales otorgando un lugar especial a La 
transformación de las representaciones. Al profundizar en los significados de la categoría 

existe una relación que subyace entre las dimensiones que es la preocupación por enseñar 

que el pueblo mapuche tiene ciertos conocimientos –perspectivas, ideas o acciones– que 

es necesario revalorizar para comprender las problemáticas que existen en el presente 

para, por un lado, visualizar aquellas representaciones que se anclan en ideas que no 

tienen un fundamento científico.  

 

 En la última categoría del modelo teórico agrupamos algunos de Los 
métodos de enseñanza que utilizan los y las profesoras para alcanzar sus finalidades y 

describimos las perspectivas o el enfoque que adoptan en la práctica. La mayoría de los 

y las docentes diseñan y discriminan los materiales y recursos de enseñanza y, en algunos 

casos, tratan de “recortar la realidad” para llevarla al aula. Las dimensiones de la categoría 

son: 1) el uso de los medios digitales, 2) el recorte de la realidad y 3) formas de enseñar historia y 

cultura mapuche.  

 

El uso de la tecnología es importante para todos y todas las docentes. La mayoría 

de los y las maestras que las utilizan señalan que la riqueza de material existente es un 

problema, pero, en este sentido, es necesario discriminar la información: 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 323 

Todo lo que es digital y mucha noticia de actualidad con los pueblos. Diarios, pero, 

también, de videos. Hay mucha tecnología, mucho material digital que está muy 

enriquecido. (…) O tanto material rico, porque hay mucho material, lo que hay en las 

redes. Pero muchas veces es más fácil agarrar un libro, pero hay audios, hay videos. 

(Entrevista personal a Natalia, 05 de agosto del 2019) 

 

Las razones que dicen las docentes para utilizar principalmente recursos 

tecnológicos de la información son los resultados que señalan obtener en los y las 

estudiantes. Al utilizar principalmente videos, por ejemplo, es posible transmitir además 

imágenes en movimiento que están cargadas de relatos o acontecimientos que despiertan 

emociones que invitan a replantear ciertas representaciones en los y las niñas: “Sí, 

comienzan a cambiar en parte porque hicimos un trabajo muy sistemático también 

utilizando las TICS, buscamos muchos videos que los hacen reflexionar. También hay 

que buscar los videos porque también hay videos que no te aportan mucho.” (Entrevista 

personal a Paz, 12 de junio del 2019). Otro aspecto importante en el uso de las 

tecnologías de la información es la búsqueda de información en internet. Por ejemplo, 

la profesora Blanca menciona que para ella es importante la búsqueda de información 

de los y las propias niñas. Por lo tanto, en las actividades que realiza trata de que sus 

estudiantes busquen información y que aprendan elementos básicos de la historia de los 

pueblos originarios:  

 
En los derechos, generalmente, y también en la historia, en la parte histórica. Como 

llegaron acá, como se rigen para vivir, cuál es su forma de vida. En eso, uso fotografías 

que las busquen con internet les hago que busquen información. (Entrevista personal a 

Blanca, 21 de junio del 2019) 

 

La segunda dimensión considera los “recortes de la realidad”. Este código –in 

vivo– que planteaban los y las docentes tiene un significado y un sentido que implica 

tomar un fragmento de la realidad y problematizarla en el aula para discutirlo con los y 

las estudiantes:  

 
Sí, yo generalmente planificaba haciendo un recorte de la realidad. Suponte, si tenía 

cuarto grado y tenía que trabajar Río Negro, pero yo no hacía solo la división política, 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 324 

lo geográfico y lo histórico. No, yo veía de Río Negro que problemática desde la realidad 

social de Río Negro, en donde me iba a parar y que recorte iba a hacer para poder 

trabajarlo. (Entrevista personal a Blanca, 21 de junio del 2019) 

 

A partir de este recorte de lo que está pasando en la sociedad, los y las docentes 

construyen un debate en el cual tratan de que los y las estudiantes sean quienes discutan 

y propongan soluciones o cambios: “Realizamos un debate en 3 grupos donde se define 

si vendíamos o no tierras de las comunidades mapuches a una empresa petrolera 

multinacional” (Cuestionario aplicado a Raúl). Por lo tanto, el recortar la realidad para la 

enseñanza de las ciencias sociales implica tomar los conflictos y recrearlos en el aula para 

contribuir a desarrollar el pensamiento histórico: “Partiendo de un conflicto real y actual. 

Hacer casi un recorte periodístico, buscar fuentes históricas que nos sitúen para buscar 

causas y consecuencias también leyes actuales” (Cuestionario aplicado a Blanca). El 

recorte de la realidad tendría el objetivo de plantear situaciones reales que desafíen a los 

y las estudiantes para ejercitar la ciudadanía a través de decisiones en casos reales: 

 
Más desafiante y en realidad que tengan un poquito más de realidad. No que sea un 

cuentito, que tenga un poquito más. Un artículo de un diario tranquilamente lo podés 

trabajar con los nenes y mostrar alguna noticia que sea problemática para poder verla 

en un video no hay problema. O sea, mostrar la problemática y traerla al aula es 

necesario y está bien y está permitido. (Entrevista personal a Luz, 29 de julio del 2019) 

 

La última dimensión de la categoría rescata un conjunto de prácticas en las cuales 

los y las docentes plantean acercarse a las comunidades o autoridades mapuches para 

incluir en la enseñanza ideas, visiones y perspectivas de la historia mapuche desde la voz 

de los y las protagonistas. Las y los profesores señalan que en su mayoría tratan de 

realizar entrevistas a autoridades mapuches o buscan testimonios en cartas o diversas 

fuentes. Por ejemplo, la profesora Laura explica que: “Se trabajó la interacción de las 

culturas cuando se estudiaron los pueblos originarios de Argentina y su legado cultural, 

así como su situación actual a través de conversaciones” (Cuestionario aplicado a Laura). 

Por otro lado, la profesora Sara menciona que los testimonios contribuyen a entender la 

perspectiva mapuche sobre los problemas actuales: “Me parece vital valorar los 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 325 

testimonios de nuestro pueblo, sus luchas, conquistas y resistencias” (Cuestionario 

aplicado a Sara).  

 

Al profundizar en el sentido de la utilización de los testimonios y de las 

entrevistas, la motivación por utilizar testimonios orales o entrevistas es relacionar el 

pasado con el presente a través de los cambios y las continuidades en el modo de vida. 

Así lo plantea la profesora Paz: “Es importante para mí comenzar de la cosmovisión del 

Pueblo Mapuche, para comprender como se manifiesta su cultura, estableciendo 

diferencias y semejanzas en cuanto a cómo se manifiesta en la actualidad” (Cuestionario 

aplicado a Paz).  

 

Esta forma de acercarse a las comunidades mapuches a través de visitas o de 

entrevistas, puede construir en los y las estudiantes un esencialismo de la vida mapuche. 

Es decir, que comprendan que a pesar de los distintos cambios y continuidades la vida 

mapuche es vivir en comunidades, haciendo artesanías, teniendo varios dioses y 

habitando fuera de la ciudad:  

 
Así que nosotros viajamos con el grupo de la escuela al CUI que es un pueblito que está 

cerca. Vimos el circuito productivo de la lana y en ese sector te muestran que hay grupo 

de tejedoras del telar mapuche y, bueno, nos mostraron todo el circuito y pudimos hacer 

algunas preguntas que los chicos ya traían armadas. El problema con el que nos 

encontramos, o el que yo percibí, fue que a la persona –mapuche– que nosotros 

entrevistamos estaba muy a la defensiva y era una persona que no estaba acostumbrada 

a hablar. Entonces en cada pregunta que le hicieron los y las niñas, yo pensaba, que les 

iba a contar acerca de lo religioso, de las creencias, de los dioses y sus comidas. Pero ella 

a todas las preguntas que los chicos le hacían, ella decía: “igual que ustedes”. Entonces 

decía: “igual creo en Dios igual que ustedes”. (Entrevista personal a Luz, 29 de julio del 

2019) 

 

Al igual que en el contexto chileno, quisiéramos rescatar algunas ideas claves 

dentro del conjunto de resultados que retomaremos en la triangulación de perspectivas 

en Argentina. Las ideas claves son:  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 326 

• Los y las profesoras tienen como finalidad El desarrollo de una ciudadanía 
crítica en Argentina. Dichos propósitos buscan alcanzar que los y las estudiantes 

se transformen en ciudadanos y ciudadanas socialmente comprometidos. Con 

respecto al pueblo mapuche, el propósito es La visibilización social del pueblo 
mapuche en la enseñanza de la historia.  

• Los y las profesoras consideran que existe una política de Estado en Argentina 

que reposa en el currículo y que conceptualizamos como La política oficial del 
conocimiento en Argentina. Dicha directriz estatal considera no tratar en 

profundidad los conflictos, las desigualdades históricas o la política del despojo. 

• En el modelo teórico sobre la enseñanza surgen una serie de conceptos que 

caracterizan una serie de dificultades en la práctica, los problemas sociales y 

controlan el currículo en la práctica. 

 

 

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 327 

4.6 Las representaciones sociales de los y las estudiantes de educación 
primaria sobre el pueblo mapuche en Argentina 

En este apartado avanzaremos a la explicación de las representaciones sociales de 

los y las estudiantes sobre el pueblo mapuche y la enseñanza de la historia y de las ciencias 

sociales. Al igual que en el caso de Chile, realizamos tres grupos focales con estudiantes 

que pertenecían a los cursos de sexto y de séptimo grado de primaria. La edad de los y 

las estudiantes varía entre los 11 años y los 14 años y fueron seleccionados por las 

docentes que accedieron a las entrevistas (Esquema 22). 

 

Esquema  22 Estudiantes que participaron en la investigación en Argentina 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

La codificación de las entrevistas las hemos realizado a partir de las profesoras 

que nos han permitido realizar las conversaciones grupales con los y las alumnas. Por lo 

tanto, los y las estudiantes de la maestra Luz serán parte del grupo ARG1, los y las 

estudiantes de la profesora Paz serán parte del grupo ARG2 y, finalmente, los y las 

estudiantes de Natalia serán parte del grupo ARG3. Basados en el análisis exponemos 

un modelo teórico que describe y explica la imagen central, una serie de imágenes 

secundarias y complementarias y, finalmente, las principales fuentes de información que 

nutren las representaciones sociales (Modelo teórico 11).  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 328 

Modelo teórico 11 Las representaciones sociales de los y las estudiantes sobre el pueblo mapuche en 
Argentina 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 329 

4.6.1 La imagen central de los y las estudiantes argentinos sobre el pueblo mapuche 

 

4.6.1.1 El pueblo mapuche: un pueblo originario del pasado 

 

La categoría inicial del modelo teórico representa la imagen central que los y las 

estudiantes tienen del pueblo mapuche. Esta representación la construimos al teorizar 

sobre lo que plantean del pueblo mapuche como pueblo originario. Por lo tanto, las 

dimensiones de la categoría central son: 1) un pueblo del pasado, 2) la forma de vida del pasado 

y 3) el retraso cultural. Las tres dimensiones señalan que los y las niñas consideran al pueblo 

mapuche como una sociedad que todavía existe a pesar de la invasión española y que es 

un pueblo que tiene una lengua y cultura que son propias. Sin embargo, el 

desconocimiento de la historia contemporánea hace que los y las estudiantes prolonguen 

su forma de vida del pasado al momento actual. Es decir, señalan que los miembros del 

pueblo mapuche todavía viven fuera de la ciudad y no se han integrado a la sociedad 

moderna.  

 

Cuando iniciamos las conversaciones con los y las estudiantes de sexto y séptimo 

grado de primaria, nos han explicado que el pueblo mapuche es un pueblo originario 

muy disminuido en la época actual producto del proceso de colonización española. 

Carolina menciona que: “Bueno y todos en el pueblo mapuche se fueron como 

desapareciendo a la llegada de los españoles acá.” (ARG1CAR). Lo mismo indican 

Sandra y Juan Pablo al plantear que: 

 
Todavía existen varios pueblos, pero muy pocos. (…) Mira los españoles habían llegado 

a la Argentina en donde también existían personas, tipos de colonias. Cuando llegaron 

creo que atacaron a los pueblos mapuches. Todavía siguen existiendo, pero bastante 

pocos. (ARG3SAN) 

 
En realidad, si existe el pueblo mapuche y otros pueblos originarios, pero no es posible 

encontrarlos tanto ahora. (ARG1JPA) 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 330 

La invasión y el proceso de colonización española de acuerdo con los y las 

estudiantes generó un trauma histórico que impactó en el pueblo mapuche y eliminó 

gran parte de su cultura. De este modo, los y las estudiantes consideran que un efecto de 

la colonización es la pérdida de su lengua y su cultura: “hay muy poca gente que habla el 

idioma de ellos. Como que la ciudad de los españoles se infiltró más el español que el 

mapuzugun.” (ARG2RAU). La misma idea plantea Rocío al indicar que lo primero que 

afectó la invasión española fue la lengua mapuche –mapuzugun–: “Me parece que lo 

primero –que desapareció– fue su idioma. Como que después fue mutando a lo que hoy 

hablamos” (ARG2ROC). A pesar de la pérdida de la lengua, reconocen al pueblo 

mapuche como una sociedad que tiene un conjunto de prácticas y de conocimientos que 

los caracterizan como un pueblo originario: “Ellos tienen su propia civilización, sus 

creencias y su propio idioma” (ARG3SAN).  

 

Esto nos conduce a la segunda dimensión la cual hemos caracterizado como la 

forma de vida en el pasado. Al ir profundizando en las ideas que mantienen del pueblo 

mapuche comenzamos a identificar las nociones sobre la religión, la vestimenta, la 

alimentación y la ubicación. El conjunto de estos elementos que retratan los y las 

estudiantes se refieren al pasado, aunque fueron preguntadas sobre el presente o 

actualmente. Por ejemplo, en cuanto les consultamos sobre la religión nos explican que: 

“tenían distintas maneras de llamar a los dioses y distintos dioses, pero su forma de 

cultivos y de cómo fabricar armas y ropajes eran bastante parecidas” (ARG3PAU). Lo 

mismo indica Alexandro: “También creían muchísimo en los dioses y había un dios que 

no me acuerdo de su nombre, que era al que vos le rezabas y va y te curaba todo. Ese 

era uno de los dioses más importantes” (ARG1ALE). 

 

Las ideas sobre el pueblo mapuche sobre la alimentación, la vestimenta y la 

ubicación también se mantienen en pasado. Una de las estudiantes menciona que: “Se 

relacionan más con la naturaleza que la gente de ahora porque ahora la gente va al 

supermercado y hacen otras cosas. Ellos como que viven un poco más aislados entonces 

tienen cierto contacto con la naturaleza.” (ARG2ROC). Estas ideas sobre las 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 331 

características en pasado se repiten en todos los atributos que plantean los y las 

estudiantes. Alonso y Raúl, por ejemplo, mencionan que: 

 
Pero eran muy diferentes a lo que somos ahora, por ejemplo, tenían mayor conexión 

con la naturaleza porque no era como hoy que uno se queda viendo TV en la casa. 

Estaban viviendo en la naturaleza no estaban viviendo en una cama, dentro de una casa, 

era diferente. (ARG2ALO) 

 
Los mapuches ahora se visten con ponchos, pero por ahí antes quizás se vestían con 

cueros de animales. No es tanto como la vestimenta que usamos ahora. (ARG2RAU) 

 

Esta idea de cultura pretérita que asocian los y las alumnas a la cultura mapuche, 

atraviesa la vestimenta, la religiosidad y su vínculo con la naturaleza se concreta con la 

idea de que viven fuera de la ciudad. La urbe aglutina los avances, el acceso a servicios y, 

por lo tanto, el ubicarlos fuera de ella implica un alejamiento de la modernidad. Así lo 

plantean, por ejemplo, Paula y Alan: 

 
Aunque están aparte de la sociedad. Yo lo único que sé que están por ahí en la cordillera. 

(ARG3PAU) 

 
Ellos viven como en pequeños lugares, ciertos sectores en donde hay, claro, 

civilizaciones. Claro, es como que están muy alejados de lo que es la tecnología. 

(ARG3ALA) 

 

Esta idea se relaciona con la última dimensión que trata un retraso cultural del 

pueblo mapuche. Ciertas expresiones de los y de las alumnas considerando que ellos –el 

pueblo mapuche– sigue con su cultura o siguen en sus tiempos reafirman esta idea de 

que viven fuera de la ciudad y alejados de la modernidad. Paula, basada en lo anterior, 

explica que: “Como que ellos –el pueblo mapuche– siguen en sus tiempos” 

(ARG3PAU). Sandra, del mismo modo, considera que: “En realidad siguen viviendo los 

tiempos que su cultura sigue viviendo” (ARG3SAN). El tiempo de la cultura mapuche 

es el pasado y para los y las alumnas esto significa separarse de lo mapuche. Los y las 

alumnas, al encontrarse en el tiempo presente y vivir tiempos que consideran con mayor 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 332 

acceso a recursos tecnológicos, no son –tan expresamente– parte del proceso de 

mestizaje: “Antes no existíamos y nosotros decimos que acá antes había mapuches y no 

se llamaba Cipolletti, Neuquén, Cinco Saltos y todo eso. Eran tierras no más” 

(ARGCAR). Lo mismo indica Alan quien señala que: “Ellos como que no tienen el 

pensamiento que tenemos nosotros ahora en la actualidad, tienen como su propia, por 

así decirlo, tecnología.” (ARG3ALA). La idea que existe detrás de los planteamientos de 

Alan como el de Carolina deja entrever una idea de retraso en la cultura y en los recursos 

materiales. Asimismo, Alexandro plantea que: “Capaz que, si no hubieran colonizado –

los españoles– toda esa parte quizás que ni teníamos escuela tampoco, es más podíamos 

seguir con la misma (…)” (ARG1ALE). La idea de la escuela en el relato del estudiante 

considera el avance social por el cual avanza la sociedad en el conocimiento, pero 

también en ser educada y civilizada. 

 

En definitiva, la imagen general que tienen los y las estudiantes y que resumen las 

tres dimensiones, es la de un pueblo que permanece en el pasado y que vive fuera de la 

ciudad reproduciendo las mismas prácticas culturales de antaño. Dichas prácticas -de 

alimentación o de vestimenta– representan un conocimiento ancestral que es valioso 

pero que, en definitiva, no contribuye a su integración en la sociedad actual.  

 

La representación social del pueblo mapuche en nuestro análisis considera 

además una serie de imágenes secundarias y complementarias que complejizan la 

explicación que expone la categoría central. De esta manera, también consideramos las 

siguientes imágenes periféricas: 1) las representaciones sobre la enseñanza y el aprendizaje de la 

historia mapuche y 2) un escaso reconocimiento del pueblo mapuche en la sociedad argentina. Junto 

con estas imágenes, en el siguiente apartado expondremos una categoría que contiene 

un conjunto de fuentes de información desde la cual los y las estudiantes construyen las 

imágenes anteriores.  

 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 333 

4.6.2 Aspectos periféricos de la representación social  

 

4.6.2.1 Las representaciones sobre la enseñanza y el aprendizaje de la historia mapuche 

 

Una de las representaciones secundarias o periféricas se relacionan con la 

enseñanza y el aprendizaje de la historia mapuche. De esta forma, se consideran las 

siguientes dimensiones de la categoría: 1) la enseñanza del pasado y 2) el aprendizaje de la 

actualidad. En su conjunto, las diversas dimensiones de la representación dan algunas 

respuestas sobre lo qué piensan los y las estudiantes sobre la enseñanza de los y las 

docentes, lo qué quieren aprender con relación a la historia mapuche y qué recursos o 

elementos son necesarios integrar a la enseñanza de la historia mapuche.  

 

La primera dimensión ofrece una imagen acerca de lo que enseñan los y las 

maestras. Es decir, aquellos énfasis, las actividades y la manera en que tratan la historia 

mapuche en el aula desde la perspectiva de los y las estudiantes. Como indica el nombre 

de este aspecto en la primera dimensión, al profundizar en la forma que enseñan la 

historia mapuche los y las maestras, privilegian el pasado. Raúl indica que en la escuela 

aprende preferentemente el pasado por sobre lo que pasa en la actualidad: “Es más 

historia que actualmente” (ARG2RAU). Lo mismo indica Rocío al plantear que al 

concentrarse la historia en el pasado no logra entender el presente: “Porque eso, como 

nos hablan mucho, mucho y mucho del pasado, como que no sirve” (ARG2ROC). Para 

los y las estudiantes la escuela es un lugar en el cual la historia mapuche es una mirada 

previa o antecesor del Estado Argentino: “Acá es como que lo que pasó antes. Antes de 

la llegada de los españoles, lo que eran antes Argentina, que no era nada. Después el país 

se independizó y bueno, hoy es lo que es”. (ARG1CAR).  

 

Esta orientación hacia el pasado que emprenden los y las profesoras en la 

enseñanza de la historia y de las ciencias sociales, la realizan de manera preferente a través 

del uso de textos escolares o de otros textos de la biblioteca: “Los profesores además a 

veces sacan de los libros mismos de acá como textos, información y a veces lo dan.” 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 334 

(ARG1FLO). Lo mismo indican Alexandro, Alonso y Carolina al indicar las actividades 

más recurrentes que realizan:  

 
Nos toman una prueba donde viene todo esto de lo que aprendimos. (ARG1ALE) 

 
Claro, nos dan textos como para darlo de tarea y que lo debemos hacer. (ARG2ALO) 

 
Nos hacen buscar información, nos toman orales, nos hacen exponer y a los chicos 

igual. (ARG1CAR) 

 

A partir de estas ideas, los y las estudiantes señalan qué les gustaría aprender de 

la historia mapuche en la escuela. Al teorizar sobre estas ideas surge la segunda dimensión 

que considera el aprendizaje de la actualidad. Cada una de las intervenciones de los y las 

niñas escondía una interrogante sobre quiénes forman parte del pueblo mapuche y qué 

pasa con ellos en la actualidad: “Sí, eso es porque tenemos muchas dudas. Se debe 

enseñar también la base de lo que es el pueblo mapuche pero también lo que pasa ahora” 

(ARG2ALO). Lo mismo indica Rocío al decir que es importante relacionar el pasado 

con el presente en la enseñanza: “También tocar lo de antes para que se sepan las bases 

de los pueblos originarios, pero también lo que está pasando ahora” (ARG2ROC).  

 

Los y las estudiantes piensan que no conocen la actualidad del pueblo mapuche 

y consideran necesario profundizar en la verdad de lo que sucede en el contexto en el 

que viven: “Está bien explicarlo porque a veces es bueno saber la verdad de lo que pasa.” 

(ARG3PAU). La actualidad de acuerdo con los y las estudiantes es parte de lo que ven 

en la televisión:  

 
La seño -profesora- no nos dice lo que está pasando sino nos dicen lo que eran los 

pueblos originarios de acá, nos dicen de qué vivían. (…) No se habla mucho de eso. Es 

más, de noticia todo eso. No se habla en la escuela. (ARG1ALE) 

 

Flor considera que es importante tratar estos acontecimientos recientes en la 

enseñanza de la historia a partir de ciertos recursos: “Yo creo que con fotografías que 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 335 

hay en internet, con libros y cosas así para que ellos sepan quienes son de verdad y no se 

queden con la imagen que siempre uno o cualquier persona les deja” (ARG1FLO). De 

acuerdo con la alumna, algunos recursos o materiales que incluyan información actual 

contribuiría a complejizar lo que conocen las y los estudiantes. Sin embargo, uno de los 

aspectos que resultan más complejos o confusos de entender son los conflictos que 

existen en la actualidad: “A mí me gustaría que expliquen bien cómo era su vida y cómo 

fue que se resistieron hasta llegar a la actualidad.” (ARG3SAN). 

 

Esta actualidad aterriza en el campo de la enseñanza de la historia y de las ciencias 

sociales a través del tratamiento de los conflictos. Por ejemplo, algunos y algunas 

alumnas señalan que no entienden las protestas, las reacciones de los medios y las 

acusaciones de montaje con respecto a los conflictos que existen por el petróleo: 

 
O contra los mismos intendentes que se complotan, pero las mismas tierras, como yo 

te decía, o por el petróleo. En Neuquén hay muchas tierras que tienen petróleo y como 

está Vaca Muerta, Rincón y esos eran territorios mapuches y hubo protestas por eso. 

(ARG2RAU) 

 
Explicar primero lo de los mapuches y todo eso, y bueno, si ellos preguntan por el tema 

mediático y las cosas que dijeron ahí informarlos, pero no afirmando, porque no 

siempre es verídico. Entonces hay que decir que se dijo esto, pero como una suposición. 

(ARG3ALA) 

 
El año pasado pasó que alguien quería ayudar a los mapuches y terminó muriendo. ¿Por 

qué? No lo sé (…) no sé como explicarlo, pero hay gente que viene y mata. Porque sabe 

toda la información de lo que pasa. (ARG1ALE) 

 

Los y las estudiantes entienden que la finalidad de la enseñanza de la historia y de 

las ciencias sociales es acercarlos al conocimiento del pasado pero que este objetivo no 

les ayuda completamente a conocer su entorno. Este propósito al trasladarse a la 

enseñanza del pueblo mapuche refuerza el conocimiento acerca de la vestimenta, de la 

alimentación y de la religiosidad. En este contexto, él o la profesora se transforma en 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 336 

guía que enseña la cultura o la historia de un pueblo originario desde una posición exótica 

que reproduce un aprendizaje en modalidad turista. 

 

4.6.2.2 Un escaso reconocimiento del pueblo mapuche en la sociedad argentina 

 

La segunda imagen periférica que manejan los y las estudiantes se relaciona con 

el escaso reconocimiento social que tiene la sociedad argentina sobre el pueblo mapuche. 

Es decir, la representación expresa las bases sobre las cuales ambas sociedades se 

relacionan, interactúan y resuelven sus problemas. A partir de estas ideas, dividimos esta 

representación en: 1) el escaso reconocimiento social, 2) la intervención económica y 3) la defensa del 

territorio mapuche.  

 

La primera dimensión retrata la forma en que sistemáticamente la sociedad 

argentina no reconoce socialmente y menosprecia sistemáticamente al pueblo mapuche. 

Los y las estudiantes consideran que en la base de las relaciones que establece la sociedad 

argentina existe una minusvaloración del pueblo originario. Carolina, por ejemplo, señala 

que: “porque te das cuenta de que hay gente que no los respeta como se debe y no los 

quiere como se debe y no les presta atención como se debe.” (ARG1CAR). Lo mismo 

indica Juan Pablo: “Digamos que la gente los trata mal y puede ser que valla con la 

persona que quiere ayudar y ellos se quedan con lo anterior que dicen cosas malas. Se 

quedan con la parte mala.” (ARG1JPA).  

 

Esta última idea que explica Juan Pablo se relaciona con un efecto de esta 

minusvaloración que corresponde a las discriminaciones que sufre el pueblo mapuche. 

Para los y las niñas existe un menosprecio que se construye a partir de una superioridad 

cultural que se expresa de forma material en la pobreza y en lo simbólico en el lenguaje: 

“Discriminaciones por lo social y lo racial. En lo social por la pobreza y por su forma de 

hablar.” (ARG1CAR). Lo misma idea indica Alexandro: “Y por su forma de vestirse, por 

usar el poncho, por su forma de hablar.” (ARG1ALE). Por último, Rocío indica que esta 

discriminación implica en la vida pública que se conculquen sus derechos sociales: “(…) 

hoy en la Argentina no se les respeta como se debería y su cultura es como la cultura 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 337 

argentina. La diferencia es que ellos son mapuches. Entonces solo por eso pierden un 

poco sus derechos” (ARG2ROC).  

 

La segunda dimensión de esta categoría unimos el escaso reconocimiento social 

y el proceso de intervención económica en el territorio mapuche. Los y las estudiantes 

consideran que la minusvaloración que existe sobre el pueblo mapuche permite la 

proliferación de una serie de estereotipos –salvaje o violentos– con la finalidad de 

desconocer sus derechos ancestrales sobre el territorio y explotarlo económicamente:  

 
Es que están peleando por su terreno. Mucha (…) gente piensa en lo mismo. Mi familia 

y otras personas y es que hay que ayudar a los pueblos que todavía siguen peleando. No 

hay que dejarlos, es culpa del Gobierno que siga tomando esas cosas, o sea que los 

mapuches son salvajes y todo eso. Es una mentira. (ARG2RAU) 

 

Los conflictos que se desatan y resuenan en el aula provienen del extractivismo 

económico como sucede con el petróleo y también: “como lo que pasa con el tema de 

la minería” (ARG2ALO). Lo mismo indican Alonso y Rocío al mencionar que este 

efecto de la falta de reconocimiento social contribuye a la fundamentación de la 

explotación económica y a la usurpación territorial: 

 
Pelean mucho por el territorio, viste, como ahora todo es sacar petróleo y todo eso, 

entonces la tierra era de ellos entonces los pelean y hacen protestas, son conflictos. 

(ARG2ALO) 

 
Pasó algo para que se queden sin tierras. Porque los Gobiernos dicen que les pertenecían 

y no es así. (ARG2ROC) 

 

La última dimensión la relacionamos con el escaso reconocimiento y la 

explotación económica de los territorios mapuches. A través de estos acontecimientos 

los y las estudiantes fundamentan que estos episodios que los medios de comunicación 

indican como violentos es una defensa a sus territorios ancestrales ante la intervención 

económica: “Yo digo que ellos no son salvajes, sino que tienen miedo de que les vuelva 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 338 

a pasar lo que les pasó hace mucho, cuando vinieron los españoles” (ARG3SAN). Los y 

las niñas consideran que el pueblo mapuche se encuentra amenazado actualmente por el 

Estado argentino como antes lo estuvieron por el Estado español: “No es que son 

rebeldes o que matan, no, ellos por algo lo hacen. Se defienden. Claro, es una forma de 

defenderse y también por todo lo que han vivido. Capaz que los ven así pero no es así” 

(ARG1ALE). Lo mismo indica Alan al plantear que los episodios de violencia que ellos 

van conociendo es en realidad una protección: “Yo creo que para defenderse” 

(ARG3ALA). Sandra indica que estas amenazas incluso se realizan para intervenir 

económicamente los territorios mapuches: 

 
Porque ellos son los que le quitan la tierra y así que justamente se vuelven salvajes, pero 

en realidad se están protegiendo. Por ejemplo, en Chubut les quitaron una tierra y había 

alguien (…) creo que ya han escuchado de la desaparición de Santiago Maldonado, 

bueno, tristemente luchó por las tierras de los mapuches, pero fue atacado. El Gobierno 

de acá y en otros e son así y no quieren que sepan la verdad ni de los pueblos indígenas, 

o sea de los territorios. (ARG3SAN) 

 

Al relacionar las dimensiones de esta representación secundaria pensamos que los 

y las estudiantes consideran que existe una correlación entre el menosprecio social, la 

intensión económica que impulsa el capitalismo y las acciones que realiza el pueblo 

mapuche en su defensa.  

 

4.6.2.3 Las influencias de las fuentes de información 

 

Esta última categoría del modelo teórico la hemos configurado para averiguar 

cuáles son las principales fuentes de información a las que acuden los y las estudiantes 

para comprender lo que pasa en su cotidianeidad con relación al pueblo mapuche. Del 

mismo modo, tratamos de descifrar la forma en que incide cada una de estas fuentes en 

las representaciones sociales. Las fuentes de información principales son el internet, la 

familia –con descendientes mapuches–, la escuela y la televisión. Cada una de ellas 

impacta de manera diferente en las representaciones sociales y, además, algunas son 

criticadas por la manipulación de la información.  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 339 

Las diversas fuentes de información entregan diferentes pistas sobre lo que pasa 

en el mundo y sobre el pueblo mapuche. El uso de internet es uno de los principales 

medios por el cual los y las estudiantes se informan de manera rápida y consistente para 

encontrar respuestas que sinteticen el masivo número de informaciones que existen. Por 

ejemplo, Alexandro y Carolina plantean que:  

 
De última la curiosidad de saber lo que pasó y vos vas googleas todo y listo. 

(ARG1ALE) 

 
Es que en internet te sale de todo. (ARG1CAR) 

 

Los y las estudiantes consideran que es más rápido visitar algún sitio en internet 

y encontrar noticias. Alonso al ocurrir el asesinato de Santiago Maldonado, primero 

encuentra la noticia en la televisión, pero para informarse contrasta lo que observó en 

internet en diversos sitios virtuales: 

 
Por ejemplo, yo me pongo a ver la televisión, las noticias y me interesa un tema. Me 

pongo a ver una película que es la historia de Freddy Mercury y termino de ver la película 

y después como que agarran dudas de lo que pasó y agarro mi dispositivo y empiezo a 

buscar sobre ese tema. Eso es lo que hago cuando tengo dudas. En el caso de los 

mapuches, vi las noticias cuando los mapuches hicieron las protestas sobre Santiago. 

Cuando hablaban con la gente y a mí me generaban dudas sobre lo que estaba pasando 

realmente y entonces como que buscaba más en google y no tanto en las noticias. Yo 

saco el tema de las noticias, pero la información de google. (ARG2ALO) 

 

Por otro lado, la familia y aquellos descendientes mapuches que se encuentran en 

ella, son también una de las principales fuentes de información en la cual los y las alumnas 

se informan para construir sus ideas sobre el pueblo mapuche. Helena, por ejemplo, dice: 

“Yo porque lo escuché de charlas de mi familia. Yo hablo con mi familia y amigos” 

(ARG2HEL). Raúl y Sandra, por otro lado, al tener contacto con familia mapuche nos 

dicen que:  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 340 

Mi mamá tiene apellido Cayunao y es descendiente del pueblo mapuche. Entonces mi 

abuelo le enseñaba y como mi mamá, por decir, vivía en el campo, sabía un poco más 

de todo eso. Yo lo charlo con mi familia y veo que piensan ellos. (ARG2RAU) 

 
Mi familia siempre me dice la verdad ya que ellos están a favor de eso, o sea que apoyan 

al pueblo mapuche y mi abuela también. (ARG3SAN) 

 

Rocío, que es descendiente mapuche, explica que para lograr entender 

acontecimientos que observa en la televisión o en la calle, lo consulta con su familia y 

con otras personas mapuches: 

 
Yo lo de Santiago Maldonado lo escuché una vez acá porque hubo un montón de 

protestas en Neuquén y allá en mi pueblo -Junín-. Allá en mi pueblo se habla un montón 

y hay mucha gente mapuche y muchas protestas también. Mi abuela tiene amigas que 

son descendientes mapuches y entonces por ahí también aprendí todo lo que pasó. 

También voy al centro cultural mapuche y lo hablo con la gente de ahí más que nada 

porque están en contacto con lo que está pasando y ellos pueden tener un poco más la 

verdad.  (ARG2ROC) 

 

La escuela es un lugar en cual se aprende el pasado. Por lo general los y las 

estudiantes dicen que buscan información y realizan diversas actividades para ir 

descubriendo el mundo actual en las huellas del pasado. Principalmente visitando un 

museo cargado de vestimentas y vestigios que dan cuenta del pasado mapuche. De 

acuerdo con lo que nos mencionan, los y las docentes explican el contenido a tratar en 

el aula y luego ellos y ellas deben buscar información: “Es que como te decía que las 

seños –profesoras– también a medida que te lo van explicando, a medida que vas 

aprendiendo, te hacen buscar información para que vos puedas entender más el tema.” 

(ARG1FLO). Por ejemplo, Alexandro nos señala una actividad recurrente: “De última, 

nos hacen hacer maquetas de todo eso. El año pasado hicimos una maqueta de las 

chozas, de toda su vestimenta, de todo lo que usaban” (ARG1ALE).  

 

Los temas actuales como los problemas con las tierras mapuches, las protestas y, 

en casos extremos, los asesinatos y los episodios de violencia –tanto del pueblo mapuche 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 341 

como de la fuerza pública argentina– que sacuden la opinión pública y los medios de 

comunicación, no son tratados en la escuela: “Eso no, no te lo enseñan, pero en las 

noticias a veces te muestran” (ARG3PAU). Lo mismo indica Alonso: “No, en la escuela 

no se trata” (ARG2ALO). Rocío plantea que:  

 
Como que nunca te dicen lo que está pasando ahora. La mayoría de las escuelas 

generalizan en hablar como en pasado y no te dicen: “está pasando esto con las tierras 

mapuches” Como que te enseñan lo que eran y no lo que son. Para mí que se deberían 

tocar estos temas, pero para enseñar a debatir de una buena forma. (ARG2ROC) 

 

La televisión es también un medio por el cual construyen las representaciones 

sociales sobre el pueblo mapuche. Los y las estudiantes mencionan que es el primer 

medio por el cual reciben las noticias acerca de lo que pasa con el pueblo mapuche y, 

por lo general: “Muestran todas las partes malas, pero no muestran las cosas buenas que 

también hacen” (ARG1ALE). De acuerdo con los y las alumnas, se informan 

rápidamente de lo que ven en su contexto: “Porque la mayoría de las peleas son contra 

gente importante, contra las policías, muchas protestas contra los policías (ARG2ALO). 

No obstante, a pesar de que es el medio con el cual tienen mayor contacto, dicen que 

manipulan la información: “Noticias falsas por decir. Te muestran algo, pero vos salís a 

la realidad y vos ves otras cosas” (ARG2RAU). La misma idea la comenta Alan: “El tema 

es que hay muchas partes que se manipula, los medios manipulan ciertas cosas” 

(ARG3ALA). Por lo tanto, como plantea Rocío no es un medio que consideran fiable: 

 
Sí, acá hubo una pelea por un chico que se llamaba Santiago Maldonado. Que había 

tenido una pelea. Que había protestado por las tierras mapuches y desapareció. 

Después, mágicamente, apareció muerto en un río. Sabiendo que él no sabía nadar. 

Entonces cómo que ahí no le confío mucho ni a la policía ni a los medios. (ARG2ROC) 

 

Los y las estudiantes construyen sus representaciones sociales basadas en distintas 

fuentes de información. En primera instancia, una de las principales fuentes para 

construir sus ideas sobre la actualidad el pueblo mapuche, es el internet. Las principales 

fuentes para construir sus ideas sobre el pueblo mapuche en el presente en primera 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 342 

instancia es el internet. Al ser algo rápido y al contener una gran cantidad de información 

pueden ir descubriendo y discriminando de forma personal y luego al comentar o 

escuchar en reuniones familiares. La familia es otro aspecto importante en el cual los y 

las estudiantes confían. Más aún cuando en ella existen familiares mapuches que pueden 

otorgar respuestas distintas de lo que escuchan habitualmente. Por último, la escuela 

entrega pistas y claves sobre el pasado y la televisión es el resorte del cual emergen 

preguntas sobre el presente. Ambas deslindan la figura de las representaciones sociales 

pero el fundamento emerge en torno a la familia y el internet. 

 

Para finalizar queremos relevar una serie de ideas claves de las representaciones 

sociales de los y las estudiantes: 

• La imagen central que tienen los y las estudiantes revela una imagen que tiene en 

la base un preconcepto asociado al retraso cultural. El pueblo mapuche tiene 

conocimientos y prácticas cognoscitivas, pero vive en el pasado y aislados de la 

ciudad moderna. 

• La imagen secundaria Un escaso reconocimiento del pueblo mapuche en la 
sociedad argentina contiene un conjunto de ideas en las cuales se sostiene que 

existe un menosprecio hacia el pueblo mapuche por una superioridad cultural y 

por un interés económico basado en el territorio y en los yacimientos petroleros.  

• La última categoría Las representaciones sobre la enseñanza y el aprendizaje de 
la historia mapuche, consideran que la historia presta real utilidad para 

comprender el pasado. Consideran, además, que los problemas sociales que 

convulsionan la sociedad y el mundo cotidiano de los y las estudiantes no se 

considera para la enseñanza por el carácter mediático y controversial.  

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 343 

4.7  Las representaciones sociales de las autoridades mapuches en Argentina 
 

Los miembros de las comunidades del pueblo mapuche que fueron entrevistados 

provienen de tres comunidades mapuches de la ciudad de Neuquén en la Nordpatogonia 

en Argentina. Los participantes fueron Leonardo, Miguel y Sergio. Todos ellos vivieron 

en comunidades mapuches y ahora viven y trabajan en la ciudad de Neuquén.  

 

Leonardo trabaja hace más de veinte años en el Ministerio de las Culturas que se 

ubica en Neuquén, Argentina. La comunidad mapuche en la cual nació y vivió se ubica 

en la ciudad de Icalma –sector fronterizo con Argentina– en la comuna de Lonquimay 

en la Región de la Araucanía en Chile. No obstante, rápidamente se trasladó a Argentina 

en donde también tenía familia. Se declara profesor intercultural autodidáctica e 

investigador en la historia del pueblo mapuche. En la entrevista nos cuenta que su abuelo 

nación en Argentina, pero sufrió parte del despojo territorial por el Estado argentino –

La campaña del Desierto– y que por eso se fue a Chile en donde otras comunidades 

mapuches lo podían ayudar. Su trabajo lo ha vinculado al rescate de la historia y cultura 

mapuche y esto lo ha combinado con talleres a profesores y profesoras y con charlas a 

niños y niñas de diversas escuelas de la ciudad de Neuquén y Cipolleti.  

 

Miguel nació en una comunidad mapuche ubicada en Loncopué a 300 km de la 

ciudad de Neuquén. Actualmente trabaja en el Ministerio de las Culturas y preside la 

dirección de los distintos pueblos originarios en la Provincia de Neuquén. Con 

anterioridad trabajó en el desarrollo de proyectos de Educación Intercultural Bilingüe en 

la Provincia. Además, continua su lucha por la revitalización de la lengua y la cultura de los 

pueblos originarios en la educación. En la conversación que sostuvimos planteó que es 

necesario entender que la educación es la llave para que ambos pueblos –argentino y 

mapuche– construyan un mundo juntos.  

 

Sergio es werken –mensajero o portavoz– de la comunidad mapuche en la que 

vive en el sector de Senillosa a 33 kilómetros de la Ciudad de Neuquén. Trabaja en el 

Ministerio de Educación y específicamente en la Dirección Provincial Modalidad 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 344 

Intercultural Bilingüe. Además, es el referente –sabio que aporta conocimientos 

ancestrales– de la Escuela de Arte Milenario. En dicho establecimiento se dictan cursos 

de platería, telar mapuche, idiomas y se encuentra abierta a la comunidad y a los y las 

niñas de otras escuelas de la ciudad de Neuquén. En los encuentros que sostuvimos nos 

explicó que siempre realiza cursos y perfeccionamiento a profesores de educación 

primaria de la Provincia de Neuquén.  

 

4.7.1 La imagen central de la representación social 

 

4.7.1.1 La estrategia de la invisibilidad social de la historia mapuche en Argentina 

 

La representación social central en el modelo teórico se basa en el conocimiento 

oral de los miembros de las comunidades mapuches en Argentina y denuncian una 

estrategia de invisibilidad social en la enseñanza de la historia. La construcción de la 

invisibilidad social se desarrolla en tres instancias que se correlacionan con las 

dimensiones de la categoría: 1) el conocimiento invisibilizado en la escuela, 2) la distorsión y 

difamación de la historia oficial, 3) el interés político y económico. Los tres rasgos de la categoría 

se encuentran vinculados y apuntalan una estrategia de invisibilidad en la última 

dimensión (Modelo teórico 12).  

 

La primera dimensión retrata la experiencia escolar y el rol de la enseñanza de la 

historia en la escuela. Los participantes de la investigación describen a la escuela como 

un lugar de lucha y de discriminación sistemática que se enmarca en un proceso por el 

cual, inclusive, dejan de percibirse como mapuches. Al teorizar sobre lo que dicen los 

miembros del pueblo mapuche surge el concepto de alteridad. Es decir, el proceso –

auto– transformativo por el que transitan en la escuela hacia una nueva forma de ser y 

estar en el mundo en el cual la enseñanza de la historia juega un rol importante.  

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 345 

Modelo teórico 12 Las representaciones sociales de los participantes mapuches en Argentina 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 346 

La experiencia escolar de los participantes y específicamente el tratamiento de la 

historia y de la cultura del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia y de las ciencias 

sociales, fue prácticamente nula. Tanto Leonardo, como Sergio y Miguel recuerdan que 

la enseñanza de la historia era: 

 
(…) muy poco y nada lo que se enseñaba en la escuela primaria y en la secundaria 

también, prácticamente nada. (Entrevista personal a Leonardo, 26 de junio del 2019) 

 

Me recuerdo que no me enseñaban nada. Directamente era como una planificación 

basada en la matemática, lengua, ciencias sociales y todas esas cosas, pero no se habla 

nada. (Entrevista personal a Sergio, 28 de junio del 2019) 

 
Nada era una discriminación total. En aquellos tiempos éramos los indios más que nada. 

Libros de tercera ya, viste, yo soy de la década del setenta y vengo viviendo este atropello 

de la difamación, de la discriminación de todos los calificativos que van en desmedro 

de la persona. Todos esos calificativos se nos aplicaban a nosotros. (Entrevista personal 

a Miguel, 01 de julio del 2019) 

 

Para los participantes la escuela y la enseñanza de la historia marcó un camino de 

invisibilidad social que impactó profundamente en su formación a nivel personal. A 

pesar de esto, el conocimiento que se evidenciaba era el proceso de colonización 

europea, pero, de acuerdo con Leonardo, se invisibilizaba socialmente un conjunto de 

conocimientos mapuches: 

 
Lo que por ahí se enseñaba un poco en primaria (…) es toda esta invasión que vino 

desde Europa a partir del 1500 (…) pero el pueblo mapuche estaba totalmente 

desarrollado en cuanto a su conocimiento. Tenía un idioma formalizado, una estructura 

política o una organización social que se llama lofche. Tenía, digamos una disciplina 

espiritual que se llama nguillatún o Kamarikun. Que esto se vino desarrollando hace 

catorce mil años atrás, no es una cuestión que nace hace poco. Un territorio, un espacio 

territorial que ocupaba nuestra gente. (Entrevista personal a Leonardo, 26 de junio del 

2019) 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 347 

Esta invisibilidad social de la historia y de la cultura del pueblo mapuche en la 

enseñanza primaria tuvo en los participantes dos efectos. La primera consecuencia es un 

desconocimiento –por lo menos parcial– de la identidad cultural. A modo de ejemplo 

del proceso de alteridad, Sergio nos comenta que: 

 
No tenía ni la más remota idea de que era mapuche. Yo te estoy hablando de que tuve 

conocimiento –de ser mapuche– cuando ingresé a la comunidad, hace más de veinte 

años, recién. Yo ahora tengo más de cincuenta y me junté a los veintidós y mi hijo se 

crió en la comunidad y ya tiene casi treinta años. (Entrevista personal a Sergio, 28 de 

junio del 2019) 

 

El segundo efecto es la discriminación sistemática y permanente en la escuela por 

parte de los y las profesoras y de los y las compañeras: 

 
Y bueno, nuestra vida no fue distinta si bien tuvimos la posibilidad de hacer el primario, 

no era un primario en el cual vos te sientas a gusto y aprendas. Para nosotros era como 

un lugar de entrenamiento para resistir el embate de la discriminación que te hacían tus 

compañeros y la gente que dirigía el establecimiento. No, vos eras indio y listo. A veces 

nosotros llegábamos llorando porque nos golpeaban. Hoy con la educación y con la 

preparación que tengo puedo dimensionar todas estas cuestiones. (Entrevista personal 

a Miguel, 01 de julio del 2019) 

 

La segunda dimensión se encuentra relacionada con la discriminación y la 

difamación a la cual contribuye la enseñanza de la historia. En este rasgo de la categoría 

emerge el concepto de historia oficial. Dicha construcción teórica manipula la historia 

que se enseña de manera interesada y produce distorsiones en las representaciones de la 

sociedad en general y en los y las niñas en particular. Este relato adquiere la oficialidad 

al traspasarse a los planes y programas educativos y al ser enseñado por los y las 

profesoras. Al mismo tiempo, es parte de la política de difamación que realiza el Estado 

argentino –y el de Chile–: “hay una estrategia de los Gobiernos que implementaron un 

sistema estratégico para no difundir el conocimiento de la cultura mapuche” (Entrevista 

personal al Leonardo, 26 de junio del 2019). La táctica, de acuerdo con Leonardo y 

Miguel, es la de escribir y enseñar una historia con la finalidad de contribuir al 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 348 

levantamiento de imágenes falsas sobre el origen, el territorio y la violencia del pueblo 

mapuche:  

 
¿Cuál es la estrategia de ningunearnos? Acá se dice que los mapuches vienen de Chile y 

así nacieron los araucanos. Acá había un texto de cuarto grado que decía: “Vinieron los 

araucanos de Chile, se juntaron con los pehuenches y nacieron los mapuches 

argentinos” Eso es lo que dice la historia y así lo enseñan. (Entrevista personal a 

Leonardo, 26 de junio del 2019) 

 
Siempre se trató de dejar este pueblo en un lugar o en una postura de intolerante, viste. 

Entonces a nosotros se nos tildaba de delincuentes, de maloneros, de un montón de cosas 

feas. Pero producto del avasallamiento que estaba haciendo el blanco y del 

arrinconamiento que estaba haciendo el blanco de los territorios. La Conquista del 

Desierto, viste, Roca era reivindicado como uno de los Padres de la Patria. Sarmiento, 

hasta nosotros decíamos, me gustaría ser como Sarmiento. Fue la mentalidad de esa 

enseñanza, tanto a un lado y al otro, que se sigue manteniendo en algún caso. (Entrevista 

personal a Miguel, 01 de julio del 2019) 

 

Estas imágenes que comentan los participantes, es posible rastrearlas en la escuela 

argentina hoy en día. Sergio, por ejemplo, en una de las charlas realizadas sobre cultura 

mapuche nos cuenta uno de los incidentes en el que apreciamos como la historia oficial 

se traspasa a las representaciones sociales de los y las estudiantes:  

 
Pero me he encontrado con chicos de cuarto grado que están totalmente 

desinformados. Me dicen: ¿qué es lo que comen? Ahí es donde comenzás a ver una 

realidad en que la escuela les pasa las cosas a medias no más. (…) en una oportunidad 

me tocó estar en La Plata33. Vienen unos mapuches de la zona sur, decían. A nosotros 

nos presentaron como de la zona sur de la Patagonia y justo nosotros íbamos con una 

peñi –hermana– y los lonkos –jefes– de las comunidades. Era en una escuela técnica de 

secundaria. Ellos pensaron que todos nosotros íbamos a ir como nos habían visto en 

los libros, con tapabarros, trarilonko –cintillo que se utiliza en la frente– y poncho, así de 

esa forma. Con las lanzas íbamos a llegar. Se hicieron esa película –los y las estudiantes–

. (Entrevista personal a Sergio, 28 de junio del 2019) 

 
33 Es la capital de la Provincia de Buenos Aires en Argentina.  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 349 

La última dimensión trata de dar sentido a la estrategia que traza la historia oficial 

que se cobija en la invisibilidad social del pueblo mapuche en Argentina. Al teorizar sobre 

lo que dicen los participantes, se trasluce un interés político y económico en los 

territorios mapuches que se mantiene desde la emergencia de los Estados de Chile y de 

Argentina: “Sarmiento es uno de los impulsores de toda esta idea. Sarmiento se trajo 

cuando viajó a Francia y varios países europeos, unas ideas en la educación que quería 

instaurar tanto en el sistema argentino como chileno. Un modelo de educación europeo” 

(Entrevista personal a Miguel, 26 de junio del 2019). El eurocentrismo, por lo tanto, es 

una idea que subyace en la invisibilidad social del pueblo mapuche y contribuye a que 

emerjan imágenes estereotipadas como salvajes o violentos.  

 

El objetivo político que existe en el dominio territorial se traduce en la enseñanza 

a través del ocultamiento del genocidio provocado al pueblo mapuche y la construcción 

de una historia oficial que desinforme a la ciudadanía:  

 
Por las estrategias que yo le venía conversando, o sea si hay una ciudadanía que se da 

cuenta de que hubo un atropello, que hubo un genocidio, va a presionar para que el 

gobierno reconozca ese genocidio, ese epistemicidio que vino a provocar el terrorismo 

de Estado. Tratan, de alguna manera, de suavizar todo eso. No pretenden esclarecer y 

los propios protagonistas mapuches son los que van logrando este conocimiento. Sí 

usted no tiene conocimiento de la historia mapuche, usted pensará: “estos son indios 

nada más”. E incluso, los va a nombrar como indios”. (Entrevista personal a Leonardo, 

26 de junio del 2019) 

 

El interés político tiene por objetivo desinformar a la ciudadanía para mantener 

y expandir el control sobre los territorios mapuches. Pero, en forma paralela, dejar de 

percibirlos como actores sociales que toman decisiones y que actúan en la vida pública: 

 
He estado en Chile, pero solo un par de semanas y he conversado con diversos peñis –

hermanos y/o hermanas– y dan pena, viste. A pesar de las diversas leyes internacionales 

que tienen, están mendigando y decimos somos sujetos de derechos y no solo en este 

país, a nivel mundial, entonces porque no lo utilizamos. (Entrevista personal a Miguel, 

01 de julio del 2019) 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 350 

Si hoy en día estamos así, es porque los seres humanos tergiversan el conocimiento. 

Estamos descalificados hoy, bueno, no es porque nosotros lo queremos es porque hay 

intereses detrás. (Entrevista personal a Leonardo, 26 de junio del 2019) 

 

Esta finalidad política se vincula con una motivación económica que existe en La 
estrategia de la invisibilidad social de la historia mapuche en Argentina y que persigue 

dos objetivos. El primero se vincula con la intervención económica en las comunidades 

y, en un segundo aspecto, con la explotación económica del petróleo en territorio 

mapuche: 

 
–El Gobierno quiere– comenzar a potenciar a los lonkos y a los dirigentes para eliminar 

la condición de comunidad o de pueblo originario y llevarlos a comisión de fomento. 

Porque si es de comisión de fomento van a poder sumar más gente. Primera, segunda y 

tercera categoría. Y que hace este Gobierno, coquetea de esta manera para incentivar a 

los lonkos o a las comunidades a que empiecen a ver: “che, pero como comisión de 

fomento tendríamos mejor contenido”. Y el espíritu de comunidad o de reserva, 

comienza a desaparecer. Hay comunidades que ya están desaparecidas, acá en Limay –

Provincia de Río Negro– centro había una, Painefilu, esa comunidad ahora es comisión 

de fomento34. (Entrevista personal a Miguel, 01 de julio del 2019) 

 

Como indica Miguel, el interés económico impacta en las comunidades y en 

algunos casos destruye su forma de vida. Por ejemplo, con respecto a la explotación 

petrolera en el territorio mapuche, la cosmología mapuche busca un desarrollo armónico 

con la naturaleza con la finalidad de desarrollar el ser mapuche:  

 
Nosotros no podemos desarrollar un territorio explotándolo. Entonces busquemos otra 

alternativa, hay turismo, festivales, cosas que demanden respeto a la tierra. Quizás en 

Estados Unidos habrá pozos petroleros. Bueno, acá está pasando, en esta zona que no 

debería estar. (Entrevista personal a Miguel, 01 de julio del 2019) 

 

 
34

 Comisión de Fomento es una alternativa que se da a las comunidades para que produzcan sus territorios 

y se conviertan en pequeñas empresas que puedan solicitar prestamos a bancos.  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 351 

Yo creo que será muy bueno hablar de esto, pero en el futuro, ¿sabes por qué? Por el 

tema de explotación petrolera y eso dará que hablar porque hay experiencias en otros 

lados de mundo en donde ha fracasado. Y cuando los chicos –estudiantes– comiencen 

a ver esta parte, de lo que está pasando, en realidad, era verdad de lo que hablaban los 

mapuches sobre que esto hacía mal a la mapu –tierra–. Como que la están desangrando 

y la perforan. Bueno, todavía no se hace mucho ruido con eso. Pero se ha hecho una 

revolución en el concepto de empezar a difundir un poco lo de la explotación. Muy 

pocos lo han tomado, pero ahí yo creo va a ver un antes y un después sobre lo que se 

hizo sobre los mapuches. (Entrevista personal a Sergio, 28 de junio del 2019) 

 

El interés político y económico que existe en la explotación petrolera permea los 

programas de estudios, la enseñanza, las representaciones de la sociedad y de los y las 

niñas. La explotación petrolera en el territorio mapuche se tensa con los conocimientos 

ancestrales sobre el cuidado de la naturaleza y el buen vivir. Por lo tanto, La estrategia 
de la invisibilidad social de la historia mapuche en Argentina, transforma en invisibles 

socialmente al pueblo mapuche y sus conocimientos con el objetivo de levantar ciertas 

imágenes negativas –violentos o salvajes– con la meta de desinformar a los y las ciudadanas.  

 

4.7.2 Representaciones sociales periféricas 

 

4.7.2.1 El reconocimiento del genocidio  

 

Esta categoría es una propiedad que profundiza en La estrategia de la 
invisibilidad social de la historia mapuche en Argentina y la relacionamos con la 

imagen que tiene los participantes acerca de la forma en que se establecieron las 

relaciones entre el Estado argentino –y el chileno– con el pueblo originario mapuche. La 

subcategoría tiene dos rasgos: 1) el reconocimiento entre sociedades y 2) el genocidio.  

 

La primera dimensión trata sobre el reconocimiento entre las sociedades 

argentina, chilena y mapuche. El concepto de reconocimiento que emerge del análisis 

sobre lo que dicen los participantes tiene relación con la construcción de la verdad en la 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 352 

escuela, el mejoramiento de las relaciones entre naciones y la restitución de los territorios. 

El reconocimiento por lo tanto incide en: 

 
Yo le digo a todo el mundo a mis peñis –hermanos– y lamien –hermanas– que digan. No 

importa como lo tengan que decir, trabado o no trabado, que lo diga, porque esa va a 

ser su verdad. Porque no hay otra verdad que es la de ellos. Hay que decirlo como sea. 

(…) Mucho reconocimiento con los mapuches, pero cuando tenés que pedir espacio no 

te dan. Se sigue haciendo esto. Hay un montón de evidencia que dejan en vista a un 

Estado manipulador, que no respeta los derechos. (Entrevista personal a Miguel, 01 de 

julio del 2019) 

 

El reconocimiento para los participantes consiste en observar al pueblo mapuche 

como sujeto de derechos y, al mismo tiempo, aceptar la violación de acuerdos y la 

invasión del Estado argentino y el chileno. En el caso de la escuela y de la enseñanza de 

la historia esto tiene sentido en que:  

 
La verdad tiene que ver con eso. Quiero decir que cuando vos la practicas a través de la 

enseñanza, es decirle –a niños y niñas– que hay un pueblo despojado de su territorio, 

pero pidiendo a gritos su espacio. (Entrevista personal a Miguel, 01 de julio del 2019) 

 
Que se valla reconociendo en cada escuela que hubo próceres mapuches que lucharon 

por sus mujeres, que lucharon por sus hijos, lucharon por sus nietos que dejaron y 

derramaron su sangre por su pueblo. Hay muchos argumentos que podemos sumar para 

que sigan respetando. Hay una historia que fue contada por el otro, pero ahora tiene 

que ser contada por nosotros. Estamos hablando de Sayweke, Namuncurá, Catriel. 

Grandes próceres que dejaron su huella y que por ellos hoy se puede hablar de este 

pueblo mapuche. Que eso algún día se reconozca. No solo ver los próceres como San 

Martín, Miguel Güemes, Quiroga. Ellos no fueron libertadores de nuestro pueblo, 

fueron sometedores. (Entrevista personal a Sergio, 28 de junio del 2019) 

 

Para los participantes hay una relación profunda entre el reconocimiento, el 

respeto y la reparación entre las sociedades. Por ejemplo, Leonardo y Miguel plantean 

que: 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 353 

Al momento de reconocer, ambos países se tienen que poner por todo el genocidio que 

provocaron, el epistemicidio, todo lo que ellos de alguna manera provocaron. Ellos 

saben, los políticos saben que tiene que haber un resarcimiento de los daños que 

vinieron a hacer. (Entrevista personal a Leonardo, 26 de junio del 2019) 

 

Empezar a reconocernos. Creo que, si nosotros comenzamos a reconocer, primero que 

nada, como dos culturas diferentes. Porque somos completamente diferentes. 

(Entrevista personal a Miguel, 01 de julio del 2019) 

 

A partir de estas ideas nos adentramos a la segunda dimensión que trata el 

genocidio del pueblo mapuche a manos del Estado de Chile y de Argentina. Para los 

participantes es fundamental para el reconocimiento y el respeto cultural tratar estos 

temas en la enseñanza de la historia con un enfoque de justicia social. Por ejemplo, el 

reconocimiento de la lucha por la vida, la defensa del territorio y el terrorismo de Estado 

en Chile y en Argentina:  

 
Desde chicos hay que enseñar estas cosas porque sino venimos construyendo una 

sociedad con resentimiento hacia lo desconocido. Lo que no es parecido a mí, o lo que 

pensaba mi padre o Sarmiento, está fuera, no se puede adoptar. Entonces hay que hacer 

una revisión dentro de todo el sistema educativo para empezar a decir bueno, en realidad 

esto es así. Sarmiento fue un genocida para los pueblos originarios. Hay que decirlo. 

Fue el impulsor de la eliminación de los pueblos originarios. Decírselo a los chicos, a 

esta altura del partido, ya no les sorprende nada. Solamente a los grandes, a los 

historiadores, o a los antropólogos. Eso obliga una revisión de todo lo que se ha escrito 

pues, todo lo que se ha escrito, es mentira. (Entrevista personal a Miguel, 01 de julio del 

2019) 

 

El enfoque de justicia social debe considerar a su vez el derecho cognitivo para 

la enseñanza de la historia. Es decir, recuperar aquellos conocimientos que no se han 

considerado válidos por la historia oficial. Leonardo, por ejemplo, nos comenta que esto 

visibilizaría el objetivo económico del proceso histórico y actual del despojo territorial, 

pero, además, la manera en que opera La estrategia de la invisibilidad social de la 
historia en Argentina:  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 354 

¿Cuál fue la estrategia de la Campaña del Desierto? Yo hago una campaña, tengo que 

hacer difusión, es como una campaña política. Tengo que convencer al ciudadano de 

que yo lo que voy a hacer es lo correcto y la ciudadanía si bien me tiene que apoyar 

moral, espiritual y físicamente que es lo que voy a hacer con mi proyecto. Entonces, los 

indios eran maloneros, eran asesinos, era ladrones. O sea, era todo de que podía resaltar 

de los mapuches y, bueno, lo peor era eso. Entonces la ciudadanía estaba convencida 

de que los salvajes que estaban en el sur había que ir a matarlos, someterlos. Convenció 

a la población civil de esa manera. Evidentemente él era militar, pero contó con apoyo 

de intereses ingleses y por eso encontramos que en Argentina hay muchos territorios 

que están bajo el dominio de empresas inglesas. Nombres ingleses y porque después 

Roca tuvo que entregar los territorios porque ellos pusieron la plata. Entonces ese 

desprestigio fue muy grande para la gente originaria mapuche. (Entrevista personal a 

Leonardo, 26 de junio del 2019) 

 

El reconocimiento del genocidio es una representación social que da pistas sobre 

el tratamiento por el cual se puede optar en la enseñanza de la historia. Obliga a pensar 

sobre la formación del pensamiento histórico en una dimensión ética y social para 

construir una ciudadanía crítica que piense en la interculturalidad como un horizonte 

político que permita construir un mundo mejor. A continuación, la próxima categoría se 

tensiona con la imagen central y se asocia con La construcción de una ciudadanía 
intercultural.  

 

4.7.2.2 La integración del saber mapuche en la enseñanza 

 

En la siguiente categoría consideramos algunas pistas o ideas que tienen los 

participantes sobre el conocimiento mapuche que podría ser indagado e integrado en la 

enseñanza de las ciencias sociales. Dicha categoría es una propiedad de la representación 

social central y la relacionamos con la categoría periférica sobre La construcción de una 
ciudadanía intercultural. Estas ideas son: la consideración del sistema educativo 

mapuche, la cosmovisión, el acceso a la lengua y la valorización de la memoria social. 

 

Para los participantes es importante integrar el conocimiento mapuche en la 

enseñanza de la historia para el aprendizaje de todos los y las niñas con la finalidad de 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 355 

que se transformen en ciudadanos interculturales. Lo primero es conocer el sistema 

educativo familiar del pueblo mapuche. Además, el kimün –conocimiento– debe estar 

acompañado por el epeu –cuentos– que contiene conocimientos sobre la historia, la 

geografía y la naturaleza. Con esta finalidad Leonardo y Miguel señalan que: 

 
Acuérdese que el pueblo mapuche desarrolló una estructura política que se llamó lof 

che –organización social básica-. Dentro de esta estructura y organización social 

organizó un sistema de salud y un sistema de educación. ¿En qué consiste este sistema 

integral? Este sistema integral consiste en que usted tiene que enseñarle a su hijo 

jugando. Hay un niño de tres años y un abuelo de ochenta años, vamos a dejarlo así. 

Este abuelo a través del juego, le va enseñando la parte de geografía, la parte de historia, 

la cosmovisión, los valores del respeto. ¿Pero cómo se comienza? Bueno a la orilla del 

fogón, hay una ruca se junta la familia y alguien toma la palabra, en ese caso puede ser 

el papá, la mamá, el abuelo, quien sea. Y empieza a relatar y comienza a bajar el 

conocimiento, el kimün. (Entrevista personal a Leonardo, 26 de junio del 2019) 

 
Nos han criado desde este sistema y nosotros decimos que nuestra educación viene 

desde el vientre de nuestra madre. Entonces empecemos hacer educación desde ahí 

hasta el proceso de la adultez. (Entrevista personal a Miguel, 01 de julio del 2019) 

 

El mapuzugun –la lengua mapuche– es clave en este proceso. Leonardo, por 

ejemplo, nos plantea que la lengua contribuye a profundizar en el origen de los elementos 

fundamentales de la cosmología del pueblo mapuche: “Porque para poder hablar más de 

esto tienen que saber un poco más de mapuzugun. Si usted sabe el mapuzugun se le va a 

hacer más fácil para poder traducir, investigar y llegar al origen de un significado” 

(Entrevista personal a Leonardo, 26 de junio del 2019). De esta forma, a través de la 

lengua el pueblo mapuche entrega un sentido de educación y enseñanza en tres sentidos: 

un sentido práctico, de relación con la naturaleza y en valores.  

 

 En el sentido práctico, la enseñanza de la historia mapuche debe realizarse 

pensando en la contextualización en la cual los y las estudiantes puedan interactuar e 

intervenir en la realidad: 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 356 

Práctica porque a la vez que aprendemos vamos practicando. Así fue en el tema del 

mapudungun. Yo creo que en esto las herramientas del pueblo nos pueden dar mucho 

futuro, siempre y cuando tengamos jóvenes que se agarren de esas herramientas. Eso 

les va a abrir las puertas del trabajo y de lo que saben hacer. (Entrevista personal a 

Sergio, 28 de junio del 2019) 

 

Otro aspecto es la relación con el medio ambiente. Para los miembros mapuches 

es importante situar a los y las estudiantes como seres humanos que deben compatibilizar 

el desarrollo con el cuidado de la mapu –tierra–. En este sentido, la integración de 

conocimiento mapuche en la enseñanza de la historia contribuye: “con un 

fortalecimiento que está de acuerdo con su naturaleza, está de acuerdo con su desarrollo 

como ser humano que está inserto dentro de esta naturaleza” (Entrevista personal a 

Leonardo, 26 de junio del 2019). En el concepto que los participantes elaboran de 

educación, la relación con la naturaleza es clave:  

 
Porque en realidad nosotros éramos libres de contaminación y hacíamos ver esas cosas. 

Yo no sé si más de alguno habrá capacitado acerca de los mapuches porque les hacíamos 

ver esas cosas. Ustedes están contaminados porque cerca de la Plata hay y sigue 

habiendo por ejemplo refinerías y porque se llevan todos los crudos para allá y la 

atmósfera de esos lugares es toda contaminación. Entonces ¿qué les fuimos a dar ahí? 

Les fuimos a dar por ejemplo un concepto de educación y de porque nosotros amamos 

nuestra mapu –tierra–. Sin haber estudiado y sin haber manejado manuales o algo por el 

estilo. Esa fue la experiencia que nosotros tuvimos. (Entrevista personal a Sergio, 28 de 

junio del 2019) 

 

El cuidado de la naturaleza se une a la espiritualidad mapuche y a los valores 

básicos que trabajan para dar significado y sentido a la vida social. Leonardo considera 

que parte fundamental del concepto de educación tiene que ver con Kümen Mogen: 

 
Es sentirse bien, o sea ser Kümen Mogen o Nor Mogen, ser recto, tener una buena vida, 

desarrollar lo que le gusta. Si a usted le gusta la educación, bueno, prepárese en la 

educación, haga bien su trabajo. Ame su trabajo y hágalo bien, desarróllelo bien. Bueno, 

son cosas que uno debe hacer. A mí me gusta mi trabajo y me pagan por eso. Entonces 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 357 

lo fundamental es encontrar un sentido a la vida, eso es lo básico. (Entrevista personal 

a Leonardo, 26 de junio del 2019) 

 

La integración del conocimiento mapuche en la enseñanza de la historia 

construye un concepto de educación que se compone de una serie de prácticas cognitivas 

relacionadas con la memoria social. Es decir, con el conocimiento familiar en torno a la 

naturaleza y al buen vivir. En este sentido, es necesario trabajar: “Con los ancianos y 

recorrer las casas y recopilar información para que sirva para la planificación pedagógica. 

De eso se trate el rescate, participar en los eventos que hacen en la comunidad” 

(Entrevista personal a Sergio, 28 de junio del 2019). Con todo, la finalidad de aprender 

historia mapuche es construir una mejor sociedad en la cual cada cultura tenga la misma 

dignidad: “¿Qué me gustaría que aprendieran sobre la cultura mapuche? En realidad, acá 

hay que hacer un trabajo en que se pueda aportar a la sociedad los mejores valores, los 

valores que se han ido perdiendo” (Entrevista personal a Leonardo, 26 de junio del 

2019). Es decir, los participantes buscan que se reconozca el conocimiento mapuche y 

se integre en el sistema nacional.  

 

4.7.2.3 La construcción de una ciudadanía intercultural 

 

La última representación secundaria es una idea que sostienen los participantes 

sobre un tipo de ciudadanía que relacione tanto el mundo occidental como la cosmología 

del pueblo mapuche. En esta categoría apreciamos dos propiedades fundamentales que 

son: 1) la formación de profesores y 2) la ciudadanía intercultural. Esta imagen la asociamos con 

El reconocimiento del genocidio y La integración del conocimiento mapuche en la 
enseñanza. 

 

La formación de profesores y de profesoras es un factor clave para visibilizar 

socialmente al pueblo mapuche en la enseñanza de la historia y de las ciencias sociales. 

Para los participantes el concepto de historia oficial relacionado con La estrategia de 
invisibilidad social de la historia mapuche en Argentina distorsiona las 

representaciones sociales de los y las estudiantes tanto en Chile como en Argentina. Con 

este propósito Leonardo comenta que: 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 358 

 
En la escuela te enseñan algo de la cultura mapuche pero todo distorsionado. En un 

encuentro en el año noventa y cuatro –1994– me fui a Temuco –Chile– e hicimos un 

encuentro con profesores de primaria y secundaria, entonces yo les hice una pregunta: 

¿Cómo enseñan el origen de la historia mapuche? Y quienes lo enseñaban dijeron, no. 

Los mapuches nacieron en La Pampa, Provincia de Argentina, cruzaron la frontera y 

poblaron Chile. Entonces eso es lo que les enseñan a esos profesores para que bajen 

ese contenido y ese conocimiento a sus alumnos. (Entrevista personal a Leonardo, 26 

de junio del 2019) 

 

Para Leonardo, Miguel y Sergio, la formación inicial y permanente de los y las 

profesoras es clave para enfrentar en el aula la historia oficial y el efecto de la distorsión 

de la historia mapuche: 

 
Bueno eso es lo que se desarrolló específicamente acá, los docentes comenzaron a tomar 

un poquito más de conocimiento a través de la investigación. Los mismos profesores, 

porque yo he ido a capacitar a la escuela de formación docente para integrar un poco 

de conocimiento y ellos no tienen una asignatura que los lleve allá, solamente libros. 

Entonces, los libros están escritos desde la otra óptica. (Entrevista personal a Leonardo, 

26 de junio del 2019) 

 
Yo creo que, a través de las organizaciones docentes, a través de los institutos de 

formación y las universidades, tienen que hacer fuerza para que el sistema educativo 

empiece a tomar esto y a desestimar aquello que no sirvió. (Entrevista personal a Miguel, 

01 de julio del 2019) 

 
Acá vienen los y las profesoras y les hablamos y como que hacen “click”. Digamos en el 

sentido de la parte educativa del pueblo mapuche. Lo hacen mucho más fácil para que 

luego construya, o tengan que preparar, hacer elementos para su propia planificación y 

todas esas cosas. (Entrevista personal a Sergio, 28 de junio del 2019) 

 

Para los miembros del pueblo mapuche la escasa formación en los centros 

universitarios es un obstáculo en La construcción de una ciudadanía intercultural en 
Argentina. La pobre preparación en historia o en cultura mapuche se transforma en una 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 359 

resistencia a la hora de tratar estas temáticas en el aula: “Por desconocimiento, no hay 

conocimiento nada más. Aquellos que ponen resistencia, es que no hay, digamos, al no 

tener conocimiento lo mejor es decir no.” (Entrevista personal a Leonardo, 26 de junio 

del 2019).  

 

La transformación de la formación de los y las profesoras implica pensar también 

la educación nacional con un enfoque intercultural. Es decir, debe existir una formación 

inicial o permanente del profesorado que ayude a una aproximación a la cosmología 

mapuche para construir conocimientos en los y las estudiantes considerando la historia 

y la cultura del pueblo mapuche: “Tanto el occidental como el mapuche y vos puedas 

impartir la enseñanza siempre manteniendo estas dos cosas –conocimiento occidental y 

conocimiento del pueblo originario– en el aula, si se quiere con los alumnos” (Entrevista 

personal a Miguel, 01 de julio del 2019). Lo misma idea plantea Sergio al considerar que 

es necesario que: 

 
Los profesores deben tener la experiencia de ir a una escuela de una comunidad y saber 

el manejo interno de la comunidad. Pero en cambio acá no. Desconocen cómo se 

conforma una comunidad, entonces con ese hecho ni hablar del territorio. Si 

desconocen de cómo se conforma una comunidad, por su lonko y su comisión directiva 

y de todos los roles que tienen sus integrantes, ¿te imaginás si siguen hablando del 

territorio? Totalmente desconocido. (Entrevista personal a Sergio, 28 de junio del 2019) 

 

En la segunda dimensión de la categoría nos aproximamos al concepto de 

interculturalidad. Para los participantes, incluir conocimientos mapuches en la formación 

inicial o permanente del profesor o de la profesora contribuiría a una educación 

ciudadana intercultural. La interculturalidad es pensada como otra forma de pensar el 

desarrollo, otra manera de considerar la relación con la naturaleza y la identidad. Dicho 

elemento teórico que construimos tiene por finalidad reconocer y respetar culturalmente 

a todos los pueblos del mundo: 

 
Porque la interculturalidad no es el termino académico o pedagógico que se le quiere 

incorporar al sistema educativo, no es eso. Es saber tus diferencias, que vos conozcas 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 360 

las mías y poder caminar a la par y poder entendernos y que yo te conozca y que vos 

me conozcas. No significa que yo me valla a transformar en winka –extranjero chileno 

o argentino– o que vos te vas a transformar en mapuche. Pero que sepas para donde 

vamos nosotros como pueblo porque nosotros sabemos dónde van ustedes. Lo que 

nosotros debemos hacer es caminar juntos, en este sistema. Juntos siempre. Sin 

desmerecernos. Ni el blanco tiene la voluntad de desmerecerte a vos ni vos a ellos. 

Porque es tu historia y no tiene nada que ver con la mía. Pero caminemos juntos así 

construimos algo de una vez por todas en este bendito mundo y en este bendito 

continente. Respeto tu cultura vos respetás la mía y construimos una educación entre 

todos con valores y con principios reconociéndonos como indígenas porque este 

continente es indígena. (Entrevista personal a Miguel, 01 de julio del 2019) 

 

El concepto de interculturalidad, por lo tanto, implica la construcción de una 

sociedad a partir de ambos conocimientos estableciendo como base del desarrollo un 

diálogo entre ambas culturas. A partir de estas ideas, es necesario construir una 

ciudadanía intercultural que conozca ambas formas de sentir y pensar. Es decir, la 

educación a nivel nacional debe ser intercultural y bilingüe: 

 
Yo me he encontrado en el consejo que me dicen: ¿Qué quieren los mapuches? ¿hacer 

un sistema paralelo? Yo les digo, no. Es simplemente que nos respeten y que tengamos 

la posibilidad de enseñarlo en toda la sociedad acerca de ¿qué es el pueblo mapuche? 

¿cómo piensa? ¿cómo vive? ¿qué quiere?. (Entrevista personal a Miguel, 01 de julio del 

2019) 

 
Un niño con verdad va a saber respetar al otro que no es mapuche o si es mapuche y lo 

va a respetar. No se va a burlar como nos pasó a nosotros. El chico que no es mapuche 

va a respetar al otro que es mapuche. Va a decir: “pero si ustedes siempre estuvieron, 

ustedes son los reyes de la tierra”. En una vuelta por ahí un niño dijo eso: “ustedes son 

los reyes de la tierra”. Pero lo dijo en el sentido que ustedes tienen más derecho que 

nosotros, porque siempre estuvieron acá y no vienen de afuera. Nosotros venimos de 

afuera. Y ese respeto si lo dijo un chico. (Entrevista personal a Sergio, 28 de junio del 

2019) 

 

En el caso de la enseñanza de la historia o de la cultura del pueblo mapuche esta 

tarea implica desnaturalizar la enseñanza y pensar al pueblo originario en movimiento y 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 361 

en desarrollo constante. Es decir, como un pueblo que tiene diferencias internas pero 

que es capaz de desarrollarse en la música, en la pintura y en diversos trabajos 

intelectuales en la actualidad. Señalar, además, que viven entre nosotros y que pueden 

usar corbatas y automóviles. Significa, además, que disfrutan, sufren y lloran igual que 

nosotros y nosotras pero que lo valioso de descubrir a través de la enseñanza, es que las 

culturas otorgan distintos significados a estas acciones humanas o invariantes culturales: 

 
Ya sea, hoy, no podemos decir, bueno, yo soy mapuche y voy a vivir como vivían hace 

quinientos años atrás. No, yo puedo conservar eso y puedo ser mapuche, puedo trabajar 

en el Estado, puedo trabajar dentro de una institución. Yo puedo conservar mi cultura 

y no olvidarse de dónde venimos. (Entrevista personal a Leonardo, 26 de junio del 2019) 

 

Para finalizar, nos gustaría rescatar algunas ideas fundamentales de los resultados 

con respecto a las representaciones sociales de los participantes mapuches: 

• La categoría central de la representación social representa un camino de 

transformación en otros en la cual se distorsiona su historia y los conocimientos 

del pueblo originario. La finalidad de La estrategia de la invisibilidad de la 
historia mapuche en Argentina esconde unos intereses políticos y económicos. 

• El reconocimiento del genocidio y La integración del saber mapuche en la 
enseñanza son subcategorías periféricas que ayudan a explicar un concepto de 

reconocimiento para construir una verdad histórica sobre la invisibilidad y la 

posibilidad de abrir un diálogo intercultural para integrar la lengua y la memoria 

social a la enseñanza de la historia y de las ciencias sociales. 

• Uno de los propósitos más importantes que mencionan las autoridades mapuches 

es La construcción de una ciudadanía intercultural. Es decir, un tipo de 

ciudadano y ciudadana que es capaz de moverse entre el mundo occidental y los 

saberes de los pueblos originarios. 

 

 

 
  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 362 

4.8 La triangulación de perspectivas: los y las estudiantes y las 
autoridades mapuches en Argentina 

 

En este segmento de la tesis buscamos triangular las teorías sustantivas sobre el 

pensamiento de los y las profesoras, las representaciones sociales de los y las estudiantes 

y lo que plantean los participantes del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia en 

Argentina (Esquema 23). 

 

Esquema 23 Triangulación de perspectivas de los y las participantes sobre el problema de investigación 
en Argentina 

 
 

Al igual que en el contexto chileno, buscamos triangular las perspectivas de los y 

las participantes de la investigación con la finalidad de: 1) acercar las posturas de los y las 

participantes sobre el problema de investigación, 2) complejizar la explicación a la que conducen las 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 363 

teorías sustantivas sobre la invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia en 

Argentina y, finalmente, 3) integrar en un nivel superior las teorías sustantivas con la meta de saturar 

los conceptos, las categorías y las subcategorías construidas (Tabla 18).  

 

Tabla 18 Triangulación de las perspectivas de los y las participantes en Argentina 

Participantes de la investigación 

Ejes de intersección 
Profesores/as 
(conceptos y 
categorías) 

Alumnos/as 
(conceptos y 
categorías) 

Participantes del 
pueblo mapuche 

(conceptos y 
categorías) 

Finalidades 

El desarrollo de una 

ciudadanía crítica en 

Argentina  

El desarrollo de la 

consciencia histórico-

temporal  

La formación de la 

identidad colectiva  

La visibilización social 

del pueblo mapuche en 

la enseñanza de la 

historia 

El pueblo mapuche: un 

pueblo originario del 

pasado 

La construcción de una 

ciudadanía intercultural 

Currículo 

 

La política oficial del 

conocimiento en 

Argentina 

La construcción del 

currículo en la práctica 

El posicionamiento 

educativo 

 

 

Un escaso 

reconocimiento del 

pueblo mapuche en la 

sociedad argentina 

 

La estrategia de la 

invisibilidad social de la 

historia mapuche en 

Argentina 

Enseñanza y 
aprendizaje 

La responsabilidad 

político-pedagógico en 

la enseñanza de la 

historia en Argentina 

Las representaciones 

sobre la enseñanza y el 

aprendizaje de la 

historia mapuche 

El reconocimiento del 

genocidio 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 364 

La transformación de 

las representaciones 

La revalorización del 

pueblo mapuche 

Métodos de enseñanza 

La integración del 

saber mapuche en la 

enseñanza 

Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

Con estas ideas buscamos ir relacionando y asociando los conceptos, las 

categorías y las subcategorías de los distintos modelos teóricos. Así, de esta forma, 

desarticulamos todos las subcategorías en la tabla 16 para crear tres ejes de intersección 

que definimos como: 1) La finalidad de construir una ciudadanía intercultural, 2) La estrategia 

política para invisibilizar socialmente al pueblo mapuche en el currículo argentino, 3) Enseñar y aprender 

la historia mapuche para reconocer el genocidio. 

 

La finalidad de construir una ciudadanía intercultural 

 

En este eje de intersección buscamos relacionar las finalidades que persiguen los 

y las profesoras en la enseñanza, la representación social central que tienen los y las 

alumnas del pueblo mapuche y una representación social periférica de los participantes 

mapuches. Las categorías y subcategorías desarrolladas contribuyen a descifrar los 

propósitos que otorgan a la enseñanza de la historia y las ciencias sociales. Por lo tanto, 

triangularemos: 

 

• Qué propósitos buscan los y las docentes de primaria al enseñar historia mapuche 

en Argentina 

• Qué relación existe con la imagen central que tienen los y las estudiantes del 

pueblo mapuche  

• Qué finalidad otorgan los participantes mapuches a la enseñanza de la historia 

mapuche en Argentina 

 

El conjunto de categorías y subcategorías que explican los propósitos de enseñar 

historia se encuentran asociados a El desarrollo de una ciudadanía crítica en Argentina. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 365 

Los y las profesoras tienen el propósito de formar ciudadanos y ciudadanas socialmente 

comprometidas con la finalidad de que los y las estudiantes comprendan las 

problemáticas actuales y logren construir un posicionamiento fundamentado ante las 

injusticias sociales. La categoría central, por lo tanto, explica la necesidad de El desarrollo 
de la conciencia histórico-temporal y La formación de una identidad colectiva. Ambas 

subcategorías exploran en los y las profesoras los conceptos que tienen sobre la actuación 

socialmente comprometida y la construcción colectiva y social de la identidad. También consideran 

como fundamental la formación de profesores y profesoras para La visibilización social 
del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia. Esta última categoría es 

condicionada por las demás subcategorías y sus propiedades, pero, además, desarrolla 

un concepto de reconocimiento social que vincula la identidad, la integración y el respeto. 

Esto último solapa esta subcategoría con la central pues busca un reconocimiento como 

posición crítica e informada que cuestione los atropellos hacia el pueblo mapuche.  

 

La imagen central que tienen los y las alumnas sobre el pueblo mapuche es estática 

y la asocian principalmente con el pasado. El pueblo mapuche: un pueblo originario del 
pasado revela una imagen que ellos y ellas construyen y que en su base tiene un 

preconcepto asociado al retraso cultural. Lo mapuche, en este sentido, es antónimo de 

lo moderno. Elemento que explican cuando en sus palabras los y las estudiantes separan 

su tiempo y su realidad de la realidad mapuche. El pueblo mapuche es una sociedad que 

tiene conocimientos propios que siguen viviendo igual que en el periodo colonial y 

aislados de la ciudad moderna. Aun así, consideran que es un pueblo que tiene ciertos 

conocimientos sobre la vida, la vestimenta y la alimentación.  

 

Los participantes mapuches consideran que a través de la enseñanza de la historia 

es posible La construcción de una ciudadanía intercultural. Es decir, un tipo de 

ciudadano o ciudadana que es capaz de moverse entre el mundo occidental y los saberes 

de los pueblos originarios. Con este propósito consideran que la formación de los y las 

profesoras en historia o cultura mapuche es fundamental porque La política oficial del 
conocimiento en Argentina que reposa en el currículo, distorsiona sus conocimientos e 

impone imaginarios sociales en los y las niñas. En este sentido, lo intercultural es un 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 366 

diálogo desde el respeto que invita a pensar en distintas formas de ser y estar en el mundo 

y que contribuye a la visibilización del pueblo mapuche.  

 

Al cruzar las diferentes perspectivas sobre las finalidades de enseñar historia y 

ciencias sociales, tanto los y las profesoras y los participantes de las comunidades 

mapuches, consideran que es necesario construir una ciudadanía crítica e intercultural. 

Es decir que, para el caso mapuche, los y las alumnos conflictúen el presente y se 

posicionen frente a los episodios de violencia y actúen en esa línea. El concepto 

soterrado que existe en la expresión de los y las profesoras al plantear que la finalidad de 

enseñar historia y ciencias sociales es Abrir cabezas es dar a entender a los y las estudiantes 

que pueden cambiar el mundo de forma colectiva y, además, que es posible transitar –

de ida y de vuelta– hacia otras temporalidades, espacios o memorias. No obstante, la 

representación social central que tienen los y las estudiantes invisibiliza al pueblo 

mapuche en el presente. Si bien dicha imagen expone o reconoce ciertas prácticas de 

conocimiento en el pueblo mapuche en el tiempo colonial, las mismas se prolongan hasta 

el tiempo presente. Además, al igual que en el caso chileno, los y las estudiantes 

consideran que el pueblo mapuche habita fuera de la civitas o de la polis. Por lo tanto, la 

enseñanza de la historia y de las ciencias sociales en ambos países pareciera alimentar 

aprendizajes turísticos basados en la alimentación, la vestimenta o la economía, pero no 

ayuda a comprender el mundo. El pueblo mapuche es invisibilizado socialmente en el 

presente y se fija una imagen anclada en el pasado. 

 

La estrategia política para invisibilizar socialmente al pueblo mapuche en el currículo argentino 

 

El currículo es otro eje de intersección entre las perspectivas de los y las 

profesoras, de los participantes mapuches y de los y las alumnas. En este apartado 

trataremos los siguientes puntos: 

  

• Cómo definen los y las profesoras el lugar que ocupa el pueblo mapuche en el 

currículo de historia y ciencias sociales de primaria 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 367 

• Cuál es la representación social que tienen los y las estudiantes sobre la forma en 

que se relacionan actual e históricamente el pueblo mapuche y la sociedad 

argentina 

• Qué representación social tienen los participantes del pueblo mapuche sobre el 

lugar que ocupa su historia o cultura en la enseñanza de la historia 

 

Los y las profesoras consideran que existe en el currículo una política de Estado 

que la conceptualizamos como La política oficial del conocimiento en Argentina. Dicha 

categoría central tiene las siguientes funciones: 1) seleccionar unos conocimientos por sobre otros 

para la enseñanza, 2) deslindar aquello que es visible de lo invisible en la enseñanza y 3) resguardar el 

metarrelato nacionalista que mantiene el currículo en Argentina. Basado en estas ideas, estos 

lineamientos políticos visibilizan aspectos o rasgos culturales del pueblo mapuche, pero 

no trata –en profundidad– los conflictos políticos, económicos y sociales, las 

desigualdades históricas o la política del despojo de la época llamada La campaña del 

Desierto. Sin embargo, los y las docentes piensan que dicha categoría central se tensiona 

con La construcción del currículo en la práctica. Esta última subcategoría nace a partir 

de lo que plantean los y las docentes sobre la forma en que enfrentan en el aula la política 

de Estado y conducen la enseñanza hacia El desarrollo de una ciudadanía crítica en 
Argentina. La construcción del currículo en la práctica junto con El posicionamiento 
educativo profundizan la explicación acerca del control curricular que tienen los y las 

profesoras haciendo énfasis en el valor de: 1) la formación inicial, 2) la autoformación y 3) la 

formación en la práctica pero, además, en la postura que toman como ciudadanos y 

ciudadanas ante el currículo y la política oficial.  

 

Para los y las estudiantes, el pueblo mapuche sufre un escaso reconocimiento 

social por parte de la sociedad argentina. La imagen secundaria Un escaso reconocimiento 
del pueblo mapuche en la sociedad argentina reúne un conjunto de imágenes o ideas 

sobre la forma en que piensan que se relacionan ambos pueblos. En este sentido, las 

propiedades de la subcategoría evidencian: 1) un menosprecio de la sociedad argentina hacia el 

pueblo mapuche, 2) un interés económico –principalmente petrolero– en los territorios mapuches y 3) 

una reacción violenta del pueblo mapuche ante las constantes amenazas del Estado argentino. Para los 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 368 

y las estudiantes existe una correlación entre el menosprecio social hacia el pueblo 

mapuche y el interés económico. Este vínculo se origina en una superioridad cultural que 

existe en la sociedad argentina y se materializa en la pérdida de derechos. 

 

La estrategia de la invisibilidad social de la historia mapuche en Argentina es 

una imagen central en la representación social de los participantes mapuches. Dicha 

estrategia que denuncian los participantes invisibiliza socialmente al pueblo mapuche en 

la escuela y de acuerdo con sus ideas, distorsiona su historia y sus conocimientos. La 

invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia para los 

participantes mapuches significó un camino a ser otros. El concepto de alteridad que 

elaboran está compuesto por incidentes discriminatorios e imágenes estereotipadas en la 

enseñanza oficial. Para los participantes de las comunidades mapuches la finalidad de la 

estrategia de invisibilidad social en la enseñanza tiene intereses políticos, pero 

principalmente económicos.  

 

La política oficial del conocimiento en Argentina y La estrategia de la 
invisibilidad social de la historia mapuche en Argentina, tienen como efecto Un escaso 
reconocimiento del pueblo mapuche en la sociedad argentina. Tanto las autoridades 

mapuches como los y las profesoras consideran que existen unas directrices o 

lineamientos que tratan interesadamente el tema del pueblo mapuche en el currículo de 

historia y ciencias sociales de primaria. La política o la estrategia de invisibilidad hace 

énfasis en aspectos culturales, pero no trata o pasa por alto la profundidad de las causas 

y de los efectos de un problema político y económico que tensan las relaciones entre 

ambos pueblos y que los y las estudiantes observan. Por lo tanto, para los y las 

participantes la estrategia o la política de selección de contenidos que opera sobre el tema 

mapuche en el currículo de historia y ciencias sociales se construye a partir de un 

problema político y se desarrolla por un interés principalmente económico –

extractivismo petrolero–.  

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 369 

Enseñar y aprender la historia mapuche para reconocer el genocidio 

 

En esta última parte nos centraremos en la triangulación de las perspectivas de 

los y las participantes con respecto al proceso de enseñanza y aprendizaje de la historia 

del pueblo mapuche: 

 

• Cuál es la forma en que los y las docentes conceptualizan la práctica, gestionan 

las finalidades de enseñar historia y sortean los obstáculos que deja la estrategia o 

La política oficial del conocimiento en Argentina 

• Qué representaciones sociales tienen los y las alumnas sobre la enseñanza y el 

aprendizaje de la historia mapuche 

• Qué representaciones sociales construyeron los y las autoridades mapuches sobre 

la enseñanza y el aprendizaje y que pistas nos ofrecen para la enseñanza de la 

historia mapuche 

 

Siguiendo el análisis realizado, surgen una serie de categorías y conceptos en La 
responsabilidad política-pedagógica en la enseñanza que tienen por objetivo La 
transformación de las representaciones y La revalorización del pueblo mapuche a través 

de ciertos Métodos de enseñanza. En la categoría central surgen conceptos como la 

responsabilidad en la enseñanza, la objetividad/neutralidad activa y el posicionamiento educativo. 

Dichas construcciones teóricas conceptualizan la forma en que los y las maestras 

enfrentan las dificultades, los problemas políticos, económicos y sociales en el territorio 

y controlan el currículo en la práctica. Los propósitos de la enseñanza para los y las 

docentes es la transformación de las representaciones negativas –problemáticos, extintos 

o improductivos– que detectan en los y las estudiantes y que los predisponen en el 

aprendizaje. Con esta finalidad, buscan concientizar a los y las alumnas sobre el rol que 

tiene el pueblo mapuche y la relevancia que tienen como actores sociales en la vida 

pública.  

 

Las representaciones sobre la enseñanza y el aprendizaje de la historia mapuche 

que tienen los y las estudiantes nos informan elementos claves. Por ejemplo, en las 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 370 

propiedades de esta imagen secundaria entendemos que la enseñanza de la historia y de 

las ciencias sociales para los y las alumnas, presta gran utilidad para conocer el pasado. 

De ahí que en sus ideas dejan entrever la extinción del pueblo mapuche por el gran 

enfrentamiento con el Estado español. A través de la enseñanza de la historia conocen 

la ubicación, la relación con la naturaleza, la alimentación y la vestimenta. Los 

acontecimientos que convulsionan la sociedad en general y que impactan en la escuela 

como el asesinato de Santiago Maldonado, no forma parte de la enseñanza. De acuerdo 

con los y las alumnas, la actualidad o lo que pasa en el mundo no se trata en la escuela 

por el carácter mediático y controversial que tiene. La actualidad –segunda propiedad– 

forma parte de lo que ellos y ellas se enteran por la familia, los medios de comunicación 

masivos o internet. Sin embargo, reconocen que una de las claves para tratar el tema 

mapuche en el aula, es la incorporación de lo que pasa en el mundo cotidiano y las 

cuestiones socialmente relevantes que impactan en la sociedad.  

 

El reconocimiento del genocidio y La integración del saber mapuche en la 
enseñanza son las dos imágenes secundarias que asociamos a este eje de análisis. A través 

del ejercicio teórico en este apartado, surge el concepto de reconocimiento asociado a la 

construcción de una verdad histórica que explique la invisibilidad social y la conculcación 

de los derechos del pueblo mapuche hoy en Argentina. El reconocimiento, por lo tanto, 

al igual que el saber mapuche, permitiría un diálogo intercultural al integrar la lengua y la 

memoria social a la enseñanza de las ciencias sociales.  

 

La triangulación de estas perspectivas con respecto al proceso de enseñanza y 

aprendizaje revela la forma en que opera La política oficial del conocimiento o La 
estrategia de la invisibilidad social de la historia mapuche en Argentina, pero, también, 

las diferentes maneras en que los y las docentes saltan dichos obstáculos y conducen sus 

finalidades en la práctica. La emergencia de los conceptos sobre el compromiso pedagógico o 

el de posicionamiento dan cuenta de este proceso. El factor económico y político de acuerdo 

con la triangulación es un factor que condiciona la práctica de los y las docentes y lo que 

aprenden o dejan de aprender en la escuela los y las alumnas. También es esencial el 

papel que juega la comunidad educativa –padres y apoderados– tanto en las 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 371 

representaciones sociales de los y las alumnas, pero también como parte de los 

obstáculos que tensionan con el concepto de neutralidad que forjan los y las profesoras 

en la práctica. La formación de una ciudadanía crítica e intercultural son parte de las 

finalidades tanto de los y las profesoras como de los participantes del pueblo mapuche. 

El reconocimiento del genocidio y La integración del saber mapuche en la enseñanza 
pueden contribuir en la toma de decisiones en la formación –inicial o permanente– del 

profesorado y, de esta forma, construir aprendizajes en los y las alumnas que los 

posicione como ciudadanos críticos e interculturales.  

 

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 372 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 373 

Capítulo 5 Discusión de los resultados, conclusiones y valoraciones 
generales de la investigación 

 

El capítulo final lo configuraremos en tres etapas. En la primera fase 

retomaremos los resultados de la investigación para discutirlos con el avance de las 

investigaciones sobre el pueblo mapuche en la enseñanza de la historia y de las ciencias 

sociales en Chile y en Argentina. Luego, a partir de la discusión de los resultados, 

trazaremos las conclusiones de la tesis en torno a las preguntas, objetivos generales y 

específicos de nuestro estudio. Y, en último lugar, realizaremos valoraciones sobre 

algunos puntos claves como los aportes a la Didáctica de las ciencias sociales, a la línea 

de investigación de las invisibilidades sociales, sobre el diseño metodológico de la TF y 

loa desafíos, proyecciones y limitaciones del estudio.  

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 374 

5.1 Discusión de los resultados obtenidos en Chile y en Argentina 
 

Con la idea de profundizar en los hallazgos de la investigación y de unir ambos 

contextos de estudio, en este apartado del trabajo revisaremos críticamente los resultados 

encontrados en ambos países a la luz del estado de las investigaciones analizadas en el 

marco teórico. 

 

Las investigaciones sobre la enseñanza del pueblo mapuche tanto en Chile como 

en Argentina son escasas y se han concentrado principalmente en torno al currículo, los 

textos escolares, la formación de profesores y de profesoras, en las representaciones 

sociales y los conocimientos previos de los y las alumnas (Tabla 17). En este sentido, y 

para aclarar nuestros argumentos y la posición que mantenemos sobre las 

investigaciones, estableceremos tres subtítulos: 1) Las finalidades, el currículo y la práctica de 

enseñar historia mapuche en Chile y en Argentina, 2) Las investigaciones sobre los y las estudiantes en 

Chile y en Argentina y 3) Las investigaciones sobre los invisibles socialmente en la didáctica de las 

ciencias sociales. 

 

Las finalidades, el currículo y la práctica de enseñar historia mapuche en Chile y en Argentina 

 

Las finalidades de enseñar historia y ciencias sociales tanto en Chile como en 

Argentina se encuentran asociadas a la comprensión de la realidad social y a la 

intervención social para la mejora de la democracia. En estos propósitos conviven 

también cuestiones asociadas a los procesos identitarios y a la compresión de los cambios 

y de las continuidades en las comunidades nacionales.  

 

En cuanto a los propósitos de enseñar historia mapuche en Chile y en Argentina, 

los y las docentes buscan El reconocimiento del pueblo mapuche y La visibilización 
social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia. Finalidades que orientan lo 

que hacen los y las docentes con la meta contribuir al mejoramiento de las relaciones 

sociales y al respeto entre las sociedades chilena, mapuche y argentina. Por medio del 

flujo teórico y las capas de análisis de los cuestionarios, de las entrevistas y de las 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 375 

observaciones participantes –las observaciones participantes solo se realizaron en el 

contexto chileno–, consideramos que las categorías centrales son las respuestas que dan 

los y las maestras a por qué o para qué enseñar historia mapuche en la actualidad. De esta 

forma, creemos al igual que Benejam (1997 y 2015), Pagès (1997) y Santisteban (2011), 

que ambos modelos teóricos son aspiraciones ideológicas de los y las profesoras, pero, 

también, describen situaciones ideales de aprendizaje de los y las alumnas sobre las cuales 

se debe reflexionar para conocer las complejidades de las relaciones entre la teoría y la 

práctica de enseñar historia mapuche. Además, siguiendo las ideas de Abellán (2015) y 

González, Santisteban y Pagès (2020), entendemos que es esencial indagar en las 

finalidades de los y las docentes en formación y que se encuentran en la práctica para 

mejorar la preparación de los y las maestras. Más aún cuando se trata de contenidos 

socialmente relevantes con una alta presión institucional, social, política y económica. 

Por lo tanto, valoramos que se realicen investigaciones longitudinales con métodos 

mixtos, pero también creemos que es necesario propender hacia enfoques como la TF 

para construir explicaciones teóricas sobre la orientación de la práctica. Precisamente, 

esta investigación construye dos modelos teóricos que dan cuenta sobre la forma en que 

cambian las finalidades de enseñar historia y ciencias sociales al enfrentarse a un 

problema social en el aula. El proceso metodológico, además, nos permitió construir una 

explicación sobre la forma en que estas finalidades se materializan en objetivos 

educativos de corto alcance a pesar de la política oficial del conocimiento que reposa en 

ambos currículos. Además, se dimensionan conceptos, se definen rasgos y se 

condicionan o relacionan con otras categorías y subcategorías en procesos más amplios.  

 

En lo referente al currículo de Chile y de Argentina, ambos tienen diferentes 

diseños y enfocan de manera distinta la historia o la cultura del pueblo mapuche en la 

enseñanza de la historia y de las ciencias sociales. Sin embargo, los resultados de las 

investigaciones que se han centrado en el tratamiento o la representación del pueblo 

mapuche en los textos o en el currículo, describen un tratamiento interesado en ambos 

países de la temática mapuche. Por ejemplo: 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 376 

• Los discursos que existen –y existieron– sobre el pueblo mapuche en el currículo 

y en los textos escolares se construyen a partir de los intereses de turno de los 

gobiernos; 

• Los discursos predominantes en el currículo o en los textos escolares en ambos 

países plantean que el pueblo mapuche es rebelde, salvaje, arcaico y sugieren su 

extinción; 

• La enseñanza de la historia se transforma en un dispositivo de poder y saber que 

fomenta un aprendizaje o imaginarios sociales que son superficiales, acríticos y 

estereotipados;  

• La aceptación de las políticas multiculturales o interculturales en educación han 

significado mayor inclusión de contenidos de los pueblos originarios en los 

currículos de Chile y de Argentina. No obstante, la forma de inclusión o la 

aceptación de mayor contenido se realiza siempre y cuando no sean amenazas a 

la nación o a los intereses políticos y económicos. 

 

Estos puntos claves en el concierto de investigaciones en ambos países describen 

el tratamiento interesado que recibe la historia del pueblo mapuche en los programas 

educativos de Chile y de Argentina. En esta línea, los resultados de nuestra investigación 

contribuyen a explicar las razones, las condiciones y los medios que construyen la 

invisibilidad social del pueblo mapuche en el currículo y en los textos escolares a partir 

del pensamiento de los y las profesoras, de las autoridades o participantes mapuches y 

de las representaciones sociales de los y las alumnas. De esta forma, en nuestra 

investigación, los y las profesoras en ambos países denuncian que existe un interés 

político, pero también económico que se materializa principalmente en el currículo y en 

los textos escolares, tal como evidencian las investigaciones de Riedemann, (2012), 

Maureira y Soto (2018), Reyes (2021), Artieda, (2005 y 2006) y Teobaldo y Nicoletti 

(2009). El interés económico en el territorio mapuche que denuncian los y las profesoras 

y que se encuentra presente en las representaciones sociales de los y las estudiantes y de 

los participantes mapuches, revela un rasgo de la invisibilidad social del pueblo mapuche 

asociado a la explotación. Retomando los planteamientos de la teoría crítica en 

educación, valoramos las ideas de McLaren y Giroux (1998), Giroux (2003a y 2004), 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 377 

Apple (2001 y 2008), Bowles y Gintis (1998) y McCarthy (1998), en tanto que 

permitieron a nuestro análisis situar la enseñanza y el aprendizaje en un campo 

situacional más amplio y complejo para comprender cómo el factor económico 

interviene y legitima ciertas ideas en el currículo y en las representaciones sociales para 

preservar el sistema de dominación. Elemento que, en el caso de la Educación 

Intercultural Bilingüe en el contexto mapuche en Chile, se han correlacionado con las 

políticas extractivistas neoliberales asociadas a las forestales, a las políticas multiculturales 

y la militarización de los conflictos sociales:  

 
En este sentido, es necesario preguntarse sobre el rol que cumple la escuela en un contexto de 

violencia (física y simbólica) como el que ejercen las empresas forestales, el Estado y otros 

organismos (militarizados) sobre algunos sectores de la población. ¿Cuál es la filiación que existe 

entre los programas de etnodesarrollo, y otras tácticas utilizadas para el control del conflicto étnico? 

(Lepe-Carrión, 2018, p. 13). 

 

Para nosotros dicho interés en ambos países operaría a través del entramado 

conceptual de La política oficial del conocimiento con la meta de ocultar y evadir los 

conflictos actuales en los programas educativos ligados a aspectos territoriales y a la 

explotación económica. Esta categoría central en ambos países recoge, observa y 

desarrolla el trabajo realizado por Apple (1996 y 2001) –entre otros– que indican que a 

pesar de que no es una imposición, el marco ideológico general de una sociedad 

condiciona la lógica de selección del conocimiento a enseñar. 

 

En el caso chileno hemos construido conceptualizaciones por medio de la TF 

que han explicado La invisibilidad de la historia y de la memoria del pueblo mapuche 

en el programa educativo, pero, además, los mecanismos de invisibilidad que se 

encuentran relacionados con la formación de profesores y de profesoras y diversas 

presiones educativas, políticas y económicas que influyen en las finalidades de enseñar 

historia mapuche 

 

Los modelos teóricos que hemos elaborado y conceptualizado como La política 
oficial del conocimiento en Chile y La política oficial del conocimiento en Argentina, 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 378 

profundizan y exponen que tanto el currículo como los textos escolares reúnen un 

conjunto de procedimientos y lineamientos que en la práctica buscan soterradamente la 

invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia. Es decir, el 

itinerario curricular y la forma en que es incluido el pueblo mapuche evita el tratamiento 

de los conflictos actuales por intereses políticos y económicos y, con este propósito, se 

representa al pueblo mapuche como rebelde, salvaje y casi extinto (Sáez, 2016; Godoy, 

Hoces y Roa, 2006; Villalón y Pagès, 2015; Bail et al., 2010). Pero, además, nuestros 

resultados al igual que Turra, Minte y Lagos (2019), Smith (2010), Montanares y Heeren, 

(2020), Sanhueza, Pagès y González-Monfort (2019), Novaro (2003) y Jara y Salto (2016), 

exponen que el currículo y los textos escolares dan prioridad a conocimientos 

superficiales y acríticos como la alimentación, la vestimenta y la ubicación geográfica. 

Hallazgos que se relacionan con una mayor inclusión de conocimientos mapuches en los 

currículos o en los textos pero que en la práctica no se traducen en cambios en los 

aprendizajes de los y las estudiantes (Pinochet y Urrutia, 2016; Nagy, 2013 y 2017; 

Carrizo, 2019; Van Alphen y Parellada, 2018) (Tabla 19).  

 

 

 

 

 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 379 

Tabla 19 Síntesis de las investigaciones relacionadas con el tema de estudio  

Ejes de discusión 
Chile Argentina 

Estado de la investigación en DCS Estado de la investigación en DCS 

El currículo y los textos 
escolares 

Godoy, Hoces y Roa, 2006; Turra, 2009; Riedemann, 2012; 

Smith, 2010; Altamirano, Godoy, Maghi y Soto, 2014; 

Villalón y Pagès, 2015; Sáez, 2016; Pinochet y Urrutia, 2016; 

Pagès, Villalón y Zamorano, 2017; Pozo, 2017; Maureira y 

Soto, 2018; Villalón, Zamorano y Albornoz, 2019 Turra, 

Minte y Lagos (2019); Sanhueza, Pagès y González-Monfort, 

2019 y 2020; Montanares y Heeren, 2020; Reyes, 2021. 

 

Novaro, 2003; Artieda, 2005; 2006; 2009; 2015; 2018; 

Teobaldo y Nicoletti, 2009; Nagy, 2013 y 2017; Jara y 

Salto, 2016; Van Alphen y Parellada 2018; Carrizo, 2019 

Las investigaciones sobre 
los y las estudiantes  
 
La formación de 
profesores 

Montanares-Vargas (2017b), Bruzzone, López y Pizarro 

(2014); Turra, Catriquir y Valdés, 2017, Turra, (2017)  

 

Segura y Núñez, 2011; Turra, Valdés y Salcedo, 2012; 

Sánchez, Jara, Correa, Crespo y Sánchez, 2015; Turra, 2012 y 

2015; Turra y Ferrada, 2016; Turra, Ferrada y Villena, 2013; 

Cifuentes, Ebner, Irrazábal, Martínez y Valdés, 2014; 

Sanhueza, Pagès y González-Monfort, 2019; 

 

   

   

Fuente: Elaboración propia (2021)



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 380 

No obstante, las investigaciones revisadas solo han estudiado el contexto chileno 

o argentino por separado y no han relacionado los resultados para identificar las fuerzas 

profundas o los intereses que invisibilizan socialmente al pueblo mapuche en ambos 

países. Además, no han profundizado en la forma en que los y las profesoras en ambos 

países controlan y construyen el currículo en la práctica diaria. El papel que juegan las 

finalidades de enseñar historia mapuche, la formación de profesores y de profesoras y el 

posicionamiento educativo que desarrollan a través de la experiencia profesional y 

política como ciudadano y/o ciudadana. Asimismo, no han ahondado suficientemente 

en la forma en que experimentan y observan las comunidades mapuches el tratamiento 

interesado que existe en el currículo que, en nuestro caso, nos ha permitido profundizar 

en la estrategia de invisibilidad social en ambos países y a encontrar pistas para la 

visibilización social de su historia.  

 

La práctica de enseñar historia mapuche en Chile y La responsabilidad político-
pedagógica en la enseñanza de la historia en Argentina, representa el conjunto de 

decisiones que toman los y las profesoras en la práctica de enseñar historia mapuche en 

ambos países. Los conceptos y las subcategorías que hemos construido a través de la TF 

nos permiten teorizar sobre la forma en que los y las profesoras adecuan las finalidades 

a la práctica, contextualizan su enseñanza y buscan transformar las representaciones 

sociales que tienen los y las alumnas con el objetivo de reconocer o revalorizar al pueblo 

mapuche. Elementos que movilizan ciertas estrategias, métodos y técnicas con la 

finalidad de formar ciudadanos y ciudadanas que puedan reconstruir su visión del pueblo 

mapuche, a pesar de la política oficial del conocimiento que existe en ambos currículos.  

 

Nuestros resultados discrepan, por ejemplo, con los hallazgos de Segura y Núñez 

(2011), Turra, Valdés y Salcedo (2012) y Turra (2012 y 2015). Estas últimas 

investigaciones evidencian una disociación entre la teoría y la práctica y una escasa 

contextualización del contenido a la realidad social de los y las estudiantes. Sin embargo, 

a través de nuestras diferentes capas y niveles de análisis, podemos señalar que existe un 

vínculo directo entre las finalidades y lo que buscan realizar en la práctica. Sin embargo, 

el peso de la política oficial, la presión económica, de la comunidad educativa, de la 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 381 

familia y los diferentes episodios de violencia política que sacuden los contextos 

nacionales, dificultan y influyen en lo que hacen en la práctica. Asimismo, la escasa 

formación en historia y cultura mapuche, la estandarización de la formación y la 

implementación de programas educativos sin cambios en las mallas curriculares de 

formación de profesores y de profesoras obstaculiza una reflexión crítica sobre la 

práctica. Elementos que están en la línea de las investigaciones de Turra y Ferrada (2016), 

Turra, Ferrada y Villena (2013), Sanhueza, Pagès y González-Monfort (2019) y 

Montanares-Vargas (2018).  

 

Las investigaciones sobre los y las estudiantes en Chile y en Argentina 

 

Las investigaciones sobre las representaciones sociales del pueblo mapuche en 

los y las estudiantes se han realizado solo en Chile y preferentemente en educación 

secundaria a través de un análisis procesual y descriptivo. Nuestra investigación tomando 

como referencia el proceso metodológico de la TF –y sus componentes–, nos permitió 

enfrentar los datos recopilados haciendo un análisis tanto procesual y estructural. Este 

abordaje teórico-metodológico de las representaciones sociales nos ayuda a explicar las 

representaciones como estructuras ordenadas y discursivas (Banch, 2000; Rodríguez, 

2007; Moliner, 2007). Esto permite construir una imagen central y un conjunto de 

imágenes secundarias que se encuentran relacionadas y condicionadas. Las imágenes 

centrales construidas El pueblo mapuche: origen de la sociedad chilena y El pueblo 
mapuche: un pueblo originario del pasado en Argentina da cuenta del proceso de 

invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia en Chile y en 

Argentina. El proceso de análisis teórico a través de la TF da cuenta de que el concepto 

de pueblo originario que tienen los y las alumnas se relaciona con aspectos de retraso 

cultural, retraso económico y de incivilidad y penetra cada imagen secundaria en ambos 

contextos.  

 

A partir de este análisis, nuestros hallazgos aportan en esta área de estudio y 

profundizan los resultados hasta ahora encontrados en otras indagaciones. Por ejemplo, 

el trabajo realizado por Montanares-Vargas (2017b), en una región caracterizada 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 382 

históricamente como mapuche, ha resaltado la importancia fundamental que los y las 

estudiantes otorgan a la enseñanza de la historia para entender el mundo, lo esencial que 

es tratar el conflicto mapuche en el aula y que, con este propósito, los y las estudiantes 

consultan a las familias porque en la escuela no se tratan estos temas. Hallazgos similares, 

pero con algunos matices, fueron los que encontraron Bruzzone, López y Pizarro (2014), 

al investigar la conciencia histórica en los y las alumnas en una comuna en la capital de 

Chile. Esta investigación contribuyó a entender que la enseñanza de la historia es 

irremplazable para comprender la historia y la cosmología mapuche y que, en 

consecuencia, la enseñanza de la historia es la principal fuente para entender el mundo 

mapuche. Ambas investigaciones muestran contradicciones en relación con el rol de la 

enseñanza de la historia y su función como fuente para entender el mundo mapuche. 

Nuestra investigación a través de las categorías de La enseñanza y el aprendizaje del 
otro y Las representaciones sobre la enseñanza y el aprendizaje de la historia mapuche 
revelan que en la escuela se enseña lo asociado a La política oficial del conocimiento. Es decir, 

elementos acríticos y superficiales como la vestimenta, la alimentación y los aspectos 

religiosos.  

 

Nuestros resultados además profundizan en la descripción y la conceptualización 

de la imagen que tienen los y las estudiantes sobre el pueblo mapuche, las relaciones con 

la sociedad chilena y argentina, los conflictos actuales y algunas pistas sobre lo que hacen 

los y las profesoras. Elementos fundamentales para la enseñanza de la historia tanto en 

Chile como en Argentina pues permite tomar decisiones en la formación de profesores, 

en el trabajo de las finalidades y en la práctica docente.  
 

La investigación sobre los invisibles socialmente en la didáctica de las ciencias sociales 

 

La construcción de la invisibilidad social de la historia mapuche y La estrategia 
de la invisibilidad social de la historia mapuche en Argentina son las imágenes 

centrales de las autoridades y participantes mapuches en la investigación. Estas imágenes 

o preconceptos que portan los participantes sobre el rol de la enseñanza de la historia 

contribuyen a configurar la manera en que procede, opera e impacta la invisibilidad social 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 383 

en los y las niñas mapuches y no mapuches. En ambos países el acercamiento a las 

comunidades mapuches, la participación en actividades religiosas, la visita a escuelas 

interculturales y las entrevistas, propició que el proceso teórico-metodológico nos 

acercara a la experiencia de ser invisible socialmente en la enseñanza de la historia y de 

las ciencias sociales. Experiencias discriminatorias y racistas en la escuela que ya las 

investigaciones de Poblete (2003) y Turra, Catriquir y Valdés (2017) han demostrado en 

contextos interétnicos. Nuestra investigación no da cuenta de racismo o discriminación 

en las palabras de los y las estudiantes, pero, en el caso de los participantes mapuches, 

confirman dichos aspectos en su experiencia escolar y específicamente aprendiendo 

historia de Chile o de Argentina. 

 

Nuestra investigación para llegar a teorizar sobre la invisibilidad social del pueblo 

mapuche en la enseñanza de la historia y de las ciencias sociales en Chile y en Argentina, 

comprende que es necesario acudir a los invisibilizados para abrir dialogar con el objetivo 

de repensar la educación y la enseñanza de las ciencias sociales ligadas a la justicia social 

(Marolla, Pinochet y Sant, 2018). Basados en esto, consideramos que nuestra 

investigación establece un vínculo con el pueblo mapuche –los invisibilizados– para 

encontrar diferentes historias, conceptos y pistas para transformar la enseñanza de su 

historia. Meta que se vincula con los planteamientos, hallazgos y propuestas de 

enseñanza en las investigaciones de Pozo (2017), Sanhueza, Pagès y González-Monfort 

(2019 y 2020), Sanhueza, Carriaga, Cuevas y González, (2018) y Cubillos (2015). Además, 

esta investigación sigue los planteamientos de una serie de tesis doctorales que han 

investigado las invisibilidades de las mujeres y de los y las niñas (Marolla, 2016; Pinochet, 

2015). Pero, además, incorpora la visión de autoridades mapuches en Chile y en 

Argentina para no seguir reproduciendo la invisibilidad en la propia investigación. Lo 

que invita también a realizar estudios no sobre los invisibles sino, más bien, con aquellos 

que sufren la experiencia de ser invisibles socialmente en la enseñanza de la historia. 

 

A partir de lo anterior, la categoría desarrollada en el marco teórico permite 

comprender que la invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia 

y de las ciencias sociales en Chile y en Argentina es un proceso de explotación, 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 384 

marginalización y de sometimiento cuyo corolario es la deshumanización del pueblo 

mapuche (Bourdin, 2010; Le Blanc, 2009; Brighenti, 2007). 

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 385 

5.2 Conclusiones 
 

Para hacer una buena práctica ya hemos dicho 

 que hay que tener clara la respuesta a las cuestiones de siempre:  

¿qué educación?, ¿para qué sociedad? 

 Cuando se da una respuesta adecuada a estos puntos esenciales,  

quedan dibujadas las opciones preferentes sobre las finalidades de la educación, 

 sobre qué enseñar, cómo hacerlo y cómo saber los resultados o evaluación.  

Por eso se dice que no hay nada más teórico que una buena práctica. (Benejam, 2015, p. 18) 

 

Esta investigación busca explicar la forma en que se construye la invisibilidad 

social del pueblo mapuche en la enseñanza y en el aprendizaje de la historia y de las 

ciencias sociales en la educación primaria en Chile y en Argentina. El problema de 

estudio que identificamos en la práctica como a través de las investigaciones en didáctica 

de las ciencias sociales, tanto en Chile como en Argentina, describían un tratamiento 

interesado del pueblo originario en el currículo, en los textos escolares y en las prácticas 

de los y las profesoras. A partir de esta situación elaboramos distintos modelos teóricos 

sobre: 1) lo que piensan los y las docentes sobre las finalidades, el currículo y la práctica de enseñar 

historia mapuche, 2) las representaciones sociales de los y las estudiantes sobre el pueblo mapuche y 3) 

las representaciones sociales de las autoridades o participantes del pueblo mapuche (Tabla 20) 

 

Tabla 20 Aspectos centrales de la investigación 

 Participantes de la investigación en Chile y en Argentina 

Profesores/as Alumnos/as Autoridades y participantes 
mapuches 

Ejes de 
teorización 

Finalidades 

Currículo 

Práctica 

Representaciones sociales 

del pueblo mapuche 

Representaciones sociales 

sobre la enseñanza de la 

historia mapuche 

Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

Dichas construcciones teóricas revelan la forma en que estas directrices oficiales 

se plasman en los programas de estudio en ambos países e influyen en las finalidades, la 

interpretación y la práctica de enseñar historia y cultura mapuche. Pero, además, 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 386 

contribuye a configurar las representaciones sociales de los y las alumnas –chilenos, 

argentinos o mapuches– y en las propias comunidades del pueblo originario tanto en 

Chile como en Argentina. Por lo tanto, en las conclusiones primero abordaremos las 

preguntas de investigación, los objetivos y los supuestos que sustentan este estudio. A 

través de estos elementos, sostendremos una teoría a nivel formal sobre la invisibilidad 

social de la historia mapuche en ambos países. Además, valoraremos nuestro diseño 

metodológico, los aportes que realizamos a la Didáctica de las Ciencias Sociales y, 

concretamente, a la línea de investigación en la que nos ubicamos. 

 

Para responder a la pregunta general del estudio tomaremos dos caminos. 

Primero, contestaremos las preguntas específicas relacionando los objetivos y los 

supuestos que se han diseñado en el estudio con la finalidad de explicar y describir lo 

que piensan los y las profesoras, las representaciones sociales de los y las alumnas y los 

participantes del pueblo mapuche. Luego, tomando como referencia las respuestas de 

los diferentes participantes, contestaremos la pregunta y el objetivo general (Esquema 

24).  

 

Esquema 24 Preguntas generales y específicas de la investigación 

 
Fuente: Elaboración propia (2021) 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 387 

La primera pregunta específica busca conocer qué piensan los y las docentes 

acerca de la invisibilidad social de la historia y la cultura mapuche en Chile y en Argentina. 

La tabla 21 detalla el objetivo y el supuesto que nos propusimos abordar (Tabla 21). 

 

Tabla 21 Pregunta, objetivo y supuesto con relación a los y las profesoras en Chile y en Argentina 

 Pregunta específica Objetivo Supuesto 

Profesores/as 

¿Qué piensan los y las 

profesoras sobre la 

invisibilidad social del 

pueblo mapuche en la 

enseñanza de la 

historia y de las 

ciencias sociales en la 

educación primaria en 

Chile y en Argentina? 

Explicar los elementos 

que de acuerdo con los 

y las profesoras 

contribuyen a la 

invisibilidad social del 

pueblo mapuche en la 

enseñanza de la historia 

y de las ciencias sociales 

en la educación primaria 

en Chile y en Argentina. 

Los y las profesoras asocian la 

invisibilidad del pueblo 

mapuche en la enseñanza de la 

historia y de las ciencias 

sociales en educación primaria 

en torno a tres elementos: 1) 

escaso contenido curricular, 2) 

desvalorización social del 

pueblo mapuche y 3) escasa 

formación para enseñar la 

historia y la cultura de pueblo 

mapuche 

Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

En base a los análisis realizados en los diversos niveles y capas, hemos dado 

respuesta a la pregunta, al objetivo y al supuesto en torno a los y las profesoras, 

elaborando dos modelos teóricos que contienen dos teorías a nivel sustantivo (Modelos 

teóricos 1 y 7) –tres en Chile y otras tres en Argentina– sobre las finalidades, el currículo 

y la práctica de enseñar historia y cultura mapuche.  

 

Las teorías sustantivas que construimos sobre las finalidades de enseñar historia 

y/o cultura mapuche tienen como categorías centrales El reconocimiento del pueblo 
mapuche en el caso de Chile y La visibilización social del pueblo mapuche en la 
enseñanza de la historia en el contexto argentino. En dichas construcciones teóricas se 

deslizan una serie de elementos que influyen en los propósitos que buscan los y las 

docentes a través de la enseñanza de la historia mapuche tanto en Chile como en 

Argentina. Los elementos son: 1) el peso de la formación de una identidad nacional y colectiva, 2) 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 388 

la necesidad de comprender los cambios y las continuidades de la historia, 3) el impacto de la violencia 

política y los enfrentamientos entre las sociedades chilena, argentina y el pueblo mapuche y 4) el 

reconocimiento social del pueblo mapuche. 

 

Con respecto al currículo de historia y ciencias sociales, las teorías que elaboramos 

a nivel sustantivo subrayan La política oficial del conocimiento en Chile y La política 
oficial del conocimiento en Argentina. La política oficial son lineamientos estatales que 

plasman una intencionalidad política, económica y territorial y que es el núcleo desde el 

cual opera la invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia y de 

las ciencias sociales en ambos países. En conformidad a las teorías sustantivas que 

elaboramos en Chile y en Argentina podemos afirmar que: 1) la política oficial del 

conocimiento responde a intereses de los estados chileno y argentino con fines políticos, económicos y 

territoriales, 2) la política oficial del conocimiento opera en el currículo de historia y ciencias sociales 

invisibilizando socialmente la memoria del pueblo mapuche y obviando el despojo territorial y los conflictos 

actuales y 3) la formación de los y las profesoras es clave para controlar, interpretar y cuestionar la 

política oficial del conocimiento. 

 

La práctica de enseñar historia o cultura del pueblo mapuche en Chile y en 

Argentina las hemos caracterizado a través de dos teorías sustantivas. Consideramos que 

los modelos teóricos que construimos se relacionan con las finalidades de enseñar 

historia y con la política oficial del conocimiento. Para el caso chileno la categoría central 

la llamamos La práctica de enseñar historia mapuche en Chile y, para el contexto 

argentino, la caracterizamos como La responsabilidad política-pedagógica en la 
enseñanza de la historia en Argentina. A partir de las categorías y de las subcategorías 

de ambos modelos teóricos afirmamos que en la práctica: 1) Los episodios de violencia, la 

presión familiar e institucional y los intereses económicos dificultan el tratamiento de los conflictos en el 

aula, 2) Los y las profesoras buscan transformar las representaciones sociales de los y las estudiantes 

enfocando su enseñanza en los aspectos culturales y 3) los conflictos se tratan siempre y cuando emerja 

preferentemente de los y las estudiantes.  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 389 

Los modelos teóricos en ambos países, las triangulaciones de perspectivas 

intrapaíses y el apartado de discusión de resultados con el estado de las investigaciones 

en Chile y en Argentina, nos permite responder la pregunta de investigación específica, 

alcanzando el objetivo propuesto con suficiencia.  

 

Los y las docentes piensan que la invisibilidad social del pueblo mapuche es parte 

de la política educativa de ambos Estados y que opera específicamente en el currículo y 

en la formación inicial de profesores y de profesoras de historia y ciencias sociales. La 

política oficial son lineamientos gubernamentales que tienen el objetivo de salvaguardar 

los intereses políticos, territoriales y económicos que tienen ambos países en el territorio 

mapuche. Con este propósito, los y las maestras explican que en los programas de estudio 

de ciencias sociales se invisibiliza socialmente: 1) los conflictos sociales y económicos del presente, 

2) la memoria mapuche y 3) la perspectiva de su propia historia. A partir de esto, de acuerdo con 

los y las profesoras, en los currículos de primaria se privilegia una enseñanza del pasado, 

memorística y superficial que aborda la vestimenta, la alimentación, la religiosidad y la 

relación con la naturaleza.  

 

De acuerdo con lo que piensan los y las maestras, el tema mapuche es un 

problema político que tiene mucha relevancia social y que caldea cada cierto tiempo la 

opinión pública. Por lo tanto, 1) la política oficial del conocimiento, 2) la violencia que existe entre 

las sociedades, 3) la presión familiar, 4) las representaciones sociales que circulan en la comunidad 

educativa, 5) la escasa formación inicial en historia o cultura mapuche y 6) los intereses económicos, 

influyen en las finalidades y en los objetivos de aprendizaje que buscan los y las docentes 

que aprendan los y las estudiantes.  

 

A partir de estos elementos, consideramos que nuestros resultados corroboran 

nuestro supuesto con respecto a lo que piensan los y las docentes sobre la invisibilidad 

social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia en Chile y en Argentina. Esto 

es, que los y las maestras asocian la invisibilidad a un: 1) escaso contenido curricular, 2) a la 

desvalorización social y 3) a una escasa formación inicial.  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 390 

En cuanto a las representaciones sociales de los y las estudiantes nos hemos 

preguntado cuáles y a través de qué fuentes o medios de información construyen los 

preconceptos o imágenes sociales del pueblo mapuche (Tabla 22).  

 

Tabla 22 Preguntas, objetivos y supuesto con respecto a las representaciones sociales de los y las 
estudiantes 

 Preguntas específicas Objetivo Supuesto 

Estudiantes 

¿Qué representaciones 

sociales sobre el pueblo 

mapuche tienen los y las 

alumnas de educación 

primaria en Chile y en 

Argentina? 

 

 

 

¿Cuáles son los medios o 

fuentes de información 

que influyen en la 

construcción de las 

representaciones sociales 

en los y las alumnas de 

educación primaria en 

Chile y en Argentina? 

 

Describir y explicar 

las representaciones 

sociales que tienen los 

y las alumnas de 

educación primaria 

sobre el pueblo 

mapuche en Chile y en 

Argentina. 

 

Caracterizar y 

analizar las fuentes de 

información que 

influyen en la 

construcción de las 

representaciones 

sociales de los y las 

estudiantes de 

educación primaria en 

Chile y en Argentina 

Las representaciones sociales 

de los y las estudiantes en Chile 

y Argentina giran en torno a 

ideas primarias y secundarias 

que abordan características 

históricas sobre su 

alimentación, vestimenta, los 

lugares en que habitaban y, 

además, la resistencia o la 

rebeldía que ofrecieron al 

imperio español en el período 

de conquista. Las fuentes que 

nutren las representaciones 

sociales se encuentran 

asociadas a la escuela, la familia 

y los medios de comunicación 

masivos 

Fuente: Elaboración propia (2021). 

 

En este contexto, y por medio de las entrevistas grupales a estudiantes mapuches, 

chilenos y argentinos, damos respuesta a las preguntas, objetivos y supuesto, elaborando 

dos modelos teóricos que describen y explican las representaciones sociales de los y las 

alumnas de primaria en Chile y en Argentina (Modelos teóricos 5 y 11). A través de los 

modelos teóricos podemos afirmar que las imágenes centrales y secundarias en ambos 

contextos son estables y muestran principalmente a un pueblo mapuche asociado a 

conceptos, acciones y una forma de vida pretéritos que se prolonga en la actualidad. Por 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 391 

medio de las imágenes centrales El pueblo mapuche: origen de la sociedad chilena y El 
pueblo mapuche: un pueblo originario del pasado, aseveramos que las imágenes 

centrales que construyen  los y las estudiantes del pueblo mapuche son: 1) un pueblo 

antecesor o un estadio anterior de los Estados de Chile y de Argentina, 2) un pueblo originario o una 

civilización que tiene conocimientos y que vive en el pasado y 3) un pueblo que permanece en la antigüedad 

y tiene, por lo tanto, un retraso cultural. 
 

Las imágenes secundarias que tienen los y las estudiantes en Chile y en Argentina 

contribuyen a complejizar la representación social central. En este sentido, sostenemos 

que en las imágenes secundarias los y las estudiantes que entrevistamos grupalmente en 

ambos países consideran que: 1) el pueblo mapuche es violento y guerrero a partir del gran 

enfrentamiento con los españoles en el periodo colonial, 2) el pueblo mapuche vive apartado y fuera de la 

ciudad debido al desprecio y al escaso reconocimiento social y 3) como consecuencia del retraso cultural 

del pueblo mapuche, los y las estudiantes tienen una imagen en la cual las sociedades nacionales se 

aprovechan económicamente de los territorios mapuches.  

 

Las fuentes de información a través de las cuales los y las estudiantes construyen 

sus representaciones sociales son variadas. En ambos países la familia es el principal 

medio que consultan los y las niñas. La familia nuclear es clave en el contraste de lo que 

aprenden en la escuela, lo que observan en la televisión, lo que ven en las redes sociales 

y para entender los conflictos del pueblo mapuche que existen en su mundo cotidiano. 

Más incluso porque en las familias extendidas –tíos y tías, primos y primas o abuelos y 

abuelas– existen miembros del pueblo mapuche que dan otra perspectiva a lo que ven 

en otros espacios. La enseñanza de la historia sirve para entender fundamentalmente el 

pasado. Vale decir, la cultura, la vida, las fechas en que ocurrieron las guerras y las 

costumbres del pasado que permanecen en el presente. El internet es también uno de los 

principales medios en el cual construyen las imágenes sociales del pueblo mapuche. Sin 

embargo, los y las estudiantes piensan que existe tanta información y sitios que les cuesta 

encontrar datos fidedignos, pero es una excelente manera de tener una rápida mirada 

para entender qué pasa en el mundo.  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 392 

Todos estos rasgos nos permiten contestar la pregunta específica sobre las 

representaciones sociales y alcanzar ambos objetivos específicos. Así, también, nuestro 

supuesto específico coincide con nuestros resultados y conclusiones. Los y las 

estudiantes tienen unas representaciones sociales que giran en torno a aspectos básicos 

como la vestimenta, alimentación y la guerra en el pasado. Elementos que aprenden 

principalmente en la escuela, la familia y los medios de comunicación.  

 

La última parte de la investigación buscó conocer qué representaciones sociales 

tienen los participantes y las autoridades mapuches, pero, también, que pistas o claves 

nos pueden ofrecer para visibilizar la historia y la cultura mapuche en la enseñanza de la 

historia en la educación primaria (Tabla 23).  

 

Tabla 23 Preguntas, objetivos y supuesto de investigación con respecto a los participantes mapuches en 
Chile y en Argentina 

 Preguntas 
específicas 

Objetivo Supuesto 

Participantes 
y 

autoridades 
mapuches 

¿Qué representaciones 

sociales tienen los 

participantes y las 

autoridades mapuches 

acerca de la enseñanza de la 

historia mapuche en la 

educación primaria en 

Chile y en Argentina? 

 

¿Qué conocimientos 

pueden aportar los 

participantes y las 

autoridades mapuches para 

contribuir a la visibilización 

social del pueblo mapuche 

en la enseñanza de la 

historia primaria en Chile y 

en Argentina? 

Caracterizar y analizar las 

representaciones sociales 

sobre la enseñanza de la 

historia mapuche de los 

participantes y autoridades 

mapuches en la educación 

primaria en Chile y en 

Argentina 

 

Describir y analizar los 

conocimientos orales de los 

participantes y autoridades 

mapuches que pueden 

contribuir a la visibilización 

social del pueblo mapuche 

en la enseñanza de la 

historia en Chile y en 

Argentina 

Los participantes y 

autoridades del pueblo 

mapuche tanto en Chile 

como en Argentina 

construyen 

representaciones sociales 

sobre la enseñanza de la 

historia y la cultura, a través 

de sus experiencias 

escolares que portan una 

serie de estereotipos y 

racismo que transformó en 

invisible su cultura de 

origen. Los participantes 

coinciden en que existen 

una serie de elementos que 

pueden contribuir a la 

visibilización de la historia y 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 393 

la cultura en la educación 

primaria en Chile y en 

Argentina 

 

Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

En respuesta a la primera pregunta específica, la representación social central que 

tienen los participantes y las autoridades mapuches tanto en Chile como en Argentina 

acerca de la enseñanza de la historia y de las ciencias sociales, se corresponde con una 

construcción o un diseño que los invisibiliza como pueblo. Los modelos teóricos que se 

construyeron en ambos países nos permiten afirmar que las autoridades y los 

participantes mapuches tienen imágenes o preconceptos de la enseñanza de la historia 

que se relaciona con un sistema o una camisa de fuerza que produce interesadamente la 

invisibilidad de su historia y cultura en la educación primaria en ambos países (Modelos 

teóricos 6 y 12). Los componentes que construirían la invisibilidad de la historia mapuche 

en la educación primaria en Chile y en Argentina serían: 1) la homogeneización cultural y la 

invisibilidad de la historia y la cultura mapuche, 2) la construcción de una historia de bronce que en el 

currículo o textos escolares se transforma en la oficial y que tiene la finalidad de difamar al pueblo 

mapuche y, por último, 3) un diseño o estructura que los cercena socialmente y que responde a un 

interés político y económico de ambos Estados. 

 

Para responder a la segunda pregunta específica teorizamos sobre posibles 

elementos que podrían contribuir a visibilizar la historia mapuche en la educación 

primaria en ambos países. Las representaciones sociales periféricas son ideas o 

imaginarios que tienen los participantes y las autoridades mapuches que pueden 

contribuir a la visibilización de su historia y cultura en la enseñanza de la historia en la 

educación primaria en Chile y en Argentina. En este sentido, las representaciones sociales 

secundarias en ambos países exponen tres claves que son necesarias incluir en la 

formación de profesores y de profesoras, en los planes y programas de ciencias sociales 

a nivel nacional y en el aprendizaje de los y las alumnas. Los elementos son: 1) el 

reconocimiento del proceso de la usurpación y el genocidio, 2) la integración del ser mapuche y de la 

memoria y 3) la construcción de una ciudadanía intercultural.  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 394 

A partir de los resultados y de las respuestas a las dos preguntas específicas, 

alcanzamos los objetivos trazados para las representaciones sociales de los participantes 

y las autoridades mapuches. Además, coincidimos con el supuesto planteado en este 

apartado en cuanto a que las representaciones sociales de los participantes mapuches 

portaban una serie de estereotipos y racismo desde su experiencia educativa y que, sin 

embargo, también a través de sus prácticas de conocimientos pueden aportar elementos 

o pistas que contribuyan a la visibilización de la historia y la cultura mapuche en la 

educación primaria en Chile y en Argentina.  

 

La pregunta y el objetivo general de la investigación doctoral apuntan a la 

construcción de teorías –a nivel sustantivo y formal– que expliquen la forma en que se 

configura la invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia en la 

educación primaria tanto en Chile como en Argentina (Tabla 24).  

 

Tabla 24 Pregunta y objetivo general de la investigación 

Pregunta general de la 
investigación 

Objetivo general de investigación 

¿Qué elementos y/o factores 

configuran la invisibilidad social del 

pueblo mapuche en la enseñanza de 

la historia y de las ciencias sociales en 

la educación primaria en Chile y en 

Argentina? 

Construir teorías a nivel sustantivo y formal que expliquen la 

invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de la 

historia y de las ciencias sociales en educación primaria en 

Chile y en Argentina. 

Fuente: Elaboración propia (2021) 

 

La estrategia para dar respuesta a la pregunta y al nivel de logro del objetivo 

general, la construimos por medio de las respuestas a las preguntas y a los objetivos 

específicos sobre lo que piensan los y las maestras, las representaciones sociales de los y 

las alumnas y de las autoridades y los participantes del pueblo mapuche (Esquema 25).  

 

La invisibilidad social del pueblo mapuche se construye por intereses políticos, 

económicos y territoriales en ambos países. Lo político, a partir de los resultados –y de 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 395 

la discusión– y de las triangulaciones, trasciende a la enseñanza de la historia y de las 

ciencias sociales por medio de la política oficial del conocimiento que reconocen los y las 

profesoras, los participantes y las autoridades mapuches en Chile y en Argentina. En este 

sentido, el fundamento de lo político es el conflicto territorial y económico entre los 

Estados nacionales y el pueblo mapuche y que, cuyo objetivo, es la construcción de un 

sentido discursivo que posicione o predisponga a los y las alumnas –futuros ciudadanos 

y ciudadanas– con respecto al pueblo mapuche. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 396 

Fuente: elaboración propia (2021) 

 
Fuente: Elaboración propia (2021). 

Esquema  25 Relación entre las preguntas, los objetivos y los participantes en la investigación 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 397 

Lo económico y lo territorial se encuentran atados y son el core de La política oficial 

del conocimiento. Como ya hemos explicado en los resultados y en la discusión de estos, el 

despojo territorial y los conflictos actuales emergen como elementos que son necesarios 

incluir en la formación de profesores y de profesoras, en los planes y programas de 

historia y ciencias sociales en ambos países para, por un lado, la justicia social del pueblo 

mapuche en la enseñanza de la historia y, por el otro, la construcción de una ciudadanía 

intercultural. Sin embargo, es precisamente lo que La política oficial trata de obviar en ambos 

países a pesar del esfuerzo que hacen los y las docentes por controlar el currículo y tratar 

de transformar las representaciones sociales de los y las estudiantes en la educación 

primaria. Justamente, las imágenes que los y las alumnas –mapuches o no–construyen en 

ambos países sobre el pueblo mapuche se encuentran relacionadas a estereotipos sobre 

la vestimenta, el retraso cultural y la folklorización de su cultura. En definitiva, para los y 

las profesoras y para las autoridades mapuches existe un entramado político, económico 

y territorial que configura la invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de 

la historia y de las ciencias sociales en ambos países. Dichas directrices se encuentran 

representadas teóricamente en todos los modelos teóricos en ambos países y sostienen 

una teoría a nivel formal sobre la invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza 

de la historia y de las ciencias sociales en la educación primaria en Chile y en Argentina. 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 398 

5.3 Valoraciones generales y propuestas de futuro 
 

Llegados a este punto queremos hacer algunas valoraciones sobre la metodología, 

el diseño de la investigación, los procedimientos metodológicos, los aportes que 

hacemos a la Didáctica de la Historia y de las Ciencias sociales, a la línea de indagación 

sobre las invisibilidades sociales y, finalmente, transparentamos algunas limitantes del 

estudio y planteamos algunos desafíos y proyecciones en las cuales seguir trabajando para 

un mundo mejor. 

 

En nuestra investigación construimos distintos modelos teóricos explicativos a 

través de un abordaje teórico-metodológico desde la TF basados en un posicionamiento 

crítico, sistemático y reflexivo. Por lo tanto, nuestro estudio tiene como finalidad no solo 

averiguar el qué -descripción– sino más bien construir el por qué –explicación– de la 

problemática relacionando a los principales actores que intervienen en el proceso de la 

invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y en el aprendizaje de la historia 

en la educación primaria en Chile y en Argentina. De ahí que nuestra indagación entienda 

que es valorable que las investigaciones críticas en la Didáctica de las Ciencias Sociales 

aspiren a una transformación en la educación y, de esta manera, al cambio social. Pero, 

además, pensamos que es necesario también emplear en los procedimientos 

metodológicos nuevas formas de incorporarnos al campo de estudio, otras formas de 

validación de los datos, de la investigación y de la participación que estrechen el vínculo 

entre la investigación y la práctica educativa. En nuestra investigación valoramos la 

utilización, por ejemplo, de la validación comunicativa, de la observación participante y de 

un trabajo de campo extenso en escuelas y en comunidades mapuches en ambos países. 

La validación comunicativa permite devolver cada una de las transcripciones a los y las 

profesoras y a las autoridades mapuches con la finalidad de reconocer su papel como 

participantes y como dueños de sus aseveraciones, pero también corregir y profundizar 

nuestra explicación. La observación en un estilo participativo mejora la relación con los 

y las colaboradoras –profesores y profesoras y estudiantes– y permite construir 

interpretaciones densas sobre lo que hacen los y las docentes y lo que aprenden y dejan 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 399 

de aprender los y las estudiantes. Un trabajo extenso en el campo de estudio garantiza 

una mejora en el rapport y se manifiesta en una variedad de datos más ricos. 

 

Todas estas características en nuestro proceso metodológico –junto a otros 

elementos descritos en la metodología–, nos permitió construir teorías y conceptos 

emergentes sobre nuestro problema de investigación. Por lo tanto, utilizar la TF en un 

enfoque crítico, sistemático y reflexivo en las investigaciones en Didáctica de las Ciencias 

Sociales, contribuye a la realización de formulaciones profundas para captar la 

complejidad de las decisiones que toman los y las docente en el marco o en un escenario 

general en el cual intervienen las familias, los intereses políticos y los económicos con la 

finalidad de construir conceptos y teorías que expliquen el fenómeno de la invisibilidad 

social. Esto implica generar conocimiento desde la práctica educativa y no ajustar la 

realidad social a categorías o tipologías prefabricadas. A partir de nuestra experiencia en 

esta tesis doctoral, el elemento crítico que une a la investigación cualitativa y a la didáctica 

de las ciencias sociales es la reconceptualización radical de la enseñanza de la historia y 

de las ciencias sociales.  

 

A partir de esta reconceptualización, nuestra investigación contribuye a la línea 

de las invisibilidades sociales especificando el concepto central –la invisibilidad social– 

como una categoría que se relaciona con la explotación, la dominación y el desprecio 

social. La categoría que se ancla en la filosofía social crítica es una explicación basal al 

proceso multifacético de la deshumanización. Elemento que al rastrearlo a través de la 

Filosofía y de la Historia, entendemos que tiene que ver con directrices políticas y 

económicas que se desarrollan en el entramado social –del cual no escapa la enseñanza 

de la historia– que transforman en imperceptible la existencia de niños y niñas, mujeres 

y de los pueblos originarios en la vida pública. Es decir, se obvia su capacidad de actuar, 

de reflexionar, de pensar y debatir. Por lo tanto, además, contribuimos a pensar la 

invisibilidad social como un metaconcepto en la didáctica de las ciencias sociales –como 

tiempo, pensamiento histórico– que se relaciona con el reconocimiento o la identidad 

social y que se puede seguir utilizando para explorar, analizar y sistematizar otras 

invisibilidades sociales que existen en el aula.  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 400 

En cuanto a las limitaciones, describiremos una serie de elementos que 

intervinieron en el proceso de investigación: 1) Acceso, tiempo y distancias. La 

investigación doctoral fue diseñada desde Barcelona y aunque se tomó contacto con 

diversas escuelas e instituciones en Chile y en Argentina, al llegar al trabajo de campo, 

tuvimos que enfrentar distintos obstáculos para levantar nuevamente el proyecto de 

investigación. En cuanto al tiempo, si bien establecimos un trabajo de campo de enero 

a septiembre en ambos países, creemos que es necesario siempre disponer de un período 

más extenso para alcanzar un rapport que represente un vínculo verdadero entre el 

investigador y los participantes. Así, de esta manera, asumir el cambio y pulir las 

competencias investigativas para participar en clases o en actividades de reflexión en la 

escuela y no solo extraer conocimiento. La época del año, por ejemplo, impidió que en 

el contexto argentino se hicieran las observaciones participantes, puesto que los tiempos 

de la investigación no son los de la escuela. Precisamente, durante la estadía en el 

contexto argentino se realizaron rituales nacionales como la promesa a la bandera, la 

independencia –de la Patagonia y de Argentina–, fin de trimestre y vacaciones que 

impidieron hacer observaciones participantes. Pero que buscamos sortear tratando de 

participar en ferias o actividades que presentaban las escuelas. 2) La inclusión de mujeres 

en el trabajo con las comunidades mapuches en Chile y en Argentina. En todas las 

instancias de la investigación buscamos tener una paridad de perspectiva de hombres y 

de mujeres tanto en el profesorado como en las entrevistas grupales con los y las 

alumnas. Sin embargo, cada vez que visitaba las comunidades y buscaba a las autoridades, 

estas eran masculinas. No obstante, al reflexionar en la forma en que nos insertábamos 

en las comunidades, creemos que era mejor no solo preguntar sobre las autoridades que 

nos podrían aportar conocimientos, sino mas bien, una mejor estrategia hubiera sido 

buscar conversaciones espontáneas en el campo de estudio. 

 

En cuanto a las proyecciones o las futuras líneas de investigación en didáctica de 

las ciencias sociales, la naturaleza epistémica de la invisibilidad social abre nuevas 

perspectivas de estudio en la formación de profesores y de profesoras y en la educación 

para la ciudadanía. Anotamos algunos desafíos y proyecciones que emergen de la 

investigación: 1) un reto crítico y creativo a los y las investigadoras en Didáctica de las 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 401 

ciencias sociales es la incorporación de grupos invisibilizados socialmente como 

participantes esenciales para repensar la educación y la enseñanza de las ciencias sociales 

ligados a sus intereses y perspectivas, 2) otra línea de trabajo es la elaboración de estudios 

comparativos –entre países o escuelas– para entender como la invisibilidad social se 

despliega en la enseñanza de la historia y de las ciencias sociales y, de esta manera, 

encontrar alternativas a la política oficial del conocimiento, 3) es fundamental luego de abordar 

el por qué también comenzar a transferir a la práctica claves, pistas, recursos y materiales 

en colaboración con los invisibles –agrupaciones dedicadas a la enseñanza– para 

presentar alternativas a los y las profesoras en ejercicio, 4) es fundamental investigar en 

distintas universidades la formación inicial y permanente de los y las profesoras para 

ampliar nuestros resultados que vinculaban la escasa formación como un obstáculo en 

la práctica, 5) también consideramos que es necesario ampliar nuestra investigación en 

torno a las representaciones sociales a la educación preescolar, a los cursos menores o al 

primer ciclo de la educación primaria y a la educación secundaria. Quizás así podríamos 

generar una teorización compleja acerca de las imágenes sociales que predisponen a los 

y las estudiantes en la enseñanza de la historia mapuche, 6) la poliédrica categoría de la 

invisibilidad social también se puede aplicar para observar otros temas o problemas 

invisibilizados socialmente en la enseñanza de la historia –y que algunas ya han 

comenzado– como: las necesidades especiales o las emociones, 7) También es menester 

investigar las relaciones entre la invisibilidad social, la humanización, el pensamiento 

histórico y la experiencia histórica con el objetivo de ir cruzando las líneas de 

investigación para contribuir a la formación de una ciudadanía crítica. Por último, 

consideramos que resulta necesario reflexionar críticamente sobre la posibilidad de 

conocer, la relación entre el sujeto cognoscente y el objeto de conocimiento. 

Precisamente, creemos que existe un gran potencial en las investigaciones 

fenomenológicas para indagar la experiencia vivida y el proceso de transformación que nos 

pasa o nos asalta como docentes en la práctica en cuanto nos aventuramos a enseñar 

historia y ciencias sociales (Van Manen, 2003). Tomando las palabras de Husserl (2011):  

 
La tarea de la teoría del conocimiento o crítica de la razón teorética es, ante todo, una tarea 

crítica. … la reflexión natural sobre la relación de conocimiento, sentido de conocimiento y 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 402 

objeto de conocimiento; es decir, tiene que refutar las teorías explícitas o implícitamente 

escépticas acerca de la esencia del conocimiento demostrando su contrasentido (p. 81). 

 

Este tipo de investigaciones podrían complejizar, profundizar y contrastar los 

resultados de nuestro estudio, pero también es una tradición investigativa poco 

explorada en la didáctica de la especialidad que nos puede acercar a la práctica educativa 

con el objetivo de explorar la experiencia y, además, investigarnos como nos vamos 

transformando como docentes en el proceso de la enseñanza. 

 

Para finalizar, me gustaría hacer una reflexión basada en conversaciones con el 

profesor Joan Pagès. La investigación en didáctica de las ciencias sociales –como en otras 

disciplinas y ciencias– es un peregrinaje largo por la incertidumbre. Ruta de aciertos y 

desaciertos pero que se encuentra labrado por el amor y por la pasión. En este sentido, 

para mí Joan Pagés es y será experiencia transformadora. Experiencia en dos sentidos. 

Aunque seguro habrá más. Primero una experiencia que no se hace, más bien que se 

padece en la atención, en la escucha, en el silencio, pero también en la apertura y en la 

disponibilidad. Experiencia, también, como suspensión o intersticio que se soporta en la 

práctica o en la acción. Por lo tanto, espero que esta tesis sea reflejo de este 

silencio/apertura que me abordaba en las tutorías y en las conversaciones más simples 

con el profesor Joan. Pero que también sea un derrotero hacia un mundo mejor como 

aspiraba el maestro Pagès: “(…) la qualité d’être humain (en particulier victime d’un déni de ses 

droits) prime sur toute autre identité (Tutiaux-Guillon, 2018, p. 53). 

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 403 

Referencias 
 

Abela, J., García-Nieto, A. y Pérez, A. (2007). Evolución de la Teoría Fundamentada como 

técnica de análisis cualitativo. Madrid, España: CIS.  

 

Abric, J. C. (2001). Las representaciones sociales: aspectos teóricos. En J.C. Abric (dir.), 

Prácticas sociales y representaciones (pp. 11-32). México: Ediciones Coyoacán. 

 

Adler, S. (2008). The education of social studies teachers. En Levstik, L. y Tyson, C. 

(Eds.), Handbook of research in social studies education (pp. 329-350). New York: 

Routledge. 

 

Alencar, A., De Oliveira, M. y Sousa, M. (2010). História e cultura afro-brasileira e 

indígena nas escolas: uma reflexão necessária. Revista HISTEDBR On-line, (38), 

197-213.  

 

Altamirano, P., Godoy, G., Manghi, D. y Soto, G. (2014). Analizando los textos de 

Historia, Geografía y Ciencias Sociales: La configuración multimodal de los 

pueblos originarios. Estudios Pedagógicos, 40(1), 263-280. 

 

Álvarez-Santullo, P., Alves, A., Forno, A., Rivera, R. y Fuenzalida, P. (2011). Saberes y 

anclajes de la escuela intercultural en contexto mapuche: silencios, intermitencias 

y estrategias en la transmisión del legado histórico. Revista Alpha, (32), 127-148. 

 

Angrosino, M. (2012). Etnografía y observación participante en investigación cualitativa. Madrid, 

España: Ediciones Morata. 

 

Angrosino, M. (2015). Recontextualizando la observación. Etnografía, pedagogía, y las 

perspectivas de una agenda política progresista. En N. Denzin y Y. Lincoln 

(coords.), Métodos de recolección y análisis de datos (pp. 203-261). Barcelona, España: 

Gedisa. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 404 

 

Anguera, C., González-Monfort, N., Hernández, A., Muzzi, S., Ortega, D., Pagès, J., … 

A. Santisteban (2018). Invisibles y ciudadanía global en la formación inicial. En 

E. López, C.R. García y M. Sánchez (Edits.), Buscando formas de enseñar: 

investigar para innovar en didáctica de las ciencias sociales (pp. 403-413). 

Valladolid: AUPDCS/Universidad de Valladolid. 

 

Añahual, G. (2018). Enseñar problemas socioambientales, un abordaje desde el juego de 

simulación en la clase de ciencias sociales. Una propuesta didáctica. En M.A. Jara, 

G. Funes, F. Ertola y M.C. Nin (coords.), Los aportes de la didáctica de las ciencias 

sociales, de la historia y de la geografía a la formación de la ciudadanía en contextos 

iberoamericanos (pp. 53-66). Cipolleti, Argentina: APEHUN. 

 

Apple, M. (1996). El conocimiento oficial. La educación democrática en una era conservadora. 

Barcelona, España: Ediciones Paidós Ibérica.  

 

Apple, M. (1997a). Educación y poder. Barcelona, España: Ediciones Paidós Ibérica. 

 

Apple, M. (1997b). Teoría crítica y educación. Buenos Aires, Argentina: Miño y Dávila 

editores.  

 

Apple, M. y Bane, J. (Comps.). (2000). Escuelas democráticas. Madrid, España: Ediciones 

Morata. 

 

Apple, M. (2001). Política cultural y educación. Madrid, España: Ediciones Morata.  

 

Apple, M. (2008). Ideología y currículo. España: Akal. 

 

Araya, S. (2002). Las representaciones sociales: Ejes teóricos para su discusión. San José, Costa 

Rica: FLACSO. 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 405 

Armento, B. (1991). Changing conceptions of research on the teaching of social studies. 

In J. Shaver (ed.), Handbook of research on social studies teaching and learning (pp. xxx). 

New York, Estates Unites of América: Maxwell McMillan International. 

 

Artieda, T. (2005). Los discursos escolares sobre los indígenas. Continuidades y rupturas 

del siglo XX. En Educación, lenguaje y sociedad, 3(3), 59-74. 

 

Artieda, T. (2006). Los discursos escolares sobre la alteridad indígena. Aportes sobre el 

pasado y el presente en los libros de lectura de la escuela primaria argentina. 

Revista nordeste. Investigación y ensayos, (25), 15-26. 

 

Artieda, T. (2009). De Salvajes en extinción a autores de textos. La producción de textos 

como expresión de conflictos interétnicos (1880-1930/ 1987-2007). En T. 

Artieda (comp.), Los otros en textos escolares. Conflictos en la construcción de imágenes de 

nación (pp. 107-154). Luján, Argentina: Universidad Nacional de Luján.  

 

Artieda, T. (2015). Lecturas escolares, pueblos indígenas y relaciones interétnicas. Concepciones sobre 

los indígenas en los libros de lectura de la escuela primaria. Transformaciones y continuidades 

entre 1880-1940 (Tesis doctoral). Universidad Nacional de Educación a Distancia, 

Madrid, España. 

 

Artieda, T. (2018). Lecturas escolares sobre los indígenas en dictadura y en democracia 

(1976-2000). En C. Kauffman (dir.), Dictadura y educación. Tomo III. Los textos 

escolares en la historia argentina reciente (pp. 83-120). Salamanca, España: 

FahrenHouse.  

 

Bail, N., D’Amico, V., Gómez, M. y Vijarra, A. (2010). Enseñar sobre los pueblos 

originarios y la “conquista del desierto”: alternativas para revisar la propia mirada. 

En I. Siede (coord.). Ciencias Sociales en la Escuela. Criterios y propuestas para la 

enseñanza (pp. 99-129). Buenos Aires, Argentina: Aique. 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 406 

Bainbridge, R., McCalman, J., Redman-MacLaren, M. y Whiteside, M. (2019). Groundd 

theory as a systems science: working with Indegenous Nations for social justice. 

En A. Bryant y K. Charmaz (eds.), Current developments in grounded theory (pp. 611-

629). California, United States of America: Sage. 

 

Banchs, M. (2000). Aproximaciones procesuales y estructurales al estudio de las 

representaciones. Papers on social representation, (9), 3-15. 

 

Banks, J. y Nguyen, D. (2008). Diversity and citizenship education. Historical, 

theoretical, and philosophical issues. En L. Levstik y C. Tyson (Eds.), Handbook 

of research in social studies education (pp. 137-151). New York : Routledge. 

 

Barbour, R. (2013). Los grupos de discusión en investigación cualitativa. Madrid, España: 

Ediciones Morata. 

 

Battiste, M. y Youngblood, J. (2018). Compulsory schooling and cognitive imperialism: 

A case for cognitive justice and reconciliation with Indigenous Peoples. En K. 

Trimmer, R. Dixon y Y. Findlay (Eds.) The palgrave handbook of education law for 

schools (pp. 567-583). Cham: Palgrave Macmillan.  

 

Belgrave, L. y Seide, K. (2019). Coding for Grounded Theory. En A. Bryant y K. 

Charmaz (eds.), Current developments in grounded theory (pp. 167-185). California, 

United States of America: Sage. 

 

Benejam, P. (1997). Las finalidades de la educación social. En P. Benejam y J. Pagès 

(Coords.). Enseñar y aprender ciencias sociales, geografía e historia en la educación secundaria 

(pp. 33-51). Barcelona, España: ICE/HORSORI.   

 

Bengoa, J. (2000). La emergencia indígena en América Latina. México: Fondo de Cultura 

Económica. 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 407 

Bengoa, J. (2013). El viento que agita los trigales. En Rebelión en el Wallmapu. Resistencia del 

pueblo-nación mapuche (pp. 5-16). Santiago: Editorial Aun creemos en los Sueños. 

 

Bernstein, B. (1988). Clases, códigos y control. II. Hacia una teoría de las transmisiones educativas. 

Madrid, España: Akal. 

 

Bernstein, B. (1998). Pedagogía, control simbólico e identidad. Madrid, España: Ediciones 

Morata. 

 

Bhavnani, K., Chua, P. y Collins, D. (2014). Critical approaches to qualitative research. 

En Leavy (ed.), The Oxford Handbook of qualitative research (pp. 165-178). New York, 

United States of America: Oxford University Press.  

 

Bishop, R. (2012). Hacia una investigación libre de la dominación neocolonial. El 

enfoque kaupapa māori en la creación del conocimiento. En N. Denzin y Y. 

Lincoln (Coords.). Manual de investigación cualitativa. El campo de la investigación 

cualitativa (pp. 231-282). Barcelona, España: Gedisa. 

 

Blanco, C. (2015). Encuesta y estadística. Métodos de investigación cuantitativa en Ciencias Sociales 

y Comunicación. Buenos Aires: Editorial Brujas. 

 

Bloch, M. (2000). Introducción a la historia. México: Fondo de Cultura Económica.  

 

Bloch, M. (2001). Apología para la historia o el oficio del historiador. México: Fondo de Cultura 

Económica.  

 

Bonfil Batalla, G. (2005). Historia que no son todavía historia. En Historia ¿Para qué? (pp. 

227- 245). Argentina: Siglo XXI. 

 

Bórquez, R. (2012). Pedagogía crítica. México: Trillas. 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 408 

Bourdé, G. y Martin, H. (2004). Las escuelas históricas. Madrid, España: Akal. 

 

Bourdieu, P. y Passeron, J.C. (1996). La Reproducción. Elementos para una teoría del sistema de 

enseñanza. México: Editorial Laia S.A.  

 

Bourdin, J. C. (2010). La invisibilidad social como violencia. Universitas Philosophica, 

27(54), 15-33. 

 

Bowles, S. y Gintis, H. (1972). La meritocracia y “el coeficiente de inteligencia”: una nueva falacia 

del capitalismo. El I.Q. en la estructura de las clases de los Estados Unidos. Barcelona, 

España: Editorial Anagrama.  

 

Bowles, S. y Gintis, H. (1985). La instrucción escolar en la América Capitalista. La reforma 

educativa y las contradicciones de la vida económica. Madrid, España: Siglo XXI Editores.  

 

Bhavnani, K., Chua, P. y Collins, D. (2014). Critical approaches to qualitative research. 

En Leavy (ed.), The Oxford Handbook of qualitative research (pp. 165-178). New York, 

United States of America: Oxford University Press.  

 

Braudel, F. (1970). La historia y las ciencias sociales. Madrid, España: Alianza. 

 

Brighenti, A. (2007). Visibility: A Category for the Social Sciences. Current Sociology, 

55(3), 323–342. https://doi.org/10.1177/0011392107076079 

 

Briones, C. (2005). Formaciones de Alteridad: contextos globales, procesos nacionales y 

provinciales. En C. Briones (edit.), (pp. 11-43), Cartografías Argentinas. Políticas 

indigenistas y formaciones provinciales de alteridad. Buenos Aires: Editorial 

Antropofagia. 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 409 

Bruzzone, B., López, X. y Pizarro, N. (2014). Conciencia histórica de los estudiantes secundarios 

sobre la historia del pueblo mapuche (Tesis de Licenciatura). Universidad de 

Humanismo Cristiano, Santiago, Chile. 

 

Bryant, A. y Charmaz, K. (2007). Grounded theory in historical perspective: an 

epistemological account. En A. Bryant y K. Charmaz (eds.), The sage handbook of 

Grounded Theory (pp. 31-57). California, United States of America: Sage.  

 

Bryant, A. (2017a). The grounded theory method. En Leavy (ed.), The Oxford Handbook 

of qualitative research (pp. 116- 136). New York, United States of America: Oxford 

University Press.  

 

Bryant, A. (2017b). Grounded theory and grounded theorizing. Pragmatism in research practice. New 

York, United States of America: Oxford University Press. 

 

Burke, P. (1996). Obertura: la nueva historia, su pasado y su futuro. En P. Burke (ed.), 

Formas de hacer historia (pp. 11-37). Madrid, España: Alianza.  

 

Calfupan, L., Cárdenas, M. y Marican, E. (2018). Una investigación sobre la enseñanza 

de pueblos vivos en la escuela primaria. En M.A. Jara, G. Funes, F. Ertola y M.C. 

Nin (coords.), Los aportes de la didáctica de las ciencias sociales, de la historia y de la 

geografía a la formación de la ciudadanía en contextos iberoamericanos (pp. 289-298). 

Cipolleti, Argentina: APEHUN.  

 

Campos, L. (2010). La imagen del indio en la construcción histórico-cultural de la 

identidad. Estudio comparado de su representación iconográfica en los manuales 

escolares de México y España (1940-1945). Memoria y sociedad, 14(28), 107-124.  

 

Canales, M. (2006). Metodologías de investigación social. Santiago, Chile: LOM. 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 410 

Caniuqueo, S. (2014). Siglo XX en Gulumapu: De de la fragmentación del Wallmapu a 

la unidad nacional mapuche. 1880 a 1978. En P. Marimán, S. Caniuqueo, J. 

Millalén, R. Levil, ¡¡…Escucha, winka…!! Cuatro ensayos de historia nacional mapuche y 

un epilogo sobre el futuro (pp. 129-218). Santiago, Chile: LOM. 

 

Carbonell, CH. (1986). La historiografía. México: Fondo de Cultura Económica. 

 

Cardoso, H. (2006). La mexicanidad en el libro de texto gratuito. Odiseo, Revista electrónica 

de pedagogía, 3(6), 1-26. Psicologia USP, 29(2), 314-321. 

 

Cartes, D. (2021). Las representaciones de la enseñanza y el aprendizaje de la periodización en 

contextos de diversidad étnica: la cosmovisión mapuche. Estudio de casos de escuelas de la región 

de la Araucanía, Chile. (Tesis de doctorado). Universidad Autónoma de Barcelona, 

Barcelona, España.  

 

Carr, W. y Kemmis, S. (1988). La teoría crítica de la enseñanza. La investigación-acción en la 

formación del profesorado. Barcelona, España: Ediciones Martínez Roca.  

 

Carr. W. (2002). Una teoría para la educación. Hacia una investigación educativa crítica. Madrid, 

España: Ediciones Morata. 

 

Carrizo, P. (2019). Enseñar en contextos de diversidad cultural. El lugar de la Historia y 

“las historias. En G. Funes y M.A. Jara (Comp.), Investigación y prácticas en didáctica 

de las ciencias sociales. Tramas y vínculos (pp. 147-154). Neuquén, Argentina: Editorial 

EDUCO.  

 

Casanova, J. (1991). La historia y los historiadores. Barcelona, España: Crítica. 

 

Castillo, A. (2016). Representaciones sociales en la práctica de enseñar y aprender 

ciencias sociales en el alumnado de formación inicial del profesorado. Clío & 

Asociados. La historia enseñada, (15), 99-109. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 411 

Castorina, J.A. (2008). El impacto de las representaciones sociales en la psicología de los 

conocimientos sociales: problemas y perspectivas. Cadernos de pesquisa, 38(135), 

757-776. 

 

Castorina, J.A., Barreiro, A. y Carreño, L. (2012). El concepto de polifasia cognitiva en 

el estudio del cambio conceptual. En Mario Carretero y José A. Castorina, La 

construcción del conocimiento histórico (pp. 131-152). Buenos Aires, Argentina: Paidós. 

 

Castorina, J. A. (2017). Las representaciones sociales y los procesos de enseñanza-

aprendizaje de conocimientos sociales. Psicologia da Educação. 44(1), 1-13. 

 

Castro-Gómez, S. (2005). La poscolonialidad explicada a los niños. Colombia: Editorial 

Universidad del Cauca.  

 

Cerezer, O. y Pagès, J. (2014). Los actores invisibles de la historia: un estudio de caso de 

Brasil y Cataluña. En J. Pagès, y A. Santisteban (eds.), Una mirada al pasado y un 

proyecto de futuro. Investigación e innovación en didàctica de las ciencias sociales (Vol. 2, pp. 

37-44), Barcelona: AUPDCS/Servei de Publicacions de la Universitat Autònoma 

de Barcelona.  

 

Charlot, B. (1981). Educación, cultura e ideología. Madrid, España: Ediciones ANAYA.  

 

Charmaz, K. (2006). Constructing grounded theory. A practical guide through qualitative analysis. 

California, Estates Unites of América: Sage.  

 

Charmaz, K. (2013). La teoría fundamentada en el siglo XXI: Aplicaciones para 

promover estudios sobre la justicia social. En: N. Denzin y Y. Lincoln (Comps.), 

Estrategias de investigación cualitativa: Vol. III (pp. 270-325). Buenos Aires, Argentina: 

Ediciones Gedisa. 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 412 

Christians, C. (2012). Los comités de conducta ética y el conservadurismo. En N. Denzin 

y Y. Lincoln (Coords.). Manual de investigación cualitativa. El campo de la investigación 

cualitativa (pp. 283-331). Barcelona, España: Gedisa. 

 

Clark, C. (1979). Five faces of research on teaching. Occacional Paper, 24, 1-13. Recuperado 

de: http://www.ascd.org/ASCD/pdf/journals/ed_lead/el_197910_clark.pdf 

 

Clark, C. (1985). Ten years of conceptual development in research on teacher thinking.  

Conference ISATT. Tilburg, Holanda.  

 

Clark, C. y Yinger, R. (1979). Three studies of teacher planing. (Research series n.° 55). East 

Leasing MI: Institute for Research on Teaching. Michigan State University. 

Recuperado de: https://files.eric.ed.gov/fulltext/ED175855.pdf 

 

Clark, C. y Lambert, M. (1985). What knowledge is most worth to teachers? Insights 

from studies from studies of teacher thinking. Conference at the American 

Educational Research Association, Chicago.  

 

Clark, E. (2019). Situating theory and situational analysis in interpretative qualitative 

inquiry. En A. Bryant y K. Charmaz (eds.), Current developments in grounded theory 

(pp. 3-48). California, United States of America: Sage. 

 

Contreras, J. (1990). Enseñanza, currículum y profesorado. Madrid, España: Akal. 

 

Corbin, J. (2010). La investigación en la teoría fundamentada como un medio para 

generar conocimiento profesional. En S. Bérnard (coord.), La teoría fundamentada: 

una metodología cualitativa. México: Universidad Autónoma de Aguas Caliente 

 

Corbin, J. y Strauss, A. (2015). Basics of qualitative research. Techniques and procedures for 

developing Grounded Theory. Los Angeles, United States of America: Sage.  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 413 

Corona, S. y Le Mu ̂r, R. (2017). Racismo en la imagen de los indígenas en los libros de 

textos gratuitos (2012-2015). Comunicación y sociedad, (28), 11-33. 

 

Cotán, A. (2016). El sentido de la investigación cualitativa. Escuela Abierta, (19), 33-48. 

 

Cubillos, A. (2015). Conocimiento territorial ancestral de las comunidades Mapuce Bafkehce del Aija 

Rewe Fvzv Bewfv Mapu Mew (Tesis Doctoral). Universidad Autónoma de 

Barcelona, Barcelona, España.  

 

Cuban, L. (1991). History of teaching in social studies. In J. Shaver (ed.), Handbook of 

research on social studies teaching and learning (pp. 121-140). New York, Estates Unites 

of América: Maxwell McMillan International. 

 

Creswell, J. y Creswell, J. (2018). Research design. Qualitative, quantitative, and mixed methods 

approaches. California, United States of America: Sage.  

 

Creswell, J. y Poth, C. (2018). Qualitative inquiry y research design. Choosing among five 

approaches. California, United States of America: Sage.  

 

Da Silva, L., Pagès, J. y De Carvalho, M. (2016). La temática indígena en la enseñanza de 

la historia: recursos para profesores. Clío & Asociados. La historia enseñada, (22), 8-

19.  

 

Debord, G. (2005). La sociedad del espectáculo. Valencia, España: Pre-textos.  

 

Delrio, W., Escolar, D., Lenton, D.  y Malvestitti, D. (comp.). (2018). En el país del no me 

acuerdo: Archivo y memorias del genocidio del Estado argentino sobre los pueblos originarios, 

1850-1870. Argentina: Ediciones UNRN. 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 414 

Denzin, N. & Lincoln, Y. (2012). La investigación cualitativa como disciplina y como 

práctica. En N. Denzin y Y. Lincoln (Coords.). Manual de investigación cualitativa. El 

campo de la investigación cualitativa (pp. 43-102). Barcelona, España: Gedisa. 

 

Denzin, N. (2017). Los discursos emancipatorios y la ética y la política de la 

interpretación. En N. Denzin y Y. Lincoln (coords.), El arte y la práctica de la 

interpretación, la evaluación y la presentación (pp. 79-128). Barcelona, España: Gedisa. 

 

Díaz, C. y Pinto, L. (2017). Vulnerabilidad educativa: Un estudio desde el paradigma 

socio crítico. Praxis educativa, 21(1), 46-54. 

 

Donoso, A. (2008). Educación y nación. Al sur de la frontera. Organizaciones mapuches en el 

umbral de nuestra contemporaneidad, 1880 – 1930. Santiago, Chile: Pehuén.  

 

Dussel, E. (1992). 1492. El encubrimiento del otro. Hacia el origen del mito de la modernidad. La 

Paz, Bolivia: Plural Editores. 

 

Duveen, G. y Lloyd, B. (2008). Las representaciones sociales como una perspectiva de 

la psicología social. En José Antonio Castorina (Comp.), Representaciones sociales. 

Problemas teóricos y conocimientos infantiles (pp. 29-40). Buenos Aires: Gedisa. 

 

Elliot, J. (2000). El cambio educativo desde la investigación-acción. Madrid, España: Morata. 

 

Ellison, R. (2016). El hombre invisible. Madrid, España: Debolsillo. 

 

Escalante, E. (2011). Revisitando la crítica a la teoría fundamentada. Poliantea, 7(12), 59-

77.  

 

Escribano, C. (2019). Enseñar a enseñar. El tiempo histórico. ¿Qué saben y qué aprenden los futuros 

docentes de secundaria? (Tesis doctoral). Universidad Internacional de la Rioja, 

España. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 415 

Evans, R. (1991). Concepciones del maestro sobre la historia. Boletín de Didáctica de 

las Ciencias Sociales 3 y 4, 61-94. 

 

Fanon, F. (1983). Los condenados de la tierra. México: Fondo de Cultura Económica. 

 

Fanon, F. (2009). Piel negra, máscaras blancas. Madrid, España: Akal. 

 

Farr, R. (1986). Las representaciones sociales. En S. Moscovici (ed.), Psicología social, II. 

Pensamiento y vida social. Psicología y problemas sociales (pp. 495-506). Barcelona, 

España: Paidós. 

 

Farr, R. (2008). De las representaciones colectivas a las representaciones sociales: ida y 

vuelta. En José Castorina (Comp.), Representaciones sociales. Problemas teóricos y 

conocimientos infantiles (pp. 153-176). Buenos Aires: Gedisa. 

 

Febvre, L. (1982). Combates por la historia. Barcelona, España: Ariel. 

 

Ferro, M. (1993). Como se cuenta la historia a los niños en el mundo entero. México: Fondo de 

Cultura Económica. 

 

Flick, U. (2007). Introducción a la Investigación Cualitativa. Madrid, España: Morata. 

 

Flick, U. (2014). La gestión de la calidad en la investigación cualitativa. Madrid, España: Morata. 

 

Flick, U. (2015). El diseño de la investigación cualitativa. Madrid, España: Morata. 

 

Flick, U. (2018). Triangulation in data collection. En U. Flick (ed.), Qualitative data collection 

(pp. 527-544). California, United States of America: Sage.  

 

Flores, P. (2020). Texto del estudiante. Historia, Geografía y Ciencias Sociales, 5º año 

básico. Santiago, Chile: Ediciones SM.  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 416 

Foerster, R. y Montecinos, S. (1988). Organizaciones, líderes y contiendas mapuches (1900-

1970). Chile: Ediciones CEM. 

 

Fontana, J. (2001). La historia de los hombres: el siglo XX. Barcelona, España: Crítica. 

 

Fontana, A. y Frey, J. (2015). La entrevista. De una posición neutral al compromiso 

político. En N. Denzin y Y. Lincoln (coords.), Métodos de recolección y análisis de datos 

(pp. 140-202). Barcelona, España: Gedisa. 

 

Fontana, J. (2016). Historia: análisis del pasado y proyecto social. Barcelona, España: Austral. 

 

Foucault, M. (1976). Vigilar y castigar. España: Ediciones Siglo XXI.  

 

Foucault, M. (2001). Defender la sociedad. Curso en el Collège de France (1975-1976). Buenos 

Aires, Argentina: Fondo de Cultura Económica.  

 

Freire, P. (1999). Política y Educación. México: Siglo XXI.  

 

Freire, P. (2008). Cartas a quien pretender enseñar. Madrid, España: Siglo Veintiuno Editores 

 

Freire, P. (2017). Pedagogía del oprimido. Madrid: Siglo Veintiuno Editores. 

 

García, C. (1987). El pensamiento del profesor. Barcelona, España: CEAC. 

 

Gibbs, G. (2012). El análisis de datos cualitativos en investigación cualitativa. Madrid, España: 

Morata. 

Gibson, B. (2007). Accommodating critical theory. En A. Bryant y K. Charmaz (eds.), 

Current developments in grounded theory (pp. 436-453). California, United States of 

America: Sage. 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 417 

Gilly, M. (1986). Psicosociología de la educación. En Psicología social, II. Pensamiento y vida 

social. Psicología y problemas sociales (pp. 601-626). Barcelona, España: Paidós. 

 

Gimeno, J. y Pérez, A. (1988). Pensamiento y acción en el profesor. Infancia y aprendizaje, 

(42), 37-63. 

 

Giroux, H. y Flecha, R. (1992). Igualdad educativa y diferencia cultural. Barcelona, España: El 

Roure editorial.  

 

Gimeno, J. y Pérez, A. (1997). Comprender y transformar la enseñanza. Madrid, España: 

Ediciones Morata. 

 

Giroux, H. (1997). Los profesores como intelectuales. Hacia una pedagogía crítica del aprendizaje. 

Barcelona, España: Paidós/MEC. 

 

Giroux, H. y McLaren, P. (1998). Sociedad, cultura y educación. Barcelona, España: Miño y 

Dávila Editores. 

 

Giroux, H. (2003a). Pedagogía y política de la esperanza: teoría, cultura y enseñanza. Una antología 

crítica. Buenos Aires, Argentina: Amorrortu. 

 

Giroux, H. (2003b). La inocencia robada. Juventud, multinacionales y política cultural. Madrid, 

España: Ediciones Morata.  

 

Giroux, H. (2004). Teoría y resistencia en educación. Una pedagogía para la oposición. México: 

Siglo XXI editores. 

 

Glaser, B. y Strauss, A. (1967). The Discovery of Grounded theory. Strategies for qualitative 

research. New Jersey, United States of America: Aldine Transaction.  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 418 

Glaser, B. (1978). Theoretical sensitivity. California, United States of America: Sociology 

Press.  

 

Gnade-Muñoz, J. (2010). Interculturalidad resbalosa en materiales escolares para 

indígenas en México. Antítesis, 3(5), 171-191. 

 

Godoy, E., Hoces, K. y Roa, C. (2006). Desmitificando la historia mapuche: contribuciones para 

la enseñanza de una nueva historia de Chile (Tesis de Licenciatura). Universidad de 

Santiago de Chile, Chile.  

 

Goetz, J. y LeCompte, M. (1988). Etnografía y diseño cualitativo en investigación educativa. 

España: Ediciones Morata. 

 

Goicovic, I. (2015). Campos conceptuales, perspectivas de análisis y ciclos históricos en 

el estudio del movimiento mapuche (1870-1990). En Jorge Pinto (Ed.), Conflictos 

étnicos, sociales y económicos. Araucanía 1900-2014 (pp. 19-48). Chile: Pehuén. 

 

González, G. (2013). La formación inicial del profesorado y la educación para la 

ciudadanía: representaciones sociales, diseño de clases y prácticas de enseñanza. 

Enseñanza de las Ciencias Sociales, (12), 37-45. 

 

González, M. (2014). Investigaciones sobre la enseñanza de la historia en Argentina. En 

S. Plá y J. Pagès (coords.), La investigación en la enseñanza de la historia en América 

Latina (pp. 39-70). México: Bonilla Artigas Editores/UPN. 

 

Guba, E. y Lincoln, Y. (2012). Controversias paradigmáticas, contradicciones y 

confluencias emergentes. En N. Denzin y Y. Lincoln (coords.), Manual de 

investigación cualitativa (volumen III): Paradigmas y perspectivas en disputas (pp. 38-78). 

Barcelona, España: Gedisa. 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 419 

Guba, E. y Lincoln, Y. (2018). Introduction: the discipline and practice of qualitative 

research. En N. Denzin y Y. Lincoln (edits.), The sage handbook of qualitative research 

(pp. 29-71). Los Angeles, United States of America: Sage.  

 

Guba, E. (2018). Paradigmatic controversies, contradictions, and emerging confluences, 

revisited. En N. Denzin y Y. Lincoln (edits.), The sage handbook of qualitative research 

(pp. 213-263). Los Angeles, United States of America: Sage.  

 

Guber, R. (2004). El salvaje metropolitano. Reconstrucción del conocimiento social en el trabajo de 

campo. Buenos Aires, Argentina: Paidós.  

 

Guber, R. (2001). La etnografía. Método, campo y reflexividad. Bogotá, Colombia: Grupo 

Editorial Norma. 

 

Guevara, I. (2005). Introducción a la teoría de las representaciones sociales. México: Universidad 

Autónoma de Sinaloa. 

 

Guha, R. (2002). Las Voces de la historia y Otros estudios subalternos. Barcelona, España: 

Crítica. 

 

Gutiérrez, M. y Pagès, J. (2018). Pensar para intervenir en la solución de las injusticias sociales: ¿es 

justo nuestro mundo, pensamos que puede serlo?. Pereira, Colombia: Editorial 

Universidad Tecnológica de Pereira. 

 

Habermas, J. (1987). Teoría y praxis. Estudios de filosofía social. Madrid, España: Tecnos. 

 

Hadley, G. (2019). Critical grounded theory. En A. Bryant y K. Charmaz (eds.), Current 

developments in grounded theory (pp. 564-592). California, United States of America: 

Sage. 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 420 

Heimberg, C. (2015). Réflexions pour une didactique de l`histoire des invisibles. En 

Hernández Carretero, A.M.; García Ruíz, C.R.; De la Montaña, J.L. (eds.), Una 

enseñanza de las ciencias sociales para el futuro: recursos para trabajar la invisibilidad de 

personas, lugares y temáticas (pp. 635-647). Cáceres, España: Universidad de 

Extremadura/AUPDCS. 

 

Henríquez, R. (2014). La investigación sobre la enseñanza y aprendizaje de la historia: 

Chile 1990-2012. En S. Plá y J. Pagès (coord.), La investigación en la enseñanza de la 

historia en América Latina (pp. 87-108). México: Bonilla Artigas Editores/UPN. 

 

Hernández, I. (2003). Autonomía o ciudadanía incompleta: el pueblo mapuche en Chile y Argentina. 

Santiago, Chile: Pehuén. 

 

Herzlich, C. (1975). La representación social: sentido del concepto. En S. Moscovici 

(comp.) Introducción a la Psicología social (pp. 391-418). Barcelona, España: Planeta. 

 

Hetch, A. C. (2015). Educación intercultural Bilingüe en Argentina: un panorama actual. 

Ciencia e interculturalidad, 16(1), 20-30.  

 

Hobsbawm, E. (1987). El mundo del trabajo. Estudios históricos sobre la formación y evolución de 

la clase obrera. Barcelona, España: Crítica. 

 

Hobsbawm, E. (1998). Sobre la historia. Barcelona, España: Crítica. 

 

Hobsbawm, E. (1999). Gente poco corriente. Resistencia, rebelión y jazz. Barcelona, España: 

Crítica. 

 

Hobsbawm, E. (2001). Bandidos. Barcelona, España: Crítica 

Honneth, A. (1997). La lucha por el reconocimiento. Por una gramática moral de los conflictos 

sociales. Barcelona, España: Crítica.  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 421 

Honneth, A. (2005). Invisibilité: sur l'épistémologie de la «reconnaissance». Réseaux, 

129-130(1), 39-57.  

 

Honneth, A. (2011). La sociedad del desprecio. Madrid, España: Editorial Trotta. 

 

Hood, J. (2007). Orthodoxy vs. Power: The definition traits of grounded theory. A. 

Bryant y K. Charmaz (eds.), The sage handbook of Grounded Theory (pp. 151-164). 

California, United States of America: Sage.  

 

House, E. (2017). Evaluación cualitativa y política social cambiante. En N. Denzin y Y. 

Lincoln (coords.), El arte y la práctica de la interpretación, la evaluación y la presentación 

(pp. 324-348). Barcelona, España: Gedisa. 

 

Husserl, E. (2011). La idea de la fenomenología. Barcelona, España: Herder. 

 

Inaba, M. y Kakai, H. (2019). Grounded text mining approach: a sinergy between 

Grounded theory and text mining approaches. En A. Bryant y K. Charmaz (eds.), 

Current developments in grounded theory (pp. 332-351). California, United States of 

America: Sage. 

 

Jackson, P. (2001). La vida en las aulas. Madrid, España: Ediciones Morata.  

 

Jackson, P. (2007). Enseñanzas implícitas. Buenos Aires, Argentina: Amorrortu ediciones.  

 

Jackson, P. (2012). Práctica de enseñanza. Buenos Aires, Argentina: Amorrortu ediciones. 

 

Jacob, M. (2018). Indigenous studies speak to American Sociology: The need for 

individual and social transformations of indigenous education in the USA. Social 

Sciences, 7(1), 1-10. doi: 10.3390/socsci7010001  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 422 

Jara, M. (2012). Representaciones y enseñanza de la historia reciente-presente. Estudio 

de casos en estudiantes en formación inicial y en su primer año de docencia. En 

Clío & Asociados. La historia enseñada, (11), 15-29. 

 

Jara, M. y Salto, V. (2016). La construcción del indio en el discurso y la enseñanza de las 

ciencias sociales y la historia. En C. García, A. Arroyo y B. Andreu (Eds.), 

Deconstruir la alteridad desde la didáctica de las ciencias sociales: educar para una ciudadanía 

global (pp. 365-374). Las Palmas de Gran Canaria, España: Entinema. 

 

Jara, M. A. y Santisteban, A. (2018). Los retos de futuro en la enseñanza de las ciencias 

sociales, la historia y la geografía. En M.A. Jara y A. Santisteban (coords.), 

Contribuciones de Joan Pagès al desarrollo de la didáctica de la historia y la geografía en 

iberoamérica (pp. 273-284). Cipolletti, Argentina: Universidad Nacional del 

Comahue/Universidad Autónoma de Barcelona. 

 

Jara, M. A. (2019). ¿Qué aporta la didáctica de la historia a la formación de la ciudadanía?. 

En G. Funes y M. A. Jara (Comp.), Investigación y prácticas en didáctica de las ciencias 

sociales. Tramas y vínculos (pp. 167-175). Neuquén, Argentina: educo/REUN.  

 

Jay, M. (2003). Campos de fuerza. Entre la historia intelectual y la crítica cultural. Buenos Aires, 

Argentina: Paidós. 

 

Jay, M. (2007). Ojos abatidos. La denigración de la visión en el pensamiento francés del siglo XX. 

Madrid, España: Akal. 

 

Jiménez, I. (2018). Representación social del conflicto colombiano en los maestros de básica primaria 

(Tesis doctoral). Universidad Autónoma de Barcelona, Barcelona, España.  

 

Jodelet, D. (1986). La representación social, fenómenos, concepto y teoría. En S. 

Moscovici, Psicología social II (pp. 469-494). Barcelona, España: Paidós Ibérica. 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 423 

Jodelet, D. (2000). Representaciones sociales: contribución a un saber sociocultural sin 

fronteras. En D. Jodelet y A. Guerrero (coords.), Develando la cultura. Estudio en 

representaciones sociales (pp. 7-30). México: Facultad de Psicología. 

 

Jodelet, D. (2011). Aportes del enfoque de las representaciones sociales al campo de la 

educación. Espacios en Blanco, 21(1), 133-154. 

 

Journell, W. (2009). An incomplete history: Representation of American Indians in state 

social studies standards. Journal of American Indian Education, 48(2), 18-32.  

 

Kamberelis, G. y Dimitriadis, G. (2015). Grupos focales. Articulaciones estratégicas de 

la pedagogía, la política y la investigación. En N. Denzin y Y. Lincoln (coords.), 

Métodos de recolección y análisis de datos (pp. 494-532). Barcelona, España: Gedisa. 

 

Kearny, M. (2007). From the sublime to the meticulous. The continuing evolution of 

grounded formal theory. En A. Bryant y K. Charmaz (eds.), Current developments in 

grounded theory (pp. 127-150). California, United States of America: Sage. 

 

Kelle, U. (2019). The status of theories and models in grounded theory. En A. Bryant y 

K. Charmaz (eds.), Current developments in grounded theory (pp. 68-88). California, 

United States of America: Sage. 

 

Kimcheloe, J. y McLaren, P. (2012). Replanteo de la teoría crítica y de la investigación 

cualitativa. En N. Denzin y Y. Lincoln (coords.), Paradigmas y perspectivas en disputa. 

(pp. 241-315). Barcelona, España: Gedisa. 

 

Ko ̈ster, A. (2016). Educación asequible, accesible, aceptable y adaptable para los pueblos 

indígenas en México: Una revisión estadística. Alteridad. Revista de Educación, 11(1), 

33- 52.  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 424 

Král, F. (2014). Social invisibility and diasporas in anglophone literature and culture. The Fractal 

gaze. New York: Palgrave/MacMillan. 

 

Kvale, S. (2011). Las entrevistas en investigación cualitativa. Madrid, España: Ediciones 

Morata. 

 

Ladson-Billings, G. y Donnor, J. (2012). El papel del activista moral de los estudiosos de 

la teoría crítica de la raza. En N. Denzin y Y. Lincoln (coords.), Paradigmas y 

perspectivas en disputa. (pp. 199-240). Barcelona, España: Gedisa.  

 

Leavy, P. (2014). Introduction. En Leavy (ed.), The Oxford Handbook of qualitative research 

(pp. 1- 14). New York, United Stattes of America: Oxford University Press.  

 

Le Blanc, G. (2009). L'invisibilité sociale. Francia: Presses Universitaires de France. 

 

León, M. (2001). Representaciones sociales: actitudes, creencias, comunicación y 

creencia social. En J.F. Morales, A. Komblit, D. Páez y D. Asún (coord.), Psicología 

social (pp. 367-385). Madrid, España: Pearson Education.  

 

Lepe-Carrión, P. (2018). Educación, racismo cultural y seguridad nacional: la escuela 

intercultural en contextos de violencia. Educação e pesquisa, 44, 1-19. 

 

Lewkowicz, M. (2015). La resistencia de los pueblos indígenas a la conquista española 

en los libros de textos para las escuelas primarias en Argentina. Espacio, Tiempo y 

educación, 2(1), 121-139. 

 

Lewkowicz, M. y Rodríguez, M. (2015). Las sociedades aborígenes en los textos 

escolares: de indios salvajes a pueblos originarios. Una mirada en la larga 

duración. Clío & Asociados. La historia enseñada, (20), 116-137. 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 425 

Lincoln, Y. (2012). Los comités de conducta ética y el conservadurismo metodológico. 

Los cuestionamientos del paradigma fenomenológico. En N. Denzin y Y. Lincoln 

(coords.), El campo de la investigación cualitativa (pp. 332-364). Barcelona, España: 

Gedisa. 

 

Lincoln, Y., Lynham, S. y Guba, E. (2018). Paradigmatic controversies, contradictions, 

and emerging confluences, revisited. En N. Denzin y Y. Lincoln (edits.), The sage 

handbook of qualitative research (pp. 213-263). Los Angeles, United States of 

America: Sage.  

 

Llancavil, D., Mansilla, J., Mieres, M. y Montanares-Vargas, E. (2015). La función 

reproductora de la escuela en la Araucanía, 1883-1910. Revista Austral de Ciencias 

Sociales, (28), 117-135. 

 

Llanquinao, T. (2009). Valores de la Educación Tradicional Mapuche: posibles contribuciones al 

sistema educativo chileno (Tesis Doctoral). Universidad de Barcelona, Barcelona, 

España.  

 

Locke, S. y Lindley, L. (2007). Rethinking social studies for a critical democracy in 

American Indian/Alaska Native Education. Journal of American Indian Education, 

46(1), 1-19.  

 

Loncon, E. (2017). Las demandas de políticas educativas y lingüísticas de los pueblos 

indígenas de Chile: una mirada desde los derechos lingüísticos. En E. Triviño, L. 

Morawietz, C. Villalobos y E. Villalobos (eds.), Educación intercultural en Chile. 

Experiencias, pueblos y territorios (pp. 75-100). Santiago, Chile: Ediciones 

Universidad Católica de Chile.  

 

Lowyck, J. (1984). Teacher thinking and teacher routines: a bifurcation?. In R. Halkes y 

J. K. Olsen (edits.), Teacher thinking. A new perspective on persisting problems in education 

(pp. 7-18). Lisse, Holand: Swets & Zeitlinger. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 426 

Llancavil, D., Mansilla, J., Mieres, M. y Montanares-Vargas, E. (2015). La función 

reproductora de la escuela en la Araucanía, 1883-1910. Revista Austral de Ciencias 

Sociales, (28), 117-135. 

 

Llanquinao, T. (2009). Valores de la Educación Tradicional Mapuche: posibles contribuciones al 

sistema educativo chileno (Tesis Doctoral). Universidad de Barcelona, Barcelona, 

España.  

 

Mansilla, J., Llancavil, D., Mieres, M. y Montanares-Vargas, E. (2016). La instalación 

monocultural de la escuela en la Araucanía, 1883-1910: Dispositivos de poder y 

sociedad mapuche. Educação e Pesquisa, 42(1), 213-228. 

 

Marilaf, C. (2017). La Educación Intercultural Bilingüe en Chile desde la mirada mapuche (Tesis 

Doctoral). Universidad de Barcelona, Barcelona, España.  

 

Marimán, P. (2006). Los mapuche entes de la conquista militar chileno-argentino. En P. 

Marimán, S. Caniuqueo, J. Millalén, y R. Levil. ¡¡...Escucha, winka...!! Cuatro ensayos 

de historia nacional mapuche y un epílogo sobre el futuro (pp. 53-127). Santiago, Chile: 

LOM. 

 

Mariotto, O. y Pagès, J. (2013). Los actores invisibles de la historia: un estudio de caso 

de Brasil y Cataluña. En J. Pagès y A. Santisteban (Eds.), Una mirada al pasado y un 

proyecto de futuro. Investigación e innovación en didáctica de las ciencias sociales (pp.  37-44). 

Barcelona, España: AUPDCS/Servei de Publicacions de la Universitat 

Autònoma de Barcelona. 

 

Marolla, J. y Pagès, J. (2015). Ellas sí tienen historia. Las representaciones del 

profesorado chileno de secundaria sobre la enseñanza de la historia de las 

mujeres. En Clío & Asociados. La historia enseñada, (20), 223-236. 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 427 

Marolla, J. (2016). La inclusión de las mujeres en la enseñanza de la historia y las ciencias sociales. 

Estudio colectivo de casos en las aulas chilenas sobre sus posibilidades y limitaciones (Tesis 

doctoral). Universidad Autónoma de Barcelona, Barcelona, España. 

 

Marolla, J., Pinochet, S. y Sant E. (2018). Los y las invisibles desde la didáctica de las 

ciencias sociales. En M. A. Jara y A. Santisteban (Coords.), Contribuciones de Joan 

Pagès al desarrollo de la didáctica de las ciencias sociales, la historia y la geografía en 

Iberoamérica (pp. 215-225). Neuquén, Argentina: UNCOMA/UAB. 

 

Marolla, J. (2018). La inclusión de las mujeres en las clases de historia: posibilidades y 

limitaciones desde las concepciones de los estudiantes chilenos. Revista colombiana 

de educación, (77), 37-59. 

 

Marolla, J. (2018). Sujetos-víctimas o sujetos-políticos. Las concepciones de los y las 

estudiantes chilenas sobre los roles de las mujeres en la enseñanza de la historia y 

las ciencias sociales. Buscando formas de enseñar: investigar para innovar en didáctica de las 

ciencias sociales (pp. 985-995). Valladolid: AUPDCS/Universidad de Valladolid. 

 

Martínez, D. (2014). School culture and American Indian educational outcomes. Procedia-

Social and Behavioral Sciences, 116, 199-205. 

 

Martínez, M. y Monzón, M. (2018). Experiencias de enseñanza de conflictos sociales 

actuales vinculados a los pueblos originarios desde un abordaje interdisciplinario. 

En M.A. Jara, G. Funes, F. Ertola y M.C. Nin (coords.), Los aportes de la didáctica 

de las ciencias sociales, de la historia y de la geografía a la formación de la ciudadanía en 

contextos iberoamericanos (pp. 171-182). Cipolleti, Argentina: APEHUN. 

 

Massip, M. y Pagès, J. (2016). Humanos contra humanos. La necesidad de humanizar la 

historia escolar. En C. García, A. Arroyo y B. Andreu (Eds.), Deconstruir la alteridad 

desde la didáctica de las ciencias sociales: educar para una ciudadanía global (pp. 447-457). 

Las Palmas de Gran Canaria, España: Entinema. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 428 

Massip, M., Castellví, J. y Pagès, J. (2020). La historia de las personas: Reflexiones desde 

la historiografía y de la didáctica de las ciencias sociales durante los últimos 25 

años. Panta Rei. Revista digital de historia y didáctica de la historia,14(2), 167-196. 

 

Massip, M. y Pagès, J. (2016). Humanos contra humanos. La necesidad de humanizar la 

historia escolar. En C. García, A. Arroyo y B. Andreu (Eds.), Deconstruir la alteridad 

desde la didáctica de las ciencias sociales: educar para una ciudadanía global (pp. 447-457). 

Las Palmas de Gran Canaria, España: Entinema. 

 

Massot, I., Dorio, I. y Sabariego, M. (2009). Estrategias de recogida y análisis de la 

información. En R. Bisquerra (Coord.), Metodología de la investigación educativa (pp. 

329-365). Madrid, España: Editorial La Muralla. 

 

Mattozzi, I. (2015). La historia desde abajo en la historia escolar. En Hernández 

Carretero, A.M.; García Ruíz, C.R.; De la Montaña, J.L. (eds.), Una enseñanza de 

las ciencias sociales para el futuro: recursos para trabajar la invisibilidad de personas, lugares y 

temáticas (pp. 259-267). Cáceres, España: Universidad de Extremadura/AUPDCS. 

 

Maureira, C. y Soto, M. (2018). Colonialismo, invisibilización y construcción del imaginario. 

Prácticas institucionalización de representación social del pueblo mapuche en textos escolares de 

tercero y cuarto medio escritos por Villalobos, Vial y Mellafe, durante los años 1984-1987 

(Tesis de pregrado). Universidad Academia de Humanismo Cristiano, Santiago, 

Chile. 

 

Maxwell, J. (2019). Diseño de investigación cualitativa. Barcelona, España: Gedisa.  

 

McCarthy, C. (1994). Racismo y currículum. La desigualdad social y las teorías y políticas de la 

diferencia en la investigación contemporánea de la enseñanza. Madrid, España: Ediciones 

Morata. 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 429 

McGregor, H. (2017). One classroom, two teachers? Historical thinking and Indigenous  

education in Canada. Critical Education, 8(14), 1-18.  

 

McLaren, P. (1997). Pedagogía crítica y cultura depredadora: políticas de oposición en la era 

posmoderna. Barcelona: Paidós. 

 

Mellado, M. y Chaucono, J. (2015). Creencias pedagógicas del profesorado de una 

escuela rural en el contexto mapuche. Revista electrónica actualidades investigativas en 

educación, 15(3), 1-19. 

 

Meneses, B. (2020). El concepto de experiencia histórica en la enseñanza y el aprendizaje de la 

historia. Representaciones del profesorado de Cataluña y evidencias en sus prácticas con la 

historia oral (Tesis doctoral). Universidad Autónoma de Barcelona, Barcelona, 

España.  

 

Merino, M., Quilaqueo, D. y Saiz, J. (2008). Una tipología del discurso de discriminación 

percibida en mapuches de Chile. Revista signos, 41(67), 279-297. 

 

Merleau-Ponty, M. (2010). Lo visible y lo invisible. Buenos Aires, Argentina: Nueva Visión 

 

Mignolo, W. (2007). La idea de América Latina. Barcelona: Gedisa. 

 

Mignolo, W. (2013). Historias locales/diseños globales. Colonialiad, conocimientos subalternos y 

pensamiento fronterizo. Barcelona, España: Akal. 

 

Moliner, P. (2007). La teoría del núcleo matriz de las representaciones sociales. En T. 

Aravena y M. García (coord.), Representaciones sociales. Teoría e investigación (pp. 137-

156). Guadalajara, México: Universidad de Guadalajara. 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 430 

Montanares-Vargas, E. (2017a). Estudiantes de Chile y la enseñanza de la historia en 

espacios de conflicto. Revista Latinoamericana de Ciencias Sociales, Niñez y Juventud, 

15(2), 1237-1250.  

 

Montanares-Vargas, E. (2017b). Enseñanza de la historia en la Araucanía, Chile: un 

estudio de caso de las representaciones sociales del profesorado en formación. 

Prisma Social, (19), 1-18. 

 

Montanares-Vargas, E. (2018). El valor de la enseñanza de la historia en la construcción 

de espacios de diálogo en el aula. En D. Ferrada (ed.), Políticas educativas y su impacto 

en las comunidades educativas. Investigación en educación para la justicia sociales (pp. 109-

122). Talca, Chile: Ediciones UCM.  

 

Montanares–Vargas, E. y Hereen, M. (2020). Los textos escolares y el tratamiento de la 

historia reciente: el caso de la Araucanía, Chile. Espacios, 41(9), 16-29.  

 

Mora, M. (2002). La teoría de las representaciones sociales de Serge Moscovici. Athenea 

digital, (2), 1-25. 

 

Moraes, J. (2013). História e cultura indígena na sala de aula. Revista Latino-Americana de 

História, 2(6), 150-170.  

 

Morin, E. (2015). Enseñar a vivir. Manifiesto para cambiar la educación. Buenos Aires, 

Argentina: Nueva Visión.  

 

Moscovici, S. (1979). El psicoanálisis, su imagen y su público. Argentina: Editorial Huemul. 

 

Mruck, K. y Mey, G. (2007). Grounded theory and reflexivity. En A. Bryant y K. 

Charmaz (eds.), The sage handbook of Grounded Theory (pp. 515-538). California, 

United States of America: Sage. 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 431 

Mulet, B. (2019). Cultura, educación y mitología mapuche en Argentina (Patagonia 

Norte). Sociología de una aculturación. Revista TEFROS, 17(1), 9-41. 

 

Muñoz, G. (2016). Participación familiar y comunitaria en el diseño y desarrollo del currículum escolar 

en contextos de diversidad sociocultural (Tesis Doctoral). Universidad Autónoma de 

Barcelona, Barcelona, España.  

 

Nagy, M. (2013). Una educación para el desierto argentino. Los pueblos indígenas en los 

planes de estudio y en los textos escolares actuales. Espacios en Blanco. Revista de 

Educación, (23), 187-223. 

 

Nagy, M. (2017). Educación y pueblos indígenas: ayer y hoy. Revista del Cisen 

Tramas/Maepova, 5(1), 55-78. 

 

Ngozi, C. (2018). El peligro de la historia única. Barcelona, España: Random House. 

 

Nietzsche, F. (2016). Sobre la utilidad y los perjuicios de la historia para la vida. Santiago, Chile: 

Biblioteca Edaf. 

 

Novaro, G. (2003). “Indios, “Aborígenes” y “Pueblos Originarios”. Sobre el cambio de 

conceptos y la continuidad de las concepciones escolares. En Educación, lenguaje y 

sociedad, 1(1), 199-220. 

 

Okuda, M. y Gómez-Restrepo, C. (2005). Métodos de investigación cualitativa: 

triangulación. Revista colombiana de Psiquiatría, 34(1), 118-124. 

 

Organización Internacional del Trabajo (2006). Convenio 169 de la OIT. Sobre pueblos 

indígenas y tribales en países independientes. Chile: Autor. 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 432 

Ortega, D., Marolla, J. y Heras, D. Invisibilidades sociales, identidades de género y 

competencia narrativa en los discursos históricos del alumnado de educación 

primaria. En E. Díez y J. Rodríguez (dirs.), Educación para el bien común. Hacia una 

práctica crítica, inclusiva y comprometida socialmente (89-103). Barcelona, España: 

Editorial Octaedro.  

 

Packer, M. (2013). La ciencia de la investigación cualitativa. Bogotá, Colombia: Ediciones 

Uniandes. 

 

Pagès, J. (1993). Psicología y didáctica de las ciencias sociales. Infancia y aprendizaje, 62-63, 

121-152. 

 

Pagès, J. (1994). La didáctica de las ciencias sociales, el currículum y la formación del 

profesorado. Signos teoría y práctica de la educación, (5), 38-51. 

 

Pagès, J. (1997). Líneas de investigación en didáctica de las ciencias sociales. En Pilar 

Benejam y Joan Pagès (Coord.), Enseñar y aprender ciencias sociales, geografía e historia 

en la educación secundaria (pp. 209-226). Barcelona, España: ICE/HORSORI. 

Pagès, J. (2007). La educación para la ciudadanía y la enseñanza de la historia: cuando el 

futuro es la finalidad de enseñanza del pasado. En R., Ávila, R. López y E. 

Fernández (eds.), Las competencias profesionales para la enseñanza-aprendizaje de las 

Ciencias Sociales ante el reto europeo y la globalización (pp. 205-215). Bilbao, España: 

AUPDCS. 

 

Pagès, J. y Oller, M. (2007). Representaciones sociales del derecho, la justicia y la ley de 

un grupo de adolescentes catalanes de 4º de ESO. Clío & Asociados. La historia 

enseñada, (6), 3-19. 

 

Pagès, J. y Sant, E. (2012). Las mujeres en la enseñanza de la historia: ¿hasta cuándo serán 

invisibles?. Cuadernos de Pesquisa do CDHIS, 25, 91-117.  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 433 

Pagès, J. y Santisteban, A. (2012). Enseñar y aprender ciencias sociales. En A. Santisteban 

y J. Pagès (coords.), Didáctica del medio social y cultural en la educación primaria (pp. 23-

40). Madrid, España: Síntesis. 

 

Pagès, J. y Villalón, G. (2013). Los niños y las niñas en la Historia en los textos escolares. 

Analecta Calasanctiana, 74(109), 29-66. 

 

Pagès, J. Villalón, G. y Zamorano, A. (2017). Enseñanza de la historia y diversidad étnica: 

los casos chileno y español. Educacao & Realidade, 42(1), 161-182. 

 

Paicheler, H. (1986). La epistemología del sentido común. De la percepción al 

conocimiento del otro. En S. Moscovici (ed.), Psicología social, II. Pensamiento y vida 

social. Psicología y problemas sociales (pp. 379-414). Barcelona, España: Paidós.  

 

Pairican, F. (2015). Weuwaiñ: La invención de la tradición en la rebelión del movimiento 

mapuche (1900-2010). En J. Pinto (Ed.), Conflictos étnicos, sociales y económicos: 

Araucanía (1900-2014) (pp. 187-214). Santiago, Chile: Pehuén. 

 

Páramo, P. (Comp.) (2017). La investigación en ciencias sociales: técnicas de recolección de 

información. Bogotá, Colombia: Universidad Piloto de Colombia. 

 

Patton, M.  (2002). Qualitative research & evaluation methods. California, United States of 

America: Sage. 

 

Pedraz, A., Zarco, J., Ramasco, M. y Palmar, A. (2014). Investigación cualitativa. Barcelona, 

España: Elsiver. 

 

Peters, J. (1984). Teacher: intentionality, reflection and routine.In R. Halkes y J. K. Olsen 

(edits.), Teacher thinking. A new perspective on persisting problems in education (pp. 19-34). 

Lisse, Holand: Swets & Zeitlinger. 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 434 

Pino, A. y Merino, M. (2010). Discriminación e identidad étnica en el discurso oral de 

adolescentes mapuches en contexto escolar de la ciudad de Temuco. Discurso & 

sociedad, 4, 103-119. 

 

Pinochet, S. y Urrutia, N. (2016). Entre la academia y el aula: la aparición de actores 

marginados en la historia y su enseñanza. Revista de Historia y Geografía, 34(1), 135-

156. 

 

Pinto, J. (2003). La formación del Estado y la nación, y el pueblo mapuche: de la inclusión a la 

exclusión. Santiago: Biblioteca Nacional de Chile 

 

Pinto, J. (2015). Los orígenes del conflicto Estado-pueblo mapuche en el siglo XX. En 

J. Pinto (Ed.), Conflictos étnicos, sociales y económicos: Araucanía (1900-2014) (pp. 49-

90). Santiago, Chile: Pehuén. 

 

Plá, S. (2016). Currículo, historia y justicia social. Estudios comparativos en América 

Latina. Revista Colombiana de Educación, 1(71), 53-77. doi: 

https://doi.org/10.17227/01203916.71rce53.77  

 

Poblete, M. (2003). Discriminación étnica en los relatos de la experiencia escolar 

mapuche en Panguipulli. Estudios pedagógicos, (29), 55-64. 

 

Popkewitz, T. (1984). Paradigm and ideology in educational research. The social functions of the 

intellectual. New York, United States of América: The Falmer Press.  

 

Porta, D. y Keating, M. (2008). ¿Cuántos enfoques hay en ciencias sociales? Introducción 

epistemológica. En D. Porta y M. Keating (eds.), Enfoques y metodologías de las 

ciencias sociales. Una perspectiva pluralista (pp. 32-52). Madrid, España: Akal.   

 

Portales, F. (2004). Los mitos de la democracia Chile: Volumen I. Desde a conquista hasta 1925. 

Santiago, Chile: Catalonia. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 435 

Pozo, G. (2017). Malon: memorias en torno al proceso de pérdida humana, material y 

territorial que afectó a la sociedad mapuche (siglos XIX y XX). En A. Bello, Y. 

González, P. Rubilar y O. Ruiz (Eds.), Historias y memorias Diálogos desde una 

perspectiva interdisciplinaria (pp. 123-144). Temuco, Chile: Ediciones Universidad de 

la Frontera/Núcleo Científico Tecnológico de Ciencias Sociales y 

Humanidades/Colección Espiral Social. 

 

Pozo, G. (Edit.) (2018). Expoliación y violación de los derechos humanos en territorio mapunche. 

Cartas del padre Sigifredo, Misión de Panguipulli, año 1905. Santiago: Ocho Libros. 

 

Prado de Sousa, C. y Pintor Santiso, L. (2011). Los estudios de representaciones sociales 

y los desafíos para la investigación en educación. En S. Seidmann y C. Prado de 

Sousa (comps.), Hacia una psicología social de la educación (pp. 23-48). Buenos Aires, 

Argentina: Teseo. 

 

Quilaqueo, D., Merino, M. y Saiz, J. (2007). La representación social mapuche e 

imaginario social no mapuche de la discriminación. Revista Atenea, (496), 81-103. 

 

Quilaqueo, D. y Fernández, C. (2010). Desafíos de la interculturalidad en el contexto 

mapuche de Argentina y Chile. En D. Quilaqueo, C. Fernández y S. Quintriqueo 

(eds.), Interculturalidad en contexto mapuche (pp. 9-18), Neuquén, Argentina: 

EDUCO.  

 

Quintriqueo, S., Quilaqueo, D., Peña-Cortéz, F. y Muñoz, G. (2015). Conocimientos 

culturales como contenidos de la educación familiar mapuche. Revista Alpha, (40), 

131-146. 

 

Ramos, A. (2017). Cuando la memoria es un proyecto de restauración: el potencial 

relacional y oposicional de conectar experiencias. En A. Bello, Y. González, P. 

Rubilar y O. Ruiz (eds.). Historias y memorias. Diálogos desde una perspectiva 

interdisciplinaria (pp. 32-50). Temuco, Chile: Ediciones Universidad de la Frontera. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 436 

Reichertz, J. (2019). Abduction: The logic of Discovery of grounded theory – An update 

review. En A. Bryant y K. Charmaz (eds.), The sage handbook of Grounded Theory (pp. 

259-281). California, United States of America: Sage. 

 

Reyes, J. (2021). Estereotipos sobre el pueblo mapuche en textos escolares chilenos. En 

J. Montes, V. Avendaño y M. Fernández (coord.), Diálogos y miradas sobre la 

educación intercultural: cinco voces decoloniales desde la experenciencia (pp. 113-137). La 

Serena, Chile: Centro Regional de formación docente e investigación 

educativa/Universidad de La Serena.  

 

Riedemann, A. (2012). Representaciones cambiantes e historia fragmentada: Los mapuche en los 

textos escolares de historia de Chile, 1846-2000 (Tesis doctoral). Universidad Libre de 

Berlín, Berlín, Alemania.  

 

Rodríguez, T. (2002). El debate de las representaciones sociales en la psicología social. 

Relaciones. Estudios de historia y sociedad, 24(93), 53-80. 

 

Rodríguez, T. (2007). Sobre el estudio cualitativo de la estructura de las representaciones 

sociales. En T. Aravena y M. García (coord.), Representaciones sociales. Teoría e 

investigación (pp. 157-188). Guadalajara, México: Universidad de Guadalajara.  

 

Rodríguez, X. y Velasco, S. (2014). Otredad y construcción de futuro. La educación para 

los indígenas en México, un balance histórico. Revista Española de Educación 

Comparada, (23), 77-94.  

 

Ross, E. W. (1987). Teacher perspective development: A study of preservice social 

studies teachers. Theory and Research. Social Education, 15(4), 225-243.  

 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 437 

Ross, W., Mathinson, S. y Vinson, K. (2014). Social studies curriculum and teaching in 

the era of standardization. En W. Ross (eds.), The social studies curriculum. Purposes, 

problems, and possibilities (pp. 25-50). New York, United States of América: Sunny 

Press. 

 

Ross, W. (2015). Teaching for change: Social education and critical knowledge of 

everyday life. En S. Totten (ed.), The importance of teaching social issues. Our pedagogical 

creeds (pp. 141-147). New York: Routledge. 

 

Ross, W. (2020). La humanización de la Pedagogía crítica. ¿Qué clases de profesores? 

¿Qué clase de ciudadanía? ¿Qué clase de futuro?. Revista de Educación, 21(1), 17-

37. 

 

Rudé, G. (2009). La multitud en la historia. Los disturbios populares en Francia e Inglaterra, 1730-

1848. España: Ediciones Siglo XXI. 

 

Ruiz, J. (2012). Metodología de la investigación cualitativa. Bilbao, España: Ediciones 

Universidad de Deusto. 

 

Sabariego, M. (2014). La investigación educativa: génesis, evolución y características. En 

R. Bisquerra (coord.), Metodología de la investigación educativa (pp. 51-88). Madrid, 

España: La Muralla. 

 

Saccomanno, G. (2011). Un maestro. Una historia de lucha, una historia de vida. Argentina: 

Planeta.  

 

Sáez, I. (2016). Análisis de actividades en libro de texto de Historia, Geografía y Ciencias Sociales 

de educación básica en Chile (Tesis doctoral). Universidad de Barcelona, Barcelona, 

España.  

 

Said, E. (2001). Cultura e imperialismo. Barcelona, España: Anagrama. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 438 

Said, E. (2002). Orientalismo. Barcelona, España: Random House. 

 

Salinas, J. (2017). Transformando las representaciones sociales de la participación ciudadana mediante 

la acción sobre problemas sociales de la comunidad (Tesis doctoral). Universidad 

Autónoma de Barcelona, Barcelona, España. 

 

Salto, V. (2020). Un material para la enseñanza de "La Conquista del Wallmapu” (1879-

1885). Clío & Asociados. La Historia Enseñada, (31), 63-79.  

 

Sánchez, G., Jara, X., Correa, J., Crespo, P. y Sánchez, N. (2015). Representaciones del 

profesor en formación de historia, geografía y ciencias sociales sobre el pueblo 

mapuche. Papeles de trabajo – Centro de estudios intersdisciplionarios en Etnolinguistica y 

Antropología Socio-cultural, (30), 32-51.  

 

Sandín, M. (2003). Investigación cualitativa en educación: fundamentos y tradiciones. España: Mc 

Graw-Hill. 

 

Sanhueza, A., Carriaga, M., Cuevas, L. y González, U. (2018). Memorias del despojo 

mapunche y su implementación en ámbitos educativos. Experiencia en la Escuela 

Trafún Chico, comuna de Panguipulli. En G. Pozo (ed.), Expoliación y violación de 

los derechos humanos en territorio mapunche. Cartas del padre Sigifredo, Misión de Panguipulli, 

año 1905 (pp. 477-498). Santiago, Chile: Ocho Libros. 

 

Sanhueza, A., Pagès, J. y González-Monfort, N. (2019). Enseñar historia y ciencias 

sociales para la justicia social del Pueblo Mapuche: la memoria social sobre el 

malon y el awkan en tiempos de la Ocupación de la Araucanía. Perspectiva 

Educacional, 58(2), 3-22. 

 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 439 

Sanhueza, A., Pagès, J. y González-Monfort, N. (2020). La historia mapuche en el 

currículo y los textos escolares: reflexiones desde la memoria social mapuche para 

repensar la enseñanza del despojo territorial. Clío & Asociados. La Historia 

Enseñada, (31), 50-62. https://doi.org/10.14409/cya.v0i31.9612 

 

Sanhueza, A. (en prensa). ¿Qué pueden aportar los (in)visibles en la enseñanza de la 

historia? Un estudio de casos en Chile y en Argentina sobre la (in)visibilidad del 

pueblo mapuche. 

 

Sanhueza, A., Cartes, D. y Maya, A. (en prensa). Las invisibilidades sociales en la didáctica 

de las ciencias sociales. Una interpretación crítica. 

 

Sanhueza, A., Pagès, J. y González-Monfort, N. (en prensa). El pensamiento de los 

docentes de enseñanza primaria y las representaciones sociales de los estudiantes 

sobre el pueblo mapuche: estudios de casos comparativo entre Chile y Argentina.  

 

Sant, E. y Pagès, J. (2011). ¿Por qué las mujeres son invisibles en la enseñanza de la 

historia?. Historia y memoria, (3), 129-146. 

 

Santisteban, A. (2015). La formación del profesorado para hacer visible lo invisible. A. 

M. Hernández Carretero, C. R. García Ruíz, J. L.  De la Montaña (eds.), Una 

enseñanza de las ciencias sociales para el futuro: recursos para trabajar la invisibilidad de 

personas, lugares y temáticas (pp. 383-393). Cáceres, España: Universidad de 

Extremadura/AUPDCS.  

 

Santisteban, A. (2017). La investigación sobre la enseñanza de las ciencias sociales al 

servicio de la ciudadanía crítica y la justicia social. En R. Martínez Medina, R. 

García-Moris y C. R. García Ruíz (Eds.), Investigación en didáctica de las ciencias sociales. 

Retos, preguntas y líneas de investigación (pp. 558-567). Córdoba, España: Universidad 

de Córdoba/AUPDCS. 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 440 

Santisteban, A. (2018). L’educació per a la justícia social des de l’ensenyament de les 

ciències socials, la geografia i la historia. En B. Tosar, J. Pagès y A. Santisteban 

(eds.), Què està passant al món? Què estem ensenyant? Per un ensenyament de les ciències 

socials centrar en els problemes, la justícia social i la ciutadania global (pp. 13- 25). 

Barcelona, España: GREDICS/Universitat Autònoma de Barcelona. 

 

Santisteban, A. (2019a). La enseñanza de las Ciencias Sociales a partir de problemas 

sociales o temas controvertidos: estado de la cuestión y resultados de una 

investigación. El Futuro del Pasado, (10), 57-79.  

 

Santisteban, A. (2019b). Investigación y cambio en la enseñanza de las ciencias sociales. 

En G. Funes y M.A. Jara (comps.), Investigación y prácticas en didácticas de las ciencias 

sociales. Tramas y vínculos (pp. 77- 87). Neuquén, Argentina: Editorial EDUCO.  

 

Santisteban, A. y González-Monfort, N. (2019). Education for Citizenship and Identities. 

Pineda-Alfonso, J.A., De Alba-Fernández, N. y Navarro-Medina, E. (eds.). 

Handbook of Research on Education for Participative Citizenship and Global Prosperity 

(pp.551-567). Hershey PA, USA: IGI Global  

 

Santos, B. (2010). Descolonizar el saber, reinventar el poder. Santiago: LOM/TRILC. 

 

Santos, B. (2017). Justicia entre saberes: Epistemologías del Sur contra el epistemicidio. Madrid, 

España: Ediciones Morata. 

 

Schereirer, M. (2018). Sampling and generalization. En U. Flick (ed.), Qualitative data 

collection (pp. 84-98). California, United States of America: Sage. 

 

Schön, D. (1988). El profesional reflexivo. Cómo piensan los profesionales cuando actúan. 

Barcelona, España: Paidós.  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 441 

Segura, L. y Núñez, L. (2011). El pueblo Mapuche en el siglo XXI: desafíos del currículum 

nacional. (Tesis de Máster). Universidad del Bío-Bío, Concepción, Chile.  

 

Seixas, P. (2012). Indigenous Historical Consciousness: An Oxymoron or a Dialogue?. 

En M. Carretero, M. Asencio y M. Rodríguez-Moneo (Eds.) History Education and 

the Construction of a National Identities (pp. 125-138). Charlotte: Information Age 

Publishing.  

 

Sierra, J. (2002). La investigación social y el dato complejo. Una primera aproximación. España: 

Publicaciones de la Universidad de Alicante. 

 

Smith, S. (2010). Manuales escolares de historia y ciencias sociales y subalternidad 

mapuche en un Chile multicultural. Tinkuy, (12), 53-72.  

 

Smith, J. y Hodkinson, P. (2017). Relativismo, criterios y política. En N. Denzin y Y. 

Lincoln (Coords.), El arte y la práctica de la interpretación, la evaluación y la presentación 

(pp. 58-78). Barcelona, España: Gedisa.  

 

Soneira, J. (2006). La <<Teoría fundamentada en los datos>> (Grounded Theory) de 

Glaser y Strauss. En I. Vasilachis (coord.), Estrategias de investigación cualitativa (pp. 

153-174). España: Gedisa. 

 

Spencer, R., Pryce, J. y Walsh, J. (2014). Philosophical approaches to qualitative research. 

En Leavy (ed.), The Oxford Handbook of qualitative research (pp. 81-98). New York, 

United States of America: Oxford University Press. 

 

Spivak, G. (2009). ¿Pueden hablar los subalternos?. Barcelona, España: MNAC. 

 

Spivak, G. (2010). Crítica a la razón poscolonial. Hacia una historia del presente evanescente. 

Madrid, España: Akal 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 442 

Stern, P. (2007). On solid grounded: essential properties for growing grounded theory. 

En A. Bryant y K. Charmaz (eds.), The sage handbook of Grounded Theory (pp. 114-

126). California, United States of America: Sage.  

 

Strauss, A. y Corbin, J. (1998). Basics of qualitative research: Techniques and procedures for 

developing grounded theory. Thousand Oaks, Canada: Sage.  

 

Strauss, A. y Corbin, J. (2002). Bases de la investigación cualitativa. Técnicas y procedimientos para 

desarrollar la teoría fundamentada. Colombia: Editorial Universidad de Antioquia. 

 

Taylor, P. (1970). How teachers plan their cours. Great Britain: National Foundation for 

Educational Research. 

 

Taylor, S. y Bogdan, R. (2010). Introducción a los métodos cualitativos de investigación. Madrid, 

España: Paidós. 

 

Taylor, S., Bogdan, R. y DeVault, M. (2016). Introduction to qualitative research methods. A 

guidebook and resource. New Jersey, United States of America: Wiley. 

 

Teobaldo, M. y Nicoletti, M. (2009). Entre Centauros y Santos: los indígenas de la 

Patagonia en los textos escolares oficiales y las biografías de Ceferino 

Namuncurá. En T. Artieda (comp.), Los otros en textos escolares. Conflictos en la 

construcción de imágenes de nación (pp. 107-154). Luján, Argentina: Universidad 

Nacional de Luján.  

 

Thompson, E. (1995). Costumbres en común. Barcelona, España: Crítica. 

 

Thompson, E. (2000). Agenda para una historia radical. Barcelona, España: Crítica.  

 

Thompson, E. (2012). La formación de la clase obrera en Inglaterra. Madrid, España: 

Capitán Swing.  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 443 

Thompson, J. (2005). La nouvelle visibilité. Réseaux, 129-130(1), 59-87. 

 

Thornton, S. (1991). Teacher as Curricular-Instructional Gatekeeper in Social Studies. 

En Shaver, J. (ed.), Handbook of research on social Studies teaching and learning. A project 

of the National Council for the Social Studies (pp.237-248). New York: Macmillan. 

 

Thornton, S. (1993). Toward the Desirable in Social Studies Teaching. En Brophy, J. 

(Ed.), Case Studies of teaching and learning in social Studies. Advances in Research on 

Teaching (pp. 157-175). London: Jai Press. 

 

Torres, J. (1996). El currículo oculto. Madrid, España: Ediciones Morata.  

 

Tomás, J. (2010). La notion d’invisibilité sociale. Cultures et Sociétés, (16), 103-109. 

 

Torres, J. (2017). Políticas educativas y construcción de personalidades neoliberales y neocolonialistas. 

Madrid, España: Morata. 

 

Tricot, V. (2011). El movimiento mapuche en Chile y Argentina. Una aproximación desde las teorías 

de la acción colectiva y los movimientos sociales (Tesis doctoral). Universidad de 

Salamanca, Salamanca, España. 

 

Tuhiwai, L. (2012). Caminando sobre terreno resbaladizo. La investigación de los 

pueblos nativos en la era de la incertidumbre. En N. Denzin y Y. Lincoln 

(coords.). Manual de investigación cualitativa. El campo de la investigación cualitativa (pp. 

190-230). Barcelona, España: Gedisa. 

 

Tuhiwai, L. (2016). A descolonizar las metodologías. Investigación y pueblos indígenas. Santiago, 

Chile: LOM. 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 444 

Turra, O. (2009). Diversidad cultural en el currículo: un discurso educacional que 

posibilita la consideración de las formas culturales mapuche en los contenidos. 

Horizontes educacionales, (14), 37-49. 

 

Turra, O. (2012). Currículo y construcción de identidad en contextos indígenas chilenos. 

Educación y Educadores, 15(1), 81-95. 

 

Turra-Díaz, O., Valdés M. y Salcedo, J. (2012). Currículum, cultura indígena y enseñanza de la 

historia. ¿De qué afirmación identitaria hablamos? Paulo Freire. Revista de Pedagogía Crítica, 

11(11), 41-51.  

 

Turra, O., Ferrada, D., Villena, A. (2013). La especificidad del contexto indígena como 

requerimiento para la formación del profesorado. Estudios pedagógicos, 39(2), 329-

339. 

 

Turra, O. (2015). Profesorado y saberes histórico-educativos mapuche en la enseñanza 

de la historia. Revista electrónica Educare, 19(3), 1-20. 

 

Turra, O. y Ferrada, D. (2016). La formación del profesorado en la lengua y cultura 

indígena: una histórica demanda educativa en contexto. Educaçao e Pesquisa, 42(1), 

229-242. 

 

Turra, O. (2017). Historia escolar en contexto interétnico e intercultural mapuche. 

Educacao & Sociedade, 38(140), 791-808. 

 

Turra, O., Catriquir, D. y Valdés, M. (2017). La identidad negada: historia y subalternidad 

cultural desde los testimonios escolares mapuche. Cuadernos de pesquisa, 47(163), 

342-356. 

 

Turra, O., Minte, A. y Lagos, M. (2019). Categorías exclusoras y recepción pedagógica 

en contextos interétnico mapuche-chileno. Praxis educativa, 23(2), 1-16. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 445 

Tutiaux-Guillon N. (2018). Des contenus d’histoire scolaire pour penser la pluralité 

culturelle de la société française?. La Revue Française d’Éducation Comparée, 

(17), 39-59. 
 

Urquhart, C. (2019). Grounded theory`s best kept secret: the ability to build theory. En 

A. Bryant y K. Charmaz (eds.), Current developments in grounded theory (pp. 89-106). 

California, United States of America: Sage. 

 

Valencia, L. (2016). Aprender a ser profesora y profesor de historia y ciencias sociales. 

Los propósitos de la enseñanza en la formación inicial. Clío & Asociados. La historia 

enseñada, (15), 75-87. 

 

Van Alphen, F. y Parellada, C. (2018). Enseigner et apprendre l`histoire en Argentine, 

entre l’hégémonie et la diversité. La revue Française D’éducation comparée, (17), 19-

38. 

 

Van Hover, S. y Yeager, E. (2007). “I want to use my subject matter to…”: the role of 

purpose in one U.S. secondary history teacher’s instructional decision making. 

Canadian Journal of education, 30(3), 670-690. 

 

Van Hover, S. (2008). The professional development of social studies teachers. En 

Levstik, L. y Tyson, C. (Eds.). Handbook of research in social studies education (pp. 352-

371). New York: Routledge. 

 

Van Manen, M. (2003). Investigación educativa y experiencia vivida. Ciencia humana para la acción 

y la sensibilidad. Barcelona, España: Idea Books. 

 

Vasilachis, I. (2006). La investigación cualitativa. En I. Vasilachis (Coord.). Estrategias de 

investigación cualitativa (pp. 23-64). Barcelona, España: Editorial Gedisa.  

 

Vazquez, J. (1978). Historia de la historiografía. México: Ediciones Ateneo. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 446 

Vergara, M. (2008). La naturaleza de las representaciones sociales. Revista Latinoamericana 

de Ciencias Sociales, Niñez y juventud, 6(1), 55-80. 

 

Villalón, G. y Pagès, J. (2013). ¿Quién protagoniza y cómo la historia escolar?: La 

enseñanza de la historia de los otros y las otras en los textos de estudios de 

Historia de Chile de educación primaria. Clío & asociados. La historia enseñada, (17), 

119-136. 

 

Villalón, G. (2015). Creencias, propósitos y prácticas de la enseñanza de la historia: el 

caso de Mariana. Clío & Asociados. La historia enseñada, (14), 71-81. 

 

Villalón, G. y Pagès, J. (2015). La representación de los y las indígenas en la enseñanza 

de la historia en la educación básica chilena. El caso de los textos de estudio de 

historia de Chile. Diálogos Andinos, (47), 27-36. 

 

Villalón-Gálvez, G., Zamorano Vargas, A., y Albornoz, E. (2019). Creencias del 

profesorado de secundaria básica en formación sobre la enseñanza de la historia 

en Chile. Transformación, 15(3), 338-351 

Voirol, O. (2005). Présentation: Visibilité et invisibilité: une introduction. Réseaux, 129-

130(1), 9-36. 

 

Voirol, O. (2013). Invisibilité sociale et invisibilité du social. En H. Faes (Coord.), L` 

invisibilité sociale. Approches critiques et anthropologiques (pp. 57-93). Paris: 

L`Harmattan. 

 

Wagner, W., Hayes, N. y Flores, P. (ed.) (2011). El discurso de lo cotidiano y el sentido común. 

La teoría de las representaciones sociales. Barcelona, España: Anthropos.  

 

Warner, C. (2015). A study of state social studies standards for American Indian 

education. Multicultural Perspectives, 17(3), 1-8. doi: 

https://doi.org/10.1080/15210960.2015.1047930.  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 447 

Willis, P. (2017). Aprendiendo a trabajar. Cómo los chicos de la clase obrera consiguen trabajos de 

clase obrera. Madrid, España: Akal.  

 

Winderbaum, S. (2015). Neuquén. Temas y problemas. Neuquén, Argentina: Editorial Pido 

la palabra. 

 

Yin, R. (2016). Qualitative research. From the start to finish. New York, United States of 

America: The Guilford Press.  

 

Young, R. (1993). Teoría crítica de la educación y discurso en el aula. Barcelona, España: 

Ediciones Paidós Ibérica.  

 

Zahorik, J. (1970). The effect of planing on teaching. Elementary School Journal, 71, 143-

151.  

 

Zapata, C. (2016). Intelectuales indígenas en Ecuador, Bolivia y Chile. Diferencia, colonialismo y 

anticolonialismo. Santiago, Chile: LOM.  

 

  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 448 

Anexos 
 

Anexo 1: Trabajos académicos realizados en el proceso de investigación doctoral 

 

Capítulos de libros 

- Cartes, D., Sanhueza, A. y Maya, A. (en prensa). El desafío a la diversidad 

cultural en la enseñanza del tiempo histórico. Una reflexión desde la 

invisibilidad social de las multitemporalidades.  

 

- Sanhueza, A., Pagès, J. y González-Monfort, N. (en prensa). El pensamiento 

de los docentes y las representaciones de los estudiantes sobre el pueblo 

mapuche: estudios de casos comparativos entre Chile y Argentina. 

 

- Sanhueza, A. (en prensa). ¿Qué pueden aportar los (in)visibles a la enseñanza 

de la historia?: casos de estudio en Chile y en Argentina sobre la (in)visibilidad 

del pueblo mapuche. 

 

- Sanhueza, A., Pagès, J. y González-Monfort, N. (2019). ¿Qué formación 

reciben los futuros docentes que enseñarán historia mapuche? La formación 

inicial del profesorado en Ciencias Sociales en Chile y en Argentina. En M. João 

Hortas & A. Días (Eds.). Enseñar y aprender didáctica de las ciencias sociales: la 

formación del profesorado desde una perspectiva sociocrítica. Lisboa: Ediciones Instituto 

Politécnico de Lisboa/Asociación Universitaria de profesorado de las ciencias 

sociales. 

 

- Sanhueza, A. (2018). Investigar junto a la comunidad: el caso de la enseñanza 

de la “Ocupación de la Araucanía”. En E. López, C. García & M. Sánchez 

(Eds.). Buscando formas de enseñar: Investigar para innovar en Didáctica de las Ciencias 

Sociales (pp. 737-747). Valladolid: Ediciones Universidad de Valladolid. 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 449 

- Sanhueza, A., Carriaga, M., Cuevas, L. y González, U. (2018). Memorias del 

despojo mapunche y su implementación en ámbitos educativos. Experiencia 

en la Escuela Trafún Chico, comuna de Panguipulli. En G. Pozo (Ed.). 

Expoliación y violación de los derechos humanos en territorio mapunche. Cartas del padre 

Sigifredo, Misión de Panguipulli, año 1905 (pp. 477-498). Santiago: Ocho 

Libros. 

 

Artículos de investigación 

- Sanhueza, A., Cartes, D. y Maya, A. (En prensa). Las invisibilidades sociales en 

la didáctica de las ciencias sociales. Una interpretación crítica. Revista 

Perspectiva Educacional. (En evaluación) 

 

- Sanhueza, A., Pagès, J., González-Monfort, N. y González, G. (En prensa). La 

invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia en Chile. 

Revista Educação e Pesquisa. (Aceptado) 

 

- Sanhueza, A., Pagès, J. y González-Monfort, N. (2020). La historia mapuche 

en el currículo y los textos escolares: reflexiones desde la memoria social 

mapuche para repensar la enseñanza del despojo territorial. Clío & Asociados. 

La historia enseñada, (31), 50-62. https://doi.org/10.14409/cya.v0i31.9612 

 

- Sanhueza, A., Pagès, J. y González-Monfort, N. (2019). Enseñar historia y 

ciencias sociales para la justicia social del Pueblo Mapuche: la memoria social 

sobre el malon y el awkan en tiempos de la Ocupación de la Araucanía. 

Perspectiva Educacional, 58(2), 3-22. https://dx.doi.org/10.4151/07189729-

vol.58-iss.2-art.909 

 

- Sanhueza, A., Pagès, J. y González-Monfort, N. (2019). La invisibilidad de la 

sociedad mapuche en la enseñanza de la historia: Los conceptos de malón y 

maloca en los textos escolares de historia en la Educación Básica chilena. Aión, 

3, 9-30. 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 450 

Anexo 2: Modelo del Cuestionario aplicado en Chile y en Argentina 

 

  Departament de Didàctica de la Llengua i la Literatura, i de les Ciències Socials 
                         Doctorat en Educació. Didàctica de les Ciències Socials 

 1 

 

Cuestionario 

 

“La visibilidad del pueblo mapuche en la enseñanza de la historia” 

 

Estimado profesor / estimada profesora: 

 

El cuestionario que va a responder tiene por objetivo explorar el pensamiento del 

profesorado de Historia y Ciencias Sociales sobre la visibilidad del pueblo mapuche en la 

enseñanza de la historia, tanto en Chile como en Argentina. El cuestionario se aplica en el 

marco de un proceso de investigación doctoral dirigida por el Dr. Joan Pagès y la Dra. Neus 

González de la Universitat Autònoma de Barcelona. Por lo tanto, los datos que se recojan 

serán utilizados exclusivamente en el ámbito académico y, en consecuencia, los datos 

personales serán confidenciales. El cuestionario se divide en un total de 7 preguntas 

asociadas a ejes temáticos relacionados con la enseñanza de la historia. 

 

Le recordamos que es de suma importancia responder a todas las preguntas del 

cuestionario tomando como referencia su formación académica, su experiencia en el aula 

y aquellos saberes que usted cree necesarios en la enseñanza de la historia. 

 

Gracias por colaborar,  

 

Alexis Sanhueza Rodríguez 

Doctorando en Educación 

Didáctica de las Ciencias Sociales 

 Universitat Autònoma de Barcelona 

 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 451 

 

  Departament de Didàctica de la Llengua i la Literatura, i de les Ciències Socials 
                         Doctorat en Educació. Didàctica de les Ciències Socials 

 2 

I.- Datos Personales 
 

a) Nombre y apellidos: ………………………………………………………………………………………………… 
b) Género:  Masculino  Femenino 
c) Nacionalidad:  chileno  argentino  otro: ………………………………………………………… 
d) Se siente parte de un pueblo originario:  Sí, ¿cuál?: ………………………  No  
e) Nombre de su título profesional: ……………………………………………………………………………. 
f) Nombre del último Grado Académico alcanzado: …………………………………………………… 
g) Años de ejercicio docente:  

 
 
 

 
 
II.- Preguntas 
 
1.- Marca con una X la alternativa que usted considera más relevante: 
La finalidad de la enseñanza de la Historia y de las Ciencias Sociales es: 

a. Desarrollar una identidad nacional, respetar las instituciones y el país  

b. Formar una conciencia histórica, analizar procesos históricos y utilizar 
fuentes primarias  

c. Valorar la diversidad cultural y los Derechos Humanos en el contexto de 
la ciudadanía  

d. Reconocer la herencia cultural y el pasado en común utilizando 
habilidades históricas y sociales  

 
2.- Indica con una X tu nivel de acuerdo o desacuerdo en relación con las siguientes 
afirmaciones: 
En el currículo de Historia y Ciencias Sociales el pueblo mapuche es representado como: 

 Totalmente de 
acuerdo De acuerdo En desacuerdo Totalmente en 

Desacuerdo 
a. Símbolo de libertad y de 

resistencia 
    

b. Enemigos del progreso 
económico y social 

    

c. Un pueblo que dio paso a una 
cultura mestiza, base de la 
sociedad actual 

    

d. Parte de la sociedad nacional 
de Chile o de Argentina 

    

e. Un pueblo con una lengua y 
conocimientos propios 

    

 
 

0-5  
6-10  
11-20  
21-30  
Más de 30  



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 452 

 

  Departament de Didàctica de la Llengua i la Literatura, i de les Ciències Socials 
                         Doctorat en Educació. Didàctica de les Ciències Socials 

 3 

3.- Enumera las alternativas de acuerdo con tu preferencia 
 
Imagínese que puedes realizar una clase ideal sobre la historia del pueblo mapuche en el 
contexto en el que te encuentras trabajando. Enumera de 1 a 8 las estrategias de 
enseñanza que utilizarías, de acuerdo con el nivel de relevancia que tendría en tu clase. 
Puedes describir otras estrategias que no se consideren en las alternativas establecidas. Sin 
embargo, solo puedes enumerar 8. (siendo 1 el más importante y 9 el menos importante). 
 

a. Realización de dramatizaciones o simulaciones  

b. Incorporación del conocimiento cotidiano que traen los estudiantes que viven en 
comunidades mapuche  

c. Uso de referencias de historiadores acerca de la “Ocupación de la Araucanía” o la 
“Campaña del Desierto”  

d. Uso de noticias en medios de comunicación escrita (prensa) que informen acerca 
del llamado “Conflicto Mapuche”  

e. Inclusión de conocimientos locales o la memoria social del wingka malon 
(recuperación de la perspectiva mapuche de la Ocupación de la Araucanía o 
Campaña del desierto a través de entrevistas) 

 

f. Realización de una línea de tiempo que muestre los hechos históricos más 
relevantes de las Campañas militares  

g. Construcción de mapas para enseñar cómo se conformó el territorio nacional de 
Chile y de Argentina  

h. Uso de películas, cómics o fotografías de la época  

i. Otras: ……………………………………………………………………………………………  

j. Otras: ……………………………………………………………………………………………  

k. Otras: ……………………………………………………………………………………………  

l. Otras: ……………………………………………………………………………………………  

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 453 

 

  Departament de Didàctica de la Llengua i la Literatura, i de les Ciències Socials 
                         Doctorat en Educació. Didàctica de les Ciències Socials 

 4 

4.- Justifica tu respuesta a la alternativa que consideraste más importante en la pregunta 
anterior 
 

 

 
5. Lee el siguiente texto. En marzo del 2018 el Consejo Nacional para los Estudios Sociales 
–NCSS por sus siglas en inglés– en Estados Unidos de Norteamérica, aprobó una declaración 
llamada “Hacia la responsabilidad: la educación en estudios sociales que respeta y afirma a 
los pueblos indígenas”.  

 
(Disponible en: https://www.socialstudies.org/positions/indigenous-peoples-and-nations) 

 
En este texto se recomienda que para transformar los Estudios Sociales es necesario incluir 
contenidos de los pueblos indígenas como un contenido fundamental en todo el currículo 
y para todos los estudiantes de la nación: “La educación en estudios sociales debe pasar de 
aprender solo sobre los pueblos indígenas a aprender de los análisis indígenas. Tomar este 
enfoque significa incluir perspectivas, conocimientos y análisis, pero también recurrir a ellos 
para desafiar al eurocentrismo en la educación de estudios sociales”.  
 
 
 
 
 
 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 454 

 

  Departament de Didàctica de la Llengua i la Literatura, i de les Ciències Socials 
                         Doctorat en Educació. Didàctica de les Ciències Socials 

 5 

5.1. En tu práctica docente: ¿Esto es conveniente?   Sí  No 
5.2.- Si tu respuesta es positiva, ¿podrías describir una de las actividades en que has 
incluido conocimiento o perspectivas mapuche –o de otros pueblos originarios– en tu 
práctica docente? 
 

 

 
5.3.- Si tu respuesta es negativa, ¿podrías explicar la razón más relevante por las qué no 
has incluido conocimiento o perspectiva mapuche –o de otros pueblos originarios– en tu 
práctica docente? 
 

 

 
6.- El profesor argentino Guillermo Saccomanno trabajó como profesor en la comunidad 
mapuche Millain Currical, ubicada en el sector norte de la provincia de Neuquén. En sus 
memorias escribió sobre los problemas de la educación de la provincia de Neuquén en 
relación con el conflicto de la soberanía mapuche:  
 

“Hubo alumnos mapuches de promedio excelente en estudio y conducta que resultaron 
elegidos abanderados, pero se negaron a portar la bandera argentina. <<Esa es la 
bandera con la que asesinaron a mi pueblo. Yo llevo la bandera mapuche>>, alegaron.” 
(Saccomanno, G., 2011, p. 201) 

 
 

¿Cómo valoras la respuesta de los estudiantes? 
 

 
 
 
 
 
 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 455 

 

  Departament de Didàctica de la Llengua i la Literatura, i de les Ciències Socials 
                         Doctorat en Educació. Didàctica de les Ciències Socials 

 6 

7. ¿Consideras que es necesario incorporar las problemáticas mapuches – o de otros 
pueblos originarios– en la formación de futuros profesores de ciencias sociales? 
 

 SI  NO 
¿Qué razones aportas a tu posicionamiento? 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

¡!Gracias por participar¡! 
El proyecto de investigación también incorpora realizar entrevistas a profesores de 
ciencias sociales. ¿Querrías que te entrevistara? Si es afirmativa la respuesta, me puedes 
facilitar tu correo electrónico para ponerme en contacto contigo: 
_________________________________ 
 
Para más información sobre cualquier aspecto de la investigación, puedes ponerte en 
contacto conmigo en: alexis.sanhueza.03@gmail.com. 
 
 
 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 456 

Anexo 3: Instrumento de entrevistas en Chile   

 

 Departament de Didàctica de la Llengua i la Literatura, i de les Ciències Socials 
                        Doctorat en Educació. Didàctica de les Ciències Socials 
 

Guion de entrevista 
Temas: 
 

• Finalidades de la enseñanza de la Historia y las Ciencias Sociales 
• El lugar del Pueblo Mapuche en el currículo y los contenidos referidos a su pasado y 

presente  
• La opinión de los y de las docentes sobre la enseñanza de la Historia del Pueblo 

Mapuche 
 
Preguntas 
 
1.- ¿Por qué cree que es importante que los alumnos y las alumnas aprendan Historia y 
Ciencias Sociales en Chile – o en Argentina –? 
 
2.- ¿Qué piensa sobre el lugar que ocupa la Historia del Pueblo mapuche en el currículo de 
Historia y Ciencias Sociales?  
 
3.- ¿Por qué cree que el Pueblo Mapuche ocupa este lugar en el currículo de Historia y 
Ciencias Sociales? 
 
4.- ¿Qué opina sobre las imágenes que se proyectan en los textos escolares de Historia y 
Ciencias Sociales sobre el Pueblo Mapuche?  
 
5.- ¿Por qué cree que el Pueblo Mapuche es representado de esta forma en los textos 
escolares de Historia y Ciencias sociales? 
 
6.- ¿Qué le gustaría que aprendieran los estudiantes acerca del Pueblo Mapuche en la 
enseñanza de la Historia y las Ciencias Sociales?, ¿lo enseña?, ¿por qué? 
 
7.- ¿Qué decisiones toma con respecto a la enseñanza cuando te enfrentas a un contenido 
relacionado o que contempla la Historia del Pueblo Mapuche?  
 
8.- ¿Qué criterios utilizas para decidir qué contenidos del Pueblo Mapuches enseñas? 
 
9.- Si enseñas sobre el Pueblo Mapuche ¿Cómo crees que ha incidido en las imágenes del 
Pueblo Mapuche de los alumnos? 
 
 
 
 
 
 
 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 457 

 

 Departament de Didàctica de la Llengua i la Literatura, i de les Ciències Socials 
                        Doctorat en Educació. Didàctica de les Ciències Socials 
 
10.- Los ministerios de educación canadienses recientemente han enmarcado metas muy 
firmes con el objetivo de incorporar a las Primeras Naciones de manera más completa y 
legítima en sus programas y planes de estudio. Esto implica incluir la memoria de las 
comunidades indígenas en el currículo (Métis). La medida busca un cambio en la forma en 
que se da a entender el pasado a los estudiantes, pues hace énfasis en un cambio político 
hacia: “(las) narrativas y perspectivas indígenas sobre las historias de colonización que 
intentaron desplazar y reemplazar el conocimiento indígena.” (Seixas, 2012, pp. 127-128).  
 
10.1 ¿Cómo valoras este hecho?, ¿Crees que podría hacerse algo parecido en Chile y en 
Argentina?, ¿por qué? 
 
10.2.- ¿Es posible repensar el currículo de Historia y Ciencias Sociales en Chile –o Argentina– 
para enseñar a los estudiantes la perspectiva histórica mapuche?  
 
10.2.- ¿Qué obstáculos o posibilidades cree que existen para visibilizar la historia del pueblo 
mapuche en la enseñanza de la Historia y las Ciencias Sociales? 
 
11.- ¿Te parece importante enseñar el llamado Conflicto Mapuche a los estudiantes?, ¿por 
qué? 
 
 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 458 

Anexo 4: Consentimiento aplicado profesores/as 

 

Departament de Didàctica de la Llengua i la Literatura, i de les Ciències Socials 
                            Doctorat en Educació. Didàctica de les Ciències Socials 
 

Consentimiento informado 

Profesorado de Historia y Ciencias Sociales 

 

Estimado profesor / estimada profesora: 
 
La presente tesis doctoral tiene como objeto de investigación la (in) visibilidad del Pueblo 
Mapuche en la enseñanza de la Historia en Chile y en Argentina y, se desarrolla, al interior 
del Departamento de Didáctica de las Ciencias Sociales en la Universidad Autónoma de 
Barcelona. El proceso investigativo considera la realización de entrevistas en profundidad y 
observaciones (no) participante a profesores y profesoras de educación básica – o primaria 
– en ambos países. El objetivo es conocer con mayor profundidad el pensamiento del 
profesorado con respecto al lugar que ocupa la Historia del Pueblo Mapuche en el currículo 
escolar de Historia y Ciencias Sociales.  
 
Las preguntas de la entrevista se enmarcarán en los siguientes aspectos: 1) Las finalidades 
de la enseñanza de la Historia y las Ciencias Sociales, 2) El lugar del Pueblo Mapuche en el 
currículo y los contenidos referidos a su pasado y presente, 3) La opinión de los y de las 
docentes sobre la enseñanza de la Historia del Pueblo Mapuche. Para registrar la 
información se procederá a grabar la conversación lo que facilitará el análisis posterior de 
los datos al investigador. 
 
La confidencialidad de los datos será garantizada en todo el proceso de la investigación y, 
con este fin, se utilizarán seudónimos para no revelar la identidad de los profesores y 
profesoras entrevistados. 
 

Muchas gracias por su importante colaboración,  

 

 

_____________________________ 

Nombre del profesor/a:  

Fecha: 

 

 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 459 

Anexo 5: entrevistas autoridades o participantes mapuches 

 

 Departament de Didàctica de la Llengua i la Literatura, i de les Ciències Socials 
                        Doctorat en Educació. Didàctica de les Ciències Socials 
 

Guion de entrevista 
Temas: 

 

• La enseñanza de la historia en la memoria social del Pueblo Mapuche 

• El lugar del Pueblo Mapuche en el currículo y los contenidos referidos a su pasado y 

presente  

• Conocimientos históricos y culturales que contribuyen a visibilizar la Historia del 

Pueblo Mapuche 

 

Preguntas 

 

1.- ¿Qué imágenes o recuerdos tiene cuando le enseñaban Historia en la escuela? 

 

2.- ¿Qué se enseñaba del Pueblo Mapuche cuando en la asignatura de Historia y Ciencias 

Sociales? 

 

3.- ¿Qué contenidos eran los relacionados al Pueblo Mapuche cuando se enseñaba Historia 

y Ciencias Sociales? 

 

En la actualidad tanto en Chile como en Argentina hay más presencia del Pueblo Mapuche 

en lo que se debe enseñar en Historia. Sin embargo, la presencia se justifica para contar la 

historia de Chile y de Argentina. 

 

4. ¿Por qué cree que se excluye la Historia del Pueblo Mapuche en la enseñanza de la 

Historia y las Ciencias Sociales? 

 

5. ¿Qué historia o conocimientos culturales debería contarse a los niños y niñas acerca del 

Pueblo Mapuche? 

 

En la actualidad, en el currículo chileno y argentino se enseña la “Campaña del Desierto” o 

la “Ocupación de la Araucanía” para mostrar como se completó el territorio nacional en 

ambos países.  

 

6. ¿Qué razones creen que existen para realizar esto? 

 

7.- ¿Qué se debería enseñar para conocer también la perspectiva mapuche de este proceso 

histórico? 

 

8.- ¿Es necesario relacionar la Campaña del Desierto y la Ocupación de la Araucanía con los 

actuales conflictos que se mantienen tanto en Chile como Argentina? 

 

9.- La imagen que proyectan los textos escolares chilenos y argentinos acerca del Pueblo 

Mapuche muestra que es una sociedad rebelde, resistente y violenta. ¿Cuáles cree que son 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 460 

 

 Departament de Didàctica de la Llengua i la Literatura, i de les Ciències Socials 
                        Doctorat en Educació. Didàctica de les Ciències Socials 
 
las razones para enseñar esto? ¿Qué otros aspectos del Pueblo Mapuche se deberían 
enseñar a los estudiantes en ambos países? 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 461 

Anexo 6: Consentimiento informado autoridades y participantes mapuches 

 

Departament de Didàctica de la Llengua i la Literatura, i de les Ciències Socials 
                            Doctorat en Educació. Didàctica de les Ciències Socials 
 

Consentimiento informado 

Profesorado de Historia y Ciencias Sociales 

 

Estimado Longko / estimado Kimche: 
 
La presente tesis doctoral tiene como objeto de investigación la (in) visibilidad del Pueblo 
Mapuche en la enseñanza de la Historia en Chile y en Argentina y, se desarrolla, al interior 
del Departamento de Didáctica de las Ciencias Sociales en la Universidad Autónoma de 
Barcelona. El proceso investigativo considera la realización de entrevistas en profundidad 
con autoridades tradicionales del Pueblo Mapuche para conocer su opinión sobre algunos 
aspectos de la enseñanza de la historia con respecto al lugar que ocupa la Historia del 
Pueblo Mapuche. 
 
Las preguntas de la entrevista se enmarcarán en los siguientes aspectos: 1) La enseñanza 
de la historia en la memoria, 2) El lugar del Pueblo Mapuche y los contenidos referidos a su 
pasado, su presente y futuro, 3) Conocimientos históricos y culturales que contribuyen a 
visibilizar la Historia del Pueblo Mapuche. Para registrar la información se procederá a 
grabar la conversación lo que facilitará el posterior análisis de los datos al investigador. Los 
datos recopilados se utilizarán únicamente para temas académicos.  
 
La confidencialidad de los datos será garantizada en todo el proceso de la investigación y, 
con este fin, se utilizarán seudónimos para no revelar la identidad de las autoridades 
tradicionales mapuche.  
 

Muchas gracias por su importante colaboración,  

 

 

Nombre y firma del profesor/a participante Nombre del investigador 

Fecha: 

 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 462 

Anexo 7: Focus group aplicado a estudiantes en Chile y en Argentina 

 
 

 Departament de Didàctica de la Llengua i la Literatura, i de les Ciències Socials 
                        Doctorat en Educació. Didàctica de les Ciències Socials 
 

Guion de grupo focal 
 
Estructura: 

• presentación  
• explicación de la conversación grupal 
• actividad para romper el hielo: ¿Adivinen desde qué lugar vengo? 
• preguntas 
• cierre 

 
Temas: 
 

• Representaciones sociales sobre el Pueblo Mapuche 
• Lo que piensa que hace el profesor 
• Lo que le gustaría aprender 

 
Preguntas 
 
Una de las cosas que no conocen los niños y niñas en Barcelona, es que en Chile existen 

personas que son mapuche. Niños, niñas, jóvenes y adultos. Yo no lo logré contarles quienes 

son los mapuches. Entonces les expliqué que viajaría a Chile y les preguntaría a los y las 

niñas que saben mejor que yo quienes son los mapuches.  

 
1.- ¿Qué podríamos contarles a los y las niñas de Barcelona sobre quienes son los 

mapuches? 

2.- Ustedes saben mucho. Pero si ellos me preguntan sobre como ustedes saben tanto 

acerca del Pueblo Mapuche: ¿En qué lugar o de qué cosas han aprendido tanto acerca de 

los mapuches?  

3.- Ustedes me han contado que han aprendido de distintas formas y lugares sobre el 

Pueblo Mapuche. Pero, por ejemplo: 

4.- ¿Qué han aprendido de los mapuches en la Televisión? 

5.- ¿Qué han aprendido en la casa sobre los mapuches? 

6.- ¿Qué han aprendido en otros lugares sobre los mapuches? 

7.- ¿Qué es lo que han aprendido en la escuela sobre los mapuches? 

8.- Yo conozco a un profesor – otro – que le gustaría conocer sobre cómo aprenden en la 

escuela sobre los mapuches: ¿Qué les podríamos decir? 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 463 

 

 Departament de Didàctica de la Llengua i la Literatura, i de les Ciències Socials 
                        Doctorat en Educació. Didàctica de les Ciències Socials 
 
8.- Saben mucho, pero ¿Qué otras cosas les gustaría conocer sobre el Pueblo Mapuche? 



La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el aprendizaje 

 

 464 

Anexo 8: modelo de notas de campo 

 
Centro:  Lugar:  

Fecha:  Profesor  

Tema de enseñanza:    

    

    

    

 


	Títol de la tesi: La invisibilidad social del pueblo mapuche en la enseñanza y el
aprendizaje de la Historia y de las Ciencias Sociales en Chile y
en Argentina. Un análisis desde la Teoría Fundamentada
	Nom autor/a: Alexis Sanhueza Rodríguez


