
ADVERTIMENT. Lʼaccés als continguts dʼaquesta tesi queda condicionat a lʼacceptació de les condicions dʼús 
establertes per la següent llicència Creative Commons:                     https://creativecommons.org/licenses/?lang=ca

ADVERTENCIA. El acceso a los contenidos de esta tesis queda condicionado a la aceptación de las condiciones de 
uso establecidas por la siguiente licencia Creative Commons: https://creativecommons.org/licenses/?
lang=es

WARNING. The access to the contents of this doctoral thesis it is limited to the acceptance of the use conditions set
by the following Creative Commons license: https://creativecommons.org/licenses/?lang=en



Universitat Autònoma de Barcelona 
Facultad de Filosofía y Letras 

Departamento de Arte y Musicología

Abendu santu honetan: discursos 
y prácticas en las rondas 

cantadas navideñas de Bizkaia
Tesis doctoral

Autora: Itziar Navarro Ibañez 
Director y tutor académico: Jaume Ayats i Abeyà

2024





Abendu kantari eta marijesi guztiei.

Kontentuaren handiz, guztiok poz gaitian.





ESKERRAK (Agradecimientos)

Aurrena, kontaezinezko eskerrak denbora eta laguntza eskaini didazuen abendu kantari eta 
marijesi guztiei, eta ikerketan zehar beti hitz egiteko gogoz eta beso zabalik jaso nauzuenei. 
Espero dut lan honekin neurri txiki batean mesede hori bueltatzen asmatuko dudala. 

Eskerrik asko Soinueneako lankideei laguntza guztiarengatik (animoak, erraztasunak, babesa, 
ideiak, materialak, gailetak, umore ona): Juan Mari, Joseba, Orkatz. Bihotzetik eskerrak ere 
Emiliori, hasiera haietan Lekeitioko taldearen berri ematean harra piztu zidalako, eta batez ere, 
pasatako material zoragarriengatik. Zazpi T’erdiko lagunei, hartu zituzten nekeengatik. 

A los maestros que me han inspirado y acompañado: a Jaume, y también a Anna.

Ignazio e Marco: grazie davvero per la accoglienza e per tutto ciò che ho imparato da voi e ac-
canto a voi. Gràtzias de coru a totus is amigus e amigas de sa Sardìnnia. 

Etxekoei, txikitan erraldoien bizkar gainera igo gintuztelako, eta beti hor egoteagatik. 

Lagunei, zaharrak eta berriak, askotarikoak: zuek badakizue nor zareten, eta ni nor naizen. Es-
kerrak bihotzez Katari, ingelesezko zuzenketengatik. Aritzi, Raul-Alba-Amaia eta Juleni, Ar-
gibel eta Maxiri, Aingeruri, Manexi: Bizkaian (edo mugan) hartu nauzuelako behar izan dudan 
guztietan. 

Στα παιδιά στην Βαρκελώνη: σας ευχαριστώ χίλιες φορές για την αγάπη, τα γέλια, την 
διαμονή, την μουσική, της βόλτες. Κάνατε το διδακτορικό να φενεται παιχνίδι και ταξίδι. 
Στους φυλλους στην Ελλάδα: έρχομαι! 

Enekori, egunerokoan lanerako animoak emateagatik eta beti umoretsu azaltzeagatik: guztia 
errazagoa, goxoagoa eta gozagarriagoa egiten duzu. Itsasi, babes iraunkorrarengatik, barrena 
husteko ehunka hizketaldiengatik: lagun zaitudalako barrean, tristuran eta pozean. 

Artxiboei (AHEB, Durango, Eresbil, Labayru, Ahotsak), udal liburutegiei (Trintxerpe, Lekuo-
na), eta nola ez, bertako langileei. 

Askori esker da norbera. 



RESUMEN

Esta investigación constituye un estudio etnomusicológico comparado de las rondas cantadas 
de Navidad que en Bizkaia se engloban bajo el nombre genérico de abendua o marijesiak. El 
estudio etnográfico de las situaciones musicales procura desvelar las diversas motivaciones de 
los actores, así como la manera en que sus visiones han transformado y siguen remodelando las 
actividades musicales estudiadas. El trabajo describe cómo los cambios en el perfil de los parti-
cipantes y en las funcionalidades de las rondas se han visto acompañados de transformaciones 
sonoras relacionadas con la técnica y la estética del canto. En este sentido, los resultados del 
análisis estructural de los cantos se articulan con los resultados del estudio etnográfico. Asimis-
mo, aporta información detallada acerca del contexto de origen de los cantos y de su difusión 
en siglos recientes, a la vez que integra las realidades estudiadas en un amplio campo cultural de 
prácticas católico-latinas y polivocales. Presta especial atención a los procesos de secularización, 
formalización y patrimonialización de las últimas décadas. 

RESUM

Aquesta investigació constitueix un estudi etnomusicològic comparat de les rondes cantades de 
Nadal que a Biscaia s'engloben sota el nom genèric d'abendua o marijesiak. L'estudi etnogràfic de 
les situacions musicals procura elucidar les diverses motivacions dels actors, així com la manera 
com les seves visions han transformat i continuen remodelant les activitats musicals estudiades. 
El treball descriu com els canvis en el perfil dels participants i les funcionalitats de les rondes 
s'han vist acompanyats de transformacions sonores relacionades amb la tècnica i l'estètica del 
cant. En aquest sentit, els resultats de l’anàlisi estructural dels cants s’articulen amb els resultats 
de l’estudi etnogràfic. Així mateix, aporta informació detallada sobre el context d'origen dels 
cants i la difusió que han tingut en els darrers segles, alhora que integra les realitats estudiades 
en un ampli camp cultural de pràctiques catòlico-llatines i polivocals. També fa especial atenció 
als processos de secularització, formalització i patrimonialització de les darreres dècades.

ABSTRACT

This research constitutes a comparative ethnomusicological study of the sung Christmas rondas 
that in Bizkaia are included under the generic name of abendua or marijesiak. The ethnographic 
study of musical situations seeks to reveal the diverse motivations of the actors, as well as the 
way in which their visions have transformed and continue to reshape the musical activities stu-
died. This work describes how the changes in the profile of the participants and in the functio-
nalities of the rondas have been accompanied by sound transformations related to the technique 
and aesthetics of singing. In this sense, the results of the structural analysis of the music are 
articulated with the results of the ethnographic study. Likewise, it provides detailed informa-
tion about the context of origin of the marijesiak and their dissemination in recent centuries, 
while we integrate the realities studied in a broad cultural field of Catholic-Latin and multipart 
practices. It pays special attention to the processes of secularization, formalization and patri-
monialization of recent decades.



Índice

Eskerrak (agradecimientos) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       5
Resumen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                       6
Resum. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                          6
Abstract. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                        6

Introducción. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  11
Objeto de estudio. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                 11
Justificación. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                      11
Preguntas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                       12
Objetivos. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                        12
Hipótesis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                        12
Partes del trabajo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                 13

1. Demarcación del estudio. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  15
1.1. Marco teórico. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                17

1.1.1. La música como modo de estar en comunidad . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               17
1.1.2. Tradiciones (re)inventadas y folklorismo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    19

1.2. Metodología . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                20
1.3. Estado de la cuestión. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                          23
1.3.1. Ámbito vasco . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                              23

1.3.1.1. Folkloristas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         24
1.3.1.2. Filólogos y antropólogos. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              26
1.3.1.3. Los actores escriben su historia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       28

1.3.2. Internacional . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                           29

2. Situación del abendu. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 31
2.1. Denominaciones. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                              33

2.1.1. Marijesiak . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .33
2.1.2. Abendua. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                  33
2.1.3. Jeonikuek, Kebonikoak . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       33

2.2. Marco temporal . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            34
2.2.1. Invierno. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                34

2.2.1.1. Tiempo de cuestaciones. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              34
2.2.1.2. Adviento y Navidad. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  35
2.2.1.3. Connotaciones actuales de la Navidad . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 36

2.3. Marco geográfico. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            36
2.3.1. País Vasco occidental: Bizkaia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            36

2.3.1.1. Breve panorámica histórica . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            37
2.3.2. Presentación de los pueblos y barrios . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      42



2.3.2.1. Lekeitio. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            42
2.3.2.2. Ea. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                 47
2.3.2.3. Gernika-Lumo. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      48
2.3.2.4. Muxika . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            52
2.3.2.5. Iurreta. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                              53
2.3.2.6. Ibarrangelu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         55

2.3.3. Recapitulación . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         56

3. Dimensión histórica . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 59
3.1. Indicios sobre el contexto de creación de las coplas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               61

3.1.1. Primera impresión conocida de las coplas por Zubia y Lezamiz . . . . . . . . . . . . . . . .               62
3.1.2. Teatro religioso y villancicos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             64
3.1.3. Hipótesis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                              68

3.1.3.1. Manuel Lekuona . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    68
3.1.3.2. Antonio Arana Martija . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              69

3.2. Prácticas navideñas similares en la actualidad. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    71
3.3. Historia reciente del abendu. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 77

3.3.1. Momentos, espacios, medios y agentes de difusión . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           77
3.3.1.1. Lekeitio. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            77
3.3.1.2. Ea. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                  81
3.3.1.3. Gernika. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            84
3.3.1.4. Muxika. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            89
3.3.1.5. Iurreta. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                             92
3.3.1.6. Ibarrangelu. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         94

3.3.2. Recapitulación. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                          96

4. Descripción etnográfica. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  101
4.1. Cuadro esquemático de los grupos. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             103
4.2. Presentación de los modelos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  104
4.3. Modelo 1: Gernika . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         106

4.3.1. Reunión organizativa. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   106
4.3.2. Ensayos. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                 110
4.3.3. Novena . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                 112

4.3.3.1. Caso ejemplar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       112
4.3.3.2. Observaciones complementarias. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       122

4.3.4. Otras situaciones anuales informales. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      126
4.4. Modelo 2: Ea. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                127

4.4.1. Ensayo. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                 127
4.4.2. Novena. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                 131

4.4.2.1. Descripción de la ronda . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              131



4.4.2.2. Otras observaciones . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                136
4.4.3. 24 de diciembre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         137

4.5. Modelo 3: Iurreta, Oromiño, Ariatza, Ibarruri e Ibarrangelu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    140
4.5.1. Caso ejemplar: Iurreta  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 140
4.5.2. Comentario general . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    146

4.5.2.1. Tipología de la ronda y participantes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 146
4.6. Modelo 4: Lekeitio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                          149

4.6.1. Ronda. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                 149

5. Temas, discursos y prácticas. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  155
5.1. ¿Quién canta, quién escucha, y por qué? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        157

5.1.1. Motivaciones de los participantes o simpatizantes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            157
5.1.2. Motivos de rechazo o desinterés . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          162

5.2. ¿Qué nos dicen los actores a través de su discurso y a través de su práctica? . . . . . . . . .         163
5.2.1. Modelo 4: Lekeitio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      163
5.2.2. Modelo 3: Iurreta, Oromiño, Ariatza, Ibarruri e Ibarrangelu . . . . . . . . . . . . . . . . .                166
5.2.3. Modelo 2: Ea. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                             171
5.2.4. Modelo 1: Gernika . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       173

5.2.4.1. Patrimonialización de la tradición . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     173
5.2.4.2. Toma de decisiones y autoridades . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     175
5.2.4.3. La formalización y sus márgenes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     176
5.2.4.4. De la Gernika vieja, a la Gernika actual . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                181
5.2.4.5. Espacios, paradas y acústica . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         182
5.2.4.6. Afluencia y tipología de participantes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                184
5.2.4.7. ¡A sus puestos! Colocación y protagonismo en las rondas . . . . . . . . . . . . . . . .               186
5.2.4.8. Participación de las mujeres . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         187
5.2.4.9. Coger el tono adecuado (y mantenerlo). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               188
5.2.4.10. Kantaera . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        189
5.2.4.11. El solista: ¿líder o servidor del grupo?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                189
5.2.4.12. Hacerse la novena. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 190
5.2.4.13. Reflexividad. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        191
5.2.4.14. Mediatización y espectacularización . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  191
5.2.4.15. Los marijesiak fuera del contexto ritual  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               191

5.3. Recapitulación: construcción y representación de la comunidad . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  192
5.3.1. Diferentes concepciones de la tradición . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    192
5.3.2. Definirse “en comparación con”. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           194
5.3.3. La presencia de la etnomusicóloga en el campo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            196
5.3.4. Actores recopiladores. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    197
5.3.5. Tipología de los participantes. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            198



5.3.6. Deseo de pervivencia. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   198
5.3.7. Transmisión y aprehensión . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              198
5.3.8. Extraliturgia y autogestión. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              200
5.3.9. La importancia de la convivialidad. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       200
5.3.10. Rondar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                               201
5.3.11. Recorridos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                           202

6. Análisis estructural de los cantos. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 203
6.1. Presentación de las fuentes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  205

6.1.1. Textos. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                 205
6.1.2. Grabaciones. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                           208

6.2. Análisis de los textos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       209
6.2.1. Forma, métrica y rima. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  209
6.2.2 Género. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                  211
6.2.3. Series de coplas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 212
6.2.4. Contenido general. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       213
6.2.5. Arcaísmos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                              215
6.2.6. Oralidad. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                               216
6.2.7. Modificaciones intencionadas. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            224

6.3. Análisis musical. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            229
6.3.1. Grupos melódicos. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      229

6.3.1.1. Grupo melódico 1 (Abendu) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           229
6.3.1.2. Grupo melódico 2 (Jesukristo) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          233
6.3.1.3. Grupo melódico 3 (Da bart Belenen). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     236
6.3.1.4. Progresión musical de las novenas. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    238

6.3.2. Forma responsorial . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    238
6.3.3. Canto a varias partes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   239

6.3.3.1. Tipología. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                          239
6.3.3.2. Polivocalidad: indispensable u opcional . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              242

6.3.4. Tonos y estilo vocal . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    242
6.3.5. Técnica y estética del canto. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               243

6.4. Recapitulación. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                             244

Conclusions. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 245

Bibliografía y fuentes . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 253

Glosario. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 265

Anexo. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  271
Letras de los grupos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            273
Cronograma general de la investigación . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          280



11

Introducción
« Un ethnomusicologue, c'est celui qui essaie de comprendre ce qu'est la musique  

dans la vie des gens. »1 (Bernard Lortat-Jacob –in memoriam–)

Objeto de estudio

La presente investigación se ocupa de las rondas cantadas de tradición oral que se celebran en 
algunas comarcas de Bizkaia en época de Navidad, genéricamente conocidas como marijesiak 
o abendua. Dichas cuestaciones cantadas se practican anualmente en algunas localidades y ba-
rrios, y han sido documentadas en numerosas otras. 

La mayoría de las coplas cantadas se refieren al Misterio de la Navidad y describen diferentes 
escenas del relato navideño. Si bien los cantos de estas rondas presentan entre sí un gran pare-
cido textual y formal —pudiéndose hablar de un corpus de coplas y estribillos que comparte 
rasgos poético-musicales comunes—, difieren, en cambio, en otros aspectos como la duración, el 
horario, la afluencia o el perfil de los participantes. Fue esta riqueza de matices la que despertó 
mi interés por las vivencias musicales, los discursos y las implicaciones de las personas que par-
ticipan de estas realidades. Así, el objeto de estudio de este trabajo no serán los cantos en sí, sino 
las situaciones musicales o las prácticas en las que éstos se enmarcan. 

La investigación se circunscribe a las comarcas de Lea-Artibai, Busturialdea y Duranguesado, 
todas en la provincia de Bizkaia (País Vasco). Aunque nuestro trabajo de campo se limitaba 
inicialmente a las rondas que se celebran anualmente en los pueblos Gernika, Ea y Lekeitio, al 
tener noticia de otros grupos en activo, decidimos ampliar el trabajo de campo a otras tres loca-
lidades: Iurreta (Duranguesado) —que cuenta con dos grupos: uno que recorre el casco urbano 
y varios barrios o cofradías, y otro grupo que se ciñe al barrio de Oromiño—, Muxika —que 
cuenta con dos grupos, en los barrios Ariatza e Ibarruri, respectivamente— e Ibarrangelu (Bus-
turialdea). 

Justificación

El presente trabajo pretende paliar la carencia de estudios sincrónicos relativos al canto de 
temática religiosa de tradición oral en el ámbito cultural vasco. Constatamos que las manifes-
taciones culturales en cuestión, exceptuando quizás el caso de Gernika, no suscitan especial 
interés en la musicología vasca actual, y son conocidos principalmente a nivel local. 

El trabajo de campo etnográfico y etnomusicológico, combinado (en menor medida) con el aná-
lisis y la interpretación de fuentes históricas documentales, constituye todavía un modelo meto-
dológico inusual en nuestro territorio. Por consiguiente, pretendemos hacer un aporte temático 
y metodológico, que pudiera servir como precedente para futuros estudios.  

1 Lortat-Jacob, B. (10 de junio de 2024). Ethnomusicologue. Lortajablog. https://www.lortajablog.fr/premiere-page/ethnomu-
sicologue.



12

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Preguntas 

Las preguntas que han guiado nuestra labor y vertebran este trabajo se han ido transformando 
a lo largo de nuestro estudio. Como apunta Ricardo Sanmartín, la investigación cualitativa “no 
consiste en una falsación o comprobación de hipótesis previamente definidas, sino en una averi-
guación de qué es lo que efectivamente se nos está preguntando” (2003, 41). Nuestras preguntas 
iniciales (en negrita) se han ido desglosando en interrogantes más articulados según avanzaba 
la investigación. 

	◼ ¿Quién canta, quién escucha, y por qué? 

	⬜ ¿Cuáles son los motivos extramusicales que hacen posible la actividad musical? 
	⬜ ¿Por qué es rechazada por unos, mientras atrae a otros? 
	⬜ ¿Qué lugar ocupan las prácticas estudiadas en el calendario festivo de cada comunidad?

	◼ ¿Qué significa esta música en esta cultura? 
	⬜ ¿Según los participantes, cuáles son los parámetros musicales que definen la práctica? 
	⬜ ¿Qué cambios se han realizado en la última mitad de siglo, y cómo son percibidos?
	⬜ ¿Qué lectura hacen los actores de las prácticas de las que participan? ¿Qué nos dicen los 
actores a través de su discurso y a través de su práctica? 
	⬜ ¿Qué (auto)imagen pretenden ofrecer los protagonistas a través de la actividad musical? 

Objetivos

	◼ Elaborar un estudio etnográfico comparado de las rondas cantadas en seis localidades (Ger-
nika, Ea, Lekeitio, Iurreta, Muxika e Ibarrangelu) 

	⬜ Comprender y comparar la importancia social de estas prácticas y de sus participantes 
en las diferentes localidades. 
	⬜ Identificar los parámetros musicales émicamente pertinentes que definen actualmente 
las prácticas según los actores de cada comunidad.  
	⬜ Describir/interpretar los procesos históricos que han posibilitado dichas prácticas, así 
como los significados actuales. 

	◼ Enmarcar las realidades estudiadas en un campo geográfico y cultural de prácticas vocales 
más amplio. 

	◼ Aportar elementos que ayuden a dilucidar el contexto del posible origen histórico de estos 
cantos y su difusión y desarrollo en Bizkaia. 

Hipótesis

	◼ Los cantos y las rondas estudiadas se han difundido ampliamente de manera oral. Sin embar-
go, en el siglo XX, destacan el papel de las imprentas y la actividad cultural del clero vasco. 

	◼ El abendu no ocupa el mismo lugar en el calendario festivo de cada localidad. 

	◼ La centralidad e importancia de los marijesiak a nivel local favorece las iniciativas de formali-
zación, institucionalización y patrimonialización de los actores.  



13

	◼ El canto a varias partes no es un parámetro musical que define la práctica en todas las loca-
lidades. 

	◼ Los encuentros periódicos de grupos de diversas localidades, celebrados desde 2008, han 
afectado a las posturas de los participantes, bien modificándolas o afianzándolas. 

Partes del trabajo 

A modo de apertura del presente trabajo, presentaremos la Demarcación del estudio, que cons-
tará de un apartado dedicado al Marco teórico, otro centrado en la Metodología empleada, y una 
última parte que ofrecerá una panorámica de los antecedentes en el estudio de los marijesiak y 
otros cantos populares de temática religiosa, tanto en el ámbito vasco como en el internacional. 

El segundo capítulo nos servirá para situar el abendu en su marco geográfico y temporal, no sin 
antes dedicar una sección introductoria a los diferentes términos que se emplean para referirse 
a los fenómenos estudiados. 

En el tercer capítulo trataremos la Dimensión histórica de estas prácticas; recogeremos los indi-
cios relativos al contexto de creación de las coplas, comentaremos las hipótesis formuladas por 
algunos autores, señalaremos algunas prácticas similares de otros países, y principalmente expon-
dremos los datos recopilados relativos a los momentos, espacios, medios y agentes de difusión, 
especialmente documentados en el siglo XX. Para completar esta parte, en primer lugar, nos apo-
yamos en las consultas documentales realizadas en el Archivo Histórico Eclesiástico de Bizkaia 
y en el Archivo Histórico Municipal de Durango; en segundo lugar, en la bibliografía y fuentes; 
por último, en los testimonios orales que hemos recogido durante nuestro trabajo de campo. 

El cuarto capítulo, titulado Descripción etnográfica de las rondas, pretende ofrecer un relato del 
desarrollo de las situaciones estudiadas (las rondas) y de sus actividades asociadas (ensayos, reu-
niones, etc.) en las diferentes localidades. Para ello, nos basamos fundamentalmente en nuestra 
experiencia observadora y participativa. La investigadora presenta una clasificación de los casos 
estudiados, es decir, propone varios modelos teóricos, construidos en base al criterio que expon-
drá al comienzo del apartado. 

Dedicaremos el quinto capítulo a identificar, hilar y profundizar en los temas importantes de 
cada caso; formularemos una comparativa que examinará la relación entre los discursos y las 
prácticas de los agentes. El método de recopilación de datos principal a la hora de realizar esta 
interpretación ha sido el trabajo de campo. 

El último capítulo presentará un análisis estructural de los cantos, y constará de un comenta-
rio textual y musical de algunas de las fuentes escritas y orales que hemos recopilado durante 
nuestro estudio. En esta parte, el enfoque comparativo cobrará importancia. Asimismo, este 
apartado se verá acompañado de extractos audiovisuales de diferentes épocas.  

Para terminar, expondremos nuestras conclusiones. Por último, podrán consultarse un glosario, 
algunas de las fuentes recopiladas y un cronograma de la investigación.





1. Demarcación 
 del estudio





17

1. Demarcación del estudio

1.1. Marco teórico

La presente investigación se enmarca en el campo de estudio de la etnomusicología, entendida 
como antropología musical. A continuación, presentamos los autores y los conceptos sobre los 
que hemos cimentado este estudio. 

1.1.1. La música como modo de estar en comunidad 

Nuestro acercamiento a la cultura, y por lo tanto a las situaciones musicales estudiadas, es 
principalmente semiótico: aspiramos a acceder al mundo conceptual de las personas para poder 
conversar con ellas (Geertz, 1973, 33). Como recogía Jaume Ayats en su prólogo a la obra de re-
ferencia de John Blacking: 

¿Quién escucha, quién toca, quién canta y por qué? ¿Qué significa aquella música en aquella cultura? ¿Por 
qué es rechazada por unos, mientras atrae a otros? Los valores sociales que asume una música y el efecto 
que produce dependen sobre todo del «contexto»: por esa razón el motivo que hace posible una actividad 
musical es siempre «extramusical». (Blacking, 1973/2015, 17)

Como punto de partida, hacemos nuestra la premisa de que “a no ser que el análisis formal 
comience con un análisis de la situación social que genera la música, carecerá de sentido” (Blac-
king, 1973/2015, 183). Dicho de otra forma, compartimos el modelo de Blacking, en el que “el 
conocimiento etnológico precede al análisis” (Pelinski, 1995, párr. 49). 

La música como “sonido humanamente organizado” (Blacking 1973/2015) y forma de expresión 
efímera no alberga ningún significado en sí misma, sino que sus múltiples significados emergen 
del acto de performarla (Cook, 2000, 91), así como de la memoria asociada a dicho acto: 

La música para nosotros sí tiene sentido (no intrínseco, pero sentido al fin), y tal sentido está ligado a las 
articulaciones en las cuales ha participado en el pasado. Por supuesto que estas articulaciones pasadas no 
actúan como una camisa de fuerza que impide su re-articulación en configuraciones de sentido nuevas, 
pero, sin embargo, sí actúan poniendo ciertos límites al rango de articulaciones posibles en el futuro. Así, 
la música no llega “vacía”, sin connotaciones previas al encuentro de actores sociales que le proveerían de 
sentido, sino que, por el contrario, llega plagada de múltiples (y muchas veces contradictorias) connota-
ciones de sentido. (Vila, 1996, párr. 39) 

Como señala Bernard Lortat-Jacob, el potencial polisémico de la música no representaría un 
obstáculo, sino un activo para la etnomusicología y la etnología (2000a, 56). Por ende, nuestra 
atención no se centra en supuestos “objetos musicales”, sino en las situaciones musicales (mu-
sic-making) y en las personas que participan de ellas (music-makers) (Blacking, 1979). 

En este sentido, consideramos como actores involucrados no solo a los intérpretes de la música, 
sino también a las personas que la escuchan, la piensan y la evalúan, siendo estas dos últimas 
actividades (pensar y evaluar) elementos determinantes e indisociables de la escucha (Cook, 
2000, 28) y de la interpretación. Por tanto, para poder formular una narración pertinente, es 
necesario adoptar un enfoque inclusivo y prestar atención a las visiones del conjunto de los ac-
tores implicados, es decir, a los intérpretes y a los receptores de la música (Blacking, 1979, 23), así 
como al resto de partícipes de dicha experiencia compartida (Blacking, 1973/2015, 131). 

Coincidimos con Ignazio Macchiarella y Bernard Lortat-Jacob en que la música se encuentra en 
el centro de las relaciones sociales y de la vida afectiva de una comunidad (Macchiarella, 2009, 



18

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

23). En efecto, la música tiene la cualidad de evocar emociones, y por lo tanto expone a las per-
sonas, especialmente en los contextos rituales donde dicha emoción es obligatoria (Lortat-Jacob, 
2000a, 56). Lortat-Jacob nos habla de la música como una actividad totalmente compartida, que 
evidencia un modo de estar en comunidad (2000a, 55). Su carácter sonoro, inmediato y evidente, 
sería idóneo para hacer perceptibles los motivos extramusicales de los que nos hablaba Blacking: 

Poiché si tratta di una attività totalmente condivisa, essa ha la strana proprietà di rendere evidente, su-
ll’istante e in presenza di tutti, una certa modalità di stare insieme. Pienamente sonora, la musica non può 
nascondere niente (“con essa, non si può mentire” si dice a Castelsardo): tocca il corpo e la sua rappresen-
tazione, sollecita l’individuo e mobilita i gruppi sottomettendoli al gioco complesso della critica sociale 
(sa critica). (Lortat-Jacob, 2000a, 55) 

Así, la música moviliza las emociones y pone de manifiesto las relaciones sociales, pero por sí 
sola no puede transformar la realidad: 

Music cannot change societies, as can changes in technology and political organization. It cannot make 
people act unless they are already socially and culturally disposed to act. It cannot instil brotherhood, 
as Tolstoy hoped, or any other state or social value. If it can do anything to people, the best that it can 
do is to confirm situations that already exist. It cannot in itself generate thoughts that may benefit or 
harm mankind, as some writers have suggested; but it can make people more aware of feelings that they 
have experienced, or partly experienced, by reinforcing, narrowing or expanding their consciousness in 
a variety of ways. (Blacking, 1973, 107-108) 

No obstante, el mismo Blacking apunta que la música sí puede tanto reflejar como generar una for-
ma especial de experiencia social (1979, 27). Citando la teoría del lenguaje de Wittgenstein, también 
Cook señala que ésta no se limita a representar la realidad, sino que ayuda a construirla (2000, 88). 

En esta línea, diríamos que la música no representa a los grupos humanos implicados en las 
actividades musicales, sino que más bien los construye. En la sociedad actual éstos no están de-
limitados a priori, ni pueden ser fácilmente clasificados en categorías sociales preexistentes. Al 
contrario, dichos grupos se conforman y construyen precisamente a través de la presencia física, 
la sociabilidad, el hacer música y la emoción compartida. Blacking acuñó el término sound group 
para referirse a estos grupos heterogéneos donde confluyen identidades y motivaciones diversas: 

A “sound group” is a group of people who share a common musical language, together with common 
ideas about music and its uses. […] Different social classes in the same society could be distinguished as 
different sound groups, or they could belong to the same sound group even though they might be deeply 
divided in other respects. (Byron, 1995, 232)

A su vez, Émile Durkheim (2014/1912) ilustró el papel crucial de las creencias compartidas y los 
ritos a efectos de construir la unidad grupal. El mismo autor desarrolló la idea del tiempo sagrado, 
ritualizado, contrapuesto al tiempo profano. 

En la presente investigación, sin embargo, optaremos por el concepto tiempo festivo, más apro-
piado en el contexto donde enmarcamos las situaciones musicales estudiadas. Según Vittorio 
Lanternari, este tiempo festivo, contrapuesto al cotidiano, está cargado de implicaciones cultu-
rales y connotaciones psíquicas propias (1989, 27). Se define por la sociabilidad, la participación, 
la ritualidad y la anulación temporal y simbólica del orden (Lanternari, 1989, 68), a lo que Josep 
Martí acertadamente añade un quinto componente esencial, que sería el disfrute (2008, 13). Los 
participantes se adentran de forma colectiva en una disponibilidad psicológica especial, o en el 



19

1. Demarcación del estudio

“sentimiento de fiesta” (Lanternari, 1989, 26). 

La festa instaura un processo di socializzazione. Da esso promana la sua efficacia catartica. Nella festa 
infatti “diventa significante, —come rileva Clara Gallini—, il fatto di condividere, in massa, una comune 
presenza fisica” in un’attività —noi aggiungiamo— soggettivamente vissuta dai partecipanti come gratui-
ta. (Lanternari, 1989, 29) 

1.1.2. Tradiciones (re)inventadas y folklorismo 

En resumen, nuestro acercamiento a las situaciones musicales estudiadas –o a los grupos humanos 
que se constituyen al hacer música colectivamente en un contexto festivo– se fundamenta en los 
planteamientos arriba indicados. Pero, asimismo, tomamos el marco histórico y el enfoque crítico 
de otros tantos autores que se han ocupado del estudio de las prácticas de tradición oral –frecuen-
temente llamadas folklore– y de los procesos a los que se han visto sujetas en las últimas décadas. 

De entrada, Macchiarella matiza que el concepto de tradición que el etnomusicólogo maneja 
no necesariamente coincide con el de los music-makers (2009, 32); a menudo, pueden resultar 
incluso contrapuestos. 

Vorrei solamente fare una precisazione relativa ad un concetto cruciale in un libro come questo, ossia tra-
dizione. Nel senso comune, per i miei amici co-autori, tradizione è un bagaglio di usanze ereditate dal pas-
sato e persistenti nel tempo, che individuano delle identità culturali definite, appartenenti a regione, co-
munità, gruppo e così via. Da parte mia, [...] essa si (ri)costruisce ogni giorno nella mobilitazione continua 
di chi in essa trova motivo del proprio agire. Ne consegue che anche la musica non può essere tradizionale 
nel senso di persistente nel tempo, oggetto ereditato dal passato e così via. La musica nasce nel momento in 
cui la si fa, nell’hic et nunc della performance e pertanto è attualità [...]. (Macchiarella, 2009, 32) 

Adoptamos la visión de Gérard Lenclud, según la cual la tradición es una interpretación selec-
tiva del pasado realizada con criterios rigurosamente contemporáneos (1987, 31), que serviría a 
un grupo o una cultura concreta para justificar su condición presente, y constituiría la garantía 
de su legitimidad y autenticidad (Clemente&Mugnaini, 2001, 37). 

Lenclud establece un ilustrativo paralelismo lacaniano, en el que define la tradición como un 
proceso de reconocimiento de paternidad: 

La tradition institue une « filiation inversée » : loin que les pères engendrent les fils, les pères naissent des 
fils. Ce n’est pas le passé qui produit le présent mais le présent qui façonne son passé. La tradition est un 
procès de reconnaissance en paternité. (Lenclud, 1987, párr. 32) 

Miren Llona advierte que los mismos procesos (omisión, selección, modificación, creación) ope-
ran a nivel individual en un plano netamente psicológico: 

Cuando recordamos, el proceso de reconstrucción de los eventos se lleva a cabo a partir de la moviliza-
ción de nuestras necesidades, prejuicios, creencias, estereotipos, hábitos, convencionalismos culturales y 
un sinfín de factores, eliminando algunos detalles, cambiando otros e introduciendo elementos nuevos. 
(Llona, 2019, 20)

El historiador Eric Hobsbawm (1983) diseccionó magistralmente varias tradiciones inventadas 
en los años posteriores a la revolución industrial. Más recientemente, Josep Martí (1996a) es-
tudió el desarrollo (especialmente en Cataluña) del folklorismo como ideología, estrechamente 
ligada a la construcción romántica del folklore y a su idea de etnicidad. 



20

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

El concepto de «folklorismo» presupone, pues, la existencia de una conciencia de tradición, su valoración 
positiva a priori y una intencionalidad concreta en cuanto al uso que se quiere dar a esta tradición. Esta 
intencionalidad, básicamente, puede ser de índole estética, comercial o ideológica. (Martí, 1996a, 8) 

Jaume Ayats concluye que todas las tradiciones y culturas están en un continuo proceso de 
reinvención, y que todos los folklores son forzosamente neofolklore (2011b, 5). El autor distingue 
entre tradiciones invisibles y tradiciones simbólicas, siendo estas últimas las que sufren de los pro-
cesos derivados del folklorismo, es decir, las que son frecuentemente privadas de su naturaleza 
performativa y cambiante para poder representar a un grupo y patrimonializarse: 

La «tradició simbòlica» sovint pot ser concretada en un consideració que en fa una «tradició objecte», 
o sigui, que tracta allò que és activitat com si fos un objecte, amb trets, fixació, propietat, gestió i com-
pravenda; igualment com si es tractés d’una cadira. Això ha permès, per exemple, el procés que ha estat 
denominat folklorisme […]. O ha permès, també, tota l’operació de la «patrimonialització» (l’heritage an-
glès) o la denominada «posada en valor» (traducció directa de la mise en valeur francesa). (Ayats, 2011b, 4) 

Grazia Tuzi (2012) ilustra la folklorización vinculada al regionalismo cántabro en su estudio so-
bre las pandereteras. Los cambios musicales como la simplificación de la técnica interpretativa 
o la uniformidad estilística son analizadas junto a los discursos de las pandereteras veteranas, 
quienes recalcan las diferencias entre el modelo romería (cuya función es el baile comunitario) 
y el modelo de las escuelas de folklore herederas de la Sección Femenina (que espectacularizan la 
música, la modifican y patrimonializan). 

Tener presentes las dinámicas históricas del folklorismo ha sido fundamental para identificar 
algunos de los procesos que atraviesan de pleno las realidades estudiadas. 

1.2. Metodología

Hacemos nuestros los planteamientos de la antropología interpretativa de Clifford Geertz (1973). 
Recopilamos datos para poder ofrecer una lectura o interpretación coherente de las intenciones 
sociales y las reglas del juego que operan en cada situación. Como apunta Lortat-Jacob, nuestra 
tarea es atestiguar o demostrar la relación entre la música y los comportamientos humanos 
(2000a, 55). Por consiguiente, empleamos técnicas y métodos de obtención de información esen-
cialmente cualitativos, frecuentes en disciplinas como la etnomusicología y la etnografía. 

Adoptamos un enfoque sincrónico que nos permita entender estas prácticas musicales en la 
actualidad, por lo que partimos de un estudio intensivo de campo entre 2021 y 2024. Realizamos 
entrevistas en diversos contextos y grabaciones musicales de las performances, así como obser-
vación participante de las rondas, asambleas y encuentros de los grupos. Los registros de audio, 
fotografía y vídeo a veces han corrido a cargo de la propia investigadora, y otras veces han sido 
externalizados2 a una pequeña empresa de audiovisuales3 bajo su dirección. Puede consultarse 
un cronograma detallado de las actividades de la investigadora en el Anexo de este trabajo.

2 En los cursos 2021/22 y 2022/23, las actividades de campo de la doctoranda han recibido el apoyo económico del Gobierno 
Vasco a través de una subvención para documentar el patrimonio cultural inmaterial.

3 Zazpi T’erdi (https://www.zazpiterdi.com/).



21

1. Demarcación del estudio

Sin duda alguna, nuestro entusiasmo por estas músicas y las relaciones de confianza generadas 
a lo largo de la investigación con las personas que las practican han constituido la base de este 
estudio. 

Si può dire che nessun etnomusicologo, di fatto, si occupa dello studio di musiche che non gli piacciono. 
E dal momento che queste stesse musiche piacciono anche a chi le pratica (altrimenti, è da presupporre, si 
asterrebbe dal farlo), tale condizione offre un piano di vicinanza strategico nei rapporti autore/attori). La 
condivisa affettività (benché vissuta emotivamente diversa per ragioni di formazione culturale e di sensi-
bilità personale), oltre che per parlare del concetto di bello e di estetica del canto […], costituisce un atout 
per il dialogo interpersonale garantendo una comunanza di fondo che facilita lo scambio fra le differenti 
voci del discorso e ne qualifica i contenuti. (Macchiarella, 2009, 28)

La etnomusicóloga ya no es la persona que va al campo, sino la que vuelve (Lortat-Jacob, 2000b). 
Excluimos que se pueda mantener una posición externa u objetiva: al contrario, reconocemos 
necesariamente nuestra subjetividad y aceptamos la parte de transformación personal y des-
mantelamiento de prejuicios que nos toca, concibiendo el trabajo de campo como un proceso 
de resocialización (Velasco&Díaz, 2009, 27). Paralelamente, asumimos que nuestra presencia 
incide inevitablemente en las realidades estudiadas. Por lo tanto, la influencia mutua entre los 
actores y la autora, fruto de la relación interpersonal, ha sido tomada en consideración a la hora 
de redactar los resultados de esta investigación. 

Asimismo, y pese a existir una evidente cercanía cultural y lingüística (resultante de una ciu-
dadanía vasca común), no hay que obviar el recíproco sentimiento de alteridad, debido prin-
cipalmente a la diferencia dialectal y generacional, y al conocimiento menor por parte de la 
investigadora de la realidad y de los códigos locales. A todo ello añadiríamos la distancia crítica 
y metodológica propias de la investigación, y el “extrañamiento adoptado como actitud” (Velas-
co&Díaz, 2009, 29):

[…] no se trata tan sólo de reconocer el pluralismo de las sociedades complejas, su gran segmentación in-
terna, la diversidad de mentalidades y estilos de vida que contienen y que constituyen diferencias signifi-
cativas de naturaleza cultural, en las que de hecho se apoya el investigador, sino que también pretendemos 
subrayar cómo el observador participante siempre está allí por más razones que las culturales aun cuando 
esté aquí, estudiando entre sus conciudadanos. La mera diferencia cultural se distingue de la distancia 
metodológica, entre otras cosas, por la actitud del investigador, por su posicionamiento crítico, por su 
intención y todo lo que ello implica. (Sanmartín, 2003, 57)

Partimos así de la premisa de que estudiar el hacer música nos ofrece una puerta de entrada pri-
vilegiada a la visión interior de las personas; sin embargo, no es posible desvelar los significados 
asociados a la música si no es a través de la conversación con los protagonistas y de su posterior 
análisis. 

The importance of feelings in social life in general and musical activities in particular, raises again the 
problem of meaning. How can feelings be incorporated into sociological analysis except on the basis of 
people’s statements about them? (Blacking, 1979, 28) 

A lo largo de 4 años, hemos visitado a nuestras personas de referencia con asiduidad, entablando 
conversaciones e interactuando en diversos contextos. Uno de los formatos de entrevista utiliza-
dos ha sido el de la historia de vida. Miren Llona la define de esta manera: 

Lo que en historia oral llamamos historia de vida es un tipo de entrevista que busca conectar con la in-



22

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

terpretación reflexiva que una persona hace de su propia vida. Este formato de entrevista se aleja de la 
perspectiva periodística e interrogativa y trata de hacer de la conversación el mecanismo a través del cual 
la persona entrevistada dé cuenta de los acontecimientos significativos de su vida. […] el tipo de narración 
conversacional que pretendemos provocar […], no tiene como objetivo fundamental la obtención de in-
formación objetiva o de evidencias, sino que su finalidad es conseguir un registro subjetivo que muestre 
cómo un hombre o una mujer contempla su vida en conjunto o una parte de la misma. Precisamente, el 
modo en que hablan de ella, cómo la ordenan, qué enfatizan, qué omiten o las palabras que escogen son 
datos importantes. (Llona, 2019, 31)

Las transcripciones de las entrevistas siempre requieren una posterior relectura e interpre-
tación, así como diversos controles. Llona advierte que “los testimonios orales son productos 
culturales complejos que necesitan ser interpretados, y que no deberían tratarse como discursos 
autoevidentes” (2019, 32). Del mismo modo, la preparación de las entrevistas ha requerido una 
documentación y reflexión previa, a fin de poder formular preguntas pertinentes. El tipo de 
entrevista también ha ido transformándose a lo largo de la investigación; si bien las historias 
de vida han sido más frecuentes al establecer un primer contacto, posteriormente las conversa-
ciones se han orientado más hacia cuestiones surgidas en el transcurso de las jornadas, a temas 
cotidianos o a puntos ya tratados que convenía revisitar. 

Aunque no es un caso generalizado, cabe remarcar que algunos de los actores han mostrado un 
notable nivel de investigación y reflexividad en lo relativo a las prácticas musicales de las que par-
ticipan. La relación con estos interlocutores cualificados ha sido de carácter más profundo y ana-
lítico, incluyendo el comentario crítico de diversas fuentes, así como el intercambio de materiales.  

A su vez, la interacción y la observación participante de reuniones y contextos rituales también 
han constituido métodos fundamentales de producción de datos. Dada la naturaleza participativa 
de los cantos, los actores han solicitado en diversas ocasiones nuestra participación musical directa 
en los contextos rituales, a lo que hemos accedido con precaución y estableciendo ciertos límites, 
tales como intervenir cantando sólo en las partes corales. También por prudencia hemos estable-
cido un límite en el nivel de intimidad compartido con los protagonistas; por ejemplo, asistiendo 
a almuerzos y reuniones en hogares, pero siempre declinando los ofrecimientos de alojamiento. 

En retrospectiva, la participación musical de la autora ha demostrado ser crucial para poder 
experimentar y comprender en primera persona cuestiones relacionadas con el género o con la 
acústica de los espacios durante las rondas, por citar un par de ejemplos. Giovanni Giuriati (2010, 
173) remarca que el modelo de escucha académica occidental pensado para salas cerradas no 
sirve para situaciones musicales tales como las procesiones; en las performances que se realizan 
en espacios abiertos, es el propio sonido el que delimita los espacios, y hay que introducir una 
perspectiva de recorrido o itinerancia. En palabras de Jeff Todd Titon, “the new fieldwork leads 
us to ask what it is like for a person (ourselves included) to make and to know music as lived ex-
perience” (Barz&Cooley, 2008, 25). Integramos la vision de Titon, según la cual “the world is not 
like a text to be read but like a musical performance to be experienced” (Barz&Cooley, 2008, 28). 

Por otro lado, recopilamos grabaciones de audio y vídeo de estas situaciones musicales en déca-
das pasadas, realizadas y conservadas por diversos agentes. En este caso, no pretendemos hacer 
un estudio diacrónico extensivo, ni mucho menos entender las implicaciones y significados de 
aquellas situaciones comunicativas, sino identificar los aspectos formales que hayan podido cam-
biar, de modo que nos sirvan como estímulo cuando entrevistamos a los protagonistas actuales. 



23

1. Demarcación del estudio

Durante las labores de escritorio, utilizamos la transcripción musical descriptiva y los esquemas 
visuales con fines analíticos, sin pretender que estas anotaciones representen a las prácticas en 
sí. En esta tarea, algunos aportes de la sistemática de Simha Arom nos han sido de gran ayuda; 
por ejemplo, la categorización de los tipos de polifonía. No obstante, nuestro análisis musical 
(especialmente del canto a partes) se ha basado siempre en filmaciones realizadas en el contexto 
ritual; no hemos empleado métodos como el re-recording4. 

El trabajo de campo se ha sometido al análisis e interpretación de la investigadora, tanto a lo lar-
go de las tareas en curso como a posteriori, mediante un cuaderno de notas y un diario de cam-
po, respectivamente. También se han recogido y estudiado los numerosos documentos escritos 
proporcionados por los grupos: carteles, folletos, recortes de prensa, hojas mecanografiadas, etc. 

Igualmente, hemos prestado atención a las interacciones en las redes sociales (Twitter, Face-
book, Whatsapp) y a la cobertura que han dado los medios de comunicación locales (principal-
mente Busturialdeko Hitza y Lea-Artibaiko Hitza), especialmente en el caso de Gernika. 

Por último, hemos realizado una revisión de la literatura histórica y etnográfica sobre los pueblos 
y tradiciones en cuestión, con el propósito de profundizar en el marco de nuestro estudio y po-
der plantear preguntas significativas. Paralelamente, consultamos fuentes estadísticas oficiales, 
así como fuentes documentales en el Archivo Histórico Eclesiástico de Bizkaia y en el Archivo 
Histórico Municipal de Durango; tarea esta última no preferente, pero sí necesaria para poder 
conformar el apartado dedicado a la posible difusión de los textos y de las prácticas musicales. 

1.3. Estado de la cuestión

Este apartado pretende ofrecer una revisión crítica de los antecedentes relevantes en el estudio 
del canto religioso ritual de tradición oral. Empezaremos por la literatura relativa al País Vasco y 
a continuación repasaremos los aportes foráneos, dentro del contexto latino y católico europeo. 

1.3.1. Ámbito vasco 

A lo largo del siglo XX, la costumbre de realizar cuestaciones cantadas en ronda ha sido am-
pliamente documentada en el País Vasco, especialmente durante el ciclo de invierno5 (Donostia, 
1918; Garmendia, 1993; Jimeno, 2009; Satrustegi, 1974; Zavala, 2008). Los marijesiak de Bizkaia 
se integran perfectamente en este momento del calendario, por lo que no es de extrañar que 
los estudiosos y folkloristas hayan presentado estos cantos como canciones de ronda o como 
villancicos (gabon kantak). 

La mayoría de los estudios especializados realizados hasta la fecha sobre los marijesiak se han 
limitado a ofrecer recopilaciones de textos, tanto locales como regionales, acompañadas de sen-
cillas transcripciones en pentagrama de las melodías interpretadas. Algunos autores también 
han debatido sobre el género literario al que pertenecerían los textos. Recientemente, se han 

4 En pocas palabras, se trata de un procedimiento o técnica de grabación donde las partes de una interpretación polifónica 
son grabadas separadamente, pero de forma sincronizada (Arom, 1985).

5 San Nicolás, Adviento, Navidad, Nochevieja, Año Nuevo, Víspera y Día de Reyes, Candelaria, Santa Águeda y Carnaval.



24

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

realizado estudios antropológicos en el caso de Gernika, y los propios actores (en Ea, Ibarran-
gelu y Gernika) también han publicado diversos materiales. En cualquier caso, echamos en falta 
un estudio histórico y documental riguroso (que excede los objetivos de la presente investiga-
ción), así como un acercamiento etnomusicológico que tome en consideración las situaciones 
sociales y los contextos rituales, y que haga hincapié en el canto grupal. Señalamos, asimismo, 
la escasa atención que los investigadores han prestado a estas prácticas fuera de Gernika; de ahí 
que la literatura publicada se muestre geográficamente descompensada a favor de la capital de 
la comarca de Busturialdea. Igualmente, el creciente uso de las redes sociales y las restricciones 
debidas a la pandemia del Covid-19 (que afectaron a las rondas de 2020 y 2021) ponen sobre la 
mesa elementos destacables para el estudio. 

1.3.1.1. Folkloristas

Los primeros autores que dieron noticias de los marijesiak a comienzos del siglo XX fueron los 
religiosos nacionalistas vascos. Como en otros lugares6, las recopilaciones de cantos de tradición 
oral7 formaron parte de un proyecto de país; prueba de ello es que los dos principales cancione-
ros, las obras magnas del sacerdote Resurrección María de Azkue y del fraile capuchino Padre 
Donostia8, respectivamente, fueron financiadas por las Diputaciones Forales9. Los intelectuales 
partidarios del resurgir cultural vasco, entre los que se encontraban los folkloristas en cuestión, 
buscaban defender la entidad diferenciada del pueblo; para ello, trataron de demostrar la anti-
güedad y la singularidad de su música en sus discursos y escritos10. 

Esta concepción romántica y esencialista del folklore trajo consigo un sesgo geográfico, lingüís-
tico, formal y de contenido, que priorizó algunos objetos musicales y excluyó otros11. Los cantos 
devocionales de Navidad, en particular, se adaptaban al mencionado marco conceptual, y por lo 
tanto fueron recopilados y publicados12. Ahora bien, las series de coplas (con diferentes varian-
tes textuales y melódicas) que hoy conocemos como marijesiak fueron generalmente presentadas 
en calidad de objeto, de manera fragmentaria, inconexa y prácticamente descontextualizada, 
sin más referencias que su función de ronda, la localidad en la que se recopilaron y el nombre 
del/de la informante. 

De todas formas, la primera publicación conocida en la que Azkue dio cuenta de estos cantos 
de ronda en su pueblo natal, Lekeitio, fue en el semanario vasco Euskalzale (22/12/1898). En este 
caso el sacerdote, que firmaba bajo el pseudónimo de Vascofillo, hacía también apología de dicha 

6 A modo de ejemplo, véase el estudio de los cancioneros catalanes de Ayats (2009, 2010a).

7 Para una memoria general de las colecciones vascas de cantos realizadas a partir del siglo XIX, ver Bagües (2002).

8 Conocido también como Aita Donostia, firmaba con el nombre José Antonio Donostia, aunque su nombre de nacimiento 
era José Gonzalo Zulaika Arregi. 

9 Etxeberria (2010) detalla los pormenores de dichos trabajos y propone una lectura crítica de los mismos.

10 Se aconseja la lectura de Ruiz (2010) e Ibarretxe (1996, 2004).

11 Véase, por ejemplo, la crítica al cancionero de R. M. Azkue elaborada por Sánchez (2003). 

12 El Cancionero popular vasco (1925/1990) de Azkue recoge pequeños fragmentos de diversas variantes de los marijesiak en el 
capítulo Canciones de ronda (1065-1152), no así en el apartado Canciones religiosas (835-914); el P. Donostia transcribió unas pocas 
coplas en los vol. VI y VII de sus Obras completas, es decir, en los tomos I y II de su Cancionero vasco (1994).



25

1. Demarcación del estudio

costumbre, en el estilo que caracterizaba este tipo de revista.  

En una línea más acorde con los cancioneros, el Anuario de Eusko Folklore publicado por la Socie-
dad de Estudios Vascos (Eusko Ikaskuntza) y dirigido por el sacerdote José Miguel Barandiaran 
—quien fuera profesor en el Seminario de Vitoria entre 1916 y 1936— aspiraba a ofrecer un cen-
so etnográfico de las tradiciones del territorio, y dio cuenta de estos cantos en diversos pueblos 
(Larrabetzu, Gernika y Mendata, en las comarcas de Txorierri y Busturialdea, respectivamente) 
en 1922 y 1933. 

Merece una mención especial el también clérigo y académico de la lengua vasca Manuel Lekuo-
na, ya que fue el primer gran estudioso y apologista de la denominada literatura oral en euskera. 
Realizó una labor ingente para describir las características de las formas orales y reivindicar 
su valor. Sus ponencias13 y escritos14 y su labor como docente de lengua y literatura vasca en 
el seminario de Vitoria (1916-1936) tuvieron un gran impacto en el clero y en la percepción de 
dichas artes populares. Lekuona también prestó atención a los marijesiak, y publicó un capítulo 
monográfico dedicado a los cantos de Navidad en el citado Anuario de 1933, donde presentaba 
75 coplas de Gernika con su traducción al castellano y una breve nota. En 1956 el mismo autor 
firmó el artículo Gabon-kantak en la revista Egan, donde proponía una clasificación de los cantos 
de Navidad, según su tipología y antigüedad, a saber: las coplas viejas o saludos (que se valen 
de figuras poéticas y expresiones de uso extendido en la Edad Media), los cantos que tratan 
exclusivamente del Misterio de la Navidad (como los marijesiak), los villancicos pastoriles, y las 
composiciones más recientes (frecuentemente de cariz humorístico). El análisis literario de Le-
kuona resulta bien fundamentado, pese a lo problemático de establecer una cronología similar. 

El principal estudioso de los marijesiak fue el musicólogo y lingüista José Antonio Arana Marti-
ja. No solo documentó esta práctica (1979abcd, 1981, 2003), poniendo especial énfasis en Gerni-
ka (su pueblo natal), sino que además formuló varias hipótesis (de carácter especulativo) acerca 
de la antigüedad de las diversas variantes melódicas, así como acerca del posible origen de los 
cantos. Realizó una importante labor de recopilación de fuentes escritas (manuscritos, edicio-
nes impresas, coplas que circulaban por tradición oral), y transcribió en pentagrama las melo-
días de diversos pueblos. También documentó algunos cambios acaecidos en el siglo XX (por 
ejemplo, las modificaciones del texto propuestas por Seber Altube y Segundo Olaeta), dando 
así una visión diacrónica y menos estática de la tradición que sus antecesores. Perteneció a la 
junta parroquial de la iglesia de Andra Mari en Gernika y mantuvo una relación personal con 
los cantores en la segunda mitad del siglo XX, por lo que su visión tuvo un impacto directo en 
las prácticas, más allá de la influencia de sus escritos. 

Es preciso señalar que algunas de las categóricas afirmaciones de Arana Martija (especialmente 
las de carácter musicológico e histórico) carecen de las necesarias garantías científicas. Por un 
lado, en sus escritos no aportó evidencias históricas para sostener por qué retenía que las in-
terpretaciones de Muxika y alrededores (con melodías más silábicas y de ámbito más reducido) 

13 Por ejemplo, la ponencia La poesía popular vasca, escrita para el 5º Congreso de Estudios Vascos de Bergara (1930).

14 Su obra de referencia es Literatura oral euskérica (1936), reeditada y completada en 1964 por Auñamendi y en 1977 por la 
editorial Kardaberaz bajo el título Literatura oral vasca. 



26

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

eran más arcaicas que las de la capital comarcal Gernika (más ricas en melismas, modificadas 
por los cantores cultos de la ciudad) (Arana, 2003, 70); idea, por otro lado, ya atisbada en algún 
escrito de Manuel Lekuona15. Como una vasta bibliografía etnomusicológica basada en casos de 
estudio ha demostrado, el evolucionismo musical predice unas etapas históricas de desarrollo 
musical que no se cumplen en muchas culturas musicales (Blacking, 2015/1973, 114), es decir: lo 
presuntamente simple no tiene por qué ser anterior a lo supuestamente complejo. El mero análisis 
formal o estructural de una música no puede esclarecer este tipo de cronologías; en todo caso, 
sería necesaria una exhaustiva investigación histórica que documentase los agentes y las vías de 
difusión de estas prácticas. 

El mismo autor defendía que los marijesiak serían un residuo de una obra teatral religiosa. De-
batiremos sobre su hipótesis a la luz de las fuentes documentales conocidas hasta hoy en el 
apartado dedicado a la Dimensión histórica.

1.3.1.2. Filólogos y antropólogos

Retomando la cuestión del género literario, Arejita, Etxebarria e Ibarra (1995) incluyen los ma-
rijesiak en su antología de baladas, bajo el epígrafe de baladas religiosas (pp. 76-91). Justifican 
esta categorización apelando al carácter narrativo de los cantos. No obstante, advierten que las 
baladas no suelen tener estribillo (al contrario de los marijesiak), y que los marijesiak también 
comparten muchos componentes con las coplas de ronda, por lo que las mismas autoras pre-
sentan importantes objeciones a su clasificación. Juan Mari Lekuona (1991) tampoco dudó en 
situar los marijesiak en el grupo de las baladas. Antonio Zavala, al contrario, no los incluyó en su 
libro dedicado a los romances (1998); sí publico algunos versos en el tomo dedicado a las coplas 
navideñas de ronda (2008). 

El principal referente de la filología vasca, Koldo Mitxelena16, trató los temas del teatro barroco, 
las primeras doctrinas y la literatura oral en lengua vasca (1988). Aun sin hacer mención directa 
a las coplas de las rondas navideñas, sí reseñó (1964/1990) las primeras fuentes escritas donde 
éstas fueron publicadas: la doctrina de Nicolas de Zubia de 1691, perdida, pero reproducida par-
cialmente y publicada por Jose de Lezamiz en México en 169917. Anteriormente, fue el lingüista 
Julien Vinson quien se topó con el texto (1888a). 

El filólogo Jabier Kalzakorta analizó el corpus escrito de los marijesiak en su libro dedicado a las 
coplas de cuestación (2003), y señaló que se distinguen del resto por conformar una serie de con-
tenido religioso invariable, que en ningún caso incluye loas a los dadores (2003, 116), y en pocos 
casos contiene una petición expresa de aguinaldo. El también filólogo Joseba Andoni Lakarra 
(1983) identifica algunos arcaísmos en las coplas de los marijesiak, como la genitivización del 
objeto directo, o la -a añadida en algunos nombres (p. ej. Jesusa en vez de Jesús), detalles que 
trataremos más adelante en el apartado relativo a los textos. 

15 Lekuona decía de los marijesiak de Gernika que eran más conocidos respecto a los de Goroztika (sic), y bonitos también, 
pero de menor sabor popular (1956, 10).

16 También firmaba como Luis Michelena.

17 Desarrollaremos este punto en la sección histórica y en el apartado dedicado al análisis de los textos.



27

1. Demarcación del estudio

El giro social en el estudio de los marijesiak vino con Xabier Ikobaltzeta (Icobalceta, 1994), quien 
dedicó su tesis doctoral a estudiar el sentido político de los actos festivos de Gernika. El autor 
relata las transformaciones y resignificaciones que se han dado en las últimas décadas, especial-
mente a partir de 1970, cuando tuvo lugar un fuerte proceso de secularización y resignificación, 
junto a un relevo generacional. Ikobaltzeta describe también los marijesiak como un rito de paso 
de la familia a la kuadrilla18.

Posteriormente, cabe destacar el trabajo del antropólogo Daniel Rementeria Arruza, quien 
puso un pilar importante con su monografía Performance y rito en los Marijeses de Gernika. Voces 
para la identidad19 (2013). No solo recoge los aportes más importantes que otros autores han rea-
lizado hasta la fecha, sino que profundiza en el enfoque antropológico, y presenta los marijeses 
como una manifestación cultural o acción socio-simbólica, “capaz de generar conciencia de 
identidad, y a través de la cual tiene lugar un fenómeno concreto de reconstrucción identitaria”, 
en este caso de carácter local (2013, 124). 

Esta reconstrucción se lleva a cabo apelando a dicha función identitaria de los ritos, pues a través de 
ellos se celebra la pertenencia a un grupo y/o a un espacio, en base a elementos, símbolos o índices que 
se activan en este tipo de prácticas y que tienen una importante capacidad performativa, es decir, que 
consiguen convertir a los individuos en miembros de un grupo o territorio. (Rementeria, 2013, 124)

Rementeria analiza los recorridos de las rondas, prestando especial atención a los usos del tiem-
po y del espacio: los gestos, las paradas… Advierte, a su vez, que “el novenario, la nocturnidad, la 
periodicidad anual, la hora y media de duración, no son aspectos neutros” (2013, 126). El autor, 
siguiendo a Victor Turner, contrapone los conceptos de ritual y performance:

Según Turner, si tenemos en cuenta la noción de cambio social habría que distinguir entre producciones 
culturales liminales y liminoides (Turner, 1974). Los fenómenos rituales liminales tendrían lugar en con-
textos religiosos de las sociedades rurales tradicionales y se caracterizarían por la obligatoriedad de par-
ticipación de la mayor parte de los sujetos y por su relación con los ciclos biológicos calendáricos. […] En 
las comunidades industriales, tecnológicamente desarrolladas, más que ritos tendríamos performances, 
es decir acontecimientos rituales liminoides propios del tiempo libre de la vida en las ciudades. La ten-
dencia en estas es agrupar individuos pertenecientes a grupos sociales concretos, no hay obligatoriedad 
en la participación y esta carece del carácter sagrado que se le atribuye a la participación en los fenómenos 
liminales. (Rementeria, 2013, 126-127) 

No obstante, al final Rementeria concluye que los marijesiak “siguen siendo una actividad ritual 
de carácter liminal, que no se ha convertido en una actividad liminoide en el sentido que V. 
Turner daba a estos conceptos” (2013, 131). 

Pese al claro valor de estos trabajos, a nuestro parecer queda patente el carácter incompleto de 
un enfoque puramente antropológico, ya que pasa por alto un aspecto central de los marijeses: el 
hecho de que éstos son fundamentalmente una práctica musical. No se pueden entender la socia-
bilidad, la emotividad ni la experiencia de los participantes sin prestar atención a sus vivencias 

18 Kuadrilla: término de uso común en el País Vasco que alude al grupo relativamente estable y delimitado de amigos. Ver 
Glosario.

19 El título en euskera de la publicación es Performantza eta erritua Gernikako Marijesietan. Identitaterako ahotsak.



28

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

musicales. Rementeria menciona el uso de diferentes melodías, erróneamente tildadas de “rela-
tivamente atonales” (2013, 174), pero no parece dar gran importancia a la experiencia de cantar 
conjuntamente transitando los diferentes espacios, a la realización del canto a varias partes, o a 
la forma responsorial. Sí que recoge la relevancia que los protagonistas otorgan al canto, cuando 
valoran, por ejemplo, si un solista ha interpretado su parte “como es debido” (Rementeria, 2013, 
191), pero no revela a qué se refieren los entrevistados cuando usan dicha expresión. Pasada ya 
una década desde este último trabajo, urge revisitar algunas lecturas, por ejemplo, la relativa a 
la participación de la mujer, que irrumpió como solista en 2018. 

1.3.1.3. Los actores escriben su historia 

En los últimos años, son los propios protagonistas los que han decidido recopilar datos y contar 
su historia. El ayuntamiento de Ea impulsó una publicación monográfica (Eako Udala, 2008), y 
encomendó parte del contenido a la encargada del novenario infantil, Maite Landa. El entonces 
alcalde e historiador, Asier Madarieta, bajo la supervisión del instituto etnográfico Labayru, 
realizó diversas entrevistas, compiló fotografías y procuró dar cuenta de las transformaciones 
de la tradición en el siglo XX. Como contribución importante, los nombres de los diferentes en-
cargados del grupo de cantores, las coplas cantadas y las melodías del novenario y sus variantes 
(notadas en pentagrama) se publicaron por primera vez en este libro, redactado en castellano y 
en euskera (dialecto vizcaíno). 

Un año después se publicó Ibarrangelu kantu eta kontu (2009), libro en el que el sacerdote Do-
mingo Zuluaga relataba cuestiones relativas a costumbres, dichos, cantos etc. del pueblo de 
Ibarrangelu.  En el apartado dedicado a la Navidad, recogió las coplas y las tres tonadas20 de la 
ronda infantil que él mismo impulsó a partir de 1950. 

Pocos años después, el citado instituto Labayru publicó un compendio general con textos, mú-
sicas y características genéricas de diferentes pueblos (Etxebarria & Kamiruaga, 2014), docu-
mentando la tradición en varias localidades y ofreciendo una valiosa panorámica audiovisual a 
través de un pequeño documental (en formato DVD y visible en YouTube21). 

Recientemente, el grupo Gernikako Marijesiak (Lopez de Larruzea, 2019a) ha lanzado una publica-
ción múltiple, que cuenta con un libro (en euskera y en castellano, con resúmenes en francés e inglés) 
que recoge la documentación de referencia para el estudio de los marijesiak en Gernika y alrededores, 
un CD con pistas grabadas en la propia ronda, un mapa del pueblo que indica el recorrido de la 
ronda y dónde dichas pistas fueron grabadas, un documental realizado por el director guerniqués 
Oier Plaza y una reedición del cuadernito de coplas publicado por la imprenta Garratza en 1919 (100 
años antes). Este enorme trabajo de documentación y divulgación se puede consultar parcialmente 
en la web del grupo22 y ofrece una excelente muestra émica de la visión que los propios actores tienen 
de sus actos, así como de su voluntad de documentar los pormenores de su tradición a fecha de hoy. 

20 Esta notación musical no recoge una segunda parte vocal que realizaban en una de las tres melodías; desarrollaremos este 
aspecto en el último capítulo de este trabajo.

21 Labayru Fundazioa (15/12/2016). Marijesiak: abenduko kantak/koplak [vídeo]. Youtube. https://youtu.be/taO9fVYjtcs

22 Gernikako Marijesiak. (s.f.). https://www.marijesiak.eus/ (consultado el 13/08/2023)



29

1. Demarcación del estudio

1.3.2. Internacional

A pesar de que, a día de hoy, el estudio del canto popular de temática religiosa en el País Vasco 
desde un punto de vista etnográfico y/o musicológico resulta prácticamente anecdótico, afortu-
nadamente contamos con trabajos de referencia de gran calidad en el panorama internacional. 

La obra Canti di passione (1996/2022) de Bernard Lortat-Jacob es un magnífico ejemplo de estu-
dio de las experiencias musicales paralitúrgicas, concretamente, de los cofrades que participan 
en la Semana Santa de Castelsardo (Cerdeña). El autor consigue presentar la multiplicidad de 
aspectos sociales y humanos entrelazados, asegurándose de colocar el hacer música en el centro 
del relato. 

Ignazio Macchiarella nos ofrece otras dos grandes muestras (2009, 2011) de etnomusicología de 
óptica antropológica que incluye una base sólida de análisis musical en sus trabajos dedicados 
a las prácticas confraternales de Cerdeña y Córcega. El etnomusicólogo italiano cimienta ade-
más sus estudios actuales en un trabajo precedente dedicado a la técnica de armonización del 
falsobordone (1995), señalando así los influjos multidireccionales entre ésta y la música polivocal 
de tradición oral. 

Jean-Jacques Castéret (2012) ha analizado las prácticas polifónicas del pirineo gascón, próximas 
geográfica y formalmente al País Vasco. La citada monografía trata prevalentemente de univer-
sos de socialización masculinos, donde el know-how del canto a varias partes se ha transmitido 
y practicado en diversos momentos. Según Castéret, las prácticas polifónicas gasconas contem-
poráneas y algunos repertorios religiosos escritos de los últimos siglos emplearían los mismos 
modelos de consonancias, y compartirían una lógica horizontal o melódico-linear. Las cofradías, 
presentes en el Pirineo gascón hasta finales del siglo XIX, así como las pastorales (espectácu-
los teatrales populares representados periódicamente) habrían sido instituciones de difusión y 
transmisión. 

Jaume Ayats, junto a Anna Costal e Iris Gayete (2010c), hizo lo propio con algunas prácticas 
polifónicas religiosas en el Pirineo catalán, con la particularidad metodológica de tener que 
recrear ciertas situaciones musicales del pasado, existentes tan sólo en las memorias de los en-
trevistados. Por otra parte, presta especial atención a la retórica de los sentidos y a los procesos 
emotivos que tienen lugar en determinados contextos rituales de canto polifónico en Córcega 
y Cataluña (2011a). 

Del International Council of Traditional Music (ICTM) surgió en 2009 un grupo de trabajo dedi-
cado al estudio del canto a varias partes (Study Group on Multipart Singing), con sede en la Uni-
versidad de Música y Artes Escénicas de Viena. Este grupo reúne a algunos de los investigadores 
que hemos citado previamente, y tiene como objetivo impulsar los estudios, las publicaciones, el 
intercambio y la formación relativas al ámbito de la música (principalmente vocal) a varias par-
tes. La publicación Multipart Singing (Macchiarella, 2012) compiló numerosos aportes internacio-
nales y nos proporciona una base conceptual, a la vez que presenta abundantes estudios de caso. 

Aunque los anteriores investigadores constituyan nuestras referencias fundamentales, son los 
trabajos de Renato Morelli los que presentan mayores analogías con el tema de nuestro estudio 
(no así con el enfoque). En su prolongada investigación acerca de los cantos natalicios de la Italia 
septentrional (2014), ha aportado fuentes documentales del siglo XVII en adelante que incluyen 



30

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

cantos coincidentes con las tradiciones navideñas actuales de la Stella, I tre re y el Gelindo. Morelli 
apunta a las laudi a travestimeto spirituale23 así como a las obras de teatro religioso impulsadas 
por la Contrarreforma católica post-tridentina como posible fuente de estos cantos. Asimismo, 
señala a los cantastorie (canta-historias ambulantes) y a los sacerdotes como sus principales difu-
sores, y presenta biografías y epístolas de algunos de estos últimos como prueba del importante 
papel que jugaron. Sin embargo, ni la posición etnográfica de Morelli ni los métodos empleados 
para recopilar diversas informaciones son expuestos. Asimismo, el autor no realiza un análisis 
musical profundo del corpus tratado. Consecuentemente, el interés del trabajo se limita al pla-
no histórico, que como hemos detallado con anterioridad, ha sido tomado en consideración, 
pero no es primordial en nuestra investigación. 

En Sicilia, las diferentes modalidades de novenas navideñas y su difusión han sido ampliamente 
estudiadas por Girolamo Garofalo (1990) y Giuseppe Giordano (2019), entre otros, teniendo en 
cuenta aspectos históricos, musicales, así como sociales. 

En 1987, el fecundo grupo de etnomusicólogos italianos formado por Pietro Sassu, Roberto Ley-
di, Piero G. Arcangeli, entre otros, publicó una compilación de cantos litúrgicos, paralitúrgicos 
y extralitúrgicos de tradición oral. A nivel personal, esta fue la obra que despertó mi interés 
por los cantos de tradición oral de temática religiosa y me llevó a profundizar en mi tema de 
investigación actual. A nivel científico, el compendio agrupaba manifestaciones musicales de 
todo el territorio italiano y las enmarcaba históricamente, enmendando así el escaso interés 
que la etnomusicología italiana había dedicado en décadas precedentes a este vasto campo. Para 
el presente estudio, nos han servido especialmente la contextualización histórica, el catálogo 
de mecanismos de canto a varias partes, las distinciones entre las diversas funciones (litúrgica, 
para- y extralitúrgica), el análisis musical y las descripciones de los ritos que este trabajo aporta, 
algunos de los cuales son análogos a nuestras rondas. Maurizio Agamennone y otros (2017) revi-
sitaron estos repertorios y agregaron perspectivas más actuales a su estudio.

23 Melodías populares profanas a las que se introdujo un texto devocional.



2. Situación del 
abendu





33

2. Situación del abendu

2.1. Denominaciones

Los nombres más comunes para denominar las actividades musicales de nuestro estudio son 
marijesiak (en Gernika, Ariatza e Ibarrangelu), mari(a)jesusak (en Lekeitio) y abendua (en Ea, 
Iurreta, Oromiño e Ibarruri). 

2.1.1. Marijesiak 

Marijesiak es la forma plural de marijesi. La denominación derivaría de las palabras “Maria(i) 
Jose” (también “Maria Jese”, o “Maria Jesus”), repetidas en uno de los estribillos que cantan to-
dos los grupos estudiados. A menudo los hablantes emplean la forma dialectal marijesixek. 

Rementeria advertía la polisemia del término en Gernika (2013, 163-164); ciertamente, durante 
el trabajo de campo constatamos que la misma palabra puede hacer referencia a la(s) ronda(s), al 
conjunto de cantos (y, por ende, a las coplas), así como a los participantes (esto principalmente 
se aplica a los cantores, pero a veces también a los oyentes). En este último caso referido a per-
sonas, marijesi se puede utilizar como nombre común: bi marijesi etorri ziren, o marijesi izateko 
(“vinieron dos marijeses”, o “para ser marijes”). No obstante, por lo general y en el resto de las 
acepciones (rito-ronda, coplas-cantos), la designación funciona como nombre propio, por lo que 
hemos decidido emplear la forma “los marijesiak”24 a lo largo de este trabajo. 

2.1.2. Abendua

En euskera se emplea abendu para nombrar el mes de diciembre, así como para referirse al pe-
riodo del Adviento25. Asimismo, la mayoría de las rondas arrancan con la copla Abendu santu 
honetan (“En este santo Adviento”). En adelante, cuando presentemos este término íntegramente 
en euskera, lo haremos incluyendo el sufijo -a, que equivaldría al artículo determinado singu-
lar; alternaremos así las formas abendua y “el abendu”. En algunos dialectos locales este sufijo se 
transforma en -e, resultando en abendue. En Ea, los niños que antiguamente participaban en la 
ronda infantil se llamaban abendu-mutilak (niños del abendu); la inclusión de las niñas transfor-
mó el término en abendu neska-mutilak (niñas y niños del abendu). 

2.1.3. Jeonikuek, Kebonikoak 

El estribillo de otra de las series de coplas dice “¡Jesucristo! ¡Ay qué bonito es el niño, Jesucris-
to!”26. De la transformación del “qué bonito” podrían haber surgido denominaciones, hoy en 
desuso, como joenikuek, que según Tiburtzio Ispizua (Barandiaran, 1922, 70) era de uso popular 
en Larrabetzu, así como el kebonikoak, acuñado por el sacerdote Domingo Zuluaga (2009, 201) 
en Ibarrangelu. 

24 En Gernika también está extendido el correspondiente castellano (un marijes, los marijeses).

25 Trataremos del Adviento y de la Navidad en el próximo apartado, titulado Marco temporal.

26 Dicho estribillo se canta hoy en euskera en la mayoría de las localidades; trataremos el tema en el capítulo 6. 



34

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

2.2. Marco temporal 

En las sociedades agropecuarias, las actividades humanas se han visto necesariamente sujetas a 
los ciclos de la naturaleza. En palabras de Jose María Jimeno Jurío, “durante siglos, el trabajo, el 
ocio y la fiesta dependieron del ciclo solar, de sus solsticios y equinoccios, de las fases de la luna y 
del santoral del calendario” (2006, 105). Las fiestas, a su vez, contribuyen a ordenar y estructurar 
el tiempo social (Homobono, 2006, 16), tradicionalmente concebido de manera cíclica (no lineal). 

El abendu se integra perfectamente en el ciclo de invierno, como veremos a continuación. 

2.2.1. Invierno

2.2.1.1. Tiempo de cuestaciones

Explica Jimeno Jurío que en el calendario agrario el invierno se caracterizaba por el clima frío, 
la penuria alimenticia y la reserva de ciertos alimentos (2009, 31). Por consiguiente, no es de ex-
trañar que antaño las postulaciones se intensificaran en este período, y tampoco que los que las 
realizaban fueran históricamente los habitantes de las capas sociales más bajas, es decir, aquellos 
que vivían privados de propiedades tales como la casa o las tierras: 

Entre diciembre y marzo, las fiestas populares de mayor arraigo tuvieron un denominador común: la 
cuestación de alimentos (trozos o puskak de tocino, embutido y huevos, que las gallinas ponen por San 
Antón «a montón»), hecha por los grupos sociales económicamente dependientes (niños y jóvenes) y los 
más humildes, para celebrar una merienda o cena comunitaria. (Jimeno, 2009, 197) 

En los sectores más vulnerables de la sociedad podían encontrarse también las mujeres, especial-
mente las viudas o madres solas, como reseñaremos más adelante en el caso de las cuestaciones 
de Navidad femeninas en el pueblo costero de Lekeitio. 

Numerosos estudiosos27 han documentado esta costumbre de pedir el aguinaldo, que en el País 
Vasco toma nombres como eskea (petición) o puska-biltzea (recogida de trozos). 

El donativo, el regalo, la invitación son elementos consustanciales al ciclo festivo invernal. La cohesión so-
cial se refuerza mediante el acto generoso, el consumo compartido, el intercambio de bienes […]. Regalo, 
aguinaldo, postulación… Todo forma parte de la misma dinámica. (Aguirre&Aguirre, 2009, 30)

Hoy en día, las motivaciones que incitan a los postulantes son diversas, pero poco tienen que 
ver con la necesidad económica o la ganancia individual. Recogemos a continuación un resumen 
de Aguirre&Aguirre, que más adelante completaremos con los testimonios recogidos durante 
nuestro trabajo de campo: 

La postulación pervive como ingrediente esencial de nuestras fiestas invernales, como vehículo para el 
deleite colectivo y la confraternización. Lo que ha cambiado es su finalidad. En nuestra sociedad de 
consumo, en que ocasiones para el convite no faltan, lo importante ya no es el acopio de alimentos sino 
el hecho mismo de rondar entonando cantos del acervo tradicional. El dinero ha desplazado al regalo en 
especies y no es raro que el producto recaudado se destine a fines benéficos. (Aguirre&Aguirre, 2009, 32) 

27 Entre otros: Donostia (1918), Azkue (1925/1990), Lekuona (1956), Satrustegui (1984), Garmendia (1993), Zavala (2008).



35

2. Situación del abendu

En el ámbito vasco, las cuestaciones se han llevado a cabo principalmente en ocasiones como 
San Nicolás, Adviento, Navidad, Nochevieja, Año Nuevo, Víspera y Día de Reyes, Candelaria, 
víspera de Santa Águeda y Carnaval28. Como ya hemos mencionado, es rara la postulación que 
no se vea acompañada de las siguientes acciones: cantar y rondar. Los protagonistas de muchas 
de las cuestaciones invernales, cantadas y en forma de ronda, han sido los chicos jóvenes o 
mozos (Etxebarria&Kamiruaga, 2022, 83)29. En concreto, el uso de palos o varas (makila) para 
golpear el suelo rítmicamente ha sido muy común, como indica Antxón Aguirre (1992). 

2.2.1.2. Adviento y Navidad

Claude Gaignebet (1974) expuso cómo de acuerdo con el antiguo calendario agrícola el año se 
organizaba en períodos de 40 días, equivalentes a un ciclo lunar y medio. En efecto, comenzando 
a contar en el solsticio de invierno (23 de diciembre), nos toparemos con que cada ciclo de 40 
días coincide con una festividad del calendario tradicional. Gaignebet también señaló que las 
fiestas cristianas se fijaron sobre estos momentos señalados del antiguo calendario agrícola. En 
el siglo IV, bajo el mandato del papa Liberio, las autoridades cristianas fijaron la actual fecha 
de la Navidad (25 diciembre) sobre los cultos paganos del solsticio de invierno en los que se 
celebraba la fiesta del sol que renace (Botte, 1963). En el hemisferio norte, pasado el solsticio 
de invierno los días comienzan a alargarse y el sol va ganando terreno. La fecha del nacimiento 
de Jesús, incierta hasta entonces, se definió queriendo establecer un paralelismo con el renacer 
solar y buscando reconducir los cultos ya existentes. 

La época anterior a la Navidad coincide así con los días más oscuros del año y con el relajo en las 
labores del campo. Jimeno Jurío (2009) describe cómo éste era tiempo de colaciones, aguinaldos, 
visitas y presentes. Las antiguas saturnales romanas, celebradas en los días anteriores al solsticio 
―del 17 al 23 de diciembre―, contemplaban acciones similares. 

En los siglos IV y V, el Adviento cristiano (del latín, adventus, venida o llegada) empezó a ins-
taurarse en Hispania y en Galia como el período de espera y preparación al nacimiento de 
Jesús. Las fechas y su duración fueron variando (Bernal, 1997, 214), hasta circunscribirse a los 4 
domingos anteriores a la Navidad en el ámbito católico; la liturgia se intensifica y se focaliza en 
el Nacimiento del 17 al 24 de diciembre (Bernal, 1997, 215). 

En la Edad Media, la Navidad se caracterizaba también por la animada Misa del Gallo o Vigilia 
de Navidad, que se celebraba la Nochebuena (24 de diciembre) a medianoche. Hoy en día se sue-
len celebrar misas de vísperas al anochecer en la mayoría de los pueblos. A su vez, los villancicos 
y los pesebres han sido elementos navideños que han contado con un importante arraigo, tanto 
a nivel público como privado. 

28 Para más detalles, consúltese Larrinaga (2022).

29 Este dato se ve corroborado por los testimonios orales de Muxika e Iurreta, que recogemos en ulteriores capítulos.



36

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

2.2.1.3. Connotaciones actuales de la Navidad 

Hoy día la Navidad en el País Vasco tiene como protagonista al carbonero Olentzero. Esta fi-
gura, especialmente radicada en algunas comarcas de Navarra y de Gipuzkoa30, fue promovida 
por el movimiento de las ikastolas31 y se extendió así por las zonas urbanas de Bizkaia y demás 
territorios, especialmente a partir de 1970. En Gernika y en Lekeitio, por ejemplo, los primeros 
desfiles del Olentzero se llevaron a cabo alrededor de 1976.

Xabier Alberdi y Xabier Etxabe (2008) relatan la transformación del Olentzero en Zarautz (Gi-
puzkoa); dicho testimonio coincide a grandes rasgos con el devenir de este personaje en el resto 
del país. El carbonero bebedor y comilón que según algunas canciones traía la Buena Nueva 
(el nacimiento de Jesús) se convirtió en un personaje reivindicativo —símbolo vasco nacional 
adoptado por las ikastolas, y al mismo tiempo utilizado en los desfiles de Navidad a favor de los 
presos políticos—, para finalmente transformarse en el querido y respetable portador “laico” o 
“pagano” de los regalos del día de Navidad (Eguberri, “día nuevo” en euskera, o también Natibi-
tate, para las personas mayores entrevistadas). 

Fue habitual que un sector de la sociedad dejara de celebrar la venida de los Reyes Magos, por 
considerarla una fiesta “foránea” pese a su arraigo en el país, y se adoptara el Olentzero como 
alternativa vasca (Alberdi&Etxabe, 2008, 232). Además, las últimas décadas hemos sido testigos 
de la creación de Mari Domingi, la compañera de Olentzero32. En el siguiente capítulo descri-
biremos cómo la consolidación de estos personajes ha encontrado diversos acoples y coexiste 
actualmente con las prácticas natalicias que estudiamos. 

2.3. Marco geográfico

2.3.1. País Vasco occidental: Bizkaia 

Nuestra investigación se limita a la parte occidental del País Vasco, concretamente, a tres co-
marcas del territorio histórico de Bizkaia: Lea-Artibai, Durangaldea y Busturialdea. En todas 
ellas se habla el dialecto occidental ―mendebaldeko euskalkia; también conocido coloquialmente 
como vizcaíno o bizkaiera―, con sus subdialectos y variantes locales. Entre los pueblos de nuestro 
estudio, se distingue el habla de Lekeitio por sus características diferenciadas. Cabe destacar 
que en todas las localidades estudiadas la comunidad lingüística vasca es mayoritaria.

30 Para profundizar en cuestiones etimológicas y en las creencias a asociadas a este personaje mítico, ver Satrustegui (1988).

31 Las ikastolas son escuelas que tienen como objetivo transmitir el euskera y un currículum cultural vasco. Se fundaron en 
el franquismo, principalmente en ciudades y pueblos medianos, y existen todavía hoy, algunas integradas en la red pública y 
otras en modalidad concertada. Ver Glosario.

32 Araolaza, O. (9/12/2013). Mari Domingi ez! Queer-Olentzero bai! Dantzan. https://dantzan.eus/kidea/oier/mari-domin-
gi-ez-eskerrikasko.



37

2. Situación del abendu

Mapa político de Bizkaia. 2015. Wikimedia Commons. 

2.3.1.1. Breve panorámica histórica 

En tiempos prerromanos, la tribu de los caristios poblaba las tierras de la actual Bizkaia central. 
Posteriormente, el apelativo vascón (inicialmente utilizado para el pueblo originario del Pirineo 
occidental) se extendió y pasó a designar a los caristios, así como a otros grupos de la zona. Se-
gún Ascensión Pastor y Beatriz Salaverri, “una postura bastante aceptada es la de que se identi-
ficó el término “vascón” con vascohablante, incluyéndose así en esta denominación a los pueblos 
en los que se extendió el uso de esta lengua, probablemente no con exclusividad” (2012, 23). 

Edad Media y Moderna 

En torno al siglo XI, Bizkaia se configuró como condado al servicio de los reyes de Pamplona. 
Tras un período oscilante entre la monarquía navarra y la castellana, el territorio pasó a estar 
bajo el influjo de Castilla a comienzos del siglo XIII (García de Cortázar & Montero, 1994, 30). 
En los siglos XIII y XIV se conformó el Señorío de Vizcaya y se establecieron los límites geo-
gráficos del territorio. Pese a su incorporación a la corona de Castilla, se conservaron los fueros 
vizcaínos y el sistema político propio (Pastor y Salaverri, 2012, 33).



38

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Tras jurar los Fueros del Señorío de Vizcaya, el rey Fernando el Católico recibe la pleitesía de las Juntas Generales, reunidas 
en Guernica junto al Árbol, el 30 de julio de 1476. (Francisco de Mendieta y Retes). Wikimedia Commons. 

Entre las instituciones unitarias del Señorío estaban las Juntas Generales de Vizcaya, que se 
reunían en Gernika. Estas asambleas, documentadas desde 1307 pero presumiblemente anterio-
res, acogían a los representantes de las diversas anteiglesias, de las villas, de las Encartaciones 
y de la Merindad de Durango (García de Cortázar&Montero, 1994, 92). Los Fueros de Vizcaya 
funcionaron como leyes fundamentales del Señorío; se redactaron por completo por primera 
vez en 1452 (en el texto apodado Fuero Viejo). García de Cortázar y Montero lo definen de la 
siguiente manera: 

La palabra «fuero» tiene dos sentidos diferentes: en uno de ellos, el fuero implica un origen consuetudi-
nario, y se identifica con los usos y costumbres, que se recogen y fijan en una norma escrita; es pues una 
costumbre elevada a norma con valor de ley por el reconocimiento de su efectividad. En el otro sentido de 
la palabra, los fueros son normas y privilegios concedidos por el rey, que regirán, desde su promulgación, 
en la población que expresamente los recibe. […] En el Señorío de Vizcaya existieron las dos formas de 
fuero. (García de Cortázar&Montero, 1994, 75) 

En los siglos XIV y XV, la crisis económica y social culminó en las guerras entre los nobles feu-
dales (banderizos o parientes mayores). Pastor y Salaverri mencionan a las familias de los Butrón 
y los Múgica en el bando Oñacino, y a los Abendaño y los Salazar en el Gamboíno (2012, 47). 
Estas contiendas se sofocaron durante el reinado de los Reyes Católicos, probablemente gracias 
a la colaboración entre las villas, los campesinos y los hidalgos de las hermandades. En el Fuero 
Nuevo de 1526 se estableció la «hidalguía universal», que igualó jurídicamente a hidalgos y labra-
dores (Cortázar&Montero, 1994, 68). 

En el ámbito económico, en Bizkaia destacaban la agricultura, la ganadería, la explotación fo-
restal, la del hierro, la pesca y el comercio. No obstante, a partir del siglo XVIII diversos motivos 
propiciaron una nueva recesión económica:  

La producción agrícola llegó a un techo cuya superación sería inviable manteniendo los modos produc-
tivos tradicionales; las medidas adoptadas por el Estado en su búsqueda de una unidad de mercado aho-



39

2. Situación del abendu

garon el comercio vasco, que se enfrentaba también con la desaparición de los circuitos comerciales; por 
último, la implantación en Inglaterra de la revolución industrial resultó decisiva en el inicio de la crisis 
definitiva de las ferrerías vascas. (García de Cortázar&Montero, 1994, 153)

Los conflictos bélicos de finales del siglo XVIII y del XIX (la invasión francesa, las guerras 
carlistas) agravaron considerablemente la crisis. Tras finalizar la tercera guerra carlista, la ley 
del 21 de julio de 1876, impulsada por Antonio Cánovas del Castillo, abolió el régimen foral, 
convirtiendo las juntas y diputaciones en órganos provinciales. En 1878 se estableció el primer 
acuerdo fiscal conocido como Concierto Económico entre el estado y las provincias. 

Siglos XIX y XX 

El nacionalismo vasco nació a finales del siglo XIX en Bilbao, ciudad que padecía de un caótico 
crecimiento poblacional debido a la industrialización. Sabino Arana, considerado como padre 
del movimiento, vio en la inmigración un grave peligro para la identidad cultural vasca e hizo 
una férrea defensa de su pureza y sus virtudes, predicando la ruptura con España y apoyando la 
independencia vasca como opción política. 

El Partido Nacionalista Vasco (PNV), fundado en 1895, se presentó como un movimiento nacio-
nalista que aunaba catolicismo y etnicidad (Itçaina, 2007, 78). Convivió con otras agrupaciones 
políticas como el Partido Socialista o las organizaciones carlistas. “Dichas organizaciones, al 
contar con locales de partido como las Casas del Pueblo, batzokis, Círculos... contaron con una 
capacidad de penetración social desconocida para otras organizaciones políticas del momento” 
(Tápiz, 1998, 212). 

A comienzos del siglo XX, también la prensa íntegramente en euskera dio sus primeros pasos: se 
fundaron las revistas Euskalzale (1897-1899) e Ibaizabal (1902-1903). El PNV contaba con su pro-
pio diario, Euzkadi (1913-1937). En 1918 nacieron la Academia de la Lengua Vasca (Euskaltzaindia) 
y la Sociedad de Estudios Vascos (Eusko Ikaskuntza). 

Durante la dictadura de Primo de Rivera (1923-1930), la actividad nacionalista se vio considera-
blemente limitada. No obstante, el clero joven de Bizkaia, abundante y vascófono, “se había des-
enganchado del carlointegrismo, y se aproximaba al nacionalismo vasco, del que se convertiría 
en principal difusor” (García de Cortázar&Montero, 1994, 290). 

Durante la II. República, los locales del PNV (batzokiak, euzko etxeak) volvieron a abrir sus puer-
tas y retomaron sus actividades: charlas, grupos de danza, teatro, corales, montañerismo (men-
digoizaleak)… “Todavía está por estudiar la importancia que para el desarrollo del nacionalismo 
vasco tuvieron —especialmente en la zona rural de Vizcaya— dichos batzokis como centros de 
sociabilidad y de atracción lúdica” (Tápiz, 1998, 215). Oier Araolaza señala, a modo de ejemplo, 
que la serie de danzas Dantzari-dantza del Duranguesado —conocida popularmente fuera de su 
zona como ezpata-dantza (baile de espadas)— se difundió por toda Bizkaia, Gipuzkoa, y parte 
de Araba y Navarra a través de los grupos nacionalistas organizados y de los batzokis (Araolaza, 
2020, 364). En el Aberri Eguna (día de la patria) de 1932 y 1933 se celebraron alardes de danzantes 
en Bilbao y Donostia, con más de 2000 participantes en cada convocatoria (Tápiz, 1998, 220).



40

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Actuación multitudinaria de dantzaris en Atotxa (Donostia). 1933. (Kutxa Fototeka)

En el plano eclesiástico, durante siglos Bizkaia había formado parte de la diócesis de Calahorra. 
La fundación de la diócesis de Vitoria en 1861 agrupó por primera vez los territorios de Bizkaia, 
Araba y Gipuzkoa bajo la misma jurisdicción. Según Juan Manuel González, el agrupamiento 
respondió en parte a un deseo de las diputaciones vascas de “reafirmar su identidad compartida 
y su singularidad foral” (2013, 312). 

La Guerra Civil española y el Franquismo truncaron la articulación del país, y la clausura del 
Seminario de Vitoria se saldó con los fusilamientos de 14 sacerdotes vascos a manos de los 
franquistas (García de Cortazar&Montero, 1994, 324). Al llegar al poder, el dictador Francisco 
Franco derogó el Concierto Económico en Bizkaia y Gipuzkoa, a las que calificó de “provincias 
traidoras”. A partir de ese momento, el régimen franquista prohibió toda actividad política o 
cultural que pudiera resultar subversiva, y ejerció una dura represión contra la sociedad que de 
una u otra forma se había opuesto o se había negado a colaborar con el levantamiento, incluyen-
do parte de la clerecía vasca33. 

En 1949, la diócesis de Vitoria fue dividida, dando lugar a las sedes de Vitoria, Bilbao y San Se-
bastián. Según González, “las autoridades políticas trataron de debilitar cualquier institución 
que pudiese alentar al nacionalismo” (2013, 318). 

Vitoria y Bilbao fueron adscritas a la archidiócesis de Burgos, con la que las diócesis vascas tenían muy 
poco en común. La de San Sebastián se adscribió a la archidiócesis de Pamplona creada también al efecto, 
a la que también se agregaron la de Jaca y la de Logroño. (Lezaun, 1996, 17)

33 Anabella Barroso habla de un tercio de la población clerical castigado, que ascendía a unos 750 eclesiásticos (2001, 88).



41

2. Situación del abendu

A finales de la década de 1950, nació ETA (Euskadi Ta Askatasuna) en el seno del PNV, como 
movimiento de resistencia contra la dictadura. En 1960, 339 clérigos vascos firmaron una carta 
de denuncia social y política; en los años siguientes se sucedieron reivindicaciones nacionalistas 
y obreristas, encierros y otras acciones (Barroso, 2001). Según González, “este activismo fue 
alentado por el impacto del Concilio Vaticano II en el catolicismo español” (2013, 318). 

Xabier Itçaina señala la dualidad según la cual la iglesia católica fue a la vez el sustento principal 
del régimen franquista y su oponente más estructurado (2007, 116). El mismo autor expone que 
la crisis de legitimidad afectó tanto al régimen como a las instituciones eclesiásticas: 

L’Église sert à la fois de courroie de transmission du régime et d’espace de relative liberté pour toute orga-
nisation n’émanant pas directement de l’État. Dès lors, crise de légitimité du régime et crise de légitimité 
des institutions ecclésiales fusionnent  : l’ensemble de l’édifice institutionnel issu de la guerre civile est 
contesté. (Itçaina, 2007, 124)

En el tardofranquismo, la movilización en torno a nuevos valores políticos y la secularización de 
la sociedad se hicieron cada vez más palpables:    

Con respecto a la parte peninsular, en 1970 se sigue aun describiendo una sociedad donde el catolicismo 
tiene todavía gran importancia; pero una serie de índices señalan una situación de pérdida progresiva 
de significación. No sólo disminuye el número de practicantes, que es muy escaso en las zonas obreras, 
especialmente en Vizcaya, sino que, lo que es probablemente más significativo, disminuye el número de 
sacerdotes y religiosos. (López, 1976, 187) 

Como apunta Emilio López, el significante nacional cambió de la religión a la lengua-cultura 
(1976, 184). Itçaina explica que el nacionalismo se liberó de la tutela religiosa y se declaró secu-
larizado, dando lugar a una ruptura más brutal que en otros lugares, y provocando posiciones 
menos negociables (2007, 115). No obstante, el mismo investigador advierte que la regresión 
numérica de los devotos y religiosos no trajo consigo automáticamente la desaparición de los 
efectos culturales del catolicismo:

Le recul institutionnel de l’Église catholique n’élimine pas les effets culturels d’une socialisation religieu-
se, et bon nombre d’objectivations et d’institutionnalisations culturelles, économiques ou politiques bas-
ques peuvent être relues comme des traductions de valeurs, de croyances et de savoir-faire partiellement 
acquis au sein de l’institution catholique. (Itçaina, 2007, 33)

La búsqueda consciente de una identidad cultural vasca, negada y reprimida hasta entonces, 
eclosionó tras la muerte de Franco (1975), dando lugar a innumerables iniciativas sociales, po-
líticas y artísticas en clave de reconstrucción nacional. En la década de 1980, la juventud puso 
en marcha numerosos proyectos autogestionados, de cariz ecologista, antimilitarista, feminista, 
pro-amnistía, etc., en medio de una difícil coyuntura política y económica: 

Los ochenta fueron una época de crisis, reestructuración económica y luchas obreras, con cierre de empre-
sas —especialmente navales, siderúrgicas y de maquinaria eléctrica— y sangrantes tasas de paro. En una 
atmósfera política especialmente convulsa y de desconfianza hacia la Transición, se sucedían los atentados 
de ETA y de los grupos paramilitares GAL. La intensa presencia policial, paradójicamente, no impidió que 
desde finales de los 70 proliferaran las drogas ilegales, especialmente la heroína, que causó estragos entre 
la juventud. El urbanismo caótico, el déficit de servicios públicos y los problemas ecológicos completaban 
la imagen del momento. Ciudades industriales como Errenteria, Irun, Mondragón, Bilbao, Vitoria-Gasteiz 
o Pamplona actuaron como puntos neurálgicos. Gran parte de la juventud de estas ciudades eran hijos de 
trabajadores emigrados de otras partes del estado y fruto del baby boom de los 60. (Navarro, 2004, 268) 



42

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Con el cambio de década, en los 1990 el euskera volvió a recuperar un lugar central: 

[…] se funda el periódico Euskaldunon Egunkaria, se da el llamado ‘boom’ del bertsolarismo, se crea la 
cadena de radio pública juvenil Euskadi Gaztea, nace Euskararen Gizarte Erakundeen Kontseilua (Kontseilua) 
y el consiguiente acuerdo estratégico Bai Euskarari, progresa la implantación de la enseñanza en euskera 
en las universidades, los planes de euskera en el ámbito laboral… La normalización de la lengua parece 
convertirse en un objetivo social común. (Navarro, 2024, 273) 

El cese de la actividad armada de ETA en 2011 y su disolución en 2018 trajeron consigo un 
relajamiento de la movilización política y social en el País Vasco. Jon Sarasua hablaba de la 
ilusión de normalidad política y lingüística (2012, 22), así como Amelia Valcárcel se refería al 
“espejismo de igualdad” (2008). No obstante, los años 2022 y 2023 volvemos a presenciar un 
marcado auge de huelgas y movilizaciones importantes en defensa sistema público de salud34 
y de enseñanza35, a favor de un sistema de cuidados público y comunitario36, de la normaliza-
ción del euskera37, etc. 

2.3.2. Presentación de los pueblos y barrios  

2.3.2.1. Lekeitio

Entre las cimas de Otoio y Lumentza38 se extiende la villa marinera de Lekeitio. El río Lea, que 
junto al Artibai da nombre a la comarca (Lea-Artibai), desemboca en el Cantábrico y marca la 
frontera con la vecina localidad de Mendexa. La playa de Isuntza (al oeste) y la de Karraspio (al 
este), con la pequeña isla de Garraitz en frente39, configuran la silueta de esta localidad costera. 
En materia de infraestructura, Lea-Artibai es la única comarca de Bizkaia que no dispone de 
instalaciones ferroviarias ni de un acceso a la autopista A-8, que une Bilbao y Donostia.

Lekeitio cuenta con 7.150 habitantes censados (2022). Su densidad poblacional se sitúa en 3.929 
hab/km2, pero aumenta considerablemente en el período estival a causa de la llegada masiva de 
veraneantes. En el verano de 2021, la oficina de turismo contabilizó la afluencia de 13.000 per-
sonas; antes de la pandemia de la Covid-19 llegaron a registrar 17.000 visitantes40. Según fuentes 
periodísticas, en 2022 las segundas viviendas y los apartamentos de uso turístico conformaban 

34 (25/2/2023). Protestas en las capitales vascas contra el “desmantelamiento” de Osakidetza. El Diario. https://www.eldiario.
es/euskadi/protestas-capitales-vascas-desmantelamiento-osakidetza-sanidad-publica-tesoro_1_9984493.html.

35 (20/10/2023). Grebak sektore publikoan. Berria. https://www.berria.eus/ekonomia/grebak-sektore-publikoan_1343706_102.
html.

36 (17/10/2023). El movimiento feminista vasco convoca una huelga para reivindicar los cuidados. Público. https://www.pu-
blico.es/mujer/movimiento-feminista-vasco-convoca-huelga-reivindicar-cuidados.html.

37 Jauregi, E. (11/4/2023). 70.000 lagun bildu dira Bilbon, euskararen kontrako “oldarraldi judiziala” salatzeko. EITB Media. 
https://www.eitb.eus/eu/albisteak/gizartea/osoa/9347734/euskararen-kontrako-eskuhartze-judiziala-salatzeko-manifesta-
zioa-bilbon-kontseiluak-deituta-2023-azaroak-4/.

38 Esta última también se conoce como Kalbarixo (Calvario).

39 También llamada San Nicolás por haber albergado una ermita y convento franciscano del mismo nombre.

40 Artime, M. (5/10/2021). Lekeitio recibe un 45% más de turistas este verano. El Correo. https://www.elcorreo.com/bizkaia/
costa/lekeitio-recibe-turistas-20211006222401-nt.html.



43

2. Situación del abendu

el 42% del parque de viviendas de la localidad41.

Los datos recogidos por el Instituto Vasco de Estadística (Eustat) en 2022 apuntan a un predo-
minio del sector de los servicios (89,2%), seguido por la construcción (5,2%) y la industria (3,1%). 
En la actualidad, las actividades económicas ligadas al primer sector, entre las que se incluye la 
pesca, se encuentran en último lugar (2,5%). No obstante, la pesca, la industria asociada a ella 
(conserveras) y la producción de madera fueron actividades centrales en la primera mitad del si-
glo XX. A partir de los años 1970, la ubicación geográfica privilegiada de otros puertos (Bermeo, 
Ondarroa) y las estrategias económicas del Gobierno Vasco —que se decantó por centralizar las 
lonjas de compraventa en dichos puertos— propiciaron el declive de este sector en Lekeitio. En 
la misma década, el Mercado Común y las normativas europeas, que restringieron y acotaron 
las zonas de faenar, no hicieron más que acelerar este receso. 

En el ámbito educativo, Lekeitio cuenta con centros públicos (CEIP-IES Lekeitio) y privados 
concertados (CPEIPS Resurrección M. de Azkue Ikastola) que ofrecen formación hasta ba-
chillerato. Las escuelas reciben alumnado de los pueblos colindantes de menor tamaño que no 
cuentan con una oferta formativa de secundaria. 

La localidad acoge diversas instituciones y formaciones musicales, como la escuela de música 
Musikaia, la banda de música Lekitto, el grupo de txistularis y dulzaineros Itxaropena, la Estu-
diantina Aratuste Alai, la charanga Aittitta Makurra, el grupo de timbales Tratu Tala, el grupo 
de danzas Etorkizuna, así como varias corales. 

En 2021, el 83,6% de los habitantes eran euskaldunes. La población nacida en el extranjero gira 
en torno al 9,8% (Eustat, 2022). Destacan los habitantes de origen sudamericano42, y la creciente 
comunidad senegalesa, también numerosa en la cercana villa pesquera de Ondarroa, empleada 
mayormente en los puertos y en la compraventa de artículos. 

Historia, urbanismo, fiestas 

Pese a la presente importancia del turismo y del sector de los servicios, en Lekeitio tanto el 
trazado urbano como el calendario festivo están estrechamente ligados al pasado pesquero. Fun-
dada en 1325 por María Díaz de Haro (Señora de Vizcaya), en la Edad Media la villa ya contaba 
con dos barrios claramente diferenciados: Uriarte (el Campillo, lugar de la antigua nobleza y los 
comerciantes adinerados) y Arranegi43 (barrio comercial y pesquero). 

En la zona alta y señorial de Uriarte se encuentran actualmente el cementerio, el convento de 
las monjas dominicas de clausura, y casas señoriales como la de los Salinas, el palacio Uriarte, la 
Torre Turpin, la de Arteita o el palacete Arostegi. 

41 Artime, M. (29/03/2022). El 42% de las casas de Lekeito son segundas residencias, una tasa que triplica a la de la zona. El 
Correo. https://www.elcorreo.com/bizkaia/costa/casas-lekeito-segundas-20220330221114-nt.html.

42 (s.f.). Lekeitioko migrazio mugimenduak. Lekeitioko kultur eta natur ondareak. https://lekeitiondare.eus/122_migrazio_mu-
gimenduak.html.

43 A lo largo de todo el trabajo, en el caso de los topónimos en euskera nos decantaremos por la grafía vasca: así, escribimos 
Arranegi (en vez de Arranegui), Gernika (y no Guernica), etcétera.



44

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Por otra parte, la imponente basílica gótica de Santa María de la Asunción (Andre Mariaren 
Jasokundea o Andra Mari) se sitúa ya en el comienzo de la zona marinera de Arranegi. El ayunta-
miento o Casa Consistorial se erige en la adyacente plaza de la Independencia. El muelle (Txatxo 
kaia), el rompeolas (Tala) y la ermita de San Juan de la Atalaya (San Juan Talako) se suman a la 
lista de emplazamientos importantes del lugar. El barrio de Arranegi también aloja el batzoki 
(sede del Partido Nacionalista Vasco), la ermita del Cristo de la Piedad (coloquialmente llamada 
Aitxa Piel), la iglesia jesuita de San José, la Cofradía de San Pedro, así como diversos palacios y 
torres (Leniz, Likona, Upaetxea, Maguregi…). La muralla de la villa incluyó inicialmente la pri-
mera zona, pero se amplió más tarde para proteger también a la población de Arranegi, a la vez 
que este barrio adquiría importancia como centro económico (Eguíluz, 2014, 670).

Miren Eguíluz Romero, en su estudio sobre la fiesta barroca en algunas villas vizcaínas, consta-
taba lo siguiente en lo tocante a Lekeitio: 

Cada zona tendrá asignadas unas fiestas determinadas y no otras, de acuerdo al interés de las institucio-
nes y poderosos que se involucran en las mismas. El Jueves Santo y Corpus, propias del Ayuntamiento y 
los linajes locales, en Uriarte y las calles de tránsito comunes; San Pedro, patrón de los pescadores y de la 
cofradía de su nombre en la villa, en Arranegui. (Eguíluz, 2014, 669)

Hoy en día la Semana Santa y el Corpus han dejado de ser fiestas importantes en la localidad. 
Por el contrario, San Pedro (29 de junio) y San Antolín (2 de septiembre) se han consolida-

División de barrios y lista de los principales monumentos de Lekeitio. (Diputación de Bizkaia). 



45

2. Situación del abendu

do como momentos festivos señalados del calendario44. La fiesta de San Pedro, históricamente 
asociada al barrio pesquero, acoge hoy diferentes rituales, como la procesión, la Kilin kala, la 
Kaxarranka y la Eguzki dantza: 

La kilin-kala, o “guiño del santo al agua”, se realiza durante la procesión que va desde la iglesia de Santa 
María hasta el puerto y consiste en un rito en el que miembros de la Cofradía de Pescadores balancean la 
figura del santo inclinándola hacia el agua, mientras los asistentes se mantienen en vilo ante la posibilidad 
de una accidental caída. Esta tradición […] tiene como objetivo solicitar la bendición del patrón para una 
buena temporada de pesca.

Posteriormente se realiza el baile tradicional de la Kaxarranka, […] en la que un danzante, vestido de 
frac con pañuelo rojo al cuello, baila sobre un arca sostenida por 8 arrantzales (pescadores en euskera), 
llevando en una mano la chistera y en la otra un banderín con las llaves de San Pedro bordadas. El baile 
se interpreta en distintos puntos del pueblo mientras se recorren sus calles: primero, debajo del arco 
de San Pedro en el puerto, después delante del presidente de la Cofradía y, finalmente, en la plaza del 
Ayuntamiento.

La kaxarranka destaca por ser una tradición que se remonta al siglo XV. En su origen, se trataba de una ce-
remonia en la que se trasladaba el arca con los bienes y documentos de la Cofradía de Pescadores desde la 
casa del mayordomo saliente a la del mayordomo entrante, encargado a partir de ese momento de vigilar y 
repartir las ganancias del año y cuidar los documentos. En la actualidad, este arca se conserva en la Cofra-
día y los arrantzales continúan bailando esta danza tradicional lekeitiarra para homenajear a su patrón.

Actualmente, junto a la kaxarranka se realiza la Eguzki Dantza, una soka dantza o aurresku dirigido por 
mujeres. Se trata de otra danza tradicional de esta zona que antiguamente tenía lugar al amanecer, a 
mediodía y al anochecer del día de San Juan (coincidiendo con el solsticio de verano) de ahí su nombre 
de danza al sol (eguzki)45. 

Otro acto conmemorativo que se lleva a cabo el día de San Pedro es la salida de las dei eittekoak 
(dei egitekoak, llamadoras o avisadoras). Aunque se trate de un oficio femenino ya desaparecido, 
en los años 1990 algunas antiguas avisadoras decidieron recordar esta profesión mediante una 
pequeña recreación teatral anual por las calles de Arranegi. Hasta la llegada del teléfono en tor-
no a 1950-1960, estas mujeres eran las encargadas de llamar a los marinos al trabajo, entonando 
avisos característicos en el barrio pesquero de madrugada. También se encargaban de aprovisio-
nar las embarcaciones antes de las salidas a la mar. Normalmente la profesión se solía transmitir 
en familia; las llamadoras solían ser esposas o parientes de los patrones.

44 Para una información detallada acerca de estas y otras fiestas de Lekeitio, recomendamos consultar el trabajo de Dueñas 
e Irigoien (1997).

45 (s.f.) Kaxarranka y Kilin-kala en Lekeitio. Disfruta Bizkaia. https://www.disfrutabizkaia.com/que-hacer/kaxarranka-le-
keitio/.



46

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

A finales del verano, las fiestas de San Antolín se conocen especialmente por el multitudinario 
Antzar Eguna (día de gansos), que se suele celebrar el 5 de septiembre: 

En su origen, se trataba de una competición en la que únicamente podían participar los arrantzales (ma-
rineros) […]. 

El  día de gansos  en el puerto de Lekeitio se cuelga una maroma (soga) que cruza la ría de extremo a 
extremo, con un ganso atado por las patas colgando en su centro. Uno de los extremos de la maroma 
permanece fijo pero, en el muelle contrario, ésta pasa por un poste y el extremo es agarrado por varios 
tiradores que irán alzando o aflojando la maroma y sumergiéndola en el agua a medida que los partici-
pantes agarran el ganso.

Las cuadrillas participantes, vestidos de mahón con sus camisas azules y el pañuelo de cuadros, navegan 
hasta situarse bajo el ganso para uno a uno agarrar el cuello del ganso y lanzarse al agua. La competición 
consiste en aguantar colgado el mayor tiempo posible, ganando la competición quien consiga más alzadas 
y se lleve consigo la cabeza del ganso46.

46  (s.f.) Día de gansos – Lekeitio. Disfruta Bizkaia. https://www.disfrutabizkaia.com/que-hacer/antzar-eguna-gansos-lekei-
tio/.

Kilin-kala y Kaxarranka. Lekeitio, 29/06/1996. Emilio Xabier Dueñas.

Eguzki dantza. Lekeitio, 29/6/2019. (Dantzanet).



47

2. Situación del abendu

En cuanto a la Navidad, el desfile del Olentzero se llevó a cabo por primera vez en 1976, im-
pulsado por el movimiento social cercano a la ikastola local; actualmente se realiza la tarde del 
23 de diciembre. El Olentzero coincide en el día, no así en la hora, con el grupo del batzoki que 
ronda cantando los marijesusak, desde el año 1986 aproximadamente. La cabalgata de los Reyes 
Magos, en cambio, desfila el 5 de enero. 

2.3.2.2. Ea

Ea es un extenso municipio costero de 850 habitantes (2022) situado en la comarca de Busturial-
dea; la capital comarcal, Gernika, está a 15 minutos por carretera. La modesta densidad pobla-
cional (60,9 hab/km2) es palpable en invierno, pero en temporada alta, al igual que en Lekeitio, 
suele haber mucho movimiento cuando los veraneantes ocupan gran parte de las viviendas. 

Desde mediados del siglo XX, el descenso demográfico es constante. Actualmente, el centro de 
educación infantil Loradi (en el casco urbano) y el centro de infantil y primaria Haizeder (ubi-
cado en el barrio de Natxitua) ofrecen únicamente la primera etapa de escolarización. 

Según datos de Eustat (2020), el VAB total del municipio se divide en servicios (61,7%), industria 
y energía (28,1%), construcción (5,4%), y por último agricultura, ganadería y pesca (4,7%). Los 
entrevistados señalan los trabajos estacionales, así como la escasa oferta de trabajo en la loca-
lidad. En el ámbito lingüístico, en 2022 el 81,3% de la población era euskaldún, y el 11,1% de los 
habitantes había nacido fuera del país. 

Historia, urbanismo, fiestas 

El puerto y el asentamiento pesquero ya existían en el siglo XVI, pero en 1884 las anteiglesias de 
Natxitua y Bedarona se juntaron para fundar el municipio. La ría da cuenta de esta separación, 
y divide el casco urbano en dos, dejando la parroquia de Santa María de Jesús al este (Bedarona) 
y la de San Juan Bautista al oeste (Natxitua). Los cuatro puentes que unen ambas orillas y la 
pequeña playa que se forma en la desembocadura caracterizan la localidad. La calle mayor, en 

1976. Primer desfile del Olentzero en Lekeitio. (Lea-Artibai eta Mutrikuko Hitza).



48

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

el centro urbano, alberga una pequeña pero vistosa capilla con un Cristo en la cruz, conocido 
como Kurtziotxu. En la calle Jesús se encuentra la residencia de ancianos Lagun Etxea. 

El ayuntamiento se sitúa en la misma plaza de San Juan, que también da nombre a las fiestas 
patronales del solsticio de verano. En diciembre, el calendario local está marcado por el abendu: 
se realiza un novenario infantil del 15 de diciembre a la mañana del 24, dinamizado por dos 
mujeres adultas del lugar, y una ronda de adultos informal por los bares el 23 de diciembre a 
medianoche. En 2008, el ayuntamiento colocó unas placas en el suelo, a lo largo del recorrido de 
la ronda, donde se pueden leer las coplas.

2.3.2.3. Gernika-Lumo

Gernika-Lumo tiene alrededor de 16.610 habitantes (2022) y es la capital de la comarca de Bus-
turialdea. Se encuentra a orillas del río Oka, que en su desembocadura da paso a la reserva de la 
biosfera de Urdaibai. La villa tiene una carga simbólica importante por diversos motivos. Allí se 
ubican las Juntas Generales de Bizkaia y el Árbol de Gernika, el roble bajo el que las autoridades 
del territorio histórico se reunían y juraban lealtad a los Fueros. Además, Gernika es conocida 
porque fue bombardeada por la Legión Cóndor durante la Guerra Civil española, el 26 de abril 
de 1937, y Pablo Picasso pintó el famoso cuadro que lleva el nombre de la localidad. Actualmen-
te, la villa es un emblema de la autonomía, la paz y la memoria histórica. La toma de posesión 
del Lehendakari (presidente de la Comunidad Autónoma Vasca) y del Diputado General de 
Bizkaia se celebran aún hoy frente al árbol. 

Cartografía básica de Ea. (Eusko Jaurlaritza, CC BY 3.0 DEED).



49

2. Situación del abendu

Árbol de Gernika y La Tribuna. Casa de Juntas de Gernika. 2011. 
(Roberto Chamoso, Wikimedia Commons, CC BY-SA 3.0 ES).

Al ser la capital comarcal, Gernika acoge la mayor parte de los servicios de la zona (sanitarios, 
educativos, sociales, comercio, etc.). También cuenta con diversos atractivos turísticos; conta-
bilizó más de 38.000 visitantes en 202247, entre los que destacan los numerosos peregrinos del 
Camino de Santiago o los turistas que viajan en grupos organizados. Pese al peso del sector de 
servicios (80%), también la industria y energía (12,1%) y la construcción (7,5%) son relevantes; por 
el contrario, el primer sector es residual (0,4%). 

El municipio dispone de centros educativos públicos (CEIP Allende Salazar, IES Gernika) y 
privados (CPEIPS San Fidel Ikastola, CPEIPS Seber Altube Ikastola, CPEIPS Sta. María Del 
Socorro-Mertzede Ikastetxea) que ofrecen formación hasta secundaria y bachiller, además de 
ciclos formativos de grado medio y superior. En el conservatorio Julia Foruria se puede cursar 
el grado medio de música, así como el bachiller musical. La escuela de música pública Segun-
do Olaeta imparte enseñanzas de música no regladas. Otros grupos y asociaciones culturales 
importantes son Elai-Alai dantza taldea, Iparragirre Rock Elkartea, Urdaibai Kantagunea, las 
corales Andra Mari y Gaudeamus, Eskola Kristo y Gernikako Marijesiak (esta última formada 

47 (23/09/2022). Gernika-Lumo prevé un 20% más de visitantes para 2022. Gernika-Lumo. Noticias. https://www.gernika-lu-
mo.eus/es-ES/Noticias/Paginas/20220923-balance-turismo-2022.aspx.



50

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

por los protagonistas de nuestro estudio). El centro de investigación Gernika Gogoratuz y el 
grupo Gernikazarra Historia Taldea trabajan en el ámbito de la investigación y la difusión de 
la memoria histórica. 

El conocimiento del euskera es algo más bajo que en los pueblos circundantes (68,26% en 2021); 
a su vez, la tasa de población nacida en el extranjero es mayor que la del resto de pueblos de 
nuestro estudio (13,30% en 2022). 

Historia, urbanismo, fiestas

Gernika recibió la Carta Puebla y el título de villa en 1366 de la mano del Conde Don Tello, 
entonces Señor de Bizkaia; se separó así de la anteiglesia de Lumo, de la que hasta entonces for-
mó parte. Con la fundación se instauró el mercado semanal, que se sigue celebrando hasta hoy. 

En la Edad Media los representantes de las lo-
calidades vizcaínas se reunían para discutir y 
acordar decisiones relativas a las leyes locales 
(Fueros) en un robledal adyacente a una ermi-
ta. Esta ermita pasó a ser la Iglesia Juradera 
de Nuestra Señora Santa María la Antigua, 
convertida en la actual Casa de Juntas (sede 
del parlamento foral de Bizkaia, construida 
entre 1827-1833). El Árbol de Gernika, con 
varias replantaciones a lo largo de la histo-
ria, sería el sucesor del mencionado robledal. 
A mediados del siglo XIX, el poeta y músico 
Jose Maria Iparragirre dio a conocer el himno 
Gernikako Arbola, subversivo en aquella época 
y conocido hasta estos días. El intérprete tiene 
un monumento en su honor en una zona cén-
trica peatonal de Gernika, en el punto donde 
confluyen las calles Adolfo Urioste y Pablo Pi-
casso.

El régimen foral fue abolido en 1876, y las Jun-
tas no volvieron a funcionar hasta pasada la 
Dictadura franquista. 

En 1882 se volvieron a unir Gernika y Lumo para formar una sola localidad. Con la llegada 
del ferrocarril (1888) y la canalización de la ría (1903), se abrieron nuevas fábricas de armas y 
talleres de diferentes gremios. En las décadas siguientes, diversos acontecimientos determina-
rían la actual distribución de la villa. En abril de 1937, el ya citado ataque aéreo ordenado por 
el bando sublevado contra la República arrasó con la mayoría de los edificios del casco urbano, 
provocando centenares de muertos y desplazados. No fueron destruidas las fábricas de armas, 
ni el puente de Errenteria; se salvaron también la Casa de Juntas y la iglesia parroquial de Santa 
María. No obstante, las tropas nacionales destruyeron los archivos municipales y eclesiásticos 
nada más tomar el pueblo, pocos días después del bombardeo. 

Estatua dedicada a Jose Maria Iparragirre en Gernika 2017. 
(Wikimedia Commons, CC0 1.0 Universal)



51

2. Situación del abendu

Vista aérea de Gernika tras el bombardeo 1937. (Wikimedia Commons).

En 1997, en el 70 aniversario del bombardeo, se colocó una reproducción en tamaño real (3,5 m 
x 7,8 m) del Guernica de Pablo Picasso en la céntrica calle Allendesalazar. Un escrito en la parte 
inferior del mural de azulejos reza “Guernica” Gernikara (“El Guernica a Gernika”), pidiendo que 
la obra original —actualmente expuesta en el Museo Reina Sofía de Madrid— se exhiba en el 
pueblo al que fue dedicada. 

Entre los edificios significativos de la locali-
dad encontramos el frontón Jai Alai, las viejas 
escuelas, el ayuntamiento y el Museo de la Paz, 
la residencia Calzada, el convento de las mon-
jas clarisas, la iglesia de Santa Clara, la de la 
Merced o la antigua fábrica de armas Astra, 
convertida en un centro social y cultural auto-
gestionado que lleva el mismo nombre48. 

En la actualidad Gernika-Lumo está conforma-
da por diversos barrios. En los años 1980-90 se 
celebraron referéndums relativos a las anexiones 
de barrios y municipios: los habitantes de Erren-
teria decidieron unirse a Gernika-Lumo, aun-
que históricamente hubieran formado parte del 
municipio de Ajangiz. Al contrario, Arratzua 
decidió pasar a ser una localidad independiente.

48 En el siguiente capítulo describiremos cómo la ocupación de Astra la madrugada del 24 de diciembre de 2005 confluyó 
puntualmente con la ronda.

Mapa de Gernika-Lumo. (Ayuntamiento de Gernika-Lumo)



52

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Lumo está en lo alto de una colina, 1 km a pie del centro de Gernika; es fácilmente reconocible por 
la silueta de la Iglesia de San Pedro. Otros barrios incluyen Lurgorri o Zallo (al sur del casco urba-
no), con la moderna parroquia de San Francisco, y más allá la ermita de Santa Lucía; al noroeste 
hallamos la barriada de Santa Ana (ampliada en las décadas de 1950-1960), y cruzando la ría al no-
reste la antes mencionada Errenteria, con la barriada obrera Lorategieta (construida en los años 70).

En el calendario de Gernika, la feria ganadera del primer lunes de octubre y sobre todo la agrí-
cola del último lunes de octubre son ocasiones festivas que acogen a centenares de visitantes. El 
programa suele incluir puestos y actividades deportivas y culturales. En Navidad, el novenario 
de los marijesiak toma las calles desde la madrugada del 16 de diciembre al mediodía del 24; la 
organización corre a cargo de la asociación Gernikako Marijesiak. El recibimiento a Olentzero (y 
actualmente también a su compañera Mari Domingi) se celebra la tarde del 24 de diciembre desde 
la década de los 1970. Los Reyes Magos llegan en tren a la villa y recorren las calles el 5 de enero. En 
abril se celebra la conmemoración del bombardeo, por la que se han solido llevar a cabo diversos 
espectáculos. Las fiestas patronales (Andra Mari y San Roque) se celebran a mediados de agosto. 

2.3.2.4. Muxika 

Tomando la carretera BI-635 desde Gernika hacia el sur y sin salir de la comarca de Busturial-
dea, llegamos a Muxika. Se trata de un municipio extenso (4.953 ha.), conformado por pequeños 
núcleos de casas y caseríos dispersados entre las cimas de los montes Oiz y Bizkargi. En 2022 se 
contabilizaron 1.478 habitantes —84,5% de los cuales euskaldunes—, pero la densidad poblacio-
nal es mínima (29,8 hab/km2). 

Según datos de Eustat de 2020, la industria y la energía (53%) encabezan el VAB de la localidad, 
seguidas por los servicios (33,8%), el primer sector (8,5%) y, por último, la construcción (4,7%). 
Estos datos se deben a la presencia de varios polígonos industriales, en los que encontramos, 
entre otras, empresas de transformación de maderas y corcho como Ebaki XXI. 

En materia de infraestructura, la línea Bilbao-Bermeo de EuskoTren pasa por el barrio de Zu-
gastieta y por el de Kurtzero. Este último barrio funciona como centro de servicios; allí en-
contramos el CEIP Urretxindorra, la biblioteca, la ludoteca y el frontón. El ayuntamiento y la 
iglesia de San Vicente se sitúan en la zona alta de Ugarte. 

Historia, urbanismo, fiestas

La casa Torre de Muxika, cercana a la ermita de San Roman (siglo XII), data del medioevo y 
da su nombre a la localidad. Gorozika e Ibarruri fueron municipios independientes hasta su 
anexión a Muxika en 1966. Esto explica que conserven una identidad diferenciada a pesar de ser 
barrios en la actualidad, y estén organizados a su vez en vecindarios con nombre propio. 

En lo que consideraríamos el centro de Muxika, entre los numerosos barrios49, destacan espe-
cialmente Kurtzero y Ariatza. Este último barrio ha sido cuna de varias familias de bertsolaris 

49 El ayuntamiento enumera los siguientes: Amona, Ariatza, Astelarra, Barandika, Kurtzero, Landotz, Ordorika, Pozueta, 
San Roman, Txakale, Untxigoiti, Ugarte, Ugarte goikoa, Usparitza, Zabale, Zilloniz. (Fuente: https://www.muxikakoudala.
eus/es-ES/informacion-cultural/Barrios/, consultado en 24/10/2023).



53

2. Situación del abendu

(repentistas), entre los que destacan las sagas de los Enbeita y los Lopategi. Ariatza actualmente 
alberga la ermita del Santo Cristo o Santa kurtze (siglo XIX). La casa cural adosada tiene un txoko 
(sociedad gastronómica) en la planta baja. El barrio también cuenta con un local de actividades. 
La ronda de los marijesiak en Ariatza se organiza por iniciativa vecinal; empieza el 23 de diciem-
bre sobre las 22:00 y se prolonga hasta la madrugada, visitando diferentes caseríos y barriadas. 

En Ibarruri tenemos las zonas de Ajuria, Berroja, Burdaria, Izabal, Maume, Muniketa, Oka, 
Ormaetxe, Unda y Zugastieta. En el centro (Elexalde) se hallan la ermita gótica de San Pedro 
y San Pablo, y la iglesia Andra Mari (reconstruida en la década de 1930 tras la quema de la 
anterior), el frontón y el txoko. Es remarcable la presencia del grupo de la escuela de danza Ba-
so-Txoritxu, en una zona que no ha dejado de perder población desde los años 1950. Ibarruri 
cuenta con su propia ronda del abendu, dinamizada de forma autónoma por los miembros del 
coro de la iglesia. Realizan la salida el 23 de diciembre sobre las 17:00 de la tarde y rondan por 
los diferentes vecindarios hasta la hora de cenar. 

2.3.2.5. Iurreta

Dejando el monte Oiz al norte y entrando en la comarca de Durangaldea, llegamos a la localidad 
de Iurreta, situada a orillas del río Ibaizabal. Con 1.885 hectáreas de superficie, este municipio 
alberga dos realidades diferenciadas: por un lado, el casco urbano, aledaño a la villa de Duran-
go y, por otra parte, las cofradías o barrios rurales. El casco está urbanizado y acoge la mayor 
parte de la población, mientras que las cofradías constan de caseríos más o menos diseminados 
y ermitas. 

Iurreta cuenta con 3.636 habitantes (2022) —50,14% de los cuales son vascófonos—, y tiene una 
densidad poblacional de 192,89 hab/km2. No obstante, estos datos no están diferenciados por 
barrios; presumiblemente, la densidad poblacional es menor y el porcentaje de conocimiento 
del euskera es mayor en los barrios rurales. 

Como en Muxika, en Iurreta la industria y la energía tienen un peso considerable (46,5% del 
VAB, en 2020); alrededor de una docena de empresas grandes (la papelera Smurfit Kappa, Cafés 
Baqué, la siderúrgica Furesa…) y un tejido de empresas medianas y pequeñas están establecidas 
en sus terrenos. Los servicios (48,8%) principalmente se concentran en el casco urbano. La cons-
trucción (4,4%) y el primer sector (0,2%) juegan un papel menor. 

El municipio cuenta con centros de educación públicos para todos los ciclos, incluida la forma-
ción profesional (CEIP Maiztegi, EIC Etorkizuna, IES Juan Orobiogoitia, CIFP Iurreta). 

Historia, urbanismo, fiestas

En la Edad Media, Iurreta fue una anteiglesia perteneciente a la Merindad de Durango. Los 
representantes de las anteiglesias se reunían en la Junta de Gerediaga. Según el ordenamiento 
foral, los barrios de Iurreta se organizaban políticamente en cofradías: Iurreta, San Marko, San 
Fausto, Santa Marina (Santa Maña), Goiuria y Orozketa. En 1858 las cofradías adquirieron res-
ponsabilidades administrativas, y desde entonces la gestión de los montes comunales se hace a 
nivel local. Actualmente, las cofradías comprenden diferentes barrios: Iurreta (Aita San Migel, 



54

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Amatza, Arandia, Garaizar, Iturburu, Mallabiena), San Marko (Artatza, Oromiño50), San Faus-
to (Fauste, Bakixa), Goiuria (Mañariku), Orozketa (Orozketa, San Andres, Santa Apolonia).

En 1926, durante la dictadura de Primo de Rivera, la villa de Durango anexionó la anteiglesia 
de Iurreta. La desanexión se tramitó en 1989 y el municipio recuperó su independencia en 1990.

La iglesia de San Miguel, ubicada en la plaza con el mismo nombre, es la unión de una torre 
campanario barroca del siglo XVIII y el cuerpo de la iglesia neoclásico del XIX. En la misma 

50 Según Kristina Mardaras (25/05/2022), el barrio de Oromiño está dividido administrativamente en 3 municipios: Iurreta, 
Amorebieta-Etxano y Muxika (Gorozika); la escuela y la ermita funcionaban como centro en su día. Hoy, es el ayuntamiento 
de Iurreta quien proporciona los servicios de correos, limpieza, salud, etc.

Mapa de Iurreta y sus cofradías. (Geo.Euskadi)



55

2. Situación del abendu

plaza se encuentra el palacio Goikola, donde se ubica actualmente el ayuntamiento. 

Las fiestas de Oromiño son el 25 de abril, en honor a San Marcos. Las fiestas patronales de Iurre-
ta se celebran en torno al 29 de septiembre, en honor a San Miguel; después de misa se realiza la 
vistosa Dantzari-dantza. Desde 1982, el segundo fin de semana de septiembre se organiza el día 
de las cofradías (Kofradien eguna) en el prado de Laixiar. Hay dos grupos que organizan las ron-
das del abendu: uno que sale en el barrio de Oromiño (empezando la tarde del 23 de diciembre), 
y otro que recorre el resto de las cofradías y el casco urbano (el mismo día desde por la mañana, 
hasta el anochecer). 

2.3.2.6. Ibarrangelu

En la costa de la comarca de Busturialdea, el municipio de Ibarrangelu se extiende a lo largo de 
1.426 hectáreas (2022). La localidad es conocida y visitada especialmente por sus playas Laida 
y Laga, esta última, pegada al cabo Ogoño. Cuenta con tan solo 696 habitantes ―de los cuales 
79,5% son euskaldunes―. El VAB de la localidad se basa principalmente en los servicios (89,3%), 
seguido muy de lejos por el primer sector (4,3%), la industria (3,6%) y la construcción (2,9%). 
Consta de numerosos barrios51, pero el centro del municipio se sitúa en Elexalde. Allí se levanta 
la imponente iglesia de San Andrés (s. XVI), con su bóveda de madera tallada y policromada. La 
iglesia y el ayuntamiento forman una pequeña plaza; allí se erige un busto dedicado al sacerdote 
Don Domingo Zuluaga, que como veremos más adelante jugó un papel importante en la trans-
misión de los marijesiak. 

51 Arboliz, Akorda, Antzora, Andikone,Durukiz, Elexalde, Gametxo, Gendika, Ibaeta, Bolueta, Iturriotz, Tremoia, Irus-
kieta, Garteiz, Allike, Ibinaga, Laga, Laida, Lastarri y Merru. Hasta 1832, la vecina localidad de Elantxobe fue un barrio más 
de Ibarrangelu.

Busto dedicado a Don Domingo Zuluaga, en frente de la iglesia de San Andrés, 
en Ibarrangelu. (Foto de la A.).



56

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Las principales fiestas de Ibarrangelu son el Corpus y San Andrés (30 de noviembre). La ronda 
de los marijesiak parte la tarde del 24 de diciembre, recorre algunos caseríos y vuelve a la plaza 
para acoger la llegada de Olentzero y Mari Domingi. 

2.3.3. Recapitulación 

La población de los municipios de nuestro estudio varía entre los menos de 700 habitantes de 
Ibarrangelu y los cerca de los 17.000 de Gernika-Lumo. La población total de los 6 municipios 
supone menos de un 3% de la población de Bizkaia. Su densidad es muy dispar, con municipios 
como Lekeitio, que tienen la octava máxima densidad de los aproximadamente 200 municipios 
de la CAPV (Comunidad Autónoma del País Vasco), y municipios como Muxika, con una den-
sidad de población 10 veces menor que la de la CAPV. Sin embargo, si atendemos a la densidad 
comarcal, el territorio de los marijesiak puede considerarse de densidad medio-alta. Como ya 
hemos descrito, la mayor parte de los servicios se concentran en Gernika, Lekeitio y Durango 
(colindante con Iurreta). 

La población de 65 años o más supone un porcentaje claramente mayor en la CAPV que en Es-
paña y que en la UE-27, y todavía es algo superior en Bizkaia. Entre los municipios estudiados, 
si bien Muxika tiene una población algo menos envejecida, la mayoría se sitúa en torno a los 
altos índices de la CAPV y Bizkaia. Sobresalen por sus altas tasas de envejecimiento en Lekei-
tio y, sobre todo, la pequeña localidad de Ea (donde justamente se celebra la novena infantil). 
Como veremos más adelante, las actividades culturales como el abendu son vistas por algunos 
actores como actividades importantes para combatir el envejecimiento y la despoblación. 

Los importantes flujos de inmigración procedente de España a la CAPV se redujeron nota-
blemente tras la caída del franquismo y la aparición de las crisis energéticas en los años 70. 
Recientemente, prácticamente con la llegada del nuevo milenio, los flujos migratorios proce-
dentes del resto de España son sustituidos por los procedentes del extranjero. A pesar de su 
fuerte crecimiento en los últimos años, el porcentaje de población nacida en el extranjero de 
la CAPV no alcanza aún a los existentes en la UE-27 y sobre todo en España. En el caso de los 
6 municipios de los marijesiak, salvo en Gernika-Lumo, las tasas de inmigrantes extranjeros se 
sitúan por debajo de la media de la CAPV. 

Ibarrangelu, Bizkaia. 2012. (Mikel Arrazola, CC BY 3.0 es) 



57

2. Situación del abendu

El porcentaje de población vascoparlante supone el 43% en la CAPV y el 38% en Bizkaia, pro-
vincia en la que en las comarcas de la margen izquierda del río Nervión la presencia del eus-
kera ha sido históricamente marginal. No obstante, los municipios donde los marijesiak están 
en activo se sitúan en las comarcas vizcaínas más vascoparlantes. Más aún, 4 de las localidades 
estudiadas muestran porcentajes de conocimiento del euskera superiores o próximos al 80%. 

El nivel de PIB per cápita (PIBpc) de la CAPV supera claramente al de España y ligeramente 
al de la UE-27.  Este es un indicador que puede resultar engañoso para niveles territoriales 
inferiores, dado que a nivel municipal es más alto el porcentaje de la población que vive en un 
municipio (contabilizándose en el denominador del PIBpc) y trabaja en otro (no contabilizán-
dose esa actividad en el numerador del municipio en que vive, sino en el de otro municipio). 
Eso es lo que explica los elevadísimos PIBpc de Iurreta y Muxika (en los que las empresas 
industriales en ellos ubicados atraen trabajadores de otros municipios) y los muy bajos de Le-
keitio e Ibarrangelu (en los que la actividad industrial es mínima). Si atendemos, sin embargo, 
al indicador de la renta personal disponible se observa que, en general, la renta personal de 
los municipios estudiados se sitúa al nivel de la CAPV; y que precisamente, los municipios con 
menor PIBpc (Lekeitio e Ibarrangelu) son precisamente los que mayor nivel de renta personal 
disponible presentan. En suma, el nivel de renta medio de los municipios del abendu se sitúa 
en torno al de la CAPV, que cabe calificarlo como un nivel de renta alto con relación a España, 
y equivalente al existente en la media de la UE-27.

La CAPV presenta una economía bastante desarrollada que se caracteriza por su especializa-
ción relativa en el sector industrial y la escasa actividad en el sector primario. Bizkaia, como 
fruto de la gran reconversión sufrida desde los años 70 del siglo anterior, presenta tasas infe-
riores a las de la CAPV en el sector industrial. Dentro de los 6 municipios hay tres que han 
mantenido un peso del empleo industrial claramente por encima del de la media de la CAPV: 
Ea, Iurreta y Muxika. Hay tres municipios que presentan porcentajes de empleo en servicios 
superiores a las de la CAPV: Gernika-Lumo, Lekeitio e Ibarrangelu. En cuanto al sector pri-
mario, su actividad es más destacada en los de menor tamaño (Ibarrangelu, Ea y Muxika).





3. Dimensión 
histórica 





61

3. Dimensión histórica 

En el caso de los saberes musicales difundidos oralmente, nos resulta casi imposible realizar 
una datación histórica precisa, ya que no se trata de objetos materiales o fechables (como su-
pongamos, una partitura, un cuadro, o un vestigio arqueológico), sino de hechos y realidades 
inmateriales y efímeros. Aunque el folclorismo haya traído consigo una visión museística de la 
música y especialmente de las canciones52, no debemos olvidar que una práctica musical no es 
aquello que se ha recogido por escrito, sino una acción momentánea que se ha dado en unas 
condiciones concretas. Incluso una práctica musical que cíclicamente persiste en el tiempo 
responde a funciones diferentes según la época, y es remodelada por los participantes cada 
vez. Cuando hablamos de música u oralidad, este carácter inmaterial nos exige ser prudentes, 
especialmente a la hora de tratar del supuesto origen, de la difusión y de la continuidad de 
algunas prácticas.

Aunque el enfoque de nuestro trabajo sea principalmente etnográfico y musical —y por tanto 
la búsqueda de nuevas fuentes históricas y su estudio queden fuera del marco de esta investiga-
ción—, presentaremos y comentaremos datos relacionados con el posible contexto de creación 
de algunas de las coplas de los marijesiak. Para ello, comentaremos la primera impresión conoci-
da, y la contextualizaremos en el panorama de prácticas navideñas de la época post-tridentina. 
A continuación, aludiremos a las hipótesis formuladas por varios autores, y aportaremos una 
relación de prácticas similares de otros países. Por último, expondremos la historia reciente del 
abendu en las diferentes localidades, aportando información relativa a los siglos XIX y XX, y 
atendiendo especialmente a los momentos, medios, espacios, y agentes de difusión de las prácti-
cas. Conformaremos esta última parte valiéndonos tanto de documentación escrita como oral.

Lamentablemente, las consultas en archivos históricos se han visto dificultadas por la destruc-
ción de gran parte de la documentación en la Guerra Civil, como es el caso de Gernika. No 
obstante, los archivos municipales y eclesiásticos que sí se han conservado (AHEB53-BEHA, 
Archivo Histórico Municipal de Durango) han sido parcialmente consultados. Baste decir que 
nuestra aportación en este campo ha sido limitada, por lo que todavía queda por hacer un 
riguroso trabajo histórico y musicológico que podría aportar nuevos datos y ayudaría a escla-
recer cuestiones que desconocemos o que han sido objeto de elucubraciones hasta la fecha.

3.1. Indicios sobre el contexto de creación de las coplas 

A lo largo de toda su historia la iglesia se ha valido de las artes —en especial, plásticas y es-
cénicas— para evangelizar y difundir su doctrina. En los últimos siglos del medievo tomaron 
especial importancia el uso de las lenguas vernáculas y el control de la fiesta. El teatro —con 
sus componentes imprescindibles, el gesto, la música y el canto— ocupó un papel central en 
ocasiones como la Navidad, la Semana Santa y el Corpus.  

Aunque el contexto histórico de creación de las coplas del abendu está por dilucidar, es lógico 
pensar que su creación —en euskera vizcaíno, y en forma de copla— perseguía el fin de cristia-
nizar a su audiencia e implicarla en el culto. 

52 Nos hemos referido al folklorismo y a los cancioneros en el primer capítulo de este trabajo.

53 Archivo Histórico Eclesiástico de Bizkaia.



62

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

3.1.1. Primera impresión conocida de las coplas por Zubia y Lezamiz 

No sabemos a ciencia cierta cuándo se crearon las coplas que se cantan en los marijesiak, ni 
tenemos datos fehacientes sobre su autoría. Sin embargo, podríamos hacer una datación post 
quem con unos versos que guardan un considerable parecido con ellas. Se publicaron en México 
en 1699 en la obra Vida del apostol Santiago el Mayor54, firmada por el sacerdote durangués Jose 
Lezamiz55 (Durango, 1654 – México, 1708), quien fuera cura en la Catedral de México. En este 
libro, Lezamiz copió algunos fragmentos de la Doctrina christiana en Bazquence (1691) publicada 
en San Sebastián 8 años antes por Nikolas Araoz-Zubia56 (Durango, 1647 – 1694), compatriota 
y también licenciado de Santa María de Uribarri (Durango). 

De Lezamiz sabemos que dejó su villa natal aproximadamente a la edad de 10 años, y marchó 
a Santiago de Compostela donde residió hasta 1678; este año puso rumbo a México con el reli-
gioso gallego Francisco Aguiar Seijas (Zulaika, 2020, 164). En 1681 se instaló en Ciudad de Mé-
xico, mismo año en el que se fundó la Hermandad de Aránzazu. Josu Zulaika (2020) hipotetiza 
que la presencia de esta Hermandad contribuyó a agrupar a los vasconavarros en Ciudad de 
México y “reafirmar su identidad y el aprecio por su lengua materna,”, lo que podría explicar 
la abundancia de testimonios escritos en euskera en dicha zona. 

Reunidos bajo la común advocación a la Virgen de Aránzazu, los vascos de la capital conformaban un 
grupo bastante homogéneo de personas que es probable que, al menos en determinadas circunstancias, se 
relacionasen entre sí utilizando su lengua materna, el euskera. Eso cabe pensar si nos atenemos a las mues-
tras que de esta lengua conservamos en aquella ciudad y en aquellas fechas. Así, en el año 1685 la insigne 
poetisa sor Juana Inés de la Cruz hizo protagonista de uno de sus villancicos a la Virgen de Aránzazu, in-
sertando en su composición diversas expresiones pertenecientes a la denominada poesía galante vizcaína 
que pudo comunicarle algún vasco residente como ella en Ciudad de México. En la misma ciudad y solo 
un año después, el alavés Juan Luzuriaga, comisario general de la orden franciscana en Nueva España — la 
Cofradía tenía su sede en el convento de los franciscanos —, publicó el Paranympho celeste, obra dedicada a 
la Virgen de Aránzazu y que contiene diversos fragmentos en euskera. En 1693 y 1699, un miembro de la 
Cofradía, el navarro José Elizalde, remitió a su hermana desde la capital novohispana dos cartas escritas 
en vasco. Finalmente, también en 1699 el vizcaíno José Lezamis, cura de la Catedral Metropolitana, publi-
có en México una obra en la que, además de ocuparse de la Virgen de Aránzazu, reprodujo parcialmente 
un catecismo escrito en euskera en 1691. (Zulaika, 2020, 133)

Vemos que Zulaika enmarca el libro de Lezamiz en una escena novohispana concreta. Como 
recoge Joseba Sarrionandia en un estudio inédito57, la obra relata las vidas del apóstol Santiago 
y del obispo Francisco Aguiar (1632 – 1698); además, se dedica a ensalzar la antigüedad y gran-
deza de España y Bizkaia, propone etimologías relacionadas con el vascuence, trata de cuestio-
nes relativas a las anteiglesias vizcaínas… Pero es en la última parte del libro donde reproduce 
algunos pasajes de la doctrina de Zubia. Los presenta de la siguiente manera: 

54 El título completo es Vida del apostol Santiago el mayor, vno de los tres mas amados y familiares de JesuChristo, vnico y singular 
Patron de España con algunas antiguedades y excelencias de España, especialmente de Viscaya. La impresión corrió a cargo de Doña 
Maria de Benavides.

55 Firma su obra como Joseph de Lezamis.

56 Figura en los registros como Nicolas Araos Çubia Çavala.

57 Sarrionandia, J. (2022). NIKOLAS ZUBIA (1647-1694) & JOSE LEZAMIZ (1654-1708). Marijesien aitzindariak. [manuscrito inédito]



63

3. Dimensión histórica 

Por refrescar la memoria de mis Paysanos de nuestra antiquísima lengua Bascongada, la primera, y la 
propia de España quise rematar este mi libro, poniendo el Padrenuestro, y la Ave María; y la explicación 
de los Articulos en Bazcuence: y esta explicación es la mesma que compuso el Doctor D. Nicolás de Zubia, 
y se imprimió en la Ciudad de S. Sebastián en la imprenta de Pedro de Huarte el año de 1691. (Lezamis, 
1699, 419) 

Por tanto, junto a otros fragmentos de la doctrina de Zubia, Lezamiz reprodujo las Coplas a la 
Encarnación y Nacimiento de Nuestro Señor Iesu Christo que mostraremos a continuación. Como 
ya hemos anticipado, las primeras seis coplas coinciden métrica y textualmente con algunas 
de las que se cantan en los marijesiak en la actualidad, exceptuando pequeñas variaciones58. 
No obstante, obsérvese que Zubia-Lezamiz no recogen ningún estribillo —a diferencia de los 
cantos interpretados hoy día, que cuentan con un estribillo, sin excepción—. Estas coplas van 
seguidas de otras dos que llevan por título Coloquio entre los Pastores, de las que no conocemos 
analogías en el corpus de coplas actual, y que apuntarían a una posible teatralización. Ésta es la 
documentación escrita más antigua con la que contamos hasta la fecha. Tendremos que esperar 
hasta finales del siglo XIX para encontrar documentación escrita textualmente relacionada 
con los marijesiak59.

Reproducción de la portada del libro de Lezamiz, y la página que contiene las coplas en cuestión. 1699. 
(Gernikako Marijesiak60)

58 La transcripción y el estudio de los textos se encuentra en el capítulo 6.

59 Hemos dado cuenta de ello en el apartado Estado de la cuestión, en el primer capítulo de este trabajo.

60 Un ejemplar se puede consultar en el Musée Basque et de l’histoire de Bayonne.



64

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

3.1.2. Teatro religioso y villancicos 

A partir de los siglos XIV-XV, la creación artística religiosa en lengua vernácula florece en la 
península ibérica. Destacan el teatro religioso (dramas litúrgicos, misterios y milagros, repre-
sentaciones, autos sacramentales, comedias a lo divino) y los villancicos, entre otros géneros. 

El célebre lingüista Koldo Mitxelena comentaba que el teatro litúrgico existiría en el País Vasco 
peninsular durante el siglo XVI, pero “debió desaparecer con el mayor rigor y austeridad de 
la Iglesia después de Trento”61 (1988, 31). El voluminoso trabajo doctoral de Miren Aintzane 
Eguíluz Romero respalda esta sospecha. La investigadora señala las villas como único escenario 
posible para las fiestas barrocas en el Señorío de Vizcaya (2012, 12). La autora desestima el es-
tudio de la villa de Gernika, por falta de documentación histórica. Sin embargo, documenta la 
centralidad festiva de las representaciones teatrales en Durango: 

Más que en cualquier otro lugar del Señorío, más que en Valmaseda, e incluso más que en Bilbao, en Du-
rango el teatro domina todo el panorama festivo barroco. Frente a otras poblaciones donde los elementos 
procesionales, militares o decorativos son los que predominan en la fiesta del periodo, en Durango, en 
un momento de crisis aguda, el teatro se sobrepone a todas las dificultades (una iglesia aún no terminada 
y ya arruinada, una cofradía de San Martín hundida, unas arcas municipales en claro déficit…) para ser 
vencido solo por la racionalidad del Siglo de las Luces. (Eguíluz, 2012, 624)

En el siglo XVII, Eguíluz acredita representaciones la mañana de Navidad en 1634 y 1661 (2012, 
625). En nuestras consultas en el Archivo Histórico Municipal de Durango, en 1634 encontra-
mos efectivamente menciones a una comedia la mañana de Natividad del Señor: 

Junto a la noticia aparece el nombre de Antonio de Landaeta, quien en 1655 figura como “clé-
rigo presbítero de la villa” y a partir de 1658 es el encargado de enseñar la doctrina “en lengua 

61 Naturalmente, Mitxelena se refiere al Concilio de Trento, que se desarrolló en la ciudad italiana del mismo nombre entre 
1545 y 1563.

Pasaje donde se menciona la comedia. Libro de cuentas nº 5, 1634, 103v. (Archivo Histórico Municipal de Durango)



65

3. Dimensión histórica 

vascongada”. En 1652, se compone, estudia y representa otra comedia el día de Navidad para 
celebrar la victoria del Rey en la guerra de Cataluña62. 

No obstante, como Eguíluz señala, el Corpus será la ocasión más recurrente para las represen-
taciones teatrales: 

Estas obras, sin embargo, no pueden competir en importancia y perdurabilidad con las realizadas con 
motivo del Corpus: el auto sacramental del día del Corpus y la comedia representada el día siguiente o, 
en algunas ocasiones, el día de la octava. (Eguíluz, 2012, 625) 

Los actores de las comedias solían ser vecinos de la villa, según la misma autora, ya que el Se-
ñorío de Vizcaya quedaba fuera de las rutas de las compañías teatrales ambulantes (2012, 626). 
En la primera mitad del siglo XVII los papeles protagonistas corrían a cargo de los estudiantes 
“de prima y grado” —quienes recibían elogios por sus interpretaciones—, pero en la segunda 
mitad del siglo, con su marcha a las universidades, los sacerdotes pidieron licencia para poder 
actuar; los papeles secundarios y el coro siguieron en manos de vecinos (Eguíluz, 2012, 645). Los 
monjes del convento de San Agustín y después los licenciados de la iglesia de Santa María eran 
los encargados de escribir las obras (2012, 525). 

Zubia y Lezamiz (nacidos en 1647 y 1654, respectivamente) presumiblemente conocerían este 
ambiente teatral de Durango, y quizás participarían del mismo en los últimos años antes de su 
ocaso. Esto es más probable en el caso de Zubia, quien murió en 1694 en Durango (tres años 
después de publicar su Doctrina). 

No obstante, la popularidad del teatro no estuvo libre de impedimentos. Las prohibiciones de-
rivadas del Concilio de Trento sacaron las obras de la iglesia al pórtico con soportales de Santa 
María, que ya cumplía con las funciones de cimiterio, plaza y mercado de la villa (Eguíluz, 2012, 
645). Asimismo, varios sacerdotes fueron encausados por participar en las comedias. Eguíluz ex-
pone así las razones del declive del teatro en Durango, que en la primera mitad del siglo XVIII 
desaparece por completo:  

Obligado a prescindir de la Cofradía de San Martín por el excesivo coste de su mediación, el ayuntamien-
to asumirá el peso total de la realización de las fiestas y sus gastos. Es evidente que un desembolso tan 
fuerte en comedias, danzas, refrescos para artistas y regimiento, toros, fuegos artificiales, etc., no podría 
ser mantenido por mucho tiempo. A este hecho, además, se hubo de sumar la decisión final del obispo 
de Calahorra en 1672 que prohibía a los sacerdotes de la villa la participación en el teatro, obligándolos a 
acudir ante el tribunal eclesiástico de Calahorra por haber formado parte del reparto de ese año. Frente a 
este panorama el ayuntamiento se plantea en 1674 si debe realizar la fiesta de ese año. Aunque la celebra-
ción se lleva a cabo finalmente, el Corpus ya no será igual. […] 

Recordemos que en 1676 los vecinos se ofrecían a hacerse cargo del teatro si el regimiento se responsabi-
lizaba de los toros y “sus toreadores”: a partir de este momento los toros ocuparán el puesto de prestigio 
dejado por el teatro. (Eguíluz, 2012, 650)

En el caso de Lekeitio, según Eguíluz las representaciones teatrales estuvieron ligadas a la pre-
sencia de los jesuitas. El colegio ignaciano se instaló en la villa en 1688, y la autora documenta el 

62 Libro de actas nº8, 1652, 406v.



66

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

pago de tablados para la primera comedia en 1697 (Eguíluz, 2012, 523). Estos pagos se repiten en 
1699, 1706, 1708, 1745, pero la última mención a las comedias data de 1765, un año antes de que 
la corona española expulse a los miembros de la orden (Eguíluz, 2012, 524). Vicente de Urquiza, 
quien estudió las visitas pastorales en los libros de cuentas de la parroquia de Lekeitio (1999), 
recoge menciones al Santo Concilio y a la aplicación de sus directrices a partir de 1549, como la 
siguiente norma en 1550: “que en las Misas nuevas no se hagan juegos feos, ni torpes, ni cantares, 
bailes ni sermones profanos, ni bailen los clérigos en ellos” (1999, 12). Asimismo, Maite Arana 
(1999) aporta noticias referentes a un auto en Jueves Santo: 

1.576, promovido para Obispo el Ilustrísimo Señor don Juan Ochoa de Salazar, (1.578-1.587). 6 de mayo de 1.577, visi-
ta la parroquia el Doctor Ibañez, Canónigo de la Iglesia Catedral de Calahorra, Comisionado de los Ilustres Señores 
Dean y Cabildo de la dicha iglesia Catedral, sede vacante. […] 4º. Sobre representación de autos sacramentales: 
informado que los Jueves de la Cena, suelen representar la pasión de Nuestro Señor a las noches personas 
que no convienen y suele resultar algunos inconvenientes, mandó que de aquí en adelante no representen 
al dicho tiempo la pasión y si la representan sea de manera que el Vicario de la Villa vea lo que representan 
y que se haga la tal representación con mucho recato y honestidad, so pena de excomunión y suspensión 
respective. (Arana, 1999, 11)

Por tanto, presumiblemente se realizarían representaciones más o menos teatralizadas también 
antes de la llegada de los Jesuitas. 

En lo que a obras teatrales escritas íntegras se refiere, la primera en euskera que conocemos es 
más bien tardía; concretamente, del siglo XVIII. Se trata del Acto para la Nochebuena de Pedro 
Ignacio de Barrutia (Aramaio, 1682 – Arrasate, 1759). Según Joseba Andoni Lakarra, la pieza 
debería situarse en la tradición del teatro religioso románico europeo (Knörr et al., 1983, 57), 
entre otras cosas, por el uso de diversos topoi. Mitxelena plantea la pregunta de si esta obra sería 
un caso aislado, o una muestra de las piezas teatrales que se pudieron representar en la época 
(Michelena, 1988, 32). 

La próxima obra conocida es Gabon-sariac, firmada por Sor Luisa, pseudónimo utilizado por 
Francisco Xabier Maria de Munibe, conde de Peñaflorida, fundador de la Sociedad Bascongada 
de los Amigos del País en 1764. El título completo de la obra63 indica que se trataba de cancio-
nes64 que habían de ser cantadas en Navidad en la iglesia de Azkoitia en el año 1762. Munibe 
firmó también otra “ópera cómica” en castellano y euskera llamada El borracho burlado65, que no 
tiene una temática navideña. 

En lo relativo al villancico, primeramente, aclararemos brevemente la variación de significado a 
la que se ha visto sujeto el término en las diferentes épocas: 

On the one hand, villancico is used to refer to compositions identified by formal traits —particularly the 

63 Gavon-sariac edo aurtengo gavonetan Azcoytico Eleiza Nagusian cantatuco ciran Gavon cantac edo otsaldiak. Puer natus est nobis, 
Venite adoremus. Azcoitia, 1762.

64 El autor utiliza los términos gavon canta y otsaldi, que significarían canción de Navidad y cantada/tonada, según la Aca-
demia de la Lengua Vasca. La obra cuenta con tres partes (tres otsaldi), que contienen una tonadilla y una seguidilla (parte 
primera), un aria, un recitado y una arieta (segunda), y una Artzai kanta o canción de pastores (tercera y última parte).

65 Para consultar los textos de Barrutia y Munibe, ver Aresti (1965).



67

3. Dimensión histórica 

combination of estribillo and coplas— disregarding poetic content, musical style and function; this formal 
meaning of villancico is dominant in the 15th and 16th centuries. On the other hand, villancico is used 
generically to denote all learned songs in the vernacular performed in a sacred context; this meaning is 
predominant from the late 16th to around the mid-19th century. (Knighton&Torrente, 2016, 3) 

Probably from around the mid-19th century the word ‘villancico’ began to be used for popular Christmas 
songs, and this is the current meaning of the term. (Knighton&Torrente, 2016, 2). 

En euskera, la expresión bilantziko puede aludir a una canción popular, de tema navideño o 
no. Por ejemplo, en el Acto navideño de Barrutia antes mencionado, en la escena de la ofren-
da de los pastores, el Gracioso exclama que tiene que cantar un billanziko a Jesús66. Por otro 
lado, billanziko también se utiliza comúnmente para referirse a un tipo de danza, como ya 
aparecía en la obra del coreólogo guipuzcoano Juan Ignazio Iztueta67 (1767-1845) y todavía se 
emplea en el repertorio de las mutil dantzak de Baztan (bilantziko txiki). En cualquier caso, de 
ahora en adelante nosotros utilizaremos el término villancico con la acepción generalizada a 
partir del siglo XIX, es decir, canción popular navideña; por tanto, funcionaría como sinónimo 
de gabon-kanta. 

Lakarra (1982) atribuye su abundancia a partir del siglo XVIII a la costumbre de numerosos 
conventos, iglesias y catedrales en España de componerlos o encargarlos para Navidad. En 
nuestro territorio, los primeros que se conservan con texto y música aparecieron en Segura y 
en Aia (Gipuzkoa); son el Tono al Nacimiento de Nuestro Señor Jesu Cristo (1705) y Nork orain esan 
lezake, presumiblemente de la misma época (Arana Martija, 2003b, 466).

Por mencionar algunos, Sebastián Antonio Gandara (1700 – 1780), sacerdote de Santa María 
de Gernika, compuso gabon-kantak en 1757, 1762 y 1764 (Ensunza, 2013, 42). A su vez, Antonio 
Zavala (2012) recogió ejemplares impresos en los siglos XVIII-XIX, destinados a ser cantados 
en diferentes iglesias de Bilbao. A continuación, reproducimos los que se cantaron en el con-
vento de San Francisco de Bilbao durante los maitines de Navidad en 1755, “puestos en música 
por P. Fray Martin de Oaraveytia, organista y maestro de Capilla”:

66 Mesede eske nagozu / Ez arren orain ukatu, / Jesukristori bear deusat / Billanziko bat kantadu. (Knörr et al., 1983, 459).

67 Billanzikoak ditu 2 zatitan 16 puntu. Zati obek biak dira zortziña puntukoak. Es decir: el villancico tiene 16 puntos en 2 partes, 
cada una de 8 puntos (Iztueta, 1824, 118).



68

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

3.1.3. Hipótesis 

3.1.3.1. Manuel Lekuona 

Lekuona sitúa los marijesiak en Gernika y alrededores, y en pocas palabras plantea la sospecha 
de que se difundieron desde el cercano convento franciscano de Bermeo (1956, 16), fundado en 
1357 (Intxaustegi, 2017, 101). El autor puntualiza que muy probablemente las coplas hayan sido 
modificadas por otras manos (Lekuona, 1956, 22). De este modo, apunta a miembros de la orden 
franciscana como posibles autores o transmisores. Cabe destacar que Forua, anteiglesia colin-
dante con Gernika, alojó otro convento franciscano que a partir de 1719 acogió la comunidad 
de religiosos de la isla de Izaro, cercana a Bermeo (Intxaustegi, 2017, 103). Asimismo, Gernika 
cuenta con un convento de las Clarisas desde 1619, establecido sobre un beaterio desde 142268.  

Knighton y Torrente señalan que la orden franciscana y su contraparte femenina (las Clarisas) 
promovieron especialmente el uso de canciones religiosas en lengua vernácula para la adoración 
cristiana (2016, 8-9). En el siglo XV, mencionan a fray Ambrosio Montesino y fray Íñigo de 
Mendoza como referentes. Pepe Rey advierte que ambos utilizaron el recurso del contrafactum, 
que consiste en cambiar la letra de una pieza vocal; así, transformaban un texto profano en 
religioso69 (2016, 45). 

68 Iglesia de Santa Clara Gernika-Lumo. http://iglesiasdebizkaia.com/iglesia-de-santa-clara-gernika-lumo/. (Consultado el 
12/07/2024).

69 El uso de melodías profanas en repertorios religiosos —y viceversa— ha sido una práctica muy común; Emilio Ros-Fá-
bregas apuntaba a las laude spirituali italianas que se acompañaban de la inscripción “cantasi come…”, que encontraban su 
correlativo en las cortes españolas como “se canta a tono de…” (Ros-Fabregas, 1993, 39).

Pliego de villancicos del convento de San Francisco de Bilbao 1755. (Eresbil, Fondo Arana Martija, A133-A218) 



69

3. Dimensión histórica 

En última instancia, Lekuona aporta referencias muy genéricas sin datos que las vinculen con-
cretamente con los marijesiak modernos. Sus suposiciones son prudentemente presentadas como 
tales, pero no aporta datos ni documentos que apoyen dicha hipótesis. Lo único que podemos 
constatar por ahora es que ni Nicolas Zubia, ni Jose Lezamiz pertenecían a dicha orden. 

3.1.3.2. Jose Antonio Arana Martija

En su empeño personal por dilucidar “a qué género literario pertenecen los Marijeses” (Arana, 
1979, 33), siguiendo la estela de Manuel Lekuona, Arana Martija formula constataciones relati-
vas al contexto de creación (el presunto origen), apoyándose indistintamente en el análisis formal 
de las prácticas actuales o en otras fuentes escritas paralelas. De esta forma, en la disyuntiva 
entre el villancico, el romance y el teatro religioso, se decanta por el tercero, basándose en varios 
indicios que comentaremos y rebatiremos a continuación.

En primer lugar, menciona el gesto de genuflexión ante los altares que los cantores realizan en 
algunos pueblos durante la ronda: 

Sería difícil comprender este gesto si no tuviera relación con la liturgia de dentro del templo, de donde 
sale a la calle el teatro religioso, o quizá con las procesiones del Corpus Christi al aire libre con las que en 
cierto modo está también relacionado el Auto Sacramental. Nadie, en efecto, se arrodilla al pasar delante 
de una iglesia si no se lo exige un rito litúrgico o una acción teatral que, desaparecida la representación, 
perdura como iceberg no derretido en la costumbre del pueblo. (Arana, 1979b, 37)

En segundo lugar, apunta a la progresión argumental y melódica de algunos pueblos, que se 
ajustaría a la posible estructura de una representación teatral: 

Esta estructura musical de los Marijeses corresponde a una obra teatral en dos actos y un epílogo, hablan-
do en terminología actual. ¿Cuál sería el contenido escénico de estas tres partes? La primera se iniciaría 
con el saludo ritual a la Eucaristía, como hemos visto y continuaría con el anuncio del Nacimiento y 
las estrofas referentes a lo que podríamos encuadrar dentro del Antiguo Testamento o preparación del 
misterio de la Redención. Transcurre este acto desde Adán hasta la Anunciación del Angel a María. El 
segundo acto, con una segunda melodía, cuenta ya el Nacimiento, la Adoración de los Reyes, las escenas 
de Herodes, y el anuncio a los pastores. El epílogo, con una tercera melodía, es la fiesta de los pastores y la 
despedida de los actores. (Arana, 1979d, 38)

Acto seguido, el autor argumenta que la duración de la ronda actual en Gernika respetaría la 
duración de la obra teatral originaria:  

La duración de la obra sería de hora y media, aproximadamente. Este espacio de tiempo era tradicio-
nalmente respetado hasta hace unos quince años en la ronda nocturna guerniquesa. El crecimiento del 
espacio urbano hacía que la ronda tuviera que ampliar su recorrido para hacer llegar a todos los rincones 
de la villa su mensaje. Sin embargo, era éste un detalle que no se dejaba de observar: la ronda seguía du-
rando hora y media y se organizaban diversos itinerarios para respetar la duración de la interpretación. 
Recuerdo que José Meaza, el solista de aquellos años, se negaba a cantar durante más tiempo, alegando 
que siempre se había cantado hora y media cada noche. ¿Puede tener relación esta estricta observancia del 
tiempo con la duración real de la pieza teatral? (Arana, 1979d, 38) 

En este punto, es inexcusable pretender armonizar un hipotético pasado (el hecho de que la 
presunta obra durara hora y media) con una interpretación libre de una realidad presente (la 
resistencia de un solista a alargar la ronda). De hecho, en las entrevistas realizadas durante nues-
tro trabajo de campo afloraba una respuesta bastante más terrenal: que en la época tratada por 



70

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Arana-Martija, la duración de la ronda se veía condicionada por los horarios de trabajo de los 
cantores y la necesidad de ajustarse a ellos. 

No pudiendo pasar por alto el carácter novenario de la ronda de Gernika que frecuentemente 
toma como ejemplo, Arana-Martija conjetura lo siguiente:  

Con el tiempo este respeto al texto escénico original fue perdiendo vigencia y, aun respetando las melo-
días de los dos actos, se fueron mezclando las estrofas de ambos para dar indistintamente durante cada 
una de las ocho noches estrofas de los dos. Así se llegó a dar en cada noche el contenido de los dos actos 
como si fueran uno solo aplicando en las cuatro primeras la melodía del primero y en las cuatro últimas 
la del segundo acto. (Arana, 1979d, 38)

La postura de este estudioso se podría resumir de esta manera: 

Con lo dicho creo poder afirmar que los Marijeses de Gernika constituyen un resto de una pieza teatral 
que con el tiempo fue perdiendo su primitiva factura escénica para convertirse en una ronda callejera. […] 
El teatro ha pasado a la calle en forma de coplas que se cantan en diversos lugares del País con motivo del 
Nacimiento del Señor. (Arana, 1979d, 39)

Como contexto general, Arana narra que en el Concilio de Trento (1545-1563) se reguló seve-
ramente la liturgia dentro de los templos; en sus palabras, los actores de la Contrarreforma 
persiguieron el teatro religioso y lo sacaron de las iglesias (2003, 73). Según Arana, los marijeses 
nacieron fuera de la iglesia, en forma de representación teatral o Misterio. 

El académico se apoya en una cita de Resurrección María de Azkue que dice lo siguiente: 

Poco más de un siglo hace que se ha introducido en nuestros templos el canto en idioma no litúrgico. 
Aun las canciones más piadosas y tiernas, como Ai Jesus ona, Kalean gora-bera, etc., se han cantado en 
reuniones domésticas. Las primeras que resonaron en recinto sagrado fueron los villancicos. (Azkue, 
1925/1990, 835) 

Según Arana, en los siglos XVIII y XIX se daría un “relajamiento de la observancia de las nor-
mas litúrgicas”, lo que permitiría a los villancicos proliferar en las capillas musicales de las prin-
cipales iglesias (1979a, 35). No obstante, el autor menciona la encíclica Annus qui de Benedicto 
XIV (1749) y otras normas posteriores dictadas por las autoridades eclesiásticas españolas que 
insisten en desterrar villancicos, representaciones y farsas de las iglesias (Arana, 2003, 74). 

Si nos detenemos a analizar los postulados, vemos que el autor primeramente da por su-
puesto que las resoluciones restrictivas del Concilio de Trento imposibilitaron que existiera 
ningún tipo de representación teatral dentro de las iglesias. No obstante, existen ejemplos 
de representaciones de este tipo en otras regiones latinas que se realizan en el interior de la 
iglesia, como comentaremos en el subapartado Prácticas navideñas similares en la actualidad. 
Seguidamente, comenta que, pese a existir reiterados dictámenes restrictivos en torno a los 
villancicos dentro de los templos, estos cantos se siguen componiendo e interpretando hasta 
bien entrado el siglo XIX. 

Por un lado, como el mismo Arana demuestra, el hecho de que se decrete una prohibición no 
conlleva que el objeto de ésta desaparezca por completo. Por añadidura, la constancia de una 
prohibición se podría y se suele tomar en estudios históricos como indicio —que no prueba, 
como advierte Jaime Moll (1975)— de la existencia o de la persistencia de lo perseguido.  



71

3. Dimensión histórica 

Con todo, la inclusión en la doctrina de Zubia de las coplas a la encarnación y al nacimiento 
—que presumiblemente serían cantadas— y su reproducción de la mano de Lezamiz en México 
no apuntarían a una posible proscripción por parte de estos clérigos, sino todo lo contrario. 

Si las coplas formaron parte de una representación teatral, y si ésta se realizaba en uno u otro 
lugar, es un hecho que no queda demostrado a fecha de hoy. Pese a lo estimulante y factible de 
las hipótesis de Arana Martija, carece de una base documental sólida que respalde sus argumen-
tos. Gran parte de los autores posteriores han reproducido o se han hecho eco del postulado del 
teatro religioso, pero sin apoyarlo ni desestimarlo por completo. 

Jabier Kalzakorta precisaba que los marijesiak son las únicas series de coplas que pese a interpre-
tarse en postulaciones no incluyen nota-s, menciones o dedicatorias a los dadores (2003, 116), ni 
peticiones de aguinaldo —a excepción de una copla que se canta en una de las tres melodías—, 
lo que según el autor apoyaría la hipótesis teatral de Arana Martija. 

Arana Martija también formuló la sospecha de que los marijesiak de Larrabetzu, publicados en 
el Anuario de Eusko Folklore (1922, 62-70), provendrían de la torre Urdaibai de Gernika. El abuelo 
de Ricardo Zallo Gastelua, Juan Martin Gastelu, se habrían mudado de Gernika a Larrabetzu 
y así se habrían difundido los cantos (Arana, 2003, 95). Los pasajes en euskera guipuzcoano de 
las letras de Larrabetzu podrían ser obra de algún fraile franciscano alojado en el convento de 
Forua, a escasos 200 metros de la torre Urdaibai (Arana, 2003, 99). Esta hipótesis tampoco está 
respaldada por documentos. Curiosamente, volvemos a encontrar una mención a la orden fran-
ciscana; esta vez referida a Forua, sede más cercana a Gernika que Bermeo, citada por Lekuona 
seguramente por ser de fundación anterior.

En definitiva, Arana se esfuerza por vincular los marijesiak con géneros y situaciones existentes 
en los rituales católicos algunos siglos atrás, pero no aporta documentos históricos ni datos só-
lidos, excepto las evidentes coincidencias con el texto de Zubia-Lezamiz. 

3.2. Prácticas navideñas similares en la actualidad

A continuación, ofreceremos una panorámica de algunas prácticas navideñas del mundo católi-
co que tienen puntos en común con los marijesiak. Sin intención de realizar un estudio exhaus-
tivo ni comparado, dadas las dimensiones de los fenómenos tratados y su complejidad, nos limi-
taremos a hacer un repaso del contexto católico navideño devocional para aportar referencias 
que ayuden a situar las prácticas de nuestra investigación en un marco más amplio. El estudio 
de las posibles conexiones o similitudes transfronterizas constituirá una línea de investigación 
interesante en el futuro. 

En líneas generales, y aunque es complejo establecer límites y diferenciar claramente unos gé-
neros de otros, las prácticas que presentamos a continuación podrían agruparse de la siguiente 
manera: las representaciones teatrales (Sibilas, pastoradas, autos de Navidad y de reyes), las 
novenas y los goigs y caramelles. 

De los dramas litúrgicos medievales derivan las tradiciones orales teatrales como el cant de la 
Sibil·la, que se interpreta en Mallorca y en la ciudad de L’Alguer (Cerdeña) la noche del 24 de 
diciembre, anunciando la llegada del Mesías y del Juicio Final (argumento del Ordo propheta-



72

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

rum)70. Se trata de uno de los escasos ejemplos de representaciones que se han seguido realizando 
dentro de los templos71, pese a las prohibiciones del Concilio de Trento. 

En el caso de las pastoradas (pastorelas, pasturets), el argumento teatral se centra en la adoración 
de los pastores a Jesús (tema central del drama litúrgico del Officium pastorum). Como bien 
matizan Benítez y Latas, el término pastoral puede referirse a una “representación navideña li-
túrgica”, pero puede dar lugar a equívocos, pues también tiene otras acepciones más genéricas 
(“pieza dramática de carácter bucólico, religiosa o profana”), o específicamente locales –como 
las pastorales o tragedias hagiográficas de la región pirenaica vascofrancesa de Zuberoa– (2022, 
29-30). 

En todo el Pirineo catalán, gascón y aragonés se han representado pastoradas. Benítez y Latas 
defienden que el modelo del officium pastorum navideño en Aragón precede a las pastoradas 
aragonesas de otras temáticas, y señalan al “aprovechamiento de textos literarios pertenecientes 
a piezas sobre el nacimiento de Jesús en las pastoradas aragonesas no navideñas” (2022, 38). Aun-
que la pastorada aragonesa no alude necesariamente a la Navidad, es según los autores heredera 
del officium pastorum: 

En el caso de Aragón, el officium pastorum navideño está documentado desde antiguo. La primera mani-
festación se halla en un prosario-tropario de la catedral de Huesca de los siglos XI o XII (Young, 1914). 
Por otro lado, en la noche de Navidad de 1487, tuvo lugar en la iglesia de san Salvador de Zaragoza una 
representación teatral de la «Natividat de nuestro Redentor en la noche de Nadal» ante los Reyes Católi-
cos y los infantes Juan e Isabel (Quadrado, 1844: 266). También, en la Nochebuena de 1571, se realizó una 
función teatral en la catedral de Huesca de tales características (Arco, 1920: 263-264). En esta tradición de 
teatro navideño aragonés, las primeras muestras de que algunas de tales representaciones adoptaban una 
forma cercana al llamado dance aragonés son del siglo XVII. Al respecto, resulta significativo el villancico 
«Vna tropa de pastores», que se cantó en Calatayud en la noche de Navidad de 1670 y cuyo argumento 
muestra la celebración de dicha festividad mediante un dance dialogado de pastores. […] las coplas del 
villancico se corresponden con los dichos de la pastorada aragonesa. (Benítez&Latas, 2022, 33)

Por tanto, “no hay duda de que en el siglo XVII se representaban ya dances o bailes dialogados, 
protagonizados por pastores, sobre el tema navideño en Aragón” (Benítez&Latas, 2022, 35). 

En las Islas Baleares y en Cataluña, las representaciones actualmente conocidas como pastorets 
y pastorells proliferaron entre los siglos XIX y XX, pese a estar documentadas textualmente 
desde el siglo XVI72. En el caso de la Pastorada leonesa, contamos solamente con los testimonios 
transmitidos de forma oral. Según Joaquín Díaz y José Luis Alonso Ponga, las pastoradas o 
corderadas en Castilla y León eran tradicionalmente interpretadas por los pastores de la zona 
(2019/1983, 20), por lo general en Nochebuena, en torno a la misa del gallo, y en la iglesia (Tra-
pero, 1981, 24). 

70 Para más detalles, consultar Ayats (2006) y Carrero&Gómez (2015).

71 Otro caso conocido es el de La Vespra o Misteri d’Elx, que no comentaremos aquí por no tratarse de una representación 
ligada a la Navidad. Para más información se puede consultar Pacheco (2014).

72 Soler Bonet, J. M. (consultado el 18/02/2024). Història dels Pastorets de Catalunya. https://www.pastoretsdecatalunya.cat/
historia/.



73

3. Dimensión histórica 

En el País Vasco, la Adoración de los pastores de Labastida (Álava), con sus danzas y cantos, data 
al menos del siglo XVI-XVII (González, 1991, 221). También eran similares las Pastorelas u Ofre-
cimientos de Villacañas (Toledo) y Valdeganga (Albacete), así como la Pastorela de Palomero, en 
la provincia de Cáceres (Grande, 2015, 180). 

En Italia, la obra teatral del pastor Gelindo se ha representado mayormente en el centro-norte 
del país. Su correspondiente meridional, la Cantata dei pastori napolitana, fue compuesta en 
1698 por el jesuita Andrea Perrucci (Palermo, 1651 – Napoli, 1704), y llevaba por título Il Vero 
Lume tra l’Ombre, ovvero la Spelonca Arricchita per la Nascita del Verbo Umanato (Morelli, 2014, 31). 
Hoy en día, en el campo del teatro popular navideño, también es reseñable la Pasturali de Licata 
en la provincia de Agrigento (Sicilia). 

Pasando a los Autos de Navidad, en Extremadura es conocido el de la Cofradía del Niño Dios 
de Galisteo (Grande, 2015, 180). En Castilla-La Mancha, aún se recuerda el Auto de Navidad 
de Marjaliza (González, 1991, 86-87). En Andalucía, se representan Autos de Reyes conocidos 
como Coloquios en El Viso y Alcaracejos (Córdoba); “los textos […] proceden básicamente del 
libro Infancia de Jesucristo; poema dramático dividido en doce coloquios, de Gaspar Fernández de 
Avila, del que en El Viso se conservan dos ejemplares, uno sin fecha y otro datado en Car-
mona en 1868” (Medina, 1991, 35). Los autos de Reyes canarios (de Gáldar, Agüimes, Tejina 
y Santa Cruz de la Palma) parecen compartir la misma fuente de Fernández Avila (Trapero, 
1991b, 72).  

Como indicamos al comienzo de este capítulo, asignar una autoría concreta a una determinada 
obra musical o poética en este período histórico puede ser altamente problemático; sabemos que 
muchas músicas circularon oralmente antes de ser escritas, y fueron además constantemente 
remodeladas por actores de diferentes estratos sociales. En este sentido, Trapero señala que los 
célebres dramaturgos que firmaron autos, misterios, églogas, farsas, diálogos y representaciones 
de tipo religioso de los siglos XV y XVI (Juan del Encina, Lucas Fernández, Gil Vicente) adap-
taron y recrearon con su particular genio formas dramáticas preexistentes (1981, 10). Según el 
mismo autor, la proliferación desmesurada del teatro religioso en el siglo XVI sería impensable 
sin que hubiera antecedentes teatrales orales, como sucede en el caso de la épica (el romancero) 
y la lírica (la poesía popular) (Trapero, 1981, 9). 

Por otro lado, las novenas o novenarios —prácticas devocionales que se desarrollan a lo largo 
de 9 días— funcionan como anunciación o preparación a una fiesta o acontecimiento. Pueden 
estar dedicadas a Dios, a la Virgen o a un Santo, así como a la muerte (novenarios de difuntos). 
Las novenas toman múltiples formas (misas, representaciones teatralizadas, rondas, oraciones 
privadas). En el período del Adviento que precede a la Navidad, las Antífonas mayores o sep-
tenarios (interpretados del 17 al 23 de diciembre) han desempeñado una función similar a la de 
las novenas. 

En algunos casos con el transcurso del tiempo el formato de la novena se ha simplificado, pasan-
do a celebrarse en un triduo (3 días)73, en una sola jornada o en días señalados. 

73 Este es el caso de Ibarrangelu, una de las localidades de nuestro estudio.



74

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Este es el caso de los Ranchos de Pascua de Lanzarote, en concreto, los de Teguise y San Barto-
lomé (Trapero, 1991b, 73). Cabe destacar que en el pasado los Ranchos conformaban un ciclo y 
una de sus partes tuvo carácter de novenario: 

Hasta que la memoria llega, el Rancho de Pascua de San Bartolomé celebraba la Navidad empezando «el 
día siguiente de Santa Lucía», es decir, el 14 de diciembre, para acabar el día de Reyes. Antes de la Noche-
buena el Rancho cantaba y celebraba las «nueve misas de la luz». Antes del alba el pueblo entero acudía 
fervoroso a la iglesia y allí el Rancho cantaba durante la misa y desde el coro la parte correspondiente del 
día. […] Para el día de Nochebuena el Rancho bajaba del coro y cantaba al Niño recién nacido alrededor 
del altar. Y volvían a hacerlo el día de Navidad, el de Año Nuevo y el de Reyes. […] Hoy ya se ha perdido 
la costumbre de las misas de la luz y el Rancho de San Bartolomé actúa sólo en los días festivos de la Na-
vidad, pero las memorias de sus principales «depositarios» siguen recordando los textos y las músicas que 
se cantaban antes a lo largo de todo el ciclo. (Trapero, 1992, 1)

Asimismo, cabe mencionar las Misas de Gozos, que en Murcia corren a cargo de los auroros74 en 
localidades como Santomera75 —donde realizan una novena del 15 al 23 de diciembre, a las 7 de 
la mañana— o en Abarán —donde se canta durante 7 días, del 17 al 23, a las 7:30—. Encontramos 
misas de gozos también en Andalucía (Chirivel, Valle del Almanzora, Albox, Benínar, Alhama de 
Almería, Íllar…); en Madeira y Porto Santo, toman el nombre de Misas do Parto (Ayats, 2023, 196). 

De forma semejante, en Colombia y en Ecuador se celebra la Novena de Aguinaldo. Benavides 
y Unigarro (2017) apuntan al fraile franciscano Fernando de Jesús Larrea y Dávalos (Quito, 1700 
– Cali, 1773) como autor de la obra originaria Novena para el Aguinaldo, probablemente escrita al-
rededor de 1725 pero publicada en Santafé de Bogotá en 1784 (2017, 13). Los autores documentan 
cómo la iniciativa de Doña María Clemencia de Caycedo de fundar el Convento-Monasterio de 
La Enseñanza en Santafé contribuyó a difundir la Novena del padre Larrea (Benavides&Uniga-
rro, 2017, 124). Asimismo, a comienzos del siglo XX la madre María Ignacia Samper compuso 
una nueva versión, la Novena del Niño Dios76, que sigue siendo el texto de referencia en Colombia 
en la actualidad. Los investigadores apuntan a la radiodifusión en la segunda mitad del siglo 
XX como factor importante en la expansión de la Novena. En ambos países la práctica se ce-
lebra colectivamente en diversos espacios: hogares, iglesias, juntas, organizaciones y empresas 
(Benavides&Unigarro, 2017, 252). 

En México, el novenario de Las Posadas de San José y la Virgen y su parecido con los marijesiak 
han sido reseñados someramente por Juan de Irigoyen77. En Femés (Lanzarote, Canarias) tam-
bién se celebran unas Posadas similares. Daniel Rementeria (2013) aporta los siguientes datos 
sobre las prácticas mexicanas:  

74 Los auroros o cantores del rosario de la aurora están muy presentes en regiones como Andalucía, Murcia, Valencia o Na-
varra; interpretan cantos religiosos en diversas fiestas (entre las que se encuentran Adviento y Navidad), tanto dentro como 
fuera de la iglesia, a menudo acompañándose de instrumentos (Jimeno, 2020, 21).

75 El grupo de Santomera expone que estas misas se celebran desde el año 1738. https://cuadrillaaurorossantomera.blogspot.
com/p/historia-de-las-misas-de-gozo-y-el.html.

76 Samper debió de incluir la traducción al español de “seis de las siete antífonas mayores que se cantaban en latín desde el 
17 hasta el 23 de diciembre en el Oficio de las Vísperas” (Benavides&Unigarro, 2017, 184). Estas antífonas también se conocen 
como Antífonas de Adviento o Antífonas de la O, por empezarse a cantar con dicha vocal.

77 Artículo La Navidad hogareña en La Gaceta del Norte (25/12/1952).



75

3. Dimensión histórica 

Como ha ocurrido con otras tantas prácticas que han derivado en fiestas populares, las Posadas son un 
novenario prenavideño que introdujeron en México los misioneros europeos a mediados del siglo XVI, a 
la que se le han agregado gran cantidad de elementos indígenas, subsistiendo así con un fuerte carácter 
sincrético. Durante nueve días y en procesiones nocturnas de una hora y media (y que en muchos casos 
se realizan a la misma hora que los Marijeses, a las 4 de la noche) se representa el viaje que, según el texto 
bíblico, la Virgen y San José realizaron desde Nazaret hasta Belén y una vez llegados estos allí su búsqueda 
de alojamiento, pidiendo posada de casa en casa. […] 

Estas tradiciones siguen escenificándose en muchas ciudades, pueblos y rancherías de todo México (Oaxa-
ca, Xochimilco, Michoacan, Celaya, Axochiapan, Queretaro, Puerto Vallarta, Tocuaro, Patzcuaro, Ihuat-
zio). […] En muchas poblaciones presentan la Pastorela como preámbulo a la Posada. En algunas de ellas 
las Posadas se celebran en las calles previamente adornadas con hilos de heno y faroles. La procesión es 
encabezada por las imágenes de los peregrinos (José y María) llevados sobre una tabla, aunque en algunos 
lugares prefieren sustituir estas imágenes de barro por personas de la misma población que los represen-
te. La gente acompaña a los peregrinos con velas o faroles encendidos cantando letanías, hasta llegar a la 
puerta donde se pide la posada. Las personas que están afuera cantan los versos con los que piden posada. 
Esta solicitud es rechazada dos o tres veces, obligando a los peregrinos a llamar a otras puertas, hasta que 
finalmente en una de ellas, les es concedido el alojamiento. Al terminar los cánticos se abre la puerta, se en-
cienden las luces y comienza la fiesta que consiste en romper piñatas, comer fruta como jícamas, tejocotes o 
caña y tomar ponche al que a veces le ponen su ̈ piquetito¨ de Brandy o de Ron. (Rementeria, 2013, 169-170)

Pese a no tratar el repertorio navideño78, la tesis doctoral de Antonio Ruiz Caballero (2021) 
atestigua cómo los cantos a varias partes de Cuaresma y Semana Santa en Santa María de Os-
tula (México) se introdujeron mediante el clero durante los siglos de la conquista europea. Las 
prácticas arraigaron en la comunidad local para conformar un manifestación híbrida y genui-
na, que no obstante guarda un parecido reseñable con las prácticas musicales análogas que han 
pervivido en Europa. En un futuro será necesario realizar estudios similares que aborden las 
conexiones transatlánticas también en el caso del repertorio navideño. 

Volviendo al continente europeo y pasando al caso de las rondas o cuestaciones navideñas can-
tadas, Renato Morelli (2014) las vincula con las laudi a travestimento spirituale así como con 
las obras de teatro religioso impulsadas por la Contrarreforma católica post-tridentina. Señala 
fuentes documentales de los siglos XVII y XVIII, respectivamente ―la recopilación de cantos 
de Don Giovanni Battista Michi (1651 – 1690) y la Cantata del reverendo Giuseppe Maria Isotta 
(1732 – 1794) ― que incluyen textos coincidentes con las tradiciones navideñas contemporáneas 
como la Stella, I tre re o el Gelindo. 

In particolare cinque testi del Michi (Dolce felice notte, L’unico figlio dell’eterno padre, Angeli correte subito, 
Oggi è nato un bel bambino, Verbum caro) provengono, più o meno letteralmente, dalle più importanti rac-
colte di laudi a travestimento spirituale, dunque dal laboratorio controriformistico al di qua delle Alpi. 
(Morelli, 2014, 25)

Asimismo, apunta a los cantastorie (canta-historias ambulantes) y a los sacerdotes como difuso-
res de estos cantos, aportando biografías y epístolas de algunos de estos últimos como prueba 
del papel que jugaron. 

78 Menciona por encima las misas de aguinaldo, loas, gozos, letrillas, caminatas, alabados, misterios y posadas (Ruiz, 2021, 
21 y 35), citando la obra Panorama de la música tradicional de México (1956) de Vicente T. Mendoza.



76

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

En los estudios de Morelli, encontramos ejemplos contrapuestos en cuanto a la organización y 
la participación: en Palù (Veneto), los cantores conforman un grupo cerrado (gli Stellari), quie-
nes ensayan a modo de schola cantorum, y se encargan de que los cantos se realicen de manera 
adecuada; en Fierozzo (Trentino), el grupo es abierto, no existen encargados ni ensayos, y la 
ejecución suele ser espontánea y desordenada. 

Otras tradiciones de cuestaciones navideñas italianas toman el nombre de pasquella o befanata 
(en el centro y norte). En Cerdeña, el canto de postulación Sos tres res o Li Tre Re forma parte del 
repertorio tradicional de Castelsardo, Bonnanaro y Thiesi. 

En Sicilia, el término novena se emplea en Navidad para referirse a las novenas litúrgicas, así 
como a las interpretadas por cantores y agrupaciones instrumentales (zampognari o intérpretes 
de cornamusa, pequeñas bandas predominantemente de vientos, etc.). Al igual que en el abendu, 
la colecta se realiza durante el último día del ciclo (Garofalo, 1990; Giordano, 2019). En la isla, la 
novena más antigua de autor conocido es el Viaggiu dulurusu di Maria Santissima e lu Patriarca S. 
Giuseppi. Canzunetti siciliani di Binidittu Annuleru di la città di Murriali, divisi in 9 jorna pri la nuvena 
di lu Santu Natali di Gesù Bambinu, firmada por Binidittu Annuleru (pseudónimo de Antonino 
Diliberto, sacerdote de Monreale). Esta obra se imprimió regularmente y de forma continuada a 
partir de la mitad del siglo XVIII (Garofalo, 1990, 9). Garofalo destaca que hasta bien entrado el 
siglo XX fueron los cantastorie ciegos79 (conocidos como gli orbi) quienes difundieron los cantos 
de las diferentes novenas que narran el viaje a Belén (1990, 5). El mismo autor también atestigua 
la iniciativa de los Jesuitas de Palermo, que ya en 1661 fundaron la congregación de la Inmacula-
da Concepción, con el objetivo instruir a los invidentes y que estos dieran a conocer los cantos 
religiosos en dialecto a la población (1990, 9). 

Hans Moser (1935/1985) recogió menciones a los cantores de la estrella (Sternsingern) en el te-
rritorio alpino germanófono y alrededores a partir de 1550. Entre otros, cita el impulso de los 
Jesuitas, cuyos estudiantes llevan a cabo la ronda en 1568 en Laufen (Baviera, Alemania). El 
autor señala que la conexión entre la ronda de la estrella y las escuelas es frecuente (Moser, 
1935/1985, 70). Al parecer, la costumbre se extendió hasta el norte de Alemania y Dinamarca 
en el siglo XVII, y se abrió paulatinamente a otros colectivos: además de maestros, estudiantes, 
muchachos y peones, en el siglo XVII participan soldados desertores, jornaleros desempleados 
y trabajadores del hierro (Moser, 1935/1985, 71). Se suceden peleas, allanamientos y muertes; las 
rondas decaen o vuelven a formas más disciplinadas en los casos en los que se restringen a las 
cofradías gremiales (los barqueros de Laufen, los tejedores de lino de Freising, los canteros en 
Au bei München). 

Por último, los goigs (gozos) —composiciones poéticas en catalán dedicadas a la Virgen, a Dios 
o a un santo— se sitúan en el ámbito del canto devocional y han estado vinculados a misas, 
novenas y procesiones (Ayats, 2010b, 78). En el contexto navideño, destacan las caramelles de 
Nadal se interpretan durante la nit de Matines (Misa del Gallo o Nochebuena) en las parroquias 
de las Islas Pitiusas (Ibiza y Formentera). Se estructuran en tres partes: “els gojos de Maria —o 

79 Según Giuseppe Giordano, éstos se acompañaban con el violín o con el bajo de tres cuerdas, más tarde sustituido por la 
guitarra (Giordano, 2019, 115).



77

3. Dimensión histórica 

caramelles pròpiament dites—, els gojos i l’oferiment” (Escandell, 2016, 15). Los textos de la se-
gunda y tercera parte suelen ser relativamente contemporáneos, mientras que las caramelles ini-
ciales —que tratan de los episodios relevantes de la vida de la Virgen María— forman parte del 
repertorio de goigs que se extiende más allá de los territorios de la antigua Corona de Aragón, 
concretamente, en tres continentes y en unas diez lenguas (Ayats, 2023). 

3.3. Historia reciente del abendu

3.3.1. Momentos, espacios, medios y agentes de difusión 

La transmisión o difusión de los marijesiak ha sido facilitada por diferentes agentes, en diversos 
momentos y espacios, de forma oral (mediante la interpretación y recepción directa, in situ, 
simultánea), así como mediada (escrita, grabada). 

En el siguiente apartado, nos centraremos en los siglos XIX-XX y ofreceremos un informe relati-
vo a la difusión de los cantos en cada localidad. Después recogeremos los aspectos más relevantes 
en un texto conclusivo general. 

3.3.1.1. Lekeitio

El 22 de diciembre de 1898, el lekeitiarra R. M. Azkue (bajo el seudónimo Vascofillo) publicó una 
crónica de la ronda de Lekeitio en el semanario Euskalzale —dirigido por él mismo—. El artículo 
llevaba por título Ekandu edo oitura eder bat (Una bella costumbre), y decía así (traducido por la 
Autora): 

En la hermosa villa de Lekeitio desde antiguo la noche de Nochebuena grupos de 6-7 van de casa en casa, 
procurando recibir algo. Entre ellas una suele tener la voz más bella y suele ser la que canta el solo: las 
otras llevan el coro. Para ello tocan la puerta dran dran y dicen “cantar o rezar”. Y los hogareños desde 
dentro responden “cantar” o “rezar” o “ni lo uno ni lo otro” o “lo uno y lo otro”. Si se les da la segunda o la 
tercera respuesta, no hay cantos; pero sino he aquí los bonitos versos que cantan. (Euskalzale, 22/12/1898, 
T. de la A.)

En este artículo, originalmente escrito en euskera, Azkue no especifica el género de las cantoras. 
En cambio, sí lo hace en el Cancionero: en el apartado Canciones de ronda, después de presentar 
la nº 965 titulada Maria Jesus (1922, 1118-1120) menciona las florituras de las piadosas rondistas. 

Según recuerdan haber visto las entrevistadas de mayor edad, en la primera mitad del siglo XX 
pequeños grupos solían cantar por la parte vieja de la villa en torno al día de Nochebuena80. 
Realizaban varias paradas (en panaderías, tiendas, casas, bares, etc.) y cantaban con el objetivo 
de recibir una recompensa (principalmente en alimentos: pan, chorizo…)81. No recuerdan que 
fueran rondas organizadas, sino más bien iniciativas espontáneas de gente humilde, frecuen-

80 Mila Robles cuenta que apenas andaban en Goiko kalea (actualmente Dendari kalea), pero sí behean (c/ Beheko kale). 
También menciona los alrededores de la calle Atxabal, en el barrio marinero Arranegi, donde ella vivía (11/03/2022).

81 Las entrevistadas usan los términos eskea (petición o postulación) o karidadea (caridad). Alguna vez alguien que no estaba 
bien de la cabeza les tiró un balde de agua; otra vez les dieron 500 pesetas (entrevistas a Mila Robles el 25/07/2021 y 11/03/2022).



78

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

tes por esas fechas82. El cancionero de R. M. Azkue y las fuentes orales coinciden en que las 
intérpretes eran mujeres83. No está claro si salían a la luz del día o al anochecer. Las coplas en 
cuestión se conocían como mari(a)jesusak o abendukuak. No sabemos a ciencia cierta si en dichas 
cuestaciones se cantaban solo éstas u otras canciones también. 

Las entrevistadas comentan que en su infancia el canto no sólo acompañaba las actividades fes-
tivas, sino muchas de las labores cotidianas. Estas coplas se difundían a través de diversos espa-
cios de transmisión. El primero era la calle, en la que recuerdan haber visto a las mujeres cantar 
y pedir limosna en la posguerra. Otro lugar de aprendizaje eran las conserveras de pescado de la 
zona84, donde narran haber cantado mucho y haberse divertido, a la vez que trabajaban duro85. 
En la kabana86 empleaban mayoritariamente a mujeres, y se cantaba de todo87 y con ganas, entre 
otros cantos, los mariajesusak. Los jefes, frecuentemente hombres, lejos de reñirlas las animaban 
a cantar, y a veces se unían a ellas. 

Cese de las postulaciones 

Pasada la posguerra, presumiblemente a mediados del siglo XX, los cantos se siguieron inter-
pretando y transmitiendo en los encuentros familiares en algunos hogares, pero parece que se 
abandonó la costumbre de cantar los mariajesusak y pedir el aguinaldo en la calle. 

Lo mismo sucedió con otras tradiciones de la villa: según las entrevistadas, por la misma época 
desaparecieron las llamadas de las dei eittekuak88, con la paulatina aparición de los teléfonos. No 
obstante, las entrevistadas deducen que las llamadoras no eran las mismas que cantaban los maria-
jesusak89, ya que las primeras solían ser parientes o cercanas a los patrones de las embarcaciones, y 
contaban con una situación económica relativamente cómoda, al contrario de las que mendigaban. 

82 Mila Robles recuerda cómo dos hermanas, Marixa y Antolina, al no tener nada para cenar, decidieron pedir limosna al 
vicario, ofreciéndole cantar los mariajesusak o rezar. Las postulantes esperaban que el vicario pidiera el rezo, pero no fue así. El 
caso era, que ellas no se sabían la canción, por lo que propusieron “¿Señor, le importaría que le cantásemos una de regatas?”. 
Se debieron de reír mucho (11/03/2022).

83 Los hombres tenían la costumbre de cantar en los bares al anochecer, pero al parecer no mariajesusak, sino otro tipo de 
canciones.

84 Algunas de ellas eran Garavilla, Erkiaga (Erga), Ortiz y Parodi.

85 Este ambiente de trabajo, principalmente femenino, se describe muy bien en el trabajo de Goikoetxea & Izagirre (2015).

86 Kabana: Fábrica de conservas de pescado. Ver Glosario.

87 Tangos, boleros, habaneras, canciones antiguas, de Navidad, canciones nuevas que contaban historias locales… Mila tam-
bién conoce canciones nacionalistas vascas, socialistas… que aprendió en ese ambiente. Jone Goitia recuerda que una tal Asun 
cantaba Els Segadors (06/09/2021). Tampoco se le olvidan las canciones franquistas que les obligaron a aprender en la escuela. 
Eli Akarregi comenta: “Éstas han cantado todo el abanico, izquierda, derecha…” (12/03/2022).

88 Mujeres encargadas de aprovisionar las embarcaciones y de recorrer las calles llamando a los marinos a embarcarse de 
madrugada, entre otras tareas. Ver Glosario.

89 De hecho, las llamadoras han sido figuras cercanas al grupo del batzoki que actualmente ronda: desempeñaron este oficio 
la abuela (Katalin), la madre (Juana) y la hermana de Maria Luisa Leturia (1937), quizás también su tía Felipa; la madre, la tía 
y la hermana mayor de Jone (1943) y Elvi Goitia Urkiaga (1941).



79

3. Dimensión histórica 

Recuperación o riproposta

Centros educativos 

En la década de 1980 diversos grupos decidieron reinterpretar estos cantos. Parece que la prime-
ra propuesta surgió de la ikastola90, en torno a 1984. El bertsolari91 de Muxika Jon Lopategi tra-
bajaba para la federación de ikastolas, dinamizando formaciones acerca del bertsolarismo92. Visitó 
la ikastola de Lekeitio (Azkue Ikastola) y trataron el tema de los marijesiak; por aquel entonces, 
Lopategi traía 4 coplas con la melodía de Muxika93. Poco después, el entonces profesor —y du-
rante muchos años director— Jose Antonio Aranburu Natxi mandó a sus alumnos preguntar en 
casa si conocían alguna variante local de estos cantos. Según Aranburu, el objetivo era trabajar 
el bertsolarismo a través de estas coplas, así como recuperar elementos que conformaran una 
identidad propia, con el fin último de integrarlos en el currículum escolar vasco94. En un primer 
intento, los padres y madres de los alumnos dijeron no conocer nada. Sin embargo, al pedir que 
preguntaran a familiares de mayor edad, recogieron 3 versiones diferentes: una de Lekeitio95, 
otra de Ea96 y otra de Gizaburuaga97 (EJEMPLO AUDIO). Lamentablemente, no conservan 
grabaciones de esa época, pero trabajaron las tres melodías. En Lekeitio se recogieron 11 coplas. 

Desde 1984 hasta hoy, alumnos de diferentes edades de la ikastola han seguido reinterpretando 
los mariajesusak, en actos de tipologías diversas. Primero fueron jóvenes de 13-14 años, en las 
mañanas del 21, 22 y 23 de diciembre. Poco a poco han ido incluyéndolos de manera transversal, 
a través de las clases de música, y enseñando las coplas a los alumnos de educación primaria. A 
los pocos años, unos profesores de la escuela pública acudieron a la ikastola interesados por esta 
costumbre, y éstos les facilitaron la información pertinente; interpretan los cantos, mantenien-
do el estribillo pero con las coplas modificadas, hasta la actualidad. 

En cuanto a la interpretación musical, Natxi comenta que la versión que ellos recogieron era más 
veloz que la de las mujeres del batzoki98, que era más libre99. Los primeros años, los adultos Julian Ba-
rainka y Esther Kortazar hacían de solistas; otras veces fueron los alumnos. Llevaban un ritmo mar-
cado, porque según según el profesor de música Manu Ziluaga manejar a los niños ad libitum es difícil. 

90 Ver Glosario. Ikastola.

91 Ver Glosario. Bertsolari.

92 Ver Glosario. Bertsolarismo.

93 Jose Antonio Aranburu Natxi (26/06/2022) recuerda dos, de nueva creación y temática política: Hor dator Olentzero heldu 
dira gabonak / Zorionak guztioi, andre ta gizonak. Maria Jesus, Jesus Mari Jose. // Kartzelan preso edo desterruan daudenak / gabonetan 
guztiak izan ditzagun denak / Maria Jesus… (Ahí viene Olentzero, han llegado las Navidades / Felicidades a todos, mujeres y 
hombres; Los que están presos en la cárcel o en el exilio / tengámoslos todos en Navidad) (T. de la A.).

94 Entrevista personal el 26/06/2022.

95 Natxi recuerda que las alumnas fueron Idoia Almike y Ana Gomez Etxabe, ambas relacionadas con el barrio Arranegi.

96 Traída por Agurtzane Barainka.

97 Recogida por Koldobike Mendiguren.

98 El diccionario de la RAE define batzoki como “sede social del Partido Nacionalista Vasco en una localidad”. Ver Glosario.

99 Primero Manu Ziluaga y después Natxi Aranburu utilizan la expresión ad libitum para referirse a ellas y compararlas con 
la versión de Gernika (entrevistas 26/06/2022).

https://www.dropbox.com/scl/fi/aku5ocsawp3emnr94nkno/Gizaburuaga.-2022-cantado-por-Natxi-Aranburu.wav?rlkey=46hdfijca314fs4m746l8dzxf&e=1&st=9uca0akl&dl=0


80

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Hace dos años han incluido unas nuevas coplas100, para secularizar la práctica desprendiéndola 
de sus connotaciones religiosas e intentar asociar el contenido al Olentzero y al solsticio de 
invierno. Los días de las actuaciones han variado, porque se han ido adecuando al calendario 
escolar. Se han hecho rondas y actuaciones de tipo concierto también. 

El grupo de mujeres del batzoki 

Por otro lado, está el grupo ligado al batzoki, mayoritariamente formado por mujeres, muchas de 
avanzada edad. Según cuentan, la motivación para organizar una ronda y cantar los mariajesusak 
nació de una escisión en el seno del PNV. En torno al año 1986, numerosos militantes abando-
naron el PNV101; en Lekeitio, pasaron de ser 1000 socios a aproximadamente 200. Eli Akarregi 
y su kuadrilla se quedaron en EGI102, y animaron a las mayores (su madre Mila Robles y otras) a 
recuperar estos cantos, en forma de ronda. 

Algunas de las mujeres de mayor edad103 conocían la melodía y algunas coplas de memoria, por 
haberlas conocido en los espacios mencionados anteriormente. Mila Robles también mantenía 
un vivo recuerdo de los cantos, pero además contaba con un papel mecanografiado en casa; no 
sabe a ciencia cierta si se lo dio el cura Don Antonio Zamora tiempo atrás. Imaginan que an-
taño se cantarían más coplas, pero decidieron fijar unas para su interpretación. Al escuchar los 
cantos repropuestos, el resto de las mujeres del grupo manifestó que aquella música coincidía 
con su recuerdo, avalando así la veracidad de la propuesta (esto se hizo por unanimidad, según 
Eli Akarregi104). En 1986, el primer año en que rondaron, el ya fallecido estudioso Rufo Atxurra 
(1911-2002) debió de emocionarse al reconocer los cantos debajo de su casa; al parecer, le recor-
daron la manera de cantar de su difunta madre. 

Algunos años antes, en 1977, el batzoki recuperó la representación costumbrista de una boda vas-
ca (euskal ezkontza)105. Así, las primeras rondas de los mariajesusak, las participantes se vistieron 
con la vestimenta de la boda. Hoy visten de calle, a excepción de toquillas o mantones y txapelas. 
La ronda se realiza sobre las 20:00 partiendo desde el batzoki. En los últimos años, debido a la 
bajada en el número de las participantes originales —por motivos de salud o defunciones—, 
invitan a hombres cercanos al grupo a participar, por lo que el grupo es mixto. 

100  Oles egiten gabiltz / kalez kale kantuan / Ikastolatik gatoz / ohi danez abenduan. // Badator Olentzero / heldu dira Gabonak / 
bereizketarik gabe / guztioi zorionak. // Gure mezularia / deitzen da Olentzero / herrira ekartzen dau / zoriona urtero. // Mendietatik 
dator / gure itsas ertzera / urtero euskaldunok / euskaraz berotzera. // Elkartasun, poz eta / ametsen zakukada / banatzeko herrira / eta 
ikastolara. // Ezinka larri edo / justuan dabiltzanak / gabonetan gogoan / izan ditzagun danak. // Zoriondu ta zaindu / dezagun ingurua 
/ gure etxe, herri ta / bizi garen mundua. // Hauxe da zuentzako / daukagun oparia / ikastola nahiz herri / bizi ta kantaria. (coplas) Oles 
Aroa, Olentzaroa, Oles Aroa. (Estribillo)

101 PNV: Partido Nacionalista Vasco. Ver Glosario.

102 EGI: Juventudes del PNV. Ver Glosario.

103 María Ángeles Uscola Chacartegui (nacida en 1910), y su amiga Margari Zugadi Iturraspe, de la misma edad. 

104 Entrevista realizada el 12/03/2022.

105 Los detalles sobre los antecedentes a la recuperación y una amplia documentación fotográfica se pueden consultar en 
Goiogana (2001).



81

3. Dimensión histórica 

Otros grupos 

Según los profesores de la ikastola entrevistados, en la década de 1980 una kuadrilla106 de hom-
bres de la sociedad gastronómica107 y recreativa Tramana108 precedió al grupo de mujeres del 
batzoki. Natxi facilitó los versos a uno de los socios, que por aquel entonces era profesor en la 
ikastola. No obstante, el acto no debió de tener continuidad. 

Recientemente, la asociación cultural Zaletxuak organizó un taller de canto en el que también 
se estudiaron los mariajesusak. En los últimos años este grupo también ha rondado el 23 de di-
ciembre, e incluye estas coplas en su repertorio. 

3.3.1.2. Ea

En los cancioneros y fuentes escritas, como el Anuario de Eusko Folklore, no aparecen men-
ciones al abendu de Ea109. No obstante, según fuentes orales, la novena infantil del abendu ya se 
realizaba durante la primera mitad del siglo XX. Los entrevistados señalan que antaño los niños 
cantores eran siempre chicos, y de edad más avanzada que en la actualidad. Ahora como antes, 
cantan caminando, acompañándose rítmicamente con palos. El día de Nochebuena, el solista 
también toca una campanita. 

Primeros impulsores religiosos 

En una primera época, parece que algunos de los organizadores fueron cercanos a la iglesia. 
Jose Santi Agirre (nacido en 1937) contaba que, según su padre, fue Gervasio Landeta110 quien 
inventó el abendu (Madarieta, 2008, 43). Fuese o no quien introdujo la práctica en la localidad, 
dicho sacerdote acompañaba a los niños en los ensayos (Madarieta, 2008, 97). Diferentes entre-
vistados111 también mencionan a Martina Endeiza, de mote Martina Lapiko112, quien elegía a los 
cantores y se encargaba de la repartición113.

Más tarde, el sacerdote Pedro Atutxa (del valle de Arratia) tomó el relevo; era melómano e 
impulsó coros, la enseñanza del txistu y la formación profesional114. En los años 1950-1960, la 

106 Kuadrilla. Ver Glosario.

107 Sociedad gastronómica: espacio privado, compartido normalmente entre kuadrillas, que suele contar con una cocina 
comunitaria. Txoko. Ver Glosario.

108 Tramana es el nombre local que se le da a la raya (pescado).

109 Ver el Estado de la cuestión de este trabajo.

110 Sabemos poco sobre este hombre; Madarieta menciona que era bertsolari y melómano, autor de la canción San Antonioren 
Deiak, conocida localmente. En el estudio de la genealogía del escritor Julio Cortázar, encontramos estos datos relacionados: 
“Gervasio de Landeta Cortazar (Ea, P. San Juan, b.   1877). A comienzos del siglo XX, en 1915, vivía Gervasio, que era sacerdote, 
en Ea, con su madre Martina, ya viuda, y con su hermana Filomena, soltera.” Según la misma fuente, la madre de Gervasio 
(Martina Josefa de Cortazar, nacida en 1837) y la hermana (Martina Amalia de Landeta Cortazar, nacida en 1872) compartían 
nombre.

111 Ella organizaba el abendu en la época de Jose Santi Agirre y también en la de su hijo.

112 Martina no debía de tener ninguna filiación con la iglesia; su padre era cartero y se llamaba Boni (Aitxe Boni).

113 De dinero, nueces, higos silvestres (pikobasak)…

114 Entrevista con Jose Santi Agirre, Mari Loli Gorroño y Maite Landa (09/04/2022).



82

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

organización corrió a cargo del cura gipuzcoano Don Cecilio Agirre y su hermana Carmen; 
repartían a los niños las coplas escritas a mano, como recuerdan Sabin Garitaonandia, Jose Fun-
dazuri y Juan Antonio Bermeosolo (Madarieta, 2008, 97). Juan Cruz Madarieta puntualiza que 
Don Cecilio les enseñó a leer y escribir en euskera, en pleno franquismo115. 

La iniciativa en manos de adultos seglares

En la década de 1960, Don Cecilio se marchó y llegó el padre Patxi (Aitxe Patxi). Juan Cruz 
Madarieta recuerda a Enrike Gonzalo de capitán116 en esta época. Según Maite Landa, el padre 
Patxi no mostró gran afición por esta tradición, y consecuentemente en los años posteriores, a 
partir de 1970, fueron diversos adultos seglares de la localidad los que se ocuparon de organizar 
los ensayos del grupo infantil y de acompañar a los niños, sobre todo en la ronda del 24. Han 
desempeñado este papel, entre otros, Benito Lopez de Abetxuko, su hermano Jon Lopez de 
Abetxuko, Juan Cruz Madarieta y Jose Ignazio Longa (Madarieta, 2008, 97). Jose Sabin Baste-
rretxea (nacido en 1955) recuerda los ensayos en casa, y apunta a Karmelo Landa de capitán. En 
cualquier caso, algunos de los abendu mutilak (niños del abendu) de la época recuerdan rondar 
prácticamente solos; seguramente por el oficio de marinos de algunos de los mencionados. Jose 
Ignazio Longa, Josin, también era marino y tuvo que ir a la mar en 1983 o 1984; fue por ello por lo 
que pidió a su mujer Mari Loli Gorroño (nacida el 1951) y a Maite Landa (1943) que se encargaran 
del grupo aquel año. Desde entonces —hace ya 40 años—, son ellas las que contactan con los pa-
dres, convocan los ensayos en casa de Maite y se ocupan de la organización general de la novena. 

Al menos a partir de la década de 1940, el grupo lo conformaban 9 chicos. Rondaban colocados 
en dos filas, y se iban turnando para hacer la parte solista —siendo ésta la condición indispen-
sable para la repartición del dinero, al término de la novena—. Presumiblemente rotarían cada 
día en el sentido contrario a las agujas del reloj, de manera que el solista y el farolero fueran 
siempre en primera fila. El capitán (kapitxana) solía ser el más mayor o experimentado, y dirigía 
al resto; se colocaba en la parte trasera. Algunos comentan que hacía de solista el último día, y 
también que abría la copla Sakramentu durante toda la novena (Madarieta, 2008, 51). Asimismo, 
mencionan que esta figura se ocupaba de la parte disciplinante: controlaba la asistencia y com-
portamiento del resto, de manera que se quitaba parte de la colecta a los participantes que falta-
ban algún día, no respetaban el orden, no cantaban como es debido, etc. (Madarieta, 2008, 49).

115 Mesa redonda Kontau ala errezau realizada en Ea el 22/12/2023. 

116 El capitán (kapitxana) era el chico más veterano del grupo, que dirigía al resto (como desarrollaremos más adelante).



83

3. Dimensión histórica 

Posición de los abendu mutilak. Ilustración basada en: Madarieta, 2008, 48.

Posiblemente la organización fuera cambiando, porque los testimonios difieren según la década 
(Madarieta, 2008, 49). Parece que en los 1980 el grupo dejó de ser de 9, dejaron de turnarse 
para hacer de solista, y desapareció la figura del capitán. Hoy en día, se mantiene la posición en 
filas de dos, paralelas, y el grupo se forma con el número de niños disponible. La inclusión de 
las niñas se dio en torno a 1988-1989, bajo el mando de Mari Loli y Maite, por no contar con 
suficientes niños para formar el grupo. 

El recorrido de los primeros 8 días comprende el núcleo urbano (San Juan). A partir de 1970, 
se incluyó el núcleo de casas conocido como Altxikar —donde prevalecen las segundas vivien-
das—. En 1951 se fundó Lagun Etxea, la residencia de ancianos; aunque en un principio los ni-
ños cantaban la copla Sakramentu en frente de la institución (por la existencia de una pequeña 
capilla en el interior), a partir del año 2000 decidieron entrar al comedor a diario para cantar 
con los residentes. 

En las décadas de 1940 y 1950 la ronda ya subía al barrio Bedaroa la mañana del 24 de diciembre 
a realizar la cuestación. Los participantes recuerdan subir muy temprano y a pie, entre zarzas 
y maleza, sin conocer bien el camino117. Actualmente, quedan más tarde —sobre las 8:30— y 
tras darle 3 vueltas al casco del pueblo, suben a Bedaroa en coche. Cuando se construyó el hotel 
en Natxitua, el recorrido se amplió a este barrio también. Puntualmente han visitado el barrio 
Angelutxu, cuando ha coincidido que algún vecino o familiar de los niños cantores vivía allí. 
La mañana del 24, antiguamente preguntaban “kantau edo errezau?”118 (¿cantamos o rezamos?) al 
llegar a las casas, para pedir permiso para cantar. Asimismo, se ofrecía la pequeña figurita del 
Cristo en la cruz (el pastikun, Pax te cum) a los vecinos que la quisieran besar (EJEMPLO AU-
DIOVISUAL). Estas dos convenciones han caído en desuso en los últimos años. 

117 Mesa redonda Kontau ala errezau realizada en Ea el 22/12/2023.

118 El título del libro publicado por el ayuntamiento de Ea dedicado al abendu incluye esta misma frase, Kantau edo errezau.

https://www.dropbox.com/scl/fi/up7abfqk0zon3oftkybft/Ea.-1990-Pastikun.mp4?rlkey=y39ies67i7y0kves4juojria1&e=1&st=rorojnpx&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/up7abfqk0zon3oftkybft/Ea.-1990-Pastikun.mp4?rlkey=y39ies67i7y0kves4juojria1&e=1&st=rorojnpx&dl=0


84

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

3.3.1.3. Gernika

La ronda de los marijesiak en Gernika está bien documentada desde inicios del siglo XX. Jose 
Antonio Arana Martija y posteriormente historiadores locales se han ocupado de recoger infor-
mación relativa a los participantes de las diferentes épocas, por lo que hoy contamos con los da-
tos necesarios para conformar una radiografía de los actores que han impulsado e interpretado 
esta costumbre en la villa en diferentes momentos del siglo XX. 

Épocas y participantes

Para conformar este apartado nos hemos servido principalmente de las publicaciones de Vicen-
te Del Palacio (1996, 1997, 2000), de la tesis de Rementeria (2013) y de las entrevistas realizadas 
a diferentes actores119.

Anastasio Bidaguren Auzotxu (solista entre ? -1912) 

Auzotxu fue solista desde fecha desconocida hasta 1912. Vivió en el asilo Calzada y vendió rifas. 
En su tiempo, formaban parte del coro Emeterio Candina (1849-1912) —txistulari—, Guillermo 
Meaza (1864-1917) —sastre y atabalero—, Domingo Zaldunbide Txaparro (1860-1919) —zapatero 
y guitarrista aficionado— y Angel Clemencot Enbute (1861-1919) —también zapatero y guita-
rrista—, junto a otros dos miembros apodados Txanko y Pisparro. 

Zaldunbide y Clemencot cantaban en Santa Cecilia, Marijesiak y Santa Ágeda. El grupo estuvo 
inmortalizado en un mural situado en la Sociedad de Gernika, destruido a causa del bombar-
deo. 

Daniel Ibarzabal Estebanillo (solista entre 1913-1937) 

Ibarzabal trabajó en Jypsa-Dalia, fue pregonero y tocó el trombón en la banda de música muni-
cipal. Lo acompañaban Bernardo Omaetxebarria Kataplax —clarinetista en la banda y txistula-
ri—, Esteban Ormaetxea, Castor Bilbao y Eugenio Zautua. 

Parece ser que entre 1915-1918, las fábricas armeras de Gernika intensificaron su actividad a cau-
sa de la Guerra Mundial120, por lo que los cantores —que trabajaban en las mismas— no podían 
asumir el novenario. En esta coyuntura, 15 estudiantes cubrieron su puesto durante tres años. 
Terminada la guerra, algunos de ellos se unieron al quinteto de Estebanillo. 

El diario nacionalista Euzkadi publica crónicas ensalzando la ronda a partir de 1916. En 1917 (20 
de diciembre) menciona los nombres de 9 hombres jóvenes121, trabajadores y estudiantes, y algunos 
pueblos vecinos en los que salen al anochecer (Busturia, Lumo, Ajangiz y otros). En 1918 (23 de 

119 Agradecemos especialmente la aportación de Juan Antonio Sagredo, miembro veterano del grupo y archivero histórico.

120 El periódico nacionalista Euzkadi recogía este dato el 23/12/1916, en el artículo Egunekua. Marijesiak Gernika’n. El cronista 
Pixparro, marijes no identificado, menciona un montón de mozos que durante 9 días sobre las 4-5 cantan canciones hermosas 
para recordar que las Navidades se acercan, provocando un dulce escalofrío a los que están en la cama, sobre todo a los niños. 
Asimismo, el artículo menciona los pueblos vecinos donde también se canta de noche.

121 “Txaparroa”, Retes, Urtiaga, Txarron, Arrien, Endika (desconocen el apellido), Arostegi, Olejua y Kalle (sic) (Lopez de 
Larruzea, 2019b, 52).



85

3. Dimensión histórica 

diciembre), en la misma línea, menciona 5 jóvenes122; también publica las dos primeras series de 
coplas123, declaradamente corregidas por cantarse en euskera motrollo124. 

Se suceden los artículos en años siguientes. El 25 de diciembre de 1923, leemos lo siguiente en el 
apartado Información Regional. Vizcaya:

[Después de dar cuenta del temporal] Sin embargo, un nutrido grupo, que había engrosado con el que 
durante nueve días ha recorrido de madrugada nuestras calles, ha entonado los Marijeses (cantos de Na-
vidad). […] El aurresku de la mañana se vió bastante concurrido; pero gracias mil al estado atmosférico, 
no hemos tenido que soportar luego las canciones y berridos a que otros años se nos condenaba. (Lopez 
de Larruzea, 2019b, 53) 

El 16 de diciembre de 1927, el periódico habla de la participación del amigo Estebanillo como 
solista. La última referencia es del 25 de diciembre de 1936125, cuando se publican dos coplas de la 
serie Bart Belenen (Nazaretako templuan dago y Korraletako ardijak); el cronista Ibon habla en este 
caso también del euskera mezclado/confuso de las coplas (euskera nastuban) (Lopez de Larruzea, 
2019b, 53). 

En 1937 muere Estebanillo en el refugio antiaéreo de Andra Mari, en el actual cruce entre 
Barrenkale y Barrenkale barrena. Según Juan Antonio Sagredo126, la ronda se dejó de realizar 
durante 3 años, hasta que el próximo grupo tomó el relevo127. 

José Meaza Walter (solista entre 1940-1960)

Meaza, caracterizado por su voz fina y su gabardina, fue atabalero de la banda de txistularis, 
y trombonista en la banda municipal; trabajó como pintor en Talleres de Guernica. Junto a 
él rondaban Juan Martin Meaza —fiscorno y trompeta en la banda, y obrero de La Industrial 
Vizcaína S.A. —, Antonio Urkidi Markinatxu —trombonista de la banda y empleado en Astra—, 
José Madariaga Sangroniz Arbola —también trombonista y regente del entonces Bar Iruña—, 
Doroteo Pertika —bombardino y obrero de La Industrial Vizcaína y Talleres de Guernica—, 
Antonio Egia —miembro de la Coral Santa Cecilia y del Otxote Bogamazua, saxo tenor en la 
banda, txistulari—, Jose Antonio Aldana —empleado en Malta e Idurgo, y participante de los 
coros de Santa Águeda—, Juan Jose Agirre Uribe Elorrio —trabajador de Talleres de Guernica 
que tras un período en Sigma (Elgoibar) vuelve a Gernika en su jubilación—, Isaac Ipiña y Jesús 
María Agirreamalloa. 

Cabe destacar la importancia de algunas figuras que apoyaron la ronda de una u otra manera 
en la posguerra. Del Palacio menciona que fue el abogado Nicolás Anitua quien animó al grupo 

122 Zautua, Gabiola, Ibaizabal (sic), Ormaetxea y Urtiaga (Lopez de Larruzea, 2019b, 52).

123 Estas son coincidentes con las hojas publicadas por la imprenta Egurrola en torno a la década de 1920. Trataremos del 
tema en profundidad en el capítulo 6.

124 El término despectivo motrollo (o mordoilo) se refería a palabras de origen latino, consideradas inadecuadas por el puris-
mo lingüístico de Sabino Arana y sus seguidores. Ver Glosario.

125 El diario dejó de publicarse en 1937, a causa de la Guerra Civil.

126 Sagredo es un veterano en el grupo, y es conocido como el archivero de los marijesiak. 

127 Amagoia Lopez de Larruzea menciona fuentes orales que afirman que la ronda no cesó tras el bombardeo.



86

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

a retomar la ronda, y les ofrecía comida y bebida cada vez que pasaban por su casa. También es 
de esta época el agradecimiento a Gotzon Bengoa Clemencot Karrak, quien vivía en Goienkale 
y solía dejar una botella de coñac en la ventana para los cantores; hoy en día todavía se grita su 
mote al pasar por esta calle. 

Asimismo, en la posguerra, la panadería Labakoa, a cargo de Agustín Irazabal, empezó a ofre-
cer pan durante los nueve días de los marijesiak a su paso por la tahona. Los cantores, por su 
parte, solían ofrecerles un traguito del licor que los bares les habían proporcionado. Según fuen-
tes orales, los marijeses permitían a Irazabal hacer de solista y cantar la copla Larrainetako ardiak 
bere —copla proveniente del arreglo coral de S. Altube— el día de Nochebuena. El paso diario 
por Labakoa se ha mantenido hasta el cierre de la empresa en 2022. Asimismo, Adolfo Urrutia 
Reverendo y Joni Aldecocea invitaban al grupo a una cena en la Taberna Vasca. El empresario 
liberal-conservador Rufino Unceta también apreciaba a los marijesiak y hacía una contribución 
importante al grupo el día de la cuestación. 

Jose Antonio Oar (solista entre 1960-1969) 

Oar empezó como corista en la época de Meaza, y después siguió como solista128. Perteneció al 
coro de tiples de la Parroquia, a la coral Santa Cecilia y posteriormente a la Coral Andra Mari. 
Tocó el clarinete en la banda municipal y el silbote en la banda de txistularis. Trabajó en la em-
presa Malta. Lo acompañaron Pertika, Egia, Aldana y Elorrio (del período anterior), así como 
Enrique Salegi Allende, Jesús Celaya Txakarro, Oscar Alvarez Quintana —también empleado 
en Malta—, Sixto Gorrindo —original de Cascante, obrero en Idurgo e intérprete trombón y 
bombardino en la banda—, y Alberto Zubiaurre —barítono de la Coral Santa Cecilia, miembro 
del coro parroquial y del Otxote Bogamazua, así como presidente de la coral Andra Mari—. En 
1963, Zubiaurre consiguió una subvención del ayuntamiento y así organizaron una chocolatada 
en el Paseo el último día. 

Don Ricardo Zallo, quien fundó la Coral Santa Cecilia en torno a 1954, fue nombrado director 
del instituto de enseñanza media en la década de 1960. Al parecer, en torno a 1968 —según 
Denis Azkarate— el cura se propuso que sus estudiantes sustituyeran a los marijesiak cantando 
al anochecer en unos puntos concretos de la villa, y pidió una subvención al ayuntamiento para 
ello. Los marijesiak oficiales se opusieron. Al final los planes de Zallo no se pudieron llevar a cabo 
y el grupo tradicional siguió con las rondas. 

En 1967, María Concepción Unceta y José Antonio Arana acordaron grabar a la formación 
tradicional. Por consiguiente, la grabación más antigua con la que contamos data de este año. 
Se realizó en el chalé de los Unceta —donde se sitúa actualmente la Escuela de Música Segundo 
Olaeta— y está comentada por Arana Martija. 

En la posguerra toda la cultura giraba alrededor de la Iglesia, que funcionaba como blindaje. 
El historiador José Ángel Etxaniz Txato129 señala que los diferentes grupos de marijesiak hasta 

128 Juanan Sagredo comenta que probablemente la mayoría de los solistas se introdujeron en el grupo primeramente como 
coristas, hasta interiorizar los cantos.

129 Entrevista personal el 27/01/2024.



87

3. Dimensión histórica 

la renovación de los 1970 contaron con miembros cercanos al tradicionalismo carlista (Zautua, 
Ibarzabal, Arbola, Aldana, Salegi, Gorrindo…). El grupo de Adoración Nocturna solía acompa-
ñar a los cantores la madrugada del sábado al domingo. Otras figuras de ideología más nacio-
nalista (Meaza, Markinatxu, Arana, Zubiaurre) igualmente participaban de —o eran cercanos 
a— Acción Católica. 

En cualquier caso, la mayoría de los cantores eran miembros de la banda de música y de las 
diferentes corales, y trabajaban como obreros en las fábricas de la zona. Los grupos eran re-
lativamente cerrados, la repartición de la postulación recaía salvo excepciones en los mismos 
participantes, y el solista oficial realizaba toda la novena: solo lo sustituirían si surgiera algún 
imprevisto y no pudiera asistir. 

En la hoja parroquial Brisas Guerniquesas, un artículo firmado por un tal Servus criticaba en 
1957 la participación de alguna mujer en la ronda: 

Creo interpretar el deseo de todos los guerniqueses al decir que esta santa costumbre no solo no debe 
desaparecer sino al contrario debe afianzarse más y más, nutriendo el grupo con nuevos y entusiastas 
elementos. Pero al mismo tiempo no puedo menos de manifestar el disgusto y la pena de muchos, al ver 
que algún año atrás, entre las voces graves de los hombres, se han oído voces femeninas que no dicen bien 
con la gravedad siempre conocida hasta aquí. Sería una lástima que al introducir nuevas formas, viniera 
a tierra una de las costumbres más clásicas de Guernica. (Servus, 1957) 

Según Juan Antonio Sagredo130, una parroquiana llamada Rosarito Uribarrena quiso cantar en 
los marijesiak en torno a la década de 1960, pero no le dejaron; pese a la vaguedad de las fechas, 
quizás la revista se refiriera a este incidente.  

Década de 1970

En la década de 1970 se dio un nuevo relevo generacional y el grupo creció considerablemente. 
El quinteto de Oar se fue retirando, y entraron estudiantes y jóvenes trabajadores que revita-
lizaron el grupo131. Algunos solistas de esta etapa fueron Juan Miguel Urigüen Ennio, Gerardo 
Candina, Javier Obieta Javi Santa, Fernando Senz, Juan Carlos Bilbao Míster y principalmente 
José Antonio Uriarte Itxaso. 

En esta época, lo recaudado en la ronda del 24 de diciembre dejó de ser para los miembros del 
grupo, y pasó a destinarse a otras causas (principalmente caritativas y político-sociales). A partir 
de esta década, Icobalceta (1994) y Rementería (2013) hablaron de una politización y resignifi-
cación de la práctica. Algunos entrevistados conjeturan que el aurresku (danza ceremonial) y el 
canto Gernikako Arbola interpretados en el Pasileku al final de la segunda ronda se pudieron in-
troducir en esta década; no obstante, encontramos una pequeña mención al aurresku la mañana 
de Nochebuena en el diario Euzkadi el 25/12/1923132. 

130 Entrevista realizada el 21/06/2024.

131 Para una relación de participantes de estas décadas, ver Del Palacio (2000, 42, 46).

132 Ver la sección dedicada a la época de Daniel Ibarzabal Estebanillo, en este mismo capítulo.



88

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Décadas de 1980-2000

En 1979 Denis Azkarate tomó el relevo de Itxaso, quien por trabajo debía viajar a menudo. 
Azkarate comenzó a cantar las coplas en orden y terminó la ronda en la puerta posterior de la 
parroquia de Andra Mari, en vez de en la escalinata (Del Palacio, 2000, 44).

En los años 80 se diseñaron tres recorridos (Lurgorri, Errenteria, Tiloak) que se alternaban 
para visitar todas las barriadas de Gernika a lo largo de la novena; el centro histórico se cubría 
diariamente. En 1987 se instauró la chocolatada del último día, entre la primera y la segunda 
ronda. En 1988 el ayuntamiento bautizó la plaza colindante al local de ensayos de la coral Andra 
Mari como Marijesiak plaza. 

Azkarate era pescatero y varias personas cubrían el papel de solista junto a él: Fernando Asto-
reka (desde 1984), Iñaki Olano (desde 1987) y Joan Aldamizetxebarria (desde 1995). 

Si en la década de 1970 la participación de las mujeres era mínima durante el novenario —a 
excepción de algunas, como Mila Obieta Katxi, María Belén Bartolomé o Florita Sarduy—, ésta 
fue creciendo poco a poco a partir de los 1980: primero en el último día, después también en las 
rondas nocturnas, hasta generalizarse a en las décadas siguientes. 

A partir del año 2000 

En torno al año 2002, algunos miembros del grupo decidieron crear una asociación con intención 
de beneficiarse de diversas subvenciones, asegurarse contra accidentes, etc. La decisión se llevó 
a la asamblea después de la constitución legal, y esto causó conflictos. El grupo se redujo por la 
marcha de algunos miembros que estaban en desacuerdo. Poco a poco, el número de participan-
tes se ha ido recuperando, especialmente con la llegada de un nuevo perfil: las personas jubiladas. 

A partir de 1997, empezó un proceso de revisión de las coplas; se propuso una versión ampliada 
y corregida en 2008, con 44 coplas recopiladas de diferentes fuentes escritas, reordenadas con 
intención cronológica, obra de Amagoia Lopez de Larruzea aprobada por Jose Antonio Arana. 

En esta etapa se rejuvenece la plantilla de solistas, que hoy supera en número a cualquier época 
precedente. En 2003 se estrena como solista Iñaki Gonzalez. En 2018, Ane Miren Arejita prueba 
en la panadería Labakoa, invitada por Denis Azkarate; será la primera mujer solista. En 2019 
se les suma Alex Uriarte. En 2023 Garazi Urzaa prueba por primera vez. Todavía interpretan 
la parte solista Denis Azkarate, Fernando Astoreka e Itxaso (padre de Alex Uriarte). Se distri-
buyen los días según la disponibilidad los participantes, ya que Iñaki Gonzalez y Ane Miren 
Arejita viven en el extranjero por trabajo. 

Autoridades

Sebero Altube (Arrasate, 1879 – Gernika, 1963) llegó a Gernika en 1902. Creó y dirigió la Banda 
Municipal de Música y el Orfeón Gernika de voces graves. Arregló los cantos de los marijesiak 
para 4 voces133 y presentó la composición al concurso de las Fiestas Euskaras de Bergara (1905). 

133 Esta versión está aparentemente perdida, y solo se conoce el arreglo a 3 voces realizado por Ricardo Zallo en la década 
de 1950 (Larruzea, 2019a, 60).



89

3. Dimensión histórica 

En 1922 se celebró el Tercer Congreso de la 
Sociedad de Estudios Vascos en Gernika, y 
Altube estrenó otra versión para 6 voces y un 
tenor solista134, que los diversos coros de la vi-
lla siguen interpretando. También preparó un 
arreglo para piano.

Dejó la dirección de la banda en 1916, y pasó 
a ser gerente de la fábrica de armas Alkarta-
suna. Militante del PNV, fue alcalde de Ger-
nika entre 1931-1935. En 1920 entró a formar 
parte de la Academia de la Lengua Vasca; se-
gún Arana Martija (2003, 77), Altube propuso 
la versión actual del estribillo de la segunda 
melodía de la novena (Jesukristo, adoratzen zai-
tugu, Jesukristo), que antes presumiblemente se 
cantaría en castellano (“Ay, qué bonito el niño 
Jesucristo”). Altube mantuvo relación con Re-
surrección Mª Azkue, y al parecer el músico 
le proporcionó material musical para su can-
cionero. Se exilió a Argentina 1936 y después 
vivió en Pau (Francia). 

Segundo Olaeta (Gernika, 1896 – 1971) tomó el testigo de Altube como director de la Banda 
Municipal y de la Academia de música. En torno al año 1927 fundó el grupo de danzas Elai-Alai. 
En 1930 estrenó en el Teatro Buenos Aires de Bilbao una obra donde incluyó una representación 
en escena de los Marijesiak135. Los músicos de la banda, entre los que se encontraban algunos 
marijeses como Estebanillo, acompañaban las escenas. Tras la guerra, siguieron representando 
los cuadros en el exilio; llegaron a cantar los marijesiak en las Navidades de 1938 en la emisora 
Radio PTT Nord de Paris. Posteriormente creó el proyecto Ballets Olaeta. 

Jose Antonio Arana Martija (1931 – 2011), musicólogo y académico de la lengua, ha sido ya men-
cionado reiteradamente a lo largo de este trabajo en calidad de investigador. Formó parte de la 
junta parroquial de Santa María, y fundó la coral Andra Mari oficialmente en 1978. Siguió al 
grupo de cerca y fue una autoridad indudable para el grupo hasta su muerte. 

3.3.1.4. Muxika

Sabemos por testimonios orales que en los años 1950 se realizaban rondas de marijesiak en di-
versos barrios de la actual Muxika136. El bertsolari Jon Enbeita (Muxika, 1950) recuerda grupos 

134 Según una crónica del diario Euzkadi, la obra se estrenó el 11/09/1922 con gran éxito.

135 Del Palacio, 1996, 40.

136 La madre del solista Iñigo Alberdi Sardui, nacida en 1936, también reconoce las rondas como algo de su tiempo 
(11/12/2022), por lo que posiblemente también se llevaban a cabo con anterioridad.

Cartel del Tercer Congreso de Estudios Vascos en Gernika 
1922. (Arte Ederren Museoa, Bilbao)



90

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

de chicos y hombres —una decena de personas; cree que siempre las mismas— que visitaban su 
caserío (Ormaetxe) y otros, la noche del 23 de diciembre, hasta la madrugada137. Recuerda un 
solista y un grupo que respondía con el estribillo a dos voces; cantaban unas 10 coplas —según 
Enbeita, sin un orden preestablecido—, golpeando el suelo con un palo cada uno, con un ritmo 
constante que mantenían en las tres melodías. También llevaban algún farol. No recuerda que 
los cantores pidieran explícitamente, pero sí que los caseros solían ofrecerles algo de comer. 

Ripropostas 

En décadas posteriores, Ariatza y Gorozika han tenido un grupo de rondistas cada una, pero 
ha habido gran trasvase de participantes entre uno y otro grupo; los entrevistados mencionan 
la importante presencia de bertsolaris. En la década de 1970, Jon Enbeita volvió del seminario de 
Arantzazu y se incorporó a la ronda de Gorozika. El organizador era Pablo Irazabal; participa-
ban el padre de Jon, las familias Lopategi, Sardui, los asistentes a la bertso eskola… Y además de 
las coplas de los marijesiak cantaban otros villancicos138 e improvisaban bertsos139, en cualquiera 
de las tres melodías del lugar. 

Iñigo Alberdi (Muxika, 1970) comenta que, en 1980-1990, cuando era adolescente, él y otros amigos 
seguían a los mayores en Ariatza. Los solistas siempre eran hombres: Ireneo Ajuriagogeaskoa, Jon 
Enbeita, Deonoro Sardui, Roberto Uriarte, Iñaki y Tomas Urkiza... En la década de 1980 ya había 
personas de ambos sexos en el grupo. Hoy en día, se mantiene esta ronda. No se realizan ensayos. 
Iñigo Alberdi se ocupa de impulsar la convocatoria, pese a vivir en Madrid. En 2022 ha entrado un 
solista joven (Gorka), y junto a él, los hijos de la kuadrilla de Alberdi participan en la ronda. 

Si en Ariatza y Gorozika la organización de las rondas en la segunda mitad del siglo XX ha 
corrido a cargo de los vecinos y no parece que haya habido impulso por parte de la iglesia, en 
Ibarruri —como Gorozika, anteiglesia independiente hasta su anexión a Muxika en 1965— 
cabe destacar el papel del sacerdote Txomin Artetxe, natural de Artea (valle de Arratia, Bi-
zkaia). Estudió en Laguardia y en el Seminario de Vitoria. Trasladado de Apatamonasterio 
a Ibarruri alrededor de 1960 como represalia por firmar un documento de protesta público 
junto a decenas de sacerdotes140, instruyó a los niños y niñas del pueblo ―muy numerosos por 
aquel entonces― en catequesis, canto, txistu, danza, montañerismo… Artetxe organizó la ronda 
del abendu, donde los niños inicialmente cantaban a una sola voz141. Peru Bilbao recuerda haber 
aprendido las coplas Maria Jose con este cura, así como la canción Abendu poza. 

137 Entrevista con Jon Enbeita (14/07/2022).

138 Enbeita menciona Urtiak daun egunik ospetsuena, y otra que dice Jeremiasek dio, ala Isaiasek / jaioko dala Jesus dio Mikeasek 
/ Hau entzun ebanean Txomin dendarixek / hartu ta zorrozturik bere artazixek / Egiteko sein honi, jazteko osoa / urruti biatzera apain-
dutekoa / Daigun ta daigun kantu te dantzan, / sein eder honen etorreran.

139 En una ocasión, al llegar una casa, empezar a cantar y ver que apagaban las luces para hacerse los dormidos, el padre 
de Enbeita cantó: Asko dok horratino gure suertia, gu etorri ezkero argiak etxotia (Mira que tenemos suerte; nada más llegar no-
sotros apagan las luces). Y otra que tiene presente y recita riéndose: San Jose bera har zan, justizia behar zan, Espiritu Santuaren 
atrebentzia lar zan (Toma a San José [dirigiéndose a una mujer, presumiblemente María], hacía falta justicia, el atrevimiento 
del Espíritu Santo fue demasiado). Estas coplas no han sido recogidas, aidian doaz (se las lleva el aire), en palabras de Enbeita.

140 Nos hemos referido a este documento en el Capítulo 2 de este trabajo; para profundizar más, ver Etxaniz (2007).

141 Peru Bilbao (16/12/2022).



91

3. Dimensión histórica 

Los entrevistados tienen noticia de un tal Anizeto (Anis)142, natural del barrio Maume, pero afin-
cado en la casa Orrospongo camino a Ajuria (Adxudxa), que en torno a 1950 cantaba el abendu 
solo, y se acompañaba con un palo con cascabeles. El hombre debía de recorrer los caseríos du-
rante varios días, cantando para pagarse la renta. Al cantar Zeruetan, Amen (Amén en los cielos), 
se solía arrodillar. Varias personas cuentan con humor que alargaba los cantos del abendu hasta 
la víspera de Santa Ageda, para seguir postulando. Según comenta Jose Luis Undabeitia, el cura 
Artetxe repropuso los cantos porque Anis ya había dejado de salir de ronda. 

Al parecer, el grupo de Txomin dejó de realizar las rondas en algún momento143. En torno a 
1990, motivados por las necesidades económicas de la iglesia, el coro de la parroquia ―formado 
por los niños que en su día rondaron con Artetxe― retomó la costumbre; en este período, en 
vez de rondar todo el día, empezaron a quedar a las 17 de la tarde, por conveniencia de los par-
ticipantes. En este segundo periodo también, introdujeron otros villancicos y versos, arreglados 
a varias partes. No obstante, no conocen partitura alguna; aprendieron los cantos de oído y las 
fotocopias solo contienen los textos.

En Ibarruri mantienen este repertorio hasta la actualidad: primero, cantan 5 coplas del abendu 
(Abendu Santu honetan); según Peru Bilbao, fue Txomin Artetxe quien escribió la segunda voz 
del estribillo. Asimismo, cantan bertsos de Kepa Enbeita Urretxindorra, titulados Urtiak daun 
egunik ospetsuena y publicados en la revista Euzkadi el 21/12/1930; también interpretan otra se-
rie ―del mismo estilo, pero de autoría desconocida― que lleva por título Abendu poza. A su vez, 
interpretan villancicos como Horra Mari Domingi, Olentzero y Haur eder baten bila, este último en 
una versión coral de Luis Urteaga (1882-1960), titulada Aur eder, que se publicó en el periódico El 
Pueblo Vasco el 25/12/1932. Por último, dos de las Diez Melodías Vascas (1941) arregladas por Jesús 
Guridi: Aritz adarrean (nº 2, amorosa) y Asiko naiz (nº 7, de ronda). Cabe destacar que algunos de 
estos cantos se pueden encontrar en los recopilatorios de canciones de Navidad del Seminario 
de San Sebastián ―en el librito de 1956, encontramos Orra Mari Domingi (p.19), Olentzero (p.22), 
Asiko naiz (p. 25), etc.―. 

Los cantos se han solido interpretar a capela; mencionan haber llevado palos, pero no abundan 
como en otros grupos, ni los golpean al cantar (cosa que Anis sí debía de hacer). Desde hace 3-4 
años dos jóvenes trikitilaris amenizan los paseos entre caseríos.

Txomin estuvo presente hasta alrededor de 2014; murió en 2017. Jose Luis Undabeitia (1947) y Peru 
Bilbao (1955) cogieron el relevo organizativo. Utilizan las mismas fotocopias; Artetxe les dijo que 
quien preparó la lista de canciones fue un sacerdote llamado Bonifacio, que predicaba en Ajuria. 

142 No hemos podido saber más de esta persona. Jose Luis Undabeitia recuerda que vino a su casa cuando él tenía alrededor 
de 6 años (entrevista 27/12/2022). Peru Bilbao lo conoció, pero no cantando (16/12/2022). Debía de tener un hermano, Jenaro, 
que bailaba muy bien.

143 El cese pudo tener que ver con la ausencia de Artetxe, por estar encarcelado en Zamora y posteriormente en Basauri, y 
después con las circunstancias vitales y laborales de los participantes.



92

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

3.3.1.5. Iurreta

Los entrevistados de mayor edad (Jose Jabier Abasolo Tiliño, nacido en 1946, y Kristina Marda-
ras, nacida en 1948)144 relatan que, en torno al día de Navidad, bien entrada la noche, pequeños 
grupos de hombres solteros (entre 2 y 8 personas) venían a cantar a su caserío, acompañados de 
palos y otros instrumentos —acordeón, harmónica…—. Según cuentan, los postulantes emplea-
ban el dinero recaudado en hacer una comida o una juerga. 

Recuperación o riproposta

Fue el cura Juanito Gallastegi (Durango, 1933), quien a su llegada a Iurreta alrededor de 1956 
—después de una formación de 12 años en el seminario jesuita de Comillas (Cantabria)— animó 
a los jóvenes a recuperar la práctica de rondar cantando el abendu. Los protagonistas aseguran 
que debió de haber unos años de parón sin rondas, ya que el sacerdote los incitó a salir porque 
los grupos anteriores habían cesado145. Gallastegi no les proporcionó las coplas él mismo, sino 
que animó a Tiliño y a otros a preguntar a los mayores del pueblo para recopilar los textos y la 
música146. Aunque en un principio solo salieron chicos, pronto la convocatoria se amplió a las 
chicas también. 

Inicialmente, el dinero recaudado se destinó a comprar txistus147, que Gallastegi posteriormente 
les enseñó a tocar. Más adelante, la colecta se ha destinado a diversas causas populares: comprar 
vestidos para los danzantes del pueblo, apoyar al comité de fiestas, a la ikastola, a los trabajadores 
en paro tras la quiebra de la empresa ferretera Hijos de Mendizabal… 

Hasta su partida en 1964, Juanito impulsó numerosas iniciativas populares (danzas, música, 
euskera…)148. El sacerdote también enseñó a los niños una versión a varias voces para rondar la 
víspera de Santa Águeda (4 de febrero)149. También aprendieron otros villancicos150, que inter-
calaban con el abendu. 

Tras la partida de Gallastegi, en torno a 1968, los participantes fijaron una lista de 24 coplas; 
conocen otras que se han solido cantar también, aunque hoy en día no las incluyan. Eran los 
años de creación de la ikastola, de los programas de alfabetización en euskera de adultos, y mu-
chas otras iniciativas populares. Por esas fechas, decidieron cantar exclusivamente las coplas del 

144 Jose Jabier Abasolo Uribe Tiliño (1946), natural del barrio Gaztañatza de Iurreta, recuerda que a medianoche solían ve-
nir Santi Unzueta y Urrutia (este último al acordeón); Kristina Mardaras (1948), de Oromiño, dice que venían de localidades 
cercanas como Ibarruri (Ganoste para ellos; literalmente, tras la cima), Euba y Bernagoitia. Ambos se refieren a las décadas de 
1940 y 1950.

145 Kristina Mardaras comenta que, en su barrio, Oromiño, no hubo parón y siguió habiendo rondas (25/05/2022).

146 Entrevista con Juanito Gallastegi, 22/12/2023.

147 Txistu. Flauta de tres agujeros en la parte baja. Ver Glosario.

148 También estuvo activo en Arrate Irratia. 

149 Dicen conocer 3 cantos diferentes de Santa Águeda, Zorion etxe hontako denoi (aprendida con Juanito), otro que lleva la 
misma melodía de la conocida Egun da Santimamiña (melodía carlista, según Aldekoa), y una tercera melodía.

150 Antton Mari Aldekoa Otalora Zamalloa (1951), nacido en el caserío Barrundia, recuerda el villancico Haur eder baten 
bila, y las coplas Da bai Belenen tomadas de los marijesiak de Gernika, entre otras canciones.



93

3. Dimensión histórica 

abendu151 en las rondas. 

En las primeras décadas interpretaban una sola voz, acompañados con palos e instrumentos 
—acordeón grande o pequeño, harmónica, txistu, etc.—. Al contar con bertsolaris en el grupo 
(Justo Alberdi, Kristina Mardaras, Juan Mari Areitio, y posteriormente Eneko Abasolo Abar-
kas), a veces han dedicado coplas improvisadas a los vecinos del caserío visitado152; sin embargo, 
puntualizan que, hasta donde ellos saben, en el pasado esto no era costumbre. Las segundas 
voces las han solido realizar mujeres, como la propia Kristina, y posteriormente otras jóvenes 
participantes, de forma espontánea153, con el objetivo de cantar más cómodas. Anton Mari Al-
dekoa comenta que las que realizan esta segunda voz son especialmente las que se han formado 
en la escuela de música154. 

En los primeros años de la riproposta llevaban kaikus155 verdes o azules, y se vestían de baserrita-
rras156. Hoy en día visten de calle, con txapela157, y pañuelo a cuadros o con el símbolo de Iurreta. 
Recuerdan que antiguamente alguno llevaba el pañuelo de cuadros blanco y azul. 

Los entrevistados recuerdan la ronda con Juanito el 23 de diciembre; hoy en día, la siguen rea-
lizando el mismo día, pero existen dos grupos: uno se limita a Oromiño, y otro recorre el resto 
de las cofradías de Iurreta. Los organizadores de esta última ronda se hacen llamar Abenduko 
lagunak158; los jóvenes que en su día empezaron a rondar con Juanito Gallastegi están hoy jubi-
lados, pero continúan participando e impulsando la costumbre; sus familiares y gente cercana 
han tomado el relevo en parte.   

Como novedad, utilizan coches para desplazarse por los extensos barrios de la localidad. El 
recorrido no es fijo, aunque sigue un orden general. En Iurreta, intentan visitar todas las cofra-
días, y especialmente las casas donde saben que se les espera. Las modificaciones se realizan en 
función del tiempo y de las ausencias de los vecinos. 

En Oromiño todavía alternan el abendu y otros villancicos (Hator hator, Egun alaia gaur gabon…), 
para evitar que los niños se aburran. Destinan lo recaudado al comité de fiestas y a una cena. 

En cuanto a la forma responsorial, en Oromiño no hay solistas; a veces alternan para descansar 
o dar protagonismo (“¡Ahora los hombres solos! ¡Ahora las mujeres!”), pero quien sepa las coplas 

151 Sin otros sucedáneos ni canciones más ilustradas (Anton Mari Aldekoa, 12/09/2022).

152 Justo y Kristina mencionan el caserío Trazola, el último que visitan antes de retirarse al txoko o sociedad; allí, la anciana 
Karmen suele pedir que le canten bertsos; y no es difícil, porque la misma estructura del canto alterna copla y estribillo, y 
la gente no tiene más que responder “Maria Jose”. Justo añade que la acústica del pórtico, en forma de arco, es muy buena 
(25/05/2022).

153 Kristina y Justo comentan que en Santa Ageda las dos voces están fijadas y son interpretadas por un grupo más nume-
roso; en el abendu las segundas voces las hacen sólo una o dos personas.

154 Entrevista con Anton Mari Aldekoa (12/09/2022).

155 Kaiku. Ver Glosario.

156 Baserritarra. Vecinos y habitantes de caseríos. Ver Glosario.

157 Txapela. Ver Glosario.

158 Amigos/as del abendu.



94

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

las puede cantar de comienzo a fin. En ambos grupos, el acompañamiento instrumental suele 
estar presente (trikitixa159, pandero160, txaramelak, guitarra...), y no se limita. 

El abendu en la escuela 

Kristina Mardaras recuerda que llegó a la escuela de Iurreta en 1982161; trabajaron las coplas 
anualmente con los alumnos de diferentes edades: los más pequeños aprendían 2 coplas, los 
mayores otras 2… En vez de aprenderse 24, reducían la historia a 12. Antes de Navidad inter-
pretaban el abendu y otros villancicos en la plaza Aita San Migel, en frente de la iglesia y del 
ayuntamiento. Desde entonces se siguen enseñando el abendu y las coplas de Eguen Zuri162. 

3.3.1.6. Ibarrangelu

En las dos primeras décadas del siglo XX, Don Vitor Gonzalez de Txabarri debió de montar 
un grupo de jóvenes dantzaris163 en el pueblo; presumiblemente también aprendieron canciones, 
pero contamos con escasa información al respecto. La iniciativa se truncó con la guerra de 1914. 

En la posguerra, desde finales de 1949, el sacerdote Domingo Zuluaga (Ibarrangelu, 1914 – 2010) 
fue una figura clave en la vida cultural de la localidad. Koro Hormaetxea (nacida en 1943) duda 
de que los marijesiak se conocieran en el pueblo antes de la llegada del clérigo. Mertxe Gorostia-
ga (nacida en 1938) comenta que su madre sí conocía algunas coplas, por cantar en el coro con 
Don Galo164. Ambas se refieren a los cantos como gabon kantak (canciones de Navidad) o billan-
zikuek (villancicos); comentan que únicamente Don Domingo utilizaba el término kebonikuek165. 
En cualquier caso, con anterioridad a Don Domingo, recuerdan las rondas cantadas por Santa 
Águeda, pero no en Navidad166. 

Zuluaga estudió en Castillo-Elejabeitia (actual Artea, en Arratia) y en el Seminario de Vitoria. 
En el seminario mayor formó parte del grupo Kardaberaz, donde unos 20 alumnos profundi-
zaban con Manuel Lekuona en cuestiones relacionadas con el euskera; se ocupaban de recoger 
costumbres y publicaban una revista. Pasada la guerra —y habiendo visto Gernika bombardea-
da con sus propios ojos—, Zuluaga finalizó sus estudios en 1940. Tras unos años como cura en 
Iurreta y en Durango, fue destinado a su Ibarrangelu natal en 1949. No lo nombrarían párroco 
hasta 1970. Pronto fundó el grupo de danzas Berriotxoa en el barrio de Akorda y el grupo lla-
mado Lorea en Ibarrangelu, que sigue en funcionamiento hasta hoy. Zuluaga invitó a dantzaris 

159 Trikitixa: pequeño acordeón de sistema diatónico-mixto. Ver Glosario.

160 Pandero: membranófono con un aro de madera con chapas metálicas y un parche de cuero tensado; también llamado 
pandereta. Ver Glosario.

161 La ikastola se publificó y se fusionó con la escuela pública.

162 Eguen Zuri. Jueves de Lardero o Carnaval. Ver Glosario.

163 Dantzari. Ver Glosario.

164 No sabemos si se puede referir a alguna versión coral de los marijesiak, o a haber escuchado las coplas de alguien que 
acudía al coro.

165 Actualmente los impulsores dicen marijesiak o gabon kantak.

166 Mertxe Gorostiaga recuerda las visitas de los monaguillos, que cantaban Salve Virgen Pura, Salve Virgen Madre (14/10/2022).



95

3. Dimensión histórica 

del Duranguesado para que enseñaran las danzas de su comarca en Ibarrangelu; también trajo 
al txistulari lekeitiarra Alberto Akarregi y posteriormente montó una academia de txistu él 
mismo; por último, encargó a su paisana Ignazia Urizar que instruyera a las chicas en los can-
tos y toques de la pandereta. Diversos entrevistados comentan que Zuluaga copió la idea de la 
ronda del abendu de Iurreta, del mismo modo que trajo los bailes. No obstante, los cantos de 
Ibarrangelu constan de 3 melodías, mientras que en Iurreta se canta una sola; además, guardan 
similitudes con el abendu de Ea también, por lo que sería erróneo establecer un solo paralelismo. 
Sabemos por las entrevistas consultadas en el archivo Ahotsak167, que Zuluaga tenía una rela-
ción amistosa con el sacerdote de Ea Don Cecilio Agirre. 

Los primeros años, el grupo de Zuluaga realizó una novena infantil de Navidad, parecida a la 
de Ea. Mertxe relata que niños y niñas y partían desde Boluta y Arbolixe, en grupos separados, 
hasta llegar a la iglesia; el último día rondaban desde Subarrixa y portaban una figura del Niño 
Jesús168. Cantaban diversas canciones navideñas169, en grupo y sin solistas; aprendieron a capela, 
de oído y sin papeles. Las coplas debían cantarse en orden y de memoria. Distinguen entre los 
cantos de Navidad que cantaban al aire libre con Don Domingo (en euskera) y los que interpre-
taban dentro de la iglesia con el párroco Don Jose Merikaetxebarria (en castellano). 

En una segunda época, Koro Hormaetxea recuerda que la ronda se redujo a 3 días, con los 
mismos grupos diferenciados por sexos el 22 y el 23, y una ronda conjunta el 24. La víspera de 
Navidad se encontraban en Lastarri, camino a Laga, y cantaban y bailaban una jota titulada 
Ibarrangeluko umiak (Los/as niños/as de Ibarrangelu). También rezaban y cantaban a todos los 
marinos. Cree recordar que tocaban dos campanitas con alguno de los cantos; llevaban pandere-
tas y palos también. Al igual que en Ea, preguntaban kantau edo errezau (¿cantamos o rezamos?) 
tanto en las rondas de Santa Águeda como en Navidad. Manu Ziluaga (nacido en 1957) recuerda 
que rondaban colocados en dos filas170. 

Al parecer, la actividad del grupo cesó en torno a 1960. Zuluaga recibió varias denuncias y las 
autoridades de la época le impusieron poner el nombre Flechas y Pelayos a su grupo; éste se negó 
y dadas las presiones decidió disolver la agrupación171. El grupo Lorea arrancó de nuevo en tor-
no a 1969-1970, cuando Koro Hormaetxea volvió al pueblo y montó junto a Don Domingo las 
extraescolares diarias: inglés, euskera, música (txistu, canto, solfeo), danza… Koro trabajaba en 
la ikastola de Gernika durante el día y por las tardes dinamizaba estas actividades, incluidas las 
rondas de Navidad. En 1974 dejó la ikastola para pasarse a las Carmelitas, y por el cambio de ho-
rario tuvo que poner las clases de danza los sábados; como consecuencia, muchos niños dejaron 
de acudir. Por ese motivo, las actividades dejaron de impartirse en 1975. 

167 Ref. del documento consultado: IBG/003. https://ahotsak.eus/ibarrangelu/hizlariak/domingo-zuluaga-uribarrena/.

168 Ésta solía estar en casa de Don Domingo, pero está actualmente perdida.

169 Gorostiaga recuerda los siguientes pasajes: Kristauak entzun, kristauak aitu, laster gure Jesus jaioko jaku; Gau zoragarria lur 
eta zeruan, agertuko jaku hogetalauean. También la conocida Hator hator.

170 Entrevista realizada el 14/10/2022.

171 Libro Ibarrangelu kantu eta kontu (2009), p.21.



96

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Tras este cese, en torno a 1995-1997, Begoña Ziluaga (nacida en 1955) y otros recuperaron la 
ronda de Navidad, pero con el Olentzero. Le consta que en años previos unas mujeres habían 
rondado con la figura del Niño Jesús, pero no tuvo continuidad. El grupo de Bego introdujo 
y potenció el Olentzero en la zona; hasta entonces, solo se celebraban los reyes; comentan que 
seguramente tomaron la idea de Olentzero de Gernika172. Cantaban Dringilin dron, Hator hator, 
Olentzero joan zaigu… Paulatinamente también empezaron a ensayar los marijesiak, según comen-
tan, quizás después de la publicación del libro de Domingo Zuluaga en 2009. 

Hoy el grupo de danza, dirigido por Olaia Laka, se ocupa de ensayar los cantos con los niños. La 
ronda se limita a la tarde del 24 de diciembre, parte del centro a las 16:30 y termina en la iglesia 
sobre las 18:00, para la llegada del Olentzero y Mari Domingi. 

3.3.2. Recapitulación

Por un lado, advertimos la centralidad del incentivo económico en el caso de los primeros pos-
tulantes documentados: Anis en Ibarruri, Auzotxu en Gernika, los jóvenes de Ariatza e Iurreta, 
o las mujeres cantoras en Lekeitio.

En una fase consiguiente, aparecen nuevas motivaciones, y el objetivo de la ronda y de la cuesta-
ción pasa a ser colectivo, más que personal173. Destaca el papel crucial que desempeñaron algu-
nos clérigos vascos174 en el desarrollo de la vida cultural del pasado siglo en las zonas estudiadas. 
Valiéndose de su autoridad y del amparo que les ofrecía la Iglesia católica —pieza clave en el 
primer tercio del siglo XX y también durante el régimen franquista—, pusieron en marcha e 
impulsaron diferentes prácticas ligadas a la cultura vasca: impartieron enseñanzas de lengua, 
danza y música, entre las que incluyeron las rondas y cantos de Navidad. Los curas, indepen-
dientemente de su inclinación o ideología, fueron agentes determinantes en la vertebración de 
la vida comunitaria de los pueblos, y condicionaron enormemente la educación de las genera-
ciones más jóvenes. 

Sin obviar la tendencia meramente tradicionalista y conservadora de algunos clérigos, muchas 
otras figuras mencionadas tenían un perfil declaradamente nacionalista; algunos de ellos lle-
garon a ser perseguidos o castigados durante la dictadura franquista. Sabemos que el paso de 
varios de ellos por el Seminario de Vitoria, donde fueron alumnos de los estudiosos Jose Migel 
Barandiaran y Manuel Lekuona, dejó una impronta en su personalidad e influyó en su labor pos-
terior. Siguiendo la estela de sus profesores, estos y otros sacerdotes actuaron como recopiladores, 
archiveros y difusores de numerosas expresiones culturales. No obstante, también modificaron lo 
recogido: cambiaron y añadieron textos, partes vocales, etc. Se trataba más de una activación na-
cional a partir de la cultura, que de una recuperación historicista o patrimonialista. Los clérigos 
operaban en un contexto donde convivían el purismo lingüístico impulsado por el nacionalismo 
vasco, la inclinación hacia el modelo del canto gregoriano posterior a la encíclica Motu proprio 

172 Entrevista realizada el 14/10/2022.

173 Trataremos de las motivaciones de los actores en profundidad en el capítulo 5.

174 A lo largo del capítulo hemos mencionado a Gervasio Landeta, Pedro Atutxa y Cecilio Aguirre (Ea); Domingo Zuluaga 
(Ibarrangelu), Juanito Gallastegi (Iurreta), Txomin Artetxe (Ibarruri) y Antonio Zamora (Lekeitio), entre otros.



97

3. Dimensión histórica 

(1903) del papa Pío X y el impulso que el nacionalismo musical le dio a la música coral. Asimismo, 
formaron una red formal o informal entre ellos, para colaborar, compartir opiniones e intercam-
biar materiales. Si bien nuestra investigación no nos ha aportado documentos suficientes para 
poder demostrar dichos influjos175, el estudio de los archivos personales de estos sacerdotes (epís-
tolas, bibliotecas, etc.) indudablemente arrojaría más luz sobre este punto. Por último, no hay 
que menospreciar el empuje que puntualmente podrían haber supuesto los concursos y muestras 
relacionados con las Fiestas Euskaras y los Congresos de Estudios Vascos. 

Si los sacerdotes condujeron las rondas en la mayoría de los pueblos —quizás exceptuando Ger-
nika, Lekeitio y Ariatza, hasta donde hemos recabado información— en este primer período del 
primer tercio del siglo XX y durante el Franquismo—, posteriormente han sido agentes seculares 
los que han jugado —y juegan todavía hoy— un papel vital en la dinamización de estas prácticas. 
Especialmente a partir de 1970, cuando la secularización de la sociedad vasca empezó a hacerse 
palpable, diferentes personas tomaron el relevo y se ocuparon de la transmisión y ejecución de 
las rondas. En Gernika tenemos a Jose Antonio Arana Martija como estudioso referente, así 
como a diferentes jóvenes de kuadrillas y militantes de grupos políticos como actores; en Lekeitio 
integrantes del batzoki o de la ikastola; en Iurreta, exalumnos del sacerdote Juanito Gallastegi 
envueltos en la creación de la ikastola y en otros movimientos político-culturales; en Ibarrangelu, 
primeramente a la ayudante de Zuluaga y organista Koro Hormaetxea, y después exalumnos su-
yos cercanos a movimientos políticos abertzales y participantes de las ikastolas; en Ea, excantores 
y personas cercanas a ellos; en Ibarruri, exalumnos del sacerdote Txomin Artetxe y miembros 
del coro parroquial. Estos agentes han llevado los cantos a nuevos espacios (ikastola, batzoki, 
txokos176 o espacios vecinales, locales corales…), donde la transmisión se ha revitalizado. Como 
remarca Xabier Itçaina (2007), la influencia de la cultura católica (con su sistema de creencias, 
valores y prácticas) impregna a los actores también en las situaciones secularizadas posteriores a 
1970. Como veremos en el capítulo 5, los protagonistas actuales toman como ejemplo el carácter 
comprometido, idealista y activista de los mencionados sacerdotes. En los capítulos siguientes 
trataremos las resignificaciones y transformaciones acaecidas en este segundo periodo. 

En cuanto a los medios de difusión en papel, cabría mencionar los cancioneros, los periódicos y 
las revistas con apartados dedicados al folklore, los bertso paperak (hojas volantes) y folletos de las 
imprentas locales, los manuscritos y hojas mecanografiadas, y recientemente las publicaciones 
de los grupos que rondan. Destaca la colección de bertsos de los siglos XIX-XX para postulacio-
nes navideñas editada por Antonio Zavala177 (2008), ya que da cuenta de la enorme difusión 
de las coplas del abendu. Parte de los textos que se cantan en la actualidad fueron copiados y/o 
reelaborados por imprentas de Irun, Tolosa, Durango y Gernika; también aparecieron en las 
revistas Bertsolariya, Euskal Esnalea, Eusko-Folklore, Argia y Príncipe de Viana (Zavala, 2008, 178). 
En estas versiones, las coplas (de 4 versos) se agrupan por pares y conforman estructuras de 8 
versos (zortziko txikia).

175 Sabemos de la relación entre don Cecilio Agirre (Ea) y Domingo Zuluaga (Ibarrangelu) por la entrevista que Nerea 
Goiria, del proyecto Ahotsak, le realizó en 2010.

176 Txoko. Sociedad gastronómica o espacio colectivo. Ver Glosario.

177 Zavala fue un recopilador y divulgador del bertsolarismo y de la poesía oral vasca.



98

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Asimismo, tampoco hay que olvidar las publicaciones de los Seminarios. Encontramos dos co-
plas de los marijesiak en la colección de cantos de Navidad del Seminario Diocesano de San 
Sebastián en 1965: 

Berso berriac [Versos nuevos]. Hoja volante impresa por E. López (Tolosa, Gipuzkoa) presumiblemente entre 1840-1877. 
(Zavala, 2008, 125)



99

3. Dimensión histórica 

Sería un error pensar que estas fuentes son meros archivos, sin mayor repercusión. Al contrario, 
tenemos constancia de que han sido consultadas por los mencionados agentes en las diferentes 
épocas, y cuentan a menudo con una mayor legitimidad que los testimonios orales, a causa de 
los prejuicios derivados del folklorismo mencionados en capítulos anteriores. 

Tampoco hay que desestimar el papel de las radios populares —Arrate178, en Bizkaia, Segura y 
Loiola en Gipuzkoa— en la difusión de estos cantos. Actualmente, los medios de comunicación 
del país (EITB) así como los provinciales o locales (Hitza, El Correo, Aldaba, Anboto, etc.) dan 
más o menos cobertura a las rondas y atestiguan su presencia anualmente. 

La comarca gipuzkoana de Goierri parece haber conocido una serie de coplas del abendu lla-
mada Hogeita laugarrena. Rufino Iraola (Zaldibia, 1945 – 2019) comenta haber rondado de mozo 
en Nochebuena cantando dicha serie; Agustina Aierbe Goikoetxea (Idiazabal, 1923 – 2017) co-
rrobora la versión de Iraola y canta las coplas con una tonada diferente a las otras recogidas en 
Bizkaia179.

178 En el Duranguesado, el sacerdote Juanito Gallastegi dirigió un espacio de divulgación titulado Oiztik Anbotora en la 
emisora Arrate Irratia, donde informaban sobre costumbres y manifestaciones culturales de la zona. 

179 Parte de la entrevista que le realizó Itziar Pildain el 19/12/2011 se puede escuchar en Ahotsak (https://ahotsak.eus/idiaza-
bal/pasarteak/idi-010-036/, consultado el 12/02/2024). 

Abenduko illaren. Canción del recopilatorio Canciones populares de Navidad de 1965 editado por el Seminario de San 
Sebastián, p. 16. (Fondo Arana, Eresbil) 





4. Descripción 
etnográfica





103

4. Descripción etnográfica

En el presente apartado ofreceremos descripciones etnográficas de las situaciones musicales 
estudiadas, concretamente, de los ensayos y rondas, así como de otros encuentros formales e 
informales. Para conformar el capítulo, nos hemos valido de nuestra experiencia observadora y 
participativa en el campo durante diversas actividades: reuniones preparativas, ensayos, rondas 
y otros momentos relacionados. A su vez, hemos visionado las filmaciones realizadas por nues-
tro equipo180. 

4.1. Cuadro esquemático de los grupos

La siguiente tabla recoge de forma esquemática algunas características de los grupos de ronda 
estudiados, a fin de orientar al lector durante la lectura de las descripciones etnográficas con-
siguientes.

180 El equipo de grabación fue subcontratado bajo la dirección de la investigadora en los cursos 2021/22 y 2022/23 gracias a 
una subvención para documentar el patrimonio cultural inmaterial del Gobierno Vasco.

Grupo Comarca
Día(s) 

de 
ronda

Horario Perfil de los 
participantes Acomp. Instr. Melodías

Lekeitio Lea-Artibai 23/12 Anochecer
Adultos, 
mayores 

A capela 1

Ibarrangelu Busturialdea 24/12 Tarde Adultos y niños
A capela 

(Trikitixa al 
caminar)

3

Ariatza 
(Muxika)

Busturialdea 23/12 Noche Adultos, jóvenes Palos 3

Ibarruri 
(Muxika)

Busturialdea 23/12 Tarde
Adultos, 

mayores, algún 
joven

A capela 
(Trikitixa al 
caminar)

1

Iurreta Durangaldea 23/12 Jornada Adultos, jóvenes
Palos, trikitixa, 

pandero y 
otros

1

Oromiño 
(Iurreta)

Durangaldea 23/12 Tarde Adultos y niños
Palos, trikitixa, 

pandero y 
otros

1

Ea Busturialdea
15-

24/12 

Anochecer 
(novena) + 

mañana (24)
Niños 

Palos, 
campanilla 

(24)
3

Gernika Busturialdea
16-

24/12 

Madrugada 
(novena) + 

mañana (24)

Adultos, 
mayores, 
jóvenes

A capela 3



104

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

4.2. Presentación de los modelos 

Describiremos los diferentes casos o grupos estudiados agrupados por modelos. El criterio de 
agrupación responde a una de nuestras preguntas de investigación: ¿qué lugar ocupan las prácticas 
estudiadas en el calendario festivo de cada comunidad? 

En efecto, la importancia de las rondas en la agenda local difiere notablemente de un munici-
pio a otro. Distinguimos, en primer lugar, el novenario de Gernika (modelo 1), que ocupa un 
lugar central y simbólico que trasciende el plano local. Las rondas están arraigadas en la villa, 
y la novena es un evento conocido y esperado por muchos vecinos. La afluencia es considera-
ble durante los 9 días —unos 80 participantes entre semana, y más de 100 en vísperas de fes-
tivo—. La cobertura de los medios es considerable: en los últimos años, la radio vasca nacional 
Euskadi Irratia ha abierto el noticiero de la mañana el 16 de diciembre retransmitiendo un 
extracto de la primera ronda. Además, los periódicos provinciales y la prensa local anuncian 
y cubren el evento. El grupo también goza de reconocimiento institucional: en 1989, el ayun-
tamiento nombró la plaza cercana al local de ensayos con el nombre del grupo. Asimismo, el 
consistorio cada año coloca luces navideñas con el claro perfil de los marijesiak, arrodillados 
ante la iglesia Santa María. Sin duda, esta tradición se sitúa en una posición destacada en el 
calendario festivo de Gernika.

Por otro lado, el novenario infantil de Ea cuenta con un protagonismo local indiscutible, que 
sin embargo no parece trascender las fronteras del propio municipio (modelo 2). La existencia 
de una ronda de adultos, que replica los cantos la medianoche del 23 de diciembre, apunta a una 
vinculación afectuosa de los habitantes con la práctica. En el plano institucional, las encarga-
das del abendu infantil se lamentan de la falta de apoyo por parte del ayuntamiento actual; en 
contraste, en legislaturas pasadas —concretamente, en 2008— la alcaldía, entonces a cargo de 
Asier Madarieta, impulsó una publicación sobre el abendu y colocó unas placas metálicas con los 
textos de las coplas a lo largo del recorrido del casco urbano. Aunque la continuidad de la cos-
tumbre dependa enormemente de la dedicación de las responsables actuales, y un relevo en este 
sentido parezca incierto, ciertamente el abendu en Ea ha involucrado gran parte de las familias 
de la localidad a lo largo del siglo XX. 

Luces navideñas y placa de la plaza de los Marijesiak. (Gernikako Marijesiak)



105

4. Descripción etnográfica

En tercer lugar, podríamos aglutinar los casos de Iurreta, Oromiño, Ibarruri, Ariatza e Ibarran-
gelu181, en los que la ronda es una actividad comunitaria que reúne a los vecinos a lo largo del 
año, pero presumiblemente no la ocasión anual más destacada (modelo 3). Aparentemente exis-
ten otros rituales más relevantes: las danzas u otros actos de las fiestas patronales, el encuentro 
del día de las cofradías, las rondas de Santa Águeda, etc. En este sentido, el abendu no parece 
gozar de la condición de tradición símbolo, pero tampoco se trata de una práctica marginal. 
Las visitas, las cuestaciones, los convites y comidas funcionan como actos de convivialidad y 
contribuyen a reforzar el tejido social. Las rondas de este modelo se realizan principalmente 
por caseríos o pequeños núcleos de casas, aunque también recorren los centros urbanos en caso 
de que existan. 

181 Recordemos que Iurreta y Oromiño forman parte del mismo municipio (Iurreta), así como Ibarruri y Ariatza (ambos 
barrios de Muxika). Mencionamos cada caso separadamente para destacar que cuentan con una ronda cada uno. Para aclara-
ciones geográficas, consúltese el Capítulo 2 de este trabajo.

Placa metálica con una copla del abendu. Ronda de adultos frente al bar Txangurru 2022. (Zazpi T’erdi)

Vecinas de Oromiño charlan y se ponen al día durante la ronda 23/12/2022. (Zazpi T’erdi)



106

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Por último, la ronda de los mariajesusak de Lekeitio dista mucho de tener un lugar distinguido 
en el calendario, pudiéndose hablar de una posición casi periférica o marginal (modelo 4). Por 
un lado, hay eventos festivos anuales mucho más señalados que gozan de una aceptación general, 
como el Antzar Eguna celebrado con ocasión de las fiestas patronales en honor a San Antolín, o 
la Eguzki dantza y la Kaxarranka realizadas actualmente el día de San Pedro, por nombrar algu-
nos182. Pero incluso en el período navideño, el 23 de diciembre se concentran varios eventos entre 
los que predomina la bajada de Olentzero y Mari Domingi desde el monte Lumentza, a las 18:00 
de la tarde, a la que asisten multitud de niños y familias. A su término, sobre las 20:00, parte 
la ronda de los marijesusak organizada por el batzoki y llevada a cabo en la actualidad principal-
mente por una veintena de vecinos de sensibilidad cercana al PNV. Esta es la única localidad en 
la que actualmente no se realiza una cuestación. El repertorio musical asociado al Olentzero es 
hoy de conocimiento común y se transmite en los centros escolares de todo el país; en cambio, 
los marijesusak son poco conocidos, incluso a nivel local. Este hecho se ve corroborado por mi 
propia experiencia al comienzo de la presente investigación, cuando acudí a varios músicos del 
lugar —miembros de la Estudiantina y de la banda— en busca de información acerca de los 
cantos y de la ronda: desconocían el día y la hora de la salida, y no me supieron decir el nombre 
de ninguna participante. Finalmente pude dar con las cantoras preguntando en la sacristía de la 
basílica, un domingo después de misa. Para completar la imagen, recordemos que en la ikastola 
Azkue recuperaron los cantos por cuenta propia y los han interpretado en sus eventos navi-
deños escolares hasta la actualidad; las cantoras del batzoki se lamentan de que lo hicieron sin 
consultar con ellas. Recientemente el texto de la ikastola ha sido modificado para desprenderse 
de sus connotaciones religiosas, como hemos relatado en el capítulo 3.  

4.3. Modelo 1: Gernika 

Los eventos oficiales relacionados con los marijesiak de Gernika normalmente incluyen una reu-
nión organizativa, uno o dos ensayos, una novena y una cena posterior. Los rondistas comparten 
un grupo de WhatsApp —que en abril de 2024 cuenta con 104 personas—; suele estar activo 
desde finales de noviembre hasta enero. El resto del año, los administradores —pertenecientes 
al grupo motor— bloquean el foro de manera que solo ellos puedan enviar notificaciones. Tam-
bién hay una lista de correo electrónico desde donde mandan las convocatorias a las rondas y los 
datos etnográficos recogidos en cada ronda a diario mientras dura la novena. 

4.3.1. Reunión organizativa

El último viernes de noviembre se suele convocar una reunión abierta a todo el público para 
tratar de las rondas y de los temas organizativos relacionados. El grupo motor que dinamiza 
los marijesiak en Gernika hace un llamamiento a través de carteles, correo electrónico, redes 
sociales y prensa. En 2021, por las restricciones derivadas de la Covid19, el acto se celebra en el 
auditorio del centro Elai Alai, gestionado por la Casa de Cultura. A partir de 2022, las reuniones 
y ensayos vuelven a celebrarse en el local de ensayos de la coral Andra Mari, como es costumbre.

182 Para más información, se puede consultar el Capítulo 2 del presente trabajo.



107

4. Descripción etnográfica

El solista veterano Denis Azkarate suele dinamizar las juntas, que se realizan íntegramente en 
euskera, con alguna intervención de Iñaki Uribarrena —encargado del diseño de las rondas y de 
la recogida de datos—. En esta reunión se suele hablar de los solistas del año y de su repartición 
de las rondas. Actualmente, Iñaki González y Ane Miren Arejita viven en el extranjero, por lo 
que se reparten los días en base a su disponibilidad. Las ausencias por motivos laborales no son 
un hecho reciente, sino que ya sucedían en décadas anteriores; Jose Antonio Uriarte y Fernando 
Astoreka han tenido que viajar para sus respectivas empresas, Denis Azkarate tenía que ir a 
abastecerse de pescado a Ondarroa o abrir la pescadería, etc. 

En la reunión organizativa también se presentan los recorridos que se seguirán en las rondas 
grosso modo183. A su vez, se proponen posibles beneficiarios para la recaudación del grupo: en 
2022 destinaron la colecta a Etorkizuna Musikatan —Proyecto de cultura inclusiva con infancia 
y adolescencia— y en 2023 a Arnasa —Asociación Vizcaína de Fibrosis quística—. Igualmente, se 
proponen fechas y restaurantes para la cena post-novena. 

Los dinamizadores procuran repartir algunos trabajos, por ejemplo, quiénes llevarán los chalecos y 
los pirulos —las antorchas luminosas para dirigir el tráfico—, o quién se ocupará de crear contenido 
para las redes sociales. Los desayunos posteriores a las rondas también parecen estar adjudicados, 
pero este tema no se explicita en este foro. Normalmente, estos puntos se terminan de concretar en 

183 Recordemos que las rondas recorren Lurgorri, Errenteria y Tiloak alternamente durante los nueve días, para que nin-
guna zona de Gernika quede sin rondar.

Cartel y orden del día de la reunión organizativa de 2021. (Gernikako Marijesiak)



108

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

los ensayos. Los días de los ensayos también se proponen y establecen en esta reunión. 

En 2021, el grupo motor anunció que Gernikako Marijesiak había sido uno de los tres casos en 
Bizkaia elegidos por EMAKUNDE (Instituto Vasco de la Mujer) para ilustrar la participación 
de las mujeres en las fiestas locales184. Amagoia Lopez de Larruzea, miembro de la directiva, 
también sugirió la idea de que podrían presentarse a los premios de igualdad Zirgari, promo-
vidos por la Diputación de Bizkaia y la banca BBK. Asimismo, se comunicó que el documental 
publicado por el grupo en 2019 estará a la venta y se presentará el 8 de diciembre del mismo año 
en Durangoko Azoka —feria cultural que se celebra anualmente en Durango—. 

En la misma reunión, presenté mi proyecto de investigación y consulté si los presentes apro-
barían que las rondas fueran filmadas. Ya había mencionado la cuestión con anterioridad al 
grupo motor, al que contacté por email algunos meses antes, y se mostró positivo. Les propuse 
tomar algo para conocernos antes de ir a la reunión, y me citaron en la pastelería Ares. En la 
sala no hubo oposición aparente ante mi propuesta; cabe decir que el grupo ya contaba con una 
experiencia de grabación reciente —la de su propio documental, publicado en 2019— y con un 
seguimiento mediático más o menos frecuente. Algunos asistentes se limitaron a preguntarme 
por mi procedencia y por mi interés, a lo que yo respondí que a pesar de ser de Donostia —por 
lo tanto, de otra provincia—, trabajo en un centro de documentación de música tradicional 
(Soinuenea). Añadí que en 2019 acudí con unas amigas a la novena de Gernika una madrugada 
y quedé fascinada; en 2020 las restricciones de movilidad me impidieron acercarme a Bizkaia, y 
este año finalmente se daban las condiciones para poder seguir las rondas de cerca. Los que me 
preguntaron parecieron quedarse satisfechos con la respuesta. 

A veces en estas reuniones afloran desacuerdos y se discute acerca de temas de actualidad. 
En 2022, el último viernes cayó en 25 de noviembre, y la reunión se retrasó media hora para 
no coincidir con las movilizaciones del Día Internacional para Eliminar la Violencia contra la 
Mujer. Uno de los puntos a tratar fue que la panadería Labakoa —que ha proporcionado pan 
a los cantores diariamente desde la posguerra— había cerrado sus puertas. Urgía buscar otra 
panadería que proporcionara pan para el desayuno, y se propuso Zubialde, en el barrio Errente-
ria. Un miembro del grupo desvió ligeramente la conversación y planteó parar simbólicamente 
enfrente de Labakoa durante la ronda, para dar las gracias por tantos años. Denis, el solista 
veterano, respondió que ya no había nadie allí, que la parada de la Cruz Roja no está lejos y que 
las rondas se están alargando mucho. El hombre que propuso la parada insistió en votar a mano 
alzada, pero la votación no se llegó a realizar. El grupo motor cerró la cuestión sugiriendo que 
podían cantar alguna copla parados ante la panadería cerrada, pero sin detenerse demasiado. 

En 2023, la misma persona que planteó parar en Labakoa, propuso que esta pausa se haga de 
forma fija a partir de ahora, para darle al local el lugar que se merece en la historia. Un miembro 
del grupo motor, implicado en investigaciones de memoria histórica, se mostró contrario e in-
sinuó que no deberían ensalzar tanto la empresa, ya que la familia que llevó la panadería en la 
posguerra era favorable al régimen (franquista). Los presentes murmuraron mostrando extra-

184 (2021). Estrategias para la participación de las mujeres en las fiestas locales de la Comunidad Autónoma del País Vasco. Emakun-
de.



109

4. Descripción etnográfica

ñeza e incomprensión, visiblemente confundidos. El proponente sugirió votar, pero al final el 
dinamizador de la reunión zanjó la cuestión dejando la realización de la parada en manos de la 
voluntad de cada solista —utilizó la expresión ad libitum, fórmula recurrente entre los marijesiak 
de Gernika en este tipo de ocasiones—.  

Otra iniciativa planteada por el mismo marijes fue organizar unas visitas de madrugada a las 
residencias de ancianos Calzada y Torrezuri, que se podrían acordar con las directivas de los 
centros. En resumen, proponía que las empleadas de los centros estuvieran avisadas de ante-
mano, y levantaran a los usuarios y los acercaran a las ventanas para escuchar las rondas. En 
vísperas de una huelga general feminista convocada en el País Vasco para el 30 de noviembre a 
favor del derecho colectivo al cuidado, varios miembros del grupo se mostraron en contra, ale-
gando que de noche suele haber menos trabajadoras que de día en las residencias, y que levantar 
a los residentes a las 4:30 de la mañana supondría una carga añadida y esfuerzo innecesario. Un 
miembro del grupo motor, en plan conciliador, propuso acudir a cantar a las residencias por la 
tarde durante la novena, con lo que los asistentes parecieron estar conformes. 

En la reunión de 2023, como novedad, el grupo motor hace por primera vez185 un llamamiento 
abierto para que quien quiera hacer de solista se proponga. Varias personas miran a una chica 
joven, Garazi Urzaa, y su hermano la empuja con el codo. 

Observamos que la dirección del grupo gestiona en gran medida el desarrollo de los encuentros, 
así como las cuestiones económicas, organizativas y comunicativas. La afirmación de Remen-
teria de que “el funcionamiento es asambleario y todas las decisiones se toman por votación a 
mano alzada” (2013, 139) no parece coincidir con la realidad hoy186. Una frase que hemos escu-
chado un par de veces en estas juntas puede resumir de alguna manera la actitud generalizada 
de los asistentes: “zuk gura dozun moduen” (como quieras), que delegan gran parte de las decisio-
nes en esta pequeña directiva que asume las responsabilidades. 

Otras dos cuestiones tratadas en 2023 son la fiesta del 18 aniversario del centro autogestionado 
Astra, que celebrará el día de su okupación el mismo 24 de diciembre187. Los miembros de Astra 
han contactado con los marijesiak para coordinar los eventos de la mañana del día de Noche-
buena, que se celebrarán alrededor de la fuente de Mercurio, donde también concluye la última 
ronda. Los asistentes no ven mayor problema si se acuerdan y respetan unos horarios que no 
condicionen los marijesiak. 

Por último, por la situación política de impasse en la alcaldía de Gernika-Lumo188, el grupo toda-

185 Al parecer, ninguno de los solistas en funciones en la actualidad ha empezado a desempeñar este papel proponiéndose a 
sí mismo, sino que al menos en el caso de todos los solistas jóvenes (Iñaki González, Alex Uriarte, Ane Miren Arejita), ha sido 
el solista veterano Denis el que les ha propuesto salir en conversaciones privadas, no de forma pública.

186 Volveremos a tratar este tema en el Capítulo 5.

187 Es significativo, y quizás una muestra más del arraigo de los marijesiak en Gernika, que varios de los jóvenes que okupa-
ron la antigua fábrica lo hicieron después de participar en un tramo de la ronda de madrugada; en cierto modo, los marijesiak 
les sirvieron para pasar desapercibidos y excusarse en casa por la salida tan temprana.

188 Ferreras, B. (4/10/2023). Gorroño no dejará la alcaldía de Gernika al no tener garantizado que le sustituirá su her-
mano. El Diario. https://www.eldiario.es/euskadi/gorrono-no-dejara-alcaldia-gernika-no-garantizado-le-sustituira-herma-
no_1_10568379.html



110

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

vía no sabe a ciencia cierta cuándo, ni si recibirán la subvención del ayuntamiento que financia 
parcialmente la cena posterior a las fiestas. Denis comenta que algún año, debido a un retraso, 
Iñaki Uribarrena y él tuvieron que adelantar el dinero. 

4.3.2. Ensayos

Antes de las rondas se suelen hacer uno o dos ensayos de alrededor de una hora, normalmente 
al anochecer y en días entre semana. En 2021 se celebró un solo ensayo, en un local de la iglesia 
conocido como Gizarte Etxea; sus dimensiones facilitaban que los cantores mantuvieran las dis-
tancias de seguridad aconsejadas por las autoridades para evitar contagios de la Covid19. Pello 
e Iñaki me acompañaron para grabar el acto. Antes de empezar el ensayo, volví a presentar mi 
investigación doctoral y pedí permiso para filmar; los asistentes llevaban mascarillas y no se 
mostraron molestos ante la petición.

Como hemos mencionado anteriormente, los ensayos suelen servir para terminar de decidir o 
cerrar asuntos organizativos que han quedado pendientes en la primera reunión. En el plano 
musical, los ensayos son el momento de repasar y afianzar los cantos. Tanto en 2021 como en 
años posteriores (2022, 2023), notamos que el solista veterano y una miembro del grupo motor 
con estudios musicales reglados tienden a corregir a los participantes aspectos del canto que 
ellos consideran erróneos: critican los portamentos que la mayoría de los cantores realizan en la 
primera melodía (en concreto, en una vocal del tercer verso de la copla189); piden que las “k”-s 
de final de frase se pronuncien claramente, que las notas finales se alarguen en vez de cortarlas 
bruscamente (especialmente en la segunda melodía190)… También se hace hincapié en que la ter-
cera melodía no tome demasiada velocidad; la palabra más repetida es astiro (despacio). La reno-
vación de las letras por parte del grupo motor en 2008 también trajo consigo algunos cambios 
de palabras (dabela>dabena, ipini>imini, formatu>formadu…) que todavía son objeto de corrección 
por parte de la directiva. 

189 A continuación señalamos el lugar del portamento en negrita y subrayado: Abendu santu honetan / Kristoren jaiotzian / 
Kontentuaren handiz / Guztiok poz gaitiian. / Maria Jose, / Jesus Maria.

190 Los finales cortados y marcados se escuchan principalmente en el estribillo, al entonar Jesukristo. El solista Denis Azka-
rate repite con frecuencia que Jesucristo no está muriendo, sino que está por nacer, por lo que no tenemos que crucificarlo; al contrario, 
hay que alargar esa “o” final (Jesukristooo) y endulzarla.

Dos fotogramas del ensayo de 2021 en el local Gizarte Etxea. (Zazpi T’erdi)



111

4. Descripción etnográfica

Otro problema suele surgir con la prosodia de las coplas de inclusión reciente191, que no se han 
transmitido por tradición oral; éstas son fácilmente detectables, ya que cuando toca cantarlas 
percibimos dudas y una mayor variabilidad en el canto. Es frecuente que tanto el coro como los 
solistas vacilen al entonar, y el grupo pierda empaque sonoro. 

Observamos que algunas indecisiones se repiten año tras año sin llegar a solventarse por comple-
to. A modo de ejemplo, en un ensayo de 2023 el grupo se detuvo más de 20 minutos en la copla nú-
mero 34; anotamos problemas con la misma copla en 2021 y 2022. Pese a resultarle nueva al oído, se 
entonó prácticamente sin dudas y con relativa naturalidad con la segunda tonada (Jesukristo), pero 
no así con la primera (Maria Jose): se probaron diferentes soluciones melismáticas propuestas por 
el solista dinamizador, para finalmente adoptar la sugerida por algunos bajos del grupo.

En el ensayo de 2023, los solistas Denis Azkarate, Jose Antonio Uriarte Itxaso y Fernando Asto-
reka están acompañados de Garazi Urzaa, una chica joven que prueba la parte de solista. Se van 
turnando para cantar las coplas, mientras el coro responde. Garazi toma su parte en un tono 
cercano al de los demás solistas, en una tesitura muy grave. Denis también invita a otro hombre, 
Victor, miembro de una coral, a probar; pese a proyectar la voz de manera eficaz, no parece fami-
liarizado con las letras y entona las coplas de manera muy aproximada, fallando notablemente en 
los aspectos prosódicos. 

En este mismo ensayo, Amagoia, que en cierto modo cumple con las funciones de encargada 
musical del grupo, ha invitado a las mujeres a que realicen la parte del bajo en una tesitura có-
moda para ellas, es decir, en una octava más aguda que la de los hombres; excepto alguna mujer, 
ninguna más se ha unido a la invitación. Al final del ensayo, la estudiosa nos ha llamado a los 

191 Relatábamos este cambio en el capítulo 3, y profundizaremos en su recepción en el capítulo 5.

Copla nº 34 (según el 
orden actual)

Soluciones melismáticas 
propuestas  con la primera 

melodía

Solución melismática unánime con la 
segunda melodía

Herodes koitadua Herodes koitadua Herodes koitadua

burladu zaitue, burladu zaitue, burladu zaitue,

erregiak joan dira erregiak joan dira erregiak joan dira

zeu ikusi bage. zeu ikuusii baage / zeu iikusii baage

ze-u ikusii baage,

ze-eu iikusi baage,  

Maria Jose, Jesus Maria. Jesukristo, adoratzen zaitugu, Jesukristo.



112

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

solistas presentes y a mí; congregados alrededor del piano, nos ha tocado las dos partes vocales, 
conjuntamente, para ilustrar movimiento de las voces. Después, ha interpretado al piano las voces 
incorrectas del bajo, calificándolas de motzak (feas, de poco gusto), y ha recalcado varias veces cómo 
se han de cantar las líneas correctas. 

En un ensayo realizado en la iglesia Santa María en 2022, el grupo motor pidió a los bajos y a las 
personas interesadas en aprender la voz del bajo que se quedaran un poco más al terminar. Se 
quedaron 3 bajos habituales, 2 jóvenes solistas y un amigo de uno de ellos. Empezaron a cantar la 
parte del bajo solos, y desentonaron y pararon varias veces. Amagoia les dijo que no lo estaban 
haciendo bien, aparentemente preocupada, a lo que un bajo respondió que era difícil cantar sin 
la referencia de la voz principal. Tres personas se acercaron para hacer la primera voz, y entonces 
los bajos realizaron su voz sin problema. En la tercera melodía —que se canta solamente el 24 de 
diciembre—, la parte del bajo no parecía muy definida. Amagoia me repetía “bajo gitxi dauz” (hay 
pocos bajos) con preocupación. Percibimos que los ensayos sirven para identificar algunos proble-
mas, pero quizás no sean suficientes para solventarlos. 

4.3.3. Novena

4.3.3.1. Caso ejemplar 

La novena en Gernika arranca la madrugada del 16 de diciembre y concluye el 24 (Nochebuena). 
Las primeras 4 madrugadas se entona la primera tonada (Maria Jose), y las 5 siguientes la segunda 
(Jesukristo). Recordemos que los recorridos se diseñan para cubrir todas las zonas de Gernika a 
lo largo de la novena; el centro se recorre diariamente, pero Santa Luzia-Lurgorri, Errenteria y 
Tiloak se visitan de forma alterna. El 24 se realizan otras dos rondas, además de la nocturna; una 
breve a las 7:00 y otra después de la misa de las 9:00, que abarca todos los barrios y dura hasta 
alrededor de las 14:00-15:00. En éstas se añade a las dos anteriores la tercera tonada con su propia 
serie de coplas (conocida como Baibelenak o Da Bart Belenen). 

Acudimos a la primera ronda de 2021, la madrugada del 16 de diciembre, jueves, con el equipo 
de grabación al completo (Luca, Pello, David e Iñaki). Nada más salir del hostal Akelarre (C/ Ba-
rrenkale, en pleno centro histórico), escuchamos a un solista —presumiblemente Denis— hacer 
vocalizaciones en una calle cercana. El ambiente es frío y nebuloso. Nos dirigimos a los arcos del 
paseo (Pasileku) a paso ligero. Al llegar, ya hay una docena de personas reunidas. Son las 3:50. Mis 
compañeros se apuran para colocarles los micros a los solistas; hoy es el turno de Denis Azkarate 
y Alex Uriarte. Va llegando más gente; se saludan y hacen bromas respecto al abrigo de color 
amarillo canario de Irantzu, preguntándole por qué no se lo ha puesto hoy.



113

4. Descripción etnográfica

A falta de pocos minutos para las 4, caminamos en tropa hacia la portada trasera de la iglesia 
Andra Mari —la que queda en frente del altar mayor—, donde nos esperan el resto de marijeses. 
Cuesta arriba Denis saluda al párroco, y comenta algo con Alex; los solistas seguramente estén 
acordando en qué momento relevarse. Antes de empezar la ronda, Denis se gira y comunica al 
grupo que tienen que cantar con las mascarillas en su sitio, sí o sí, y que hay que mantener las 
distancias. Añade que solo 10-12 personas entrarán a Labakoa (la panadería), y que los acompa-
ñarán las cámaras. “Bale? Da beste barik. Egun on danori!” (¿Vale? Y sin más. Buenos días a todos). 
Alguien del grupo grita: “telefonoak amateu!” (¡apagad los teléfonos!). 

Denis se adelanta un par de metros, y consulta la nota inicial (un Sol#) en un diapasón circular. 
Después se arrodilla ante la puerta de la iglesia; el grupo lo imita en la genuflexión, y algunos 
hombres —no todos— se quitan las gorras y txapelas. El solista se santigua, y acto seguido en-

Momentos previos al comienzo de la ronda, en la portada trasera de la iglesia. (Zazpi T’erdi)

Llegada de la gente al Pasileku. (Zazpi T’erdi)



114

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

tona los primeros dos versos de la copla Sakramentu. Tras un escaso segundo de silencio, el coro 
responde con dos versos más —completando la copla— a la vez que se levantan, para después 
cantar el estribillo (Maria Jose, Jesus Maria) (EJEMPLO AUDIOVISUAL). 

Con la segunda copla (Abendu santu honetan), el solista echa a andar hacia la calle Allendesala-
zar. El grupo lo sigue a distancia de unos dos metros. Desde el mismo comienzo de la ronda, 
escuchamos claramente dos partes melódicas; la mayoría de los presentes interpreta la parte 
más aguda, la primera voz o principal, mientras que el bajo es realizado por alrededor de media 
docena de personas. Advertimos que la mayoría de los bajos caminan juntos; prácticamente 
conforman un cinturón en mitad del coro. 

El solista consulta un librito con las coplas en varias ocasiones, seguramente para asegurarse de 
seguir el orden correctamente. En el coro vemos varias personas con los libritos, alguna de ellas 
con una pequeña linterna. Otros miran las letras en el móvil, que tiene la ventaja de tener la luz 
incorporada. 

El grupo canta la séptima copla (Eztator gizonetatik), y al llegar al convento de Santa Klara, nos 
volvemos a arrodillar para cantar Sakramentu. 

Solista
Sakramentu Santu Jauna 

zelebradu zanian

Coro
izena imini eutsen 
Jesus Salbadoria

Maria Jose, Jesus Maria.

Participantes de la ronda consultando las letras en los libritos y en el móvil. (Zazpi T’erdi)

https://www.dropbox.com/scl/fi/j3bdm9ewvb69qpu09rxsc/Gernika.-2021-Abendua.mp4?rlkey=sby0mrx9reg5g0bspqd4csyk7&e=1&st=txcnojkw&dl=0


115

4. Descripción etnográfica

Después, nos alejamos por la calle Zearreta sin cantar, seguramente por ser un tramo sin vivien-
das. Los asistentes aprovechan para charlar. Esta pausa del canto se repetirá más tarde en otro 
trayecto. Otros días comprobamos que sucede igual en otras zonas como, por ejemplo, alrede-
dor del paseo de los Tilos (c/ Carlos Gangoiti), donde el espacio abierto no ayuda a la sonoridad 
del canto, que se pierde enseguida. 

Tras el tramo silencioso, al llegar a una calle más ancha el grupo se para y el solista vuelve a in-
terpretar Abendu santu honetan (copla nº 2); no obstante, al terminarla no sigue con la tercera co-
pla de la lista, sino que entona Behar zala bialdu (copla nº 8), continuando donde lo había dejado 
antes de la pausa. Seguimos con la ronda, y se suceden las coplas de la serie. En el cruce de Mes-
tikabaso con Fray Martin Murua, nos volvemos a arrodillar para cantar Sakramentu en frente de 
la residencia de las Hijas de San José (las Josefinas). Después, Denis canta Abendu santu honetan, 
segida de Idigi dira zeruko (nº 19); vuelve así a retomar el orden. La genuflexión se realizará en 
otros puntos de la villa, siempre que haya un sagrario192; durante esta ronda, volveremos a arro-
dillarnos en la iglesia de San Franzisko y en la residencia Calzada, que cuenta con una capilla. 

De vez en cuando, los solistas deciden realizar algunas paradas a modo de dedicatoria. Por ejem-
plo, es común parar frente a la vivienda del ya fallecido Jose Antonio Oar, antiguo solista del 
grupo. Su viuda (Arantza) y la hermana de ésta (Maria Luisa) suelen salir al balcón para recibir 
al grupo. Hoy Denis les canta Astoak arrantzia e Idigi dira zeruko. Otras coplas, como Dontzella ga-
lantori y Agur ba dontzellia sirven como saludo y despedida. En ocasiones, Nor eta nor bizi da / etxe-
txu zahar horretan (¿Quién vive en esa casita vieja?) también suele usarse a modo de dedicatoria. 
Alguna vez algún solista también ha utilizado Hara hor etxetxu zahar bat / uriaren akabuan (he allí 

192 Por ejemplo, la iglesia de Santa Klara, anexa al convento del mismo nombre, se desacralizó en 2023, por lo que en las 
rondas del mismo año no nos hemos arrodillado enfrente.

Marijesiak arrodillados para cantar Sakramentu frente al convento de Santa Klara. (Zazpi T’erdi)



116

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

una casita vieja, en los confines de la villa), cuando la ronda recorría la periferia del municipio.  

Poco después, hacemos la primera parada de avituallamiento en la iglesia de San Francisco. Al-
gunos de los asistentes han traído vasos de plástico, termos de café y chocolate, y ofrecen bebida 
caliente alrededor. Otros traen caramelos o pastas. Uno de los bajos nos invita a un trago; lleva 
una botella de alcohol, cubierta con papel. Tampoco es infrecuente ver alguna bota de vino. 
Estas paradas para reponer fuerzas están planificadas; haremos otra en la calle Juan Calzada, en 
el punto conocido como Gurutze Gorria (Cruz Roja).

Hermanas Arantza y Maria Luisa Barrenetxea Ibarra. (Zazpi T’erdi)

Un marijes sirve un trago a otro en la parada de San Francisco. (Zazpi T’erdi)



117

4. Descripción etnográfica

En general, los solistas parecen tener carta blanca para realizar las paradas de dedicatoria que 
vean convenientes, y para coger pequeños atajos que modifiquen ligeramente el recorrido. No 
obstante, vemos que Denis toma el rol de dar indicaciones y marcar a los solistas más jóvenes, 
especialmente en las rondas compartidas con ellos. 

Después de los parones, por lo general Denis volverá a tomar el tono con el diapasón antes de 
empezar a cantar. Saliendo de la iglesia de San Francisco, el solista coge un atajo y cruza por 
unos soportales que dan a la c/ Nafarroa Behera. Allí, se detiene y canta una copla sin caminar, 
mientras espera que el grupo baje las escaleras. En la zona de Lurgorri encontramos lugares 
similares a este que ofrecen una acústica envolvente; en otras rondas hemos observado a varios 
solistas pararse ligeramente en los soportales del barrio Arana y de la plaza San Kristobal. 

Más allá de la respuesta sonora de los espacios, y tal y como percibimos en los ensayos, hay co-
plas en las que la respuesta del coro no suena muy contundente; por ejemplo, las que empiezan 
por Urten eizu eguzkia, Arkangel San Gabriel, o Herodesek esan eutsen. Deducimos que éstas serán 
las de inclusión reciente, y que los participantes no las tendrán tan interiorizadas. Además, es el 
primer día de la novena, y todavía los textos están por refrescar. 

Saliendo de la rotonda que da al barrio Arana y entrando en la c/ Iparragirre, unos vecinos 
bajan una bolsa de la compra con una linterna de colores desde un balcón. El solista recoge el 
obsequio y les dedica una copla, para después seguir con la ronda. Posteriormente, Denis nos 
aclara que es la casa de Jon Carrillo, profesor de saxofón suyo y de Iñaki Uribarrena; la bolsa 
contiene vino y pastas. Hará una docena de años que la reciben de regalo.

Soportales adyacentes a la iglesia de San Francisco, en el barrio Arana, y circundantes a la plaza San Kristobal. (Zazpi 
T’erdi) 

Momento en el que bajan la bolsa con las botellas de licor desde un balcón, y copla de agradecimiento. (Zazpi T’erdi) 



118

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

El relevo entre solistas se da en la calle Artekale, junto al ayuntamiento. Denis canta la copla 
Astoak arrantzia, y durante la respuesta del coro busca a Alex con la mirada, que se abre paso a 
través de las primeras filas. Vemos cómo Denis le ofrece el diapasón a Alex, y éste lo rechaza. El 
joven solista continúa con Mendian egozala, siguiendo el orden correlativo. 

Otra calle con acústica reverberante es Barrenkale (EJEMPLO AUDIOVISUAL). Todos los días 
se realiza una parada simbólica en el cruce con la c/ Andra Maria, para recordar al solista Daniel 
Ibarzabal Estebanillo, que murió durante el bombardeo en un refugio que estaba situado en el lu-
gar. Algunos solistas suelen cantar la copla Nor eta nor bizi da, antes mencionada, que sirve como 
dedicatoria general. Según comentan193, ésta antiguamente se dedicaba a Bonifacio Sangroniz, 
persona cercana al grupo que vivió allí. Alex interpreta Hotzaren negarrez dago, Linboan egoan 
deiez y Adan formadu zan, antes de reanudar el paso. Llegados a este punto, deducimos que hay 
cierta libertad en la elección de las coplas en las paradas, mientras que al caminar se procura 
seguir un orden correlativo. 

También la parada de la panadería Labakoa sirve para repostar, en cierto modo, ya que algunos 
cantores entran a cantar y a recoger una bolsa de pan, mientras el resto espera fuera. En 2021 
presenciaremos las últimas visitas al local, que anunciará su cierre en 2022. Antes de entrar con 
las cámaras, oímos a Denis comentar: “Irantzu, bi edo hiru neska, bi edo hiru neska” (Irantzu, dos o 
tres chicas), dando a entender que conviene que la imagen que filmemos sea mixta.

193 Hemos podido contrastar esta información con Juan Antonio Sagredo, veterano marijes y archivero (21/06/2024).

Barrenkale vacía de madrugada, y el cruce con la c/ Andra Maria en el que se detiene la ronda. (Zazpi T’erdi)

Imágenes tomadas con el objetivo empañado en el interior de Labakoa. (Zazpi T’erdi)

https://www.dropbox.com/scl/fi/q3pqwdjemtyxrvfbvl7lu/Gernika.-2021-Alex-Barrenkale-Abendu.mp4?rlkey=zj399u7np8dfr7zxrpxdo3huq&e=1&st=5od4n093&dl=0


119

4. Descripción etnográfica

A la salida de Labakoa, Alex sigue dirigiendo la ronda. Percibimos que de copla en copla va su-
biendo el tono; empieza en torno a Sol, pero pocos minutos más tarde ya parte de Sib. Escucha-
mos cómo Denis, que suele cantar la voz principal, se pasa al bajo, por no llegar cómodamente 
a las notas más agudas. Alex mantiene el tono (Sib-Si), y al cabo de unos minutos notamos que 
algunos bajos y tenores dejan de cantar; ahora escuchamos y reconocemos claramente las voces 
de las mujeres. También escuchamos bajos que realizan otro contorno melódico, que se limita a 
intercalar dos notas, la quinta de dominante por debajo y la tónica:

Un cantor del grupo se acerca al solista para decirle que ha subido demasiado y que esto supone 
un problema para algunos del grupo (EJEMPLO AUDIOVISUAL).

No obstante, Alex mantiene el tono; más tarde nos comentará que los nervios le impidieron re-
gularlo. Poco después, el solista realiza una pequeña parada junto al Intersport de la c/ Urkieta, 
y canta la copla Nor eta nor bizi da. Al terminar, saluda a un conocido en una ventana y echa 
a andar; más tarde nos comentará allí vive el que ha sido su casero, Ander, con Ainhoa, y que 
pronto se mudarán. Este es otro ejemplo de parada que funciona como dedicatoria. A lo largo 
de la ronda, vemos cómo varios vecinos se asoman a las ventanas, saludan con la mano, suben las 
persianas o encienden y apagan las luces en señal de escucha. 

Durante todo el recorrido, unos marijeses con chaleco reflectante y linternas de tráfico lumino-
sas (pirulos) velan por la seguridad del grupo y controlan que el tráfico circule sin perturbar la 
ronda. 

Ma-ri-a Jo-se Je-sus Ma-ri-a

V-I-I V-I V-I V-V-I

Juan Antonio Sagredo aborda a Alex para señalarle que ha subido el tono demasiado. (Zazpi T’erdi)

https://www.dropbox.com/scl/fi/vtlpb1brkuvfer0pq2yv9/Gernika.-2021-Quintas-Alex-MariaJose.mp4?rlkey=8buk1wucdcp2ck05dvvs8zore&e=1&st=4on473q3&dl=0


120

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Paulatinamente, el tono del solista irá bajando, pues partirá prácticamente de la última nota que 
le dé el coro. Así, terminaremos la ronda en torno a un Sol#, con los bajos haciendo su dibujo 
melódico usual. 

Cuando enfilamos la c/ Goienkalea, identificamos un gesto que mientras la ronda recorría el 
centro solo hemos podido percibir vagamente: los miembros del grupo alargan el brazo en 
diagonal hacia abajo, para indicar a los que vienen detrás que tengan cuidado con los pivotes 
del suelo. En esta misma calle, en la apertura que da a la iglesia Andra Mari, escuchamos cómo 
después del primer verso alguien del grupo grita “Karrak!”. Más tarde averiguamos que éste era 
el mote de Gotzon Bengoa Clemencot, un vecino que antiguamente vivía allí y solía dejar una 
botella de coñac a los cantores; algunos entrevistados nos comentan que antaño se gritaba más 
bien un “krrrrrrrr”, y no “karrak” al completo. 

La ronda concluye al comienzo de Goienkalea, al lado de la puerta de entrada a la sacristía. 
Hoy, Alex Uriarte canta la última copla de pleitesía, que dice lo siguiente: Hemen esan badogu / 
berbarik deungaro / Eleiz Ama Santiari / parka eske naiago (Si hemos dicho aquí alguna mala pala-
bra, pido perdón a la Santa Madre Iglesia). Hemos sabido que es una copla de inclusión reciente, 
recuperada del librito de Garratza de 1919. En rondas posteriores y hasta 2023, se ha implantado 
la costumbre de que los solistas que han realizado la ronda (sean 2 o 3) entonen esta copla juntos, 
homofónicamente. La madrugada del 21/12/2021 escuchamos otra novedad que no nos consta 
que se haya vuelto a repertir, y es que Iñaki Gonzalez en este punto añade una segunda voz a la 
parte solista, cantando el segundo verso una tercera por encima de la voz solista principal, in-
terpretada por Denis y Fernando (EJEMPLO AUDIOVISUAL). La filóloga y encargada musical 
Amagoia Lopez de Larruzea se nos acerca poco después; desaprueba esa parte vocal adicional, y 
recalca que eso no es habitual ni tradicional.

Vecinos en las ventanas, y marijes encargado del tráfico en 2023. El nombre impreso en el chaleco recuerda a Ander 
Gorriño, marijes que desempeñaba ese papel, fallecido en abril del mismo año. (Zazpi T’erdi, Gernikako Marijesiak)

https://www.dropbox.com/scl/fi/o8f216z0muup46qip55zg/Gernika.-2021-Final-con-terceras-Jesukristo.mp4?rlkey=ffh7mx3ev3s2s6j2v9gsbkuew&e=1&st=gvqco540&dl=0


121

4. Descripción etnográfica

Al terminar, alguien del coro o Denis suele gritar: Eta goaz? o Bagoiaz? o Daroaguz? (¿Llevamos?), 
a lo que el grupo responde con el número de noches que llevan rondadas, para después añadir 
Eta falta dire? (¿Y faltan?), y el número de días que faltan para completar la novena. Son las 6 de la 
mañana, y la mayoría de los asistentes se dirigen a casa o a preparar sus quehaceres del día. Una 
quincena de cantores vuelve al Pasileku para desayunar juntos en los arcos opuestos a donde nos 
hemos reunido antes de la ronda. Allí desayunamos pan (cortesía de Labakoa, y desde 2022 de 
Zubialde), tortilla, dulces… Algún día, hemos llegado a probar unos deliciosos chipirones en su 
tinta. Tras charlar un rato, el grupo se dispersa. 

Denis, Iñaki y Fernando cantan la copla Hemen esan badogu, que cierra la ronda. (Zazpi T’erdi)

Nota de prensa del grupo motor y recorrido geolocalizado del día 16/12/23. (Gernikako Marijesiak)



122

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Después de cada ronda, Iñaki Uribarrena se ocupa de mandar por email una nota de prensa 
que incluye el recorrido realizado, los nombres de los solistas, el número de coplas cantadas, el 
número de personas —desglosados en hombres y mujeres—, la duración de la ronda, y apuntes 
relativos al tiempo —temperatura y ambiente—. Amagoia Lopez de Larruzea suele realizar 
fotos y también suele controlar —con ayuda de un diapasón— los tonos que toman los solistas. 

4.3.3.2. Observaciones complementarias

En el marco de nuestra investigación, hemos tenido la oportunidad de asistir a numerosas ron-
das entre 2021 y 2024. A continuación, describiremos otras situaciones que hemos presenciado 
durante las novenas de estos años. 

El 21/12/2021 la ronda transcurría por los Tilos, donde se visitó la casa del solista Jose Antonio 
Uriarte Itxaso. El cantor salió al balcón y cantó un par de coplas, pero modificó ligeramente la 
primera —la misma que hemos reseñado en el apartado sobre los ensayos—, cantando Herodes 
koittadue / zakutik emontzue194 (Pobre Herodes / te han dado por saco). Se escuchó un murmullo 
en el coro, que respondió dubitativo con la segunda mitad de la copla, inalterada. Esta anécdo-
ta fue muy comentada, ya que no es la primera vez que Itxaso cambia las letras, tirando de su 
inventiva al no acordarse de cómo sigue el verso. Acto seguido, canta Gasparrek intsentsua / Mel-
txorrek urria; el grupo responde Baltasarrek eroian, aunque escuchamos que algunos pronuncian 
eroeban195. Es todavía común la coexistencia de versiones textuales similares (dabena/dabela, ipini/
imini, jakon/jaken), anteriores y posteriores a las correcciones de 2008. 

A modo de despedida, Fernando vuelve a hacer de solista; entona Agur ba dontzellia (Adiós, pues, 
doncella), a lo que Itxaso responde bromista con un saludo de mano amanerado.

194 Debería ser burladu zaitue (te han burlado).

195 Eroian y eroeban son dos formas dialectales para decir llevaba y llevó. 

Marijesiak debajo del balcón de Itxaso. (Zazpi T’erdi)



123

4. Descripción etnográfica

El cambio más célebre de Itxaso fue en la copla Corrían los pastores (nº 24), la única que se canta 
en castellano, que sigue con el verso dejando al ganado. Al no recordar esta segunda parte, Itxaso 
cantó Corrían los pastores / a la orillita del río, idea que al parecer rescató de una canción. Tam-
bién en ese caso, el coro respondió la segunda mitad de la copla. Desde entonces, alguna vez su 
hijo Alex Uriarte, también solista, ha cantado la versión fruto de la confusión de su padre, en 
homenaje a él. 

Con respecto a esta copla en castellano, al cantarla con la melodía Maria Jose, la letra del es-
tribillo se mantiene, pero en la tonada Jeskuristo, el estribillo pasa a ser Ay, qué bonito es el niño 
Jesucristo, en vez de Adoratzen zaitugu, Jesukristo. En las rondas hemos percibido que es frecuente 
que en el coro haya algún despistado que responde con el estribillo en euskera. 

En el plano sonoro, cuando las rondas son especialmente numerosas y el grupo camina relati-
vamente disperso, se crean retardos en el canto; es decir, que los cantores de la parte trasera no 
van a la par con los de la parte delantera. Este hecho se ve acentuado al doblar varias esquinas, 
o cuando algunos participantes situados en el medio del grupo no cantan. 

En cuanto al canto a varias partes, en ciertos casos escuchamos cómo los bajos realizan dibujos 
melódicos diferentes a los de los ensayos. Esto sucede más perceptiblemente cuando intuimos 
que están incómodos o inseguros con la tesitura, como hemos podido observar en alguna ronda 
con Alex o Ane Miren de solista. 

Nochebuena 

El 24 de diciembre, al terminar la ronda nocturna, el grupo sirve un suculento desayuno (tor-
ti-mortxi) —con chocolate, tortilla, pastas, pan…— para reponer fuerzas antes de la ronda breve 
de las 7:00.

Acto seguido, uno o varios dantzaris (bailarines) bailan el aurresku de cara a la plaza y al gru-
po; después se canta el himno Gernikako Arbola. Los acompañan los txistularis de la localidad 
(EJEMPLO AUDIOVISUAL). 

En la ronda de las 7 —que parte de en frente del museo Euskal Herria—, se incluye la tercera 
tonada, y salen también los txistularis, que no acompañan a los marijesiak en su actuación sino 

Torti-mortxi posterior a la ronda nocturna del 24 de diciembre. (Gernikako Marijesiak) 

https://www.dropbox.com/scl/fi/ax80ychckr04awpve4hvc/Gernika.-2021-Aurreskua-Gernikako-arbola.mp4?rlkey=xe25cza0wbv71t1t9dj6i63d7&e=1&st=f4bgyc75&dl=0


124

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

que tocan una diana al uso por el pueblo. La vuelta dura en torno a media hora, y al final de 
esta, en el Pasileku, escuchamos un final a varias partes de tipo coral, realizado a modo de bis 
por algunos de los cantores del grupo (EJEMPLO AUDIOVISUAL). Es una imitación cómica 
del final de la partitura de Sebero Altube, adaptada por Ricardo Zallo. Esta interpretación no 
parece agradar a todos los miembros del grupo, pero ya se ha instalado como broma de cierre. 
De alguna manera, el gesto parece dar a entender que a partir de este momento la solemnidad 
de las rondas nocturnas puede ser relativizada en lo que queda de novena —excepto, claro está, 
en la misa—. En el tiempo libre que queda hasta la misa, algunos cantores recorren los bares del 
centro histórico, en la que ellos llaman la ronda de los Goyas196. 

En a la misa de las 9:00, el grupo se coloca al fondo de la iglesia Andra Mari —antaño lo hacían 
en los bancos delanteros—. Los solistas se van turnando para cantar una muestra de las tres 
melodías que conforman la novena. La ceremonia suele contar con una gran afluencia. El cura 
hace una especial mención a los marijesiak, y les da las gracias por su trabajo. Al terminar, los 
marijesiak se sacan una foto grupal en las escaleras de la iglesia, y otra de los solistas. 

196 En entrevistas informales, algunas personas me decían que para escuchar el verdadero sonido de los marijesiak antiguos, 
este momento era el más idóneo. Describiremos esta ronda en breve, en el apartado Otras situaciones anuales informales.

Marijesiak en misa y foto grupal en el exterior de la iglesia. (Gernikako Marijesiak) 

Solistas oficiales de 2023. (Zazpi T’erdi) 

https://www.dropbox.com/scl/fi/r1zsrbzdqag4ab4cnmizm/Gernika.-2021.-24-final-de-Altube-Pasileku.mp4?rlkey=0y07zkziic41edxetav80amo5&e=1&st=4fdazqa9&dl=0


125

4. Descripción etnográfica

En la ronda posterior a la misa, la de recaudación, escuchamos unas coplas extraoficiales197 canta-
das con la tercera tonada, que no están recogidas en los libritos, pero son bien conocidas para 
los participantes. Las primeras dos son populares y relativamente antiguas, y la tercera parece 
haberse creado en el ambiente altamente politizado y reivindicativo de la década de 1970: 

Participación de las mujeres 

Un último tema reseñable es el de la participación de las mujeres. Por un lado, constatamos que 
a pesar de que el grupo está formado por hombres y mujeres, prácticamente a medias, el timbre 
y el sonido de la ronda en general son graves y se identifican con las voces masculinas. A excep-
ción de una o dos cantoras del coro que discretamente realizan la parte del bajo en una octava 
aguda, el resto interpretan la voz principal en una tesitura grave. En un par de rondas, yo misma 
probé a cantar en una tesitura más aguda donde me encontrara más cómoda; el resultado fue 
que enseguida me sentí fuera de lugar.

El canon sonoro se puso en cuestión con la llegada de la primera solista mujer, Ane Miren 
Arejita, a partir de 2019. Ane Miren ha estudiado canto lírico y canta con su impostación y 
en tesitura de soprano. Cuando hizo la primera prueba en la panadería Labakoa, en 2018, de 
improviso, invitada por el solista veterano Denis Azkarate, tomó un tono similar al de Denis 
(en aquel caso, un Si, en la tonada Jesukristo), en una octava más grave a la que ella acostumbra 
(EJEMPLO AUDIOVISUAL). En años posteriores, buscando adecuarse a su tesitura habitual, 
probó otros tonos más agudos (por ejemplo, en la tonada Jesukristo, parte de un Mib, más alto 
que el Si del resto de los solistas). En las rondas hemos podido observar que el grupo a menudo 
parece descolocado y dubitativo en las respuestas (EJEMPLO AUDIOVISUAL). En estos casos, 
puntualmente percibimos más la presencia de las mujeres, que, por ejemplo, pasan a hacer la 
parte del bajo en una octava aguda. También escuchamos que algunos bajos callan u optan 
por entonar las soluciones melódicas alternativas (V-I) que hemos mencionado anteriormente 
(EJEMPLO AUDIO). 

En 2023, también la joven Garazi Urzaa se animó a cantar en algunos tramos de la ronda de 
recaudación. En el ensayo, la solista se adecuó al tono y a la tesitura masculina (entorno a Sol en 
la primera tonada, y Sib en las otras dos), lo que asegura la respuesta del coro, pero le dificulta 
conseguir potencia, volumen y brillo. En la ronda del mediodía del 24 de diciembre, partió la 
primera tonada de un Do,  y la respuesta del coro era confusa (EJEMPLO AUDIOVISUAL)198. 
Otra mujer de mediana edad, Edurne Barrena, ha cantado alguna que otra copla de solista en 

197 Trataremos de ellas en el capítulo 6, dedicado a los aspectos formales de los cantos.

198 En el ejemplo audiovisual, vemos como el solista veterano Denis procura darle otro tono.

Hor goiko landetan
eperrak dabiltz kantetan 

Errigoitiko alkatiari
Kaka eintziela praketan.

Hor goian Juaniko
hemen behean Periko

eta bien bitartean dago 
Martzelino Polanko.

Hor goian Frantzia
Hor behean Espaina

eta bien bitartean dago
Gora Euskadi Askatuta.

https://www.dropbox.com/scl/fi/idmhaztaz3ts42h3s2n9y/Gernika.-2018-Ane-Miren-Labakoa-docu.mp4?rlkey=1wgvozsxkjemdgn331g07ls7z&e=1&st=dy0vv2jn&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/v7dies9ss68fyexs5cyet/Gernika.-2022-AM-grupo.mp4?rlkey=bfyiem7elmu061imy3onvdx0p&e=1&st=e5ieus6n&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/p1qo6xil8ksryr15z05j1/Gernika.-2022-AM-bajos-Jesukristo-O-ze-musika.mp3?rlkey=78b0ube5ndksvus4ixal4izn3&e=1&st=zbggermr&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/4qnayvij9wxgoqbmxllwa/Gernika.-2023-Garazi-solista.mp4?rlkey=suhu9wc7yf9u47xvndxtz6gx2&e=1&st=bard1xfo&dl=0


126

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

momentos puntuales de la ronda, sea caminando, sea desde su ventana, en la ronda a plena luz 
del día del 24. En este último caso, toma un Mib (con la primera tonada); su emisión vocal es 
natural y consigue proyectar la voz, pero la respuesta del grupo es más débil que de costumbre 
(EJEMPLO AUDIOVISUAL). 

Se trata de estrategias adoptadas por mujeres con experiencias y formaciones diferentes. A fe-
cha de hoy, el grupo no ha realizado ningún trabajo para acoplar los tonos de los solistas y del 
coro; los participantes suelen comentar que el problema se encauzará naturalmente. 

Más allá de la cuestión del canon sonoro y los tonos, también es reseñable que en una parada de 
avituallamiento alguien del grupo se acercara a Ane Miren para advertirle de que sus zapatos de 
tacón se escuchaban mucho durante la ronda. Igualmente escuchamos críticas en el grupo, por-
que cantó las coplas Sakramentu y Hemen esan badogu en momentos en los que no correspondía. 

4.3.4. Otras situaciones anuales informales

Además de las convocatorias oficiales, los marijesiak de Gernika se caracterizan también por 
otros encuentros informales. Alguna de estas citas congrega a la mayor parte de los miembros 
del grupo, por ejemplo, en la cena de después de las rondas, financiada parcialmente por el 
ayuntamiento, y parcialmente con la aportación de cada marijes (10€). Las cenas se suelen anun-
ciar en las reuniones y en el grupo de WhatsApp. En ningún momento planteamos filmarlas, 
por tratarse de un espacio más íntimo que las rondas. Por el mismo motivo descarté ir en 2022, 
ya que todavía me sentía como una recién llegada en el grupo. Un año después, en 2023, tenía una 
mayor sensación de inclusión, y durante la novena varios miembros del grupo me animaron a ir. 
Después de recibir la invitación personal de los organizadores, finalmente me apunté a la cita 
en el restaurante Boliña Zaharra. Los comensales formaron pequeños grupos por afinidades; en 
ambiente distendido, se valoraron las rondas pasadas y comentaron temas candentes relaciona-
dos con éstas. Como los propios marijesiak, me pareció que esta cena era un contexto importante 
de diálogo intergeneracional. En la cena se cantaron los marijesiak, y vimos una espontánea pri-
mera prueba pública de Garazi como solista. La respuesta del grupo fue buena, pero también 
hubo comentarios desfavorables al respecto; no obstante, como ya hemos adelantado, más tarde, 
en la novena de finales del 2023, la joven se animó a hacer de solista en la última ronda de No-
chebuena. 

Al final de la cena, una veintena de personas de diferentes edades salimos de fiesta y seguimos 
cantando, bailando y tratando de temas que considerábamos importantes. Para mí supuso un 
evento importante a la hora de conocer a la gente del grupo más personalmente. 

Al igual que la juerga posterior a la cena, también hay otras citas informales (pero fijas) que 
reúnen solo a una parte del grupo. Cabe mencionar la ronda de los Goyas, y el poteo de la tarde 
de Nochebuena. Ambos eventos se repiten año tras año y juntan a una veintena de marijeses. 
La ronda de los Goyas toma el nombre de las bebidas (de la marca Goya) que han solido tomar 
los participantes. Se realiza al finalizar la segunda ronda de Nochebuena —la breve de las 7—, 
hasta el comienzo de la misa. Algunos cantores se retiran a casa, pero otros recorren los bares 
del casco viejo cantando los marijesiak; no cantan en la calle, sino en cafés y tabernas. Habíamos 
oído hablar de esta convocatoria no oficial en años anteriores, y en 2023 nos sumamos al grupo. 
En esta cita podemos escuchar a antiguos solistas, como Iñaki Olano, y a cantores de larga tra-
yectoria junto a jóvenes del grupo. 

https://www.dropbox.com/scl/fi/hpichsvlow8tpz3sxe41g/Gernika.-2023-Edurne-solista.mp4?rlkey=ctdmcmn6qppc5ui4jpf4xsh00&e=1&st=i40yoibu&dl=0


127

4. Descripción etnográfica

En el poteo posterior a la finalización de la novena el día de Nochebuena, un pequeño grupo 
de marijeses recorre los bares —c/ Juan Calzada, Industria y alrededores—, cantando diferentes 
canciones dedicadas a los presentes y a los camareros, que les ofrecen las bebidas. Reina el ca-
chondeo y se cantan los cantos de la novena, a veces en serio, pero frecuentemente cambiando 
letras, con toques de parodia, dinámicas cómicas, imposturas líricas de la voz, etc. En cierto 
modo, estos contextos ofrecen un contrapunto despreocupado frente a la notable (aunque rela-
tiva) solemnidad de las rondas oficiales.  

Por último, los funerales de algún miembro del grupo han sido también ocasiones en las que 
los marijesiak se han reunido para cantar después de la ceremonia religiosa. Las coplas que se 
cantaron a Ander Gorriño, fallecido el 28/4/2023, se escogieron por su lirismo, y por no tener 
fuertes connotaciones navideñas: Idigi dira zeruko, Nabegadua izan zan, Eguzkia zelan daguan (con 
la tonada Maria Jose), Billozik bazagoz bere, Agur ba dontzellia (tonada Jesukristo), y Jesus Dibino 
gabaren hotza (tonada Da bart Belenen). 

4.4. Modelo 2: Ea

4.4.1. Ensayo

Es 2021, sábado, 11 de diciembre. A falta de 4 días para el comienzo de la novena, el grupo de 
niños y niñas199 de Ea, guiado por Maite y Mari Loli, se reúne por octava vez para ensayar los 
cantos del abendu. La cita es en casa de Maite, en el txoko200 que tiene en la planta baja, sobre las 
19:00 de la tarde. Esta vez he venido con Pello y David, que se encargarán de filmar la sesión; lle-
gamos media hora antes para poner la cámara y los micros a punto. Charlamos distendidamente 
con Maite y Mari Loli, hasta que los niños empiezan a llegar. A la hora fijada han llegado unos 
6, aunque había unos 8-9 convocados. De uno no tienen noticia, otro ha tenido un contacto con 
un positivo de COVID... Todos llevamos mascarillas. Una de las niñas pide por favor una copia 
de las letras a Maite. Las encargadas deciden dar comienzo al ensayo.

Los niños se colocan en forma de U de espaldas a una pared. Antes de que empiecen a cantar 
aprovecho para presentarme y comentarles que grabamos para mi proyecto de investigación; 
me bajo la mascarilla unos segundos y sonrío, para que me puedan ver la cara. Peio, de 9 años, 
pregunta para qué sirve ese aparato (señalando el micrófono); Maite le responde que para tomar 
bien sus voces. Más tarde pregunta si lo que filmamos saldrá en televisión, a lo que respondo 
negativamente entre risas.

199 Explicitamos la presencia de ambos sexos al comienzo, ya que, como hemos relatado en el capítulo 3, en el pasado la ron-
da infantil fue exclusivamente masculina. Hecha esta aclaración, a partir de ahora cuando hablemos de niños en este apartado 
el término incluirá ambos sexos.

200 Txoko. Ver Glosario. Literalmente “rincón”. Puede tener dos acepciones, referentes a un espacio que sirve como punto de 
encuentro para invitados, normalmente con un comedor, o alternativamente, una sociedad gastronómica.



128

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Maite da la orden para que empiecen a cantar. Garazi (13 años) interpretará la parte solista del 
primer canto (Abendu). Antes de empezar a cantar, arranca con el acompañamiento rítmico: 
marca dos compases iniciales, golpeando el suelo con la makila201 en la parte fuerte. El resto no 
llevan palos en esta ocasión, aunque los llevarán en la ronda. Tras dar los dos golpes, la solista 
parte con los primeros dos versos de la copla en anacrusa, acomodando su canto al ritmo de 
los golpes de palo; el grupo entra en el tercer verso, cantando a una sola parte, y al final de la 
copla añade el estribillo Maria Jose, Jose Maria. Siguiendo este esquema de pregunta y respuesta, 
se suceden 8 coplas en las que el grupo poco a poco va unificando la altura de tono y la entona-
ción de la melodía. No obstante, no se llegará a dar una sensación de unidad sonora o empaque 
melódico, sino más bien un resultado heterofónico. En la octava copla, Aner (11 años y hermano 
de Garazi), colocado a su lado, toma el relevo; se pasan el palo el uno al otro sin dejar de golpear 
el suelo ni de cantar. Mientras cantan, llega Nora (8 años). Todos tienen el papel de las letras en 
la mano, pero lo miran poco, aparentemente solo cuando no se acuerdan de cómo sigue la copla. 
Interpretan las coplas en el orden en el que están en el papel. 

Al término de la primera serie (las 12 coplas con la primera melodía), Maite pide a Peio que 
cante la copla Sakramentu “para descansar un poco”. Durante la ronda, los niños interpretan 
esta copla arrodillados en frente de los altares, en 3 puntos del pueblo, y en esta ocasión Maite 
y Mari Loli suelen asignar la parte solista a los niños más pequeños, para que se vayan fami-
liarizando con la segunda melodía de la novena, y a su vez se impliquen y asuman una mayor 
responsabilidad. Esta vez todos se mantienen de pie mientras cantan Sakramentu —en la ronda 
se arrodillarán cada vez—. Peio comienza a cantar golpeando el palo con el suelo, pero enseguida 
Mari Loli le sujeta el brazo para indicarle que golpear el palo no procede en la primera parte de 

201 Makila significa “palo” (Ver Glosario). Se utiliza en genérico o refiriéndose a los palos empleados en el monte o en las 
rondas. En este texto utilizaremos el término castellano para facilitar la lectura.

Los cantores se disponen en una U en el ensayo realizado en el txoko de Maite Landa. (Zazpi T’erdi)



129

4. Descripción etnográfica

esta copla; sí en la respuesta del coro. Repiten la copla 3 veces, como se hace durante la ronda, 
siempre en forma responsorial. 

Después, Itsaso, de 10 años, interpreta las 5 coplas del segundo canto de la novena (Mendian). La 
melodía nos es ya familiar, en cierto modo, porque la recién cantada Sakramentu es prácticamen-
te una variante melódica de esta segunda tonada. Al terminar la serie, que dura la mitad de la 
anterior, Peru y Nora (de 7 y 8 años) la vuelven a interpretar, cantando la parte solista juntos, 
uno con el palo y otra con el papel. A partir de un momento, Peru lleva el palo a la contra. Al 
terminar, Maite le comenta que se ha adelantado un poquito con los golpes, pero que el resto 
estaba muy bien; los anima a repetir. Notamos que la precisión en la entonación es relativamen-
te flexible y es tratada como un aspecto secundario; en cambio, el compás y el encaje entre los 
golpes y el canto, así como la interpretación de las coplas de memoria y en orden correlativo son 
cuestiones de mayor relevancia para las responsables del grupo.  

A lo largo de todo el ensayo, Maite y Mari Loli dinamizan a los niños con cariño y cercanía; los 
llaman con apelativos como laztana (cariño), y los refuerzan positivamente cada vez (“¿crees que 
no te lo sabes de memoria, pero ves que lo haces muy bien? ¡ya te sale!”). Les indican que no se 
apoyen en la pared, que se saquen las manos de los bolsillos, o que levanten un poco la cabeza 
para proyectar más su voz. Ponen especial atención a corregir los golpes del palo mediante 
gestos cuando alguno se confunde. Ante los bostezos, las encargadas hacen alguna observación 
con humor. 

Al finalizar la segunda serie (las 5 coplas con la segunda melodía), Beñat (de 10 años) interpre-
ta Sakramentu. Maite canta el comienzo de la copla para darle un tono, que el niño replica sin 
problema. Después, los dos solistas iniciales interpretan la tercera serie de la novena (Da bart 
Belenen). Durante el canto, Garazi toca una campanita; su hermano Aner golpea el palo contra 
el suelo en el estribillo. Primero cantan todos juntos la copla entera; después cantan alternando 
la parte solista y la grupal, como lo hacen en la ronda; en este caso, el hermano lleva la campa-
nita y la hermana golpea el palo. Tras la última copla, con el último golpe de palo, todos gritan 
a coro “ieu!202”. 

Habiendo interpretado los tres cantos de la novena, Maite pregunta si se puede escuchar lo que 
hemos grabado. Pello le da unos cascos; parece que está satisfecha. Mientras Maite escucha, Peio 
—el mismo niño que al inicio del ensayo nos ha lanzado algunas preguntas curiosas— opina que 
el abendu es “aburrido de escuchar, pero no de cantar”.

202 En euskera los signos de exclamación e interrogación se colocan solo al final; respetaremos esta regla cuando el texto 
sea en este idioma.



130

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Acto seguido, repiten Da bart Belenen, con Itsaso de solista. Maite, que acaba de escuchar la 
grabación y opina que convendría cantar un poco más agudo, le indica que empiece con un 
“tono alto”; Mari Loli asiente. Maite entona el comienzo de la copla para que la niña tenga una 
referencia; Itsaso toma una nota medio tono más aguda que la de Maite. 

En general, a no ser que Maite les de las notas iniciales, los solistas toman el tono que les viene 
cómodo, y el grupo se adapta paulatinamente al mismo. En ocasiones, al comienzo de la res-
puesta del grupo, alguien —normalmente uno de los más jóvenes— empieza haciendo otra parte 
paralela más aguda, que seguramente le sea más cómoda, pero pronto se integra con el resto. 
La solista más veterana hoy está afónica, por lo que ha avisado que tendría que tomar un tono 
conveniente para ella, considerablemente más grave al del resto. 

Hacia el final del ensayo, Peio y Peru cantan Abendu. Maite comenta que esta primera serie suele 
ser la más complicada de interpretar tanto a nivel melódico como por el número de coplas (12), 
más que en las otras dos series. Por último, Nora canta Sakramentu. Nos percatamos de que las 
responsables se han ocupado de que todos los cantores desempeñen el papel de solista en algún 
momento del ensayo o de la ronda, aunque sea solo con la copla Sakramentu. 

Al terminar el ensayo, Maite recuerda a los niños que al día siguiente (domingo) también han 
quedado a las 19:00. Después reparte unas magdalenas que les hemos traído de la pastelería Ares 
de Gernika. Los niños dan las gracias; alguno pregunta si se puede guardar el pastelillo para 
comerlo después. Según van saliendo, Maite nos enseña unas baldosas rotas en el suelo: son el 
resultado de los golpes de los niños en los ensayos de años anteriores.  

Maite Landa escucha la grabación del mismo ensayo. (Zazpi T’erdi) 



131

4. Descripción etnográfica

4.4.2. Novena

4.4.2.1. Descripción de la ronda 

Es miércoles, 15 de diciembre. Llegamos a Ea sobre las 19:00, para cenar con calma en el bodegoie 
(bar Aritza). Pello, David y Luca me acompañan a la cámara y al sonido. Hoy comienza la nove-
na, el abendu de Ea, que recorrerá las calles del casco urbano a diario hasta el 23 de diciembre. 

Después de cenar, sobre las 19:50, atravesamos el pueblo hasta llegar a la calle Kurtzia, que está 
prácticamente en penumbra. Es allí donde parte la ronda, a las 20:00 en punto. Los niños, Mai-
te y Mari Loli se reúnen a la altura del portal 3, cinco minutos antes de la salida. Según el día, 
también suelen estar presentes Juan Miguel Bilbao Willy o Jose Artetxe Merru; el primero es un 
profesor de la escuela naval jubilado, y el segundo trabaja de operario en el ayuntamiento. Sue-
len llevar una linterna amarilla para dirigir a los coches que puedan aparecer durante la ronda. 

Hoy el grupo está formado por 7 cantores. El tiempo es fresco y húmedo; los niños van vestidos 
con chamarras y plumíferos, buffs y gorros. Se colocan por parejas, formando dos hileras de 3, 
con una niña sola en la parte trasera. Todos llevan un palo en las manos; según sean zurdos o 
diestros, emplean una mano u otra para sujetarlo. En la primera fila, Peru lleva el farolito con su 
mano libre. A su izquierda, la solista de mayor edad se prepara para empezar a cantar.

La ronda arranca con la primera copla de la serie Abendu. Ésta primera melodía se interpretará 
los días impares (15, 17, 19, 21, 23), mientras que los pares (16, 18, 20, 22) se escuchará otra serie 
de coplas, Mendian, que lleva una segunda melodía. 

La solista golpea el suelo con el palo dos veces, y después empieza a cantar. Interpreta los pri-
meros dos versos y el grupo responde con los dos siguientes, seguidos del estribillo Maria Jose, 
Jose Maria. Golpean los palos marcando el compás. Con la segunda copla, el grupo echa a andar. 
Interpretan las coplas en el orden aprendido; esperan dos golpes de palo entre una copla y otra. 

La ronda parte en la calle Kurtzia. (Zazpi T’erdi)



132

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Suben la cuesta de Kurtzia, que converge en la calle Goiko Bidea, y emprenden el descenso ha-
cia la plaza del ayuntamiento. Hasta aquí, los niños han ido prácticamente solos. En la plaza les 
espera un grupo de unas 20 personas; son sus familiares y algún vecino que se anima a seguir la 
ronda de cerca. Muchos de ellos graban la llegada del grupo con sus móviles.

Al entrar a la plaza, los cantores giran para acceder al pequeño pórtico de la iglesia San Juan 
Bautista. En este lugar suele esperarles una pareja mayor; Jose Santi Agirre, marino retirado, re-
conocible por su gorra inglesa y su bastón, y su mujer Alicia Isasi. Jose Santi fue cantor del aben-
du de joven, y tiene la costumbre de acompañar al grupo a diario, cantando las respuestas a las 
coplas en un registro grave. Jose Santi y Ali serán, junto a los encargados antes mencionados, los 
adultos que diariamente seguirán la ronda de cerca, que responderán en las partes grupales, etc. 

En el pórtico de San Juan, los niños, todavía colocados en dos hileras, se arrodillan, y Peru en-
tona la copla Sakramentu, que repetirán 3 veces. Durante los primeros dos versos, no golpean el 
suelo con los palos, pero sí en las respuestas. Al terminar Sakramentu, se incorporan y Garazi 
comienza a cantar Abendu otra vez, partiendo con la primera copla. A continuación, toman 
Kale Nagusia (la calle mayor), seguidos por el público. El camino, relativamente estrecho, pro-
porciona una acústica envolvente. Algunos de los niños aprovechan el paso por encima de las 
alcantarillas metálicas para golpearlas fuertemente con los palos. Se vuelven a detener frente 
al puente, ante la capilla del Cristo crucificado (Kurtziotxu), que está bien iluminada y rodeada 
de hortensias. Allí los niños se arrodillan otra vez para cantar Sakramentu tres veces. La luz y 
el encuadre de la escena resultan especialmente sugerentes. Se trata de uno de los momentos 
emblemáticos de la ronda; varios espectadores procuran acercarse al grupo para grabar el mo-
mento con sus móviles. 

Los cantores llegan a la plaza del ayuntamiento y giran hacia el pórtico de la iglesia de San Juan Bautista. (Zazpi T’erdi)



133

4. Descripción etnográfica

Seguidamente, los cantores se incorporan y avanzan por la calle Aritza. En la plazoleta adya-
cente al bodegoie donde hemos cenado, dan la vuelta e interrumpen la ronda. Los niños rom-
pen filas, saludan a sus familiares y atraviesan el puente del frontón hasta llegar a la taberna 
Eskolondo. Tras una pequeña pausa, retoman la formación en un extremo de la calle Barria. 
Han aprovechado la parada para hacer el cambio de solista, que a partir de ahora será Aner, el 
hermano de Garazi. 

El solista sigue la misma dinámica: marca dos compases con el palo, cantan la primera copla 
(Abendu) en el lugar, y al terminarla echa a andar. Tras unos cuantos metros, giran a la izquierda 
para subir la empinada calle Altxikar, que da nombre a un grupo de casas construidas en los 
años 1970; la mayor parte de los apartamentos son segundas viviendas y están vacíos en invierno. 
La mayoría de los espectadores se quedan esperando en la calle Barria, y solo unos pocos adultos 
acompañamos a los cantores. En la mitad de la pendiente, con la sexta copla, Mari Loli indica 
al solista que puede dejar de cantar. Los niños parecen acalorados y aliviados por el descanso; 
alguno se quita el gorro o se suelta la chamarra. Siguen su camino conversando entre ellos; giran 
a la derecha para acceder a la parte trasera de una casa con residentes habituales. Se detienen de-
bajo de unos balcones y forman un círculo para cantar. Los dos hermanos arrancan con 3 coplas 
cada uno, en el orden establecido. Después de la sexta copla, dejan de cantar y se despiden de las 
vecinas. Regresan a la mitad de la cuesta Altxikar de forma desordenada, y vuelven a formar las 
filas allí. Maite y Mari Loli aprovechan para explicarles que hoy no entrarán a la residencia La-
gun Etxea como han solido hacer otros años. A causa de las medidas sanitarias inmediatamente 
posteriores a la pandemia de la Covid19, cantarán a los residentes desde el balcón, asomados a 
la ventana. 

Los cantores cantan arrodillados en Kurtziotxu. (Zazpi T’erdi)



134

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

La ronda vuelve a partir de Altxikar y retoma la calle Barria, que se convierte en la calle Belén. 
Nos flanquean los pequeños pesebres iluminados de los vecinos que adornan las ventanas de las 
plantas bajas de las casas. En el bar Itsasondo, giramos a la izquierda para tomar la calle Jesús, 
y pasados unos metros nos volvemos a la derecha para entrar a la calle Portusolo, que confor-
ma una placita rodeada de casas. Aquí, como en otros pocos puntos de la ronda, podemos ver 
a algún vecino en la ventana o en el balcón. A lo largo de la ronda, poco a poco otros niños 
pequeños se han ido colocando detrás de los cantores, velados por sus padres. Algunos de ellos 
también llevan palos e imitan al grupo. 

Los cantores retoman la formación después de cantar a las vecinas de Altxikar. (Zazpi T’erdi)

Niños pequeños con palos que se van acoplando a la ronda. (Zazpi T’erdi)



135

4. Descripción etnográfica

Tras entrar y salir de la plazoleta Portusolo, vuelven a la calle Jesús para subir a la residencia de 
ancianos Lagun Etxea (Institución Benéfica Aboitiz). Los cantores detienen la ronda; el público 
espera en la calle y los niños, las encargadas y nuestro equipo subimos la cuesta que da al centro. 
Colocados en el balcón que da al comedor, cantan 6 coplas a través de las ventanas. Algunos 
de los residentes tararean el estribillo. Maite y Mari Loli animan a los ancianos con gestos. Al 
terminar, se despiden agitando las manos y diciendo hasta mañana.

Al reanudar la ronda en la calle de Jesús, el solista golpea el palo a la contra, por lo que Maite 
interviene y se lo sujeta para corregir el gesto. Los cantores continúan el camino hasta la iglesia 
Santa María de Jesús —llamada popularmente de Jesús—. En el pórtico cubierto, se arrodillan 
y Peru procede a interpretar Sakramentu, tres veces. 

A continuación, los cantores toman la carretera en dirección a Lekeitio. Llegados a un punto 
de la calle Bidebarri, dan media vuelta y regresan al casco. La mayoría de los padres espera a la 
altura de la iglesia de Jesús. Tras cruzar el puente que da a la plaza del ayuntamiento, el grupo 
gira a la izquierda, para recorrer las angostas calles Donibane y Denda. En este pequeño trayec-

Residentes de Lagun Etxea y cantores situados en el balcón de entrada. (Zazpi T’erdi)

Cantores interpretando Sakramentu en el pórtico de la iglesia Santa María de Jesús. (Zazpi T’erdi)



136

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

to el grupo prácticamente ronda solo, a excepción de sus encargados, algún curioso y los niños 
pequeños que los siguen acompañados de un adulto. El público se ha quedado en la plaza a 
sabiendas de que la ronda pronto concluirá allí. 

Al final de la calle Denda, giran a la derecha para volver a la plaza Donibane, la plaza consisto-
rial. Allí los acogen sus familiares y las personas que están tomando algo en la terraza del bar 
Txangurru. Terminan la serie de coplas manteniendo la formación. Se encienden las luces del 
ayuntamiento. Son las nueve en punto cuando la ronda se da por finalizada; los asistentes aplau-
den y se acercan para felicitar o saludar a los cantores. Maite recoge el farol y Mari Loli reparte 
caramelos. Las encargadas aprovechan para comentar la ronda y recordar alguna información 
para los días venideros a los niños. Cuando las familias se dispersan, Maite y Mari Loli entran al 
bar Txangurru, donde les espera siempre alguna amiga, con la madre de Mari Loli para tomar 
un vino. Insisten en invitarnos a tomar algo, como de costumbre. A sabiendas de que después, 
de madrugada, iremos a filmar la ronda de Gernika, Mari Loli, en un gesto afectuoso, me ofrece 
sus guantes de invierno, a lo que respondo muy agradecida. 

4.4.2.2. Otras observaciones 

La estructura de la ronda se repetirá cada anochecer hasta el 23 de diciembre, con la diferencia 
de que los días impares se escuchará la serie Abendu (la de hoy) y los pares interpretarán Mendian 
(la de manaña). Constatamos que en el caso de Abendu, la serie de coplas pocas veces se interpre-
ta en su totalidad: la llegada a ciertos puntos (iglesias o capillas, puentes, pendientes pronuncia-
das...) permite que la serie se interrumpa. Tras las pausas, la ronda se vuelve a retomar desde el 
comienzo, por lo que la segunda mitad de la serie se interpreta y se escucha menos. 

Durante la ronda, varios adultos se me han acercado a preguntarme por el motivo de la graba-
ción, por lo que me he visto explicando los pormenores de mi investigación doctoral en varias 
ocasiones. La respuesta de los familiares y vecinos ha sido de sorpresa y entusiasmo; algunas 
madres han alabado el trabajo que se toman Maite y Mari Loli. También me han preguntado si 
después pondríamos las grabaciones a su disposición, a lo que he respondido afirmativamente. 

El regente del bar Itsasondo, apodado Faiko, cuya hija Itsaso ronda actualmente, me ha aborda-
do para informarme de que también existe un abendu de los adultos, que parte la medianoche 
del 23 de diciembre por las calles y bares del pueblo; me aconseja que vaya a verlo. Teníamos 
constancia de esta réplica adulta, porque la publicación del ayuntamiento de Ea de 2008 ya la 
mencionaba (Nagusien abendua; Abendu de adultos o mayores). Comentamos a Faiko que yo no 
podré asistir porque desgraciadamente el 23 de diciembre se solapan muchas rondas, pero un 
compañero vendrá a filmar para documentar esa ronda también. En resumen, la noche del 23 al 
24 de diciembre, un grupo de adultos se reúne a medianoche y recorre el mismo recorrido de la 
ronda infantil, incluyendo la colocación en dos filas, la forma responsorial, los gestos rituales, 
los golpes de palos, etc. Al llegar a la plaza del ayuntamiento, interpretan el tercer canto, que en 
la novena infantil corresponde al 24 de diciembre. La convocatoria informal reúne numerosas 
personas de diferentes edades y sexos, muchas de las cuales han salido en la ronda cuando eran 
niños (EJEMPLO AUDIOVISUAL). 

https://www.dropbox.com/scl/fi/mxmdh889xei7sa896u87j/Ea.-2021-Abendu-de-adultos.mp4?rlkey=plkjrrh9w1jrzl94bukuojtaw&e=1&st=xx1avfyd&dl=0


137

4. Descripción etnográfica

4.4.3. 24 de diciembre 

El abendu de Ea culmina en víspera de Navidad, con una jornada maratoniana dividida en dos 
partes: primero, las 3 vueltas al casco urbano a primera hora; después, la cuestación por los ba-
rrios Bedaroa y Natxitua, y la vuelta al centro. 

A las 8:30 de la mañana, las responsables y 10 cantores se reúnen en la plaza del ayuntamiento. 
El grupo da 3 vueltas veloces al pueblo, en las que se interpretan las series Abendu, Mendian y 
Abendu, respectivamente. Hoy no se pararán ni cantarán Sakramentu en ningún momento. El 
recorrido consiste en una versión reducida de la ronda del novenario: se empieza y termina en 
la plaza Donibane, no se accede a Altxikar, ni a Portusolo, ni se toma la salida del pueblo por 
Bidebarri, ni se recorren las calles Donibane y Denda. 

Sobre las 9:00, terminan con la primera parte y suben al barrio Bedaroa en coche. Allí empieza 
la cuestación por las casas y caseríos, donde se interpreta la última serie, Da bart Belenen. El so-
lista interpreta la copla entera acompañándose con una campanita; el resto del grupo golpea los 
palos contra el suelo y canta solamente en el estribillo.

Por lo general, se interpretan las 8 coplas en cada casa. Normalmente los cantores se colocan 
formando una línea, frente al hogar. Al terminar, con el último golpe de palos, el grupo grita 
“ieu!”. Acto seguido, los responsables del grupo se acercan a los vecinos para charlar con ellos y 
recibir la colecta (dinero) en la bolsa verde que llevan a tal efecto. Este año no traen el pastikun 
(“pax te cum”), la pequeña figurita de plata que representa a Cristo en la cruz, a causa de la 
pandemia de la Covid19; en el pasado, la imagen se ofrecía a los vecinos que quisieran besarla 
(EJEMPLO AUDIOVISUAL). En 2022 y 2023, las encargadas han portado la figura por si acaso, 
pero comentan que ya solo alguna persona mayor pregunta por ella.

Los cantores interpretan Da bart Belenen en Bedaroa. De izquierda a derecha: Mikel (7 años), Subane (8), Peio (9), Beñat (10), 
Nora (8), Eukene (10), Aner (11), Peru (7), Garazi (13) e Itsaso (10). (Zazpi T’erdi)

https://www.dropbox.com/scl/fi/up7abfqk0zon3oftkybft/Ea.-1990-Pastikun.mp4?rlkey=y39ies67i7y0kves4juojria1&e=1&st=ab8cg32d&dl=0


138

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Se recorren los caseríos en los que alguien espera al grupo. Los residentes frecuentemente pre-
guntan por los niños (“¿y la niña del gorro, de quién es?”), en un intento por ubicarlos en alguna 
familia conocida.  La distancia entre los caseríos se hace a pie, y los niños charlan y juegan entre 
ellos. Los palos, en particular, se tornan en instrumentos de juego muy preciosos.

Pastikun de Ea. (Zazpi T’erdi)

Los cantores descansan mientras Maite y Mari Loli saludan a los vecinos. (Zazpi T’erdi)



139

4. Descripción etnográfica

Después del núcleo de Bedaroa, el grupo se desplaza en coche a Natxitua. Los niños cantan en 
el centro del barrio, y el hotel Ermintxo ofrece un almuerzo (hamaiketako) a cambio. El grupo 
descansa antes de afrontar la última etapa del día. 

Después del refrigerio, la postulación continúa en el centro del pueblo, siempre interpretando 
el canto Da bart Belenen, que no se ha escuchado en el centro hasta el momento. Realizan unas 
15 paradas (residencia Lagun Etxea, bar Itsasondo, bodegoie…). 

A partir de mediodía, el pueblo está animado y la gente se para a escuchar y aplaude a los canto-
res. La ronda continúa hasta aproximadamente las dos y media del mediodía, por lo que al final 
los niños están visiblemente cansados. Concluyen la jornada en el puente de Bidebarria, reciben 
los últimos aplausos y vítores, y se reúnen con sus familias. La colecta se reparte entre los niños, 
para recompensarlos por su esfuerzo a lo largo de la novena. 

Los cantores hacen un almuerzo en Natxitua. (Zazpi T’erdi)

Almuerzo en el bar Itsasondo. (Zazpi T’erdi)



140

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

4.5. Modelo 3: Iurreta, Oromiño, Ariatza, Ibarruri e Ibarrangelu 

En primer lugar, describiremos la ronda de Iurreta, a modo ejemplar. Después, haremos un 
comentario general y relataremos varias situaciones observadas en el resto de los pueblos, para 
poner de relieve otros aspectos. 

4.5.1. Caso ejemplar: Iurreta  

El recorrido del grupo del abendu en Iurreta comprende las diferentes cofradías de la locali-
dad203, a excepción de Oromiño, que cuenta con su propia ronda. 

Los rondistas se dan cita el 23 de diciembre a las 10:00 de la mañana en la plaza Aita San Migel, 
a un costado de la iglesia parroquial que lleva el mismo nombre. Sopla viento sur y el ambiente 
es agradable. Pello, Iñigo y yo nos presentamos 10 minutos antes para preparar la filmación. 
A nuestra llegada, el alumnado de primaria la escuela de Iurreta está cantando canciones de 
Navidad en la misma plaza, acompañado por una profesora que toca un acordeón cromático. 
Los niños llevan palos, y la mayoría de ellos visten camiseta blanca y pañuelos blanquiazules a 
cuadros. Escuchamos cómo interpretan Hator hator y Agur, eskerrik asko. Anteriormente han 
cantado el Abendu, la canción de Olentzero y otras. En el capítulo 3 hemos expuesto cómo Kris-
tina Mardaras introdujo el canto del abendu en el currículum de la ikastola en la década de 1980. 

203 Para más información, ver capítulo 2.

Final de la ronda del 24 de diciembre. (Zazpi T’erdi)



141

4. Descripción etnográfica

Tras grabar el final de la actuación escolar, nos acercamos al grupo de la ronda. Una veintena de 
personas de diferentes edades se disponen a repartirse en el mínimo número de coches posible, 
para subir a Orozketa, el barrio situado debajo de la cima del monte Mugarra. Varios de los 
participantes llevan pañuelos blanquiazules al cuello, algunos con el escudo de Iurreta; también 
hay quien lleva un pañuelo con el símbolo que reivindica el acercamiento de los presos políticos 
vascos. Algunos de los hombres visten txapela. Un par de jóvenes llevan una trikitixa (pequeño 
acordeón mixto), un pandero y unas txaramelak (tarrañuelas)204. Todos llevan un palo. 

Aparcamos los coches al borde del camino y visitamos el primer caserío. La señora de la casa nos 
pide no cantar, ya que su hijo ha trabajado en el turno de noche y todavía duerme. Introduce el 
dinero en la bolsa de la cuestación y nos despedimos. Bajando una pendiente, Antton Mari nos 
sorprende diciendo que ahora toca la pausa del almuerzo (hamaiketakoa); algunos hacen bromas 
al respecto. El lugar fijado para la parada es un pequeño merendero donde antiguamente había 
una ermita. Nos ofrecen vino y chorizo; los asistentes han traído sus bocadillos. Eneko Abasolo 
Abarkas aprovecha el momento para contar cuántas personas comerán en la sociedad a medio 
día; encargan la comida de un catering local llamado Piopio. 

204 Ver Glosario.

Alumnos y alumnas de primaria de la escuela pública de Iurreta,  cantando acompañados de una profesora. Al fondo se 
pueden ver algunos cantores de la ronda de nuestro estudio. (Zazpi T’erdi)



142

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Terminado el almuerzo, nos acercamos a pie al siguiente caserío. A nuestra llegada, un perro 
empieza a ladrar; continuará hasta que nos marchemos. Al ver un coche aparcado y la colada 
tendida, los organizadores suponen que los vecinos estarán dentro y saldrán. La trikitixa da la 
entrada, interpretando la melodía del estribillo, tras lo que todo el grupo canta el estribillo 
(Maria Jose, Jesus Mariai Jose). Dos chicos tocan el pandero y las txaramelas, respectivamente, 
y los cantores golpean los palos contra el suelo al ritmo del compás. Acto seguido, los solistas 
cantan las coplas enteras, y el resto responde cada vez con el estribillo. Esta vez, la parte solista 
es interpretada por 2-3 hombres de mediana y avanzada edad. Interpretan alrededor de 8 coplas 
cada vez (de las 13 que tienen recogidas en el papel de las letras), empezando siempre con Abendu 
santu honetan, seguida de Hogetalaugarrena, y terminando con Hiru errege mago, pero variando las 
coplas intermedias; eso sí, siempre las interpretan en el orden del papel. Después de la última 
copla gritan a coro “ieup!”.

Parada para el hamaiketako en el merendero. (Zazpi T’erdi)

Músicos y cantores en un caserío de Orozketa. (Zazpi T’erdi)



143

4. Descripción etnográfica

Al terminar, la bolsera se acerca a tocar el timbre varias veces y anuncia “Abendu”, pero nadie 
responde. Algunos del grupo se indignan y comentan que no es la primera vez, y que no debe-
rían parar más en esa casa. Otras personas que duermen a la hora de la ronda o que saben que 
estarán ausentes suelen dejar su contribución económica en la puerta.

Nos acercamos en coche a otra casa, y algunos del grupo comentan que los músicos deberían 
colocarse al lado de los solistas, para que éstos afinen mejor; hasta entonces, los solistas daban 
un tono ligeramente más alto que el del instrumento. Con esta nueva disposición se unifica más 
la entonación.

Bolsera tocando el timbre. (Zazpi T’erdi)

Nueva disposición del grupo, con los músicos junto a los solistas Mikel y Eneko. (Zazpi T’erdi)



144

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

El vecino acoge a los rondistas con entusiasmo. Grita “ederto!” (¡magnífico!) cuando terminan, 
y ofrece pastas y bebida. Desea un feliz año a todos, introduce el dinero en la bolsa y les da las 
gracias por venir. También aprovecha para saludar y ponerse al día con un par de hombres ma-
yores del grupo. 

Cuando se camina de una casa a otra, los músicos tocan martxas para amenizar el camino. Vi-
sitamos una docena de caseríos de gran envergadura. En algunos conviven tres generaciones de 
una misma familia. En un par de ellos nos vuelven a ofrecer pastas y bebida. 

A veces alguno del grupo se nos acerca y nos indica que los habitantes de la casa “no son de Iu-
rreta, sino de Durango”, a lo que el vecino responde “pero llevo 15 años aquí”; estas puntualiza-
ciones son frecuentes en Iurreta, donde hay un gran orgullo por ser oriundo del lugar. También 
es común que Antton Mari aproveche la llegada a un caserío para hacer apuntes sobre el origen 
de algún nombre o alguna genealogía. Paulatinamente vamos descubriendo los numerosos lazos 
de parentesco entre los rondistas.

Vecino dando las gracias a la bolsera. (Zazpi T’erdi)

Dos momentos de la ronda de Iurreta. (Zazpi T’erdi)



145

4. Descripción etnográfica

Llegados a una casa, los solistas principales, Eneko y Mikel, proponen que las chicas realicen la 
parte solista. Éstas se muestran dubitativas, pero acceden. Los hombres insisten en que yo me 
coloque junto a ellas; procuro resistirme, pero al final accedo también. Mikel se coloca detrás 
del grupo y va diciéndoles qué copla toca cada vez. Durante esta actuación, las chicas empiezan 
a realizar una segunda voz o parte, tanto en la copla como en el estribillo; a partir de este mo-
mento, esta segunda parte se interpretará a veces en las siguientes ejecuciones. 

Al final, alguno del grupo pide aplausos (“txalo!”). Saludan a los vecinos, y éstos le regalan unas 
cajas de txakoli (vino blanco) al grupo. 

Grupo de mujeres realizando la parte solista. (Zazpi T’erdi)

Vecina que charla con los rondistas. (Zazpi T’erdi)



146

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Poco a poco, van llegando coches y se incorporan otras personas al grupo. Según van refrescan-
do las letras, algunas empiezan a cantar las coplas también, ejecutando la parte solista, aunque 
con menos volumen que los solistas principales. En todo momento, siempre hay algunos partici-
pantes que sólo cantan en el estribillo.

Antes de comer, recorremos las cofradías de Orozketa y Goiuria. El fotógrafo oficial del grupo, 
Kintxo, recuerda que tienen que sacarse la tradicional foto de grupo. 

Sobre las 14:30 bajamos a una sociedad gastronómica a reponer fuerzas. Por la tarde recorre-
remos el resto de las cofradías, en las que predominan los caseríos, y al anochecer bajaremos al 
casco urbano de Iurreta, donde se recogerá dinero en los bares y lanzado desde las ventanas o 
balcones. 

4.5.2. Comentario general 

4.5.2.1. Tipología de la ronda y participantes 

Los horarios, los recorridos y la tipología de las rondas se han ido adaptando a las necesidades de 
los vecinos de cada localidad. En todos los pueblos y barrios utilizan vehículos para desplazarse 
a los caseríos, a excepción de Ibarrangelu, donde el recorrido actual es relativamente reducido 
y se mueven exclusivamente a pie. En Ariatza se mantiene la ronda nocturna el 23 de diciembre 
(aproximadamente de 21:00 a 2:00-3:00); en cambio, en Iurreta rondan a lo largo del día (10:00-
21:00). En Oromiño empiezan sobre las 16:00 con los niños, y terminan a la hora de cenar, co-
miendo una sopa de ajo; siguen un programa parecido en Ibarruri, donde parten a las 17:00 y 
acaban cenando juntos en la sociedad. En Ibarrangelu salen el 24 de diciembre, y la ronda dura 
una hora y media, porque los participantes seguidamente asisten a la llegada de Olentzero y 
Mari Domingi, que se celebra a las 18:00 en la plaza.

Foto grupal de la ronda de Iurreta. (Zazpi T’erdi)



147

4. Descripción etnográfica

La participación infantil es numerosa en Oromiño e Ibarrangelu: muchos de los asistentes son 
padres y niños. En Ariatza, Iurreta e Ibarruri hay una notable presencia juvenil, pero los orga-
nizadores de la convocatoria siguen siendo adultos o mayores.

Con respecto al género, los grupos están bastante equiparados por lo general. No obstante, en 
Ibarruri e Iurreta observamos la asistencia de chicas jóvenes, más que de chicos. En Ariatza ocu-
rre lo contrario: sucede que en 2022 casi toda la ronda está formada por hombres, a excepción de 
una mujer adulta; la kuadrilla del solista consta de una docena de chicos. Al llegar a un caserío, 

Ronda nocturna en Ariatza, donde en 2022 se dio una gran presencia juvenil y masculina. (Zazpi T’erdi)

Un niño del grupo de Ibarrangelu recibe el dinero de una vecina. (Zazpi T’erdi)



148

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

una vecina de unos 40 años, al dar la bienvenida al grupo con su hijo en brazos, comenta: “¿qué 
tenemos aquí, una sección de chicos? ¡Solo hombres! ¡Qué vergüenza!”. Sin duda, saber que 
nuestro equipo está filmando refuerza su incomodidad en este punto. 

Las rondas comprenden visitas a familiares y conocidos; hay caseríos donde esperan la llegada 
de los rondistas, los obsequian con dinero y/o comida y bebida, o los invitan a pasar para calen-
tarse o descansar. Son momentos para preguntar por los más jóvenes para situar su parentesco, 
y ponerse al día en temas de salud y trabajo, entre otras cosas. 

4.5.2.2. Aspectos musicales

En Ibarrangelu y en Ibarruri, el repertorio de la ronda consta de otras canciones de Navidad, 
además del abendu. En la segunda localidad, según la edad y los gustos de los vecinos visitados, 
eligen una u otra pieza del repertorio —por lo general, la gente mayor suele conocer el abendu 
o los bertsos antiguos como los de Kepa Enbeita Urretxindorra; las familias con niños y jóvenes 
suelen preferir el Olentzero, Hator hator y otras canciones más difundidas en las escuelas—. 

Los cantos se acompañan con instrumentos musicales en Iurreta y Oromiño; prevalecen la triki-
tixa y el pandero, pero el acompañamiento no está limitado, y también hemos visto guitarristas, 
acordeonistas, etc. En Ariatza, Ibarrangelu e Ibarruri, se canta exclusivamente a capela; en Iba-
rrangelu y en Ibarruri, las trikitixas solamente amenizan el camino entre los caseríos. En estos 
dos pueblos, los cantores no golpean el suelo con los palos; en Ariatza, Iurreta y Oromiño sí. 

En Iurreta y en Oromiño, el tono del canto lo marca la afinación de la trikitixa; en el primer 
caso tocan en la tonalidad de Si bemol, y en el segundo en Sol. En el resto de los grupos, el tono 
se toma de manera instintiva; en Ariatza es el solista el que lo da, en Ibarruri lo fija y anticipa 
el cantor que dirige al grupo, y en Ibarrangelu simplemente arrancan a cantar y enseguida se 
acomodan en un mismo tono. 

Los cantos se interpretan actualmente a varias partes en Ibarruri, donde los miembros del coro 
de la iglesia mantienen los arreglos que en su día aprendieron con el cura Txomin Artetxe, 
así como en Iurreta y Oromiño, donde a veces alguien realiza una segunda parte optativa. En 
Ariatza e Ibarrangelu sabemos de la existencia de otras partes en el pasado, pero no las hemos 
escuchado en los últimos años. La forma responsorial y la alternancia entre solista(s) y coro se 
cumple principalmente en Ariatza. En Iurreta y Oromiño, no hay un número exacto de solistas, 
aunque este papel lo cumplan primordialmente 2-4 personas, los demás se pueden sumar si co-

Momento de sorpresa y exclamación de una vecina por la falta de participación femenina en la ronda. Mientras tanto, la 
anciana saluda al organizador de la ronda, Iñigo Alberdi. (Zazpi T’erdi)



149

4. Descripción etnográfica

nocen la copla. En Ibarruri, la alternancia es parecida: todo el que se sepa la copla canta —ma-
yormente, suele tratarse de los miembros del coro y de la gente que ha asistido a los ensayos—; 
los demás se arreglan con el papel de las letras o entonan el estribillo. En Ibarrangelu no hay dis-
tinciones y todos cantan juntos; además, suelen llevar papeles con las letras y leen según cantan. 

4.6. Modelo 4: Lekeitio

4.6.1. Ronda

El grupo del batzoki se reúne alrededor de las 19:00 en la sede del partido, situada en el primer 
piso de la calle Sabino Arana 4, en la entrada al centro neurálgico de la villa. El salón principal 
cuenta con varias mesas y sillas de madera maciza a los costados. La sala está adornada con 
una gran reproducción del Gernika de Picasso, retratos de cargos políticos del PNV y, desde 
2021, también alberga una exposición fotográfica que se preparó con motivo del aniversario del 
batzoki. Hay numerosos paneles informativos, fotos de archivo, etc. En ambiente distendido, 
los asistentes aprovechan para saludarse y ponerse al corriente; no faltan las pastas y el kin-
kirrinkoia205. Pello e Iñigo me acompañan en esta filmación.

205 Kinkirrinkoia: Vino dulce, mistela. Ver Glosario.

Detalle de un panel de la exposición del batzoki de Lekeitio. (Zazpi T’erdi)



150

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Una de las solistas, Eli Akarregi, participa en el desfile del Olentzero, y suele empalmar un even-
to con el otro. Por este motivo, viene vestida de baserritarra206; el resto del grupo, no obstante, va 
vestido de calle, a excepción de la toquilla de lana que algunas mujeres llevan en sus espaldas. 
Los hombres de mayor edad llevan txapela. Los participantes suman 16 en total; más tarde as-
cenderán a unos 25 durante la ronda.  

El grupo no suele ensayar antes de esta fecha, por lo que interpretan el canto una vez en el bat-
zoki antes de salir a realizar la ronda; las cantoras comentan con humor que “cuantas más calles, 
más ensayos”. Sobre las 20:00, se disponen en un círculo y Eli da la señal (bat, bi, ta hiru, “1, 2, 
3”) para empezar con el estribillo: Maria Jesus, Jesus Maria, Maria Jesus. Su madre, Mila, parte 
con la voz solista e interpreta la primera copla entera (Abendu santua da ta), tras lo que el grupo 
responde con el estribillo. Continúan con un ritmo pausado y libre, alternando parte solista y 
coro. En la tercera y cuarta copla, Eli refuerza la parte solista junto a su madre, a quien le viene 
un poco de tos. En la quinta copla, solo Eli interpreta la parte solista. A partir de la sexta copla, 
Mila continúa de solista, hasta la décima (Orain baguaz eta, “ahora nos vamos”), que interpretan 
entera a coro. 

Tras esta primera prueba, Eli recuerda el recorrido a los asistentes, y el grupo desciende en 
ascensor a las puertas del batzoki, donde empieza la ronda como tal. Eli vuelve a dar la entrada 
(1, 2, 3) tras lo que parten con el coro; después, interpreta la parte solista, tomando un tono no-
tablemente más agudo. Interpretan las 10 coplas en orden correlativo. El coro esta vez responde 
a dos partes paralelas, a distancia de una tercera. 

206 Baserritarra: agricultor/a o casero/a vasco. Vestirse de baserritarra se refiere a llevar el traje folklórico. Ver Glosario.

El grupo de Lekeitio interpreta los mariajesusak en la sala grande del batzoki. (Zazpi T’erdi)



151

4. Descripción etnográfica

El grupo se desplaza conversando distendidamente y sin orden hasta el cruce de las calles Zu-
matzeta y Paskual Abaroa. La zona está animada por el poteo207, al que el tiempo templado 
acompaña. Los cantores se colocan en un círculo en frente de una casita baja con un rótulo que 
dice URBIETA. En este punto, otras personas se acercan al grupo; entre otros, unas niñas, nie-
tas de algunos participantes, que se colocan al lado de Mila, quien interpretará las coplas como 
solista. Las niñas van vestidas de baserritarra; posiblemente hayan asistido al desfile del Olent-
zero pocas horas antes. Colocadas en el círculo, participan en las respuestas, como el resto del 
grupo. Sonrientes y un poco avergonzadas, a veces miran a cámara como queriendo entender el 
motivo de la filmación. Al terminar la serie, saludan a los mayores y se marchan. 

207 Poteo: costumbre de socializar en kuadrilla, bebiendo y moviéndose de bar en bar. Ver Glosario.

Rondistas a la puerta del batzoki. (Zazpi T’erdi)

Mila interpreta la parte solista en el cruce de Zumatzeta. (Zazpi T’erdi)



152

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

A continuación, ascendemos al Campillo, a la parte señorial de la villa. Una visita obligatoria 
es el convento de Santo Domingo, la residencia de las monjas dominicas de clausura, en frente 
del palacio Uriarte. Al pasar un portón grande y acceder al vestíbulo que funciona como recibi-
dor, dos miembros del grupo tocan el interfono para avisar de la llegada del grupo: marijesixak, 
kantetan gatoz (“marijesiak, venimos a cantar”). Responde una monja en castellano que parece 
no comprender el enunciado, tras lo que comentan “venimos a cantar, villancicos”, esta vez en 
castellano. Se escuchan risas en el grupo, y Eli menciona “Campanas de Belén” con humor. Mila 
realiza la parte solista; el sonido en el vestíbulo es verdaderamente envolvente. Al principio 
estamos prácticamente a oscuras. Ni ella ni Eli llevan ningún papel, pero Mila a veces aprove-
cha la parte responsorial para consultarle a su hija cual es la copla siguiente, para asegurarse de 
respetar el orden. En esta parada, no percibimos que nadie interprete una segunda parte o voz 
en la respuesta coral. 

En la mitad de la serie, las monjas abren la puerta y encienden las luces. Aparece Sor Maria Pilar 
Anakabe (Ama Pitxi), una monja de Lekeitio muy conocida y querida por los asistentes. Saluda 
efusivamente a los presentes y lanza besos. Al terminar de cantar, la gente se acerca a saludar a 
las monjas, que preguntan por las novedades y muestran gran ilusión por la visita. 

Bajando del Campillo, el grupo camina hasta el comienzo de la calle Arranegi, donde el bullicio 
de los poteadores no proporciona un ambiente muy propicio para el canto. El grupo se detiene 
en un costado del ayuntamiento, en frente del hotel Oxangoiti, y comienza a cantar haciendo 
un manifiesto esfuerzo por hacerse oír por encima del ruido. Esta vez Eli realiza la parte solista; 
sostiene el papel de las letras en la mano por si acaso. Al terminar de cantar las 10 coplas, un 

Vestíbulo de las monjas dominicas, antes y después de que enciendan la luz. (Zazpi T’erdi)

Ama Pitxi abriendo la puerta del convento. Rondistas saludando a las monjas. (Zazpi T’erdi) 



153

4. Descripción etnográfica

par de personas que han estado escuchando aplauden. Un responsable del bar Guzurmendi se 
acerca al grupo para regalarles castañas asadas.

Continuando por la calle Arranegi, se detienen en la plaza del mismo nombre. Alejados del 
alboroto de las tabernas, el ambiente es tranquilo y recogido. Allí cantan todas las coplas, con 
Mila como solista, bajo la mirada de 3-4 vecinos. Llegados a este punto, hemos notado que las 
versiones de las dos solistas difieren textualmente en pequeños detalles; Mila, la solista de mayor 
edad, canta dezagun en la primera copla (verbo en gipuzcoano), mientras que su hija Eli dice da-
gigun (verbo más cercano al dialecto local)208. En la octava copla, Eli canta Hotzaren ikaraz bazagoz 
be, zu ez zara pobria (“aunque temas al frío, tú no eres pobre”), a diferencia de Mila que canta 
Hotzaren ikaraz badago be, zu ez zara pobria (“aunque tema al frío, tú no eres pobre”), versión en la 
que la persona del verbo parece no concordar. Estas ligeras variaciones se deben a la mayor im-
portancia que Eli otorga a la corrección de los textos. Con respecto al estilo vocal, la entonación 
de Mila es más grave de la de Eli, pero cuenta con una emisión más abierta, más ornamentada 
(con grupetos, portamentos etc.) y vibrada. 

208 La solista más joven, sin embargo, no parece querer harmonizar el verbo daukazun (copla nº 5), también guipuzcoano.

Rondistas al comienzo de la calle Arranegi. (Zazpi T’erdi) 



154

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

El grupo decide seguir por la calle Ezpeleta hasta la casa de Maria Luisa Leturia, miembro del 
grupo que está enferma de cáncer. Leturia vive en la torre Leniz, de cara a Sanpedropia, la pla-
zoleta de la cofradía donde está situada la figura de San Pedro. La llaman para que se asome a la 
ventana con su cuidadora. Le cantan toda la serie, y la saludan con emoción209. 

Las últimas dos paradas de la ronda son el cruce del mercado, y la plaza de San Kristobal, cono-
cida como Eskolapia. En este último punto, después de cantar los marijesusak, el grupo canta el 
villancico Hator hator para terminar. 

209 Maria Luisa fallece el 23 de febrero de 2024.

Vecinos de Arranegi saludan a las cantoras. (Zazpi T’erdi)



5. Temas, discursos 
 y prácticas





157

5. Temas, discursos y prácticas

En este capítulo procuraremos interpretar las situaciones estudiadas para dar respuesta a las 
diferentes preguntas de nuestra investigación. En el plano metodológico, contrastamos las situa-
ciones observadas (las prácticas) y los discursos de los diferentes actores. Así, hemos fundamen-
tado el apartado eminentemente en la información recopilada a través del trabajo de campo 
(entrevistas y participación), complementada con documentación histórica publicada e inédita 
aportada a menudo por los propios actores. En algunos casos, aportaremos citas —extraídas 
de las entrevistas a los actores— seguidas de un comentario; en otros casos, las explicaciones 
precederán a la cita.  

5.1. ¿Quién canta, quién escucha, y por qué? 

Esta pregunta general puede asimismo articularse en estos otras interrogantes: ¿Cuáles son los 
motivos extramusicales que hacen posible la actividad musical? ¿Por qué ésta atrae a unos, mientras es 
rechazada por otros? 

5.1.1. Motivaciones de los participantes o simpatizantes 

«Zenbat eta gitxiau, gehixo geatzen jakun. Maltan hilabetie baino, hor bederatzi egunien gehixo irabazte 
zan». [Cuantos menos, más nos tocaba. Se ganaba más ahí en nueve días, que en un mes en 

Malta210.] (Jesus Zelaia-Zugadi Txakarro, Gernika)211

«Birrixanak ze itxeban!» [¡Lo que hacía la necesidad!] (Gotzone Atxurra, Lekeitio) 

En el capítulo 3, dedicado a la Dimensión histórica, anticipamos la centralidad de la motivación 
económica personal de los postulantes en la primera etapa documentada; sirven como ejemplos 
la figura de Anis en Ibarruri, Auzotxu en Gernika, los mozos de Ariatza e Iurreta, o las mujeres 
postulantes en Lekeitio. Hoy en día, el incentivo alimentario o económico individual parece 
haber perdido mucho peso. No obstante, las colectas de algunos de los grupos —especialmente 
los que hemos englobado en el modelo 3— son importantes, en la medida en que se destinan a 
iniciativas locales que revierten en la comunidad, como la organización de actividades, repara-
ción de instalaciones y material, etc. 

«Guk hauxe dekogu bakarrik». [Nosotros solo tenemos esto] (Maite Landa, Ea) 

En general, son frecuentes las menciones a la comunidad, la importancia de los momentos festi-
vos compartidos, y la voluntad de articular y fortalecer los lazos entre vecinos, especialmente en 
los núcleos poblacionales dispersos o que sufren de despoblación. Tanto el canto grupal como las 
actividades relacionadas con el mismo —preparativos, comidas, eventos posteriores organizados 
con el dinero de la colecta— son celebrados por los participantes y hacen que la participación 
valga la pena. Asimismo, en todos los casos estudiados, las rondas representan una oportunidad 
para establecer una relación directa entre los cantores y la audiencia, mediante visitas, gestos y 
dedicatorias, por un lado, y recibimientos, agradecimientos y obsequios, por el otro. 

210 Fábrica de cubiertos de Gernika.

211 Fuente: documental Marijesiak 4:00 (2019).



158

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

«Ikustezunien zelan pizten daben etxeetako argixe, edo balkoira urteten direla… Eske bihotz barrura 
sartzen jatzu, eta jentientzako da oso espeziala, oso berezixe». [Cuando ves cómo encienden la luz en 

casa, o que salen al balcón… Es que te llega al corazón, y es muy especial para la gente.] (Ane 
Miren Arejita, Gernika) 

«Itxaroten egoten dira!» [¡Suelen estar esperándonos!] (Justo Alberdi, Oromiño) 

«Kantue lehenengo sentidu ein bizu, kantureko bizi ein bizu.» [El canto primero hay que sentirlo, 
para cantar hay que vivirlo.] (Jose Luis Undabeitia, Ibarruri) 

«Azkenien musikak batzen dosku eta musikak pizten dosku barrutik sentimendu horrek.» [Al fin y al 
cabo es la música la que nos une y la que nos genera esos sentimientos dentro.] (Ane Miren 

Arejita, Gernika)

Muchas de las personas entrevistadas también aluden al disfrute de cantar en grupo, a la be-
lleza de los textos, o a la emoción de la espera y de la escucha desde casa. En gran medida, es 
la participación musical la que despierta el interés de los cantores y oyentes. Así, la actividad 
musical adquiere un papel central, y representa a la comunidad, a la vez que la construye212. La 
participación es libre, y podríamos decir que se trata de prácticas inclusivas, que siguen la lógica 
de “cuantos más, mejor”213. La forma de los cantos —que siempre constan de copla y estribillo 
fijo— favorece y prevé esa participación. 

«Gure inguruan zeuden nagusi guztixen artean zan pertsona onena, ondo tratatzeotzun pertsona 
bakarra.» [De entre todos los adultos que teníamos alrededor era la persona más buena, la única 

que te trataba bien.] [refiriéndose al cura Domingo Zuluaga] (Manu Ziluaga, Ibarrangelu) 

«Horretan izen zan itzela, itzela, gauzak e bueno, zeak antzinako gauzak barriztuten.» [En eso fue 
impresionante, impresionante, esto, renovando las cosas de antaño.] [refiriéndose al cura 

Txomin Agirre] (Jose Luis Undabeitia, Ibarruri) 

«Eleiziak asko emon dousku guri herri txikixetan.» [La iglesia nos ha dado mucho en los pueblos 
pequeños.] (Eli Akarregi, Lekeitio)

En el apartado histórico también recogíamos la lógica evangelizante y educativa que seguramen-
te movilizó a los impulsores de algunas de las rondas, como los sacerdotes de Ea, Ibarrangelu, 
Ibarruri o Iurreta, que enseñaron los cantos a niños y jóvenes. Además de los sentimientos de 
devoción cristiana, también el apego a la tradición jugó un papel importante, tanto en el caso de 
los curas como de los propios cantores en fases posteriores. Estos curas que estuvieron en activo 
en la segunda mitad del siglo XX (Domingo Zuluaga, Txomin Artetxe, Juanito Gallastegi) son 

212 Recuperamos aquí el concepto de sound group de Blacking (Byron, 1995).

213 Como señala Julio Guillén en su estudio sobre los Animeros de Caravaca, la participación se considera más importante 
que el resultado musical final (Guillén, 2019, 304).



159

5. Temas, discursos y prácticas

recordados con cariño por los entrevistados, quienes los describen como abertzaleak (nacionalis-
tas) y aseguran que si no fuera por ellos hoy ellos no conocerían estos cantos214. 

«Gernikan danak diraz ateos.» / «Gernikan danak diz ateuk.» [En Gernika todos son ateos.] (dos 
entrevistadas de diferentes pueblos) 

«Kantau ala errezau ezagutu dugu Oromiñon ere. Orain ez dakit asmauko genun ere.» [(Lo de 
preguntar) “Cantar o rezar” lo hemos conocido también en Oromiño. Ahora no sé si 

acertaríamos (a rezar).] (Justo Alberdi, Oromiño) 

Destacamos que la adhesión a la tradición a veces se ha dado en armonía con el sentir religioso, 
pero en la última mitad de siglo se da cada vez más a menudo disociada del mismo. Los actores 
entrevistados tienen a relativizar o resignificar las connotaciones religiosas de los textos y de la 
misma Navidad. 

«Letrak badakigu zer esaten dauen eta gabon ohitura bat da, eta erlijiosoa, baina gabon ohitura bat 
edozer baino lehen». [Sabemos lo que dice la letra y es una costumbre navideña, y religiosa, pero 

una costumbre navideña, ante todo.] (Iñigo Alberdi, Ariatza) 

«Gure etxien beti izen da Gabonetako hito bat.» [En nuestra casa siempre ha sido un hito de la 
Navidad] (Iñaki Gonzalez, Gernika)

«Nire etxean gabonetako gauzak montatu izen dira 15ean, ze gabonak hasten dira marijesiekin batera. 
[…] Eta horregaittik niretzat da gauza bat, nahiz eta momentu honetan aspaldittik ateo eta por supuesto 

ez dotena eleiza katolikoarekin ezer […]. Baina ohitura modura jarraitutia gureko nekela.» [En mi 
casa las cosas de Navidad se han solido montar el 15, porque las Navidades empiezan con los 
marijesiak. […] Y por eso para mí es una cosa, aunque en este momento sea ateo desde hace 
tiempo y por supuesto que no tengo nada con la iglesia católica […]. Pero me gustaría que 

siguiera como costumbre.] (Iñaki Olano, Gernika) 

Es común asociar los marijesiak a la época navideña, pero entendida como período festivo carac-
terizado por el tiempo de ocio, las reuniones, los regalos, la alegría y la comensalía. 

«Lelengo praka luziek abendue batzen joateko egin zizkidaten, eta eurixe suertau zan egun horretan. 
Eta e, “zu umetxue zara ondino eta ezin zara juen”. Da negar egin nuen». [Me hicieron los primeros 
pantalones largos para ir recoger el abendu, y casualmente llovió ese día. Y eh, “tú todavía eres 

niño y no puedes ir”. Y lloré.] (Antton Mari Aldekoa, Iurreta) 
«Iniziazio kontu bat zen, “hau nagosixen kontua da, zuek ez daukozue hamen zereinik”». [Era una 

cuestión de iniciación, “esto es cosa de mayores, aquí no tenéis nada que hacer”.] (Asier 
Madarieta, Ea)

«Nik uste umetan ez dozula oso ondo ulertzen. Ze umetan, kantuak baino gehixau da goizeko lauretan 

214 Peru Bilbao, 16/12/2022; Koro Hormaetxea, 14/10/2022.



160

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

kanpoan egotie. Ta horrek badeuko errebeldia punto bat. Ta nik uste umetan horrek gehixau deitzen 
dotzula abestiak baino». [Yo creo que de joven no entiendes muy bien. De joven, es más el estar 

fuera a las 4 de la mañana que el canto. Y eso tiene un punto de rebeldía. Yo creo que de joven 
eso llama más que el cantar.] (Alex Uriarte, Gernika)

Las entrevistas también revelan que la ronda ha funcionado en ciertos casos como rito de paso de 
la niñez a la madurez. Las narraciones de “la primera vez” afloran en numerosas entrevistas como 
algo emocionante y anhelado, que aún hoy se rememora. La nocturnidad (el misterio), la ocupa-
ción colectiva de la calle (el empoderamiento) y la transgresión que ambas conllevan igualmente 
han suscitado la curiosidad de muchos participantes215. En este sentido, introducirse en la ronda 
en kuadrilla ha sido notablemente común, por ejemplo, en Gernika216 o en Ariatza. Asimismo, 
algunas personas guardan una relación familiar con los cantos: en algunos casos por haberlos 
escuchado cantar en casa, en otros por saber de algún pariente mayor que acude a la ronda. 

«Danak ezagutzen gara, edo ezagunak edo familiakoak; beti batzen zara hurbiltasun bat dauelako, 
zeozergatik.» [Todos nos conocemos, o conocidos o familia; siempre te juntas porque hay una 

cercanía, por algo.] (Iñigo Alberdi, Ariatza)

Observamos ligazones familiares entre los participantes en prácticamente todas las rondas es-
tudiadas. La introducción en la ronda, entendida como rito de paso, también ha solido darse de 
la mano de algún pariente mayor, como hermanos, padres, etc. 

«Geuri tokatzen jaku hartu dogun modura hurrengoari ixtia». [A nosotras nos toca dejarlo a los que 
vengan tal como lo hemos recibido.] (Gotzone Atxurra, Lekeitio) 

«Ta batzuk kabreau eitten diez, “Zetako kantetan dou kalien? Ze gero jentiek jamonik be ez dau eitten!”. 
Baina guk erakutsi ein bitzieu jentieri abendue kantetie zer dan». [Y algunos se cabrean, “¿Para qué 
cantamos en la calle? ¡Luego la gente ni siquiera hace caso!”. Pero tenemos que enseñarle a la 

gente lo que es cantar el abendu.] (Jose Jabier Abasolo Tiliño, Iurreta) 

«Gu ez garenien, ez dakit. Txominek esate eban, “ba Jaungoikuak atonduko dau, ez da arduretu biher”. 
Baina bai, nik badaukot ardurie». [Cuando nosotros no estemos, no sé. Txomin217 decía, “Dios lo 

arreglará, no hay que preocuparse”. Pero sí, a mí me preocupa.] (Jose Luis Undabeitia, Ibarruri)

La mayoría de los participantes, si no todos, también asocian la realización de las rondas a la 
continuidad y la resiliencia de una identidad cultural vasca, por lo que es pertinente leer estas 
prácticas también (aunque no solo) en clave identitaria. Particularmente las personas de mayor 
edad que han conocido las rondas desde pequeños otorgan gran importancia a la transmisión 
y al mantenimiento de la costumbre, tal y como les llegó a ellos. Hemos escuchado con frecuencia 

215 Numerosos entrevistados de Gernika, que se incorporaron a la ronda a partir de los años 1970 siendo jóvenes, recalcaban 
este aliciente.

216 Tal y como expone Icobalceta (1994).

217 Txomin Artetxe, sacerdote de Ibarruri e impulsor de la ronda.



161

5. Temas, discursos y prácticas

que antes de dejar la tradición morir, los ancianos volverán a rondar, así como que mientras vivamos, el 
abendu continuará. 

«Olentzero harrezkeroku da. Guk ez dogu ezagutu. Erregiek bai.» [Olentzero es posterior. Nosotros 
no lo hemos conocido. Los reyes sí.] (Mila Robles, Lekeitio) 

«- Eta hemen egiten da hori, Olentzeroa? - Gure olentzero hori da, abendue! » [- ¿Y aquí, se celebra el 
Olentzero? - Nuestro Olentzero es eso, ¡el abendu!] (Peru Bilbao, Ibarruri) 

«Marijesixen poztasune hori de, bizkaieraz eittie. Bizkaieraz ta geure euskerie.» [La alegría de los 
marijesiak es esa, hacerlo en vizcaíno. En vizcaíno y nuestro euskera.] (Denis Azkarate, Gernika) 

Algunos actores ven en estas prácticas un motivo de orgullo, de reafirmación de la identidad 
local. En un contexto festivo uniformizado por el currículum escolar y los medios de comunica-
ción comunes, donde el Olentzero se presenta como folklore nacional, los actores reivindican su 
diferencia mediante estas prácticas que cuentan con una genealogía local y hablan en su propio 
dialecto. En el caso de Gernika, donde los marijesiak gozan de una notable carga simbólica y 
ocupan un lugar destacado en la agenda local, la participación en las rondas, sobre todo como 
solistas, dota a las personas involucradas de un prestigio y un reconocimiento especial. 

«Da gernikarra bazara bereizgarrixe. Eztait, Picasso kuadroa lez, bonbardaketie lez, marijesixek 
diez hamengoa.» [Si eres guerniqués, es algo singular. No sé, como el cuadro de Picasso, el 

bombardeo, los marijesiak son algo de aquí.] (Ane Miren Arejita, Gernika)

Marijesiak pasando frente al mural de azulejos que representa el Gernika de Picasso, en la c/Allendesalazar. (Gernikako 
Marijesiak)



162

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

5.1.2. Motivos de rechazo o desinterés 

De la misma forma en que hemos procurado responder a la pregunta ¿quién canta, quién escucha 
y por qué?, es igualmente interesante plantear el interrogante a la inversa, es decir: ¿quién no par-
ticipa y por qué?

En una sociedad manifiestamente secularizada como es la vasca en la actualidad218, muchos en-
trevistados justifican su rechazo a las rondas alegando la naturaleza religiosa de los textos. Esto 
es palpable en el caso de Lekeitio, donde el equipo de la ikastola, en un intento por acercar el 
repertorio navideño a los valores actuales, ha resuelto la contradicción manteniendo la melodía, 
pero cambiando los textos de los mariajesusak. Las nuevas coplas mencionan la figura de Olent-
zero, la importancia de la solidaridad y de cuidar nuestro entorno. 

En Ea y en Gernika, donde la mayoría de entrevistados consideran las rondas positivamente 
como tradición local (sin calificativos), aún algún encuestado —externo a los grupos— manifiesta 
no participar por la incomodidad que le supone corear dichos textos, la genuflexión frente a 
los sagrarios, etcétera. No obstante, observamos una tendencia de relajación en este aspecto; a 
modo de ejemplo, en Gernika en la actualidad la mayoría de los jóvenes participan de la misa de 
las 9:00 sin conflicto aparente, mientras en décadas precedentes era más frecuente que algunos 
cantores jóvenes no cantaran en la ceremonia y esperaran fuera de la iglesia219. En Ea, la variada 
afluencia al abendu de adultos la medianoche del 23 de diciembre también demuestra un apego a 
los cantos, más allá de su apariencia cristiana. En ambos pueblos notamos que la resignificación 
de la práctica ha disuelto este rechazo en gran medida. 

«Izen zan bolada bat apurtuteko gauzak, ez horretan bakarrik. Eta be bai ein zien gauza batzuk txarto, 
ez zan dana ein ondo». [Fue una época de romper con cosas, no sólo en este tema. Y también se 

hicieron algunas cosas mal, no todo se hizo bien.] (Begoña Ziluaga, Ibarrangelu)

En Ibarrangelu, la recuperación de la ronda en los años 1990 dio lugar a discusiones que toda-
vía siguen en la actualidad; los impulsores se decantaron por cantar otras canciones navideñas 
(Olentzero, Hator hator, Dringilin Dron), consideradas más progresistas o menos religiosas. Aunque 
en un inicio suprimieron los marijesiak, después —según ellos, probablemente tras la publica-
ción del libro del cura Domingo Zuluaga, en 2009— los volvieron a incluir. Sin embargo, ya no 
volvieron a rondar con la imagen del Niño Jesús, como lo habían hecho en la época de Zuluaga. 

En Ea también nos mencionaron un menosprecio de tipo clasista hacia el abendu por parte de ve-
cinos del pueblo que se relacionan con gente (no euskaldún) de Bilbao —la capital provincial—; 
considerarían las rondas como algo poco interesante y pueblerino. 

La significación ideológica de los organizadores o de las rondas también funciona como repelente 
para algunas personas; el caso más significativo es el de la ronda de Lekeitio, que se recuperó por 
iniciativa de militantes y simpatizantes peneuvistas, sale del Batzoki (sede del PNV) y es publici-
tada a través de este. Por ende, solo personas cercanas a dicho partido participan en la práctica. 

218 Los capítulos 2 y 3 aportan información que ilustra el proceso de secularización de la segunda mitad del siglo XX. 

219 Fernando Astoreka, 25/3/2022.



163

5. Temas, discursos y prácticas

«Ez dira asanbladak, bilera informatiboak dira». [No son asambleas, son reuniones informativas] 
(un marijes de Gernika)

Por último, también ha habido desacuerdos y enfados en el seno de los grupos, así como deser-
ciones ocurridas como consecuencia. La década de los 2000 supone un antes y un después en 
la historia del grupo de Gernika: muchos miembros de los marijesiak abandonan las rondas por 
discrepar de la forma de proceder unilateral de una pequeña y autoproclamada directiva. Dicho 
grupo motor creó una asociación en 2002, es decir, registró al grupo legalmente para facilitar 
cuestiones de financiación, permisos, seguros, etc.; el conflicto estalló cuando comunicaron la 
medida al resto de marijeses, que no habían refrendado ni consensuado dicho paso antes de que 
fuera ejecutado. Varios cantores —tanto solistas como miembros del coro— dejaron el grupo 
alegando falta de democracia interna; la mayoría de ellos no ha vuelto a acercarse a la ronda, 
y el grupo se ha ido recuperando poco a poco. Otros, en cambio, participan en la ronda, pero 
muestran su disidencia y desacuerdo de forma más o menos explícita. 

5.2. ¿Qué nos dicen los actores a través de su discurso y a través de su práctica? 

A fin de comprender qué significa esta música en cada comunidad, hemos comparado los dis-
cursos y las prácticas de los actores. Hemos prestado atención a las lecturas que éstos hacen de 
las actividades de las que participan, así como a su percepción de los cambios experimentados 
en la última mitad de siglo. Nos interesa especialmente qué imagen pretenden ofrecer los prota-
gonistas a través de la actividad musical, y cuáles son los parámetros musicales que definen las 
prácticas según ellos. 

5.2.1. Modelo 4: Lekeitio 

Las protagonistas de Lekeitio contraponen lo popular a lo institucionalizado; por ejemplo, di-
cen no ensayar antes del día de la ronda, alegando que cuantas más calles, más ensayos220. Se 
jactan también de no pedir permiso al ayuntamiento para rondar ni pegar carteles anunciando 
el evento. Las cantoras del batzoki asumen implícitamente ser el grupo legítimo que continúa 
con la tradición en su pueblo; entre otras cosas, reivindican ser las únicas que mantienen la for-
ma de cantar tradicional221, como aspecto distintivo. A la hora de cantar, cogen el tono de forma 
intuitiva; Eli expone que su madre no sabe lo que es un diapasón: 

«Guk... solistak markatzen dau erritmua, tonua eta dana. Diapasoia sekula bez! Nire amak ez daki zer 
dan diapasoi bat. Eta nik ez. Pentsa bez. Nik bai apurtxu bat solfeo gehio dakit. Nik egiten dot doinua 
nire koruaren arabera, ez badabez jarraittuko... baina gitxi gorabehera amak eta biok daukagu tonu 

bardina.» [Nosotras… La solista marca el ritmo, el tono y todo. ¡El diapasón, nunca! Mi madre 
no sabe lo que es un diapasón. Y yo no. Ni pensarlo. Yo sí sé un poquito más de solfeo. Yo 

hago la melodía según mi coro, si no van a poder seguirme… pero más o menos mi madre y yo 
tenemos el mismo tono.] (Eli Akarregi, Lekeitio)

220 Mila Robles, 25/07/2021.

221 Nosotras cantamos como se cantaba antiguamente, comentaba Eli Akarregi (29/07/2020).



164

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

En efecto, la solista de mayor edad (Mila) canta con una voz llena de cuerpo y bien apoyada 
(mecanismo 1)222; se vale frecuentemente del vibrato en las notas tenidas y realiza diversos or-
namentos (apoyos, glissandi, grupetos). Su hija y también solista (Eli) comparte estas últimas 
características, no así la vocalidad, que en su caso es perceptiblemente diferente (mecanismo 2). 

Frecuentemente, contraponen su estilo interpretativo al de los otros grupos de Lekeitio —e 
incluso a los grupos de otros pueblos, con los que han coincidido en los encuentros itinerantes 
a partir de 2008—. Ellas dicen cantar dulcemente, de forma más libre; en sus palabras, el resto 
de las rondas locales ha adaptado la melodía, canta más rítmicamente, o se acompañan con 
instrumentos. Los entrevistados de otras localidades, así como los docentes de la ikastola, coin-
ciden en esta visión acerca del estilo característico de estas mujeres, que puntualmente ha sido 
definido como ad libitum —término que se popularizó entre los Marijesiak de Gernika, pero con 
connotaciones más amplias que trascienden la interpretación vocal, como veremos más adelan-
te—. Según Manu Ziluaga, anterior profesor de música de la ikastola, optaron por dirigir a los 
estudiantes marcando un ritmo regular, porque de lo contrario sería muy difícil coordinarse 
como es debido223. 

Las actoras del batzoki tampoco ven con buenos ojos la iniciativa de la ikastola de sustituir las 
coplas con otras de nueva creación y carácter profano. Supieron de la novedad a través de sus 
hijos, que estudian en la ikastola, y lamentan que los docentes del centro no hayan propiciado un 
diálogo integrador con su grupo. Cabe destacar que estas mujeres toman una postura reticente 
aún más vehemente con respecto a las tradiciones símbolo de su pueblo, como son la Eguzki 
dantza o la Kaxarranka224. Habiendo colaborado en la recuperación del aurresku de mujeres en 
torno a 1977, actualmente no comparten la forma en la que se interpretan las coreografías de 
ambos rituales225. 

Asimismo, en el grupo de Lekeitio son conscientes de ser la única localidad en la que la costum-
bre de rondar cantando los mariajesusak era llevada a cabo por mujeres en el pasado. Atribuyen 
este protagonismo femenino a lo que no dudan en calificar de al matriarcado de la costa226, a las 
ausencias de los marinos en la mar y a la necesidad de salir delante de muchas mujeres, que tra-
bajaban de criadas, niñeras, recadistas, asalariadas, en el contrabando o en lo que hiciera falta; 
más aún en el contexto de escasez y pobreza de la primera mitad del siglo XX227. 

Pese a su manifiesta voluntad de continuidad, ellas mismas declaran, no sin cierta resignación, 
haber modificado algunos aspectos para poder seguir con la tradición. Uno de los cambios 
principales reside en que ahora el grupo no es exclusivamente femenino. Afirman que estas 

222 Para más detalles sobre los mecanismos vocales, véase el apartado 6.3.4. Tonos y estilo vocal.

223 Manu Ziluaga, 26/06/2022.

224 Para más detalle, sugerimos consultar el capítulo 2.

225 En la Kaxarranka se quejan de lo gimnástico de los pasos (de lo mucho que se levanta ahora la pierna, “como si fuera el 
Circo del Sol”, y de que el danzante cambiara el sentido de la vuelta; en la Eguzki dantza, de que las mujeres saquen a bailar a 
mujeres; para ellas, lo transgresor era que “ellas bailen al hombre”, porque sucede en poquísimos pueblos.

226 Eli Akarregi, 29/07/2020.

227 Eli Akarregi y Mila Robles, 11/03/2022.



165

5. Temas, discursos y prácticas

cosas no eran de hombres228, pero según el grupo fue disminuyendo en número —principalmente 
debido al fallecimiento de las participantes— se vieron en la necesidad de contar con el apoyo 
de compañeros cercanos. 

En cuanto al resto de cambios mencionados por las protagonistas, en el pasado las cantoras so-
lían pedir alimentos, pero la agrupación del batzoki nunca ha hecho postulación. Hoy se visten 
de calle, con toquillas de lana; en 1986 y en los 2-3 años consiguientes se vistieron con los trajes 
de la representación de la boda vasca —falda negra, parte superior blanca, y toquilla o mantón 
de Manila—, pero les suponía mucho más trabajo. Por otro lado, el día de la ronda antiguamente 
solía ser el 24, pero ahora salen después de la llegada del Olentzero, el 23 al anochecer229, porque 
el día de Nochebuena las comidas familiares frecuentemente corren a cargo de las participantes. 

«Fabrikan ta hasi ginanian biharrean, edadekoek Gabon bueltan gabon abestiak ere abesten zozten. Ta 
honek, marijesixak, be bai. Hori, eurak andrak e. Da guk, nahi ta nahiez ikasi. Zuzen ikasi genduan? 

Ondo ikasi genduan? Ba ikasi, halantxerik ein genduan.» [Cuando empezamos a trabajar en la 
fábrica, las mayores cantaban canciones navideñas en torno a Navidad. Y estas, marijesiak, 

también. Eso, ellas mujeres, e. Y nosotras, inevitablemente aprendimos. ¿Aprendimos 
correctamente? ¿Aprendimos bien? Aprender, aprendimos así.] (Mila Robles, Lekeitio) 

Las coplas y la melodía se repropusieron en base a la memoria de las cantoras de mayor edad 
que habían aprendido los cantos en las conserveras de pescado. En el capítulo 4 hemos reseñado 
algunas pequeñas diferencias en los textos que cantan Mila y Eli230; la solista más anciana canta 
aquello que recuerda, y su hija procura corregir los textos buscando una coherencia dialectal y 
gramática. En este caso, Eli no ve problema en modificar los textos, ya que asume que la versión 
que su madre aprendió sería probablemente errónea. 

En cuanto a la transmisión, muestran preocupación porque perciben que los jóvenes de sus 
familias no sienten la costumbre como propia, y la viven desde la obligación; esperan que sus 
hijos/as y sobrinos/as —quienes lo han conocido en casa— sigan con su ronda, pero los notan 
avergonzados de salir con ellas. Ellas, al contrario, salían junto a sus madres con orgullo231. 

Mila Robles, por su parte, comparte dos impresiones que sirven como paradigma de la fragili-
dad de las prácticas inmateriales: según ella, en su día no habría casa donde no se cantase este 
canto el día de Nochebuena232, mientras que hoy la mayoría de la gente ni siquiera sabe que esto 
ha existido233. 

Otro aspecto musical es el canto a varias partes. En las grabaciones más antiguas con las que con-
tamos —una grabación de audio realizada en 1988 y una filmación del 2000, ambas realizadas por 

228 Gotzone Atxurra, 29/07/2020.

229 Eli Akarregi, 11/03/2022.

230 Comentaremos las diferencias textuales en el capítulo 6.

231 Eli Akarregi y Gotzone Atxurra, 29/07/2020.

232 Mila Robles, 11/03/2022.

233 Mila Robles, 25/07/2021.



166

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

el folklorista Emilio Xabier Dueñas—, se pueden escuchar dos partes paralelas en el estribillo; la 
que se canta en la actualidad, y otra a distancia de una tercera paralela diatónica inferior. En la 
primera grabación, realizada en el ámbito de una entrevista a tres mujeres en Mendexa, la segunda 
voz parece limitarse solamente al primer Maria Jesus. En la segunda, en cambio, la segunda parte 
parece consolidada y se escucha nítidamente después de cada copla y durante todo el estribillo. 

Cuando el grupo de Lekeitio grabó su actuación de los cantos en 2020 en el batzoki234, por no 
poderse realizar la ronda por las restricciones derivadas de la Covid19, no percibimos ninguna 
segunda voz; tampoco así en las grabaciones que un familiar de una cantora realizó en 2021. 
Queriendo saber si había algún motivo para suprimirla, pregunté sobre el tema en varias entre-
vistas. Cada vez me encontré con dificultades para hacer entender a las cantoras más mayores 
a qué me refería. Finalmente, en una entrevista conjunta con las solistas Mila y Eli (madre e 
hija), canté la segunda voz mientras ellas cantaban la principal; entonces me explicaron: así lo 
hacíamos antes; Marije, Teo y Begoña Ansotegi, ellas hacían esa voz. Comentaron que, simplemente, 
algunas habían muerto y por eso esta voz no se cantaba más. Al tratar del tema, noté cómo Eli 
recogía la expresión que yo acaba de emplear (bigarren ahotsa, segunda voz), y la utilizaba para 
reformular su respuesta, ellas hacían la segunda voz. Deduje por lo tanto que hasta entonces éste 
no había sido un parámetro musical definitorio o estructural del canto, sino algo optativo, un 
embellecedor opcional, actualmente en desuso y asociado además a ciertas personas. Cuál fue 
mi sorpresa cuando, en 2022 y 2023, pude escuchar que alguna de las cantoras interpretaba esta 
segunda parte. Seguramente mi interés por el canto a varias partes haría a alguna de ellas tomar 
conciencia de su existencia en el pasado y le asociara consiguientemente cierta importancia. 

5.2.2. Modelo 3: Iurreta, Oromiño, Ariatza, Ibarruri e Ibarrangelu

En el modelo 3 hemos englobado los pueblos y barrios en los que las rondas navideñas no son el 
acto festivo más señalado del año. En Iurreta, por ejemplo, señalan que la tradición del abendu 
no es tan significativa como la Dantzari dantza de las fiestas patronales (San Miguel) o la ronda 
de Santa Águeda235. Se trata en cualquier caso de prácticas inclusivas, impulsadas por unos po-
cos actores que comparten una cercanía familiar o de amistad, y reúnen a los vecinos entorno a 
la actividad musical. 

«Bai, ze dan-danak ez dute jakiten kanta, etorten dira kuadrilan egoteko eta hori, eta gero “Maria 
Jose” esaten dute gehienek.» [Sí, porque todos no suelen saber la canción, vienen para estar en 

cuadrilla y eso, y después la mayoría dicen “Maria Jose”.] (Kristina Mardaras, Oromiño) 

«12 bat gara abestuten dogunak, baie etorko dire 30 bat, baie hoiek ez dabe abestuten, hoiek numeroa 
eitten etorten diez. Batzuk abue zabaldu bez. Horrek etorten die numerue eitten, multzue eitten. 12 

joan biherrien, ba 30, edo 25.» [Los que cantamos somos 12, pero vendrán unos 30, pero esos no 
cantan, esos vienen a hacer bulto. Algunos ni abren la boca. Esos vienen a hacer número, a 

hacer bulto. En vez de ir 12, pues 30, o 25.] (Peru Bilbao, Ibarruri) 

234 Marijesiak - Lekeitio 2020. Youtube https://youtu.be/-Ry3F2oZu70?si=ZP_4N6Gi2z_rblfL.

235 Entrevista con Antton Mari Aldekoa, 12/9/2022.



167

5. Temas, discursos y prácticas

Como en otras rondas, aquí también vemos diferentes niveles de implicación. Los impulsores 
suelen ser agentes culturales en el pueblo, involucrados en otras iniciativas —danzas, coros, 
euskera, etc.—. En el pasado, los curas jugaron un papel importante en la transmisión de los 
cantos en Ibarrangelu, Ibarruri e Iurreta, y son sus antiguos estudiantes los que hoy convocan 
las rondas. En Ariatza no parece haber habido ningún protagonista eclesiástico; aparentemente 
la ronda ha tenido continuidad a lo largo del siglo XX, y mantiene su nocturnidad. Los entrevis-
tados guardan un grato recuerdo de los organizadores del pasado y de sus enseñanzas.

En algunos pueblos se suelen realizar ensayos antes del día de la ronda —en Iurreta, Ibarruri e 
Ibarrangelu, por ejemplo—, pero el resto de los entrevistados no los ven demasiado necesarios o 
no creen que en el caso de convocarlos tuvieran gran afluencia. Tampoco calientan ni entrenan 
la voz especialmente, a pesar de que algunas rondas se alargan durante horas. 

«Hiru etxetan abestu dogunien, ejerzizioa eindde dau.» [Cuando hemos cantado en tres casas, ya 
hemos ejercitado.] (Peru Bilbao, Ibarruri) 

Las rondas discurren mayormente por barrios y caseríos dispersos; en Ibarrangelu el recorrido 
se ha reducido para poderlo realizar a pie, mientras que en el resto de las localidades se sirven de 
coches para poder abarcar los diferentes núcleos de casas. En prácticamente todos los pueblos, 
las características de las rondas —horario, duración, recorridos, tipología de los participantes, 
acompañamiento instrumental— se han ido modificando en las diferentes épocas para resultar 
más cómodas a los participantes. Por poner un par de ejemplos, en Ibarrangelu la ronda se li-
mita hoy a un solo día y dura hora y media como máximo, para que no afecte al horario de la 
venida de Olentzero y Mari Domingi (18:30) y al posterior poteo (en torno a las 19:00). En Oro-
miño empiezan a rondar por la tarde y ofrecen una chocolatada a los niños, participantes cada 
vez más numerosos. 

«Kantie 10 bider barik behin kantata, listo. Kantue ez deixela galdu, eta kalie bez. Don Domingok be 
egokitueban, ezta? 9 egunetik 3 egunera.» [Cantando la canción una vez en vez de 10, listo. Que no 
se pierda el canto, y tampoco la canción. Don Domingo también lo adaptó ¿verdad? De 9 días 

a 3.] (Manu Ziluaga, Ibarrangelu)

En ninguna de las localidades cantan el repertorio completo en cada casa, porque consideran que 
la ronda se alargaría demasiado. En Ibarrangelu e Ibarruri, escogen 2-3 canciones navideñas de 
las 9 que tienen preparadas; en algunos caseríos cantan el abendu, y en otros no. En Ibarruri nos 
comentaron que intentan adecuar la canción a las personas del hogar, según la edad, cantan unas 
canciones u otras236; implícitamente entendimos que los ancianos suelen agradecer más el abendu, 
y los niños las canciones como Olentzero o Horra Mari Domingi que han aprendido en la escuela. 

En Ariatza visitan alrededor de 60 casas en barriadas diferentes, y la ronda dura entre 6-7 horas. 
Esto los llevó a cantar 2 coplas en cada una de las tres melodías, de corrido, formando una can-
ción237. En los años 1980-90 estas coplas iban variando de una casa a otra, para no estar cantando 

236 Jose Luis Undabeitia, 27/12/2022.

237 Iñigo Alberdi, 11/12/2022.



168

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

lo mismo todo el rato; según Jon Enbeita, no conocían más de 20 coplas en total238. El orden no 
era fijo, pero era común empezar con las coplas Abendu, Hogetalaugarrena o Gabeko hamabiak. 
En las últimas décadas, como ya hemos anticipado, se han fijado seis, y siempre se cantan en un 
orden establecido. 

En Oromiño también comentan que no suelen cantar las 24 coplas que han recogido en papel, 
sino unas 8-10, a veces alguna más en las casas que les han preparado un buen almuerzo; en la 
última casa se canta todo de arriba abajo239. Sucede igual en Iurreta, como hemos descrito en el 
capítulo 4. Cuando hicieron la recopilación escrita, procuraron darle un orden cronológico, aun-
que comentan que seguramente los rondistas de comienzos del siglo XX no seguirían un orden 
preestablecido, sino que cantarían la copla que les viniera a la cabeza. Cabe destacar que hoy la 
copla final difiere en Oromiño y en Iurreta; los primeros cantan la que según ellos los rondistas 
antiguos empleaban para cerrar la serie —que termina diciendo Zeruetan Amen! (Amén en los 
cielos)—; en Iurreta cantan la de los reyes, como hacían en la época de Juanito Gallastegi. 

Las visitas son esperadas por algunos vecinos, aunque a veces también ninguneadas por unos 
pocos. Antiguamente, este tipo de actitudes se podían amonestar240; Jon Enbeita, de Muxika, 
recuerda como una vez su padre cantó la siguiente copla improvisada: asko dok horratino gure 
suertia / gu etorri ezkero argiak etxotia! [vaya suerte la nuestra, que se apaguen las luces al llegar 
nosotros]. Mila Robles, solista de Lekeitio, también recuerda haber improvisado una copla de 
agravio de niña241, en una cuestación de Santa Águeda, cuando los dueños de la casa le dijeron 
que los del barrio Arranegi no eran bienvenidos allí. Hemos tenido noticias de la costumbre de 
improvisar coplas —en cualquiera de las melodías cantadas— tanto en Iurreta-Oromiño como 
en Ariatza, por la presencia de bertsolaris en estos pueblos. Según nos han contado, se trataba de 
coplas dedicadas a los vecinos con los que tenían confianza. 

«Tamalez bertsolaritzan aritzen zirenak jada ez dira etortzen, edo hobeto esateko, joaten 
garenok ez daukagu horrelako abilidaderik, ta azkenengo urteetan horrelakorik ez dogu egiten.» 

[Desgraciadamente los que andaban haciendo bertsos ya no vienen, o mejor dicho, los que 
vamos no tenemos habilidades de ese tipo, y en los últimos años no hacemos nada parecido.] 

(Iñigo Alberdi, Ariatza)

La cuestación, los obsequios y los almuerzos ofrecidos son fundamentales en estas rondas, no 
por la ganancia económica en sí, sino por la importancia social que el mismo ritual conlleva. Un 
vecino de Muxika comentaba que no se pide, sino que se da242. En Ibarrangelu nos comentaban que 
no rondan con la intención de pedir, pero en la mayoría de las casas les preguntan nun dekotzue 
poltsi? (¿dónde lleváis la bolsa?), por lo que siempre la llevan para quien quiera dar algo. 

238 Jon Enbeita, 14/7/2022.

239 Kristina Mardaras, 25/5/2022.

240 Jabier Kalzakorta recoge la denominación lixtorrak (avispas) para este tipo de coplas (2003, 151).

241 Atien onduen harrixa / hamengo neska zer txarrixa [La piedra al lado de la puerta / la chica de aquí qué cerda.], Mila Robles, 
15/7/2021.

242 Jon Enbeita, 14/7/2022.



169

5. Temas, discursos y prácticas

«Inoz ez da egon lotuta ez elizagaz, ez udalagaz. Eneuke esan gura udalak ez deuzkula dirurik emoten, 
baizik eta gurago dot esatea ez daukola zerikusirik, independientea da.» [Nunca ha estado asociado 
a la iglesia, ni al ayuntamiento. No quisiera decir que el ayuntamiento no nos da dinero, sino 
que prefiero decir que no tiene nada que ver, que es independiente.] (Iñigo Alberdi, Ariatza) 

Asimismo, la organización es autogestionada y las actividades no se convocan en nombre de 
ninguna asociación concreta —aunque a veces se firman con un nombre genérico, como Aben-
duko lagunak (Amigos/as del abendu), empleado en Iurreta—. Las rondas prácticamente no se pu-
blicitan ni mediatizan, más allá de un círculo local. En las Navidades de 2020 y 2021, afectadas 
por las restricciones de la Covid19, algunos pueblos optaron por no realizar ninguna actividad 
(Ariatza, Ibarrangelu, Ibarruri, Iurreta), mientras que en otros grabaron y montaron un vídeo 
con la participación de la gente del barrio (Oromiño). 

«Guk beti kantatu izan dogu Oromiñon denok batera. Santa Agedan bai solista egon izan da, 
bakarlaria. Abenduan ein izan dogu deskansatzeko edo protagonismoa emateko. Hemen andrak 

bakarrik! Hemen gizonak bakarrik!» [Nosotros en Oromiño siempre hemos cantado juntos. 
En Santa Águeda sí ha habido solista. En el abendu lo hemos hecho para descansar o dar 
protagonismo. ¡Aquí sólo las mujeres! ¡Aquí sólo los hombres!] (Justo Alberdi, Oromiño) 

«Guk ya badakigu, hasiera norbaitek emon ezkero, ya badakigu.» [Nosotros ya nos lo sabemos, si 
alguien da el arranque, ya nos lo sabemos.] (Kristina Mardaras, Oromiño) 

«- Eta taldean solistarik badago? - Ez, eske solistagaz abesteko kantuek ez diez honek.» [-¿Y hay algún 
solista en el grupo? -No, es que estos no son cantos para cantar con un solista.] (Peru Bilbao, 

Ibarruri)

El canto, que consta de la misma estructura —copla y estribillo— en todas las localidades, se 
interpreta de forma responsorial en Ariatza y en Iurreta. En Ariatza, un solista interpreta la 
copla entera y el coro responde con el estribillo —al igual que en Lekeitio—. Iñigo Alberdi co-
menta que el solista no necesariamente es el que tiene mejor voz, sino el que tiene un buen equili-
brio entre (suficiente) voz y (poca) vergüenza243. En Iurreta, distinguimos 2-3 solistas y personas que 
entran en el estribillo, pero la parte solista no está restringida a unos pocos cantores, y según la 
ronda avanza y se refrescan las letras, la gente que interpreta la parte solista va aumentando. En 
Ibarruri, Ibarrangelu y Oromiño consideran que los cantos son para cantarlos todos a una; obser-
vamos que algunos cantores se valen de hojas de letras para recordar los textos. 

En el plano musical, el canto es fuerte y rítmico, y se acompaña de golpes de palo regulares al 
suelo en Ariatza, Iurreta y Oromiño. En el caso de Ariatza, es trabajo del solista encajar las tres 
melodías —que constan de un ritmo interno diferente, como veremos en el capítulo 6— en un 
mismo pulso constante marcado por los palos. En Iurreta y Oromiño, los instrumentos musica-
les —frecuentemente trikitixas— y los palos marcan la marcha del canto. 

243 Iñigo Alberdi, 11/12/2022.



170

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

«Inoz urteren baten oin dala 2 urte edo 3, trikitilari bi bertokoak direnak harek be etorri zien, baie 
ezan ixen... guk ez dogu sekula erabili musikorik. Ba etorri ziren eta bueno. Badatoz eta ez da pasetan 
ezebez.» [Algún año, hace 2 o 3 años, dos trikitilaris que son de aquí vinieron también, pero no 
fue… aquí nunca hemos usado músicos. Pero vinieron y bueno. Vienen y no pasa nada.] (Peru 

Bilbao, Ibarruri) 

En Ibarrangelu e Ibarruri normalmente cantan a capela, con un tempo regular y sin ningún 
tipo de acompañamiento. Aunque en general prevalezca el mecanismo 1 en las rondas de este 
modelo, en Ibarruri las cantoras ancianas pertenecientes al coro cantan con una impostación 
coral (mecanismo 2). Asimismo, notamos que en el estribillo el tiempo se ralentiza y se vuelve 
más pausado; es en ese momento cuando las voces se desdoblan según un arreglo que realizó en 
sacerdote Txomin Artetxe (ver capítulo 6). En el resto de los casos, el canto a varias partes se 
mueve por movimiento paralelo de sextas o terceras; es opcional y lo realizan algunos cantores 
por costumbre o por comodidad de tesitura. Al preguntar por la realización de voces, recibimos 
respuestas del tipo: se hace sin pensarlo, según el momento, según las ganas y las capacidades de cada 
uno, etc. Los cantores de Ibarruri enfatizan que el cura Txomin insistía en cantar suabe ta gozo 
(suave y dulcemente), lo cual contrasta con la estética del resto de pueblos. En general los cantos 
están poco ornamentados, aunque en grabaciones de los 1980 podamos escuchar apoyaturas y 
grupetos en Ariatza, sistemáticamente en las notas largas. Excepto en las rondas acompañadas 
de instrumentos, en el resto de los grupos los tonos se cogen intuitivamente, de oído. 

«Olatu horretan ibili gara. Gu horren seme-alabak gara. Orain hori nola garbitzen da? Nora joan behar 
dugu, jatorrira? Eta zein da jatorria?» [Anduvimos en esa ola. Nosotros somos hijos de eso. ¿Y 

ahora eso cómo se limpia? ¿A dónde tenemos que ir, al origen? ¿Y cuál es ese origen?] (Antton 
Mari Aldekoa, Iurreta) 

«Bertso paperak Gipuzkoatik etorri dira, eta hortik geratu dira, det esatea, dezagun, bai. Badaude 
errepikatuak espresio batzuk, nik uste dut hortik dala. Bai ze jendea hemen zegon bertso paperak osorik 
kantatzen zituztenak buruz.» [Las hojas de bertsos han venido de Gipuzkoa, y de ahí ha quedado 
el decir det, dezagun, sí. Hay expresiones recurrentes, y yo creo que es por ahí. Sí porque aquí 

había gente que cantaba bertsopaperak enteras de memoria.] (Jon Enbeita, Muxika) 

En lo relativo a los textos, al preguntar a los cantores acerca del lenguaje y del dialecto de las le-
tras, varios protagonistas de Iurreta y Oromiño aclararon que entorno a los años 1970 procuraron 
acercar el lenguaje de las coplas al euskara batua (vasco estándar), entonces recién formulado; los 
mismos trabajaban por aquel entonces a favor de la alfabetización en euskara batua. Asimismo, en 
Muxika sacaron a relucir influencias e intencionalidades muy anteriores; por ejemplo, bertsolaris 
como Kepa Enbeita Urretxindorra (1878-1942) presumiblemente cambiaron algunas palabras (por 
ejemplo, proponiendo jaretsi, en vez de logratu) para acercarse a un euskera limpio (euskara garbia) 
como predicaba Sabino Arana a comienzos del siglo XX. Por otro lado, también era frecuente 
utilizar verbos en dialecto guipuzcoano (det y dezagun, en vez de dot y da(g)igun), por influencia de 
las hojas de bertsos escritos (bertsopaperak) provenientes de Gipuzkoa244. 

244 Jon Enbeita, 14/7/2022.



171

5. Temas, discursos y prácticas

5.2.3. Modelo 2: Ea

Los entrevistados en Ea nos recuerdan que en invierno no abundan las fechas festivas señaladas 
con arraigo. Olentzero no se ha festejado históricamente, los Reyes se celebraban pero sin cabal-
gata; Santa Águeda y el abendu han sido los únicos actos que se hacían en la calle245. 

«Ez dogu kanbixa desdeluego guk ezebez.» [Nosotras desde luego no hemos cambiado nada.] 
(Maite Landa, Ea)

En Ea, los parámetros definitorios de la ronda según sus impulsoras son la novena, su carácter 
infantil, los textos y las melodías. Maite y Mari Loli, encargadas de la ronda a partir de los 1980, 
declaran haber recibido sugerencias para cambiar las letras, a lo que ellas se han resistido siem-
pre. Acogieron con entusiasmo la idea del exalcalde Asier Madarieta de publicar un monográ-
fico acerca del abendu de Ea246, porque así las coplas, las tonadas y otros aspectos relativos a la 
ronda quedarían por escrito y se mantendrían. Sostienen que la formación en dos filas, el uso de 
los palos, el farolito, la campanita y el pastikun del último día (pax te cum, pequeño crucifijo) se 
conservan como antaño. Estos últimos tres objetos actualmente son custodiados por las encar-
gadas, aunque el crucifijo anteriormente se guardara en la iglesia. 

«Ez badau mutilik, ba neskak.» [Si no hay chicos, pues chicas.] (Maite Landa, Ea)

«Geuk dekogu danetarik.» [Nosotras tenemos de todo.] (Maite Landa, Ea) 

En cambio, otros aspectos sí han sido modificados. El descenso demográfico del municipio y la 
falta de materia prima las ha llevado a aceptar todo tipo de voces ―más y menos dotadas―, así 
como un rango de edad más amplio que en el pasado, empezando alrededor de los 7 años. Por el 
mismo motivo, las niñas empezaron a formar parte de la ronda ya para finales de la década de 
los 1980. La temprana edad de los cantores las ha llevado a retrasar la salida de Nochebuena a 
las 8:30, y a utilizar los coches para subir a Bedaroa y Natxitua. La visita a este segundo barrio 
es relativamente reciente, y se incluyó a petición del Hotel Ermintxo, que en esas fechas suele 
tener gente alojada y ofrece un almuerzo a los niños a cambio. De la misma forma, las visitas a 
la residencia de ancianos Lagun Etxea (fundada en 1951) se hacen a diario; hoy los cantores en-
tran al recinto, mientras que antiguamente cantaban Sakramentu como en los templos y capillas. 
Cuando algún niño del grupo vive o tiene parientes en el barrio Angelutxu, también se procura 
modificar el recorrido para visitarlos. 

«-Osea batzutan goiez apurtxu bet moldatzen. -Poztasune euki deixen eurek umiek, be bai eta jakin 
daiela kontutan eukin jakela.» [O sea a veces vamos adaptándonos un poco. -Para que se alegren 
los niños, y también que sepan que se les ha tomado en cuenta.] (Mari Loli Gorroño y Maite 

Landa, Ea)

245 Asier Madarieta, 22/12/23.

246 Eako udala. (2008). Kantau edo errezau: Eako Abendua. Eako Udala.



172

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

La expresión que da título al libro, kantau edo errezau (¿cantamos o rezamos?), hace referencia a 
la consulta que antaño hacían los cantores en los caseríos durante la postulación de Nochebue-
na; desde hace varias décadas, se ha suprimido la opción del rezo. La figura de autoridad del 
capitán (kapitxana), desempeñada normalmente por el cantor más mayor, también desapareció. 

Aunque desde una perspectiva externa escuchemos 3 melodías diferentes ―distribuidas por 
días, como ya hemos explicado―, los actores conciben que los cantos (kantuak) del abendu son 4: 
“Abendu”, “Mendian”, “Sakramentu” y “Da bart Belenen”. Sakramentu y Mendian son variantes 
de la misma melodía, pero la primera no se canta caminando, sino sólo en las paradas en frente 
de los altares; puede que por esta función diferenciada la distingan del resto. Al contrario, en 
Gernika Sakramentu se considera como parte de la serie de coplas correspondiente. 

En Ea los ensayos son importantes; pueden ascender a más de media docena, y de ellos depende 
la correcta ejecución de los cantos, ya que el grupo se renueva con mayor frecuencia que en el 
resto de las localidades, por la rotación de niños que van cumpliendo años. La dinamización de 
los ensayos corre a cargo de las encargadas, Maite y Mari Loli. La entonación es más o menos 
aproximativa y el foco de las responsables suele estar en la correcta interpretación de los textos 
y del acompañamiento rítmico con los palos o con la campanita. Suelen utilizar la copla Sakra-
mentu para que los más pequeños del grupo vayan iniciándose poco a poco como solistas. Las 
organizadoras procuran que todos tomen este rol en algún momento de la novena. Los niños 
memorizan los textos y los cantan en orden correlativo. Alguna vez hemos visto alguna solista 
con una chuleta escrita en la mano, pero no es lo normal. Según algunos cantores entrevistados 
por Asier Madarieta, en los años 1960 los solistas no siempre cantaban las coplas en el orden 
establecido (2008, 95).

Como hemos descrito en el capítulo 4, la presencia en las rondas de parientes y hermanos pe-
queños de los cantores es un momento clave para la transmisión de los cantos. Los más pequeños 
llevan sus propios palos y replican los movimientos de los cantores oficiales, cosa que no sucedía 
en décadas pasadas. Vemos que la implicación de los padres y madres es crucial, ya que son ellos 
los que en gran medida empujan a los niños a participar activamente en la novena. La preocu-
pación por la continuidad de la práctica es compartida.

Aunque la ronda de Ea históricamente haya estado formada por niños jóvenes, constatamos que 
antaño se trataba de cantores relativamente autónomos dirigidos por un joven más veterano (el 
capitán). El descenso en la edad de los participantes en las últimas 4 décadas y el cambio de perfil 
de las encargadas inevitablemente han traído consigo a una mayor infantilización de la práctica. 

Las responsables no ven con buenos ojos la ronda de adultos (Nagusien Abendua) que sale la me-
dianoche del 23 de diciembre y recorre el pueblo parando en varios bares, alegando que se trata 
de algo nuevo, y que cantan otras canciones además del abendu; consideran que la denominación 
abendu debería restringirse a la ronda infantil. Según Asier Madarieta, la ronda de adultos se 
remonta a los años 1960; Jose Santi Agirre (nacido en 1937) también mencionó que no era nueva. 
Madarieta tiene una postura positiva, alegando que es un momento de sociabilidad singular que 
consigue reunir a gente diferente.  

«-Ze hasi ziren eurek gabetan beste orri batzuk emoten letrak eta. -Nik beti dinot gabekue ez dala 
abendue. Hasi zen abenduko letrakin, baie gero ya ez diez abenduko letrak bakarrik. Ya kantetan dabe 
Mari domingi edo Hator hator, beste abesti batzuk. Orduen guretzako abendue benetan maite dogunek 



173

5. Temas, discursos y prácticas

abendue da bestie. Nik eurak hola gabaz nahi badabe edarto deritzat. -Guk bakarrik esan gendune da… 
-Gure abenduen ez dala kanbixaten letrarik.» [-Empezaron a repartir otras letras por las noches. 
-Yo siempre digo que lo nocturno no es el abendu. Empezó con letras del abendu, pero después 
ya no cantan solo las letras del abendu. Ya cantan Mari Domingi y Hator hator, otras canciones. 
Entonces para nosotros que queremos de verdad al abendu, el abendu es lo otro. Yo si quieren 

salir ellos de noche así me parece genial. -Nosotras solo decíamos que… -Que en nuestro 
abendu no se cambian las letras.] (Mari Loli Gorroño y Maite Landa, Ea) 

«Eta bai, juerga da, baina juerga era askotara ein leike. […] ikusi dotez 100 pertzona, eta 100dik gora 
pertzona, binaka, makurtzen, fededunak ez direnak… […] 100 pertsona batzeko edozein gauza dala 
oin, letxes! Bai bale, abadeak emoteoskun kopatxue, tabernak, txalet baten ere... ordun azkenean 

amaitxuten zendun janda, edanda... Zan momentu bat, niri asko gustaten jat. Herriko zure 
kuadrilakuak ez direnekaz egoteko. […] Mozkortzeko mila modu daude baina aukeratu dogu herriko 

ohiturea jarraitutea!» [Y sí, es una juerga, pero se puede hacer la juerga de muchas maneras. […] 
He visto 100 personas, más de 100 personas, de dos en dos, arrodillándose, sin ser creyentes… 
[…] Hoy en día para reunir a 100 personas con cualquier cosa, ¡leches! Sí vale, el cura nos daba 
la copita, los bares, también en un chalé… entonces al final terminabas comido, bebido… Era 
un momento, a mí me gusta mucho. Para estar con los del pueblo que no son de tu kuadrilla. 
[…] Hay mil maneras de emborracharse, ¡pero hemos escogido seguir con la costumbre del 

pueblo!] (Asier Madarieta, Ea) 

Maite y Mari Loli se lamentan también de que, al contrario que en épocas precedentes, no cuen-
tan con la ayuda ni el empuje del ayuntamiento. Las rondas se dan por hecho y continúan por su 
empeño personal, y gracias a la necesaria implicación de padres y madres. 

5.2.4. Modelo 1: Gernika 

5.2.4.1. Patrimonialización de la tradición 

Las primeras operaciones de patrimonialización de los marijesiak en Gernika pueden datarse ya a 
comienzos del siglo XX. Como trataremos en profundidad en el capítulo 6, tanto Sebero Altube 
como Segundo Olaeta llevaron a escena arreglos corales de los marijesiak ―recordemos las Fiestas 
Euskaras en Bergara (1905), el Congreso de Estudios Vascos en Gernika (1922) y los espectáculos 
de la compañía de danzas Elai-Alai (a partir de 1930), mencionados en el capítulo 3―. Se trataba 
de intervenciones de índole purista que seleccionaban material popular y lo elaboraban con el 
objetivo de dignificarlo. Nos topamos con correcciones y retoques lingüísticos de este tipo en 
las diferentes recopilaciones de letras editadas o inéditas a lo largo del siglo XX (ver capítulo 6). 
Por lo demás, desconocemos hasta qué punto las composiciones y la presencia de estas figuras 
afectarían a los cantores tradicionales. En cualquier caso, sabemos que los marijesiak de la primera 
mitad del siglo tenían una estrecha relación con las asociaciones musicales de la villa. 

«Nire denboretan kantatzen ziren gitxi. Eta horrek ja buruz.» [En mis tiempos se cantaban pocas 
(coplas). Y esas de memoria.] (Jose Antonio Uriarte Itxaso, Gernika) 

Aunque las publicaciones y los manuscritos de coplas conocidos en Gernika a lo largo del siglo 
XX recogieran siempre más de una treintena de coplas, los testimonios orales aseguran que en 



174

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

la calle no se cantaban más de una docena. Esto comenzó a cambiar en la década de los 1990 y se 
afianzó después de la propuesta renovada de letras de 2008, que compiló, corrigió y reordenó 44 
coplas, basándose en diversas fuentes históricas. Las modificaciones fueron llevadas a cabo por 
el pequeño grupo motor que registró a los marijesiak de Gernika como asociación, avalados por 
el estudioso Jose Antonio Arana Martija. La institucionalización de la tradición se vio por lo 
tanto acompañada de una segunda operación patrimonialista, esta vez de carácter historicista. 

El grupo motor ha querido cuidar y reforzar el aspecto ritual de los marijesiak. Por ejemplo, 
hace algunas décadas, después de la genuflexión, el grupo se levantaba y echaba a andar en-
seguida; hoy cantan una estrofa de pie y después siguen con la ronda. Tratan de resignificar y 
dotar de sentido cada elemento; si no, vamos como quien va comiéndose un pastel, comenta Denis 
Azkarate. A su vez, han recuperado una copla de pleitesía a la iglesia —publicada en 1919 en la 
recopilación de Garratza—, que actualmente se canta al término de cada ronda nocturna en la 
c/ Goienkalea, al lado de la puerta de la sacristía. 

Los impulsores de los cambios admiten su intervención y afirman haberlo hecho con criterio y 
por aprecio hacia la tradición, por el bien de los marijesiak. Lo que supone poco cambio y es asu-
mible para ellos, ha resultado demasiado, exigente o brusco para otros. 

«Badakit nik hori, ahozko tradizinoaren apur bat kontrakoa da, ezta? Sartzea, hartu hemendik bat, 
handik bestea. Oinarrixe bertan egon da, eta estimazinoa ere. Eta letra batzuen gorabehera, ez da ezer 

handixe.» [Yo ya sé que eso es un poco contrario a la tradición oral, ¿verdad? Meter una de 
aquí, otra de allá. Ha habido una base ahí, y también una estima. Y los cambios de algunas 

letras, no ha sido nada grande.] (Amagoia Lopez de Larruzea, Gernika) 

«Ez da bakarrik kopurue aldatu, ordenia aldatu, estrofa batzuri berba batzuk aldatu... Ya da, gauza 
gehixau. Ta nik ez dot pentzetan batek bez buruz jakingo dogunik danak.» [No es sólo cambiar la 

cantidad, el orden, algunas palabras a unas estrofas… Ya son más cosas. Y no creo que ninguno 
de nosotros se las sepa todas de memoria.] (Fernando Astoreka, Gernika) 

Todos los entrevistados, independientemente de su edad, dicen reconocer las coplas míticas o clá-
sicas, las de siempre, que salen automáticamente, como un padrenuestro247. Las más nuevas ―es decir, 
las que se han puesto en circulación en las rondas más recientemente― se consideran más difíciles, 
a la hora de casar las sílabas con la música, es decir, en sus aspectos prosódicos. En este sentido, los 
solistas se valen de su intuición, o bien siguen las indicaciones del solista y líder Denis Azkarate. 
En el capítulo 4 hemos relatado algunos intentos de encauzar estos problemas durante los ensayos. 

En las entrevistas también se ha puesto de manifiesto la importancia que el grupo motor otorga 
a la correcta interpretación de los textos corregidos en 2008. Algunos cambios han buscado 
restituir la versión precedente. Por ejemplo, Arana Martija en los 1960 había promovido la susti-
tución de bentana por leiho, optando por el término menos románico y más cercano al euskara 
batua (estándar). No obstante, ambas palabras han sido usadas en la tradición oral en Bizkaia 
―bentana para referirse a las ventanas de las casas urbanas, y leiho para las ventanas estrechas de 

247 Alex Uriarte, 25/2/2022.



175

5. Temas, discursos y prácticas

los caseríos―, por lo que en 2008 volvieron a restaurar bentana. Otros cambios buscan acercarse 
a la grafía y dicción dialectal local. Año tras año, Amagoia ha explicado el porqué de los cam-
bios y los aspectos a mejorar ante el grupo durante los ensayos.

«Gauzak ondo ulertzen diranien hobeto kantetan direla pentzetan dot nik. Eta horrelako gauzetan ibili 
izan gara.» [Yo creo que cuando las cosas se entienden bien se cantan mejor. Y en estas cosas 

hemos andado.] (Amagoia Lopez de Larruzea, Gernika) 

Para algunos entrevistados, las pequeñas desviaciones o variantes textuales propias de cada 
solista marcan su idiosincrasia y son aceptables, siempre que el significado de la copla no se vea 
perjudicado. 

«Nik adibidez kantaten neban “billuzik bazagoz bere” ez billozik, eta Fernanek kantatzen eban “otzaran 
ikaraz dago” ez hotzaren, bakotxaren idiosinkrasia. Eta ondo dago keinu horrek.» [Yo por ejemplo 
cantaba “billuzik bazagoz bere” (aunque estés desnudo) y no “billozik” (forma dialectal), y 

Fernan cantaba “otzaran ikaraz dago” (está asustado en la cuna) y no “hotzaren” (por el frío), la 
idiosincrasia de cada uno. Y están bien estos guiños.] (Iñaki Olano, Gernika)

5.2.4.2. Toma de decisiones y autoridades 

El grupo que propuso y llevó a cabo los cambios contó con el apoyo de Arana Martija, estudioso 
y autoridad indiscutible en cuestión de los marijesiak. La autoría de las propuestas fue más obra 
de Amagoia que de Jose Antonio, pero éste dio su aval, sin el que la aceptación del grupo no 
habría sido la misma. 

«Ez dakit ze izango zan Arana Martija gabe proposatu balu Amagoiak.» [No sé qué habría sido si 
Amagoia lo hubiera propuesto sin Arana Martija] (varios entrevistados de Gernika) 

«Antolatu eta apurren bat tiretzen dabilena da Denis, eta oin dala urte batzuk batute bai Iñaki eta 
Amagoiagaz, nik esango neke horiek direla gehixen tiretzen dabenak. Baina ez naben esango erreferente 

modure direla izen zena Jose Antonio.» [El que organiza y tira un poco es Denis, y hace algunos 
años se sumaron Iñaki y Amagoia, yo diría que esos son los que más tiran. Pero no diría que 

como referentes son lo que fue Jose Antonio.] (Un marijes de Gernika)

«Nik, Joseantoniok esaten badau, nik amen esaten dot. Klaro. Baina honek esaten badidate gauza 
batzuk ya ipintten dot solfan.» [Yo, si lo dice Jose Antonio, digo amén. Claro. Pero si éstos dicen 

algunas cosas, ya lo pongo en solfa.] (Un marijes de Gernika)

«Aber testugintzan Amagoiak dinona mezetara doa. Ze gehien aztertu dauena, dakixena bera da. 
Bera musikaria be bada. Eske Amagoian kriterioa oso solidoa da, niretzat.» [A ver, en el tema de los 
textos, lo que dice Amagoia va a misa. Porque la que más ha investigado, la que más sabe es 

ella. Ella también es músico. Es que el criterio de Amagoia es muy sólido, para mí.] (Un marijes 
joven de Gernika) 

El conflicto desencadenado a raíz de la creación de la asociación alrededor de 2002 ―que un en-
trevistado llegó a calificar de Concilio de Trento― se señala a menudo como un antes y un después. 



176

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Para algunos, se trató de un intento de apropiación, que ha traído consigo una crisis de autoridad. 
Las posturas de oposición y discrepancia de algunos miembros longevos del grupo deben enten-
derse en este contexto, independientemente del tema tratado. En cambio, observamos que los 
jóvenes ―que no han vivido las situaciones de conflicto en el pasado― aceptan en gran medida 
la autoridad del grupo motor. 

«-Denisek hartzen deu ardurie danana. Berak hartzen deuz pa lo bueno y pa lo malo. -Aber asanblea 
bat dau baine gauzek gehixau datoz goitxik behera, asanblea dau refrendatzeko.» [-Denis asume toda 

la responsabilidad. La asume él pa lo bueno y pa lo malo. -A ver, hay una asamblea, pero las cosas 
vienen más de arriba abajo, la asamblea está para refrendar.] (Dos marijeses de Gernika)

5.2.4.3. La formalización y sus márgenes 

Las coplas extraoficiales248 ―jocosas y políti-
cas― que se cantan en Nochebuena, cuando se 
introduce la tercera tonada, son generalmente 
aceptadas; no se han recogido por escrito en 
los libritos publicados por el grupo, pero sí en 
alguna hoja mecanografiada en décadas pasa-
das. La mayoría de los solistas optan por can-
tarlas; alguno decide no hacerlo durante las 
rondas249, aunque sí en ambientes más infor-
males. Iñaki Gonzalez mencionaba que desde 
un convento le pidieron que no las cantara, 
petición a la que hizo caso omiso250. 

A Alex le gustaría que la ocurrencia fruto del 
lapsus de su padre Itxaso (que convirtió dejan-
do al ganado en a la orillita del río) se recuerde 
dentro de 20 años, tal y como se mantienen es-
tas coplas extraoficiales251; propone, entre risas, 
cantar esta variante siempre al pasar por enci-
ma del río. El mismo solista joven, quien tiene 
formación de bertsolari, creó una copla nueva el 
22/12/2021 como respuesta a la cancelación de la 
ronda de Nochebuena, utilizando la expresión 
de apertura Erabagia izan zan (Fue decidido) de 
una de las coplas de tradición oral.

248 Para evitar reiteraciones, nos remitimos a los capítulos 4 y 6.

249 Fernando Astoreka, 25/3/2022.

250 Iñaki Gonzalez, 20/12/2021.

251 Alex Uriarte, 25/2/2022.

“Fue decidido / que ante el covid / debía quitarse / la 
tercera ronda.” Grupo de WhatsApp Gernikako Marijesiak. 

22/12/2021. (Captura de pantalla de la autora)



177

5. Temas, discursos y prácticas

Al preguntarle si concebía cantar una copla de nueva creación del estilo durante la ronda, con-
fesó que se le pasó por la cabeza, pero después no lo hizo. Es consciente de que quizás alguna 
persona mayor del grupo desaprobara aquella copla, por nueva. Además, a posteriori considera 
que el Covid fue una circunstancia pasajera, y que tiene más sentido mantener la copla de Itxaso 
(a la orillita del río), en recuerdo a su padre y aprovechando que el río en Gernika es un elemento 
imperecedero. En cierto modo, vemos que las coplas extraoficiales del pasado son aceptadas 
por su valor histórico, pero percibimos que cantar una copla de nueva creación extemporánea o 
actual en la ronda sería sin duda más controvertido. En el ámbito privado, tenemos noticia de 
algunas coplas nuevas compuestas con la primera melodía de los marijesiak; por ejemplo, un año 
en el que estuvieron ausentes en las rondas, el solista Fernando Astoreka y su mujer mandaron 
un vídeo para felicitar las Navidades desde la plaza Tiananmén de Pekín, interpretando unas 
coplas de creación propia. En situaciones informales como el poteo252 de la tarde de Nochebuena 
—justo después de terminar la novena—, también se cambian palabras y se modifican textos de 
las coplas de tradición oral, para hacer referencia a camareros o personas del lugar. 

En 2008 también se estableció un orden de coplas definitivo, denominado cronológico253. An-
tiguamente, los solistas marcaban la sucesión de forma relativamente aleatoria, según las letras 
les fueran viniendo a la cabeza. Actualmente se respeta la disposición propuesta en 2008. En 
las entrevistas a los solistas, percibimos una voluntad generalizada de cantar las coplas en orden 
correlativo, y a veces una sensación de reto de cara a su interpretación ordenada. 

«-(Itxaso): Momentu honetan eroaten dogu ordena. Antxina bapez. –(Alex): Bueno, zuk ordena ez dozu 
eroaten! (barrez) -Ez, nik ez dot eroaten! -Hasieran bai. -Bai, hasierakoak bai. -Nik aurton bai ordenian 

egin dot.» [-En este momento llevamos el orden. Antiguamente nada. -Bueno, ¡tú no llevas el 
orden! (entre risas) -¡No, yo no lo llevo! -Al principio sí. -Sí, las del principio sí. -Yo este año sí 

lo he hecho en orden.] (Jose Antonio Uriarte Itxaso y Alex Uriarte, Gernika) 

«Horregatxik batzutan letrak daroadez, ze, nik ikasi nebazen letrak aurreko erara, ordena horretan, eta 
gero aldatu zirenian eta kronologiko eran jarri ziren, eta zentzu gehiau deko orain letrak zelan dauzen, 
baina ondiño ez naz gai buruz eroateko ordena. Orduen, ordenarako eroaten dot txuletie.» [Por eso a 

veces llevo las letras, porque, yo me aprendí las letras como antes, en ese orden, y luego cuando 
cambiaron y se pusieron cronológicas, y tiene más sentido cómo están ahora las letras, pero 

todavía no soy capaz de llevar el orden de memoria. Entonces, para el orden llevo la chuleta.] 
(Iñaki Gonzalez, Gernika) 

El guion se salta cuando se hacen dedicatorias o paradas concretas, a veces de convivialidad ―
como hemos descrito en el capítulo 4―, y otras veces de provocación. Por ejemplo, Herodes erregia 
(el Rey Herodes) se podía cantar enfrente del cuartel de la Ertzaintza (policía autonómica vasca), 
o Astoak arrantzia (El burro rebuzna) al ver pasar un coche de la Guardia Civil. También tenemos 
constancia de que antaño un solista calculaba comenzar con una copla concreta en la Alhóndi-
ga, para cantar Astoak arrantzia al pasar por debajo de la torre del ayuntamiento, sin alterar el 

252 Poteo: Costumbre de tomar bebidas en grupo, moviéndose de un bar a otro. Ver Glosario.

253 Haremos un pequeño comentario crítico de esta nueva ordenación en el capítulo 6.



178

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

orden correlativo y pareciendo casual. Asimismo, la única copla en castellano (Corrían los pasto-
res) transmitida por tradición oral se ha solido dedicar durante años a los diferentes cuerpos de 
policía, al pasar por sus cuarteles o garitas. Estas acciones se han visto reducidas por las llamadas 
de atención del grupo motor, que considera que esta copla no debería cargarse de connotaciones 
políticas254. En el pasado, en el período posterior a la renovación del grupo de 1970-1980, tam-
bién fue costumbre sustituir el Jesukristo del segundo estribillo con Toblerone o Madaleno; aunque 
hemos escuchado diferentes versiones al respecto, parece que este mote se refería a Dani Galdiz, 
amigo de algunos cantores255. Al parecer este tipo de guiños eran más frecuentes en estas décadas, 
cuando el grupo estaba formado principalmente por kuadrillas de jóvenes; estas prácticas se han 
ido eliminando paulatinamente, y han dado paso a una mayor formalización. 

Puntualmente, se permite cantar la parte solista a personas que en ese momento no están par-
ticipando en la ronda (un miembro de Labakoa, un vecino de Barrenkale, etc.). En 2022 y 2023, 
hemos presenciado cómo un niño pequeño fue invitado a cantar la copla Abendu santu honetan 
como solista durante la ronda diurna de Nochebuena, primero subido a una mesa durante un 
almuerzo del grupo en la taberna Ipar, y más tarde subido a un buzón en la calle Fray Martín 
Murua. Asimismo, en la misma ronda diurna de 2023, Edurne Barrena cantó como solista desde 
su ventana (ver capítulo 4). En una filmación de 2005, el solista Denis Azkarate está trabajando 
en su pescadería, y el grupo lo visita durante la última ronda de cuestación del 24 de diciembre; 
aunque no está de servicio como solista, canta su parte desde el interior. El solista arranca con 
los dos primeros versos de una copla, pero el coro, con ánimo de tomarle el pelo, no responde 
con los dos versos consiguientes, sino con el tercer y cuarto verso de la copla Abendu santu hone-
tan256. El solista se percata del desajuste, y prueba con dos coplas más, pero el grupo se mantiene 
con la misma respuesta fija, queriendo provocar un cómico sinsentido. Finalmente, el Denis ríe, 
desiste y el grupo se despide para seguir con la cuestación.  

Las partes musicales se han visto sujetas a un proceso de fijación similar. Por un lado, observamos 
que la parte principal o primera voz ―a la que frecuentemente se refieren como tenorra, “tenor”― 
está bien definida y se interpreta sin grandes divergencias. En cambio, la parte de los bajos (bajua) 
presenta diferentes variantes ―detalladas en los capítulos 4 y 6―. La oficial, definida como duo 
tabernero por algunos entrevistados, se mueve por terceras paralelas con respecto a la melodía 
principal. Las soluciones extraoficiales, en cambio, incluyen saltos de quinta de dominante257. 

«Apur bet musiken bazabiz edo familixen edo abestuteko ohitxurie badekozu, ensegida urtetan dotzu 
horrek bigarren ahotsak. Horregatik “duo tabernero”, tabernatan pilo bat eitten dalako.» [Si andas un 
poco en música o si tienes costumbre de cantar en familia o así, enseguida te sale esa segunda 

voz. Por eso “dúo tabernero”, porque en las tabernas se hace mucho.] (Gabirel Irazabal, 
Gernika)

254 Amagoia Lopez de Larruzea, 25/2/2022.

255 Juanan Sagredo (21/06/2024). Según otro entrevistado, este mote se refería a un maestro del colegio nacional Allende 
Salazar (Iñaki Olano, 26/11/2023).

256 Kontentuaren handiz / guztiok poz gaitian (De gran contento, alegrémonos todos).

257 Denis Azkarate, 9/4/2022.



179

5. Temas, discursos y prácticas

La voz del bajo oficial está recogida en notación musical en los libritos publicados por la asocia-
ción, y tomó como referencia la grabación casera comentada realizada por J. A. Arana Martija 
en 1967. Llama la atención que los libritos no recojan ninguna parte de bajo para la tercera 
tonada, aunque se realicen diferentes soluciones en la calle y también se interpretara una parte 
de bajo en la grabación casera. Sobre este punto, los entrevistados comentan que el bajo en la 
tercera melodía no está definido porque se canta poco ―sólo el día Nochebuena, a partir de 
la segunda ronda, de día―, justamente en los momentos en los que hay menos cantores y más 
ruido258. Un entrevistado definía esta última ronda como inpernue (el infierno). En este sentido, 
varios entrevistados sostienen que suprimirían la última ronda de Nochebuena, si no fuera por 
la recaudación de la cuestación y por la visibilidad que otorga al grupo259. 

Constatamos que la definición de las partes vocales es importante para los encargados del gru-
po, que no aprueban la realización de voces espontáneas, aunque resulten harmónicas. 

«Kantagune260 eta kantatzen dauzen horrek, Benito Lertxundi eta, batzuk eitten dabez bigarren ahotsak 
“por libre”, ta igual beste guztixek lerrotik doazela, eurena onartu leike, baina danak joan ezkero batzuk 

doazen moduen, hori da “caos absoluto”. Orduan marijesietarako egiten da “por terceras”, eta batzuk 
hasten dira V-I-V-I, eta esaten jake “hori zuzendu”, baina batzuk pentsetan dabe beti ein dabelez 

hola, ondo dauela. Ez da erreza. Hor badago bihar bat.» [Kantagune y estos que cantan, Benito 
Lertxundi y demás, algunos hacen segundas voces por libre, e igual si el resto sigue la línea, se 
les puede aceptar lo suyo, pero si todos van como van esos, eso es un caos absoluto. Entonces 

para los marijesiak se hace por terceras, y algunos empiezan V-I-V-I, y se les dice “corrige 
eso”, pero unos piensan que como siempre lo han hecho así, que está bien. No es fácil. Ahí hay 

trabajo.] (Amagoia Lopez de Larruzea, Gernika) 

A partir de las revisiones del grupo motor, la voz del bajo extraoficial ha sido y es perseguida y 
corregida por considerarse de escaso valor musical. Consiguientemente, se canta menos en la ac-
tualidad; por lo que hemos podido observar, es interpretada por algunos bajos en los momentos 
de incertidumbre o incomodidad tonal. En las grabaciones de campo recopiladas entre la déca-
da de 1980 y 2000, estas líneas de bajo extraoficiales eran predominantes. 

Como hemos observado en el capítulo 4, los encargados de los ensayos también intentan elimi-
nar los portamentos, endulzar y alargar los finales de frase, etcétera, siempre partiendo de su 
formación y en base a una estética clásica coral. Recalcan que la mayor parte del grupo carece de 
formación musical (clásica occidental, por supuesto). 

«Musikan ibilitakoak ez direnak, herri musikatik edo etxekotik abiatzen diren horrentzat, uste dute 
edozelan eginda, euren belarrirako ondo dauzela.» [Los que no han andado en música, los que 

parten de la música popular o de lo de casa, creen que, hecho de cualquier manera, está bien 
para su oído.] (Amagoia Lopez de Larruzea, Gernika)

258 Amagoia Lopez de Larruzea e Iñaki Uribarrena, 25/2/2022.

259 Fernando Astoreka, 25/3/2022.

260 Urdaibai Kantagunea es una agrupación abierta que se dedica a cantar canciones populares en euskera, principalmente 
por la calle.



180

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

«Hau ez da koru profesional bat. Eta ezin da izan. Marijesiak koru profesionala bihurtzen diran 
egunian, ni banoa. Ez dot nahi. Hau da herritar talde bat. Ohitura bat mantentzen, ahal dan hoberen 
eitten, eta gehiena behintzat formazino barik. Orduen ezin dozu esijidu. […] Eta nik badakit munduko 

borondate onenarekin eiten dabela, baina batzutan gehiau da ez saturatzea jentea eta aldaketak 
apur bet didaktikoki sartzea, eta ez esatea hau ez da hola, hola da. Ze azkenian lortuko dozuna da 

pertsona horrek txarrera hartzea, eta ez abestia. Eta ya galdu dozu abots bat.» [Esto no es un coro 
profesional. Y no lo puede ser. El día que los marijesiak se conviertan en un coro profesional, 

yo me voy. No quiero. Esto es un grupo de ciudadanos261. Manteniendo una costumbre, 
haciéndolo lo mejor que pueden, y la mayoría sin formación. Entonces no puedes exigir. […] 
Y yo ya sé que lo hacen con la mejor voluntad del mundo, pero a veces es más no saturar a 

la gente y meter los cambios didácticamente, y no decir esto no es así, es así. Porque al final 
conseguirás que esa persona se lo tome a mal, y que no cante. Y ya has perdido una voz.] (Alex 

Uriarte, Gernika)

El discurso de los encargados deja entrever que mucha gente del grupo no sigue sus indicaciones 
por costumbre o desconocimiento; no obstante, las entrevistas realizadas muestran también 
unas ciertas resistencias de algunos actores, a veces por tener una concepción diferente (más 
abierta) de la tradición, pero también por voluntad de contravenir a los dirigentes. Los testimo-
nios recogidos relatan que si los cambios se hubieran realizado de otra forma, seguramente serían más 
ampliamente aceptados. 

En las rondas finales de Nochebuena hemos notado que unos pocos cantores que suelen hacer la 
voz tenor se pasan a cantar el bajo ―varios de ellos, solistas―. Algunos lo hacen por comodidad 
o para descansar la voz, otros para suplir la falta de bajos circunstancial. Este hecho da a enten-
der, por un lado, que varios cantores están capacitados para realizar ambas voces ―aunque su 
registro natural sea de tenor―, y, por otro lado, que sienten la necesidad de que alguien realice 
esa voz para completar el canto y actúan por ende de forma espontánea. 

«Beittu ni urtietan joan barik azken eguneko rondara, aurten joan nintzen, azkenean bajoarena egiten, 
ez zeuen bajorik.» [Mira, yo que llevo años sin ir a la ronda del último día, este año fui, y al final 

hice de bajo, no había bajos.] (Iñaki Olano, Gernika) 

«Normalien hasten denien atzetik entzuten dogu zer falta dan. Falta danien, joaten gara tenorretara 
edo baxuetara.» [Normalmente cuando empieza escuchamos desde atrás qué falta. Cuando 

falta, vamos a tenores o a bajos.] (Alex Uriarte, Gernika)

«Ikusten dotenian apur bat deskonpeseta dauala, nik bajua abesten dot.» [Cuando veo que está un 
poco descompensado, canto el bajo.] (Iñaki Gonzalez, Gernika)

Recordemos que los mismos actores mencionaron la escasez de bajos actual en un ensayo ob-
servado en el capítulo 4. Éstos no suelen ser más de 6-8, normalmente, y suelen hacer siempre 

261 El entrevistado emplea el término herritar (literalmente, paisano, habitante de pueblo) y no hiritar (ciudadano, habitante 
de ciudad). En euskera los términos tiene connotaciones políticas diferentes; hiritar se asocia con lo urbano, cosmopolita, etc.



181

5. Temas, discursos y prácticas

esa parte; son personas que se identifican como bajos. En los registros audiovisuales de finales 
de la década de 1980 que hemos podido consultar, no sólo escuchamos los dibujos melódicos de 
los bajos extraoficiales, sino que los hombres que realizan esta voz son bastante más numerosos. 

«Aber, ni gogoratzen naz hasi nintzenien, bajuek izeten ziren oso potentiek, baino potentiek, bestie ez 
zan entzun eiten. Jente gehixau, eta abotzak. […] Bajoa entzun behar da, ze emoteotzo. Ze hori galdu 
in da. Potentzie ez da lehenokoa.» [A ver, yo me acuerdo cuando empecé, los bajos eran muy 

potentes, pero potentes, lo otro ni se escuchaba. Más gente, y voces. […] Hay que escuchar el 
bajo, porque le da. Pues eso se ha perdido. La potencia no es la de antes.] (Fernando Astoreka, 

Gernika) 

Por otro lado, y aunque no sabemos en qué medida las versiones corales de Altube y Olaeta 
han influido en el devenir de los marijesiak de Gernika, el final coral a tres voces que hoy en 
día escuchamos al final de la ronda nocturna de la madrugada del 24 de diciembre deriva de la 
adaptación que el cura Ricardo Zallo hizo de la partitura de Sebero Altube262. Esta versión es 
bien conocida en Gernika, ya que se suele interpretar anualmente en la iglesia el día de Navidad. 
Denis Azkarate, solista de los marijesiak además de miembro de varias corales de la villa, empezó 
a interpretar esta pequeña coda hace unos años medio en broma, y continúa hasta hoy. Aunque 
a algún miembro del grupo no le parezca bien, el solista afirma que los marijesiak no son algo 
estático, y que este también es un modo de meter a Sebero Altube en la historia263. 

En cuanto a la escritura musical, hasta alrededor de 1997 las notaciones en papel pautado se 
hacían con indicaciones y barras de compás (2/4 en el caso de Maria Jose y Jesukristo, y 6/8 en 
Baibelenak). Amagoia Lopez de Larruzea suprimió las marcas relativas al compás e introdujo la 
expresión ad libitum en la parte solista de las primeras dos tonadas, para indicar que la parte del 
solista en éstas se acerca más a un ritmo libre, mientras que la respuesta del coro es a tempo. Esta 
fórmula (ad libitum) está hoy muy extendida. Los correos electrónicos de los organizadores se 
cierran en los últimos años con esta frase. Ad libitum es empleado por muchos de los entrevista-
dos para referirse a la libertad interpretativa o a la flexibilidad de actuación de la que disponen 
los solistas, pero también a la toma de decisiones unilaterales por parte de alguien. 

«Karo eske ad libitum historia hori, izen biher deu ad libitum danantzat.» [Claro, es que esta historia 
ad libitum, tiene que ser ad libitum para todos.] (Un marijes de Gernika)

5.2.4.4. De la Gernika vieja, a la Gernika actual 

De la misma forma que el guion de las letras puede modificarse puntualmente por voluntad 
del solista (ad libitum), lo mismo sucede con el recorrido. Hasta los años 70, la ronda era más 
o menos igual cada día: duraba en torno a una hora y media —los cantores no se explayaban, 
porque tenían que entrar a trabajar a las 6—, y se limitaba al centro histórico, a una docena de 
calles. Como hemos detallado en el capítulo 3, se visitaban lugares sagrados, casas de benefacto-

262 Amagoia Lopez de Larruzea, 25/2/2022.

263 Denis Azkarate, 9/4/2022.



182

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

res, y la panadería Labakoa, entre otros puntos. En la década de los 1970 los cantores ancianos 
paulatinamente se fueron retirando, y unas pocas kuadrillas de jóvenes se unieron al grupo. El 
número de participantes pasó de 8 a 30-40. No todas estas personas vivían en el casco histórico, 
y decidieron empezar a visitar los barrios (obreros) periféricos. 

En las últimas décadas, el grupo motor ha procurado visitar las diferentes zonas de Gernika de 
forma alterna durante la novena, siempre garantizando que el centro se recorra a diario como 
antaño. El grupo motor diseña los recorridos de antemano y éstos se registran mediante geoloca-
lización durante la ronda. El trazado nunca incluye Lumo, municipio antaño muy extenso cuyo 
centro se encuentra en una colina sobre Gernika; todavía hoy es considerado como una entidad 
diferente, pese a que forma un solo municipio con Gernika (Gernika-Lumo). Al contrario, el 
trazado sí abarca Lurgorri, Errenteria y Tiloak, es decir, los principales núcleos poblados de la 
villa. En el pasado, amigos y habitantes de las periferias se lamentaban porque la ronda solo pa-
saba por allí el último día al hacer la cuestación. Esto hoy no sucede, y los recorridos se diseñan 
para llegar a todos los rincones de la villa. 

A este respecto, entendemos que la decisión de ampliar las rondas a los barrios periféricos es 
un intento de ampliación del sujeto guerniqués, que antiguamente se limitaba al centro. Hoy, 
cualquier vecino que cante o escuche los marijesiak con agrado se integra de algún modo en el 
grupo, y simbólicamente, en Gernika. La afición por los marijesiak funciona así como marcador 
de guernicanidad, abarcando un campo más amplio que la comunidad católica o euskaldún. 

Asimismo, los participantes —y entre ellos, especialmente, los jóvenes— son conscientes de que 
los precios de las viviendas desplazan a los habitantes fuera del centro; como parte afectada, 
apoyan la medida de alternar las rondas por los barrios, para que ninguna zona ni ningún veci-
no se vea desfavorecido.   

«Ni oin gurasoakaz bizi nazelako, baie urte batzuk barru Errenterira banoa edo beste lekura, gusteuko 
jaten marijesixek nire etxe azpitik pasetie.» [Porque yo ahora vivo con mis padres, pero dentro de 
unos años si voy a Errenteria o a otro lugar, me gustaría que los marijesiak pasen por debajo de 

mi casa.] (Ane Miren Arejita, Gernika)

Por otra parte, hace décadas que al diseñar los itinerarios se evita pasar por la zona de bares en 
vísperas de festivo, para prevenir que juerguistas se introduzcan en la ronda y causen alboroto. 
Esto no impide que los viernes o sábados alguna kuadrilla de jóvenes alcance al grupo y se sume 
a la ronda con bebidas en mano, como hemos podido observar alguna vez; no obstante, lo hacen 
de forma medianamente respetuosa. 

5.2.4.5. Espacios, paradas y acústica 

Existen diferentes discursos con respecto a la ampliación y distribución de los recorridos para 
abarcar las periferias. Algunos retienen que la tradición dictaba cantar en la antigua Gernika, 
en el centro; además, es en esas calles estrechas donde gozan de la mejor acústica —hay reverb, 
como decía un entrevistado—. También se lamentan de que las rondas se han alargado a dos 
horas, por querer llegar a los confines del pueblo, y a lo largo del novenario, el cansancio se 
acumula. Otros participantes (la mayoría) sostienen que la tradición pertenece a todos los guer-
niquenses, y si Gernika ha crecido, el recorrido debe necesariamente adaptarse para llevar los 
cantos a todos. Este discurso parece ser prevalente, sobre todo entre los jóvenes. Admitiendo 



183

5. Temas, discursos y prácticas

con humor que en algunas calles se sienten cantando solos volviendo a casa de juerga264, conside-
ran que esta incomodidad es el precio que hay que pagar a cambio de la inclusión social. En las 
avenidas que llevan a estos barrios se camina más rápidamente265, y los solistas aprovechan para 
probar e incluso repetir las coplas que tienen menos interiorizadas266. 

«Nik gureau dot jende gehixau entzutie, baina egun gitxiau. Ze azkenien, da ohitxura bat Gernikekoa. 
Ez da Gernikeko zentroan bizi dizenantzat. Ta hor dauz, hor bai dauzela ikuspuntu desberdinak. Eta 
ordun bai ein dala luzau: Gernike beti, eta gero besteak. Baina Gernikeko erdikoak 9 egun entzuten 
dabe. Beste batzuk zeatxik entzun biher dabe bat? Ez da gernikar guztixentzat? […] eta horrek eitxen 
dotzu gainera, nahi badozu danegaz, batzen dozu aukera bixek, eta luzatu eitxen da. Eta hori igerri 

eitxen da, ze 9 egun, ba da… ordulaurden gehixau, hogei minutxu, orduerdi… 9.egunerako igerri 
eitxen dozu, eta abotzak igerri eitxen dau. Eta solista bazara gehixau, ze derrigortu eitxen dozu. » [Yo 
prefiero que escuche más gente, aunque sea menos días. Porque al final, es una costumbre de 

Gernika. No es para los que viven en el centro de Gernika. Y ahí hay, ahí sí que hay diferentes 
puntos de vista. Y entonces sí que se ha alargado: Gernika siempre, y luego el resto. Pero los 

del centro de Gernika lo escuchan durante 9 días. ¿Otros por qué lo tienen que escuchar una 
sola vez? ¿No es para todos los guerniquenses? […] Y eso te hace además, quieres ir con todos, 
y unes las dos opciones, y se alarga. Y eso se nota, porque 9 días, pues es… Un cuarto de hora 

más, 20 minutos, media hora… Al noveno día lo notas, la voz lo nota. Y si eres solista más, 
porque fuerzas.] (Fernando Astoreka, Gernika) 

Además de los recorridos, el caminar lento del grupo y de algún solista tendría que ver con el 
alargamiento de las rondas. El paso del grupo y el tempo del canto van unidos, según un entre-
vistado: el paso que marcas te condiciona el compás que tienes que llevar267. 

Como también señalamos en la descripción del capítulo anterior, pese a cantar caminando, la 
ronda a veces recorre algunos tramos en silencio, por no haber vecinos o casas habitadas alrede-
dor. Esto da a entender que los cantores no cantan para ellos, sino que se deben a sus oyentes, a 
los vecinos de Gernika. 

«Ordu horretan danok gara marijesixek, kalien gauzenak eta etxietatik entzuten dabenak. […] baine 
ez deko zentzunik etxietan ez badekozu inor entzuten!» [A esas horas todos somos marijeses, los que 

estamos en la calle y los que escuchan desde casa. […] ¡pero no tiene ningún sentido si no tienes 
a nadie en casa escuchando!] (Denis Azkarate, Gernika) 

Al preguntar a los solistas si tienen alguna parada del recorrido que consideren especial, todos 
mencionan el cruce de Barrenkale, en pleno centro, punto en el que se encontraba el refugio 
antiaéreo donde murió el solista Estebanillo durante el bombardeo de la villa. Ésta es una pa-
rada fija y muy simbólica, pero más allá del recuerdo de la muerte del solista, la acústica allí es 

264 Iñaki Gonzalez, 20/12/2021.

265 Denis Azkarate, 9/4/2022.

266 Fernando Astoreka, 25/3/2022.

267 Gabirel Irazabal, 22/12/2022.



184

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

verdaderamente favorable a estos cantos. Como dijo Fernando Astoreka, allí lo damos todo, y nos 
acompaña no sólo el sentimiento sino también la sensación (refiriéndose a la sensación corporal). Así, 
la densidad sonora hace vibrar los cuerpos, y consigue un efecto individual y colectivo. 

«Barrenkale, Barrenkale da. Sartzen zarenien eta erdien gelditzen zarenien... Alde batetik sentitzen da, 
eta bestetik sentimendue. Ze da puntu bat sinbolikue. Danok botaten dogu dekogune barruen. Pentzaten 

dot dala leku bet hori, bide bat heltzeko hara, eta ya han dana botaten dozu. Su artifizialak moduen, 
traka final. Baina da buruen dekoguleko ha dala leku bat, be bai. Eninteke izengo kapaz esateko, han 
entzuten naz oso ondo… Elizan askoz hobe entzuten da, baina da zuk azken baten gauza bat eitxen 

dozune, ta inguru bet, da berezixe, eta momento bet holakoa. Rekorrido guztitxik, hor eta nire aman 
azpixen abesten dotenien.» [Barrenkale es Barrenkale. Cuando entras y te detienes en la mitad… 

Por un lado, se siente, y por el otro lado está el sentimiento. Porque es un punto simbólico. 
Todos echamos lo que llevamos dentro. Pienso que es un sitio ese, un camino para llegar 

allí, y ya allí lo das todo. Como fuegos artificiales, la traca final. Pero es porque tenemos en 
mente que ese es un lugar, también. No sería capaz de decirte, allí me escucho tan bien… En 
la iglesia se escucha mejor, pero allí al fin y al cabo es algo que haces, el entorno, es especial, 
un momento así. De todo el recorrido, ahí y cuando canto debajo de mi madre.] (Fernando 

Astoreka, Gernika)

«Goienkale, Barrenkale, Artekale, akustika edarra da.» [En Goienkale, Barrenkale, Artekale, la 
acústica es preciosa.] (Iñaki Olano, Gernika) 

Más de un entrevistado señala también que disfruta de la sonoridad del interior de la iglesia; 
como excepción, una vez durante los encuentros de marijesiak entre diferentes pueblos, cantaron 
caminando dentro de la nave principal, lo que provocó retardos y cacofonías268. 

En el capítulo 4 dimos cuenta de los retardos producidos en las rondas multitudinarias, espe-
cialmente al doblar esquinas o cuando una franja en la mitad del grupo no canta. Durante nues-
tra participación, nos sorprendió que en algunos momentos llegáramos a no oír al solista; nos 
tuvimos que guiar por las respuestas de las personas que nos precedían para entonar y adivinar 
qué texto correspondía. 

5.2.4.6. Afluencia y tipología de participantes 

Al tratar del tema de los retardos sonoros, algún entrevistado comenta que las rondas son de-
masiado numerosas hoy, y que preferiría un menor número de cantores —claro está, activos—269. 

«Hori jendetzi de, ni neuk gureko neuke jente gitxiauaz kantetie. Ni neuk e. Ni neuk gureko neuke 20-
25 lagun, gehixaurik ez e. 30. Eske… entzuten da entzuten dana gero, eta lagatzen bazoiez, […] solisten 

ganien azkenengoko berbie zein den hari erantzuteko.» [Eso es un gentío, yo personalmente querría 
cantar con menos gente. Yo, eh. Yo mismo querría 20-25 personas, no más eh. 30. Es que… 

268 Iñaki Olano, 26/11/2023.

269 Denis Azkarate, 9/4/2022.



185

5. Temas, discursos y prácticas

luego se escucha lo que se escucha, y si vas dejando… […] [se echan] encima del solista, para 
escuchar la última palabra para poderle responder.] (Denis Azkarate, Gernika)  

La masificación de las rondas en Gernika —o su hiperdesarrollo, si se quiere—guarda relación con 
la importancia social de la práctica, que paulatinamente se ha erigido como símbolo local. La 
apertura a la participación de los años 1970, que sustituyó al grupo cerrado/exclusivo anterior, 
ha posibilitado que participantes de diferentes tipologías (jubilados, mujeres y hombres, padres 
y madres con hijos, curiosos) contemplen la posibilidad de acudir a las rondas, si no durante 
toda la novena, en alguno de los nueve días. El mismo solista que no aprueba la afluencia masiva, 
no duda en disuadir a los padres y madres que acuden con sus hijos. 

«4 urteko kaskajo bat ez ekarri e... Ondo dago probatie 12-13, sartzie, probatzie, baina 4 urteko ume 
kaskajo bateaz... […] Ez dau ulertzen, ta gurasoak. Gurasuak be, hori konprenidu ein biher dabe. 
Horretan gogor eitxen dot. Eta batzar baten esaten dot: ez ekarri umerik, ze hamen ez dogu biher 
umerik.» [No traigáis a un niño cascajo de 4 años eh… Está bien probar (con) 12-13, entrar, 

probar, pero con un niño cascajo de 4 años… […] No entiende, y los padres. Los padres también 
tienen que comprenderlo. En eso me pongo duro. Y digo en una reunión: no traigáis niños 

aquí, porque aquí no necesitamos niños.] (Denis Azkarate, Gernika)

En términos generales, la gran afluencia de gente se interpreta positivamente y se menciona 
como indicador de la buena salud del grupo. Sin embargo, a menudo se plantea la pregunta de si 
una participación numerosa necesariamente implica un verdadero compromiso con la práctica, 
y de si una masa de gente es verdaderamente un garante de continuidad. 

En el ámbito vascoparlante, es común escuchar este tipo de discursos críticos, por ejemplo, con 
relación a actos festivos reivindicativos como la marcha a relevos nacional popular a favor del 
euskera (Korrika)270, que se organiza desde 1980 con carácter bienal y goza también de una im-
portancia simbólica en todo el territorio. Algunos participantes de la Korrika, comprometidos 
con el uso y la normalización del euskera a lo largo del año, critican la participación puntual 
de las personas que corren en la marcha, que se presentan como parte de la comunidad eus-
kaldún, pero quizás no actúan consecuentemente en el día a día. Además de la coexistencia 
de diferentes niveles de implicación personal y emocional, los marijesiak actuales y la Korrika 
guardan también otros parecidos reseñables: ambos sirven para marcar los límites y el espacio 
de la comunidad, y tienen un importante componente épico asociado a un discurso de esfuerzo/
sacrificio personal y colectivo (la nocturnidad, el cansancio, las inclemencias e incomodidades 
provocadas por la meteorología y la orografía, que la acción deba seguir realizándose sin inte-
rrupciones aunque sean pocos los participantes o se den circunstancias adversas)… Asimismo, 
ambos rituales se desarrollan a lo largo de varios días (en forma de progresión, in crescendo, con el 
mensaje importante y una fiesta diurna pública y más numerosa al final), funcionan por relevos 
(los diferentes solistas que se reparten la novena, y a veces incluso realizan las rondas a medias), 
la persona que lleva el testigo y el solista abren camino y avanzan delante del grupo, se corean 
o cantan consignas rimadas (a veces en forma responsorial)… Ambas cuentan con mecanismos 

270 Para profundizar, pueden consultarse la obra de Teresa del Valle (1988, 1994).



186

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

de dedicatoria a personajes importantes para 
la comunidad, incluyen mensajes políticos, re-
caudan dinero con un objetivo comunitario y 
social… En resumen, ambas acciones encarnan 
la unidad de la comunidad, y parecen encajar 
en y ser fruto de un mismo marco ideológi-
co-cultural.

Un solista joven pone de manifiesto sus senti-
mientos contradictorios, decantándose (en el 
caso de los marijesiak) por un pequeño grupo 
comprometido, frente a un mayor grupo que 
participa más puntualmente. De todas for-
mas, cuando comenta que nuestras costumbres y 
nuestra lengua necesitan más personas (siguiendo 
la consigna de cuanta más gente, mejor), en cier-
to modo se hace eco de los mensajes inclusivos 
y participativos como los de la Korrika. 

«Gurogo dot 4 pertsona sinisten dabenak eta ez 
24. Hombre, gure ohiturek eta hizkuntzak bihar 
dabez 24. Baina hori ezin bada, nahiau dot 4 

benetakuak.» [Prefiero 4 personas que crean 
en ello y no 24. Hombre, nuestras costumbres 

y nuestra lengua necesitan 24. Pero si eso 
no puede ser, prefiero 4 verdaderos.] (Alex 

Uriarte, Gernika)

5.2.4.7. ¡A sus puestos! Colocación y protagonismo en las rondas

En rondas numerosas (de entre 70-100 participantes) como las que describimos, la experiencia 
varía notablemente dependiendo de la colocación de uno. El solista camina un par de metros 
por delante, de espaldas al grupo. La observación participante y las entrevistas confirman que 
los bajos se colocan en la mitad delantera del grupo, juntos, conformando una especie de cin-
turón. Los bajos entrevistados declaran que necesitan escuchar claramente la primera voz para 
poder hacer la suya —como pudimos observar en un ensayo descrito en el capítulo anterior—. 

En principio, dentro del coro no existen posiciones asignadas en la ronda, pero observamos que 
un grupo bastante estable, principalmente formado por jubilados y gente de avanzada edad, 
ocupa las filas delanteras, asemejándose a un bloque —el equipo de rugby, según un entrevis-
tado—. Después de hacer la genuflexión, presenciamos como algunos se apresuran y hacen lo 
posible por recuperar su posición inicial, inmediatamente detrás del solista. Un entrevistado 
apunta a que estas personas no son las más veteranas del grupo en un sentido histórico, ni las 
que mejor cantan ni mejor conocen los textos; no obstante, se trata de un grupo constante y 
comprometido con la novena. Los jóvenes, así como la gente más externa u ocasional, se sue-
len situar en la mitad trasera de la ronda; alguno expone con humor que tampoco tiene ganas 
de luchar ni recibir codazos para ir delante. Los entrevistados de mayor edad aseguran que con el 

A la derecha, Hanot y Beñat, dos jóvenes marijeses en la 
Korrika de 2024, en el kilómetro del grupo de danzas Elai-

Alai de Gernika. (Busturialdeko Hitza)



187

5. Temas, discursos y prácticas

tiempo, según aprenden los cantos, los jóvenes se van abriendo paso hacia delante; sin embargo, nuestra 
observación participante y los testimonios de los jóvenes parecen indicar que avanzar hacia las 
posiciones delanteras no es tan fácil ni se da de forma natural. Por otro lado, y aunque hay jó-
venes comprometidos, es difícilmente imaginable que un joven de hoy coja sus vacaciones para 
acudir diariamente a la novena; los mismos solistas Ane Miren e Iñaki, que durante el año viven 
en el extranjero, no acuden a la ronda todos los días, sino que buscan un equilibrio entre su vida 
familiar y social, el ocio y los marijesiak. 

5.2.4.8. Participación de las mujeres 

En Gernika, las mujeres comenzaron a incorporarse al grupo lentamente a partir de 1970. Al 
principio eran pocas, pero a partir de los 1990 fueron cada vez más. Al principio sólo acudían a 
la segunda o tercera ronda del 24 de diciembre, cantando y como bolseras. Según ellas, no fue-
ron rechazadas, pero tampoco fueron invitadas ni animadas. Actualmente son más de la mitad. 
Constatamos así una feminización de las rondas con respecto al pasado, pero más por añadidura 
que por abandono de los hombres que antaño participaban. 

Algunos entrevistados comentan que escuchando desde casa por lo general no se percibe que 
haya mujeres cantando. Esto se debe a que ellas interpretan la voz principal (en mecanismo 1), 
en una tesitura más bien grave, para ir a la par que los hombres, como hemos relatado en el 
capítulo 4. Alguna que otra ejecuta la voz del bajo en una octava superior (en mecanismo 2), 
pero no de forma muy perceptible. Con la incorporación de las mujeres en el coro, los tonos no 
han cambiado notablemente. El sonido sigue siendo grave, y este es el canon al que todos están 
acostumbrados. En su estudio, Daniel Rementeria identificó el tema del canon sonoro como 
algo controvertido: “hay que decir que durante mucho tiempo el tono grave de los hombres ha 
estado asociado a la emoción que producen los cantos y ha sido una de las características sobre 
las que descansaba su performatividad” (Rementeria, 2013, 143). 

Esto empezó a cambiar perceptiblemente en 2018. Una joven llamada Ane Miren Arejita fue 
invitada por Denis Azkarate a probar como solista. Ane Miren es soprano ―ha formado parte 
de la coral Gaudeamus como solista, entre otras cosas―. Aunque en sus primeros intentos man-
tuvo la tesitura baja, el próximo año tomó la misma nota inicial que los otros solistas masculinos 
(normalmente entre sol y la), pero en la octava superior (cantando con mecanismo 2). El resul-
tado fue que el coro no supo responder; la respuesta del grupo no fue contundente, escucharon 
algo poco familiar y hubo demasiadas dudas. 

Las dudas de entonación en las respuestas del coro se mantienen hasta hoy. En el seno del grupo, 
hay personas que se quejan porque el resultado sonoro todavía no es el adecuado; también se 
lamentan porque el timbre de la solista es lírico y demasiado diferente del habitual. Asimismo, 
la forma en la que Ane Miren hizo su estreno como solista ―sin previa discusión, por iniciativa 
de Denis, y sin ensayar― también ha sido objeto de críticas. 

«Honek dana deko, deko aboza, musikie, ganas de… de máquina. Honek dana deko, ganas de fotografía; 
eske honek dana deko! » [Es que esta lo tiene todo, tiene voz, formación musical, ganas de… de 
máquina. Esta lo tiene todo, ganas de fotografía; ¡es que esta lo tiene todo!] (Denis Azkarate, 

Gernika)



188

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

La decisión unilateral que provocó la entrada de Ane Miren como solista se apoya en una ideo-
logía concreta, que defiende el valor artístico hegemónico e indiscutible del canto lírico y de la for-
mación académica musical. En este marco mental, saber cantar se asocia a tener un perfil clásico. 
Se implanta y valida un cambio estético importante, frente a otros modelos más populares. Esto 
nos indica cuál es el modelo hegemónico y cuál el minorizado o subalterno de acuerdo con el 
grupo motor de Gernika. 

Al parecer, otra mujer joven (Nahia Lazaga) probó a hacer de solista en unos ensayos, años antes 
de que Ane Miren se estrenara en ese papel. Sin embargo, por cuestiones de carácter o falta de 
preparación, no llegó a dar el salto. En 2023, hemos presenciado a la joven Garazi Urzaa can-
tar como solista en algunos tramos de la última ronda del 24 de diciembre. Tanto Nahia como 
Garazi cantaban en tesitura grave (en mecanismo 1), y no tienen formación académica musical. 
Garazi comentaba la presión de ser la segunda mujer solista después de Ane Miren, sin tener una 
formación vocal clásica sólida. En cambio, varios entrevistados comentaban que una mujer solista 
no tendría que demostrar más que un hombre solista, en el sentido de que no hace falta que para ser 
solista y mujer tenga formación musical o una voz prodigiosa. 

En el grupo se escuchan comparaciones de timbre (a favor de una colocación natural y más pa-
recida a la de los hombres solistas), pero también de potencia (a favor de la proyección de una 
voz entrenada de soprano). Exactamente como ocurrió con los recorridos, los jóvenes parecen 
estar a favor de los cambios, y creen que realizando pruebas se ajustarán los tonos para agradar 
a todos y se encontrará un sonido más compacto. Una vez más, una “pérdida de calidad sonora” 
es el precio que están dispuestos a pagar para incluir a las mujeres en todos los aspectos. Se trata 
de un tema complejo, que pone en relieve las contradicciones de los encuestados. Todos parecen 
de acuerdo en que estas cuestiones deben abordarse con ensayos y preparación conjuntos, y 
declaran que los esfuerzos en esta dirección están todavía por hacer. 

5.2.4.9. Coger el tono adecuado (y mantenerlo)

En Gernika, la correcta interpretación de los cantos incluye necesariamente la elección de un 
tono adecuado de salida y su mantenimiento por parte del solista. Constatamos que esta es una 
preocupación recurrente y según los entrevistados un requisito indispensable para ser un buen 
solista. Por un lado, para que el mismo solista no fuerce la voz, y por otro, para que el coro pueda 
responder cómodamente. 

En grabaciones de archivo realizadas en el contexto de la ronda en 1987, el antiguo solista Jose 
Antonio Oar partía de un Si bemol en la tonada Jesukristo. En la grabación casera de 1967, em-
pieza Abendu en La bemol, y Jesukristo y Da Bart Belenen en Si. Los testimonios orales afirman 
que este solista solía cantar en un tono más agudo que los actuales. 

Los solistas más veteranos271 de hoy comentan cómo Arana Martija les dirigía comentarios con 
respecto al tono de los cantos, especialmente, si habían cantado en un tono demasiado grave. 
En la misma línea, hace pocos años, Amagoia regaló un diapasón cromático circular de soplo a 
todos los solistas, en un intento de ayudarles a fijar su tono personal —óptimamente entre Sol y 

271 Denis Azkarate 9/4/2022 y Jose Antonio Uriarte Itxaso 25/2/2022.



189

5. Temas, discursos y prácticas

La, según algunos— y mantenerlo durante la ronda, frente a la tendencia común de descender. 
Sólo 2 o 3 de ellos lo utilizan durante las pausas para tomar la nota de referencia, antes de em-
pezar a cantar. En el caso de las mujeres, hemos reseñado las dudas del grupo cuando escuchan 
a Ane Miren partir de un Sol agudo, o a Edurne comenzar con un Re. Según Iñaki Gonzalez, 
cuanto más cerca esté uno de su tono natural o ideal, más fácil le será mantenerlo; a él le resulta 
más fácil mantenerse en la tonada Jesukristo, y menos en Maria Jose272. En el capítulo 4 describi-
mos cómo la inestabilidad tonal de un solista hizo a un miembro del grupo abordarlo durante 
la ronda para pedirle que rectificara. 

5.2.4.10. Kantaera273 

Los entrevistados ensalzan las voces que había en un tiempo, y en especial, la forma de cantar del 
antiguo solista Jose Antonio Oar (sus ondulaciones, burpilladitas, es decir, los ornamentos que 
realizaba a la hora de cantar). También las voces y la potencia de algunos bajos (Zubiaurre, Egia) 
se suelen rememorar. Estos cantores (y los de las generaciones precedentes) solían ser miembros 
de las corales y de los diversos grupos musicales de la villa, como hemos descrito en el capítulo 3. 

Los jóvenes que no han coincidido con los antiguos cantores en las rondas toman a los solistas 
más veteranos, todavía en activo o retirados (Itxaso, Denis, Olano), como modelo. En la actua-
lidad, el estilo vocal es más plano en cuanto a ornamentación y al vibrato. Asimismo, varios de 
los solistas (Iñaki, Alex, Fernan) no participan activamente en prácticas que impliquen cantar a 
lo largo del año. Las ocasiones para el canto se han visto reducidas a nivel general (casa, trabajo, 
iglesia, sociabilidad, etc.). 

Las características de la voz que los entrevistados suelen subrayar son la potencia, el volumen, 
el timbre, la colocación, y el tono (la altura y la constancia). En este sentido, como ya hemos 
señalado, el timbre lírico de la primera solista femenina (mecanismo 2) y sus tonos agudos son 
objeto de crítica por parte de algunos miembros del grupo, por salirse del canon establecido.  

5.2.4.11. El solista: ¿líder o servidor del grupo?

La entrada de los solistas jóvenes de los últimos años —Iñaki, Alex, Ane Miren, Garazi— se ha 
dado por proposición directa de Denis, sin consulta popular. Algunos entrevistados afirman 
que en el pasado el mecanismo era diferente: o se proponía algún nombre en la asamblea y se 
refrendaba al momento, o simplemente un día de ronda el solista principal estaba ausente y 
alguien debía sustituirlo por fuerza mayor. 

Más allá del proceso de selección, percibimos que hay diferentes formas de entender el rol del 
solista en relación con el grupo. Según una visión, el solista es el líder indiscutible, la persona 
que conoce los pormenores (recorridos, viviendas, vicisitudes históricas, etc.) más a fondo, la 
que hace los contactos con los otros agentes del pueblo, la figura carismática y la cara visible de 
la tradición; una posición exclusiva, en definitiva. 

272 Iñaki Gonzalez, 20/12/2021.

273 Término referido al estilo vocal o a la forma de cantar.



190

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

«Marijesixek ez da marijesixek eta solistie, da solistie, eta solistien atzetik marijesixek. Solistie ez 
doie marijesien aurretik, marijesiek doiez solistien atzetik. Eske hori, kontuen eukin bide. Nik hori 
beti itxi dot klaro. Ze protagonista da solistie. Paliza hartzen dabena. Da koru doia atzetik. Askori 
esan kantetako estrofak, solistan estrofak, ta ez dakixie.» [Los marijesiak no son los marijesiak y 
el solista, son el solista, y detrás del solista los marijesiak. El solista no va por delante de los 
marijesiak, los marijesiak van detrás del solista. Es que eso, hay que tenerlo en cuenta. Yo 

siempre he dejado eso claro. Que el protagonista es el solista. El que se pega la paliza. Y el coro 
va detrás. A muchos diles que canten las estrofas, las estrofas del solista, y no se las saben.] 

(Denis Azkarate, Gernika) 

De acuerdo con otros, el solista es o debería ser uno más del grupo, con la diferencia de que 
carga con la responsabilidad de liderar la ronda. La mayor parte de los solistas viven su posición 
con agrado, se sienten arropados y parte de un proyecto conjunto. 

«Gustora nau, eta momenturen baten ikusten badot enbarazu bat izan neikeela edo arazo bat izan 
neikeela, edo erabakitzen dabela taldiek emon bietzela aukerie lau pertsona barriri, aldatzeko guztiz 
edo, ni prest egongo naz. Osea, ni ez naz pertsona bat, dinot, ez dot ikusten hau nire ogibide modure, 
orduen, nire kontribuzinoa da gaur egun solista. Hemendik eta 5 urte barru edo 10 urte barru edo 

datorren urtien izen behar bada koruen, ba koruen izengo da. Ez dotzat emoten… Ikusten badot tapoia 
izan neikela beste batzuentzako, albo batera botako naz, ez dekot arazorik!» [Estoy a gusto, y si en 
algún momento veo que puedo ser un estorbo o un problema, o si el grupo decide que hay 
que darles la oportunidad a cuatro personas nuevas, para cambiar del todo o así, yo estaré 

dispuesto. O sea, no soy una persona, quiero decir, no veo esto como mi oficio, entonces, mi 
contribución hoy en día es como solista. Dentro de 5 o 10 años o el año que viene si tiene que 
ser en el coro, pues será en el coro. No le doy… Si veo que podría ser un tapón para otros, me 

echaré a un lado, ¡no tengo problema!] (Iñaki Gonzalez, Gernika)

Por otro lado, y como ya hemos recogido en el apartado histórico de este trabajo, antiguamen-
te la parte solista era interpretada por el mismo hombre durante toda la novena. Estando “el 
veterano” presente, ni siquiera se planteaba que otra persona pudiera ejercer esa función. La 
responsabilidad de la novena recaía de alguna forma en él. Actualmente hay 6 solistas oficiales, y 
los días se distribuyen según las preferencias de cada uno. Para Iñaki Gonzalez, esto es un reflejo 
de los avances de la sociedad: antes no había mujeres solistas, ahora sí; antes el solista dominaba la 
jerarquía, ahora todo es un poco más democrático y se le da la oportunidad a gente diferente274. 

5.2.4.12. Hacerse la novena

Varios entrevistados mencionan que siempre que han podido han intentado hacerse toda la 
novena, llegando incluso a cogerse vacaciones del trabajo en esas fechas275. Algunos jóvenes en 
la época del instituto lo vivían como una especie de reto (¿tú cuántas noches has hecho? Yo 7)276. La 

274 Iñaki Gonzalez, 20/12/2021.

275 Javi Gartzia y Gabirel Irazabal, 22/12/2022.

276 Alex Uriarte, 25/2/2022.



191

5. Temas, discursos y prácticas

continuidad y las pocas ausencias también se exponen con orgullo. 

«Urte bat falle dot, Txinan egon nintzenien lanian, eta soldadutzeko egun batzuk. Baina ostantzien 
normalien 9 egunek eitxen dotez. […] Bizitzen dozu esperientzie beste era batera.» [He fallado un año, 
cuando estuve trabajando en China, y unos días durante el servicio militar. Pero por lo demás 
normalmente hago los 9 días. […] Vives la experiencia de otra manera.] (Fernando Astoreka, 

Gernika) 

Los encuestados distinguen las rondas de madrugada de las que se hacen a la luz del día en 
Nochebuena; consideran que los marijesiak propiamente dichos son los nocturnos. Saben que 
algunas personas solo asisten a la última ronda del 24 de diciembre, pero generalmente defien-
den que el encanto de la noche es otra cosa277.

5.2.4.13. Reflexividad

En un plano interno, observamos un grado notable de reflexividad por parte de los solistas. Casi 
todos dicen consultar a otros cantores del coro en las pausas para saber si el grupo va cómodo, 
o si deben corregir alguna cuestión. Asimismo, la costumbre de grabar registros audiovisuales 
y compartirlos en las redes sociales del grupo facilita que los participantes puedan escuchar los 
cantos a posteriori, y reflexionen sobre su actuación. Este uso de las redes sociales nos consta, 
especialmente en el caso de algunos solistas, que evalúan su actuación en aras de mejorar278.  

5.2.4.14. Mediatización y espectacularización 

La mediatización de la tradición en Gernika ―impulsada en gran parte por miembros del propio 
grupo, pero no del gusto de todos― propicia que cambios importantes como la inclusión de las mu-
jeres en las rondas, en especial como solistas, se haya difundido de manera pública, habiendo sido 
retransmitida por redes e incluso en la televisión pública vasca. A modo de ejemplo, recordemos 
cómo EMAKUNDE (Instituto Vasco de la Mujer) incluyó a los marijesiak de Gernika en un dossier 
de casos ejemplares en la inclusión de las mujeres en las fiestas locales en 2021 (ver capítulo 4). 

Algunos participantes critican los esfuerzos de hacer las cosas para afuera, descuidando las for-
mas y la cohesión interna del grupo. Otros explican que para ellos los marijesiak son algo local y 
para el pueblo, y que no les gustaría atraer demasiada atención mediática ni turística; citan al 
Carnaval de Ituren y Zubieta o lo sanfermines de Pamplona como anti-ejemplos. 

5.2.4.15. Los marijesiak fuera del contexto ritual  

Los marijesiak de Gernika se han escenificado fuera del contexto ritual en considerables ocasio-
nes. Además de los encuentros itinerantes con el resto de los grupos del abendu celebrados alre-
dedor del puente de la Inmaculada (diciembre), tenemos constancia de otras actuaciones o de-
mostraciones: una visita a la ciudad alemana Pforzheim —hermanada con Gernika— (en 2001), 

277 Ane Miren Arejita, 22/12/2022.

278 Iñaki Gonzalez, 20/12/2021.



192

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

una actuación en Soinuenea (Centro de Documentación de Música Tradicional) el 5/02/2011, 
una visita al lehendakari (presidente del Gobierno Vasco) Jose Antonio Ardanza y a su mujer 
gerniquesa Gloria Urtiaga a su residencia oficial de Vitoria (en un año que no hemos podido 
identificar durante su mandato, 1985-1999)… A su vez, los cantos se han incluido en representa-
ciones del bombardeo de Gernika, así como en una reciente obra teatral llamada Las brujas de 
Zugarramurdi. 

Durante la novena, pero fuera del horario ritual, los grupos han solido visitar las residencias de 
ancianos Calzada y Torrezuri. Varios entrevistados comentan que este tipo de actuaciones están 
bien, pero sólo si se realizan en su justa medida.

Tenemos noticias, asimismo, de reinterpretaciones de los marijesiak realizadas por músicos —
ajenos a los grupos de las rondas—. Por un lado, el disco Oles ta oles (1997) recogió dos temas, 
interpretados por el dúo Pantxoa eta Peio, que combinaban músicas y textos recogidos en dife-
rentes pueblos. Por otro lado, Ines Osinaga en el disco Gosariak (2014) grabó la canción Belengo 
albistiek (Noticias de Belén), donde interpretaba algunas coplas de los marijesiak, reelaboradas 
por el escritor Joseba Sarrionandia, que las recontextualizó en el conflicto palestino.  

5.3. Recapitulación: construcción y representación de la comunidad 

5.3.1. Diferentes concepciones de la tradición 

Tomando en consideración todos los grupos, nos topamos con diferentes concepciones de la tra-
dición, que conviven dentro de cada grupo, a veces sin conflicto aparente, otras veces pudiendo 
provocar actuaciones simultáneas divergentes, desacuerdos, enfados, e incluso deserciones o 
acusaciones de apropiación y autoritarismo. 

Por un lado, existe una visión funcional y muy flexible ―prevalente en las rondas del modelo 
3, pero existente en otros grupos también―, que admite prácticamente cualquier tipo de cam-
bio. Por ejemplo, se puede improvisar una nueva copla en la tonada del abendu, modificar los 
recorridos, el día o la hora de la ronda ―siempre que se mantenga en época navideña―, incluir 
a personas de diferentes sexos y edades, intercalar otros villancicos en la misma ronda, cambiar 
el número de coplas o cantarlas según un orden cambiante, usar instrumentos musicales de 

Los marijesiak en las residencias Calzada y Torrezuri, 18/12/2023. (Gernikako Marijesiak)



193

5. Temas, discursos y prácticas

acompañamiento… Este tipo de modificaciones no supondrían un problema, ya que el objetivo 
principal es juntarse y compartir el acto musical en comunidad. En las comunidades en las que 
la carga simbólica del abendu no es tan grande, los actores se permiten una mayor libertad. En 
los grupos donde este tipo de actitudes prevalecen, pueden existir encargados y estudiosos de la 
materia, figuras que disponen de una perspectiva histórica y saben dar cuenta de las transfor-
maciones que la actividad musical ha experimentado. No obstante, no actúan como guardianes 
de la tradición, ni imponen un criterio de actuación rígido, aunque quizás sí expresen sus opi-
niones y preferencias. 

Por otro lado, existe una tendencia a intentar fijar y preservar algunos aspectos de la práctica, a 
menudo habiéndolos antes modificado siguiendo un supuesto rigor histórico y un cierto canon. 
En todos los pueblos estudiados los cantores cuentan con un papel de coplas fijo que ha sido ob-
jeto de alguna revisión en las últimas décadas ―inclusión o reducción de coplas, modificaciones 
de palabras, reordenaciones, etc.―. Estaríamos hablando de procesos ―más o menos conscien-
tes― de formalización y ―al menos en el caso de Gernika― de patrimonialización historicista, 
llevados a cabo por un pequeño grupo de personas que actúan como guardianes de la tradición. 

Esta operación de patrimonialización está representada a la perfección por la revisión, amplia-
ción y corrección de las coplas de Gernika (2008). La impresión y difusión en libritos de las 
nuevas letras, así como de las partituras con las diferentes partes vocales, junto con las actitudes 
correctivas ―frente a las voces del bajo extraoficiales, a algunos ornamentos y formas de cantar 
mencionados en el capítulo anterior― también ejemplifican estas posturas. Estas personas han 
impulsado la investigación y la documentación, pero indiscutiblemente han hecho una elección 
selectiva y personal de lo recopilado, en base a sus propios criterios y valores actuales. Podemos 
situar estas actuaciones en el marco del folklorismo descrito en el capítulo 1, según el cual el valor 
y la legitimidad de la práctica residirían en su antigüedad, en su supuesta rigurosidad histórica, 
etc. Dentro de este esquema mental, encontramos personas que actúan como gestores de la tra-
dición, encargados de velar por la integridad de esta. Las prácticas culturales pasan a ser patrimonio, 
una especie de objeto cultural de características fijas que hay que definir, proteger y poner en valor. 

Aunque sea el caso de Gernika (modelo 1) el que mejor ejemplifica este tipo de actuaciones, 
también podemos entrever esta actitud en pueblos donde la práctica es marginal, como es el 
caso de Lekeitio, donde la solista más joven decide corregir algunas coplas, en vez de cantarlas 
como la generación más anciana las recuerda. En Ea (modelo 2), las encargadas del grupo optan 
por no cambiar nada en lo relativo a los textos y al desarrollo del ritual, lo cual supone igual-
mente una patrimonialización de la práctica. En los grupos del modelo 3, hay atisbos de esta 
intención patrimonialista y folklorística por parte de algunos actores; no obstante, la fijación 
tiene primordialmente el objetivo de facilitar la interpretación y la participación, y parece ser 
reversible y revisable. 

Naturalmente, existe una amplia gama de sentires entre estos dos polos: muchas de las personas 
que hemos entrevistado se muestran flexibles en algunos aspectos y tajantes en otros. El hecho 
de que el abendu represente para la mayoría de los participantes una imagen de identidad del 
pueblo, provoca reacciones más categóricas, porque de facto se está discutiendo la propia iden-
tidad personal y colectiva. 

La comparación de los modelos estudiados nos lleva a pensar que cuanta más carga simbólica 
tenga una práctica, cuanto más importante sea su lugar en el calendario de la comunidad, más 



194

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

susceptible será de sufrir procesos de formalización y patrimonialización. Los agentes se impli-
can y ponen su empeño en modelar estos rituales porque sienten que hay muchas cosas en juego. 
Asimismo, y por extraño que parezca, no excluimos que los actores de las prácticas situadas en 
los márgenes del calendario festivo comunitario ―las tradiciones socialmente invisibilizadas― 
puedan buscar en el folklorismo una estrategia de dignificación y coherencia interna. 

La antigüedad tiene importancia para los actores. Algunos entrevistados de Iurreta y Ariatza 
reivindican la antigüedad y autenticidad de sus cantos. En Iurreta, fueron los actores con este 
discurso quienes se encargaron de completar y ordenar las coplas. 

«Gure doinua sinplea da, horregatik pentsatzen dogu zaharrena dela.» [Nuestra melodía es simple, 
por eso pensamos que es la más antigua.] (Kristina Mardaras, Oromiño) 

«Hemen badakizu, Santimamiñeko kobetan abestu balitz, danok pozago! Zenbat eta zaharrago… 
badakizu nolakoak garan.» [Aquí ya sabes, si se hubiera cantado en las cuevas de Santimamiñe, 

todos más contentos! Cuanto más antiguo… Ya sabes cómo somos.] (Asier Madarieta, Ea)

5.3.2. Definirse “en comparación con”

«- Gernikako doinua koro bezelako doinua da ere… ez da geurea bezalako… hau argi dau baserrikoa 
dela.      - Gu pixka bat baserritarrak gara eta haiek akademikoak edo.» [-La melodía de Gernika es 
una melodía como de coro… no es como la nuestra… esta está clara que es de baserri. -Nosotros 
somos un poco baserritarras y ellos académicos o algo así.] (Kristina Mardaras y Justo Alberdi, 

Oromiño)

«Gernikakoa tradizioa baino gehiago da egokitua, e? Musiko batek egokitua. Gero hemengo musika 
esango dizut, eta ikusiko duzu ardatza hori dala. Hortik hartuta dagoela bestea.» [Lo de Gernika más 
que tradición es una adaptación, ¿e? Adaptada por un músico. Luego te diré la música de aquí, 

y verás que el núcleo es ese. Que lo otro está tomado de ahí.] (Jon Enbeita, Muxika) 

«Guria askoz errezagua, harek floritura gehiago.» [Lo nuestro mucho más fácil, ellos más 
florituras.] [refiriéndose a Gernika] (Koro Hormaetxea, Ibarrangelu)

«Desberdintasuna, ba Gernikan ibilian-ibilian abesten dabe, ta ba igual aukera daukie ba abesti edo 
estrofa guztiak kantatu ahal ixeteko, 9 egunetan ganera eiten dabez desberdin. Guk ba dagozen 3 

doinuetatik hartzen doguz bina eta muestra edo lagin horregaz eitten doguz etxe bakoitzean ba kantatu 
kanta bat. Ze azkenian 60 bat baserri dire eta bakotxian hasi eta amaitu eiten doguz sei estrofa horrek. 
Ta karo ezin dira danak abestu, ta horregaz eiten dogu gaba guztia, 6-7 ordu, eta ez da gitxi, ta ez da 

erraza.» [La diferencia, pues en Gernika cantan caminando, y quizás tengan así la oportunidad 
de cantar todas las canciones o estrofas, además durante 9 días las hacen diferentes. Nosotros 
de las 3 melodías que tenemos cogemos dos muestras y en cada casa cantamos una canción. 
Porque al final son 60 baserris y en cada uno empezamos y terminamos esas seis estrofas. Y 

claro, no se pueden cantar todas, y con estas hacemos toda la noche, 6-7 horas, y no es poco, y 
no es fácil.] (Iñigo Alberdi, Ariatza)



195

5. Temas, discursos y prácticas

«Gu asko erretzen gaitu ETBn betiko erreportaia, marijesiak, marijesiak… Baina bueno, bestiok be 
bagauz!» [A nosotros nos quema mucho el reportaje de siempre en ETB, marijesiak, marijesiak… 

Pero bueno, ¡los demás también existimos!] (Asier Madarieta, Ea) 

Los actores de unas y otras localidades frecuentemente hacen comparaciones con los otros gru-
pos, y se definen en contraste con (mayormente Gernika). Seguramente esta tendencia se haya 
reforzado a raíz de los encuentros itinerantes entre los diferentes grupos, que se realizaron 
entre 2008 y 2018, y facilitaron que se conocieran entre ellos. Los cantores de Ibarruri, por 
ejemplo, rara vez comentan algo del resto, ya que nunca han asistido a dichas reuniones. En 
Gernika tampoco es frecuente que mencionen a los demás grupos, a no ser que se les pregunte 
algo relacionado. Con todo, percibimos una conciencia de unidad, que engloba estas prácticas 
en un marco provincial y lingüístico-dialectal —como podemos ver en la denominación de los 
encuentros, Bizkaiko Marijesiak (Marijesiak de Bizkaia)—. Sin embargo, también es recurrente la 
reivindicación de la diferencia o especificidad local. 

El contraste frecuentemente se centra en aspectos textuales y musicales; la similitud de los tex-
tos y de las melodías es perceptible para los entrevistados, que hacen hincapié en las diversas 
formas de interpretar de cada grupo. Reiteradamente contraponen el canto rítmico con palos (pa-
radigma: Iurreta) al canto a capela y rítmicamente más libre (Lekeitio y Gernika). Ea se distingue 
por la tipología (infantil) de la ronda. 

En varios pueblos aluden a una atención descompensada hacia Gernika, en el pasado por parte 
de estudiosos como Arana Martija, y en la actualidad principalmente por parte de los medios 
de comunicación. Año tras año vemos reportajes en El Correo o en ETB que dan cuenta del 
comienzo de la novena en la capital de la comarca Busturialdea. La mera cuestión del nombre 
empleado en los medios ―que frecuentemente mencionan los marijesiak, y no suelen recoger la 
denominación abendu, empleada en Ea, Iurreta, Oromiño e Ibarruri― agrava a veces el senti-
miento de menoscabo de los actores de las localidades más pequeñas. 

Cuando se han realizado los encuentros itinerantes, algunos entrevistados han comentado el 
sobreesfuerzo que supone a un grupo de un municipio pequeño ofrecer un convite o almuerzo 
a todos los cantores de los pueblos invitados, señalando que no todos cuentan con el presupuesto del 
grupo de Gernika. De la misma forma, es habitual que al hablar de la afluencia a las rondas los 
entrevistados de los pueblos señalen que en Gernika las rondas son más numerosas, porque la villa 
cuenta con más población. 

Como hemos podido observar, las comparaciones entre grupos del mismo pueblo también sir-
ven a los actores para definirse y posicionarse; recordemos el caso de Ea ―donde tenemos la 
novena infantil y la ronda nocturna de adultos― o de Lekeitio ―con el grupo del batzoki, las 
escuelas y recientemente una asociación de canto recreativo―.  

Las definiciones en contraste a no sólo funcionan entre los diferentes grupos del abendu, sino 
también con relación a otras prácticas festivas del País Vasco. En este sentido, sorprende la mul-
titud de veces en que diversos entrevistados relatan que en su caso la inclusión de las mujeres 



196

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

no se ha dado tan problemáticamente como en los alardes de Irun y Hondarribia279. La media-
tización de estos conflictos en las últimas décadas los ha situado en el imaginario vasco común 
como ejemplos a no seguir. Al contrario, el bertsolarismo ha sido presentado como un modelo de 
tradición viva que se ha sabido transformar acorde con los tiempos. 

«Bertsolaritzan eredua iruditzen jat neri onena, ezta? Ba katie ez da eteten inoiz, ointxe asmatzen dabe 
doinu berri bat, erabiltzen dabe zahar bat, gauza sagrau gitxi dagoz, kapaz izan diez beste hizkuntzetan 
eitxen daben repentistakaz eta biltzeko… zabaldu ein behar da gauzie.» [El ejemplo del bertsolarismo 

me parece el mejor, ¿no? La cadena no se ha roto nunca, ahora inventan una nueva melodía, 
usan una vieja, hay pocas cosas sagradas, han sido capaces de reunirse con repentistas que lo 

hacen en otras lenguas… hay que ensanchar la cosa.] (Manu Ziluaga, Ibarrangelu) 

En Gernika también hemos recogido alguna comparación con la música clásica coral. Amagoia 
nos contó que mostró una grabación y una partitura de los marijesiak de Gernika a Alberto 
Blancafort, director del coro de la Radio Nacional Española. Éste debió de responder: Bueno, 
esto es música popular… Tampoco tiene mayor complicación. Ella admite que mirado desde fuera se 
trata de una melodía fácil o simple. No obstante, defiende el valor de los marijesiak más allá de 
sus características musicales, por ser una tradición propia y vivida desde el corazón. 

5.3.3. La presencia de la etnomusicóloga en el campo 

Hemos notado cómo nuestra presencia en el campo y el hecho de que se estuviera llevando a 
cabo una investigación acerca de los marijesiak inevitablemente ha provocado ciertas reacciones 
en los grupos visitados. Por un lado, hemos advertido la alegría de ser vistos o tenidos en cuenta. 

«Hemen zu bakarrik etorri zara hona.» [Aquí solo has venido tú.] (Eli Akarregi, Lekeitio)

«Niretzako da ein gendun lanaren arrakasta puntu bat zuk egitea lan hau, zuk esatea “Ean be bai 
dago”. Eta horregaz zeozer lortu dogu.» [Para mí es un éxito del trabajo que realizamos, el que 

tú hagas este trabajo, que digas “en Ea también hay”. Con eso hemos conseguido algo.] (Asier 
Madarieta, Ea)

«Ze joe, holako tradiziño berezi baten ganien jendiek gure izatie argi apur bet jarri, beti izen da ondo 
baloreta hamen Gerniken. Horregatik, idatzi zenidanean nik ongi hartu nuen, ze badakit zugandik ikasi 
ahalko dotela asko eta gure tradiziñorako ona izango dala.» [Porque joe, que la gente quiera arrojar 
luz sobre una tradición especial como esta, siempre ha estado bien visto en Gernika. Por eso, 
cuando me escribiste me lo tomé bien, porque sé que podré aprender mucho de ti y que será 

bueno para nuestra tradición.] (Iñaki Gonzalez, Gernika)

La presencia de una investigadora externa ―que supuestamente representa la academia― ha 
funcionado como un reconocimiento para los actores implicados en estas prácticas, provocando 

279 Para conocer estos casos más a fondo, pueden consultarse las monografías Moreno&Kerexeta (2005) y Bullen&Egido 
(2004).



197

5. Temas, discursos y prácticas

una revalorización de estas a ojos de los participantes y de su entorno, y seguramente también 
una movilización mayor en algunos casos. Por otro lado, puntualmente hemos percibido cues-
tionamiento y desconfianza por parte de los gestores de la tradición, que lógicamente no quieren 
ver su autoridad ni su legitimidad contestada por un agente externo. Paradójicamente, nuestro 
interés por las personas implicadas en los marijesiak ha sido interpretado como preocupación por 
el objeto patrimonial, por lo que nuestra presencia en el campo presumiblemente ha estimulado 
actitudes correctivas y de control hacia las prácticas, que en nuestra ausencia quizás no habrían 
sido tan intensas. Adicionalmente, el saberse grabados, filmados y estudiados ha provocado una 
mayor preocupación en los actores por la forma en la que serán retratados. Así, la vergüenza 
expresada por una vecina en Ariatza al ver que la ronda estaba casi exclusivamente formada 
por hombres, o la orden del solista de Gernika de hacer pasar a 2-3 mujeres al interior de la 
panadería, posiblemente tuvieran que ver con la presencia explícita de nuestras cámaras en esos 
momentos. Igualmente, la reaparición de una segunda voz en Lekeitio en las últimas rondas 
sería un efecto derivado de nuestra atención. 

Asimismo, en el capítulo 4 describimos cómo en un ensayo filmado en Ea, la encargada nos pi-
dió escuchar nuestra grabación en curso a mitad de ensayo; después de la audición, dio al grupo 
indicaciones para que tomaran un tono más agudo. Este tipo de sucesos nos hizo reflexionar 
acerca de nuestra incidencia en las prácticas; pronto tomamos la decisión de mostrar las graba-
ciones de campo a los actores puntualmente durante las entrevistas ―para poder comentarlas―, 
pero de no restituir la documentación audiovisual a los grupos estudiados hasta el final de la 
investigación. 

5.3.4. Actores recopiladores

En el caso de Gernika vemos claramente cómo los mismos actores pueden actuar como reco-
piladores de su propia tradición280. Siguiendo la estela de Jose Antonio Arana Martija, vemos 
cómo los miembros del grupo motor actual recopilan documentación y datos relativos a las 
rondas (condiciones climatológicas, recorridos, duración, participantes…), registran y archivan 
documentos audiovisuales, y se han ocupado de hacer varias publicaciones ya mencionadas. El 
grupo ya contaba con un archivero (Juan Antonio Sagredo) en las décadas precedentes. Estas 
actitudes evidencian una conciencia histórica y un deseo de documentar y preservar la costum-
bre. Aunque en menor medida, en Ea también atisbamos una intencionalidad parecida, con la 
publicación monográfica de 2008 anteriormente mencionada. 

No obstante, no hay que pasar por alto el carácter prescriptor de los estudios y publicaciones 
realizadas desde el interior de los grupos. Como hemos expuesto en el marco teórico de este 
trabajo, sólo un riguroso método etnográfico —caracterizado por la crítica y el cuestionamiento 
del propio autor— permite analizar e interpretar las prácticas culturales tomando la distancia 
necesaria de una investigación científica. 

280 Rementeria los llamó etnógrafos (2013, 143).



198

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

5.3.5. Tipología de los participantes

Según las fuentes orales y escritas, los postulantes de comienzos del siglo XX serían principal-
mente hombres. Por un lado, mozos jóvenes, como documentamos en Iurreta y alrededores; 
este perfil se repite en muchas rondas cantadas (no sólo del País Vasco). Por otro lado, personas 
como Anis, o Auzotxu, que seguramente recorrían a la cuestación como método de subsisten-
cia. También las mujeres que rondaban en Lekeitio (la excepción femenina que confirma la 
regla) lo harían por necesidad económica. 

Con los cambios sociales y culturales, cambian los protagonistas y sus motivaciones. Hoy en día 
las rondas son mixtas en todas las localidades. La inclusión de las mujeres (y de hombres, en el 
caso de Lekeitio) se ha dado por necesidad de mantener el grupo (Ea, Lekeitio), o porque así lo 
ha requerido la ideología hegemónica del grupo. Observamos una infantilización de la ronda en 
Ea, pero también en cierta medida en Oromiño, donde los niños son cada vez más numerosos. 
En Oromiño, como en Iurreta y en Ariatza, encontramos diferentes generaciones juntas. Tam-
bién en Ibarruri y en Gernika, pero con una clara predominancia de gente mayor. 

5.3.6. Deseo de pervivencia

En todos los casos estudiados notamos un deseo de perdurabilidad de estas prácticas. Algunos 
comentan que les gustaría que el abendu continuara como ellos lo han conocido (Ea, Lekeitio), pero 
la mayoría se conformarían con que se mantenga, y aceptan que para ello seguramente deberán 
modificarse diferentes aspectos. Las menciones a la falta de relevo joven son generales. Sola-
mente Gernika presenta una cierta tranquilidad con respecto a la continuidad de los marijesiak: 
aunque salgan 8 personas, continuará; es muy difícil que se pierda (Alex Uriarte). Los entrevistados 
dicen participar para provocar en otras personas la alegría que les suponía escucharlo cuando 
eran niños; también mencionan que desean poder escucharlo desde casa cuando sean mayores. 

En este sentido, y para ilustrar el compromiso que sienten para con la tradición, en varias oca-
siones los solistas de Gernika me han recitado dos versos de una copla: obligazino bagarik, kunplie-
tan legia (sin obligación, cumpliendo con la ley/tradición). 

5.3.7. Transmisión y aprehensión

En todos los grupos, la aprehensión de los cantos tiene lugar principalmente de manera oral, a 
través de la participación directa en el contexto performativo.  

«Nik uste belarriak edukazino bat dakola. Musika irakurtzen jakin ez eta belarri nahiko txukuna 
euki, eta mundu horretan murgiltzen zoazen heinean, entrenatzen zoazela, ia konturatu barik. Eta 
gero, copia-pega. Copia-pega beti izan da oso metodo infalible bat, molde horrekin belarriz bada be 
geratzeko.» [Yo creo que el oído tiene una educación. Aunque no sepas leer música, si tienes 
un oído decente, y según te vas adentrando en ese mundo, te vas entrenando, casi sin darte 

cuenta. Y luego, copia-pega. Copia-pega siempre ha sido un método muy infalible para 
quedarse con ese estilo, aunque sea de oído.] (Alex Uriarte, Gernika) 

La música (entonación, acompañamiento rítmico, etc.), el texto y los elementos gestuales/es-
paciales se memorizan conjuntamente, siendo experimentados e interpretados año tras año. 
Pero es cierto que los participantes interiorizan la parte musical y el estribillo en poco tiempo, 



199

5. Temas, discursos y prácticas

mientras que suelen necesitar más tiempo para integrar todas las letras y el resto de los códigos, 
que son más numerosos. Quizás por este motivo, en todos los grupos conservan letras en forma 
de hojas mecanografiadas, fotocopias281, chuletas hechas a mano, y/o folletos o libritos editados 
por el propio grupo.

En varias de las rondas, observamos que algunos de los participantes consultan estos soportes 
de apoyo. Como ya hemos anticipado, en los últimos años también ha proliferado la modalidad 
digital, un documento que los cantores llevan en el móvil; en estas rondas nocturnas, los móviles 
tendrían la ventaja de no tener que ser iluminados con una linterna. 

La ausencia o el escaso uso de las letras en el momento de la performance puede explicarse con-
siderando varios factores, confirmados por los entrevistados. 

	◼ La modalidad de interpretación. Si es el solista el que canta las coplas enteras y el coro se 
limita a responder con el estribillo (invariable), basta que el primero haya memorizado las 
coplas. Este sería el caso de Lekeitio y Ariatza, donde no hemos visto usar ningún papel du-
rante la ronda. 

	◼ El número de coplas cantadas. En el caso de Ariatza, en 2022 presenciamos el estreno de un 
solista joven. El número reducido de coplas (6) facilitó que no necesitara consultar los textos 
en ningún momento. 

	◼ Los ensayos y la preparación antes de la ronda oficial. En el novenario infantil de Ea, varios 
de los participantes (de jovencísima edad) se van turnando para hacer de solistas; el coro res-
ponde con la segunda parte de cada copla, para luego entonar el estribillo. Todos cantan las 
22 coplas estrictamente de memoria, como consecuencia de los ensayos y la organización de 
las responsables adultas del grupo, Maite Landa y Mari Loli Gorroño. Ciertamente también 
la implicación de los padres y madres es importante, ya que animan a los más pequeños (los 
noveles del grupo) a cantar en casa y prepararse así para la ronda. Al contrario, el grupo de 

281 Pueden consultarse en el Anexo de este trabajo.

Anilla de metal con la chuleta de las coplas, de J. A. Uriarte 
Itxaso. (Foto: Alex Uriarte)

En la mitad y a la derecha, publicaciones de Gernika y Ea, 
respectivamente. (Foto de la A.)



200

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

adultos de la misma localidad que interpreta los cantos la medianoche del 23 de diciembre 
suele llevar papeles o móvil, por el carácter espontáneo de la convocatoria y la participación 
libre. 

	◼ Las reglas del juego de cada ronda con respecto a las letras. Si la ideología imperante entre 
los organizadores se opone al uso de soportes escritos, no los concibe o los desaconseja, su uso 
será puntual o inexistente. 

	◼ La continuidad del corpus cantado y del grupo. En Iurreta u Oromiño, los participantes de 
las rondas suelen repetir año tras año y los cantos no han sido modificados notablemente, lo 
que facilita que prescindan de las letras impresas durante la ronda. Por el contrario, las modi-
ficaciones propuestas en décadas recientes en Gernika (inclusión, corrección y reordenación 
de las coplas) han traído consigo que la mayoría de los solistas y parte de los miembros del 
coro lleven consigo un librito con las letras. Como hemos descrito en el capítulo anterior, las 
coplas transmitidas oralmente están más afianzadas que las de nueva inclusión: los cantores 
interpretan estas últimas con mayor empaque y menor variabilidad. 

	◼ La transmisión en la escuela o en el seno de la familia. En Iurreta, las coplas de la ronda se 
han transmitido en la escuela, lo que facilita la participación posterior de estos jóvenes en la 
ronda. Por otro lado, en algunas casas de diferentes pueblos ha sido común que en el pasado 
se cantaran estas coplas en los encuentros familiares navideños, por lo que algunos niños las 
memorizaban en el ámbito familiar. 

5.3.8. Extraliturgia y autogestión

En la actualidad, todos los cantos se interpretan mayormente al aire libre, fuera de la iglesia y 
sin una intervención directa de la misma, por lo que podríamos decir que al menos hoy se trata 
de cantos extralitúrgicos. En los recorridos, las iglesias y demás lugares sagrados se tienen en 
cuenta solamente en Ea y en Gernika. En el caso de Gernika, no hemos podido datar la parti-
cipación en la misa de la mañana de Nochebuena, pero se ha realizado al menos en la segunda 
mitad del siglo XX. 

Por otro lado, los agentes que organizan las rondas funcionan de forma autogestionada. Este 
rasgo es común a otros períodos también (la primera etapa documentada de los pequeños gru-
pos de rondistas postulantes, o posteriormente los grupos dinamizados por los sacerdotes). En 
Lekeitio las participantes se adscriben al Partido Nacionalista Vasco, y en Gernika las rondas se 
promueven desde el grupo motor que fundó la asociación; el resto de los grupos están formados 
por vecinos afines autoorganizados. Las subvenciones fijas o eventuales recibidas de los ayunta-
mientos (especialmente en Gernika) no parecen condicionar la práctica de manera significativa. 

5.3.9. La importancia de la convivialidad

Todos los casos estudiados comprenden diferentes acciones de convivialidad y sociabilidad, 
donde el dar y el recibir ocupan un lugar simbólico importante. Los desayunos, almuerzos, pico-
teos y cenas de los grupos de cantores, las ofrendas de alimentos y bebida durante las rondas, la 
cuestación (que se mantiene en todos los pueblos excepto en Lekeitio, y se realiza el último día 
en el caso de las novenas)… Todos constituyen mecanismos de cohesión y reciprocidad comuni-
taria; en el pasado, incluso de redistribución de la riqueza.  



201

5. Temas, discursos y prácticas

Las rondas son momentos de estrechar lazos entre los participantes, de ponerse al día con los 
vecinos y reforzar el tejido social de las comunidades. En el pasado, la pregunta kantau edo errezau 
(¿cantamos o rezamos?) denotaba prudencia y respeto, y servía como fórmula para pedir permiso. 

A su vez, las coplas improvisadas, los gestos de saludo y las numerosas dedicatorias honran a 
las personas queridas y celebran las ligazones de familia o amistad. Por otro lado, destacamos 
las visitas a residencias de ancianos (en Ea y en Gernika) y a conventos de clausura (Lekeitio y 
Gernika). Esto nos indica que los grupos tienen presentes a estos colectivos que a menudo suelen 
quedarse al margen de la sociedad. Huelga decir que los residentes agradecen especialmente los 
cantos. 

5.3.10. Rondar

Varios entrevistados coinciden en que en las rondas se recorre el pueblo de forma conscien-
te, pero diferente a lo cotidiano: se presta atención a ciertos detalles (altares, iglesias, casas 
de personas concretas), se ocupa el espacio física y sonoramente… Las calles y los caminos se 
convierten en mucho más que espacios a transitar. Junto a los cantos, también se transmiten 
los hechos históricos asociados a un determinado lugar, la información relativa a los comercios 
(bares, panaderías, pastelerías, tiendas) que apoyan la ronda de diversas formas, los domicilios 
de familiares, amigos o gente relacionada con el grupo… Estas experiencias inscriben un mapa 
local singular en cada uno de los participantes. Hay sitios a los que solo van durante la ronda, en 
grupo y durante esta circunstancia festiva extraordinaria. 

Aunque todas las prácticas estudiadas tomen el nombre genérico de ronda, distinguimos dife-
rentes tipologías, elaborando una propuesta de Giovanni Giuriati (2010): por un lado, las rondas 
en los que los cantores y los receptores están quietos (Lekeitio, todos los pueblos del modelo 
3, y el último día de la novena de Ea), y por otro, las rondas en las que los cantores están en 
movimiento y los receptores no (novenas de Ea y Gernika). En Gernika, el movimiento de los 
cantores se detiene frente a los templos o cuando se hacen dedicatorias concretas, preestable-
cidas (Barrenkale, casa de Oar, Labakoa) o improvisadas. Asimismo, encontramos una tercera 
tipología (movilidad completa) en las rondas por espacios urbanos (principalmente en la ronda 
diurna de Nochebuena en Ea y en Gernika); en este caso, los viandantes se desplazan por las 
calles del municipio y se cruzan con los cantores en movimiento. 

Las zonas por caseríos (Iurreta, Oromiño, Ariatza, Ibarruri, último día de la novena en Ea) 
constan de un elemento muy común a otras prácticas similares en el País Vasco, que son las 
makilas (palos). A modo excepcional, en Ea su uso se extiende a toda la novena, que discurre por 
el centro urbano. En Ibarruri, es curioso que algunos cantores porten makilas, ya que no las gol-
pean contra el suelo al cantar. Llama la atención que en todos estos casos, al final del canto (en 
Ea, sólo al final de la tonada Da bart Belenen), con el último golpe en el suelo, el grupo exclama 
“ieu!” o “ieup!” a modo de cierre. 

En las cuestaciones, las makilas golpean el suelo y marcan el ritmo del canto. Antxón Aguirre 
(1992) documenta los diferentes usos y connotaciones de estos objetos: la makila como emblema 
de mando, vinculada al mundo pastoril (varas para manejar al ganado, abrirse paso entre la ma-
leza, etc.), o su uso para la lucha (en contextos de combate, de entrenamiento y de juego). Sim-
bólicamente, el bastón también se asocia a viajeros y peregrinos. En el folklore, el mismo objeto 



202

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

nos aparece en los bailes rituales conocidos como paloteados o makil-dantzak282, históricamente 
realizados por mozos. Las makilas también se emplean en las escenificaciones teatrales de las 
pastorales en Zuberoa (provincia del País Vasco francés) —que, sin embargo, en este territorio 
no tratan temas navideños, como hemos recogido en el capítulo dedicado a la Dimensión históri-
ca—. Con todo, en las rondas estudiadas solo hemos sabido del empleo de la makila como instru-
mento musical y de juego (esto último, en el caso de los niños de Ea). Se trata de varas rústicas, 
sin empuñaduras ni mayores elaboraciones, hechas con la de madera de algún árbol cercano. 
Asimismo, algún entrevistado ha asociado el palo a su primera salida en la ronda, como paso de 
la niñez a la madurez283.

5.3.11. Recorridos 

Observamos cómo los recorridos se han ido transformando con el tiempo en todos los casos 
estudiados, según la coyuntura del pueblo y las posibilidades y voluntades del grupo. 

En Lekeitio, aunque la zona señorial del Campillo y el barrio pesquero de Arranegi se siguen 
visitando, las paradas han ido disminuyendo, dada la avanzada edad de las participantes (el 
frente de juventudes, según ellas). En el modelo 3, el barrio de Oromiño se separó de la ronda de 
Iurreta por considerarse una entidad diferenciada, y define su comunidad en momentos como 
el abendu. En Iurreta, Ibarruri y Ariatza procuran pasar por todos los barrios, pero siempre 
actualizan el recorrido según las circunstancias (viviendas vacías, mudanzas, etc.). En Ibarran-
gelu, la ronda dura hora y media, por lo que descartaron utilizar coches y recorren el centro 
del pueblo y a unos caseríos en el barrio Ibinaga. En Ea, la novena transcurre por el centro del 
pueblo, como antaño; la zona nueva de Altxikar, donde predominan las segundas viviendas, se 
recorre solo hasta la mitad, donde las encargadas saben que hay vecinos en invierno. En Ger-
nika, hemos descrito los discursos relativos a la ampliación de los recorridos, y la decisión de ir 
alternando para abarcar los barrios limítrofes de la villa; asimismo, hemos señalado el detalle 
de la geolocalización. 

El recorrido sirve para marcar los límites del pueblo y de la comunidad. Lógicamente, la parte 
vieja urbana de los pueblos ocupa un lugar preferente (Ea, Gernika, Lekeitio). No obstante, no 
observamos actitudes de exclusión o negativas a rondar en zonas periféricas, siempre que estén 
habitadas, independientemente de la condición social de los vecinos; pese a escuchar quejas re-
lativas a la lejanía, a la incomodidad o al esfuerzo añadido de tener que llegar a ciertos puntos. 

282 Para profundizar, consúltese Aranburu (2024).

283 Iñigo Alberdi, 11/12/2022.



6. Análisis 
estructural de los 

cantos





205

6. Análisis estructural de los cantos

En este apartado comentaremos los parámetros textuales y musicales de los cantos por separado, 
con un fin analítico. Huelga decir que somos conscientes de que en la tradición oral estos son 
dos aspectos indivisibles, es decir, que el texto y la música no son elementos autónomos; al con-
trario, se definen y articulan en el momento de la ejecución musical (Macchiarella, 1995, 114). 
Por lo tanto, intentaremos describir los distintos aspectos de forma articulada. 

Si bien un registro escrito o una notación musical no representan el acto musical en sí, una fil-
mación tampoco recoge los matices sensoriales necesarios para entender de manera completa las 
situaciones musicales tratadas. Es por ello por lo que hemos incluido una descripción etnográ-
fica (capítulo 4) basada en nuestra participación en los contextos musicales. Así, este apartado 
analítico tiene como objetivo completar lo anteriormente citado, acompañando los comentarios 
con enlaces a los registros audiovisuales. Tal y como hemos expuesto en el marco teórico, consi-
deramos que la utilidad del análisis estructural reside fundamentalmente en las relaciones que 
se establezcan con el análisis social y etnográfico. Creemos que la comprensión global de estos 
distintos niveles estructurales permite entender cómo se construye la expresión sonora y qué 
características la hacen útil. 

6.1. Presentación de las fuentes

En primer lugar, presentaremos las fuentes principales de las que nos hemos servido para nues-
tro análisis; por un lado, las que contienen letras y/o notaciones musicales; por otro, las graba-
ciones con las que contamos. Entre las fuentes textuales, señalaremos en color verde las fuentes 
consultables en publicaciones, y en naranja pálido las proporcionadas por el grupo de Gernika 
(consultables en la web https://www.marijesiak.eus/artxiboa/). El resto (en blanco) están inclui-
das en el Anexo, para que el lector las pueda consultar.  

6.1.1. Textos

Nombre de la 
fuente (según la A.) Fecha, Lugar Características Consulta

Zubia-Lezamiz 1699, México Facsímil; extracto de libro. 8 coplas (texto 
sin notación musical).

Musée Basque et de 
l'histoire de Bayonne / 
Gernikako Marijesiak 

Manuscrito 1891 1891, sin datos Manuscrito encontrado por J.A. Arana. 
111 coplas.

Arana (2003) 

Sagastietxebarri 1890 aprox., barrio 
Arana (Gernika)

Manuscrito; librito que contiene 10 hojas 
con coplas, algunas ilegibles. 

Gernikako Marijesiak

Euskalzale 1898, Lekeitio Revista. Crónica de R.M. Azkue. 8 coplas 
de Lekeitio

Azkue (1898) 

Larruzea-
Barrenengo Barrena

Comienzos del 
XX, Errenteria 
(hoy Gernika) 

Manuscrito. 38 coplas (18+11+9). Gernikako Marijesiak

Otazua-Orondo Comienzos del 
XX, Errigoiti 

Manuscrito. 45 coplas. Contamos con una 
grabación, referenciada en la siguiente 
tabla. 

Gernikako Marijesiak

Bekoetxea-Galatxu 1914, Gautegiz 
Arteaga

Manuscrito. 52 coplas (27+18+7). Contiene 
otros cantos de Navidad también. 

Gernikako Marijesiak 



206

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Nombre de la 
fuente (según la A.) Fecha, Lugar Características Consulta

Garratza 1919, Gernika Librito impreso. 76 coplas. Arana (2003)

Egurrola 1920 aprox., 
Gernika

3 hojas impresas. 39 coplas (20+12+7). Arana (2003)

Cancionero Popular 
Vasco de Azkue

1925 Sección Canciones de ronda: 

•	 Nº 912 (variantes de Otzandiano, 
Zeanuri, Legutiano, Guernika; una 
copla y notación musical por cada 
variante ―en el caso de Gernika, la 
notación en el estribillo indica dos 
partes vocales paralelas a distancia 
de tercera―; el autor escribe “dejo de 
publicar otras variantes por juzgarlas 
de poco interés”) 

•	 Nº 920 (Motriko; 4 coplas y notación 
musical) 

•	 Nº 926 (variantes de Markina y 
Guernika; 4 coplas y una notación 
musical por cada variante)

•	 Nº 927 (Ibarruri; 4 coplas) 

•	 Nº 932 (Arrasate; una copla y notación 
musical)

•	 Nº 942 (Oskotz; una copla y notación 
musical)

•	 Nº 955 (Olazagutia; una copla y 
notación musical)

•	 Nº 957 (Guernika; una copla y 
notación musical)

•	 Nº 965 (variantes de Lekeitio, Motriko 
y Deba; 4 coplas y notación musical)

•	 Nº 966 (variantes de Azpeitia, Bidania, 
una copla y notación musical; Urdiain, 
cuatro coplas y notación musical) 

•	 Nº 970 (Amoroto; dos coplas con 
notación musical) 

•	 Nº 999 (Otzandiano; una copla con 
notación musical; Azkue se refiere a 
otras 8 coplas que aporta en la canción 
Iru errege)

•	 Nº 982 (Legutiano; dos coplas y 
notación musical)

Azkue (1925)

Anuario de Eusko 
Folklore 1922

1922, Larrabetzu, 
Amorebieta, Oleta

Coplas de Larrabetzu. Una notación 
musical (61-70). 

Coplas de Amorebieta y Olaeta (71-92). 2 
notaciones musicales.

Barandiaran (1922)

Anuario de Eusko 
Folklore 1933

1933, Gernika M. Lekuona presenta las coplas de 
Gernika (37-52).

Lekuona (1933) 



207

6. Análisis estructural de los cantos

Nombre de la 
fuente (según la A.) Fecha, Lugar Características Consulta

Gaubeka 1951 1951 (1ª ed.), 
Gernika

Librito de letras. 3 notaciones musicales; las 
primeras dos recogen dos partes vocales.

Gernikako Marijesiak

Gaubeka 1954 1954 (4ª ed.), 
Gernika

Librito de letras. 3 notaciones musicales; las 
primeras dos recogen dos partes vocales.

Gernikako Marijesiak

A. Arriola 1966, Gernika Hoja mecanografiada. 28 coplas. Gernikako Marijesiak

J. Oar 1966 1966, Gernika Hoja mecanografiada. 28 coplas. Gernikako Marijesiak

Iñaki-Olivetti 1972 1972, Gernika Hoja mecanografiada. 28 coplas + una 
extraoficial. 

Gernikako Marijesiak

J. Oar 1990 1990, Gernika Hoja mecanografiada. 28 coplas. Gernikako Marijesiak

Tríptico 1997, Gernika Edición del grupo. 28 coplas. Partitura 
parcial (del comienzo de cada tonada).

Gernikako Marijesiak

Eako abendua 2008 2008, Ea Libro editado por el Ayuntamiento 
de Ea. Contiene información, coplas y 
notaciones musicales.

Eako udala (2008)

Ibarrangelu kantu 
eta kontu 2009

2009, Ibarrangelu Libro editado por Labayru. Contiene 
información, coplas y notaciones musicales. 

Zuluaga (2009)

Librito BBK-Graf. 
Amorebieta

2008, Gernika Edición del grupo. 28 coplas. Partituras 
(con la voz del bajo parcialmente incluida 
en las primeras dos tonadas).

Gernikako Marijesiak

Librito Kutxabank-
Graf. Gaubeka

2014, Gernika Edición del grupo. 44 coplas. Partituras 
(con la voz del bajo parcialmente incluida 
en las primeras dos tonadas).

Gernikako Marijesiak

Marijesiak. 
Abenduko koplak 
2014

2014, Bizkaia Libro-DVD editado por Labayru. 
Contiene coplas, notaciones musicales 
y un DVD con filmaciones de diversos 
pueblos.

Etxebarria & 
Kamiruaga (2014)

Librito centenario 
Garratza 2019

2019, Gernika Edición del grupo. 44 coplas. Partituras 
(con la voz del bajo incluida en las 
primeras dos tonadas). 

Gernikako Marijesiak

Ariatza-Jon Enbeita s.f. Hoja escrita a ordenador. 6 coplas. Anexo

Ibarrangelu-Don 
Domingo

s.f. Hoja mecanografiada. Contiene los textos 
de tres cantos del abendu (6+5+7 coplas), 
junto a otros dos (jota y Hator hator). 

Anexo

Ibarrangelu-Actual Después de 2000 Hoja escrita a ordenador. Contiene 
los mismos cantos de la hoja de Don 
Domingo Zuluaga.

Anexo

Ibarruri-Txomin s.f. Hoja mecanografiada. Contiene las 8 
coplas del Abendu, así como otros cantos.

Anexo

Ibarruri-Actual Después de 2000 Hoja escrita a ordenador. Contiene los 
mismos cantos de la hoja de Txomin 
Artetxe.

Anexo



208

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Nombre de la 
fuente (según la A.) Fecha, Lugar Características Consulta

Iurreta-Actual Después de 2000 Hoja escrita a ordenador. Contiene 13 
coplas. Anexo

Oromiño-Actual Después de 2000
Hoja escrita a ordenador. Contiene 24 
coplas, 9 de las cuales están en letra 
cursiva, porque se aconseja su inclusión. 

Anexo

Lekeitio-Actual s.f. Hoja mecanografiada con 10 coplas. Anexo

6.1.2. Grabaciones

Nombre de la fuente 
(según la A.) Año, Lugar Características

Unceta-Arana 1967 1967, Chalé de los Unceta 
(Gernika) Grabación de audio de estudio

Miguel y Rafael Otazua 
1973

24/12/1973, Caserío Orondo 
(Errigoiti) Grabación de audio casera 

Ea, Gernika, Gautegiz 
Arteaga, Ariatza 1987-1988 

1987-1988, Eskualdeko 
marijesiak, Betekada TB

Filmación que incluye extractos de Ea, Gernika, 
Ariatza y Gautegiz Arteaga, realizada para la 
televisión 

Ajuriaenea Gernika s.f., Ajuriaenea Filmación en la residencia presidencial vasca; Itxaso 
de solista versionando los marijesiak de Gernika 

Lekeitio 1988 1988, Mendexa Grabación de audio fuera del contexto ritual, 
durante el trabajo de campo de E.X. Dueñas

Ea 1990 1990, Ea Filmación de E.X. Dueñas

Gernika 1985 1985, Gernika Grabación casera

Gernika 1993 Telenorte 1993, Gernika Breve extracto televisivo

Gernika 1996 1996, Gernika Grabación casera

Gernika 1999 Telecinco 1999, Gernika Breve extracto televisivo

Gernika 2000 2000, Gernika Grabación casera

Gernika 2003 2003, Gernika Grabación casera

Lekeitio 2000 2000, Lekeitio Filmación de E.X. Dueñas

Iurreta 1995 1995, Iurreta Filmación de E.X. Dueñas

Iurreta 2007 2007, Iurreta Filmación casera

Iurreta 2013 2013, Iurreta Filmación realizada por Labayru

Marijesiak. Abenduko 
koplak 2014 2014, Bizkaia

Libro-DVD editado por Labayru. Contiene coplas, 
notaciones musicales y un DVD con filmaciones 
de diversos pueblos.

2021-2023 Filmaciones de 
campo de la A. 

2021, 2022, 2023; Ea, 
Gernika, Lekeitio, Ariatza, 
Ibarruri, Ibarrangelu, 
Iurreta, Oromiño

Filmaciones de campo de la Autora realizadas en 
las rondas de todos los grupos estudiados*.

* La documentación audiovisual de las rondas y ensayos durante 3 años supera las 30 horas. Asimismo, las entrevistas 
formales con los actores (filmadas o grabadas en audio) ascienden a 45, sin contar las innumerables charlas y reuniones 
informales. Se puede consultar un cronograma detallado de los años de investigación en el Anexo de este trabajo.



209

6. Análisis estructural de los cantos

6.2. Análisis de los textos

En este apartado trataremos de los aspectos textuales de los marijesiak, algunos señalados por 
otros autores y otros identificados por la investigadora. Aunque nos hayamos apoyado en escri-
tos de lingüistas de referencia, vaya por delante que queda fuera de los objetivos de este trabajo 
ofrecer un análisis filológico en profundidad. En el futuro, será necesario un estudio minucioso 
por parte de los expertos que analice las numerosas fuentes de forma comparativa y diacrónica. 

6.2.1. Forma, métrica y rima

Todos los cantos del abendu que se interpretan en la actualidad constan de copla(s) y estri-
billo(s). La presencia del estribillo facilita la participación grupal. La interpretación puede 
ser responsorial o no dependiendo del grupo estudiado, como hemos detallado en el capítulo 
anterior. 

La filóloga vasca Pilar Etxeberria señala que en euskera el acento es suave, flexible y variable, es 
decir, que las palabras pierden su acento característico cuando se las subordina a la cadena de 
palabras (1998, 436). Así, en el canto, el acento no es un rasgo pertinente para el recuento de las 
sílabas. Es decir, que el conteo se hace de la primera a la última sílaba, independientemente de 
si la última sílaba lleva un acento o no. 

Las métricas empleadas son de amplia difusión en la tradición oral vasca284: se trata de kopla 
txikia (copla menor, 7/6A/7/6A) y kopla handia285 (copla mayor, 10/8A/10/8A), ambas de 4 versos 
y rima asonante en los versos pares. La mayoría de las tonadas empleadas en el bertsolarismo se 
basan en las fórmulas de combinación de número de sílabas 7/6 y 10/8; una parte considerable 
del corpus cantado, así como de la música instrumental también responde a estas medidas. Dos 
coplas seguidas, rimadas en los versos pares, conformarían un zortziko (ocho versos), sea un 
zortziko txikia (7/6) o zortziko handia (10/8). 

En la tradición oral, el número de sílabas debe entenderse de manera flexible y variable, como 
sucedía en el bertsolarismo antiguo: el cantor podía modificar el ritmo del canto para calzar los 
hankaluzeak (pies largos) o hankamotzak (pies cortos)286; es decir, el juego rítmico-melódico del 
canto puede hacer parecer equivalentes un punto de 8/6 sílabas (de pie largo), uno de 6/6 síla-
bas (de pie corto), o uno que se ajuste a la métrica formalizada de 7/6 sílabas. Como veremos, 
muchas coplas no se ajustan estrictamente a la métrica estandarizada, pero los filólogos y los 
cantores no dudan en clasificarlas como kopla txikia y kopla handia. El bertsolari y rondista Jon 
Enbeita287 matizó que algunas coplas de los marijesiak eran kopla txiki berezia (copla pequeña 
especial), por constar de 4 versos de 7 sílabas; no obstante, remarcaba que el cantor puede 
hacer trampa y cantarlas en cualquier melodía de kopla txikia (7/6). 

284 Para profundizar, se pueden consultar Dorronsoro (1995) y Garzia, Sarasua & Egaña (2001, 86-91).

285 En Bizkaia se emplea también el sinónimo kopla nagusia.

286 A este respecto, se pueden consultar Aizpuru&Markez (2008, 98) y Beltran (2007, 54-55).

287 Entrevista realizada el 14/7/2022.



210

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

En el estudio sobre el Acto para la Nochebuena de Pedro Inazio Barrutia (XVIII) —al que nos 
hemos referido en el capítulo dedicado a la Dimensión histórica—, varios autores mencionaban el 
uso de estas mismas métricas. Jon Kortazar apuntaba a que el personaje del Gracioso (barregilea) 
así como los pastores —es decir, los personajes populares— utilizan el zortziko handia frecuen-
temente, excepto cuando expresan alguna idea doctrinal (Knörr, 1983, 153). Juan Mari Lekuona 
remarcó la variabilidad de la forma menor, que puede aparecer con 7/6, 7/5, 8/6, 6/5 sílabas 
(Knörr, 1983, 210). 

El filólogo Koldo Mitxelena se refiere a Rafael Micoleta, presbítero de Bilbao en el siglo XVII, 
para acreditar el arraigo de estas métricas en Bizkaia: 

Según Micoleta se conocían en Vizcaya durante el siglo XVII dos modos de versos, ambos con rima aso-
nante: los que proponía llamar “bascuences” (a la manera de “romances”) y los que cantaban “por el son 
que llaman las vacas”. A juzgar por sus ejemplos y si se descuenta una cierta imprecisión en la medida, el 
segundo correspondía al que hoy llaman entre nosotros zorcico mayor, con estrofas de cuatro versos (10-
8-10-8) en que riman los pares; en el primero, con igual rima, los impares tienen 7 y los pares 6 ó 5, por lo 
que no estaba muy alejado del zorzico menor (7-6-7-6). (Michelena, 1988, 68)

En el abendu, los estribillos de las coplas menores no presentan una métrica tradicionalmente 
estandarizada o conocida: nos encontramos 5/5 o 5/5/5, 4/7/4 o 4/8/4 sílabas. Sin embargo, el 
estribillo que sigue a la tercera serie (Da bart Belenen) supone una excepción, ya que se ajusta a 
la versificación de la copla mayor (10/8). Aunque existen otras variantes textuales, presentamos 
aquí las que actualmente se cantan en las localidades estudiadas: 

Estribillo 1

Maria Jose, Jesus Maria (Gernika)

Maria Jose, Jose Maria (Ea) 

Maria Jose, Jesus Mari(ai) Jose (Iurreta, Oromiño, Ibarruri ) 

Maria Jose, Jose Maria, Maria Jose (Ariatza) 

Maria Jesus, Jesus Maria, Maria Jesus (Lekeitio)

Jesus Maria, Maria Jose, Jesus Maria (Ibarrangelu)

Estribillo 2

Jesukristo, adoratzen zaitugu, Jesukristo (Gernika)

Jesukristo, ai ze ume politxe/polita, Jesukristo (Ea, Ibarrangelu)

Jesukristo, ai ze polit(a) ederra dan, Jeskuristo (Ariatza) 

Estribillo 3

Da bart Belenen, da bart Belenen, jaio da Jesus Nazaren (Gernika, Ea, Ibarrangelu, Ariatza) 

A modo de ejemplo, reproducimos a continuación tres coplas muy difundidas, seguidas de sus 
estribillos (en la versión de Ea) —las primeras dos en métrica de copla menor, y la tercera en 
copla mayor—:



211

6. Análisis estructural de los cantos

Es llamativo que la tercera serie de coplas contiene coplas menores y mayores, es decir, que la 
misma tonada (Da bart Belenen) se emplea para cantar textos de diferentes métricas, variando la 
tonada melódica y rítmicamente (EJEMPLO AUDIOVISUAL). 

6.2.2 Género

Los autores que han intentado dilucidar a qué género literario pertenecen los marijesiak no han 
llegado a ningún consenso claro. El estilo narrativo de los textos los acercaría a las baladas288, 
pero la narratividad también podría ser propia de un originario teatro religioso, como defendió 
Arana Martija. Según Lakarra, la escena dialogada de la búsqueda de posada en Belén presente 
en los marijesiak de Amorebieta (Anuario de Eusko Folklore, 1922) aparece también (aunque no 
textualmente) en el Acto de Barrutia (XVIII), así como en otras representaciones de tradición 
oral y escrita (Knörr, 1983, 41-46). A continuación, presentamos algunos pasajes dialogados que 
podrían apuntar a ambos géneros:

288 Arejita, Etxebarria e Ibarra (1995); Lekuona (1991); Etxebarria (2003).

Serie 1 (Abendu) Serie 2 (Jesukristo, o Mendian) Serie 3 (Da Bart Belenen)

Abendu santu honetan
Kristoren jaiotzia
Kontentuaren handiz
Guztiok poz gaitian.

Mendian egon zala
Jagoten ganadua
Manifestadu jaken
Zerutik aingerua. 

Nazareteko tenpluan dago
Dama eder bat jarririk
Izena bere Maria dauko
Ondo graziaz beterik.

Maria Jose / Jose Maria. Jesukristo / ai ze ume politxe / 
Jesukristo.

Da bart Belenen, da Bart Belenen / 
jaio da Jesus Nazaren.

Anuario 1922 
(Amorebieta) T. de la A.

Yosepek iru bider
atie joten deu:
gixonak bentanara
nekez-urtetan deu.
Maria i Jose, etc.

José tres veces
Toca la puerta
El hombre sale a la 
ventana
trabajosamente. 

Gizonak bentanatik
deu erantzuten:
—Geuaren tertziyo onetan
¿nor ete da emen?
Maria i Jose, etc.

El hombre desde la 
ventana 
Responde: —En este 
tercio de la noche
¿A quién tenemos aquí?

—Dontzela eder bat dakat
neronek aldien,
semie dakaŕela
bere sabelien.
Maria i Jose, etc. 

—Tengo a una bella 
doncella 
A mi lado 
Que lleva al hijo
En su vientre. 

Anuario 1922 
(Larrabetzu) T. de la A. 

Guasen Josepe eta
Animadu gaitian;
Ordenadurik geunkan
Onelan ibiltia.
Maria, etc.

Vamos José y 
Animémonos
Nos había sido ordenado
Andar así. 

—Suas, Josepe, eta
Ekatzu abaŕia,
Sua daigun eta
Berotu gaitian. 
Maria, etc. 

—Ve, José, y 
Trae leña
Hagamos fuego y
Calentémonos. 

Otzaren negaŕes dago,
Jayo dan infantia;
Bere amak dirautzo:
—¡O, musika dultzia !
Maria, etc. 

Está llorando de frío 
El niño que ha nacido 
Su madre le dice:
—¡O, qué música dulce!

https://www.dropbox.com/scl/fi/65k204mzw0q61ktg1w2yl/Ea.-2021-Da-Bart-Belenen.mp4?rlkey=6jhm8vz9516ad86knsnl3uk1w&e=1&st=n5i4n3ho&dl=0


212

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

En cualquier caso, la manera tradicional de interpretar el abendu que hemos recogido mediante 
el trabajo de campo, según el cual las coplas se interpretan de forma aleatoria —con excepción 
presumiblemente de la de apertura y cierre—, señala a la cultura de las coplas cantadas de tra-
dición oral empleadas en diversos contextos de baile y de ronda en Bizkaia —conocidas como 
kopla zaharrak (coplas viejas) o Bizkaiko kopla zaharrak (coplas viejas de Bizkaia, seguramente por 
su gran difusión en el territorio)—. Las kopla zaharrak, como las baladas, suelen carecer de estri-
billo; la principal diferencia reside en el orden de interpretación libre de las primeras, o el orden 
correlativo y preestablecido de las segundas. Dada la presencia de estribillos, los villancicos y el 
teatro no parecen del todo descartables. Tomando en consideración los aspectos formales y su 
uso, sería plausible pensar que las coplas se crearon para algún tipo de representación, pero que 
posteriormente se difundieron y pasaron a cantarse en los hogares y a usarse en las rondas de 
cuestación, conservando el estribillo de su contexto de ejecución anterior. 

6.2.3. Series de coplas 

Exceptuando la reproducción de Lezamiz de la doctrina de Zubia (México, 1699), en las fuentes 
impresas de Gernika hasta los años 1950 (Garratza, Egurrola, Gaubeka), las coplas se dividen 
siempre en tres series, cada una asociada a su estribillo. En las ediciones de Gaubeka de los 1950, 
encontramos las primeras notaciones musicales, que vinculan cada serie a una tonada particular. 

Las series de coplas (diferenciadas, como unidades), asociadas a una tonada concreta, se han 
mantenido en Ea y en Ibarrangelu, pero no así en Gernika, donde la primera y la segunda serie 
—que comparten la métrica de la copla menor, entendida de forma flexible— se han unido para 
conformar una sola serie que se canta indistintamente con la primera y con la segunda tonada, 
dependiendo del momento de la novena. No sabemos con exactitud cuándo se daría esta con-
junción, ni tenemos pruebas fehacientes de que anteriormente se cantaran separadas. Lo que 
sabemos es que hasta las impresiones de Gaubeka en los años 1950, la separación es clara sobre el 
papel. En la revista parroquial Brisas Guerniquesas nº 70 de 1964, leemos que la separación debería 
ser, pero ya no se da: 

Los cuatro primeros días se cantan las estrofas las 15 primeras estrofas (sic), seguidas del estribillo “Maria 
Jose, Jesus Maria”. Los cuatro días siguientes se cantan las estrofas 16 a 21, seguidas del estribillo “Jesukris-
to, adoratzen zaitugu, Jesukristo”. El último día se cantan las restantes con el estribillo “Ta bart Belenen 

Anuario 1922 
(Amorebieta) T. de la A.

—Semie sabelien eta
 dontzela nola letzakien?: 
enbusteru aundije, 
kenadi oŕien. 
Maria i Jose, etc.

—El hijo en el vientre 
¿Y cómo puede ser 
doncella?
Gran embustero,
Quítate de ahí.

Besterikan ezpada
guazan, Jose, ara
Jaungoikoa dauen lekuen
ezta eser falta.
Maria i Jose, etc.

Si no queda otra,
Vamos allí, José,
Donde esté Dios
No falta nada. 

Anuario 1922 
(Larrabetzu) T. de la A. 

—Es egixu negaŕik egin,
Es, ene semia,
Seu ixango será-ta
Seruko eregea.
Maria, etc.

—No llores, 
No, mi hijo,
Porque tú serás
El rey de los cielos. 



213

6. Análisis estructural de los cantos

jaio da Jesus Nazaren”. Los tres grupos de estrofas tienen música diferente. Los primeros días se entonan 
las estrofas con la música de “Abendu santu onetan”. Los siguientes con música de “Billosik..” y el último 
día se entona la música de “Nazareteko..”. 

Aunque la pureza musical de los Marijeses lo exige así, prácticamente se canta cualquier estrofa hasta la 
21 con música de los primeros o segundos días. Las últimas estrofas son exclusivas para el último día y 
siempre se cantan con su música propia. (Brisas Guerniquesas, 1964)

Por añadidura, según fuentes orales, el repertorio de coplas que en la práctica se cantaba en 
Gernika en los 1960 no superaría la docena, lo que reforzaría la idea de que las mismas coplas se 
cantarían indistintamente con las dos primeras tonadas. 

6.2.4. Contenido general

Las coplas narran diferentes pasajes bíblicos, la mayoría relativos al Misterio de la Navidad o a 
la Encarnación y al Nacimiento de Jesús. En cuanto a la temática289, no hallamos una delimita-
ción clara entre la primera y la segunda serie, con la excepción de que los fragmentos referidos 
a Adán y al limbo parecen exclusivos de la primera serie, y la suelen iniciar. En esta primera 
serie se tratan la creación de Adán, el pecado en el paraíso, su estancia en el limbo, la pureza de 
María, el mensaje de San Gabriel, el nacimiento de Jesús, la mula y el buey, la adoración de los 
Reyes, y el pesar de Herodes, entre otros (Etxebarria&Kamiruaga, 2022, 90-91). En la segunda 
serie, se aportan más detalles sobre el nacimiento: el anuncio de los ángeles a los pastores, la 
búsqueda de posada de Jose y María, el frío y la escasez de ropa del niño, etc. (Etxebarria&Ka-
miruaga, 2022, 91). La tercera serie parece más demarcada, ya que se sitúa después del nacimien-
to y describe la alegría que el mismo conlleva. En resumen, las dos primeras series pertenecen 
argumentalmente al Adviento, mientras que la tercera serie ―correspondiente al día anterior a 
la Navidad― se refiere a la alegría del nacimiento. En definitiva, la secuencia se ajusta a la típica 
lógica de una novena preparatoria de la fiesta.

Observando la tradición oral, es reseñable que en Iurreta, Ariatza y Lekeitio el tema de las 
coplas se limite a las escenas navideñas. En el resto de los grupos (Ibarrangelu, Ibarruri, Ea, 
Gernika) nos topamos actualmente con un relato más amplio; así sucede también en las fuentes 
escritas más antiguas correspondientes a estos mismos pueblos con las que contamos.

En el Estado de la cuestión del presente trabajo mencionamos que el filólogo Jabier Kalzakorta 
(2003, 116) distinguía los mariesiak por no incluir loas a los dadores, y rara vez peticiones expre-
sas de aguinaldo o limosna. En este sentido, destaca la siguiente copla de circulación oral que se 
canta en Gernika y en Ea durante la ronda de cuestación:

289 Manuel Lekuona realizó las traducciones de las coplas de Gernika (1933, 37-52).

Bederatzi gau tristetan/hotzetan

Ibili gara kantetan

Emoten bazu/bozu limosnatxu bat

Sartuko dogu poltsetan.

Durante nueve noches tristes/frías

Hemos estado cantando

Si das una limosnita

La meteremos en las bolsas.



214

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

En Ariatza cierran el canto saludando a los vecinos con la siguiente copla: Gau on bat pasaixue 
/ hurrengora artean / Jaunak gorde zaiezala / osasun bakean / Jesukristo… (Que paséis buena noche, 
hasta la próxima, que Dios os guarde en salud y paz). Igualmente, en Lekeitio se despiden de 
la siguiente manera: Orain baguaz eta / zorixonakin geldittu / datorren urtian ere / guk nahi genduke 
kantatu (Ahora nos vamos y quedaos con la felicidad, el año que viene también querríamos 
cantar). En Ibarrangelu, la tonada Da bart Belenen termina con esta copla, por lo menos desde la 
época de Domingo Zuluaga: Eskerrik asko jendiak eta / baguaz geure bidean / Gabon on batzuk igaro 
xuez / osasun eta bakian (Muchas gracias, gentes, seguimos con nuestro camino, que paséis unas 
buenas Navidades con salud y paz). 

En Oromiño e Ibarruri, la última copla cierra con un Amén, con pequeñas variantes. En Iba-
rruri cantan Zorionean Jesus / jaio zara hemen / gloria gozetako / zeruetan, Amen! (Felizmente Jesús 
has nacido aquí, para gozar de la Gloria en los cielos, Amen), mientras que en Oromiño la letra 
dice Gu salbatzeko gizon / egin zara hemen / gloria gozatzeko / zeruetan Amen! (Para salvarnos te has 
hecho hombre aquí, para gozar de la Gloria en los cielos, Amen). 

Ninguna de estas coplas de saludo o de petición se ha recogido en las fuentes impresas hasta la 
década de 1960, lo cual no significa que no se interpretaran estas u otras similares.

No olvidemos la existencia de coplas humorísticas, así como improvisadas290 que hemos reco-
gido en capítulos anteriores. Ya el 21 de diciembre de 1921, la prensa se hizo eco de algunas, 
cuando el cronista del periódico Euzkadi Julio Bareño Belu-mendu relató haber escuchado ver-
sos graciosos (itz-neurtu barregarriak) al antiguo solista Anastasio Bidaguren Auzotxu durante la 
cuestación; al parecer, nadie había recogido estas letras por escrito con anterioridad (Lopez de 
Larruzea, 2019b, 52). A continuación reproducía las coplas Or goiko landetan, Or goien Juaniko y 
Bederatzi gaoiz (sic) tristetan291, intencionadamente sin corregir. En la misma crónica, se recogían 
dos coplas más aportadas por Auzotxu, que actualmente no se cantan pero tenían que ver con 
la postulación y con la pedida de permiso para cantar:

290 Nos constan, al menos en Ariatza y en Iurreta.

291 Las tres se cantan todavía, puntualmente durante la ronda de cuestación del 24 de diciembre. La última se ha recogido 
por escrito en los libritos publicados por el grupo de Gernika, por referirse a la postulación; las otras dos se cantan aunque 
no se hayan imprimido.

Or goiko piñuen

gizonak ein deu kiñue

esan doskule emongoskule

trabanarko dirue.

En ese pino de ahí arriba

El hombre ha hecho un amago

Nos ha dicho que nos dará

Dinero para la taberna.

Emen gatoz, emen gatos

lotsaz eta bildurrez

etxeko jaunak esango dosku

kanteko dogun edo ez.

Aquí venimos, aquí venimos

Con vergüenza y miedo

El dueño de la casa nos dirá

Si cantaremos o no.



215

6. Análisis estructural de los cantos

En Gernika desde hace pocos años también se canta una copla para rendir pleitesía a la Iglesia 
al término de las rondas nocturnas, recuperada del librito de Garratza (1919) —concretamente, 
la nº 64 que cierra la segunda serie—: Emen esan badogu / berbaric deungaro / elesama santiari / 
parca esque nayago (Si aquí hemos dicho / alguna palabra equivocada / a la Santa Madre Iglesia / 
le estoy pidiendo perdón). 

6.2.5. Arcaísmos 

La transcripción de Zubia-Lezamiz contiene arcaísmos, como el sufijo ablativo -arean (en las 
coplas 3 y 4)292, que se mantienen en la versión oral (-arian) recogida en Amorebieta en 1922. El 
filólogo Joseba Andoni Lakarra da cuenta de otros diversos arcaísmos en las coplas de tradición 
oral, como por ejemplo, la costumbre de genitivar el objeto directo de infinitivo (1983, 58) —as-
totxuaren txalmatzen o astotxu baten txalmatzen—, ya perdida en el dialecto vizcaíno. Asimismo, 
destaca la adhesión de la -a (artículo) en nombres propios —euren Iesusarequin293, o Gure Jesusa 
Salbadoria294 295 (Lakarra, 1983, 62), así como el uso de la palabra erloju (reloj) con significado de 
oren/ordu (hora) —erloju bijen onela bada— (1983, 65). 

Asimismo, la presencia de cierto léxico (dontzeila, tenplua, seina, infantea, baga/bage)296 en desu-
so en la actualidad —incluso en el ámbito eclesiástico— también podría ser un indicador de 
antigüedad. De hecho, nos topamos con estos cuatro términos en el Acto de Barrutia ya men-
cionado (XVIII). También podemos atestiguar la antigüedad de algunas formas verbales; en la 
recopilación de Garratza (1919) aparecen las siguientes: gaitian (nº 1), zaitian (seitian, nº 3), naitian 
(neitian, nº 30), ezgaituz (escaisus, nº 44), naiago (nayago, nº 64), zagiguz (saguigus, nº 71). Excepto una, 
todas aparecen en la obra Urteco domeca gustijetaraco verbaldi icasbidecuac (1816) de Pedro de As-
tarloa297. Asimismo, en un manuscrito de 1891 aportado por Arana Martija, nos encontramos 
con las formas zakidazan (zaquídazan, nº 6) y eztakusen (esdacusen, nº 41). 

Lakarra señala que en el pasado —por ejemplo, en el Acto de Barrutia— la forma zu se utilizaba 
para indicar el plural; paulatinamente su utilización pasó a ser residual y después cayó en desuso 
(1986, 650). Según el mismo autor, la falta de concordancia verbal ha sido un fenómeno común 
en siglos precedentes, y no sólo en Bizkaia; otra vez, pone la obra de Barrutia como ejemplo 
(1986, 662-663). Esto podría explicar algunas coplas que hoy parecen verbalmente incongruen-
tes, como Erodesec esan eutzen / Erreguiari gabian / Emendic satosela / Ni bere juan neitian (Garratza, 
nº 30). Amagoia Lopez de Larruzea (2018, 50) señalaba dos coplas del manuscrito Bekoetxe-Ga-
latxu (1914) aparentemente incoherentes, que achaca a alguna equivocación o copia errónea. En 
la primera, parece faltar el sujeto (caso nork); en la segunda, la filóloga remarca que ceuc (zeuk) 

292 Tal y como señala el filólogo J.A. Lakarra (1986, 645).

293 Copla nº 58 de Garratza (1919): Jose eta Maria / euren Jesusarequin / duas Belenera / cumplietan leguiaquin.

294 Copla nº 72 en el Anuario de Eusko Folklore (1933): Koŕaletako ardiak bere / Yantzan ebizan orduan / Gure Jesusa Salbadoria 
/ Jayo dalako munduan. / Bai, Belen’en etab.

295  Añadimos la copla nº 12 del manuscrito Bekoetxe: Astoa ta idiya / jaten egonsanian / Jesusa eduquela / biyaren bitartian.

296 El diccionario Orotariko Euskal Hiztegia de la Academia de la Lengua Vasca menciona una notable disminución en el uso 
de los dos primeros términos durante el siglo XX. De sein dice que es característico de la tradición vizcaína.

297 Ver Aranguren (1961).



216

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

debería estar en el caso nor (zeu ikusi bage). A nuestro parecer, en este segundo caso, los últimos 
versos de la copla tendrían sentido, pero simplemente estaríamos ante una variante con respecto 
a las otras fuentes. En cuanto al verbo zaituez, éste también aparece en el manuscrito Sagastie-
txebarri (década de 1890).

6.2.6. Oralidad

Manuel Lekuona (1983) y Xabier Amuriza (1995) explicaban que las kopla zaharrak, por ser es-
tructuras pequeñas, suelen omitir nexos gramaticales, conectores y premisas: juegan a la elipsis 
y describen una situación, de la que el oyente sacará sus propias conclusiones. En la tradición 
oral vasca encontramos numerosos ejemplos de cantos que ofrecen una imagen de apertura apa-
rentemente incoherente; en realidad, existe una cohesión implícita, que funciona como marco del 
cantar (Lekuona, 1983, 141). Ambos autores hablan de una estética propia que sigue una lógica 
visual, más que discursiva.  Aunque este tipo de estética esté mucho más presente en otras series 
de coplas (ya sean de cuna, de ronda o de baile298), en algunas coplas del abendu la lógica visual 
es muy evidente. Asimismo, observamos el mismo tipo de estructura enumerativa en varias de 
las coplas:

298 Ver Kalzakorta (2007).

Fragmentos del manuscrito Bekoetxe-Galatxu (1914). (Gernikako Marijesiak)

Edegudirade seruan

ate diamantescuac

arisequin batera

bentana isarrescuac.

Astuac arrantzia

idiac arnasia

alan berotzen eben

jayodan infantea.

Izarra bularrian

Semia sabelian

Auxe bai dontzella ederra

Itxasuaren ertzian.

Belenen erropia

Zeruetan sillia

Antxe jesarriko da

Guztioren erregia.*

Se han abierto en el cielo

Las puertas de diamante

Junto a ellas

Las ventanas de estrellas.

El burro rebuzna

El buey respira

Así calentaban

Al infante que ha nacido.

La estrella en el pecho

El hijo en el vientre

Qué hermosa doncella

Al borde del mar.

En Belén la ropa

En el cielo la silla

Allí se sentará

El rey de todos 
nosotros.**

* La fuente de las primeras dos coplas es Garratza (1919), y las dos siguientes son de Lekeitio.
** T. de la A.



217

6. Análisis estructural de los cantos

La misma lógica visual y poética, tan empleada en la producción religiosa, también sirve para 
explicar el embarazo de la Virgen y el dogma de la Inmaculada Concepción:

A su vez, la metáfora de Dios como Sol aparece en varias coplas, además de en la recién referida 
Egusquia nola daguan:

Encontramos unas pocas coplas que presentan el embarazo de la Virgen y la paternidad de José 
de forma curiosa. Según Manuel Lekuona, algunas podrían considerarse como herejía, como 
por ejemplo: “Josepe emon deutsoe / Maria’ri esposo / bijok izan daitezan / Aurraren guraso. 
/ Jesucristo…” (Lekuona, 1956, 20), que traduciríamos como le han dado a José de esposo a María, 
para que los dos sean padres del niño. Deducimos que Lekuona sugiere la idea popular del José 
consentidor. Otra copla, sin muchas explicaciones, sugiere la misma idea: “Josepe abaŕetan / joan 
zan basora; / amari zortu jakon / semie altzoan./ Maria i Jose, etc.” (Lekuona, 1933, 83), o sea, 
José fue a por leña al bosque; a la madre le surgió el niño en el regazo. Azkue también recogía una 
variante en Lekeitio, menos clara, en el semanario Euskalzale (1898): “Kosepe ditsosoa / ioan zan 
abarretan / ezeban abarrik topau (sic) / gau ilun postisuetan. (sic)” (El dichoso José fue a por leña; 

Egusquia nola daguan

cristalaren artetic

semia jayodala

amaren sabeletic.

Cristalian arguia

besela pasatu

eguinda guerobere

dontzella guelditu.

Nabegadua isansan

bederatzi illabetian

mundu onetaco

ichasuaren ganian.*

Como pasa el sol

A través del cristal

Ha nacido el niño

Del vientre de la madre.

Pasa como

La luz en el cristal

Aún después de hacerlo

Permanece doncella.

Fue navegado 

Durante nueve meses

Sobre el mar

De este mundo.**

* Fuente de todas las coplas: Garratza (1919).
** T. de la A.

Egusqui dibinala

Gaubaren gauberdian

Etorri san mundura

Guisonaren traguian.

Ureisu egusquia

Edoien arterian

Gosada zaquídazan

Bisi nasan artian.

Egusquia bacenducadas

beso bien artian

milla apartadu lastan

neu ceure bioserian.*

El sol divino

A medianoche

Vino al mundo

Con traje de hombre.

Sal, Sol

De entre las nubes

Para que te goce

Mientras viva.

Sol, si te tuviera

Entre mis dos brazos

Mil caricias apartadas

Yo desde tu corazón.**

* Fuente de todas las coplas: manuscrito de 1891 (Arana, 2003, 91).
** T. de la A.



218

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

no encontró leña en las “falsas” noches oscuras). Estas coplas no se interpretan en la actualidad, pero 
ciertamente se han transmitido oralmente. 

En el estudio de las antiguas baladas de Arantzazu, Igone Etxebarria remarca las similitudes 
textuales entre las baladas y las kopla zaharrak ―literalmente, coplas antiguas― (2003, 27). La 
existencia de un narrador y de diálogos, la repetición de frases, las enumeraciones, el léxico y 
las formas gramaticales antiguas son características que podemos encontrar en las baladas y en 
los marijesiak.

En el caso de estos últimos, observamos cómo algunas coplas parecen concebidas para cantarse 
seguidas, a juzgar por las coincidencias textuales. A modo de ejemplo, veamos algunas recogidas 
en la publicación de Garratza (1919): 

Nº 4

Erabaguia isan san

Trinidade altuan

Biarsala biraldu

Lurrera aiñguerua.

Nº 5

Biarsala biraldu

Lurrera aiñguerua

Erremediatzeco

Adanen pecatua.

Fue decidido

En la alta Trinidad

Que había que mandar

Un ángel a la Tierra.

Que había que mandar

Un ángel a la Tierra

Para remediar

El pecado de Adán.*

* T. de la A.

Nº 48

Esquepe etze chubaten

Dagos atiac joten

Guisona bentanara

Chito neques urtatzen.

Nº 49

Guisonac bentanatic

Gau deu erantzuten

Norda ordu onetan

Atiac joten.

En una casita establo

Están tocando a las puertas

El hombre sale a la ventana

A duras penas.

El hombre desde la ventana

Responde es de noche

Quién está a estas horas

Tocando a las puertas.*

* T. de la A.



219

6. Análisis estructural de los cantos

A continuación, otro par de coplas correlativas, del manuscrito Bekoetxe:

Quizás sea la serie de coplas de Lekeitio en la que encontramos mayor interrelación entre las 
coplas. Obsérvese que la copla nº 6 podría bien ir seguida de la nº 8, ya que la formulación es 
totalmente coincidente. 

Nº 53

Seña billosic dago

Lur otzaren ganian

Amia Belennico

Negarres aurrian.

Nº 54

Billosic basagos bere

Etzara seu pobria

Seruetan josiriadago

Seuretzaco erropia.*

El niño está desnudo

Sobre el frío suelo

La madre arrodillada

Llorando delante.

Aunque estés desnudo

Tú no eres pobre

En los cielos está cosida

La ropa para ti.**

* Estas dos coplas contraponen las ideas de tierra/cielo, desnudez/ropa, pobreza/riqueza, según Etxebarria y Kamiruaga 
(2022, 96).
** T. de la A.

* T. de la A.

Nº 14

Mendian guengosala

Jagoten ganaduac

manifestatu jacun

cerutic angueruac.

Nº 15

Cerutic angueruac

Dacarren mensagia

Jayota dagoala

Mesias Erreguia.

Cuando estábamos en el monte

Cuidando al ganado

Se nos manifestaron

Desde el cielo los ángeles.

Desde el cielo los ángeles

El mensaje que traen

Que ya ha nacido

El Rey Mesías.*

Nº 2

Jose ze ordu da

Marixa gau erdixa

Zeruetako izar ederra

Ixa da gure parian

Nº 3

Izarra bularrian

Semia sabelian

Auxe bai dontzella ederra

Itxasuaren ertzian.

Qué hora es, José

Medianoche, María

La hermosa estrella de los Cielos

Está casi frente a nosotros.

La estrella en el pecho

El hijo en el vientre

Qué hermosa doncella

Al borde del mar.



220

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Como ya hemos señalado, estas repeticiones o reiteraciones son recurrentes en la tradición oral, 
y facilitan la memorización de las letras, así como la composición improvisada basada en fór-
mulas preexistentes. Este recurso se conoce como leixa-pren y ha sido ampliamente empleado en 
la poesía galaicoportuguesa, provenzal y castellana (Estébanez, 2000, 281).  

Por otro lado, Ruth Finnegan (1977, 59) menciona los epítetos Homéricos estudiados por Mil-
man Parry (1928), y recuerda que las descripciones formularias de los personajes son herramien-
tas útiles de las que el poeta o improvisador se vale a la hora de componer un poema. Veamos 
un ejemplo de apelativo descriptivo en el abendu, en dos fuentes:

Encontramos esta misma colocación faltso traidorea en el Cancionero Popular Vasco de R.M. 
Azkue, en una canción cunera (nº 171) en forma de copla recogida en Aramaio: “Lotxo engañadore 
/ falso traidorea / lotxok engañako dau / bai gure umea” (Azkue, 1925/1990, 241). 

A su vez, este mismo tipo de colocación aparece en varias coplas del Acto para la Nochebuena 
de Barrutia: “Txato, mutil lotsagabe / desbergonzadu perroa / jagi banadi, itxiko deustat / moltsuarekin 

Nº 5
Ama Birjinia

Nun dozu semia
Horra nun 
daukazun

Belengo portalian.

Nº 6
Belengo portalian
Lasto biren ganian

Otzaren ikaraz 
dago

Jaio dan infantia.

Nº 7
Astua ta idia

Daukoz aldamenian
Arnasaz berotzeko
Otzituten danian

Nº 8
Otzaren ikaraz 

badago be
Zeu etzara pobria

Belenen josten dago
Zeuretzako erropia.

Nº 9
Belenen erropia
Zeruetan sillia

Antxe jesarriko da
Guztioren erregia.

Virgen Madre
Dónde tienes a tu 

hijo
He ahí donde lo 

tienes
En el portal de 

Belén.

En el portal de 
Belén

Sobre un par de 
pajas

Tiembla de frío
El niño que ha 

nacido.

Tiene al burro y al 
buey

A su lado
Para calentarlo con 

el aliento
Cuando sienta frío.

Aunque tiemble de 
frío

Tú no eres pobre
Están cosiendo en 

el cielo
La ropa para ti.

En Belén la ropa
En el cielo la silla

Allí se sentará
El rey de todos 

nosotros.*

* T. de la A.

Iurreta-Oromiño Garratza 1919

Herodes erregia

Faltso traidoria

Zergatik damu dozu

Kristoren jaiotzia.

Erodes erreguia

Faltzo traidoria 

Seren damueban

Cristoren jayotzea.

Rey Herodes

Falso traidor

Por qué te pesa

El nacimiento de Cristo.

Rey Herodes

Falso traidor

De qué le pesaba

El nacimiento de Cristo.*

* T. de la A.



221

6. Análisis estructural de los cantos

aoa”299 (Aresti, 1965, 25), “Luzifer altibo, soberbioa”300 (Aresti, 1965, 26) y “Luzifer andi balerosoa”301 
(Aresti, 1965, 27). 

Amagoia Lopez de Larruzea (2018, 50) nos recuerda que en otras fuentes Herodes es tildado 
de cruel (Erodes cruelorrek, manuscrito de 1891) o de desgraciado (Erodes coitadua, manuscrito 
Bekoetxea-Galatxu, 1914), al ser esquivado por los Reyes. 

Finnegan (1977, 63) también evoca el trabajo de Albert Lord referente a los bardos yugoslavos 
(1960), para ilustrar un patrón formulario que abre un verso, y puede acompañarse de diferen-
tes consecuciones. En los marijesiak hallamos algunos ejemplos, que reproducen dos versos, un 
verso, o recrean una misma escena en torno a un mismo personaje302:

299 Txato, mozo sinvergüenza / desvergonzado perro / si me levanto, te cerraré / la boca con el trapo. (T. De la A.)

300 Lucifer altivo soberbio (T. de la A.).

301 Lucifer grande valeroso (T. de la A.).

302 Una vez más, presentamos las coplas de la impresión de Garratza (1919).

Nº 23

Iru errege maguac

Ain bida lusian

Milagrosamentian

Ajuntadu sirian.

Nº 24

Iru errege maguac

Ain bida lusian

Bacochac eroyela

Beren presentian.

Nº 25

Iru erregue maguac

Ain bida lusian

Ostatua artu Eben

Ain eche probian.*

Nº 20

Astua eta idia

Deucas aldamenian

Arnasas berotzeco

Ostuten danian.

Nº 21

Astua eta idia

Jaten egonsanian

Seña euquela

Biyaren bitartean.

Nº 22

Astuac arrantzia

Idiac arnasia

Alan berotzen eben

Jayodan infantea.**

Nº 30

Erodesec esan eutzen

Erreguiari gabian

Emendic satosela

Ni bere juan neitian.

Nº 31

Erodes coitadua

Burladu seitue

Erreguiac juandira

Seu icusi bague.

Nº 32

Erodes erreguia

Faltzo traidoria

Seren damueban

Cristoren jayotzea.***

Nº 42

Agur dontzeilia

Gracias betia

Seure isenadosua

Maria Virgiña.

Nº 43

Dontzella galantori

Orbanic baguia

Seure isenadosu

Maria Virgiñia.****

* Los tres reyes magos / en un camino tan largo /, seguido de milagrosamente / se juntaron (nº 23), cada uno llevaba / su presente (nº 
24), se alojaron / en una casa tan pobre (nº 25). Obsérvese, asimismo, el paralelismo del segundo y cuarto verso en la copla nº 25: 
ain bida lusian – ain eche probian.
** Tiene al burro y al buey a su lado, para calentarlo con la respiración cuando tenga frío (nº 20); Cuando el buey y la mula estaban 
comíendo tenían al niño entre los dos (nº 21); el burro, rebuzno, el buey, respiración, así calentaban al infante que ha nacido (nº 22).
*** Herodes les dijo a los reyes por la noche, venís por aquí, que me vaya yo también (nº 30); Pobre Herodes, te han burlado, los reyes se 
han ido sin verte (nº 31); Rey Herodes, falso traidor, de qué le pesa el nacimiento de Cristo (nº 32).
**** Adiós doncella, llena de gracia, tienes por nombre Vírgen María (nº 42); Hermosa doncella, sin mancha, tienes por nombre Vírgen 
María (nº 43).



222

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

A su vez, constatamos una gran abundancia de variantes: encontramos coplas similares en las 
que varía el sujeto, la persona o el tiempo verbal o alguna palabra.

La variabilidad es una característica de la oralidad; fruto de la inventiva de cada persona, har-
moniza los significados que no se comprenden. Veamos la (única) copla en castellano:

Como ya hemos anticipado en otros apartados de este trabajo, las similitudes entre la primera 
impresión conocida (México, XVII) y los textos recogidos en los siglos XIX-XX en Bizkaia son 
considerables. A continuación, presentamos las coplas de Zubia-Lezamiz y sus homólogas en 
tres manuscritos conservados en casas, presumiblemente escritos a comienzos del siglo XX. En 
el caso de la 5ª copla, señalamos la correspondencia con otra fuente, debidamente indicada.

Anuario 1933 (Gernika) Garratza 1919 Otazua Ariatza (tradición oral)

-Josepe ditxosua

Ya da denporia

Neugandik jayoteko

Jesus salbadoria.

Josepe dichosua

Yada demporia

Seugandic jayoteco

Jesús salbadoria.

Josepe poderosoa

Ya da demporie

Seugana jaguiteco

Jesus salbadorie.

Maria ditxosia

Ia da denboria

Zugandik jaiotzeko

Jesus Salbadoria.

Garratza 1919 Larruzea Bekoetxe Otazua

Mendian egosala

Jagoten ganaduac

Manifestadu yacon

Serutic aiñgeruac.

Mendian gengozala

Jagoten ganaduac

Manifestadu yacun

Cerutic angeru bat.

Mendian guengosala

Jagoten ganaduac

manifestatu jacun

cerutic angueruac.

Mendien hegonsala

Jagoten ganaduek

Manifestatu sen

Serutic angerua.

Bekoetxe Garratza 1919 Otazua

Corrían los pastores

Dejando al ganado

Que llevan grandes boses

Jesuse adorado.

Corrían los pastores

Dejando al ganado

Que daban grandes voces

Jesús sea adorado.

Corriendo los pastores

Dejando al ganado

Que daban grandes voces

Que tu seas adorado.



223

6. Análisis estructural de los cantos

Zubia-Lezamiz (XVII) Bekoetxe (1914) Larruzea (s.f., XX) Otazua (s.f., XX)

Gau on Sanctu onetan,
launaren iaiacean,
pozgatu gaitean gustioc 
uiotzean.

Abendu santu onetan
Cristoren jayotzian
Contentuaren andis
Gustioren posgaitian.

Abendu santu onetan
Cristoren jayotzian
Contentuaren andis
Gustioc pozgaitian. 

Abendu santu onetan
Cristoren jayosia
Alegradu gaitensan
Gustiok bos batian.

Aita Adam eguinzan
lunarren* ganean,
becatu eguin eta
iausizan arean.

 Adan formadu y zan zan
Lenengo lurrian
Pecatu eguin eban
Paradisu terrenalian.

Adan formadusan
Lelenengo lurrian
Pecadu eguineban
Paradisu terrenalian. 

Adan formatu san 
lenengo lurrian 
pecatu eguin eban 
paradisu eternalian.

Limboan egoan
bost mila urtean;
launa iasizaitez 
ceruetarean.**

Linboan egozan deies
Bost milla urtian
Jauna jaisisaquigus
Zeruetarian!

Livorian egosan deyez 
vosmilla urtian
jauna jatzi daitiala
ceru orretarican. 

Linboan igon san deyes
Bosmilla urtean
Jauna jasi saguigus
Seru alturican. 

Negarrez dago an
aimbat urtean;
launa iasizaitez 
ceruetarean.

Copla sin correspondencias claras. Las coincidencias con la copla anterior (total 
en los versos 3 y 4 y parcial en el verso 2) sugiere que podría tratarse de una 
pequeña variante.

Doncella ederbatec
Belengo errian
seña IesuChristo
dauco sabelean.

Dontzella eder bat dakat
Neronek aldien
Semie dakarrela
Bere sabelien. 
(Fuente: Anuario de Eusko Folklore, 1922, Amorebieta)

Eguzqui Diuinala
gauerdi batean
etorrizan lurrera 
guizonen soñean.

Egusqui divinala
Gaubaren gauberdichan
Etorri san mundura
Guisonaren tragian.

Egusqui dibinala
Gauaren erdian
Etorri san mundura
Guisonaren echuran.

Egusqui divinala
Gabonen gauberdian
Betorri san mundura
Guisonaren tragien.

[Coloquio entre los 
Pastores] 
1 Machiniquito
cerdio Cheru?***
atzoric ona
ce barrí dogu?

Copla sin correspondencias

2 Barrí dogu ce
Angueru mila
gure menditic igarodira.

Copla sin correspondencias

* Presumiblemente lurraren.
** Según Sarrionaindia (2022), se trata de un sufijo ablativo arcaico del dialecto vizcaíno (-arean > -rik > -tik).
*** Sarrionaindia (2022) comenta que puede tratarse de una errata, y quisiera decir “cer dioc”; alternativamente, se trataría 
de un tratamiento mayestático (berorika), no acorde a la conversación entre amigos.



224

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Con respecto al dialecto, Amagoia Lopez de Larruzea destaca que el lenguaje general de las 
coplas escritas ha seguido el estilo vizcaíno eclesiástico, no demasiado cercano al habla y a la 
pronunciación de Gernika (2019a, 27), excepto algunos fonetismos como ea>ia (luzian, erregia, 
antzian), oa>ua (daguan), au>eu (beleuniko), etc. 

6.2.7. Modificaciones intencionadas

Los términos y formas arcaicas encontradas en el corpus de los marijesiak apuntan a una cierta 
antigüedad, así como una pervivencia en el tiempo. Sin embargo, en las coplas también nos 
topamos con modificaciones intencionadas, que poco tienen que ver con la variabilidad y la 
reelaboración resultantes de la transmisión oral. 

Observemos, a continuación, la copla Hogeta laugarrena, en sus diversas versiones:

En la versión de Ariatza, notamos una sustitución de las palabras desio/deseo y logratu/logradu 
por gura y jaretsi. Jon Enbeita señaló al bertsolari local Kepa Enbeita Urretxindorra (1878-1942) 
como posible retocador de la letra. A comienzos del siglo XX, los intelectuales cercanos al PNV 
promovían el purismo lingüístico y tendían a reemplazar términos de origen latino por otros 
de sabor meramente vasco (a veces términos ya existentes, otras veces neologismos). Enbeita co-
mulgó con el partido a partir de 1904, lo que supuso un cambio de estilo, lenguaje y temáticas 
en su producción. Según Asier Barandiaran, pasó de crear bertsos sobre los modelos de los 
bertso jarriak303 de Gipuzkoa, a imitar la grafía y el lenguaje promulgados por Sabino Arana 
(Barandiaran, 2002, 333). En efecto, el mismo autor describe la afición del joven Enbeita hacia 
las populares y difundidas hojas volantes de bertsos gipuzcoanos, y señala que él mismo utilizaba 
verbos y expresiones de la provincia vecina antes de adoptar el mencionado modelo ideológico 
y estético nacionalista (2002, 335). 

En este sentido, podemos constatar la considerable influencia de los bertsos en dialecto guipuz-
coano en los marijesiak, ya visible en la última tabla presentada —son guipuzcoanas las formas 
degu, dezagun, deguna—304. Podemos encontrar este influjo también en el corpus de Lekeitio 
(dezagun, daukazun). Hemos mencionado en el capítulo 5, cómo Mila, la solista anciana, no ve 

303 Ver Glosario. Hojas de bertsos escritos difundidas ampliamente.

304 Amagoia Lopez de Larruzea (2018, 51) localiza la forma guipuzcoana dezagun y sus variantes en los diversos manuscri-
tos (conta desagun, en Garratza; canta desagun, en Bekoetxea-Galatxu; canta desaigun, en Larruzea-Barrenengo Barrena; conta 
deseun, en Sagastietxebarri; conta deuzagun, en el manuscrito de 1891). En otro trabajo, la misma autora recoge más formas 
guipuzcoanas de la publicación de Garratza de 1919: nola, degu, zegaitikan, zerutikan, batetikan, aurra, ziraden (Lopez de La-
rruzea, 2019a, 27).

Ariatza 

Hogehita laugarrena

Dogu abenduan

Geuk gura genduana

Jaretsi genduan.

Ea

Hogeta laugarrena

Dogu abenduan

Itxaro genduena

Logratu genduan.

Iurreta

Hogeta laugarrena

Dogu abenduan

Deseo genduena

Logratu genduan.

Garratza (1919)

Ogueta laugarrena

Degu abenduan,

Deseo guenduana

Lagradu guenduan.



225

6. Análisis estructural de los cantos

problema en emplear el verbo guipuzcoano —posiblemente, porque se identifique en parte con 
su uso—, mientras que su hija Eli decide sustituirlo con la forma vizcaína (dagigun). A su vez, 
las coplas de Amorebieta recogidas en el Anuario de Eusko Folklore en 1922 también presentan 
voces del dialecto guipuzcoano; según el recolector que firma el artículo (Félix de Zamaloa), esto 
demostraría que la canción procede de Gipuzkoa (1922, 87). A este respecto, un acercamiento 
tan simplista resulta problemático, ya que la cuestión es mucho más compleja; para hacer un 
estudio exhaustivo, deben considerarse la influencia de las hojas volantes, los intercambios en el 
seno del clero vasco, y otros factores.  

Seber Altube, alcalde peneuvista de Gernika (1931-1935) y miembro de la Academia de la Len-
gua Vasca (Euskaltzaindia), se vio influido por el mismo ambiente purista que Enbeita. Cercano 
a Azkue, propuso reglas sintácticas que fueron duramente criticadas por filólogos como Koldo 
Mitxelena por mezclar lo que es y lo que debería ser (Velez de Mendizabal, 2000, 17). Asimismo, en 
cuestiones de léxico se mostró favorable a buscar un término medio, de manera que no apoyaba 
la supresión total de los préstamos latinos, pero tampoco aprobaba el lenguaje popular como 
tal, ya que opinaba que el euskera de entonces estaba desgraciadamente lleno hasta la médula de 
palabras extranjeras impuras305 (Altube, 1920). En sus arreglos corales basados en los marijesiak 
podemos ver sus modificaciones en cuestiones de léxico y de grafía:

En uno de sus artículos, Jose Antonio Arana Martija presentó 4 variantes del estribillo de la 
segunda tonada de Gernika (2003, 77-78). Observamos como la tercera y la cuarta versión son 
abiertamente atribuidas a Seber Altube (Jesukristo / Adoratzen zaitugu / Jesukristo306) y a su alum-
no y sucesor Segundo Olaeta (Jesukristo / Benetan maite zaitugu / Jesukristo307), respectivamente. 
Así, Arana no oculta que ambas personalidades modificaran las letras de los cantos. 

305 En concreto, empleaba la expresión erdal-itz mordoilo (Altube, 1920, 45). 

306 Jesucristo / Te adoramos / Jesucristo. (T. de la A.)

307 Jesucristo / Te queremos de veras / Jesucristo. (T. de la A.)

Garratza (1919) Seber Altube (1922)

contentuaren aundis Jazote eder onegaz

Ate diamantescuac Ate urregorrizkoak

Bentana isarrescuac Bide izarrezkoak

Nasaretaco templuan dago Nazareteko elixan dago

Corraletaco ardiac bere Larraiñetako ardijak bere

Guere Salbadoria
Jayodalaco nunduan.

Salbagillia jaijo dalako
Belenengo etartian.



226

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

La primera variante que Arana presenta, en cambio, corresponde a un manuscrito de 1891 (Je-
sukristo, / Geure Jauna da jaio, / Jesukristo308); no lo conocemos en la tradición oral actual. 

Es la segunda variante la que presumiblemente ha circulado en la tradición oral (Jesukristo / Ay 
qué bonito es el niño, / Jesukristo). En este caso, Arana no menciona su procedencia ni ninguna 
fuente; no obstante, podemos encontrarlo, ligeramente variado, en el librito de Garratza de 1919 
(Jesucristo hay que bonito bueu niño, Jesucristo). R. M. Azkue (1925/1990, 1085) lo recogió en su can-
cionero como Jesukristo, Ay, qué bonito el niño Jesucristo (Billosik bazagoz bere, nº 929). Curiosamen-
te, en las ediciones impresas de Gaubeka (de la década de 1950) se presentan los dos estribillos 
seguidos, como si los impresores dieran a elegir. Imprimen la letra en castellano, seguida de la 
propuesta de Seber Altube; esta, sorprendentemente, presenta la persona del verbo en singular 
(adoratzen zaitut, “te adoro”, y no zaitugu). Podría tratarse de una errata, o quizás podría ser 
indicativo de un hipotético uso privado y devocional de los libritos309. 

Si analizamos otras fuentes, veremos que la formulación de Altube (Adoratzen zaitugu) se impo-
ne en Gernika en las décadas siguientes: la encontramos en las hojas mecanografiadas recogidas 
en la villa a partir de los 1960. En un folio mecanografiado que utilizaba el solista Jose Antonio 
Oar, encontramos otra modificación: el verbo gurtutzen, que sustituye a adoratzen. Amagoia Lo-
pez de Larruzea señala que esta versión figuraba en una partitura de Segundo Olaeta310. Aunque 
este cambio después no saliera adelante, ciertamente se trata de un intento más de subsanar la 
influencia latina en el léxico vasco. 

308 Jesucristo / Ha nacido nuestro Señor / Jesucristo. (T. de la A.)

309 Recordemos la ya mencionada última copla de Garratza (1919), que firmaba el librito a la vez que invitaba a quien qui-
siera a cantar estas alabanzas a Jesús.

310 Lopez de Larruzea, 2019a, 16.

Extracto del librito de letras de Gaubeka, 1951. (Gernikako Marijesiak)

Detalle del folio mecanografiado de J. A. Oar. (Gernikako Marijesiak)



227

6. Análisis estructural de los cantos

En relación con el estribillo en castellano, hemos mencionado con anterioridad que en Ibarran-
gelu el sacerdote Domingo Zuluaga llamaba a estos cantos Kebonikoak (2009, 201), y que Tiburt-
zio Ispizua mencionaba la denominación Joenikuek en Larrabetzu (Barandiaran, 1922, 70). En el 
manuscrito Larruzea-Barrenengobarrena de Gernika (de comienzos del siglo XX), asimismo, el 
título de la segunda serie de coplas es Aiquevonitoac, y el estribillo se recoge como ay que vonito 
niño Jesucristo; en el manuscrito Bekoetxea-Galatxu (1914), de Gautegiz Arteaga, esta serie lleva 
por título Los Quevonitos, pero en lugar del estribillo solo indica Jesucristo. 

A la luz de las fuentes, constatamos que el estribillo en castellano está documentado con ante-
rioridad al resto de versiones en euskera. Sin embargo, hoy solamente se mantiene en Gernika 
(Jesucristo, ay, qué bonito es el niño, Jesucristo), y de manera puntual: se interpreta únicamente 
después de la copla en castellano, Corrían los pastores. En el resto de las localidades donde se 
interpreta la tonada Jesukristo, al menos desde la mitad del siglo XX, nos encontramos las di-
versas soluciones en euskera, que respetan el significado castellano y hemos presentado en el 
subapartado Contenido. 

Arana Martija nos advierte (2003, 103) de que Seber Altube no se limitó a modificar un estri-
billo, sino que propuso otros cambios que principalmente buscaban reemplazar las voces de 
origen latino y seguir las normas ortográficas marcadas por Euskaltzaindia (Academia de la 
Lengua Vasca). Estas correcciones se difundieron a través de las versiones corales del músico, 
así como mediante hojas escritas. Por ejemplo, la imprenta Egurrola sacó un folleto de tres pá-
ginas (posiblemente en torno a 1920), que llevaba por título Antxinako Gernikako Maria-Jese edo 
Gabon-Kantak (Villancicos o Maria-Jese antiguos de Gernika). Pese a que el título da a entender 
que las coplas que se reproducen son de tradición oral, observamos notables modificaciones de 
cariz purista; llama la atención que tampoco recoja la copla en castellano. En este sentido, la 
versión de la imprenta Garratza (1919) parece más fiel a la tradición oral. Presentamos a conti-
nuación una comparativa de algunos versos en las dos fuentes (indicando el nº de copla y el nº 
de verso):

De todas formas, excepto el estribillo, estos retoques no tuvieron mayor recorrido. Arana señala 
que es difícil cambiar los textos que se han transmitido durante generaciones y cuentan con 
gran arraigo (2003, 103). Resulta paradójico que fuera el mismo autor quien impulsara ciertos 
cambios (como leiho, en vez de bentana), y participara en la remodelación de las coplas en una 
segunda fase, como expondremos a continuación. 

Garratza (1919) Seber Altube (1922)

contentuaren aundis (nº 1/3) albista eder onegaz (nº 1/3)

paradiso eternalian (nº 2/4) Paradisu dontsuan (nº 2/4)

Egusqui dibinala (nº 7/1) Eguzki Jainkozkua (nº 3/1)

Nor emen mensajerua (nº 17/1) ¿Nor da ba mandataria? (nº 7/1)

bentana isarrescuac (nº 9/4) Leio zidarrezkuak (nº 8/4)



228

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

El grupo motor de Gernika presentó en 2008 su revisión de las coplas. El trabajo lo llevó a cabo 
principalmente Amagoia Lopez de Larruzea, con la colaboración y el aval de Jose Antonio 
Arana Martija. Tomaron 5 fuentes como referencia: G= Garratza 1919 / GA=Gaubeka 1951 / 1891= 
manuscrito de 1891 / Larr= Larrabetzu/Zallo Gastelua / Sag=Sagastietxebarri. 

La revisión supuso una ampliación del corpus cantado de 28 (22+6) a 44 coplas (36+8), así como 
una reordenación según un criterio cronológico; la intervención pretendía completar la narración 
religiosa y favorecer su comprensión. No obstante, el nuevo orden rompió con algunas de las coin-
cidencias textuales señaladas con anterioridad que funcionaban como nexo entre las coplas. Así, 
se desactivó uno de los recursos propios de la oralidad: las coplas nº 4-5 y 48-49 de la colección de 
Garratza dejaron de ser correlativas en la nueva propuesta de 2008, pasando a ser las nº 5 y 8, 14 y 
16. En cambio, las nº 53-54 siguieron siendo contiguas (nº 26-27 según la nueva ordenación). 

La remodelación de los cantos aprobó los numerosos términos de raíz latina (zelebradu, Salbado-
ria, nabegadua, infantia, manifestadu, espantadu, dultzia, anunziadoria311, etc.) por considerarlos de 
uso popular, priorizándolos ante los términos sustitutivos promovidos por los agentes puristas. 
En cuanto a la ortografía, procuraron escribir las palatalizaciones propias del habla local (bi-
llozik, hillabetian, seiña, niñoiela, eztira, eztakusen, ekaizuz, eztator,312 etc.) para asegurarse de que 
fueran pronunciadas. A su vez, restablecieron las formas verbales más parecidas al vizcaíno 
antiguo, sustituyendo por ejemplo las terminaciones del guipuzcoano y del estándar -atu / -itu 
por -adu -idu (zelebratu>zelebradu313; elejiturik>elejidurik). 

Algunos miembros del grupo consideran unas modificaciones excesivamente subjetivas, o no 
comparten su necesidad. A modo de ejemplo, en la copla nº 28 (Hotzaren negarrez dago) se escogió 
la versión de la fuente “Larrabetzu/Zallo Gastelua”, que dice o musika dulcia en el último verso, 
en vez de o ze musika dultzia, como se venía cantando anteriormente. En este caso, se priorizó 
la variante recogida por escrito a la versión oral. También son objeto de discusión los verbos 
imini (en la tradición oral reciente, ipini), dabena (previamente dabela) o niñoiela (ni noiela), todas 
variantes favorecidas por ser consideradas más correctas por la experta Lopez de Larruzea. 

El grupo motor decide no escribir las coplas extraoficiales mencionadas en el capítulo 4, por ser 
temáticamente de otra índole y de cariz humorístico o político; sí se recoge la copla de postula-
ción (Bederatzi gau tristetan). 

En capítulos anteriores hemos relatado cómo las modificaciones presentadas en 2008 han sido 
expuestas e introducidas año tras año durante las rondas y ensayos. En este sentido, las actitudes 
correctivas de los miembros del grupo motor, la colaboración de los solistas, la publicación de 
artículos y reportajes relacionados, así como la impresión y difusión de las nuevas letras han fa-
cilitado la reforma. El último librito de letras publicado en 2019 imitaba la estética y el grafismo 
de la impresión de Garratza de 1919, aprovechando el centenario de la publicación para dar una 
imagen de continuidad (pese a las notables diferencias entre una y otra edición). 

311 Lopez de Larruzea, 2019a, 28.

312 Lopez de Larruzea, 2019a, 28.

313 En el habla local dirían zelebreu o zelebrau, pero al cantar se ciñen a la forma escrita.



229

6. Análisis estructural de los cantos

En Ariatza fijaron dos coplas por cada tonada (6 en total, siempre las mismas), para facilitar su 
memorización e interpretación. En Iurreta y Oromiño, cuentan con papeles de letras revisadas 
en diferentes épocas y ampliadas para completar el relato314, aunque en la práctica no suelen cantar 
más de una docena en cada casa —elegidas respetando el orden de manera aproximada, como 
hemos explicado en la Descripción etnográfica—. 

6.3. Análisis musical

En esta sección presentaremos y comentaremos los materiales musicales recopilados. Aportare-
mos notaciones musicales descriptivas realizadas con fines analíticos y comparativos, así como 
extractos de grabaciones de campo. 

6.3.1. Grupos melódicos

En el ámbito musical, podríamos clasificar todas las tonadas recogidas en el campo en tres gran-
des grupos melódicos. Durante las novenas (Ea y Gernika) se interpretan tres melodías diferen-
tes. Sin embargo, esta tríada no es exclusiva de estas localidades: en Ariatza y en Ibarrangelu 
también encontramos estos tres tipos melódicos, con la diferencia de que en estos municipios 
los tres cantos se interpretan durante el mismo día. En Ibarrangelu, en la época del sacerdote 
Domingo Zuluaga, el orden de las melodías era el mismo del de las novenas; en cambio, en la 
actualidad la ronda consta de otras canciones de Navidad, y las tres tonadas son tratadas de 
forma autónoma, como si se tratara de tres canciones. En la ronda de Ariatza se cantan exclusi-
vamente las coplas de los marijesiak, pero las tonadas se presentan en un orden diferente al de Ea 
y Gernika: en primer lugar cantan Abendu, seguido de Da bart Belenen, y por último Jesukristo315. 
En Iurreta, Oromiño, Ibarruri y Lekeitio interpretan una sola melodía, que como veremos, es 
similar a la primera de las novenas (Abendu). 

6.3.1.1. Grupo melódico 1 (Abendu)

En las melodías de este grupo, los versos pares de la copla dejan la melodía abierta; esta se cierra 
sólo al final del estribillo, donde finalmente se alcanza la sensación de reposo316. Así, la sensación 
de inconclusión melódica de la parte solista conduce a la respuesta grupal, que no concluye en 
el cuarto verso, sino que clausura la frase con el estribillo. 

Además del gran parecido melódico, cabe destacar que los grados de las cadencias son total-
mente coincidentes en Ariatza, Iurreta e Ibarruri, que son barrios y localidades colindantes; la 
coincidencia es considerable también entre estas variantes y las de Ea e Ibarrangelu. El caso de 
Gernika se aleja más en cuando a inflexiones cadenciales se refiere, pero coincide en el grado 
final con la versión de Lekeitio. 

314 Ver el papel de coplas de Oromiño en el Anexo.

315 En adelante, utilizaremos estos nombres para referirnos a las melodías genéricamente, sin querer reemplazar los nom-
bres que toman en cada localidad, que se indicarán puntualmente.  

316 Quizás sea la variante de Ibarrangelu la que de menor sensación de reposo.



230

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Veamos las transcripciones musicales realizadas sobre la base de nuestro trabajo de campo:



231

6. Análisis estructural de los cantos



232

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia



233

6. Análisis estructural de los cantos

La variante de Lekeitio es ciertamente la más lejana con respecto a las demás: aunque el mo-
vimiento general de la melodía se asemeje, los grados de las cadencias no se corresponden por 
completo. Pese a todo, la forma general del canto se ajusta al esquema (apertura-cierre) expuesto 
con anterioridad. Con todo, la incluimos en este grupo con grandes reservas. 

En términos rítmicos, todos los cantos se pueden enmarcar en un pulso binario. Las variantes 
de Ea (EJEMPLO AUDIOVISUAL) y Ariatza (EJEMPLO AUDIOVISUAL) presentan una pul-
sación dividida de forma igual ―el equivalente a un compás binario de subdivisión binaria―, 
mientras que las de Iurreta (incluyendo Oromiño) e Ibarrangelu (EJEMPLO AUDIOVISUAL) 
sugieren una subdivisión desigual ―subdivisión ternaria―. 

Indicamos los golpes de palos al suelo con marcas (|) en las partituras de Ea, Ariatza e Iurreta. 
Aunque la melodía cantada en Oromiño e Iurreta sea la misma (por lo que no se ha duplicado 
aquí), en Oromiño acentúan solamente el primer pulso del compás (marcando la caída o tesis, 
o sea, la primera negra con puntillo, y no la segunda) (EJEMPLO AUDIOVISUAL), mientras 
que en Iurreta subdividen el pulso (acentuando cada negra con puntillo) (EJEMPLO AUDIO-
VISUAL). En Ariatza y en Iurreta observamos cómo el movimiento del palo en manos de algu-
nos cantores subraya el carácter binario del pulso: algunos golpean el suelo en la parte fuerte y 
realizan un balanceo de la punta superior en la parte débil, sin levantar el palo del suelo; otros 
golpean el suelo en la parte fuerte y aflojan el puño en la parte débil.

En Ibarruri la subdivisión interna oscila entre células iguales y desiguales (EJEMPLO AUDIO-
VISUAL). En Gernika (EJEMPLO AUDIOVISUAL) y en Lekeitio (EJEMPLO AUDIOVI-
SUAL) destaca la libertad rítmica de la parte solista, que contrasta con el sentir más acompasa-
do de subdivisión igual o binaria de las partes grupales.  

6.3.1.2. Grupo melódico 2 (Jesukristo)

Las tonadas de este grupo son melódicamente muy similares. Están conformadas con material 
musical repetitivo: los primeros dos versos son temáticamente iguales; sucede igual con el ter-

https://www.dropbox.com/scl/fi/oeqpylorgdy556spwz1am/Ea.-2021-Abendu.mp4?rlkey=8w7fjf9x71dhk725bybjg2uek&e=1&st=qanz748z&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/0hzkuptxfj9su4f4v9p9o/Ariatza.-2022-Abendu-makilak.mp4?rlkey=u6ywog0v023yndd1wq6m5xouu&e=1&st=r89wfpfh&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/2z1eoq87k63avnk43095v/Ibarrangelu.-2022-Abendu-centro.mp4?rlkey=6sslyoa1ftuw7wjvw7iuk8v24&e=1&st=g9rl3yui&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/sp29eu0ely8vodw4chsyy/Oromi-o.-2022-abendua.mp4?rlkey=oeftx1ewlbkb26qw3aqykb4ja&e=1&st=9j4ohzj6&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/b4d9aojab5svt1lhabfss/Iurreta.-2012-Labayru-ltima-copla.mp4?rlkey=vra90ll3d7a1n6lcdq78ru816&e=1&st=anzpviis&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/b4d9aojab5svt1lhabfss/Iurreta.-2012-Labayru-ltima-copla.mp4?rlkey=vra90ll3d7a1n6lcdq78ru816&e=1&st=anzpviis&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/2ov2btt3nzjqxs7cy2paw/Ibarruri.-2022-Abendua-1.mp4?rlkey=l4pm4onnaaodqhkq0o2evj4gb&e=1&st=hdl20fck&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/2ov2btt3nzjqxs7cy2paw/Ibarruri.-2022-Abendua-1.mp4?rlkey=l4pm4onnaaodqhkq0o2evj4gb&e=1&st=hdl20fck&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/j3bdm9ewvb69qpu09rxsc/Gernika.-2021-Abendua.mp4?rlkey=sby0mrx9reg5g0bspqd4csyk7&e=1&st=oe7mydk0&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/2tyvk1cnjqp9i2hpbjppg/Lekeitio.-2021-Mila-abendu.mp4?rlkey=uaor6i541uratnabg881cdpzs&e=1&st=h10wq7t4&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/2tyvk1cnjqp9i2hpbjppg/Lekeitio.-2021-Mila-abendu.mp4?rlkey=uaor6i541uratnabg881cdpzs&e=1&st=h10wq7t4&dl=0


234

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

cero y el cuarto verso, que se reiteran en el estribillo. Simplificando, se trataría de una forma 
AA1BB1B2.



235

6. Análisis estructural de los cantos

Rítmicamente tampoco encontramos grandes diferencias; se trata de pulsos binarios en todos 
los casos, de nuevo, con la peculiaridad de la interpretación solista con flexibilidad de pulsación 
en el caso de Gernika. En los siguientes enlaces pueden escucharse ejemplos de Ea (EJEM-
PLO AUDIOVISUAL), Gernika (EJEMPLO AUDIOVISUAL), Ariatza (EJEMPLO AUDIO-
VISUAL) e Ibarrangelu (EJEMPLO AUDIOVISUAL). 

https://www.dropbox.com/scl/fi/9eg6te3u9gp2yz3pjy8i7/Ea.-2021-Mendian.mp4?rlkey=rn611d1euc909pnbxu8f936xa&e=1&st=rhzviykx&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/9eg6te3u9gp2yz3pjy8i7/Ea.-2021-Mendian.mp4?rlkey=rn611d1euc909pnbxu8f936xa&e=1&st=rhzviykx&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/m4vmdhafxpiqrje17mc68/Gernika.-2021-I-aki-Mendian.mp4?rlkey=09pmrohclitxl9nu935ep2xh0&e=1&st=gzcxurxd&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/stzqelzj8mt9krfj0qjp7/Ariatza.-2022-Jesukristo.mp4?rlkey=mjvtpu9et5grvyo0dcu20h433&e=1&st=vxgusmmf&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/stzqelzj8mt9krfj0qjp7/Ariatza.-2022-Jesukristo.mp4?rlkey=mjvtpu9et5grvyo0dcu20h433&e=1&st=vxgusmmf&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/8ilt2raamgaig4mqdq9fp/Ibarrangelu.-2022-Jesukristo.mp4?rlkey=emrb2qbsj5ymgkv5202vfc4r9&e=1&st=l3t9q5oj&dl=0


236

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

6.3.1.3. Grupo melódico 3 (Da bart Belenen)



237

6. Análisis estructural de los cantos

Todas las variantes comparten el ritmo binario de subdivisión desigual (o ternaria), conocido 
como biribilketa, martxa o kalejira. Vemos así que la tercera tonada contrasta en ritmo, métrica y 
carácter con las dos anteriores. En Gernika, Da bart Belenen se corresponde con un modo menor 
melódico, y es la tonada más vivaz y acompasada (EJEMPLO AUDIOVISUAL). En el resto de 
las localidades, la escala es mayor y prevalece el carácter rítmico. En Ea este canto se acompaña 
de una campanita (señalada con el símbolo  en la notación); el patrón rítmico del idiófono se 
resume así  : (EJEMPLO AUDIOVISUAL). En Ariatza, las tres tonadas se cantan seguidas 
(aunque en un orden diferente al de las novenas y al presentado aquí, es decir, 1-3-2); los gol-
pes de palo se mantienen pero la subdivisión interna va cambiando (binaria-ternaria-binaria) 
(EJEMPLO AUDIOVISUAL). En Ibarrangelu, el carácter de biribilketa se percibe también 
(EJEMPLO AUDIOVISUAL). En Ariatza las dos coplas que actualmente se cantan con la ter-
cera tonada coinciden en métrica; sin embargo, en Gernika, Ea e Ibarrangelu, la tercera serie 
consta de coplas de diferentes métricas, por lo que en estos tres pueblos nos topamos con varia-

https://www.dropbox.com/scl/fi/91md70us0ok1tx2m5pfl0/Gernika.-2022-Bart-Belenen-coplas-extraoficiales.mp4?rlkey=0edh483yqxqonlnb36rd2vnbp&e=1&st=b0503y6u&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/65k204mzw0q61ktg1w2yl/Ea.-2021-Da-Bart-Belenen.mp4?rlkey=6jhm8vz9516ad86knsnl3uk1w&e=1&st=q128gi2l&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/k48auemcuc387ocneccvd/Ariatza.-2022-3-tonadas-frente-a-una-casa.mp4?rlkey=69ghji673r1r0ws5vcqzncd95&e=1&st=zq2bmh3l&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/p4b83t65x72cr7d842hyk/Ibarrangelu.-2022-Da-bart-Belenen.mp4?rlkey=keavddb89oyabsku5fyj1h9zi&e=1&st=cyvzl7f7&dl=0


238

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

ciones melódicas que se adaptan al texto317.

6.3.1.4. Progresión musical de las novenas

Como ya hemos anticipado, en Gernika y en Ea se realiza una novena, es decir, una progresión 
ritual de tradición religiosa que se desarrolla a lo largo de 9 días. En Ea, las primeras dos me-
lodías se presentan alternamente del 15 al 23 de diciembre (9 anocheceres); los días impares se 
canta Abendu, y los pares Mendian (Jesukristo). El 24 de diciembre (décimo día), se interpretan 
estas dos melodías en una primera ronda matutina por el centro, tras lo que se pasa exclusiva-
mente a la tercera melodía para subir a los caseríos y recorrer la totalidad del pueblo, mientras 
se realiza la cuestación. 

En Gernika, la primera melodía se canta durante 4 madrugadas seguidas (del 16 al 19 de diciem-
bre), la segunda durante 5 (del 20 al 24), y la tercera melodía se incluye en la segunda y tercera 
ronda del 24 de diciembre, combinada con las dos anteriores; es en esta última ronda cuando se 
realiza la cuestación. 

Por lo tanto, pese a las ligeras diferencias, en ambas novenas, Abendu y Jesukristo corresponden 
al Adviento o a la preparación a la Navidad, mientras que Da bart Belenen, introducida el día de 
Nochebuena y cantada durante la cuestación, se refiere a la alegría provocada por el reciente 
Nacimiento. Recogemos otras diferencias en la siguiente tabla:

El carácter contrastante de la tercera melodía lleva a Amagoia Lopez de Larruzea a hipotetizar 
que podría tener un origen diferente al de las otras dos melodías (2019a, 22). 

6.3.2. Forma responsorial 

En las notaciones musicales aportadas para presentar los diferentes grupos melódicos y las va-
riantes, vemos que la forma responsorial se desarrolla de forma diferente en cada melodía y en 
el seno de cada grupo. 

En resumen, la interpretación actualmente no es responsorial ni en Ibarrangelu ni en Ibarruri. 
En Iurreta y Oromiño, el número de solistas no está restringido, y quien conozca las letras y 

317 En Ea, los mismos actores identifican 3 variantes de la tonada, que se adaptan a las diferentes métricas de las coplas de 
esta serie (Madarieta, 2008, 93).

Tonada Métrica (aprox.) Ritmo

Abendu Copla menor Compás binario, subdivisión binaria

Jesukristo Copla menor Compás binario, subdivisión binaria

Da bart Belenen Copla mayor y menor Compás binario, subdivisión ternaria (6/8, 
martxa/kalejira)



239

6. Análisis estructural de los cantos

quiera realizar dicha parte tiene libertad de hacerlo, de manera que la forma responsorial está 
delimitada pero no es estricta. Al contrario, en Lekeitio, Ea, Ariatza y Gernika, la delimitación 
entre solistas y grupo está bien marcada. 

En términos generales, la respuesta del grupo puede suceder en dos momentos diferentes: en la 
segunda mitad de la copla, es decir, a partir del tercer verso (en Gernika y en Ea, en las tonadas 
Abendu y Jesukristo, y en Ariatza, en la tonada Abendu) o en el estribillo (en Iurreta, Oromiño y 
Lekeitio; también en Ariatza, en las tonadas Jesukristo y Da bart Belenen, así como en Ea, en la 
tonada Da bart Belenen). Es reseñable la modalidad responsorial de la última tonada de Gernika 
(Da bart Belenen): el solista (versos impares) y el coro (versos pares) se alternan durante la copla, 
que desemboca en el estribillo colectivo (EJEMPLO AUDIOVISUAL). 

6.3.3. Canto a varias partes 

6.3.3.1. Tipología

En todos los casos estudiados, la realización a varias partes es completamente homorítmica y 
sobrepone líneas melódicas paralelas, mayormente a distancia de tercera o sexta. Ignazio Mac-
chiarella (1995) definió este modelo de construcción polivocal como linear-horizontal. Encontra-
mos esta tipología en el centro-norte de Italia (Morelli, 2014), así como en el Pirineo (Castéret, 
2012; Ayats et al., 2010c). Por lo tanto, constatamos que la estructuración de las diferentes partes 
vocales y las modalidades interpretativas coinciden con las de otras tradiciones cercanas, así 
como con otros repertorios y contextos locales. 

En Lekeitio, la solista canta la copla y la parte grupal se limita al estribillo. En el capítulo 4 he-
mos relatado cómo en la documentación más antigua que hemos podido recopilar (EJEMPLO 
AUDIO) (EJEMPLO AUDIOVISUAL) se podían escuchar dos partes vocales paralelas. Después 
de unos años en los que el canto parece haberse interpretado heterofónicamente (EJEMPLO 
AUDIOVISUAL), una segunda parte ha vuelto a reaparecer en los últimos años (EJEMPLO 
AUDIOVISUAL). Esta tipología polivocal coincide con la basse parallèle identificada por Casté-
ret (2012, 56) en el contexto gascón. A continuación, indicamos la voz principal en negro, y la 
segunda en verde.

En Iurreta, la segunda parte puede interpretarse durante todo el canto o de manera localizada. 
En el capítulo 4, observamos cómo una segunda voz no aparecía al comienzo sino que, según la 
ronda avanzaba, las participantes jóvenes y algún cantor iban buscando una línea en una tesitu-
ra más cómoda para ellas, primero discretamente o en algunos momentos (EJEMPLO AUDIO-
VISUAL), y finalmente durante todo el canto, a excepción de la primera mitad del estribillo 
(EJEMPLO AUDIOVISUAL). En Oromiño, la segunda parte apareció puntualmente durante la 
ronda filmada, pero es vagamente perceptible (EJEMPLO AUDIOVISUAL).

https://www.dropbox.com/scl/fi/91md70us0ok1tx2m5pfl0/Gernika.-2022-Bart-Belenen-coplas-extraoficiales.mp4?rlkey=0edh483yqxqonlnb36rd2vnbp&e=1&st=bshdexdf&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/bbiehwi77dtv5b8cblgou/Lekeitio.-1988-Mariajesusak.wav?rlkey=zyn95lchfsrrh56iz02d5ml8s&e=1&st=v5kl5upb&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/bbiehwi77dtv5b8cblgou/Lekeitio.-1988-Mariajesusak.wav?rlkey=zyn95lchfsrrh56iz02d5ml8s&e=1&st=v5kl5upb&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/38xgfyx19vssi5xsgqig2/Lekeitio.-2000-dos-partes.mp4?rlkey=9kmjd0q67fyhio9o30ca6mk7h&e=1&st=yq2f5ga7&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/l46mq9lsnukz45l1i9al2/Lekeitio.-2021-una-parte.mp4?rlkey=pjoeed9ow9zfiz0y5tdebk1wt&e=1&st=a8b2n4dc&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/l46mq9lsnukz45l1i9al2/Lekeitio.-2021-una-parte.mp4?rlkey=pjoeed9ow9zfiz0y5tdebk1wt&e=1&st=a8b2n4dc&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/5envn8ncac32jqf9vkv99/Lekeitio.-2022-Batzokian-2-partes.mp4?rlkey=2j77cr7qa4v6kkzs7i8i6286l&e=1&st=69xxcgwe&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/5envn8ncac32jqf9vkv99/Lekeitio.-2022-Batzokian-2-partes.mp4?rlkey=2j77cr7qa4v6kkzs7i8i6286l&e=1&st=69xxcgwe&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/k5dl6xdroyjmx8i77k9kl/Iurreta.-2022-chicas-dos-partes-discreto.mp4?rlkey=ng000309eqxaijop0fhrvynha&e=1&st=132q52mf&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/k5dl6xdroyjmx8i77k9kl/Iurreta.-2022-chicas-dos-partes-discreto.mp4?rlkey=ng000309eqxaijop0fhrvynha&e=1&st=132q52mf&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/t4w9y8qeqtb8qrusd831l/Iurreta.-2022-chicas-dos-partes-claro.mp4?rlkey=wp0bi0uh761vbxe7dzbpfdz7n&e=1&st=ugg2yac3&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/sp29eu0ely8vodw4chsyy/Oromi-o.-2022-abendua.mp4?rlkey=oeftx1ewlbkb26qw3aqykb4ja&e=1&st=rkpmdw7i&dl=0


240

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

En Ariatza se realizaban al menos dos partes en décadas pasadas, al menos en dos de las tres me-
lodías (Abendu y Jesukristo), según hemos observado en los documentos audiovisuales de décadas 
pasadas y nos han confirmado los entrevistados (EJEMPLO AUDIOVISUAL). Hoy en día los 
asistentes cantan una sola voz (EJEMPLO AUDIOVISUAL). 

Sucede lo mismo en Ibarrangelu, donde la segunda melodía tenía una segunda voz paralela 
(EJEMPLO AUDIO), que no se interpreta en la actualidad (EJEMPLO AUDIOVISUAL).

Ibarruri supone una excepción dentro del modelo, pues allí los cantores ancianos (miembros 
del coro) en el caso del abendu realizan una segunda parte compuesta por el que fue su mentor, 
Txomin Artetxe (EJEMPLO AUDIOVISUAL). En el resto de las canciones, las partes que reali-
zan siguen la tipología descrita. 

https://www.dropbox.com/scl/fi/4hs0yjwkrjjpmz14ja4ol/Ariatza.-1987-polivocalidad-3-tonadas.mp4?rlkey=25gzo3e7l6ks8uy7mjwpk47uv&e=1&st=2oh91c2e&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/mi1uewx8qb4yeb8y4uwkq/Ariatza.-2022-3-tonadas.mp4?rlkey=jz97vev1l90qbi1w37b2gpedv&e=1&st=mmjmj9ow&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/9g5bgcnstraumcsl72x2s/Ibarrangelu.-DZuluaga.-Mertxe-eta-Koro.wav?rlkey=jy2zyb3pekh4frk5apbdt03g3&e=1&st=51ormxek&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/8ilt2raamgaig4mqdq9fp/Ibarrangelu.-2022-Jesukristo.mp4?rlkey=emrb2qbsj5ymgkv5202vfc4r9&e=1&st=ol1bvjir&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/fckmrpiqdaxa1cuyq12ch/Ibarruri.-2022-Abendua-2.mp4?rlkey=byfbazzzvx9poslswmlpfgq4t&e=1&st=d8ylb84n&dl=0


241

6. Análisis estructural de los cantos

En Ea (modelo 2), los testimonios orales precisan que en la ronda infantil los cantos se han inter-
pretado al unísono (en heterofonía) a lo largo del siglo XX. Según los entrevistados, tampoco se 
realizaban segundas partes en los primeros grupos infantiles y juveniles dirigidos por Juanito Ga-
llastegi (Iurreta) y Txomin Artetxe (Ibarruri) entre los años 1950-1970; sólo el sacerdote Domingo 
Zuluaga (Ibarrangelu) habría enseñado una segunda voz en una de las melodías a sus alumnos. 

En Gernika todas las partes de canto grupal se interpretan en polivocalidad, en las tres tona-
das. Como hemos expuesto en capítulos anteriores, existe un contorno melódico del bajo oficial 
—aprobado y promovido por el grupo motor— y otro(s) extraoficial(es). A continuación, marca-
mos en verde el oficial, y el esquema principal del extraoficial en naranja. Cabe destacar que 
una parte se mueve principalmente por movimiento paralelo, mientras que la proscrita emplea 
fundamentalmente la quinta de dominante por debajo de la voz principal (EJEMPLO AUDIO-
VISUAL). Aunque actualmente la voz marcada en verde sea la melodía del bajo más presente, 
puntualmente también se escucha el bajo predominante en los 80, dando como resultado un 
canto a tres partes (EJEMPLO AUDIO); esto es especialmente común en la tonada Jesukristo. 

https://www.dropbox.com/scl/fi/ngpwbeckua78dd0cmcwux/Gernika.-1987-2021-Cambio-de-bajos.mp4?rlkey=dljubpex60ix8xde9pyck1yar&e=1&st=ga9osldg&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/ngpwbeckua78dd0cmcwux/Gernika.-1987-2021-Cambio-de-bajos.mp4?rlkey=dljubpex60ix8xde9pyck1yar&e=1&st=ga9osldg&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/p1qo6xil8ksryr15z05j1/Gernika.-2022-AM-bajos-Jesukristo-O-ze-musika.mp3?rlkey=78b0ube5ndksvus4ixal4izn3&e=1&st=zlayanq8&dl=0


242

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

6.3.3.2. Polivocalidad: indispensable u opcional 

En casi todos los casos agrupados en el modelo 3 y en el modelo 4, el canto a varias partes puede 
suceder o no, pero no es considerado como algo consustancial a la práctica, sino como un em-
bellecedor opcional. Un prerrequisito parece ser que la parte principal esté asegurada. La inter-
pretación de estas voces parece hacerse por motivos de comodidad y por costumbre, aunque no 
hay que desestimar el efecto embellecedor y la densidad adicional que proporcionan al canto. 
En líneas generales, las segundas o terceras partes a realizar no están del todo formalizadas, aun-
que implícitamente sigan una lógica común preestablecida (el know-how linear-horizontal). Esto 
facilita su realización espontánea por parte de los intérpretes, que sienten la libertad de probar. 

En contraste, en Gernika los cantos se conciben como la combinación de las dos partes (tenor 
y bajo), y la parte del bajo es por consiguiente necesaria o definitoria de la práctica. En el capí-
tulo 5 recogimos cómo algunos tenores sienten la responsabilidad de compensar o equilibrar 
el número de bajos en algunas rondas, y cambian por tanto de voz. Asimismo, describimos las 
diferentes iniciativas de formalización llevadas a cabo a lo largo del pasado siglo; en la actua-
lidad, los bajos extraoficiales se escuchan en situaciones excepcionales o concretas, y de manera 
más discreta que en décadas precedentes. 

6.3.4. Tonos y estilo vocal 

La elección de la nota de partida es importante para la realización del canto, por diferentes cues-
tiones (comodidad, audibilidad, estética). La realización de las partes vocales también parece 
condicionada por el tono inicial. A continuación, comentaremos este aspecto así como algunas 
nociones del estilo vocal; destacaremos fundamentalmente la ornamentación y el mecanismo 
vibratorio laríngeo empleado (el 1, que se corresponde con la impostación natural del habla, o 
el mecanismo 2, que se suele ajustar al canto coral y lírico)318. 

En Lekeitio, la solista toma el tono intuitivamente, pensando en su comodidad y en la del coro, 
pero siempre intentando respetar el recuerdo de la estética de las antiguas cantoras. En las gra-
baciones de 2000, el tono de partida de Mila estaba en torno a Do; actualmente es un poco más 
bajo (Sol#-La), por su edad y el del resto de las cantoras. Su hija Eli ha mantenido el tono, pero 
ha cambiado el mecanismo vocal del 1 al 2 (EJEMPLO AUDIOVISUAL). Percibimos más orna-
mentación (particularmente, glissandos y grupetos) en las notas largas en las interpretaciones 
de las solistas más ancianas. 

En Ea, el solista también toma el tono con total libertad. Observamos que cuando la elección re-
sulta demasiado grave, los niños más pequeños no interpretan las respuestas cómodamente, por 
lo que las responsables del grupo suelen dar directrices para alzar el tono, por lo menos durante 
los ensayos. En las grabaciones de 1987 observamos que el tono de partida se encuentra en torno a 
Mib (Abendu), Lab (Sakramentu) y Mib (Da Bart Belenen); en 2021, los tonos eran más graves, excepto 
el de la última melodía (Do#, Mib, Fa). A su vez, siempre basándonos en las filmaciones recopila-
das, las interpretaciones de los registros de finales de los 80 parecen tener un tempo más animado. 

318 Para más detalles, puede consultarse Roubeau et al. (2009).

https://www.dropbox.com/scl/fi/li6gl22s25gunt6da6gnx/Lekeitio.-Estilo-vocal-2000-2022.mp4?rlkey=5nry8dipk4txom212seo0wimb&e=1&st=8twv63cj&dl=0


243

6. Análisis estructural de los cantos

La elección del tono también es intuitiva en Ibarrangelu y en Ibarruri; en ambos casos, aunque 
no haya solistas, son los directores o agentes activos del grupo los que dan el tono, que parece 
interiorizado y considerablemente estable, por lo que hemos podido observar en los ensayos y 
rondas de diversos años. En Ariatza, contamos con una filmación de 1987, en la que los tonos 
de partida eran notablemente más agudos que en la actualidad (EJEMPLO AUDIOVISUAL); 
asimismo, la forma de cantar es considerablemente más ornamentada y vibrada, y se caracteriza 
por un timbre vocal potente y brillante.

En Iurreta y Oromiño, el tono del canto viene marcado por la trikitixa (acordeón pseudodiatóni-
co o mixto); en Iurreta actualmente emplean un instrumento afinado en Sib y en Oromiño uno 
afinado en Sol. Es el primer grupo en el que la segunda parte se escucha con más presencia; esto 
se debe, en parte, a las cantoras jóvenes del grupo, que por tesitura se encuentran más cómodas 
realizando esta segunda parte. En el grupo de Oromiño, las mujeres cantoras (más numerosas 
que los hombres) parecen cantar cómodas en Sol, y quizás esto tenga que ver con la ausencia 
de una segunda parte. No obstante, cabe señalar que en las grabaciones de Iurreta de los años 
1990, el acordeonista está afinado en torno a Sol# y las cantoras jóvenes realizan ambas partes 
aparentemente cómodamente (EJEMPLO AUDIOVISUAL). Por lo tanto, puede que dada la 
continuidad del grupo de Iurreta, la realización de las partes se haya transmitido hasta hoy. En 
cualquier caso, recordemos que la polivocalidad en el modelo 3 es considerada como algo opcio-
nal y no necesariamente mejor que el canto heterofónico. 

En el caso de Gernika, las grabaciones históricas (EJEMPLO DE AUDIO) muestran tonos li-
geramente más agudos de los actuales, pero que no difieren enormemente. No obstante, los 
testimonios orales recalcan que el solista Oar y su grupo solían tomar la nota de partida más 
aguda que en la actualidad. Quizás esta percepción tenga más que ver con las voces timbradas 
(en mecanismo 1) de gran proyección de los antiguos cantores (EJEMPLO AUDIOVISUAL). 

Actualmente, el grupo motor considera que el tono adecuado de partida para el grupo se en-
cuentra en torno a un Sol-La (en la primera tonada) y Sib (en la segunda y la tercera tonada). En 
cualquier caso, los entrevistados puntualizan que cada solista tiene que buscar su propio tono o su 
tono natural, ya que opinan que cuando se entona de manera forzada, después de un rato el can-
tor suele inevitablemente bajar o subir a su tesitura habitual. En el período estudiado (2021-2023), 
los tonos de partida de los solistas han presentado notables variaciones, a lo largo de la misma 
ronda, oscilando entre Fa y Si en la misma tonada; como resultado, varios miembros del grupo 
manifiestan estar descontentos con este aspecto, que según su opinión debería mejorarse y estabi-
lizarse. Asimismo, ya hemos señalado en capítulos anteriores, cómo la tesitura y el estilo vocal de 
la solista femenina descolocan a algunos de los cantores del coro, porque aunque su nota de par-
tida sea notablemente estable y se encuentre en el rango arriba mencionado, canta en una octava 
más aguda con respecto a los solistas masculinos, y con una impostación lírica (en mecanismo 2). 
Alguna otra mujer ha probado puntualmente la parte solista en mecanismo 1, pero partiendo de 
un tono más agudo a lo habitual, que descolocó y acalló a los bajos (EJEMPLO AUDIOVISUAL). 

6.3.5. Técnica y estética del canto

Observamos importantes transformaciones en la técnica y en la estética del canto, con tendencias 
generales a tonos menos agudos, menor potencia de volumen, menos ornamentaciones, más fija-
ción del devenir melódico, timbres menos penetrantes y menos marcas sonoras de individualidad. 

https://www.dropbox.com/scl/fi/4hs0yjwkrjjpmz14ja4ol/Ariatza.-1987-polivocalidad-3-tonadas.mp4?rlkey=25gzo3e7l6ks8uy7mjwpk47uv&e=1&st=k1tr6t3s&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/em56muwq5pi64ctqb7ow9/Iurreta.-1995-chicas-dos-partes.mp4?rlkey=8ac5lfq3voxd2brkwmvu9mbxz&e=1&st=3ekuuo0p&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/89e8rhpvaf97gkkoy92zh/Gernika.-1967-estudio.mp3?rlkey=aezy6zb2jega3fylpt7k6jxcd&e=1&st=wa2qx7kt&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/i44iqwf2vmcyu7e00vjn3/Gernika.-1987-Oar-Jesukristo-dezu2.mp4?rlkey=m3lndhyhf1illoew12ew4dapu&e=1&st=k6tmsuxp&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/hpichsvlow8tpz3sxe41g/Gernika.-2023-Edurne-solista.mp4?rlkey=ctdmcmn6qppc5ui4jpf4xsh00&e=1&st=243f3v12&dl=0


244

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Por un lado, identificamos una tipología técnico-estética clásico-coral, implantada fuertemente 
a través de los coros parroquiales y demás formaciones, que busca un empaste de voces que 
suaviza las individualidades y los timbres distintivos, y a su vez insta a las mujeres a cantar en 
mecanismo 2 en el registro agudo. Quizás Ibarruri sea el ejemplo que mejor ilustra este tipo, 
aunque también encontramos esta estética en algunas solistas de Lekeitio y Gernika (EJEMPLO 
AUDIOVISUAL). En los grupos en los que este mecanismo predomina, la densidad sonora se 
consigue aumentando el número de cantores. 

En cambio, en el modelo “tradicional”, la densificación sonora deriva de la suma de individua-
lidades vocalmente remarcadas; se emplean tonos más agudos y voces timbradas (siempre en 
mecanismo 1), devenires melódicos y ornamentaciones variables. La potencia es una mezcla de 
volumen, timbre e intensidad; las voces, ricas en armónicos, ocupan el espacio y se propagan con 
facilidad. Las filmaciones de Lekeitio, Iurreta, Ariatza y Gernika (especialmente las históricas) 
dan buena cuenta de esta tipología (EJEMPLO AUDIOVISUAL).

6.4. Recapitulación

En base a nuestro análisis, queda demostrado el alto nivel de coincidencia de las tonadas reco-
gidas en las diferentes localidades. Asimismo, vemos que la organización de las series temáticas 
y melódicas que se conserva en algunas de las rondas respondería al esquema general de orga-
nización ritual de las novenas. Identificamos elementos arcaicos en los textos, así como recursos 
típicos de la oralidad; a su vez, demostramos que los cantos también han sido objeto de inter-
venciones y modificaciones intencionadas ajenas a la transmisión oral. Por último, los escasos 
registros sonoros históricos parecen suficientes para señalar algunos cambios acaecidos en la 
técnica y estética del canto, que resultan relevantes dado que ilustran los equivalentes cambios 
de conceptualización y de sociabilidad.

https://www.dropbox.com/scl/fi/0bcg05u3j6fdq57fw8h94/Estilo-vocal.-Modelo-coral.mp4?rlkey=8j9qg3a4wpl9frd2wal2vbhq0&e=1&st=j7md4k2n&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/0bcg05u3j6fdq57fw8h94/Estilo-vocal.-Modelo-coral.mp4?rlkey=8j9qg3a4wpl9frd2wal2vbhq0&e=1&st=j7md4k2n&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/8t55xovvrbplh5yfmed9y/Estilo-vocal.-Modelo-antiguo.mp4?rlkey=fyt6yaaf31hsby120ldi04x6a&e=1&st=zqnzcuje&dl=0


Conclusions





247

Conclusions

This research proposes a comparative ethnomusicological study of the sung Christmas rondas 
(rounds) that in Bizkaia are generally called abendua or marijesiak. My fieldwork was conducted 
in six municipalities (Gernika, Ea, Lekeitio, Iurreta, Muxika and Ibarrangelu), where the rondas 
take place annually in different forms. In Ea and Gernika, these musical practices cover the nine 
days before Christmas Eve (a novena); in the rest of the cases studied, the rondas are limited to a 
single day —the 23rd or 24th of December. 

The coplas (four-line verses) mainly narrate different passages of the Christmas Mystery. Despite 
the existence of variants in each locality, a structural analysis of the music immediately reveals 
common textual and musical characteristics. These commonalities allow us to speak of a vast 
shared corpus that can be organised into three series of verses which vary thematically, and 
their corresponding melodic groups. The texts consist of verses that utilize common metrical 
forms from Basque oral literature —namely “major” or “minor” coplas—, which alternate with 
refrains. The ritual order of events in the novenas in the towns of Ea and Gernika corresponds 
to the general logic of the novenas that announce festivities in the Catholic-Latin world: the first 
two series of verses (sung for 9 days) conform to the Advent season and serve to prepare for the 
feast, while the third series (restricted to Christmas Eve) contrasts thematically and musically 
with the previous ones, and celebrates the Birth of Jesus. 

During the rondas, the singers go through both urban centres (in Gernika, Lekeitio, and Ea) and 
hamlets (in Muxika, Iurreta, Ibarrangelu, and Ea). Most of them take up a collection (formerly 
mainly of food, now mainly of money), carried out either on the last day of the novena or during 
the only day on which they go out. Sung collections have been and are a common practice in 
the Basque territory, especially during the winter cycle, as they are all over the Latin world, es-
pecially in connection with Advent or Lent. Although the abendu adopts some elements typical 
of ritualized music in an agricultural context (collections, visits and gifts, conviviality, dining, 
dedications, and the use of sticks as rhythmic instruments), it is distinguished by having a di-
fferentiated corpus of religious themes, and by the aforementioned novena format, which in the 
Basque Country is currently unusual amongst other winter rondas in the area. 

The first written documentation concerning the marijesiak appears at the end of the 17th cen-
tury in the book Vida del apostol Santiago el Mayor (published in 1699 in Mexico), a work by the 
priest from Durango, José de Lezamiz. The author took the Coplas a la Encarnación y Nacimiento 
de Nuestro Señor Iesu Christo (Verses to the Incarnation and Birth of our Lord Jesus Christ) from 
an earlier work, now lost: the Doctrina christiana en Bazquence (Christian Doctrine in Basque 
language), published in 1691 in San Sebastián by Lezamiz’s compatriot Nicolás de Zubia. In the 
section of this study devoted to the structural analysis of the texts, I point at the similarities 
between the first six coplas collected by Lezamiz and the ones collected in written sources of 
the 20th century marijesiak, many of which are still sung today. Still, it is remarkable that that 
Lezamiz’s do not have a refrain. Besides these recognizable coplas, the author also presents two 
more coplas entitled Coloquio entre los Pastores (Conversation among the Shepherds), which show 
no similarities with the repertoire studied. Together with this first known printing of the co-
plas, relevant biographical data on both authors is provided in chapter 3. After placing this first 
source in a wider context posterior to the Council of Trento —which gave rise to other practices 
such as autos, pastoradas, villancicos or novenas— I have critically evaluated the hypotheses that 
have been formulated to date concerning the context of creation these coplas and their related 
singing practices. On one hand, Jose Antonio Arana Martija posits a possible theatrical origin; 



248

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

on the other hand, Manuel Lekuona pointed to a religious origin authored or transmitted by 
the Franciscan order. Neither of the two authors backed up their hypotheses with historical 
documents. The present research provides unpublished data that affirms the historical impor-
tance of religious theatre in the town of Durango —located in the area of our study— until the 
17th century; for this purpose, I have consulted archives, and have interlinked the information 
gathered by different authors. Unfortunately, the documentation currently available is still in-
sufficient and does not allow me to draw conclusive results on the possible origins of the abendu. 
My intention is that the present work lays the foundations for future historical and archival 
work of greater scope.

Through structural analysis, it is also possible to identify various elements that illustrate the 
antiquity and orality of the marijesiak. I have pointed out archaic forms, usages and terms, as 
well as poetic resources typical of oral production and transmission. Despite almost no docu-
mentation in the 18th and 19th centuries, these findings support the hypothesis that these coplas 
circulated orally throughout that time. 

In the 19th and 20th centuries, I identify distinct moments, spaces, media and agents of disse-
mination. At the end of the 19th century, reference to the marijesiak reappeared in written sour-
ces. In the private sphere of the home manuscripts of coplas have been documented in several 
farmhouses in Gernika and the surrounding area. In addition, various collections of verses and 
songs (leaflets, booklets, songbooks) attest to a more public dissemination (mainly in Gipuzkoa 
and Navarre). In Bizkaia, we know that the printed coplas were widely disseminated in the first 
half of the 20th century by means of printing houses, such as Garratza, Egurrola or Gaubeka. In 
the same period, various traditionalist or nationalist agents sought to activate Basque national 
sentiment through culture, publishing these and other songs. Institutions such as the Seminary 
of Vitoria inspired part of the Basque clergy to compile songs at a local level and reactivate their 
transmission by means of the rondas. I refer to figures such as Cecilio Aguirre (Ea), Domingo 
Zuluaga (Ibarrangelu), Juanito Gallastegi (Iurreta) or Txomin Artetxe (Ibarruri), among others. 
From the first quarter of the 20th century until the end of the Franco dictatorship, it was main-
ly priests who led the initiatives of these practices in most of the villages (with some exceptions 
such as Gernika, Lekeitio and Ariatza).

The interest and involvement of religious and political figures and other actors throughout the 
20th century and up to the present day led to intentional modifications revealed by a diachro-
nic analysis of the marijesiak. In the case of Gernika, the interventions of nationalist authorities 
such as Seber Altube (musician, Basque language scholar, and mayor), Segundo Olaeta (musi-
cian and choreographer, successor of Altube as director of the municipal band) or Jose Antonio 
Arana (academic and choir director) strongly influenced the practice of the marijesiak in the 
town. Altube and Olaeta made various linguistic modifications of a purist nature, promoting 
choral arrangements and stage versions of the marijesiak in an attempt to of dignify them.

From 1970 onwards, as the process of secularization in Basque society advanced, various secular 
agents took over and assumed a fundamental role in the revitalization of these practices, taking 
charge of their transmission and execution. In some cases (in Ibarrangelu, Ea, and Ibarruri), the 
new organisers were religious devotees involved in church activities (parish choirs, masses, cate-
chism, etc.) who assumed the position previously occupied by priests. In most cases, they were 
also young people who were politically active, with ties to political parties (both nationalist and 



249

Conclusions

not-nationalist). They tended to be militants of the ikastola movement, involved in advancing 
literacy in standardized Basque, etc. This period should not be understood as a break with the 
previous ecclesiastical culture, but as a moment of transmutation that allowed for change as 
well as the continuity of certain beliefs, values ​​and practical knowledge.

With the changing profile of the major figures advancing the abendu rondas, they came to be 
redefined and refunctionalised. The perception of the abendu has gradually become increasingly 
dissociated from its past religious connotations. The actors involved have not only redefined the 
abendu, but Christmas itself—it is increasingly perceived as a more secular period marked by 
meetings, gifts, leisure time, joy and shared meals. The religious themes of the texts, the ritual 
gesture of genuflection (in Ea and in Gernika), the participation of the singers in the mass (in 
Gernika) and other religious aspects are viewed in a more relaxed manner than in previous 
decades. In chapter 4, I have described how the abendu and the Christmas tradition of Olent-
zero (introduced in Bizkaia in the second half of the 1970s through the ikastolas) are related in 
different ways in each locality.

In most of the interviews I have conducted, mentions of community, the importance of shared 
festive moments and the desire to strengthen ties between neighbours are common motivations 
for continued participation in these practices in all groups spoken with. Participants celebrate 
group singing and related activities (preparatory meetings, rehearsals, subsequent socialization 
in bars, dinners, etc.) as they create a sense of community which makes participation rewarding. 
The rondas provide an opportunity to establish direct relationships and meaningful interactions 
between participants (singers and audience), through dedications, gestures, visits and gifts. This 
is important both in villages with less dense or more dispersed populations and in urban centres 
with a more anonymous social fabric. I have also found that in several towns (Ariatza, Iurreta, 
Ea) the rondas function as a rite of passage to adulthood.

In the second half of the 20th century, identitarian implications have been gaining importance. 
Some of the organizers of the rondas claim Basque cultural identity and articulate it on a local 
level. The stops, dedications and other gestures are ways of remembering and rewriting the his-
tory of the group. Likewise, participants move through the space, delimiting it and occupying 
it sonically. In this sense, the physical extension of the route taken by the rondas (which today 
includes the peripheral working-class neighbourhoods, not without contention), reinforces the 
inclusive and open character of the rondas in general. The responsorial form in which the ma-
rijesiak are interpreted in most of the groups also facilitates and provides for participation. 
This type of participation shares characteristics with other popular festive events in the Basque 
Country, such as the Korrika (the biennial march in favour of the Basque language). 

Also, in the second half of the 20th century, there are many social changes that have varied in-
fluences and implications. Although at present all the rounds studied are mixed, that is to say, 
they are made up of men and women, these processes of inclusion have occurred at different 
historical moments and have responded to different motives. In Ea, those in charge of the chil-
dren’s novena invited the first girls to the round because there were not enough boys to make up 
the group. In Lekeitio, the diminishing numbers of the initial group of women forced them to 
invite nearby men. In the rest of the cases, the change was driven by a general rise of egalitarian 
ideology (only recently defined as feminist). The combination of male and female vocal registers 
has been unproblematic in most cases; but in Gernika the entry of a female soloist in 2018 —the 



250

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

result of a personal proposal by a veteran soloist— triggered lively debates about canon, timbre, 
overall sound outcome, singing comfort of the participants, etc. 

The small, non-mixed groups of singers of the past have given way to larger and more hetero-
geneous groups. Changes in the profile of the participants as well as changes in the motivations 
and functions of the rondas have been accompanied by changes in sound—adjustments in ter-
ms of the techniques and aesthetics of singing. Bigger groups have led to a general tendency 
towards less high-pitched tones, less loudness, less ornamentation and greater importance given 
to melodic development, as well as less penetrating timbres and less stylistic variety between 
individual singers. 

In the old model, still present in some of the groups studied, sound density arises from the com-
bination of distinctive individual voices. Higher pitches and outstanding voice timbres (always 
in mechanism 1) are used, with melodic variations and variable ornamentations. Sound power 
comes from a combination of volume, timbre and intensity. Voices, rich in harmonics, disperse 
sonically in space easily. 

In contrast, I have noticed a growing trend of another type of group, similar to classical cho-
rals. This format has taken root through parish choirs and other ensembles. Its ideal is to seek a 
balance of voices that softens individual and distinctive timbres and encourages women to sing 
in mechanism 2 when they move up to a high register. This model achieves sound density by 
increasing the number of singers. 

In all the cases analysed, the execution of multiple parts is completely homorhythmic and con-
sists of parallel melodic lines, generally separated by intervals of a third or a sixth. The results 
of the musical analysis point to the melodic linear or horizontal multipart construction model, 
common to other nearby musical cultures (Occitania, Catalonia, northern Italy). However, even 
if multipart singing responds to a shared logic —the melodic linear or horizontal competence, 
at which Macchiarella (1995) and Castéret (2012) pointed at—, I have shown that there are di-
fferent conceptions of polyvocality present in these practices. In most cases, multipart singing 
is not seen as essential to the practice, but rather as an optional extra. In general, the second 
or third parts built around the main voice are not entirely formalised and are performed spon-
taneously and voluntarily. In Gernika the marijesiak are conceived as a combination of the two 
well formalised parts (tenor and bass), the bass being a necessary and defining part of the prac-
tice in this context.

I hypothesised that the formalisation of the different parameters mentioned above could be clo-
sely related to the social status of the ronda in each place. With this in mind, I have organized 
the cases studied that exemplify the multifaceted phenomenon of the marijesiak into 4 models 
according to the centrality of the rondas in the local festive calendar. 

In Lekeitio (model 4), the mariajesusak ronda occupies a marginal place. The singers have histo-
rically been women (at least since the beginning of the 20th century), although the reduction 
of the group in the last two decades has led them to open to men nearby. The explicit link be-
tween the group and the batzoki (the local headquarters of the Basque Nationalist Party) from 
the 1980s onwards has limited the participation of other people as singers and audience. On the 
other hand, in Iurreta, Oromiño, Ariatza, Ibarruri and Ibarrangelu (model 3), the abendu is not 
the most important festive event of the year, but it is an important event of the Christmas pe-



251

Conclusions

riod, which serves to bring neighbours together and strengthen ties. The rounds and the music 
are adapted to the needs of the participants in a functional and flexible way. In Ea (model 2), 
the children’s novena is central to the calendar, but as in the previous cases, its importance does 
not seem to transcend the boundaries of the municipality. The presence of an adult ronda, which 
replicates the children at midnight on 23 December, suggests a strong emotional attachment 
of the inhabitants to the tradition. Finally, the novena in Gernika (model 1) has a remarkable 
symbolic importance beyond the local level. The rondas are a deep-rooted tradition in the town, 
and the marijesiak are a much-anticipated event for the locals. During the nine days, the turnout 
is considerable (around 80 participants on weekdays and more than 100 on the eve of a public 
holiday). The group also enjoys academic, media and institutional attention.

Based on a comparative analysis of these models, I have found that practices with a greater sym-
bolic charge and relevance in the community calendar have been more likely to undergo pro-
cesses of formalization and heritagization. Specifically, I have observed how the relevance of the 
marijesiak in Gernika has led to more heritagizating and formalist behaviour on the part of the 
actors involved. The participants are more involved and devote more effort to reshaping these 
rituals due to the perception that there is a lot at stake. On the contrary, in groups where this 
perceived importance is lower, the actors have a greater margin of freedom to make changes, as 
the main objective is not primarily to represent the community, but to come together and share 
in a musical act collectively.

Heritagization is clearly reflected in the revision, expansion, and correction of the coplas in 
Gernika. In 2008, booklets were printed and disseminated with new lyrics as well as written 
scores of the different vocal parts which, along with the corrective attitudes towards unofficial 
lyrics or bass voices, exemplify this patrimonialism. The main actors driving the continued 
practice of the rondas have encouraged their research and documentation, but at the same time, 
they have been selective about what they collect, considering that the value and legitimacy of 
the practice is based on its antiquity and supposed historical rigorousness. In this context, there 
are individuals who act as guardians of the tradition; they are seen as responsible for preserving 
its integrity. This is an example of cultural practices becoming heritage, i.e. becoming cultural 
objects with fixed characteristics that must be defined, protected, and valued.

Finally, the itinerant meetings between the different abendu groups, which took place from 
2008 until the Covid19 pandemic, stimulated definitions of the practices by comparison and 
formalization. My presence as a researcher in the field has also inevitably influenced the practi-
ces studied. The interpersonal relationships that have emerged from this research have transfor-
med me, linking me in a special way to the territory studied and to its inhabitants. 

Through ethnographic fieldwork, I have interpreted the discourses and analysed the practices 
of the actors to understand how their intentions have redefined and reshaped the musical ac-
tivities that I have studied to date. All in all, the study of the abendu rondas, as a total social fact 
on a small scale —in Mari Luz Esteban’s sense (2023), who uses the term coined by Marcel Mauss 
(1925)—, provides important insights into the history and the recent and contemporary proces-
ses that cross the society in which they are framed. These realities studied, while unique, are also 
part of a wider cultural field (Catholic-Latin and musically multipart).

As far as I have learned, in 2023 and 2024 the rondas were held or resumed in other towns and 
neighbourhoods, besides those included in this research, within the same districts studied (San 



Roman, Astelarre, Zabala, Belendiz, Mendata, Gautegiz Arteaga). This proliferation can per-
haps be explained in light of the motivations and new manners of reframing described above. 
I believe that this work proposes a framework that can be applied in a meaningful way to the 
study of these and other musical manifestations. The ethnographic method combined with the 
structural analysis of the music, the comparative approach (synchronic and diachronic) and the 
historical explorations constitute the main contributions of this research.



Bibliografía y fuentes





255

Bibliografía y fuentes

Adamo, G. (Ed.). (2006). Musica e religione. Rivista degli archivi di etnomusicologia Accademia 
Nazionale di Santa Cecilia, Anno II (2). Squilibri.

Agamennone, M. (Ed.). (2017). Canti liturgici di tradizione orale. Le ricerche dell’ultimo decennio. Per 
Roberto Leydi. Fondazione Levi. 

Agirreazkuenaga, J. (Dir.). (2014). Historia de la Diputación Foral de Bizkaia. 1500-2014. Bizkaiko 
Foru Aldundia. 

Aguirre, A. (1992). Palos, bastones y makilas. Cuadernos de Etnología y Etnografía de Navarra, Año 
XXIV (6), 2O3-235. 

Aguirre, A.; Aguirre, J. (2009). Negua ospatuz. Calor, color y ritmos del invierno. Eusko Ikaskuntza. 

Aizpuru, A.; Markez, M. (2008). Inpernuko poza. Trikitixaren jardunaldiak. Donostia 2005/2007. 
Euskal Herriko Trikitixa Elkartea.

Alberdi, X.; Etxabe, X. (2008). Orentzago eta Erregeak. Gabonetako festen transformazioa Za-
rautzen XX. mendean. Jentilbaratz (11), 225-236. 

Altube, S. (1920). Erderatiko-itzak, itz barijak eta aintxiña-itzak. Euskera (2), 44-54. 

Altzibar, X. (1993). Durangaldeko Andre Mari- eta Gabon-kanta zahar batzuk zortzikoan. Lit-
terae Vasconicae, (6, separata), 37-55. 

Amuriza, X. (1995). Bizkaiko bertsogintza I, Izengabeak. Bizkaiko Bertsolari Elkartea.

Arana Bilbao, M. (1999). Panorámica de visitas pastorales en los siglos XVI y XVII en tres pa-
rroquias de la diócesis de Calahorra y Pamplona. Memoria Ecclesiae, (15), 487-540.

Arana Martija, J. A. (1976). Gabon Canta de Guernica de 1757. Euskera (21), 89-98. 

Arana Martija, J.A. (1979a). Marijesiak. Dantzariak (8), 31-38. 

Arana Martija, J.A. (1979b). Marijesiak. Dantzariak (9), 33-38.  

Arana Martija, J.A. (1979c). Marijesiak. Dantzariak (10), 37-41. 

Arana Martija, J.A. (1979d). Marijesiak. Dantzariak (11), 38-43. 

Arana Martija, J. A. (1981). Canciones de navidad (gabonetako kantak). Caja de Ahorros Vizcaina. 

Arana Martija, J. A. (2003). Marijesiak. Euskera (48), 69-109. 

Arana Martija, J. A. (2003b). Musika eta musikariak Seguran. En Intxausti Rekondo, J. (Dir.). 
Segura historian zehar (465-482). Segurako Udala. 

Aranburu, M. (2024). Makil Dantzak. Auñamendi Entziklopedia [on line], 2024. [Consulta: 
28/06/2024]. https://aunamendi.eusko-ikaskuntza.eus/eu/makil-dantzak/ar-149999/ 

Aranguren, P. (1961). Flexiones verbales de la obra 'Urteco domeca gustijetaraco verbaldi 
icasbidecuac' de Fr. Pedro de Astarloa. Euskera (6), 59-160.

Araolaza Arrieta, O. (2020). Genero-identitatea euskal dantza tradizionalaren eraikuntzan [dokto-
retza tesia]. UPV-EHU. 



256

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Arcangeli, P. G.; Leydi, R.; Morelli, R.; Sassu, P. (2011). Canti liturgici di tradizione orale. Nota. 
[Libro+3CD]. (Primera edición, 1987)

Arejita, A.; Etxebarria, I.; Ibarra, J. (1995). Mendebaldeko euskal baladak: antologia. Labayru-BBK. 

Aresti, G. (Comp.). (1965). Teatro zaarra. Gabonetako ikuskizuna. Gabon-sariak. El borracho bur-
lado. Auspoa. 

Ayats, J. (Dir.) (2006). La Sibil·la & les Matines a Mallorca. Consell de Mallorca. [DVD]

Ayats, J. (2007). Les chants traditionnels des Pays Catalans. Centre Occitan des Musiques et Danses 
Traditionelles Toulouse Midi-Pyrénées.  

Ayats, J. (2009). La cançó popular (1830-2000). En Bonastre, F.; Cortès, F. (Coord.), Història Crí-
tica de la Música Catalana (327-354). UAB. 

Ayats, J. (2010a). Las canciones “olvidadas” en los cancioneros de Catalunya: cómo se construyen 
las canciones de la nación imaginada. Jentilbaratz (12), 83-94. 

Ayats, J. (2010b). Paral· lelismes musicals i situacionals entre els goigs i els ‘gosos’. INSULA (8) 75-89. 

Ayats, J.; Costal, A.; Gayete, I. (2010c). Cantadors del Pallars. Cants religiosos de tradició oral al Piri-
neu. Religious Chants of the Oral Tradtion in the Pyrenees. [Libro+CD+DVD]. Rafael Dalmau Editor. 

Ayats, J.; Costal, A.; Gayete, I.; Rabaseda, J. (2011a). Polyphonies, Bodies and Rhetoric of senses: 
latin chants in Corsica and the Pyrenees. Transposition 1. 

Ayats, J. (2011b). Tradicions altra vegada reinventades i neofolklore. Caramella: revista de música 
i cultura popular (25), 4-6.

Ayats, J.; Ferrando, J.; Llop, E. (2023). El cant i les melodies tradicionals dels goigs. De la Mediterrània 
fins a Amèrica. Ficta.

Azkue, R. M. (1898). Eguberri kantak. Semanario Euskalzale, 22 de diciembre, 401-408. 

Azkue, R. M. (1990). Canciones de ronda. En Cancionero Popular Vasco, II, (1065-1152). Euskalt-
zaindia. (Obra original publicada en 1925)

Bagües, J. (2002). La construction des monuments musicaux, En Laborde, D. et al., Kantuketan 
(78-98). Elkar. 

Bagüés, J. (2017). Una cronología de Cancioneros vascos. Euskal Kultur Erakundea. https://www.
eke.eus/es/cultura-vasca/musica-y-cancion-vascas/cronologia-cancioneros-vascos. 

Barandiaran, A. (2000). La fórmula en el bertsolarismo de los Enbeita. Fontes linguae vasconum: 
Studia et documenta, Año 32 (84), 239-264. 

Barandiaran, A. (2002). Kepa Enbeita eta Balendin Enbeita: bi bertsolari belaunaldi ahozkotasunaren 
harian [tesis doctoral]. UPV-EHU. 

Barandiaran, J. M. (Ed.) (1922). Anuario de Eusko Folklore, (2). Eusko Ikaskuntza. 

Barroso Arahuetes, A. (2001). Iglesia vasca, una iglesia de vencedores y vencidos. La represión 
del clero vasco durante el franquismo, Ayer (43), 87-109. 



257

Bibliografía y fuentes

Barz, G. F.; Cooley, T. J. (Ed.). (2008). Shadows in the Field: New Perspectives for Fieldwork in Ethno-
musicology. Second Edition. Oxford University Press. 

Beltran, J. M. (2007). Herri Musikaren I. Jardunaldiak. Herri musika-Bertsolaritza. Herri Musikaren 
Txokoa.

Benavides, F. L.; Unigarro, D. E. (2017). La Novena del Niño Dios en Colombia. Historia de una de-
voción y tradición navideña de finales del siglo XVIII hasta nuestros días. Universidad Santo Tomás. 

Benítez Marco, M. P.; Latas Alegre, O. (2022). Sobre la pastorada aragonesa: estudio filológico de las 
pastoradas en aragonés del siglo XVIII. Prensas de la Universidad de Zaragoza. 

Bernal, J. M. (1997). Para vivir el año líturgico. Editorial Verbo Divino. 

Blacking, J. (1973). How musical is a man? University of Washington Press. 

Blacking, J. (1979). The Study of Man as Music-Maker. En J. Blacking & J. Kealiinohomoko 
(Ed.), The Performing Arts (3-16). De Gruyter Mouton.  

Blacking, J. (2015). ¿Hay música en el hombre? (F. Cruces Villalobos, Trans.). Alianza Editorial. 
(Obra original publicada en 1973)

Bullen, M; Egido, J.A. (2004). Tristes espectáculos: las mujeres y los Alardes de Irún y Hondarribia. 
EHU-UPV. 

Byron, R. (Ed.). (1995). Music, culture, and experience: selected papers of John Blacking. University of 
Chicago Press. 

Canciones populares de Navidad / Gabon kantak. (1956). Seminario Diocesano de San Sebastián.

Canciones populares de Navidad / Gabon kantak. (1965). Seminario Diocesano de San Sebastián.

Caro Baroja, J. (1978). Las formas complejas de la vida religiosa. Religión, sociedad y carácter en la 
España de los siglos XVI y XVII. Akal. 

Caro Baroja, J. (1984). Sobre la religión antigua y el calendario del pueblo vasco. Txertoa. 

Carrero Santamaría, E.; Gómez Muntané, M. (2015). La Sibila: Sonido. Imagen. Liturgia. Escena. 
Editorial Alpuerto. 

Castéret, J. (2012). La polyphonie dans les Pyrénées gasconnes. Tradition, évolution, résilience. L’Har-
mattan. 

Clemente, P.; Mugnaini, F. (Eds.) (2001). Oltre il folklore. Tradizioni popolari e antropologia nella 
società contemporanea. Carocci. 

Clua Faine, M. M. (2019). Una proposta d’interpretació del nacionalisme des de l’antropolo-
gia. Quaderns-e (Institut Catalá d’Antropologia), 23(2), 28-44. https://publicacions.antropologia.cat/
quaderns-e/article/view/61/19. 

Cook, N. (2000). Music. A Very Short Introduction. Oxford University Press. 

Crónica del IV Congreso Nacional de Música Sagrada celebrado en Vitoria del 19 al 22 de noviembre de 
1928. (1930). Imprenta del Montepío Diocesano. 



258

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Curi, G. (2012). Il tempo del bambino e della stella. Come cantavano gli italiani il Natale. Kurumuny. 

De Urquiza, V. (1999). Lequeitio, Nuestra Señora de la Asunción. Visitas pastorales en los libros de 
cuentas. [Estudio inédito, consultable en AHEB-BEHA, signatura FUENT-0549-URQ Leq] 

Del Palacio, V. (1996). Dossier Marijesiak. Parte 1. Aldaba, (84), 37-48. 

Del Palacio, V. (1997). Dossier Marijesiak. Parte 2. Aldaba, (90), 37-47.

Del Palacio, V.; Grupo de Historia Gernikazarra; Sagredo, J.A. (2000). Dossier Marijesiak. Parte 
3. Aldaba, (108), 39-65. 

Del Valle, T. (1988). Korrika. Rituales de la lengua en el espacio. Anthropos.

Del Valle, T. (1994). Korrika. Basque Ritual for Ethnic Identity. University of Nevada Press. 

Díaz, J. y Alonso Ponga, J.L. (2019). Autos de Navidad en León y Castilla. Fundación Joaquín Díaz. 
(Ed. Digital, reedición digital del libro publicado con el mismo título en el año 1983)

Donostia, P. (1994). Cancionero vasco. Eusko Ikaskuntza. 

Dorronsoro, J. (1995). Bertso doinutegia. Euskal Herriko Bertsolari Elkartea. 

Dueñas, E. X., Irigoien, I. (1997). La fiesta, recuerdos y vivencias: entorno festivo en la historia 
de la villa marinera de Lekeitio. Zainak (15), 101-139. 

Durkheim, E. (2014). Las formas elementales de la vida religiosa. Alianza Editorial. (Obra original 
publicada en 1912)

Eako Udala. (2008). Kantau edo errezau. Eako abendua. Eako udala. 

Eguberri kantak. (1970). [Sin firmar, posiblemente obra del Santuario de Arantzazu]  

Eguíluz Romero, M. A. (2012). La transformación artístico-festiva en las grandes villas vizcaínas (1610-
1789). [Tesis doctoral, no publicada en su totalidad]. UPV. 

Ensunza, A. (2013). XVIII. mendeko Gabon kantak: Gandara eta Sor Luisa. Euskalingua (23), 
40-54. 

Escandell, J. (2016). Un nou document per a l’estudi de les caramelles de Nadal de les Pitiüses: el 
ms. 854 de la Biblioteca Nacional de Catalunya. Eivissa (60), 15-21.

Esteban, M. L. (2023). La Kantujira de Donostia. El placer de cantar en grupo en la calle como 
identidad cultural y forma lúdica de resistencia. AIBR, Revista de Antropología Iberoamericana, 18 
(2), 311-333. 

Estébanez, D. (2000). Breve diccionario de términos literarios. Alianza Editorial. 

Etxaniz, J. A. (2007). Con Franco y contra Franco: notas y apuntes para una historia de la Igle-
sia Católica de Gernika-Lumo durante el franquismo (1937-1975). En Momoitio, I.; Núñez, A. 
T. (Coord.), La iglesia y el franquismo, homenaje a Aita Onaindia, (63-109). Gernikako Bakearen 
Museoa Fundazioa. 

Etxebarria, I. (2003). Arantzazuko balada edo kanta zaharrak. Arantzazu E.F. 



259

Bibliografía y fuentes

Etxebarria, I., Kamiruaga, A. (2014). Marijesiak. Abenduko koplak. Labayru Ikastegia. 

Etxebarria, I.; Kamiruaga, A. (2022). Marijesiak, Gabonetako koplak. Dantzariak (67), 83-102. 

Etxebarria, N.; Apraiz, A. (2009). Bizente Sarria (1767-1835) sermoitegia. XVIII. eta XIX. mendeetako 
euskal oratoria sakratua. Labayru Ikastegia. 

Etxeberria, P. (1998). Mintzakantuaren oharmena. Euskera, XLIII (2), 425-437. 

Etxeberria, X. (2010). Azkue eta Aita Donostiaren kantutegien berrikuspenaren alde. Musiker, 17. 
Eusko Ikaskuntza.

Finnegan, R. (1977). Oral Poetry. Its nature, significance and social context. Cambridge University 
Press. 

Foley, J. M. (2002). How to Read an Oral Poem. University of Illinois Press. 

Gaignebet, C.; Florentin, M. C. (1974). Le carnaval : essais de mythologie populaire. Payot. 

García de Cortázar, F.; Montero, M. (1994). Historia de Vizcaya. De los orígenes, la Edad Media, el 
Antiguo Régimen a los siglos XIX y XX. Txertoa. 

Garmendia Larrañaga, J. (1993). Fiestas de invierno. Gipuzkoako Foru Aldundia.

Garofalo, G. (1990). Il Natale in Sicilia. La tradizione attuale delle musiche e dei canti nei contesti 
celebrativi del Natale in Sicilia. [libreto, 2LP] Albatros, ALB23.

Garzia, J.; Sarasua, J.; Egaña, A. (2001). El arte del bertsolarismo. Realidad y claves de la improvisa-
ción oral vasca. Bertsozale Elkartea. 

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures. Basic Books. 

Gembero-Ustárroz, M. (2016). Navarra. Música. Gobierno de Navarra. 

Giordano, G. (2019). Tradizioni musicali del Natale in Sicilia fra scrittura e oralità: il tema del 
«Viaggio a Betlemme». En Fundación Joaquín Díaz (Ed.). (2019). Antropología y Religión  en Lati-
noamérica IV:  Palabras a la imprenta.  Tradición oral y literatura en la religiosidad popular (113-135). 
Fundación Joaquín Díaz.

Giuriati, G. (2010). Percorrere la musica. Percorsi sonori processionali di musicisti e ascoltatori 
in uno spazio musicale. En Giuriati, G.; Tedeschini, L. (Ed.). Spazi sonori della musica (173-208). 
L’Epos. 

Goikoetxea Vazquez, A.; Izagirre Bengoetxea, A. (2015). Ezkutuko amandrea. XX. mendeko emaku-
mea Lekeition. Lekeitioko Udala. 

Goiogana, I. (2001). Lekeitioko euskal ezkontza. 25 urte. Fundación Sabino Arana. 

González Sáez, J. M. (2013). Geografía eclesial y construcción de la identidad nacionalista: la 
reivindicación de la provincia eclesiástica vasca durante el tardofranquismo y la transición, His-
toria Contemporánea (46), 307-332. 

González, C. (1991). Castilla-La Mancha y la Comunidad de Madrid. En Vico, T. (Dir.). El auto 
religioso en España. Comunidad de Madrid. 



260

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Grande, F. J. (2015). El espectáculo evangelizador: El desarrollo del teatro extremeño paralitúr-
gico. Cauriensia, Vol. X, 163-196. 

Guillén Navarro, J. (2019). Los Animeros de Caravaca. Tradición musical y revitalización en las cua-
drillas del sureste español. Gollarín. 

Hobsbawm, E.; Ranger, T. (Eds.). (1983). The Invention of Tradition. Cambridge University Press. 

Homobono Martínez, J. I. (2006). Los trabajos y los días de un etnohistoriador. José María Jime-
no Jurío, diseñador de calendarios festivos de Vasconia. En J. M. Jimeno Jurío, Calendario festivo. 
I. Celebraciones de las cuatro estaciones. Primavera verano. Pamiela. 

Ibarretxe, G. (1996). Identidad étnica y música vasca. TRANS (2). 

Ibarretxe, G. (2004). Fronteras de la música vasca. TRANS (4). 

Icobalceta, X. (1994). Le sens politique des fétes á Gernika-Pays basque [Tesis doctoral inédita]. Ecole 
des Hautes Etudes en Sciences Sociales. 

Intxaustegi, N. J. (2017). Presencia franciscana en Vizcaya: desde el nacimiento medieval hasta la 
actualidad. Archivo Ibero-Americano, 77 (284), 99-121. 

Itçaina, X. (2007). Les virtuoses de l’identité. Religion et politique en Pays Basque. Presses Universi-
taires de Rennes. 

Itçaina, X. (2012). Euskaldun fededun. Errepublikaren oroimen urratuak. Elkar. 

Iztueta, J. I. (1824). Guipuzcoaco dantza gogoangarrien condaira edo historia. Impr. de I.R. Baroja. 

Jimeno Jurío, J. M. (2006). Calendario festivo. I. Celebraciones de las cuatro estaciones. Primavera 
verano. Pamiela. 

Jimeno Jurío, J. M. (2009). Calendario festivo. II. Invierno. Pamiela. 

Kalzakorta Elorza, J. (2003). Erronda-kantuak eta eske-bertsoak. Euskera, XLVIII (1), 109-166. 

Kalzakorta, J. (2007). Dantza-kopla zaharrak. Labayru. 

Knighton, T.; Torrente, A. (Ed.) (2016). Devotional music in the Iberian world, 1450–1800: the villan-
cico and related genres. Ashgate. 

Knörr, E. (Coord.). (1983). Pedro Ignacio de Barrutia. Gabonetako ikuskizuna (Acto para la Nochebue-
na). Argitalpen kritikoa, itzulpena eta zenbait ikerlan. Diputación Foral de Álava. 

Lakarra, J. A. (1982). XVIII. Mendeko zenbait bilantziko berri. ASJU (16), 69-113. 

Lakarra, J. A. (1983). Oharrak zenbait arkaismoz, Anuario del Seminario de Filología Vasca Julio 
Urquijo: International journal of basque linguistics and philology, 17 (1), 41-68. 

Lakarra, J. A. (1986). Bizkaiera Zaharra Euskalkien Artean. Anuario del Seminario Julio de Urquijo, 
20 (3), 639-82. 

Lanternari, V. (1989). Festa, carisma, apocalisse (2nd ed.). Sellerio editore. 



261

Bibliografía y fuentes

Larrinaga, J. (2022). Tradizioa betiereko berrikuntzan. Gabonetako solstizio-jaiak. Dantzariak 
(67), 63-82. 

Lekuona, J. M. (1991). Kontapoesiaren modulu metrikoak Hegoaldeko usarioan. Euskera, XXXVI 
(2), 825-852. 

Lekuona, M. (1933). Gabon-kantak (Cantares de Nochebuena), etc. Anuario de Eusko Folklore, 
(13), 29-86.  

Lekuona, M. (1956). Gabon-kantak. Egan (5, 6), 9-44. 

Lenclud, G. (1987). La tradition n'est plus ce qu'elle était... Terrain, Habiter la Maison (9), 110-123.  

Lezamis, J. (1699). Vida del apóstol Santiago el Mayor… único y singular patrón de España, con algunas 
antigüedades y excelencias de España, especialmente de Viscaya. M. Benavides.

Llona González, M. (Ed.). (2019). Entreverse. Teoría y metodología práctica de las fuentes orales. UPV-
EHU. (Ed. Digital) 

Lopez de Larruzea, A. (2018). Gernikako Marijesiak 2017. Aldaba, XVIII (202), 49-52. 

Lopez de Larruzea Zarate, A.; Gernikako Marijesiak (2019a). Marijesiak 4:00. Bederatzi gau hotze-
tan. Gernikako Marijesiak. [Libro+CD+DVD+Folleto] 

Lopez de Larruzea, A. (2019b). Orain 100 urte. Marijesien kronistak Euzkadi egunkarian. Alda-
ba XVIII (210), 51-53. 

López, E. (1976). Nacionalismo vasco y clases sociales. Txertoa.

Lord, A. (1960). The Singer of Tales. Harvard University Press. 

Lortat Jacob, B. (2000a). Ditelo con i fiori o con i canti... In Tutti i lunedì di primavera. Seconda 
rassegna europea di musica etnica dell’Arco Alpino. Dalmonte, R.; Macchiarella, I. (Ed.). Università 
degli Studi di Trento. 

Lortat-Jacob, B. (2022). Canti di Passione. Libreria Musicale Italiana. (Obra original publicada en 
1996)

Los marijeses. (1964). Brisas Guerniquesas (nº70). 

Macchiarella, I. (1995). Il Falsobordone fra tradizione orale e tradizione scritta. Libreria Musicale 
Italiana. 

Macchiarella, I. (2009). Cantare a cuncordu. Uno studio a più voci. Nota.

Macchiarella, I. (2011). Tre voci per pensare il mondo: pratiche polifoniche confraternali in Corsica. 
Nota. 

Macchiarella, I. (Ed.). (2012). Multipart music: a specific mode of musical thinking, expressive behaviour 
and sound. Nota.

Marijesiak. (1957). Brisas Gerniquesas (nº 10). 

Martí, J. (1996a). El folklorismo. Uso y abuso de la tradición. Ronsel. 



262

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Martí, J. (1996b). Música y Etnicidad: una introducción a la problemática. TRANS (2).

Martí, J. (Ed.). (2008). Fiesta y ciudad: pluriculturalidad e integración. CSIC. 

Mauss, M. (1925). Essai sur le don. Forme et raison de l’échange dans les sociétés archaïques. 
L’Année sociologique (1923-1924). 

Medina San Román, M. C. (1991). Andalucía. En Vico, T. (Dir.). El auto religioso en España. Co-
munidad de Madrid. 

Michelena, L. (1988). Historia de la literatura vasca. Erein. 

Michelena, L. (1990). Textos arcaicos vascos, Anejos del Anuario del Seminario de Filología Vasca 
«Julio de Urquijo», XI. (Facsímil, 1964) 

Michelena, L. (1988). Historia de la literatura vasca. Erein.

Moll, J. (1975). Música y representaciones en las constituciones sinodales de los Reinos de Casti-
lla del siglo XVI. Anuario musical, (30), 209-243. CSIC. 

Morelli, R. (2014). Stelle, gelindi, tre re. Tradizione orale e fonti scritte nei canti di questua natalizio-epi-
fanici dell'arco alpino dalla Controriforma alla globalizzazione. Nota. 

Moreno, G.; Kerexeta, X. (Coord.) (2005). Bidasoako Alardeak: Herria versus Hiria. UEU. 

Moser, H. (1985). Neue Materialien zur Sternsinger-Forschung. En Hans Moser: Volksbräuche im 
geschichtlichen Wandel. Ergebnisse aus fünfzig Jahren volkskundlicher Quellenforschung (74-97). Deuts-
cher Kunstverlag.

Moser, H. (1985). Zur Geschichte des Sternsingens. En Hans Moser: Volksbräuche im geschichtlichen 
Wandel. Ergebnisse aus fünfzig Jahren volkskundlicher Quellenforschung (58-73). Deutscher Kunstver-
lag. (Publicación original de 1935)

Naberan, J. (2003). Antzinako euskaldunen ilargi-egutegia. El antiguo calendario lunar vasco. Basan-
dere Argitaletxea. 

Navarro Ibañez, I. (2024). Música popular revisitada. En J. Okiñena (Ed.), Historia de la música 
vasca (257-281). Musikene. 

Pacheco, R. (2014). La festa en los siglos XVII, XVIII y XIX. Estudio del misterio de Elche a través de los li-
bros de cuentas y las partituras conservadas [tesis doctoral]. Universidad Miguel Hernández de Elche. 

Parry, M. (1928). L’Epithète traditionelle dans Homère. Les Belles Lettres. 

Pastor Porres, A.; Salaverri Aguilar, B. (2012). Breve historia de Vizcaya y sus instituciones. Funda-
ción Popular de Estudios Vascos. 

Pelinski, R. (1995). Relaciones entre teoría y método en etnomusicología: Los modelos de J. 
Blacking y S.Arom. TRANS (1). 

Rementeria Arruza, D. (2003). Ahozko ondare kulturalaren susperketa- eta berpizketa-feno-
menoak Gernikan: Gernikako Marijesien kasua. En Garapen jasangarriari buruzko Urdaibaiko IX. 
Jardunaldiak. Ondare kulturala (113-120). Eusko Jaurlaritzaren Argitalpen Zerbitzu Nagusia.



263

Bibliografía y fuentes

Rementeria Arruza, D. (2013). Performantza eta erritua Gernikako Marijesietan. Identitaterako ahot-
sak/Performance y rito en los Marijeses de Gernika. Voces para la identidad. Jentilbaratz (15). Eusko 
Ikaskuntza. 

Ros-Fábregas, Emilio. (1993). Canciones sin música en la corte de Isabel la Católica: Se canta al 
tono de… Revista de Musicología, XVI (3), 39-48. 

Roubeau B.; Henrich, N., Castellengo, M. (2009). Laryngeal vibratory mechanisms: the notion 
of vocal register revisited. J Voice, 23 (4), 425-38. 

Ruiz, N. (2010). Música y nacionalismo vasco. La labor musical de Juventud Vasca de Bilbao y el 
uso de la música como medio de propaganda política (1904-1923). Musiker (17), 151-210. 

Sánchez, K. (2003). El cancionero de Azkue desde una perspectiva etnomusicológica. En Bazán, 
I.; Garamendi, M. (Ed.), Resurrección María de Azkue: euskal kulturaren erraldoia eta funtsezko zuta-
bea (83-103). Eusko Ikaskuntza. 

Sarasua, J. (2012). Kultur bizitzaren azterketa kualitatiboaren emaitzak, ondorioak eta proposa-
menak, BAT Soziolinguitika Aldizkaria, 83 (2), 11-28. 

Sarrionandia, J. (2022). NIKOLAS ZUBIA (1647-1694) & JOSE LEZAMIZ (1654-1708). Marijesien ait-
zindariak. [manuscrito inédito] 

Satrustegi, J. M.  (1974). Solsticio de invierno. Ed. Diario de Navarra. 

Satrustegui, J. M. (1988). Olentzero. Estudio del personaje mítico vasco. Cuadernos de etnología y 
etnografía de Navarra, 20 (51), 5-22. 

Tápiz Fernández, J. M. (1998). Locales del partido y transmisión ideológica. El caso de los Bat-
zokis del PNV durante la II República, Vasconia (27), 211-224.

Tenorio, M. L. (1999). Los villancicos de Sor Juana. El Colegio de México. 

Titon, J. T. (2015). Ethnomusicology as the Study of People Making Music. Musicological anual, 51 
(2), 175-185. Brown University.  

Torrente, A.; Marín, M.A. (2000). Pliegos de villancicos en la British Library (Londres) y University 
Library (Cambridge): Catálogo Descriptivo de Pliegos de Villancicos, vol. 1. Reichenberger. 

Torrente, A.; Hathaway, J. (2007). Pliegos de villancicos en la Hispanic Society of America y la New 
York Public Library: Catálogo Descriptivo de Pliegos de Villancicos, vol. 2. Reichenberger.

Trapero, M. (1981). Pervivencia del antiguo teatro medieval castellano: la pastorada leonesa. Funda-
ción Juan March.

Trapero, M. (1991a). Los autos religiosos en España. En Vico, T. (Dir.). El auto religioso en España. 
Comunidad de Madrid. 

Trapero, M. (1991b). Canarias. En Vico, T. (Dir.). El auto religioso en España. Comunidad de Ma-
drid. 

Trapero, M. (1992). El rancho de San Bartolomé de Lanzarote. Rancho de Pascua (de San Bartolomé 
de Lanzarote). Centro de la Cultura Popular Canaria. [libreto del CD]



264

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Tuzi, G. (2012). La pandereta. Suoni e identità della Cantabria. Nota. 

Urquijo, J. (1923). Cosas de antaño: Las Sinodales de Calahorra (1602 y 1700). RIEV, 14 (2), 335-
352. 

Valcárcel, A. (2008). Feminismo en el mundo global. Cátedra. 

Velez de Mendizabal, J. M. (2000).  Sebero Altube (1879-1963). Bidegileak. Eusko Jaurlaritza. 

Vinson, J. (1888a). La Doctrina christiana de N. de Zubia (1691), Revue de linguistique et de philologie 
comparée (21), 57-74. 

Vinson, J. (1888b). Un vieux texte Basque du XVIIe siècle. Euskal-Erria: revista bascongada, 109-
111, 142-146, 175-179. 

Zavala, A. (2008). Gabon eskeko bertsoak (1814-2000). Auspoa. Gipuzkoako Foru Aldundia.  

Zavala, A. (2012). Bilboko gabon-kantak (1755-1832). Auspoa-Gipuzkoako Foru Aldundia.

Zuazo, K. (1988). "El verbo regular vascongado del dialecto vizcaino" gramatikaren ekarriez. 
Anuario Del Seminario De Filología Vasca "Julio De Urquijo", 22 (2), 547-568. 

Zulaika Hernández, J. (2020). El euskera en Ciudad de México a finales del siglo XVII. BOLETÍN 
DE LA R.S.B.A.P. LXXVI (1-2), 129-175.  

Zuluaga, D. (2009). Ibarrangelu kantu eta kontu. Ibarrangeluko Udala - Labayru Ikastegia - Bilbao 
Bizkaia Kutxa Fundazioa. 

Zumthor, P. (1991). Introducción a la poesía oral. Taurus. (Original, 1983) 



Glosario





267

Glosario

Abendua. Término polisémico que se refiere tanto al mes de diciembre, como al Adviento. De-
nominación de las rondas y cantos de Navidad en Ea, Iurreta, Oromiño e Ibarruri (Muxika).  

Abendu-mutilak. Denominación que recibían los cantores infantiles del abendu en Ea. Actual-
mente se llaman abendu neska-mutilak (chicas y chicos del abendu). 

Aberri eguna. Literalmente “Día de la patria (vasca)”, es una fiesta creada en 1932 por el PNV que 
se celebra anualmente el Domingo de Resurrección. 

Antzar eguna. Día de gansos; evento festivo que se celebra en el puerto de Lekeitio el día 5 de sep-
tiembre, dentro de las fiestas patronales de San Antolín (2 de septiembre). Numerosas kuadrillas 
se turnan, para acercarse en barca a un ganso colgado de una soga; se agarran a él, procuran 
aguantar suspendidos y decapitarlo. A partir de 1986 los gansos fueron previamente sacrifica-
dos, y desde 2022 se utilizan animales artificiales. 

Aurreskua. Danza ceremonial tradicional del País Vasco. Su origen reside en las danzas de cuer-
da (soka dantzak), en las que el término aurresku (aurreko eskua, mano delantera) se refería al 
primer bailarín que encabeza la danza. Actualmente es común que se bailen aurreskus de honor 
en solitario o en grupo, pero sin sujetarse las manos. 

Baserri. Casa o caserío, preparada para las labores agrícolas o ganaderas. 

Baserritarra. Persona que vive en un baserri o caserío, normalmente, agricultor/a o ganadero/a. 
Vestirse de baserritarra se refiere a llevar el traje folklórico. 

Batzoki. Sede social del Partido Nacionalista Vasco en una localidad. 

Bertso eskola. Escuela para profundizar en el conocimiento del bertsolarismo, aprender a compo-
ner bertsos y relacionarse con la lengua de una forma lúdica. 

Bertsolari. Componedor de versos en euskera. En la actualidad se refiere principalmente al re-
pentista o improvisador. 

Bertsolarismo. Movimiento en torno a los bertsos, conformado por improvisadores, u en menor 
medida por aficionados, estudiosos, organizadores etc. 

Bizkaiera. Nombre popular que toma el dialecto occidental del euskera. 

Dantzari. Bailador o danzante. 

Dantzari-dantza. Ciclo de danzas de diferentes localidades del Duranguesado (Bizkaia); incluye 
ondeos de bandera, danzas de armas y exhibiciones de destreza de los danzantes. A partir de 
1910, el PNV difundió parte de estas danzas (con el nombre de ezpatadantza, baile de espadas) 
por todo el País Vasco, por considerarlas viriles y majestuosas. 

Dei eittekoak (dei egitekoak). Llamadoras o avisadoras. En Lekeitio, hasta la década de 1950-1960, 
estas mujeres se encargaban de llamar a los marinos a la mar, así como de aprovisionar las 
embarcaciones antes de las salidas. Entonaban avisos característicos de madrugada (diferentes 
según la embarcación, ya que cada barco tenía su propia llamadora), y recorrían el barrio pes-
quero Arranegi. Este oficio se solía transmitir en el seno de la familia, y las avisadoras solían ser 
esposas o parientes de los patrones. Hoy se puede ver una recreación de estos cantos el día de 
San Pedro (29 de junio). 



268

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

EGI (Euzko Gaztedi Indarra). Organización juvenil del Partido Nacionalista Vasco (PNV), fun-
dada en 1904. 

Eguberri. Término formado de la unión de egun (día) y berri (nuevo), se emplea para referirse a 
la época navideña, así como al día de Navidad (25 de diciembre), también llamado Natibitate 
eguna. 

Eguen Zuri. Jueves de Lardero o Carnaval. Ocasión de cuestaciones infantiles, presentes en Du-
rango y alrededores.  

Eguzki dantza. Soka dantza (danza en cadena) realizada por mujeres en Lekeitio. Su nombre 
(danza al sol) hace referencia al solsticio de verano. Antiguamente se interpretaba al amanecer, 
al mediodía y al anochecer el día de San Juan (23 de junio), pero actualmente se lleva a cabo el 
día de San Pedro (29 de junio), junto con la Kaxarranka y el Kilin kala. 

Eskea. Cuestación o postulación. 

ETA (Euskadi ta Askatasuna). Organización armada independentista fundada en 1958 en el seno 
del PNV. Anunció el cese de su actividad en 2011 y se disolvió en 2018.  

Euskaltzaindia. Real Academia de la Lengua Vasca, fundada en 1918. Su cometido consiste prin-
cipalmente en investigar y formular las leyes gramaticales de la lengua vasca y promover su uso.

Euskera motrollo. El término despectivo motrollo (o mordoilo) se refería a palabras de origen latino 
incorporadas al euskera, consideradas inadecuadas por el purismo lingüístico de Sabino Arana 
y sus seguidores. 

Euskera. Endónimo empleado para referirse a la lengua vasca. 

Gabon kantak. Villancicos o canciones navideñas. Gabon se forma uniendo gau y on (noche + bue-
na); en singular hace referencia al día de Nochebuena (24 de diciembre), y en plural a la época 
navideña. 

Hamaiketakoa. Almuerzo, normalmente de medio día; derivado de la palabra hamaika (once). 

Ikastola. Escuela de modelo inmersivo en euskera, que tiene como eje el currículum cultural 
vasco. Las primeras ikastolas se fundaron en el franquismo, principalmente en ciudades y pue-
blos medianos. Hoy siguen existiendo, algunas integradas en la red pública y otras en forma de 
cooperativa y en modalidad concertada. 

Joenikuek. Denominación de los marijesiak, derivado del estribillo “Ay qué bonito es el niño”. 
Hoy en desuso, se utilizaba en Larrabetzu, según Tiburtzio Ispizua. 

Kabana. Fábrica de pescado (conservera). Término de amplio uso en Lekeitio. 

Kaiku. Abrigo de lana propio de los marinos vascos. Se emplea como traje folclórico. 

Kapitxana. Capitán. Figura de autoridad en el abendu de Ea, presente al menos hasta 1980. Solía 
ser el chico más mayor del grupo, ponía orden en el grupo y lo dirigía. 

Kaxarranka. Danza realizada el día de San Pedro (29 de junio) en Lekeitio en honor al patrón de 
los marineros. El danzante baila sobre un arca, sujetada por 8 pescadores. 



269

Glosario

Kebonikoak. Nombre de los marijesiak en Ibarrangelu, derivado del estribillo “Ay qué bonito es 
el niño”. Empleado por el sacerdote Domingo Zuluaga, está hoy en desuso. 

Kilin kala. Ritual realizado el día de San Pedro (29 de junio) en Lekeitio. Miembros de la cofra-
día de pescadores portan la figura del santo en procesión, desde la iglesia Santa María hasta el 
puerto. Allí balancean la figura y hacen amago de tirarla al agua, con el objetivo de asegurarse 
una buena temporada de pesca. 

Kinkirrinkoia. Vino dulce o mistela. 

Kuadrilla. Término de uso común en el País Vasco que alude al grupo relativamente estable y 
delimitado de amigos. Pueden ser quintos o no. 

Makila. Palo o vara. Se utiliza en algunas cuestaciones (Ea, Iurreta, Oromiño, Ariatza) para gol-
pear el suelo rítmicamente. Tiene también otras connotaciones: varas del mundo pastoril, varas 
de mando (aginte makila), herramientas de juego, armas de combate, objeto de danzas rituales 
(paloteados o makil-dantzak), etc. 

Mari Domingi. Personaje femenino que aparece en la canción navideña Horra Mari Domingi. Aun-
que no guarden relación histórica, a partir de la década de 1990, va extendiéndose su presencia 
como acompañante o compañera de Olentzero en los desfiles y eventos navideños. 

Mari(a)jesusak. Denominación de los cantos navideños en Lekeitio. 

Marijesiak. Denominación de las rondas y cantos navideños en Gernika y alrededores, así como 
en Ariatza (Muxika) e Ibarrangelu. En Gernika se trata de un término polisémico, que puede 
referirse tanto a las rondas, a los cantos, como a los participantes y cantores. 

Mendigoizalea. Montañero, persona con afición a la montaña. El origen del término se remonta 
a 1908; se trata de un neologismo creado por el escritor y periodista Evaristo Bustinza Kirikiño. 
La mayoría de los grupos de mendigoizales estaban vinculados al PNV y realizaban actividades 
propagandísticas y culturales durante las excursiones montañeras realizadas los fines de semana. 

Natibitate. Denominación del día de Navidad. Ver Eguberri. 

Olentzero (también Olentzaro, Orentzaro). Personaje de la tradición navideña vasca, especialmente 
presente en la zona Norte de Navarra y en el este de Gipuzkoa, tradicionalmente representado 
como carbonero, sucio, bebedor y glotón. A partir de la década de 1970, va ganando prota-
gonismo en un territorio más amplio, debido al impulso de las ikastolas y otros movimientos 
culturales. En la actualidad es la principal figura que se ocupa de traer los regalos en Navidad, y 
aparece a menudo acompañado del personaje femenino Mari Domingi en los desfiles y eventos 
navideños. 

Pandero. Membranófono que consta de un aro de madera con chapas metálicas y un parche de 
cuero tensado; fuera del País Vasco, se conoce más como pandereta. 

Pastikuna. Pequeña figurita de metal con el Cristo en la cruz, que los niños de la ronda infantil 
de Ea ofrecían a los vecinos que la quisieran besar durante la cuestación de Nochebuena. Los 
últimos años ha caído en desuso. 

Pirulo. Antorcha luminosa para dirigir el tráfico. Término empleado en Gernika. 



270

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

PNV (Partido Nacionalista Vasco). Partido político fundado en 1895, de ideología nacionalista 
vasca, liberal y demócrata cristiana. Sus siglas en euskera son EAJ (Euzko Alderdi Jeltzalea). 

Poteo. Costumbre de socializar en grupo (normalmente, en kuadrilla), bebiendo y moviéndose 
de bar en bar. 

Puska. Trozo o pedazo de alimento. La expresión puska-biltzea, como eskea, alude a la cuestación 
o postulación.

Sociedad gastronómica. Espacio privado, compartido normalmente entre kuadrillas, que suele 
contar con una cocina comunitaria. Puede utilizarse como sinónimo de txoko. 

Torti-mortxi. Desayuno que ofrecen los marijesiak en el Pasileku de Gernika el día de Noche-
buena.  

Trikitilari. Persona que toca la trikitixa. 

Trikitixa. Pequeño acordeón de sistema pseudodiatónico o mixto, que consta de botones bisono-
ros en la mano derecha y bajos monosonoros en la izquierda. 

Txakolina. Chacolí, vino blanco. 

Txapela. Boina de uso principalmente masculino en el País Vasco. Suele constituir el premio 
del campeón en los campeonatos de bertsolaris, pelotaris, etc.; txapelduna (el que tiene la txapela) 
significa campeón/campeona. 

Txaramelak. Tarrañuelas. Un par de tablillas de madera. Las dos tablillas se sujetan entre los 
dedos y chocan entre sí al mover la muñeca. 

Txistu. Denominación relativamente reciente (s.XIX) para la flauta de tres agujeros de una sola 
mano extendida en el País Vasco. Suele acompañarse con el tamboril. El músico actualmente 
recibe el nombre de tamborilero o txistulari. 

Txoko. Literalmente “rincón”. Puede tener dos acepciones, referentes a un espacio que sirve 
como punto de encuentro para invitados, normalmente con un comedor, o alternativamente, 
una sociedad gastronómica.



Anexo





273

Anexo

Letras de los grupos 

Ariatza. Jon Enbeita (s.f.) Hoja escrita a ordenador



274

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Ibarrangelu. Don Domingo Zuluaga. (s.f.) Hoja mecanografiada



275

Anexo

Ibarrangelu. Actual. (Después de 2000). Hoja escrita a ordenador

Ibarruri. Txomin Artetxe. (s.f.) Hoja mecanografiada



276

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Ibarruri. Actual. (Después de 2000). Hoja escrita a ordenador



277

Anexo

Iurreta. Actual. (Después de 2000). Hoja escrita a ordenador



278

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Oromiño. Actual. (Después de 2000). Hoja escrita a ordenador



279

Anexo

Lekeitio. Actual. (s.f.) Hoja mecanografiada



280

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

Cronograma general de la investigación
PL

A
N

 D
E 

T
R

A
BA

JO
PR

IM
ER

 C
U

R
SO

 (2
02

1/
22

)

T
A

R
EA

Ju
n

Ju
l

A
go

Se
p

O
ct

N
ov

D
ic

En
e

Fe
b

M
ar

A
br

M
ay

Ju
n2

Ju
l2

A
go

2

Lo
ca

liz
ac

ió
n 

y 
co

ns
ul

ta
 d

e D
oc

um
en

ta
ci

ón
 

hi
st

ór
ic

a

Le
ct

ur
a

→

R
ec

op
ila

ci
ón

 d
e 

fu
en

te
s

→

C
on

ta
ct

os
 c

on
 p

ro
ta

go
ni

st
as

 d
e 

pu
eb

lo
s

Le
ke

iti
o

G
er

ni
ka

Ea
Iu

rr
et

a
M

ux
ik

a
Ib

ar
ra

ng
el

u

En
tr

ev
is

ta
s (

fil
m

ad
as

 e
 in

fo
rm

al
es

)

Fi
lm

ac
io

ne
s d

e 
lo

s e
ns

ay
os

 y
 ro

nd
as

 (c
on

 
la

 e
m

pr
es

a 
Z

az
pi

 T
’er

di
)

Tr
an

sc
ri

pc
ió

n 
y 

A
ná

lis
is

 d
e 

en
tr

ev
is

ta
s

Tr
an

sc
ri

pc
ió

n 
y 

A
ná

lis
is

 m
us

ic
al

El
ab

or
ar

 y
 p

re
se

nt
ar

 P
ri

m
er

 in
fo

rm
e

R
ea

liz
ar

 E
nt

re
vi

st
as

Fi
lm

ac
io

ne
s d

e 
lo

s e
ns

ay
os

 y
 ro

nd
as

 (c
on

 
la

 e
m

pr
es

a 
Z

az
pi

 T
’er

di
)

Tr
an

sc
ri

pc
ió

n 
y 

A
ná

lis
is

 d
e 

en
tr

ev
is

ta
s

Tr
an

sc
ri

pc
ió

n 
y 

A
ná

lis
is

 m
us

ic
al

ES
T

A
N

C
IA

 E
N

 E
L 

EX
T

R
A

N
JE

R
O

El
ab

or
ar

 y
 p

re
se

nt
ar

 S
eg

un
do

 in
fo

rm
e

En
tr

ev
is

ta
s d

e 
co

nt
ro

l, 
ob

se
rv

ac
ió

n 
pa

rt
ic

ip
an

te

D
oc

um
en

ta
ci

ón
 d

e 
ro

nd
as

 (s
in

 a
po

yo
 

ex
te

rn
o)

Pr
es

en
ta

ci
ón

 C
on

gr
es

o 
SI

BE

R
ed

ac
ci

ón
 F

in
al

 d
e 

la
 T

es
is

 



281

Anexo

PL
A

N
 D

E 
T

R
A

BA
JO

SE
G

U
N

D
O

 C
U

R
SO

 (2
02

2/
23

)

T
A

R
EA

Se
p2

O
ct

2
N

ov
2

D
ic

2
En

e2
Fe

b2
M

ar
2

A
br

2
M

ay
2

Ju
n3

Ju
l3

A
go

3

Lo
ca

liz
ac

ió
n 

y 
co

ns
ul

ta
 d

e D
oc

um
en

ta
ci

ón
 h

ist
ór

ic
a

Le
ct

ur
a

R
ec

op
ila

ci
ón

 d
e 

fu
en

te
s

C
on

ta
ct

os
 c

on
 p

ro
ta

go
ni

st
as

 d
e 

pu
eb

lo
s

En
tr

ev
is

ta
s (

fil
m

ad
as

 e
 in

fo
rm

al
es

)

Fi
lm

ac
io

ne
s d

e 
lo

s e
ns

ay
os

 y
 ro

nd
as

 (c
on

 la
 e

m
pr

es
a 

Z
az

pi
 T

’er
di

)

Tr
an

sc
ri

pc
ió

n 
y 

A
ná

lis
is

 d
e 

en
tr

ev
is

ta
s

Tr
an

sc
ri

pc
ió

n 
y 

A
ná

lis
is

 m
us

ic
al

El
ab

or
ar

 y
 p

re
se

nt
ar

 P
ri

m
er

 in
fo

rm
e

R
ea

liz
ar

 E
nt

re
vi

st
as

Fi
lm

ac
io

ne
s d

e 
lo

s e
ns

ay
os

 y
 ro

nd
as

 (c
on

 la
 e

m
pr

es
a 

Z
az

pi
 T

’er
di

)

Tr
an

sc
ri

pc
ió

n 
y 

A
ná

lis
is

 d
e 

en
tr

ev
is

ta
s

Tr
an

sc
ri

pc
ió

n 
y 

A
ná

lis
is

 m
us

ic
al

ES
T

A
N

C
IA

 E
N

 E
L 

EX
T

R
A

N
JE

R
O

El
ab

or
ar

 y
 p

re
se

nt
ar

 S
eg

un
do

 in
fo

rm
e

En
tr

ev
is

ta
s d

e 
co

nt
ro

l, 
ob

se
rv

ac
ió

n 
pa

rt
ic

ip
an

te

D
oc

um
en

ta
ci

ón
 d

e 
ro

nd
as

 (s
in

 a
po

yo
 e

xt
er

no
)

Pr
es

en
ta

ci
ón

 C
on

gr
es

o 
SI

BE

R
ed

ac
ci

ón
 F

in
al

 d
e 

la
 T

es
is

 



282

Abendu santu honetan: discursos y prácticas en las rondas cantadas navideñas de Bizkaia

PL
A

N
 D

E 
T

R
A

BA
JO

T
ER

C
ER

 C
U

R
SO

 (2
02

3/
24

)

T
A

R
EA

Se
p3

O
ct

3
N

ov
3

D
ic

3
En

e3
Fe

b3
M

ar
3

A
br

3
M

ay
3

Ju
n4

Ju
l4

A
go

4
Se

p5

Lo
ca

liz
ac

ió
n 

y 
co

ns
ul

ta
 d

e D
oc

um
en

ta
ci

ón
 h

ist
ór

ic
a

Le
ct

ur
a

R
ec

op
ila

ci
ón

 d
e 

fu
en

te
s

C
on

ta
ct

os
 c

on
 p

ro
ta

go
ni

st
as

 d
e 

pu
eb

lo
s

En
tr

ev
is

ta
s (

fil
m

ad
as

 e
 in

fo
rm

al
es

)

Fi
lm

ac
io

ne
s d

e 
lo

s e
ns

ay
os

 y
 ro

nd
as

 (c
on

 la
 e

m
pr

es
a 

Z
az

pi
 T

’er
di

)

Tr
an

sc
ri

pc
ió

n 
y 

A
ná

lis
is

 d
e 

en
tr

ev
is

ta
s

Tr
an

sc
ri

pc
ió

n 
y 

A
ná

lis
is

 m
us

ic
al

El
ab

or
ar

 y
 p

re
se

nt
ar

 P
ri

m
er

 in
fo

rm
e

R
ea

liz
ar

 E
nt

re
vi

st
as

Fi
lm

ac
io

ne
s d

e 
lo

s e
ns

ay
os

 y
 ro

nd
as

 (c
on

 la
 e

m
pr

es
a 

Z
az

pi
 T

’er
di

)

Tr
an

sc
ri

pc
ió

n 
y 

A
ná

lis
is

 d
e 

en
tr

ev
is

ta
s

Tr
an

sc
ri

pc
ió

n 
y 

A
ná

lis
is

 m
us

ic
al

ES
T

A
N

C
IA

 E
N

 E
L 

EX
T

R
A

N
JE

R
O

El
ab

or
ar

 y
 p

re
se

nt
ar

 S
eg

un
do

 in
fo

rm
e

En
tr

ev
is

ta
s d

e 
co

nt
ro

l, 
ob

se
rv

ac
ió

n 
pa

rt
ic

ip
an

te

D
oc

um
en

ta
ci

ón
 d

e 
ro

nd
as

 (s
in

 a
po

yo
 e

xt
er

no
)

Pr
es

en
ta

ci
ón

 C
on

gr
es

o 
SI

BE

R
ed

ac
ci

ón
 F

in
al

 d
e 

la
 T

es
is

 






	EJEMPLAR_TESIS_0.pdf
	ESKERRAK (Agradecimientos)
	RESUMEN
	RESUM
	ABSTRACT


	Introducción
	Objeto de estudio
	Justificación
	Preguntas 
	Objetivos
	Hipótesis
	Partes del trabajo 

	1. Demarcación
 del estudio
	1.1. Marco teórico
	1.1.1. La música como modo de estar en comunidad 
	1.1.2. Tradiciones (re)inventadas y folklorismo 

	1.2. Metodología
	1.3. Estado de la cuestión
	1.3.1. Ámbito vasco 
	1.3.1.1. Folkloristas
	1.3.1.2. Filólogos y antropólogos
	1.3.1.3. Los actores escriben su historia 

	1.3.2. Internacional


	2. Situación del abendu
	2.1. Denominaciones
	2.1.1. Marijesiak 
	2.1.2. Abendua
	2.1.3. Jeonikuek, Kebonikoak 

	2.2. Marco temporal 
	2.2.1. Invierno
	2.2.1.1. Tiempo de cuestaciones
	2.2.1.2. Adviento y Navidad
	2.2.1.3. Connotaciones actuales de la Navidad 


	2.3. Marco geográfico
	2.3.1. País Vasco occidental: Bizkaia 
	2.3.1.1. Breve panorámica histórica 

	2.3.2. Presentación de los pueblos y barrios  
	2.3.2.1. Lekeitio
	2.3.2.2. Ea
	2.3.2.3. Gernika-Lumo
	2.3.2.4. Muxika 
	2.3.2.5. Iurreta
	2.3.2.6. Ibarrangelu

	2.3.3. Recapitulación 


	3. Dimensión histórica 
	3.1. Indicios sobre el contexto de creación de las coplas 
	3.1.1. Primera impresión conocida de las coplas por Zubia y Lezamiz 
	3.1.2. Teatro religioso y villancicos 
	3.1.3. Hipótesis 
	3.1.3.1. Manuel Lekuona 
	3.1.3.2. Antonio Arana Martija


	3.2. Prácticas navideñas similares en la actualidad
	3.3. Historia reciente del abendu
	3.3.1. Momentos, espacios, medios y agentes de difusión 
	3.3.1.1. Lekeitio
	3.3.1.2. Ea
	3.3.1.3. Gernika
	3.3.1.4. Muxika
	3.3.1.5. Iurreta
	3.3.1.6. Ibarrangelu

	3.3.2. Recapitulación


	4. Descripción etnográfica
	4.1. Cuadro esquemático de los grupos
	4.2. Presentación de los modelos 
	4.3. Modelo 1: Gernika 
	4.3.1. Reunión organizativa
	4.3.2. Ensayos
	4.3.3. Novena
	4.3.3.1. Caso ejemplar 
	4.3.3.2. Observaciones complementarias

	4.3.4. Otras situaciones anuales informales

	4.4. Modelo 2: Ea
	4.4.1. Ensayo
	4.4.2. Novena
	4.4.2.1. Descripción de la ronda 
	4.4.2.2. Otras observaciones 

	4.4.3. 24 de diciembre 

	4.5. Modelo 3: Iurreta, Oromiño, Ariatza, Ibarruri e Ibarrangelu 
	4.5.1. Caso ejemplar: Iurreta  
	4.5.2. Comentario general 
	4.5.2.1. Tipología de la ronda y participantes 


	4.6. Modelo 4: Lekeitio
	4.6.1. Ronda


	5. Temas, discursos
 y prácticas
	5.1. ¿Quién canta, quién escucha, y por qué? 
	5.1.1. Motivaciones de los participantes o simpatizantes 
	5.1.2. Motivos de rechazo o desinterés 

	5.2. ¿Qué nos dicen los actores a través de su discurso y a través de su práctica? 
	5.2.1. Modelo 4: Lekeitio 
	5.2.2. Modelo 3: Iurreta, Oromiño, Ariatza, Ibarruri e Ibarrangelu
	5.2.3. Modelo 2: Ea
	5.2.4. Modelo 1: Gernika 
	5.2.4.1. Patrimonialización de la tradición 
	5.2.4.2. Toma de decisiones y autoridades 
	5.2.4.3. La formalización y sus márgenes 
	5.2.4.4. De la Gernika vieja, a la Gernika actual 
	5.2.4.5. Espacios, paradas y acústica 
	5.2.4.6. Afluencia y tipología de participantes 
	5.2.4.7. ¡A sus puestos! Colocación y protagonismo en las rondas
	5.2.4.8. Participación de las mujeres 
	5.2.4.9. Coger el tono adecuado (y mantenerlo)
	5.2.4.10. Kantaera 
	5.2.4.11. El solista: ¿líder o servidor del grupo?
	5.2.4.12. Hacerse la novena
	5.2.4.13. Reflexividad
	5.2.4.14. Mediatización y espectacularización 
	5.2.4.15. Los marijesiak fuera del contexto ritual  


	5.3. Recapitulación: construcción y representación de la comunidad 
	5.3.1. Diferentes concepciones de la tradición 
	5.3.2. Definirse “en comparación con”
	5.3.3. La presencia de la etnomusicóloga en el campo 
	5.3.4. Actores recopiladores
	5.3.5. Tipología de los participantes
	5.3.6. Deseo de pervivencia
	5.3.7. Transmisión y aprehensión
	5.3.8. Extraliturgia y autogestión
	5.3.9. La importancia de la convivialidad
	5.3.10. Rondar
	5.3.11. Recorridos 


	6. Análisis estructural de los cantos
	6.1. Presentación de las fuentes
	6.1.1. Textos
	6.1.2. Grabaciones

	6.2. Análisis de los textos
	6.2.1. Forma, métrica y rima
	6.2.2 Género
	6.2.3. Series de coplas 
	6.2.4. Contenido general
	6.2.5. Arcaísmos 
	6.2.6. Oralidad
	6.2.7. Modificaciones intencionadas

	6.3. Análisis musical
	6.3.1. Grupos melódicos
	6.3.1.1. Grupo melódico 1 (Abendu)
	6.3.1.2. Grupo melódico 2 (Jesukristo)
	6.3.1.3. Grupo melódico 3 (Da bart Belenen)
	6.3.1.4. Progresión musical de las novenas

	6.3.2. Forma responsorial 
	6.3.3. Canto a varias partes 
	6.3.3.1. Tipología
	6.3.3.2. Polivocalidad: indispensable u opcional 

	6.3.4. Tonos y estilo vocal 
	6.3.5. Técnica y estética del canto

	6.4. Recapitulación

	Conclusions
	Bibliografía y fuentes
	Glosario
	Anexo
	Letras de los grupos 
	Cronograma general de la investigación




	Títol de la tesi: Abendu santu honetan: 
discursos y prácticas en las rondas
cantadas navideñas de Bizkaia
	Nom autor/a: Itziar Navarro Ibañez


