
ADVERTIMENT. Lʼaccés als continguts dʼaquesta tesi queda condicionat a lʼacceptació de les condicions dʼús 
establertes per la següent llicència Creative Commons:                      https://creativecommons.org/licenses/?lang=ca

ADVERTENCIA. El acceso a los contenidos de esta tesis queda condicionado a la aceptación de las condiciones de 
uso establecidas por la siguiente licencia Creative Commons: https://creativecommons.org/licenses/?
lang=es

WARNING. The access to the contents of this doctoral thesis it is limited to the acceptance of the use conditions set
by the following Creative Commons license: https://creativecommons.org/licenses/?lang=en



 

 
 

 
 
 

 
 

Gloria E. Casanova Molina 
 

Tesis doctoral presentada para optar al grado de Doctora en Antropología Social y Cultural 
Departamento de Filosofía y Letras 

 
Dirigida por Dra. Virginia Fons y Dr. Enrico Mora 

 
Barcelona, 2025 

 
 
   

Construcción de subjetividades 
intersexuales en Chile:  

Experiencias y desafíos en los intersticios 



2 
 

 

  

Las orquídeas, reconocidas por la complejidad de sus estructuras 

florales y su amplia diversidad de formas y colores, han emergido como 

un símbolo representativo de las intersexualidades en distintos 

contextos socioculturales. Esta representación simbólica se basa en la 

analogía entre la variabilidad natural de estas flores y la multiplicidad 

de experiencias intersexuales, celebrando la riqueza estética y biológica 

de aquello que trasciende las taxonomías tradicionales. 

Proyecto de investigación Nº72210444, financiado por Programa de Formación de Capital Humano 
Avanzado de la Asociación Nacional de investigación y Desarrollo de Chile (ANID). 



3 
 

INDICE 

LISTADO DE TABLAS Y FIGURAS _________________________________________________ 8 

GLOSARIO Y ABREVIATURAS ___________________________________________________ 10 

AGRADECIMIENTOS ___________________________________________________________ 15 

INTRODUCCIÓN _______________________________________________________________ 16 
 

PRIMERA PARTE 

APROXIMACIONES TEÓRICAS A LOS CUERPOS INTERSEXUALES 
 

Capítulo I ______________________________________________________________________ 23 

Lo que otras dicen: saberes “expertos” en torno a la(s) intersexualidad(es) _________________ 23 

1. Matrices conceptuales: Cuerpo, subjetividad, emociones y sexo/género ____________ 23 
1.1 Cuerpos pensados, cuerpos vividos: Mapas teóricos de las corporalidades ________ 26 
1.2 Subjetividades en contexto: Entre cultura, experiencia y agencia ________________ 32 
1.3 Afectos cotidianos: Emociones en la vida social _____________________________ 40 
1.4 Cuerpo, subjetividad y emociones: Articulaciones con el sistema sexo/género _____ 45 

2. Cuerpos y subjetividades intersexuales: ¿Determinación biológica o construcción 
sociocultural? ________________________________________________________________ 50 

2.1 Cuerpos intersexuales antes de la medicina moderna: Interpretaciones místicas y 
sociales_ __________________________________________________________________ 53 

2.1.1 Antigua Grecia ____________________________________________________ 53 
2.1.2 Imperio Romano y Edad Media _______________________________________ 55 

2.2 La medicalización de los cuerpos intersexuales: Del pensamiento religioso al 
determinismo biológico _______________________________________________________ 57 

2.2.1 Edad Moderna (Siglo XV-XVIII) ______________________________________ 57 
2.2.2 Edad de las gónadas (Siglo XIX) ______________________________________ 60 
2.2.3 La era de las intervenciones quirúrgicas: Tecnología médica y control corporal en el 
siglo XX ________________________________________________________________ 64 

2.3 Edad de la post medicalización: Feminismos y nuevos paradigmas corporales _____ 69 

3. Entonces, ¿intersexualidad como proceso de salud-enfermedad- atención? _________ 75 
3.1 Dimensión social _____________________________________________________ 75 
3.2 Las dimensiones hegemónicas ___________________________________________ 76 
3.3 Modelos de atención: Médico hegemónico versus Modelos de autoatención _______ 78 
3.4 Los procesos de conformación subjetiva a la luz de las imágenes dominantes de salud 
y enfermedad _______________________________________________________________ 80 

4. Cierre del capítulo ________________________________________________________ 81 
 

Capítulo II _____________________________________________________________________ 85 

Lo que algunas responden: Re-definiendo la(s) intersexualidad(es) desde el activismo ________ 85 

1. El despertar colectivo: De objetos médicos a sujetos políticos ____________________ 85 

2. El “drama social”: En respuesta a la violencia biomédica _______________________ 87 



4 
 

2.1 Alzar la voz y publicar historias de vida: Un contexto propicio para la efervescencia 
de narrativas intersexuales _____________________________________________________ 89 
2.2 Génesis del activismo intersexual en Norteamérica __________________________ 91 

3. El surgimiento de un arquetipo de experiencia intersexual ______________________ 94 

4. ¿Un modelo importado de intersexualidad?: Producción y reproducción en 
Latinoamérica _______________________________________________________________ 99 

4.1 Arquetipos intersexuales en Latinoamérica ________________________________ 107 

5. Cierre del capítulo _______________________________________________________ 112 
 

SEGUNDA PARTE 

DISEÑO Y METODOLOGÍA DE LA INVESTIGACIÓN 
 

Capítulo III 

Lo que yo quería ver y el cómo: Trazando la investigación ______________________________ 116 

1. Planteamiento del problema ______________________________________________ 116 
1.1 Articulación conceptual: cuerpo, subjetividad, discurso y poder _______________ 119 

2. Objetivos de la investigación ______________________________________________ 120 
2.1 Evolución de los objetivos: un proceso reflexivo ___________________________ 125 

3. Justificación y contexto de la investigación __________________________________ 127 
3.1 Pero ¿Antropología de la subjetividad o Antropología de la experiencia? ________ 131 

4. Población de estudio _____________________________________________________ 134 
4.1 Aproximación interseccional a las corporalidades intersexuales _______________ 139 

5. Técnicas de recogida y análisis de información _______________________________ 141 
5.1 Entrevistas semi-estructuradas y conversaciones informales __________________ 142 
5.2 Conversación informal ________________________________________________ 144 
5.3 Observación participante ______________________________________________ 145 
5.4 Fuentes documentales ________________________________________________ 147 
5.5 Grupo de discusión __________________________________________________ 148 
5.6 Etnografía digital ____________________________________________________ 150 

6. Cronología del trabajo de campo __________________________________________ 153 

7. Dimensiones cuantitativas del trabajo etnográfico ____________________________ 154 

8. Descripción de los procedimientos de sistematización y tratamiento de la información 
recogida ____________________________________________________________________ 155 

9. Análisis de datos ________________________________________________________ 159 

10.    Cierre del capítulo _______________________________________________________ 162 
 

Capítulo IV 

Reflexiones etnográficas: Repensar la investigación entre la academia y el activismo 

1. Cuerpos y poderes en diálogo: La construcción situada del conocimiento etnográfico _ 164 
1.1 Entrada y delimitación del campo _______________________________________ 167 
1.2 Surgimiento del contacto: ¿Eres intersexual o endosexual? ___________________ 172 



5 
 

1.3 Relaciones de poder dentro y fuera: “Nada de nosotrxs, sin nosotrxs” ___________ 177 
1.4 Dinámicas corporales, negociaciones y reconocimiento (o menos-reconocimiento) en 
el campo _________________________________________________________________ 181 
1.5 Otras relaciones de poder: Asimetría, lenguaje y emociones __________________ 187 
1.6 Consensos, coincidencias y concordias etnográficas _________________________ 192 

2. Del silencio a la palabra: Desafíos lingüísticos y éticos en la codificación etnográfica 193 
2.1 Revelar “el secreto”: Algunas tensiones y contradicciones respecto a tratamiento de 
datos etnográficos __________________________________________________________ 193 
2.2 Información susceptible y producción científica ____________________________ 196 
2.3 Riesgos de re-victimizar al sujeto y de la interpretación de las emociones implicadas
 __________________________________________________________________198 
2.4 Hablar, escribir y codificar: ¿Salir del binario? _____________________________ 201 

3. Cierre del capítulo _______________________________________________________ 205 
 

TERCERA PARTE 

TRATAMIENTO SOCIOMÉDICO DE LAS INTERSEXUALIDADES EN CHILE 
 

Capítulo V 

¿Dónde y qué se dice allí?: Intersexualidad(es) en Chile 

1. Configuración de “la intersexualidad” en el contexto chileno: Abordajes, paradigmas y 
dispositivos que definen la(s) experiencia(s) ______________________________________ 209 

1.1 Aproximación histórico-crítica a la construcción del discurso sociomédico en Chile
 __________________________________________________________________210 
1.2 Los Derechos Humanos como catalizador: Antecedentes jurídicos de un Estado 
declarado responsable _______________________________________________________ 216 

1.2.1 Circular N.18/ 2015: ¿Prohibición de la cirugía genital? ___________________ 217 
1.2.2. Circular N.7/ 2016: “No es intersexualidad, es Desórdenes del Desarrollo Sexual”
 ________________________________________________________________221 

1.3 Transparencia sin transparencia: “Sin datos, no existe” ______________________ 223 

2. Etnografía institucional 2022-2024: Nuevos procesos en búsqueda de un problema y de 
una solución ________________________________________________________________ 224 

2.1 De activismo en la calle a activismo en La Moneda _________________________ 226 
2.2 La problemática: Cosificando la vivencia intersexual por parte de la institucionalidad
 __________________________________________________________________227 
2.3 Todas las voces en juego: Tensiones y conflictos entre personas intersexuales, 
institucionalidad y comunidad médica. __________________________________________ 233 

3. Análisis de las Coaliciones Discursivas durante la etnografía institucional ________ 241 
1. Patologización ________________________________________________________ 242 
2. Violencia en tratamiento sociomédico ______________________________________ 244 
3. Imposición del sistema binario sexo-género _________________________________ 246 
4. Activismo intersexual ___________________________________________________ 248 

4. Cierre del capítulo _______________________________________________________ 250 
 
 
 



6 
 

CUARTA PARTE 

LO QUE ELLAS DICEN (Y NO DICEN): ANÁLISIS DE LA ETNOGRAFÍA INTERSEXUAL 

Procesos de conformación y estrategias de reconfiguración subjetiva _________________ 256 

Capítulo VI 

Polifonías del devenir intersexual 

1. Construcción/transformación de subjetividades intersexuales: El punto de partida _ 259 
1.1 ¿Cómo descubriste tu intersexualidad?: Un pasado que explica el presente _______ 261 
1.2 “No me lo dijeron hasta que tuve la edad suficiente”: Infancia subalterna ________ 263 

1.2.1 El “sentido común” de las familias perpetuando del secreto ________________ 267 
1.3 “Fui al doctor por otra cosa y ahí supe” __________________________________ 288 
1.4 “Era un consenso entre mi familia y yo” __________________________________ 293 

2. Adolescencia como punto crítico: “Era una cosa rara” ________________________ 297 

3. Disrupciones biográficas después del diagnóstico _____________________________ 307 
3.1 ¿Por qué a mí? ______________________________________________________ 308 
3.2 “Ahora todo tiene sentido” ____________________________________________ 311 

4. Reflexiones de cierre: Configuración de subjetividades de las infancias y adolescencias 
intersexuales en los intersticios _________________________________________________ 318 
 

Capítulo VII 

La gestión con el espacio médico – institucional ______________________________________ 326 

1. Entre la norma biomédica y la agencia personal: Experiencias intersexuales en el 
contexto médico-institucional __________________________________________________ 326 

2. El Modelo Médico Hegemónico versus la autoatención ________________________ 328 
2.1 Relación paciente-médico _____________________________________________ 330 
2.2 Relación médico-paciente _____________________________________________ 335 

3. Tratamiento y adherencia en tensión _______________________________________ 349 

4. Proceso de expertización: Saberes “lego” ____________________________________ 353 

5. Relación médico-familias _________________________________________________ 356 

6. Reflexiones de cierre: Dinámicas biomédicas e institucionales en la adultez intersexual
 _______________________________________________________________________361 
 

Capítulo VIII 

La gestión de lo cotidiano 

1. Prácticas cotidianas de construcción subjetiva: Cuerpo, deseo y diferencia _______ 367 

2. Sexualidad, abyecciones y estrategias _______________________________________ 369 
2.1 Abyecciones de la heterosexualidad _____________________________________ 370 
2.2 Estrategias de resignificación __________________________________________ 375 

3. Ser “Mujer” o ser “Mujer intersexual” _____________________________________ 379 

4. Ser “hombre” o ser “hombre intersexual” ___________________________________ 386 

5. El “yo-binario” perdido __________________________________________________ 391 



7 
 

6. Lo “trans” _____________________________________________________________ 395 

7. Reflexión de cierre: Cuerpos, sexualidades e identidades en la experiencia intersexual 
cotidiana ___________________________________________________________________ 398 
 

Capítulo IX 

Encuentros, desencuentros y desafíos identitarios en el activismo 

1. Del silencio a la resignificación: Tensiones en la construcción discursiva de la identidad 
intersexual __________________________________________________________________ 406 

2. “Nos falta lenguaje para describir nuestra intersexualidad”: Caminos colectivos y/o 
individuales _________________________________________________________________ 407 

3. “No sé si soy lo suficientemente intersex” ____________________________________ 412 

4. Activar o no activar: La decisión de exponer “la experiencia” en el campo de batalla
 _______________________________________________________________________415 

5. Virajes del activismo intersexual en Chile ___________________________________ 420 

6. Reflexión de cierre: El activismo intersexual como espacio paradójico de 
transformación y tensión ______________________________________________________ 424 
 

Capítulo X 

Lo no abarcado en el discurso 

1. Lo “no dicho” como estructura del relato y desafío etnográfico _________________ 430 

2. Fricciones epistémicas: Contradicciones y ambivalencias en los relatos intersexuales
 _______________________________________________________________________438 

3. Reflexiones de cierre: Desbordando los marcos entre silencios, risas y ambivalencias en 
la etnografía de experiencias intersexuales _______________________________________ 443 
 

CONCLUSIONES ______________________________________________________________ 446 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS ______________________________________________ 464 

ANEXOS _____________________________________________________________________ 491 

Anexo 1: Guiones de entrevistas ________________________________________________ 491 

Anexo 2: Códigos, ejes y categorías de análisis ____________________________________ 497 

Anexo 3: Consentimiento informado ____________________________________________ 501 

Anexo 4: Acuerdo de confidencialidad ___________________________________________ 504 

Anexo 5: Línea de tiempo Transparencia ________________________________________ 507 
 

 

 

 



8 
 

LISTADO DE TABLAS Y FIGURAS 
 
TABLAS 

Tabla 1: Glosario Médico __________________________________________________________ 13 

Tabla 2: Uso de terminología según periodo ___________________________________________ 52 

Tabla 3: Evolución en la conceptualización occidental de las categorías sociales relevantes antes y 
después del siglo XIX _____________________________________________________________ 61 

Tabla 4: Revisión de la nomenclatura en los DSD. Fuente: Consensus statement on terminology and 
management: disorders of sex development ____________________________________________ 67 

Tabla 5: Características sexuales sanas y patologizadas _________________________________ 76 

Tabla 6: comparativa de organizaciones intersexuales en Latinoamérica ___________________ 106 

Tabla 7: Comparación entre Antropología de la subjetividad y Antropología de la experiencia __ 134 

Tabla 8: Criterios de Inclusión y Exclusión de Personas Intersexuales _____________________ 135 

Tabla 9: Criterios de Inclusión y Exclusión de Personas Profesionales _____________________ 137 

Tabla 10: Datos de médicos entrevistados ____________________________________________ 137 

Tabla 11: Datos de mapadres entrevistadas ___________________________________________ 138 

Tabla 12: Seudónimos utilizados y pertenencia ________________________________________ 225 

Tabla 13: Análisis comparativo de trayectorias intersexuales respecto al diagnóstico _________ 317 
 
 
FIGURAS 

Figura 1:. Diagrama de procesos de conformación subjetiva ______________________________ 19 

Figura 2: Diagrama de aproximaciones teóricas _______________________________________ 25 

Figura 3: Algunas perspectivas feministas para cuerpo y subjetividad ______________________ 45 

Figura 4: Estatua “Hermafrodita Stanti” Siglo III A.C ___________________________________ 54 

Figura 5: “Monstruo con cuatro brazos, cuatro piernas y dos sexos” _______________________ 58 

Figura 6: Hermaphroditismus beim Menschen _________________________________________ 62 

Figura 7: Desarrollo de la sexualidad humana: diferenciación y dimorfismo de la identidad de 
género desde la concepción hasta la madurez __________________________________________ 66 

Figura 8: Rizoma epistémico-ontológico del cuerpo intersexual ___________________________ 69 

Figura 9: Hermaphrodites with Attitude, Boston, 1996. __________________________________ 92 

Figura 10: Itinerario del “Arquetipo intersexual” ______________________________________ 98 

Figura 11: Activista Mauro Cabral _________________________________________________ 101 

Figura 12: Línea de tiempo del trabajo de campo. _____________________________________ 153 

Figura 13: Ejes, dimensiones y categorías análisis de la tesis ____________________________ 159 

Figura 14: Cartografía del campo etnográfico: actores y relaciones en la investigación _______ 166 

Figura 15: Circular N.18. ________________________________________________________ 218 



9 
 

Figura 16: Circular N.7. _________________________________________________________ 221 

Figura 17: “Análisis de involucrados”, MINSAL dic. 2022 ______________________________ 231 

Figura 18: “Árbol de problemas”, MINSAL dic. 2022 __________________________________ 231 

Figura 19: “Procesos e hitos de la institucionalidad”. MINSAL ene.2023 ___________________ 234 

Figura 20: Nueva Circular N.15. ___________________________________________________ 239 

Figura 21: C.D “Patologización”. _________________________________________________ 243 

Figura 22: C.D “Violencia sociomédica” ____________________________________________ 245 

Figura 23: C.D “Imposición sistema sexo/género” _____________________________________ 248 

Figura 24: C.D “Activismo” ______________________________________________________ 250 

Figura 25: Construcción de subjetividades intersexuales: elementos y procesos clave _________ 261 

Figura 26: Configuración de subjetividades de las infancias y adolescencias intersexuales en los 
intersticios ____________________________________________________________________ 319 

Figura 27: Configuración de subjetividades en la gestión con lo médico-institucional  ________ 362 

Figura 28: Cuerpos, sexualidades e identidades en la experiencia intersexual cotidiana _______ 404 

Figura 29: Instagram IntersexualesChile. Fecha 23 de noviembre 2019 ____________________ 421 

Figura 30: Instagram IntersexPacíficoSur. Fecha 19 de septiembre 2021 ___________________ 421 

Figura 31: Instagram IntersexualesChile. Fecha 14 de septiembre 2024 ____________________ 422 

Figura 32: Instagram IntersexualesChile. Fecha 14 de septiembre 2024 ____________________ 423 

Figura 33: Activismo intersexual como espacio paradójico de transformación y tensión _______ 424 

Figura 34: Rizoma combinado de las dimensiones analizadas ____________________________ 454 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



10 
 

GLOSARIO Y ABREVIATURAS 
GLOSARIO MÉDICO1  

Condición Descripción Causas Manifestaciones clínicas Referencias 
Síndrome de 
Insensibilidad 
a los 
Andrógenos 
(SIA) 

Trastorno genético 
en el que las 
células no 
responden a los 
andrógenos, 
afectando el 
desarrollo sexual. 
Puede ser completo 
(SIA-C) o parcial 
(SIA-P).  

Mutaciones en 
el gen AR 
(cromosoma 
X) que afectan 
el receptor de 
andrógenos. 

• SIA Completo: 
Fenotipo femenino con 
genitales externos 
femeninos normales 
 
Desarrollo mamario 
normal en la pubertad 
 
Ausencia o escasez de 
vello púbico y axilar 
 
Vagina presente pero 
generalmente corta o en 
fondo de saco 
 
Ausencia de útero y 
trompas de Falopio 
 
Testículos internos (en 
cavidad abdominal, canal 
inguinal o labios mayores) 
 
Amenorrea primaria 
 
Estatura generalmente 
mayor al promedio 
femenino 
 

• SIA Parcial: 
 
Amplio espectro de 
manifestaciones desde 
genitales ambiguos hasta 
predominantemente 
masculinos 
 
Grados variables de 
desarrollo mamario 
 
Micropene, hipospadias o 
clitoromegalia 
dependiendo del grado de 
insensibilidad 
 
Desarrollo parcial de 
estructuras müllerianas 
 
 

Hughes et 
al., 2012; 
Batista et 
al., 2018. 

 
1 Incluí este glosario según las terminologías de las personas entrevistadas para facilitar la comprensión, pese a mi 
postura crítica ante el “diagnosticism” (Eckert, 2003). Solo abordo las formas de intersexualidad/DSD tratadas en esta 
tesis, basándome en fuentes médicas y grupos de apoyo. Recomiendo una lectura crítica. 



11 
 

Síndrome de 
Mayer-
Rokitansky-
Küster-
Hauser 
(MRKH)  

Malformación 
congénita que 
afecta el desarrollo 
del útero y la 
vagina en personas 
con cariotipo 46, 
XX, con ovarios 
funcionales. 

Origen 
multifactorial 
con posibles 
causas 
genéticas y 
ambientales. 

Manifestaciones clínicas 
• Genitales externos 

femeninos 
normales 

• Ausencia 
congénita total o 
parcial de útero y 
tercio superior de 
la vagina 

• Ovarios normales 
y funcionales 
(desarrollo 
hormonal normal) 

• Características 
sexuales 
secundarias 
femeninas 
normales en la 
pubertad 

• Amenorrea 
primaria como 
síntoma principal 
de presentación 

• Puede asociarse a 
anomalías renales 
(40% de los 
casos), 
esqueléticas (10-
15%) y auditivas 

• Tipo I: aislado o 
Tipo II: asociado 
con otras 
malformaciones 

 

Morcel et 
al., 2007; 
Ledig et al., 
2011. 

Síndrome de 
Klinefelter y 
variantes 

Condición en la 
que los individuos 
con cariotipo 47, 
XXY (o variantes 
como 48, XXXY) 
presentan 
hipogonadismo, 
infertilidad y 
rasgos físicos 
específicos.  

Presencia de 
un cromosoma 
X extra debido 
a una no 
disyunción en 
la meiosis. 

Manifestaciones clínicas 
• Tall stature 

(estatura alta) con 
proporciones 
eunucoides 

• Testículos 
pequeños y firmes 
(microorquidismo) 

• Hábito corporal 
con tendencia a 
distribución 
femenina de grasa 

• Ginecomastia en 
aproximadamente 
50% de los casos 

• Infertilidad debido 
a azoospermia 

• Hipogonadismo 
con niveles bajos 
de testosterona 

• Desarrollo sexual 
secundario 
masculino 

Visootsak & 
Graham, 
2009; 
Gravholt et 
al., 2018. 



12 
 

variable, 
generalmente 
disminuido 

• Dificultades de 
aprendizaje y 
problemas del 
lenguaje en 
algunos casos 

• Mayor riesgo de 
osteoporosis, 
diabetes y 
síndrome 
metabólico 

 
Hipospadias Anomalía en la que 

la abertura uretral 
se encuentra en la 
cara ventral del 
pene en lugar de la 
punta. Puede variar 
en gravedad.  

Desarrollo 
anómalo de la 
uretra debido a 
factores 
genéticos y 
hormonales. 

Manifestaciones clínicas 
• Según ubicación 

del meato 
uretral: 

Distal o anterior (75%): 
meato en la corona o 
glande 
 
Media (15%): meato en el 
cuerpo del pene 
 
Proximal o posterior 
(10%): meato en la base 
del pene o perineal 

• Curvatura ventral 
del pene (chordee) 
en grados 
variables 

• Prepucio 
incompleto 
dorsalmente con 
exceso ventral 
(“capucha”) 

• Puede asociarse 
con criptorquidia 
u otras anomalías 
genitourinarias 

• Las formas 
severas pueden 
asociarse con 
trastornos del 
desarrollo sexual 

 

Baskin, 
2004; 
Springer et 
al., 2016. 

Hiperplasia 
Suprarrenal 
Congénita 
(HSC) 

Grupo de 
trastornos 
hereditarios que 
afectan las 
glándulas 
suprarrenales, 
causando una 
producción 
anormal de 
hormonas 

Mutaciones en 
genes que 
codifican 
enzimas 
involucradas 
en la síntesis 
de cortisol, 
principalmente 
el gen 
CYP21A2 

En mujeres con cariotipo 
46, XX: virilización de 
genitales externos (desde 
hipertrofia de clítoris hasta 
genitales masculinizados), 
aunque con estructuras 
reproductivas internas 
femeninas normales 
En hombres con cariotipo 
46, XY: generalmente 

Speiser et 
al., 2018; 
White & 
Speiser, 
2000; Merke 
& 
Bornstein, 
2005. 



13 
 

esteroides. La 
forma más común 
es la deficiencia de 
21-hidroxilasa. 
Puede manifestarse 
como: 

• Forma 
clásica 
(severa): 
detectada 
al 
nacimiento 

• Forma no 
clásica 
(tardía): 
síntomas 
más leves 
que 
aparecen 
en la 
infancia o 
pubertad 

 

(21-
hidroxilasa). 
La deficiencia 
enzimática 
provoca 
acumulación 
de precursores 
que se desvían 
hacia la 
producción 
excesiva de 
andrógenos. 

genitales normales al 
nacimiento, pero pueden 
presentar pubertad precoz 
 
Pérdida de sal (en formas 
severas): deshidratación, 
hipotensión, crisis 
suprarrenal 
 
Crecimiento acelerado en 
la infancia, pero estatura 
final reducida por cierre 
prematuro de las epífisis 

Tabla 1: Glosario Médico. Elaboración propia 

 

ABREVIATURAS 

ABRAI: Associação Brasileira Intersexo 

ACT: Activismo 

APPI: Asociación Peruana de Personas Intersexuales 

CD: Coaliciones discusivas 

CEEHA: Comisión de Ética y Experimentación Humana y Animal 

CM: Comunidad Médica 

DSA: Diferenciación Sexual Atípica  

DSD: Desorden (Diferencias) del Desarrollo Sexual  

ECTS: Estudios de Ciencias Sociales Contemporáneas 

ER: Enfermedades Raras 

GATE: Global Action for Trans Equality 

GrApSIA: Grupo de Apoyo al Síndrome de Insensibilidad a los Andrógenos  

HSC: Hiperplasia Suprarrenal Congénita 

ISNA: Intersex Society of North America 

INST: Institucionalidad 

MGF: Mutilación Genital Femenina 

MINSAL: Ministerio de Salud de Chile 

MMH: Módelo Médico Hegemónico 

MRKH: Síndrome de Mayer Rokitansky Küster Hauser 



14 
 

NNA: Niñas, niños y adolescentes 

OII: Organización Internacional de Intersexuales 

OTD: Organización Trans-Diversidades 

PAIS: Síndrome de Insensibilidad Parcial a los Andrógenos 

SIA: Síndrome de Insensibilidad a los Andrógenos  

SK: Síndrome de Klinefelter 

TFM: Trabajo de Final de Máste 

THS: Terapia Hormonal Sustitutiva/ Terapia de Reemplazo Hormonal  

VCS: Variaciones de las Características Sexuales 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 
 

AGRADECIMIENTOS 

 

A quienes generosamente compartieron sus experiencias como informantes en esta 

investigación, abriendo ventanas hacia realidades que enriquecieron profundamente este 

trabajo. 

A quien fue mi vínculo romántico, por entrelazar con delicadeza mi interés académico 

con su experiencia personal, ofreciéndome un puente de amor y transparencia invaluable. 

A los espacios colectivos donde mis inquietudes y perspectivas se han nutrido a través del 

diálogo compartido. Especialmente a las integrantes de IntersexualesChile, por su 

incansable labor y por acogerme como voluntaria durante estos años. Desde una posición 

distinta, aunque íntimamente conectada, han cultivado un entorno de aprendizaje 

transformador que constituye los cimientos invisibles de esta investigación, sin el cual 

este trabajo carecería de autenticidad y propósito. 

A Virginia Fons, por su orientación intelectual luminosa, por acompañar con paciencia 

mis pasos vacilantes en la escritura, por sostenerme en los momentos de incertidumbre y 

por creer en mi proyecto cuando las dudas nublaban mi propio horizonte. 

A Enrico Mora, por nuestros estimulantes debates y por compartir, con entusiasmo 

contagioso, la búsqueda de feminismos tanto sencillos como complejos, capaces de 

abrazar contradicciones y dar respuesta a nuestras preocupaciones cotidianas. 

A ambas, particularmente, por revelarme una academia “humana”, donde el conocimiento 

florece desde la escucha y la construcción conjunta, nunca desde la imposición. 

A quienes me han acompañado en mi recorrido personal desde diferentes roles y etapas, 

sembrando y nutriendo mi participación en espacios críticos. Parte de esa cultura 

dialéctica se respira entre estas páginas. Especialmente a mis dos personas favoritas: 

Lucas López y Gabriel Urrea, por su compañía incondicional, su dedicación en la lectura 

y su agudeza reflexiva. 

A quienes han permanecido a mi lado durante estos extensos años de tesis, desde distintos 

afectos y contextos —familia tradicional y familias elegidas— constituyendo un sostén 

emocional sin el cual este trabajo habría sido simplemente imposible. 

A quienes continúan creyendo que tengo algo valioso que aportar y que, precisamente por 

esa confianza, hacen posible que finalmente encuentre mi voz. 



16 
 

INTRODUCCIÓN 

 

El punto de partida de esta investigación surge de una inquietud personal y académica en 

torno a las vivencias intersexuales. Mi primer acercamiento al campo ocurrió durante la 

realización de mi Trabajo Final de Máster (en adelante, TFM) en el programa de 

Antropología: Investigación Avanzada e Intervención Social (2019-2020) en la 

Universitat Autònoma de Barcelona. En esa instancia, tomé conciencia del enorme 

desafío que suponía abordar esta temática, lo que se reflejó en algunos de los resultados 

obtenidos. La complejidad de encontrar testimonios y relatos sobre intersexualidad en 

Barcelona, incluso en espacios de diversidad y disidencias, evidenció la invisibilización 

de esta realidad en un contexto que, a primera vista, parecería más propenso a su 

reconocimiento. Esta situación me llevó a cuestionar cuán crítica podría ser la situación 

intersexual en Chile, mi país de origen, donde los discursos sobre género y diversidad han 

avanzado a ritmos distintos y en tensión con estructuras conservadoras arraigadas. 

Como expone Gregori (2015) en la introducción de su tesis doctoral sobre 

intersexualidades, “la elección de un tema de investigación rara vez es casual, sino que 

refiere al conjunto de coincidencias y búsquedas personales” (p.5). En mi caso, esta tesis 

doctoral surgió de esta curiosidad por conocer la situación en Chile, sumada al vínculo 

afectivo con una persona intersexual, lo que desembocó en una intención de aportar al 

debate sobre sus implicaciones sociales, políticas y culturales, considerando la 

intersección de discursos médicos, jurídicos y activistas y de contribuir, en la medida de 

lo posible, a la mejora de las condiciones de vida de las personas intersexuales que habitan 

en Chile, en consonancia con lo emocional y logístico. 

Para abordar esta problemática, comencé con una revisión documental de referencias 

históricas provenientes de la disciplina médica, analizando cómo se ha conceptualizado 

la intersexualidad en Chile. Posteriormente, realicé una búsqueda en internet para 

comprender su posicionamiento en el debate público, constatando la escasez de discusión 

política y académica sobre el tema. Ante esta carencia, desarrollé diversas estrategias 

metodológicas para obtener información desde fuentes primarias, incluyendo el contacto 

con activistas y organizaciones vinculadas a la temática. 

En este proceso, me percaté de que, al igual que en Barcelona, la intersexualidad no 

ocupaba un espacio visible en los circuitos convencionales de disidencia sexual y de 



17 
 

género en Chile. Sin embargo, una exploración más profunda en redes sociales reveló la 

existencia de dos grupos activistas que denunciaban la falta de voz de las personas 

intersexuales frente a las intervenciones médicas en la infancia. Decidí contactar a ambas 

agrupaciones y fui aceptada como voluntaria y aliada en una de ellas, lo que me permitió 

acceder a espacios políticos e institucionales clave en la construcción del debate sobre 

intersexualidad en Chile. Este involucramiento me llevó a desempeñar un doble rol: como 

investigadora y como participante activa en el activismo, lo que suscitó reflexiones 

metodológicas y éticas sobre mi posicionamiento en el campo. 

La multiposicionalidad en la investigación se convirtió en un eje central del trabajo, pues 

el conocimiento generado emergió no solo de observaciones sistemáticas y entrevistas 

formales, sino de una interacción sostenida y multidimensional con los sujetos de estudio 

en diversos contextos de militancia y organización política. Esta inmersión enriqueció 

profundamente el análisis, pero también me confrontó con uno de los desafíos más 

significativos y metodológicamente complejos de esta investigación: la búsqueda y 

representación de aquellas voces que permanecen al margen del activismo 

institucionalizado. 

Durante el proceso investigativo, se hizo evidente que existe un amplio espectro de 

experiencias intersexuales que deliberadamente eluden los espacios de visibilidad política 

y que, precisamente por esta razón, rara vez son incorporadas en los estudios académicos. 

Estas narrativas representan una posición igualmente legítima y reveladora. Se trata de 

personas que, habiendo recibido un diagnóstico médico vinculado a la intersexualidad, 

optan por gestionar su corporalidad desde espacios privados e íntimos, rechazando la 

politización de su experiencia o la adscripción a categorías identitarias colectivas que 

consideran reduccionistas o ajenas a su vivencia personal. 

Acceder a estas experiencias requirió desarrollar estrategias metodológicas alternativas 

que respetaran tanto la privacidad como las fronteras establecidas por estas personas. Esto 

implicó abandonar la lógica extractivista del dato etnográfico y construir, en cambio, 

espacios de encuentro basados en la confianza y el reconocimiento mutuo, donde la 

narración de la experiencia no estuviera subordinada a la visibilización académica o 

activista. En algunos casos, esto significó renunciar a la documentación formal de 

testimonios valiosos, privilegiando el respeto a la autonomía por sobre la exhaustividad 

investigativa. 



18 
 

Como plantea Donna Haraway (1991), los conocimientos situados emergen de relaciones 

de responsabilidad con los otros, donde el conocer no está desvinculado del compromiso 

ético. En este sentido, asumí un compromiso dual y frecuentemente contradictorio: por 

un lado, contribuir a la mejora de las condiciones de vida de las personas intersexuales a 

través de la visibilización de sus experiencias; por otro, garantizar una investigación ética 

que reconociera el derecho al silencio y a la no exposición como una forma legítima de 

habitar la intersexualidad. 

Este posicionamiento exigió una constante vigilancia reflexiva para evitar tanto la 

homogenización discursiva —que suele privilegiar las narrativas más articuladas y 

políticamente estructuradas— como el extractivismo académico que transforma las 

experiencias vitales en meros datos de análisis. Como acertadamente señalan Estalella y 

Ardévol (2007), “la investigadora no solo debe tomar, sino que también está obligada a 

dar; no solo debe interpelar, sino que debe exponerse a ser interpelada por las otras” 

(p.78). Esta interpelación adquirió especial relevancia cuando provenía de aquellas 

personas que cuestionaban la utilidad o pertinencia de convertir sus vidas en objeto de 

estudio académico, desafiándome a justificar constantemente la relevancia social y ética 

de mi trabajo. 

De esta forma, el principal aporte de esta tesis radica en su enfoque antropológico y 

etnográfico para el estudio de la subjetividad intersexual. Este abordaje, nutrido tanto por 

las voces activistas como por aquellas que deliberadamente eluden los espacios de 

visibilidad política, permite una comprensión más matizada y compleja del fenómeno. Su 

objetivo es analizar los procesos de construcción subjetiva de las personas intersexuales, 

entendiendo la subjetividad no como una entidad estática o predefinida, sino como una 

categoría analítica dinámica que permite articular las experiencias individuales con las 

dimensiones estructurales que las condicionan y posibilitan. 

Esta investigación busca comprender cómo las personas intersexuales negocian su 

identidad en contextos marcados por la patologización médica, la invisibilidad histórica 

y la falta de reconocimiento social. A través de un acercamiento etnográfico sensible a las 

particularidades de cada trayectoria vital, examino las tensiones entre los discursos 

hegemónicos sobre el cuerpo y las estrategias de apropiación, resistencia y 

reconfiguración que estas personas desarrollan para habitar sus corporalidades 

divergentes (Grau et.al). 



19 
 

A diferencia de enfoques previos centrados exclusivamente en el análisis institucional o 

en las narrativas activistas, esta tesis privilegia la multiplicidad de voces y la 

heterogeneidad de experiencias, revelando cómo las personas intersexuales construyen 

sus propias narrativas corporales y subjetivas, ya sea desde la politización explícita de su 

experiencia o desde espacios de intimidad que rechazan la exposición pública. Este 

abordaje permite evidenciar que la intersexualidad, lejos de constituir una experiencia 

monolítica, representa un espectro diverso de posicionamientos identitarios, políticos y 

existenciales frente a la normatividad sexo-genérica dominante. 

La tesis se estructura en cuatro partes y diez capítulos, cada uno dedicado a distintas 

dimensiones esenciales para comprender la problemática. La propuesta metodológica y 

teórica busca generar un conocimiento situado que permita comprender las intersecciones 

entre corporalidad, identidad y política en la configuración de la intersexualidad en Chile. 

Al estructurar la tesis de esta manera, se pretende guiar a la persona lectora a través de un 

recorrido que articula el contexto macro y micro, permitiéndole comprender cómo se 

construye la intersexualidad desde las estructuras sociales hasta la cotidianidad de quienes 

la viven (Figura 1). 

 
Figura 1: Diagrama de procesos de conformación subjetiva. Elaboración propia 

 

De esta forma, la primera parte, titulada Aproximaciones teóricas a los cuerpos 

intersexuales, consta de dos capítulos. 



20 
 

El Capítulo I establece un marco conceptual para el análisis, abordando la intersexualidad 

desde la antropología del cuerpo y la subjetividad. Examino su definición en la historia 

médica occidental y se presentan las críticas formuladas desde el feminismo y los estudios 

de género, que han cuestionado los enfoques deterministas basados en la biología. 

Por su parte, el Capítulo II explora la articulación del activismo intersexual a través de 

las narrativas de las propias personas intersexuales y el surgimiento de un discurso 

orientado a la construcción del sujeto político. 

La segunda parte, Diseño de la investigación, también compuesta por dos capítulos, en 

los cuales me centro en la construcción metodológica del estudio. En ella se detallan los 

criterios de selección de participantes, las herramientas utilizadas para la recolección de 

datos y las estrategias analíticas aplicadas. Además, abordo los dilemas éticos propios del 

trabajo de campo y la interacción con comunidades activistas, reflexionando sobre la 

relación entre la producción académica y el activismo político, así como sobre los 

desafíos que surgen en este proceso de investigación comprometida. 

La tercera parte, Tratamiento sociomédico de las intersexualidades en Chile, analizo la 

evolución de las respuestas institucionales frente a la intersexualidad en el país. A través 

de una etnografía institucional detallada, examino la relación entre la comunidad médica, 

el Ministerio de Salud y las agrupaciones intersexuales, poniendo en evidencia tensiones, 

disputas y procesos de negociación en torno a la atención médica y los derechos de las 

personas intersexuales. Este apartado sitúa el fenómeno en su contexto sociopolítico e 

histórico, revelando tanto las continuidades como las transformaciones en las políticas 

públicas y los discursos institucionales que han condicionado las experiencias 

intersexuales en Chile. 

La cuarta parte de esta investigación constituye el núcleo analítico donde convergen las 

voces, experiencias y silencios capturados durante el extenso trabajo etnográfico 

realizado en el contexto chileno. A través de cinco capítulos interconectados, se 

despliegan las múltiples dimensiones que configuran las trayectorias vitales de las 

personas intersexuales. 

Titulada, Lo que ellas dicen (y no dicen): Análisis de la etnografía intersexual. inicio el 

recorrido etnográfico con el Capítulo VI, “Polifonías del devenir intersexual”, donde 

examino el momento crucial de la revelación diagnóstica como punto de inflexión 

biográfico. El Capítulo VII “Gestión con lo médico-institucional” analiza la relación con 



21 
 

el sistema médico-sanitario, revelando las tensiones entre el paradigma biomédico 

patologizante y las estrategias de resistencia desarrolladas. El Capítulo VIII “Gestión de 

lo cotidiano” explora la dimensión sexoafectiva, generalmente silenciada en los estudios 

sobre intersexualidad. El Capítulo IX “Encuentros, desencuentros y desafíos identitarios 

en el activismo” aborda las complejas dinámicas del activismo intersexual chileno y sus 

tensiones internas. Finalmente, el Capítulo X “Lo no abarcado por el discurso” trasciende 

el análisis discursivo para examinar los silencios, risas, ambivalencias y contradicciones 

que emergen en la etnografía. 

Dado el carácter dinámico y complejo de la intersexualidad como fenómeno social, en 

lugar de conclusiones definitivas, este estudio ofrece una serie de reflexiones críticas 

orientadas a ampliar el debate, reconocer los desafíos, sugerir propuestas y presentarse 

como base para futuras investigaciones.  

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



22 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

PRIMERA PARTE 

APROXIMACIONES TEÓRICAS A LOS 
CUERPOS INTERSEXUALES 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 



23 
 

Capítulo I 

 Lo que otras dicen: Saberes “expertos” en torno a la(s) 
intersexualidad(es)  

 
Etiquetar a alguien como varón o mujer es una decisión social. 
El conocimiento científico puede asistirnos en esta decisión, 
pero solo nuestra concepción del género, y no la ciencia, puede 
definir nuestro sexo. Es más, nuestra concepción del género 
afecta al conocimiento sobre el sexo producido por los 
científicos en primera instancia. 
 

(Fausto-Sterling 2006[2000], p.17) 
 

1. Matrices conceptuales: Cuerpo, subjetividad, emociones y 
sexo/género 

 
La motivación inicial de la presente tesis estuvo, en gran parte, dirigida a buscar 

respuestas a las falencias de mi primera incursión en el campo. Durante el Trabajo de Fin 

de Máster (en adelante, TFM) de Antropología Social y Cultural, Cuerpos ficticios, 

identidades falseadas: la construcción sociomédica de la intersexualidad en Barcelona, 

logré evidenciar la existencia de estereotipos, tabúes y miedos que apoyan estos 

imaginarios sociales, pero, también, la producción y reproducción de discursos que 

condicionan las experiencias intersexuales. Si bien este primer trabajo obtuvo un 

sobresaliente, uno de los comentarios por parte del tribunal fue las “alertas” que les generó 

mi implicación con la temática estudiada, es decir, cómo yo misma producía y reproducía 

un discurso propio del activismo, desde mi posición de aliada.  

Dicha sugerencia, que en ese momento me sonaba más a una crítica sobre la realización 

de investigaciones desde una perspectiva feminista queer, la tomé con distancia y algunas 

resistencias. 

Meses después de la defensa del TFM debí regresar a Chile en el marco de la pandemia 

global COVID 19. En dicho contexto, tuve la suerte de estar allí cuando la efervescencia 

de la virtualidad, sumado al emergente discurso activista en el país, creaban un ambiente 

propicio para la organización de encuentros de personas intersexuales2 a lo largo del 

territorio nacional. Mi participación en estas primeras instancias, posibilitaron la toma de 

 
2 El más conocido, y en el cual participé, fue “Vivir la I” realizado en mayo del año 2021, el cual será detallado en el 
Capítulo IV. 



24 
 

contacto con personas intersexuales del país, que con el paso del tiempo se fueron 

convirtiendo en vínculos cercanos.  

A raíz de estas interacciones y la diversidad de sus experiencias narradas (algunas dentro 

y otras fuera del activismo), la sugerencia del tribunal volvía a retumbar en mi cabeza, 

esta vez desde otra perspectiva. Reflexioné sobre mi trabajo previo, en el cual solo fui 

capaz de observar y describir un único devenir intersexual, aquel categorizado por la 

biomedicina y que resiste por medio de un cuerpo en constante lucha por medio del 

activismo. Ante esto, me surgió la siguiente pregunta ¿eran todas las experiencias 

intersexuales encarnadas de la misma manera? 

Opté por hacer dialogar algunos antecedentes teóricos y etnográficos en aquel momento 

de crisis. En conocimiento parcial de algunos referentes, me aventuré a diseñar un gráfico 

que me permitiera sistematizar mis motivaciones iniciales, por lo que después de algunos 

intentos frustrados, decidí que el proyecto de investigación doctoral estaría atravesado 

por dos conceptos principales: “cuerpo” y “subjetividad”. Ambos resonaban más fuerte 

que otras posibles líneas teóricas, y constantemente llegaba a lecturas que me inspiraban 

a subsanar los halos investigativos anteriores. 

Recordé que la primera influencia respecto a considerar la noción de “cuerpo” estuvo 

dada por la asignatura “Antropología del Cuerpo” que realizaba mi actual directora de 

tesis doctoral, Virginia Fons, en el máster de Antropología. Durante ese curso, diversas 

inquietudes venían a complejizar los objetivos de investigación que estaba realizando en 

ese momento (TFM). Virginia Fons exponía cómo el tratamiento del cuerpo ha sufrido 

transformaciones significativas a lo largo de la historia del pensamiento occidental, lo que 

me hacía pensar si esos mismos cambios ontológicos sobre la concepción de cuerpo 

condicionaban la experiencia intersexual. A pesar de sentirme totalmente cautivada por 

esta materia, decidí no abarcar esta perspectiva en dicha investigación, ya que no contaba 

con el tiempo ni las herramientas para llevarlo adelante, pensando, desde ese momento, 

incluirlo en mi futura investigación doctoral. 

De esta forma, para esta investigación decidí realizar una especie de “genealogía del 

cuerpo”, que encendiera algunas luces y me permitiera responder a la pregunta de este 

capítulo: ¿son los cuerpos intersexuales entendidos como una determinación biológica o 

una construcción sociocultural? 

 



25 
 

Así, estas matrices conceptuales —cuerpo y subjetividad— se entrelazan constantemente, 

con el objetivo de analizar qué se dice sobre los cuerpos intersexuales y quién lo dice, por 

lo que rastreado los discursos históricamente construidos en torno a la intervención, 

clasificación y normalización de estos cuerpos. Mi interés en esta primera parte radica en 

tensionar estas narrativas “expertas” con las voces de personas activistas intersexuales 

internacionales, para así comprender las intersexualidades como un campo de disputa 

contemporáneo, tanto político como epistémico. 

A continuación, presento un recorrido por diversos discursos occidentales y 

occidentalizados, exponiendo las referencias teóricas que han guiado mi proceso 

investigativo y el marco interpretativo desde el cual he abordado y analizado el trabajo 

etnográfico (Figura 2). El hilo conductor que estructura este recorrido teórico es la 

propuesta de reflexionar articulando dos niveles de análisis complementarios: el nivel 

socioestructural, que examina los sistemas de poder, las instituciones y los discursos que 

configuran la comprensión social de la intersexualidad; y el nivel individual, centrado en 

las experiencias subjetivas, corporales y afectivas de quienes habitan cuerpos 

intersexuales. Ambos niveles no operan de manera aislada sino en constante diálogo y 

tensión, configurando un entramado complejo donde lo social se encarna en lo individual 

y lo individual resignifica lo social. 

 
Figura 2: Diagrama de aproximaciones teóricas. Elaboración propia 

 

 



26 
 

1.1 Cuerpos pensados, cuerpos vividos: Mapas teóricos de las corporalidades 

 

Si bien, en palabras de Mari Luz Esteban (2004, 2016), hoy existe especial atención en 

innovaciones teóricas y metodológicas en las cuales se ha puesto al cuerpo en el centro 

de análisis de distintos procesos sociales, pasando de un objeto de investigación a un 

sujeto de investigación, esta efervescencia ha traído consigo una caótica y superficial 

reflexión en la materia. En atención de esta crítica, quisiera rescatar solo aquellas 

referencias que me han permitido establecer una relación entre el cuerpo individual, social 

y colectivo, y me han aportado enfoques para una aproximación teórica a la compresión 

del “cuerpo intersexual”. 

Durante siglos, la visión predominante sobre el cuerpo estuvo profundamente 

influenciada por la tradición dualista, especialmente la cartesiana, que lo concebía como 

un objeto separado de la mente. Para Descartes (2024 [1641]), el cuerpo era una “res 

extensa”, es decir, una extensión material que funcionaba como una máquina autónoma, 

mientras que la mente, o “res cogitans”, era la sede del pensamiento y la conciencia. Esta 

dualidad establecía una jerarquía en la que la mente dominaba al cuerpo, reduciendo a 

este último a un mero objeto pasivo, controlado y utilizado por la razón. 

Sin embargo, a partir del siglo XX, esta concepción comenzó a ser cuestionada. Autores 

como Merleau-Ponty (1993[1945]) rechazaron la dicotomía mente-cuerpo, argumentando 

que el cuerpo es, en realidad, el medio a través del cual experimentamos el mundo. En su 

obra Fenomenología de la percepción, Merleau-Ponty sostiene que “no hay distinción 

entre el cuerpo y la conciencia; el cuerpo es el vehículo de ser-en-el-mundo” (Merleau-

Ponty, 1993[1945], p.82). Esto implica que el cuerpo no solo es el receptor pasivo de las 

acciones de la mente, sino que es también un agente activo en la constitución de la 

realidad y la identidad del individuo. Desde su lógica, el cuerpo es un punto de vista que 

organiza la experiencia y que, por lo tanto, no puede ser separado de la subjetividad. Este 

enfoque ha tenido un profundo impacto en los estudios sobre el cuerpo, particularmente 

en el campo de la antropología y la sociología. Desde diversos enfoques, su influencia ha 

permitido abordar el cuerpo como un ente biológico, social y simbólico, con énfasis en 

su construcción a partir de prácticas culturales.  

En el campo de la disciplina antropológica, uno de los pioneros en el estudio del cuerpo 

fue Marcel Mauss quien, en su obra Las técnicas del cuerpo (1934), propuso que no existe 



27 
 

un comportamiento corporal que sea innato. Según Mauss, el cuerpo humano es moldeado 

por la cultura a través de prácticas aprendidas y transmitidas, lo que varía entre sociedades 

y contextos históricos específicos. Es decir, cada sociedad imparte a sus miembros un 

modo particular de utilizar el cuerpo, estableciendo distinciones en términos de género, 

edad, clase social y otros factores culturales. Estas “técnicas del cuerpo” incluyen 

acciones cotidianas como caminar, comer o dormir, que, aunque parecen “naturales”, 

están profundamente influenciadas por normas sociales. De esta forma, Mauss enunció 

que “el cuerpo es el primer y más natural instrumento del hombre” (Mauss, 1973 [1934], 

p.391). 

En la antropología estructuralista, autoras como Mary Douglas plantearon que el cuerpo 

humano es utilizado como una metáfora para entender el orden social. En su obra Pureza 

y peligro (1973[1966]), Douglas estudió cómo las sociedades proyectan sus ansiedades, 

reglas y tabúes, pero también analizó conceptos abstractos como la pureza, contaminación 

o control en los cuerpos. A diferencia de Mauss, la autora enunció el cuerpo no como un 

instrumento, sino como el “principal sistema de clasificación simbólica”, donde cualquier 

desvío de las normas corporales es visto como una transgresión de las normas sociales. 

Además, señaló que las prácticas rituales y las prohibiciones relacionadas con el cuerpo, 

están profundamente enraizadas en el mantenimiento del orden social. Así, Douglas 

afirmaba que las ideas sobre la pureza y el peligro son, en efecto, formas de pensamiento 

simbólico que se aplican al cuerpo humano como microcosmos de la sociedad. 

Otro autor que concibió el cuerpo no simplemente como un objeto biológico, sino un 

símbolo cargado de significado cultural es Bryan Turner. En su obra El cuerpo y la 

sociedad: exploraciones en teoría social, Turner argumenta que el cuerpo es el lugar 

donde las estructuras de poder y las relaciones sociales se inscriben y se reproducen 

(Turner, 1989). Este enfoque también reconoce que el cuerpo es moldeado por las fuerzas 

sociales, pero inserta una nueva idea, el cuerpo también tiene una agencia propia, capaz 

de resistir y transformar esas mismas fuerzas. 

Pierre Bourdieu es otro teórico clave en la antropología del cuerpo, y esencial en esta 

tesis, especialmente con su concepto de habitus (concepto originalmente promulgado por 

Mauss), el cual ha sido desarrollado ampliamente en obras, conectando la corporalidad 

con las estructuras sociales. Para Bourdieu, el habitus es un conjunto de disposiciones 

corporales y cognitivas adquiridas a través de la socialización y las prácticas repetidas. 

Estas disposiciones, que incluyen posturas, gestos y modos de comportarse, reflejan las 



28 
 

relaciones de poder y las diferencias de clase dentro de una sociedad (Bourdieu, 

1977[1972], 1984[1979], 1990[1980]). El habitus no solo se manifiesta en el 

comportamiento exterior del cuerpo, sino también en la manera en que los individuos 

perciben y experimentan su entorno. Es, por tanto, un modo de entender cómo las 

condiciones sociales se inscriben en los cuerpos, pero de manera no consciente o 

mecánica, sino internalizada y reproducida a lo largo del tiempo. Bourdieu enfatizaba “El 

habitus es aquello que permite a los cuerpos conocer y reconocer las reglas implícitas de 

la interacción social, ya que son las estructuras sociales que se incorporan como 

disposiciones duraderas” (Bourdieu, 1990 [1980], p.52).  

En este sentido, Bourdieu rechaza el biologicismo social3, ya que no tomaría en cuenta 

las complejas interacciones entre la estructura y la agencia, ni la forma en que las 

disposiciones adquiridas socialmente (habitus) configuran las prácticas y percepciones de 

las personas en distintos contextos sociales. Para él, las desigualdades sociales no son 

meramente el resultado de diferencias biológicas, sino que son el producto de sistemas de 

dominación y poder que se perpetúan a través de la cultura y las instituciones sociales. 

Uno de los conceptos más relevantes para la producción, redacción y piedra angular de 

las teorías que guiaron esta investigación, fue el de embodiment o “encarnación”. Este se 

refiere a cómo el cuerpo no es solo un objeto físico, sino también un sujeto de experiencia 

y percepción. Thomas Csordas, recurriendo a las ideas de Merleau Ponty respecto a que 

el cuerpo es el sujeto que percibe y se relaciona con el entorno, desarrolló el concepto de 

embodiment desde una perspectiva antropológica, donde argumenta que la experiencia 

corporal es el fundamento de la cultura y del “yo”, subrayando la importancia de entender 

cómo la percepción y el comportamiento humano están inextricablemente vinculados a 

la experiencia corporal. Es decir, el modo en que las experiencias del cuerpo y los sentidos 

están culturalmente estructuradas, y cómo el cuerpo es el sitio donde se anclan los 

significados culturales. En la introducción de la obra Embodiment and experience (1994), 

destaca cómo el cuerpo es fundamental para la creación de significados en la interacción 

social, ya que es a través de él que los individuos perciben, interpretan y se relacionan 

con el mundo. 

 
3 El biologicismo social es un término que se refiere a enfoques o interpretaciones que reducen las dinámicas sociales 
a principios biológicos, sugiriendo que las diferencias y comportamientos sociales se explican principalmente por la 
biología humana, como la genética o la evolución.  



29 
 

De esta forma, Csordas concibe el embodiment como la condición existencial a través de 

la cual los seres humanos participan en el mundo, increpando los planteamientos de 

Bourdieu, el antropólogo afirma que el cuerpo no es simplemente algo en lo que se 

inscriben normas sociales, sino que es un “lugar de agencia” y vivencia. A su vez, también 

desafía la visión dualista del cuerpo como algo separado de la mente o la conciencia, ya 

que promueve una comprensión del cuerpo como inseparable de la subjetividad. El cuerpo 

es tanto el lugar de la experiencia individual como el medio a través del cual se configuran 

las relaciones interpersonales, por lo que, afirma: 

Las personas no experimentan simplemente sus cuerpos como objetos externos de su posesión o 

incluso como un entorno intermedio que rodea su ser. Las personas se experimentan a sí mismas 

simultáneamente en y con sus cuerpos. Todos hacemos esto, especialmente cuando sentimos la 

realidad de nuestra presencia en el mundo: la emoción es central para comprender la acción de la 

praxis encarnada [traducción por la autora] (Csordas, 1994, p.54). 

Finalmente, un autor indispensable en la configuración de esta investigación, y al primero 

que tuve acceso en mi adolescencia, siendo quién influenció siempre las temáticas de 

investigación que iba escogiendo, es Michel Foucault. Si bien, dicho autor no proviene 

de la antropología del cuerpo, marcó un hito en la comprensión del cuerpo al hacer 

contribuciones fundamentales desde una perspectiva de poder, control y disciplina. 

Uno de los conceptos clave en su obra es el “biopoder”, que se refiere a las diversas 

formas en las que el poder se ejerce sobre los cuerpos y la vida de los individuos. En lugar 

de centrarse en la soberanía del Estado que impone castigos sobre el cuerpo a través de la 

violencia (por ejemplo, la ejecución pública), el biopoder es un poder que “gestiona la 

vida”, que busca “disciplinar los cuerpos” para hacerlos útiles y productivos socialmente. 

Foucault describe el “biopoder” como el poder que regula tanto a los individuos como a 

las poblaciones a través de instituciones como las cárceles, los hospitales, las escuelas y 

los ejércitos. Estas instituciones imponen normas y mecanismos de control que 

disciplinan los cuerpos, manteniéndolos bajo vigilancia constante. 

El autor, además distingue dos formas de control sobre los cuerpos dentro del “biopoder”. 

Por una parte, está la “anatomopolítica”, entendida como el control sobre el cuerpo 

individual. Se refiere a las técnicas disciplinarias que buscan optimizar el cuerpo humano, 

haciéndolo más eficiente, más obediente y productivo.  Y, por la otra, la “biopolítica”, la 

cual se enfoca en la población en su conjunto. Por medio de las políticas y técnicas de 

gestión, los gobiernos implementan sistemas para controlar la salud, la natalidad, la 



30 
 

mortalidad y el bienestar de las poblaciones. Esto incluye políticas de salud pública, la 

regulación de la reproducción y las campañas de vacunación, por ejemplo. 

Otro concepto del autor, y que es relevante para esta investigación, es aquel de “cuerpo 

disciplinado”. En su obra Vigilar y castigar (1983[1975]), Foucault analiza cómo el 

cuerpo se convierte en el objeto central de las técnicas disciplinarias en la modernidad. 

Según él, a partir del siglo XVIII, las sociedades occidentales comenzaron a desarrollar 

una serie de “tecnologías disciplinarias” que tenían como objetivo controlar y normalizar 

los cuerpos. Foucault describe cómo el cuerpo es disciplinado mediante una serie de 

prácticas que lo hacen “dócil” y “útil”. Este concepto de “cuerpo dócil” se refiere a un 

cuerpo que ha sido entrenado y controlado para seguir las reglas y normas impuestas por 

la sociedad, afirmando que: 

El cuerpo es directamente inmerso en un campo político; las relaciones de poder operan sobre él 

de manera inmediata: lo cercan, lo dominan, lo someten a suplicio…El cuerpo solo es fuerza útil 

cuando es a la vez cuerpo productivo y cuerpo sometido. (Foucault, 1983[1975], pp.32-33). 

Finalmente, otro aspecto central en la obra de Foucault es su estudio sobre la sexualidad 

y cómo el cuerpo ha sido regulado en función de normas sociales relacionadas con el 

sexo. En su obra Historia de la sexualidad, desarrolla una comprensión del cuerpo como 

un terreno de inscripción donde se ejercen y negocian relaciones de poder. A lo largo de 

los cuatro volúmenes, analiza cómo la sexualidad no es una verdad natural, sino un 

dispositivo a través del cual se controlan, disciplinan y producen los cuerpos en distintas 

épocas históricas. 

En el primer volumen, La voluntad de saber, retoma el concepto de biopoder y 

biopolítica, señalando que el cuerpo se convierte en objeto de regulación a través de 

discursos sobre la sexualidad, describiendo cómo los dispositivos de poder no reprimen 

la sexualidad, sino que la producen y estructuran. Los discursos sobre la sexualidad se 

convierten en herramientas para clasificar, disciplinar y controlar a las personas, 

conectando el cuerpo con las dinámicas de reproducción, trabajo y placer. Este volumen 

sitúa el cuerpo como un eje de las relaciones de poder y un objeto de las instituciones 

sociales, como la medicina, el Estado y la religión, preguntándose ¿Existe una censura 

respecto al sexo? Más bien se ha construido un artefacto para producir discursos sobre el 

sexo, siempre más discursos, susceptibles de funcionar y de surtir efecto en su economía 

misma (Foucault, 2007[1976]). 



31 
 

En el segundo volumen, El uso de los placeres (1999[1984]), profundiza en cómo las 

culturas clásicas, como la griega, concebían el cuerpo dentro de una ética del cuidado de 

sí. A diferencia del control disciplinario analizado en el primer volumen, aquí el cuerpo 

es un espacio para la construcción de subjetividades éticas mediante la moderación del 

placer y la autodisciplina. Este análisis muestra cómo las sociedades antiguas no percibían 

la sexualidad como un problema moral, sino como una cuestión de equilibrio en las 

relaciones con uno mismo y con los demás. Para la antropología del cuerpo, esta 

perspectiva ofrece una visión de las prácticas culturales que modelan las formas de habitar 

el cuerpo y lo sitúan en relación con la comunidad. 

En el tercer volumen, La inquietud de sí (2004[1984]), el análisis se traslada a la 

Antigüedad tardía, donde se observa una transición hacia formas de gobierno más 

introspectivas. Foucault destaca cómo el cuerpo se convierte en un medio para explorar 

la relación entre la ética individual y las normas sociales. En este contexto, el cuerpo no 

solo es disciplinado, sino que es activamente implicado en la construcción de 

subjetividades a través de prácticas de cuidado personal. Este enfoque resulta relevante 

para la antropología del cuerpo, porque muestra cómo las prácticas culturales pueden 

transformar las experiencias corporales y generar nuevas formas de agencia. 

Finalmente, en el cuarto volumen, Las confesiones de la carne (2021[2018]), analiza 

cómo el cristianismo desarrolló un discurso específico sobre la carne y el pecado, 

vinculando la sexualidad con la confesión y la culpa. El concepto de “carne” surge como 

una categoría clave para disciplinar los cuerpos a través de la interiorización de normas 

morales, donde el cuerpo se convierte en un lugar de verdad que debe ser revelado y 

gestionado espiritualmente, subrayando cómo los discursos religiosos configuran las 

prácticas corporales y crean subjetividades vinculadas a valores transcendentales. 

La obra de Michel Foucault ha sido fundamental para esta investigación, ya que me ha 

ofrecido una perspectiva coherente y un análisis complejo sobre cómo la sexualidad y el 

cuerpo son dispositivos centrales en la configuración de las relaciones sociales. Además, 

el enfoque genealógico de Foucault desafía las categorías naturalizadas que estructuran 

el pensamiento sobre el cuerpo y la sexualidad, particularmente aquellas que refuerzan 

sistemas binarios como hombre/mujer, normal/anormal o sano/enfermo. 

En este sentido, su obra no solo ilumina las dinámicas de poder que operan sobre los 

cuerpos normativos, sino que también brinda herramientas teóricas para analizar aquellos 

cuerpos que desafían las normas, como los cuerpos intersexuales. Estos cuerpos 



32 
 

representan un terreno fértil para cuestionar las construcciones sociales y reimaginar el 

cuerpo como un espacio de agencia, como se analizará en los siguientes capítulos. 

En resumen, este recorrido teórico, que combina aportes de la filosofía, la sociología y la 

antropología, ha sido clave para comprender cómo el cuerpo ha transitado de ser 

concebido como un objeto pasivo de la cultura a un sujeto activo en la experiencia y la 

interacción social. Las teorías sobre el cuerpo me han permitido explorar cómo las 

normas, significados y prácticas culturales se encarnan en los cuerpos y cómo estos, a su 

vez, contribuyen a la reproducción y transformación de las estructuras sociales. Así, se 

abren nuevas perspectivas para entender la influencia de las instituciones, normas y 

prácticas culturales en nuestra corporalidad y subjetividad. 

 

1.2 Subjetividades en contexto: Entre cultura, experiencia y agencia 

 

La subjetividad como segundo eje teórico, lo considero parte esencial en la configuración 

sociocultural del cuerpo, ya que refiere a la experiencia interna y personal del “yo”, que 

se construye y se configura en interacción constante con el entorno social y cultural.  

No obstante, una complicación enfrentada a lo largo de esta tesis fue justificar el estudio 

desde la perspectiva de la subjetividad dentro de la disciplina antropológica. En este 

territorio de resistencias, encontré algunas referencias de quienes hacían fuertes 

declaraciones respecto a esta histórica negativa de incluir la subjetividad como temática 

presente en las etnografías, pero, también, me mostraban algunas luces para integrarla. 

Comencé el recorrido buscando en los clásicos. Desde la sociología, volví a Pierre 

Bourdieu (1997[1994]) y su énfasis en la influencia de las estructuras sociales en la 

formación de la subjetividad. Sin embargo, esta visión me resultó reduccionista, ya que 

su enfoque tiende a ver la subjetividad como un reflejo de estructuras preexistentes, 

dejando poco margen para la negociación o la transformación individual del sentido, lo 

que no se ajustaba completamente a mi objeto de estudio, por lo que decidí considerarlo 

como una posibilidad teórica. 

Otro camino fueron los estudios culturales, donde se ha contribuido al análisis de la 

identidad al explorar la resistencia y la agencia a través del discurso. Stuart Hall (1996) y 

otros teóricos han mostrado cómo los sujetos adoptan y resignifican categorías 



33 
 

identitarias, lo que me parecía útil. No obstante, este enfoque tiende a centrarse en el nivel 

discursivo y en la representación mediática, dejando de lado aspectos clave de la 

experiencia encarnada, como el dolor, la medicalización y la vivencia cotidiana, mi 

primer eje temático. 

Por su parte, retomar la teoría de Foucault me aportaba una visión crítica del poder y la 

normalización, lo cual es relevante para entender cómo los discursos biomédicos y 

jurídicos han regulado los cuerpos intersexuales por medio de su concepto de biopoder 

(Foucault, 1983[1975]). Sin embargo, su enfoque, al centrarse en la producción del sujeto 

por el poder, tiende a presentar la subjetividad como un efecto de estructuras 

disciplinarias, sin explorar cómo los individuos reinterpretan y negocian activamente 

estas normativas en sus propias vidas, por lo que, al igual que Bourdieu, sentía que era 

una vía pertinente, además que parecía siempre llegar a sus textos, más no la única para 

abordar la subjetividad en esta investigación. 

En contraste, la antropología cultural, especialmente a través de autoras como Veena Das 

y Sherry Ortner, me brindaron un marco más holístico y matizado.  

S bien me decanté por estas autoras, uno de los primeros referentes con los que me 

encontré fue Geertz (y que influyó los trabajos de Das y Ortner). A través de su enfoque 

de la “antropología interpretativa”, subrayó la importancia de comprender la subjetividad 

en términos de los significados que las personas atribuyen a sus acciones y contextos. 

Para Geertz, la cultura es un “sistema de significados” que proporciona marcos 

interpretativos que guían la experiencia subjetiva, es decir, la subjetividad es inseparable 

de estos marcos culturales, ya que el individuo actúa y experimenta su vida dentro de un 

entramado de significados compartidos.  

Su método de “descripción densa” busca revelar las capas de significado que subyacen a 

las acciones humanas, mostrando cómo las personas interpretan y negocian su realidad 

subjetiva dentro de contextos culturales.  

El hombre es un animal inserto en una trama de significación que él mismo ha tejido, considero 

que la cultura es esa urdimbre y que el análisis de la cultura ha de ser, por lo tanto, no una ciencia 

experimental en busca de leyes, sino una ciencia interpretativa en busca de significaciones. 

(Geertz, 2000[1973], p.20). 

Geertz también aborda el concepto de sentido común, el cual estaría ligado a la 

subjetividad, en tanto se configura por medio de interpretaciones culturales que le dan 

forma. Según el autor, lo que una sociedad considera como “sentido común” no es más 



34 
 

que una serie de conocimientos y percepciones aceptados colectivamente que, al estar tan 

profundamente internalizados, se naturalizan y pasan desapercibidos como 

construcciones sociales (Geertz, 2000[1973]). 

En este sentido, el sentido común se erige como un tipo de conocimiento práctico y 

cotidiano que parece evidente e incuestionable dentro de un contexto cultural 

determinado. Sin embargo, sugiere que el sentido común no es neutral ni universal; su 

carácter se encuentra determinado por un sistema de símbolos, valores y prácticas 

compartidas que varían entre sociedades. Esto implica que el sentido común, aunque se 

viva como un saber “objetivo”, está anclado a una subjetividad cultural, a una forma 

particular de interpretar y experimentar la realidad (Geertz, 2000[1973],1983). 

Para Geertz, la subjetividad no se refiere meramente a las perspectivas individuales, sino 

al entramado simbólico que condiciona la percepción y la acción de los sujetos en un 

contexto dado. En este sentido, el sentido común se convierte en una especie de prisma a 

través del cual se filtran e interpretan las experiencias de la vida cotidiana, sustentado por 

una subjetividad construida culturalmente. 

Inspirada en la antropología interpretativa de Geertz, Das (2000, 2007) entiende la 

subjetividad no como una entidad preexistente, sino como un proceso que se construye a 

través del lenguaje, las relaciones sociales y las narrativas que emergen en la vida 

cotidiana. Siguiendo la idea de Geertz sobre la cultura como un sistema de significados 

compartidos que dan forma a la experiencia humana, Das argumenta que los sujetos 

configuran su subjetividad en respuesta a los marcos simbólicos y discursivos en los que 

se encuentran inmersos. 

En el contexto de la violencia, Das sostiene que la subjetividad se articula en la tensión 

entre el trauma y la capacidad de los individuos para dotar de significado a sus vivencias. 

Lejos de concebir a los sujetos como meros receptores pasivos del sufrimiento, su trabajo 

muestra cómo, a través del lenguaje, la memoria y las prácticas cotidianas, las personas 

reconstruyen su sentido de agencia y dignidad (Das, 2000, 2007, 2008, 2015). Esta 

perspectiva permite pensar la subjetividad desde una dimensión experiencial, en la que la 

violencia simbólica ejercida por discursos médicos y jurídicos puede ser resignificada en 

la vida diaria mediante la apropiación de nuevas narrativas y la creación de comunidades 

de resistencia. 



35 
 

La influencia de Geertz en el pensamiento de Das es evidente en su interés por 

la subjetividad como un fenómeno culturalmente situado, lo que la aleja de las 

perspectivas estructuralistas o deterministas del poder, como las de Foucault 

(1983[1975]). Mientras que Foucault describe la subjetividad como un efecto de 

dispositivos disciplinarios, Das y Geertz insisten en que los sujetos poseen un margen de 

acción dentro de los marcos culturales en los que están inmersos.  

Desde esta perspectiva, el estudio de la subjetividad se enriquece al considerar no solo la 

manera en que las normas biomédicas y jurídicas imponen significados sobre los cuerpos, 

sino también cómo estos significados son reinterpretados, desafiados y transformados en 

la vida cotidiana. La violencia simbólica puede ser entendida como un proceso que, 

aunque limitante, también abre posibilidades para la resignificación y la resistencia.  

También influenciada por los trabajos de Geertz, especialmente con su enfoque en el 

simbolismo y la interpretación de la cultura, encontré los trabajos de Sherry Ortner (2005, 

2006), quien también considera que los símbolos, rituales y acciones culturales revelan 

las estructuras y valores más amplios de una sociedad. No obstante, mientras que Geertz 

se enfoca en la interpretación densa de eventos culturales, Ortner adopta esta visión 

interpretativa de la cultura, incluyendo preguntas sobre cómo las estructuras sociales y 

los sistemas de poder influyen en los significados culturales, centrando su trabajo en la 

intersección de la cultura, la “práctica”, la subjetividad y el poder.   

Respecto a la primera, Ortner entiende la cultura no como un conjunto fijo de reglas o 

normas que determinan las acciones humanas, sino un campo dinámico donde los 

significados se negocian y se reinterpretan continuamente. La subjetividad, en este 

sentido, es el producto de la interacción constante entre el individuo y su contexto 

cultural. En su artículo “Subjectivity and cultural critique”, señala: 

Por subjetividad me referiré́ al conjunto de modos de percepción, afecto, pensamiento, deseo, 

miedo, etc. que animan a los sujetos que actúan. Pero siempre me refiero también a las formaciones 

culturales y sociales que configuran, organizan y provocan esos modos de afecto, pensamiento y 

demás. [traducción por la autora] (2005, p.31) 

La autora considera que los actores sociales viven en un mundo de significados 

compartidos, pero al mismo tiempo, estos significados están en constante transformación 

a través de la “práctica” humana. Ortner combina las ideas de Bourdieu (quien también 



36 
 

trabajó con la teoría de la práctica) y de otros teóricos sociales4 que han subrayado la 

importancia de la cultura en la formación del “yo” y la experiencia, alejándose de las 

versiones más rígidas del estructuralismo, destaca la creatividad humana y la capacidad 

de resistencia frente a las normas establecidas.  

Es decir, en lugar de ver a los individuos como sujetos pasivos dentro de las estructuras 

sociales, los considera “agentes activos”, ya que pueden tanto reproducir como 

transformar esas estructuras, afirmando que “La agencia no es simplemente la capacidad 

de actuar de forma autónoma, sino la capacidad de actuar de manera reflexiva, de 

reinterpretar, de transformar los contextos sociales en los que uno vive” [Traducción por 

la autora] (Ortner, 2006. p.129). Otro ejemplo de esto está presente en su influyente 

artículo “Is Female to Male as Nature Is to Culture?” (2024[1974]), donde utiliza la 

subjetividad para analizar las experiencias de mujeres dentro de los sistemas patriarcales. 

En lugar de ver a las mujeres como víctimas pasivas del patriarcado, explora cómo ellas 

ejercen su agencia, negociando y resistiendo las formas de poder que las oprimen.  

A diferencia de Das, Ortner integra algunas de las ideas de Foucault en su análisis de 

cómo las estructuras de poder afectan la formación de los sujetos y las subjetividades, 

aunque ella también critica algunos aspectos de su obra, en particular su enfoque sobre la 

agencia. 

Si bien, inicié este apartado enunciando las utilidades de dicho autor, también es posible 

evidenciar las falencias respecto a la noción disciplinaria en la construcción de la 

subjetividad. Es decir, los sujetos no preexisten a las relaciones de poder, sino que son 

producidos y formados dentro de ellas, por medio del concepto tecnologías del yo (1990), 

el autor refiere a métodos y prácticas a través de los cuales los individuos se constituyen 

como sujetos dentro de un marco normativo. Estas tecnologías implican tanto prácticas 

de auto-vigilancia como de autoconocimiento, las que estarían mediadas por discursos 

científicos, jurídicos y sociales que definen lo que es ser un sujeto legítimo.  

De esta forma, sostiene que la subjetividad está, por tanto, estrechamente vinculada a las 

estructuras de poder que definen y regulan las normas de comportamiento y las 

identidades, subrayando la naturaleza contingente y relacional de la subjetividad, pero, 

además, sugiere que lo que significa ser un sujeto varía según el contexto histórico y 

cultural. 

 
4 Como, por ejemplo, Alfred Schutz “El problema de la realidad social (1974[1962]). 



37 
 

Ortner adopta esta idea de Foucault, de que el poder está presente en todas partes y se 

manifiesta a través de discursos y prácticas sociales que influyen en la subjetividad, pero, 

a la vez, también lo critica por no haber prestado suficiente atención a las formas en que 

los individuos pueden ejercer su agencia dentro de las estructuras de poder. Mientras que 

Foucault tiende a enfatizar la dominación estructural y la construcción de los sujetos a 

través del poder, Ortner se inclina más por una visión que permite mayor espacio para la 

resistencia, agencia y la acción creativa. 

De esta forma, la perspectiva de Ortner me pareció sumamente útil y consistente como 

sostén teórico, ya que ofrece una visión de la subjetividad como un proceso dinámico y 

relacional, profundamente entrelazado con las estructuras de poder y las normas 

culturales, pero también permite considerar la capacidad de agencia y transformación de 

los actores sociales. Al unir la teoría de la práctica con el análisis cultural y del poder, me 

proporcionó una herramienta crítica para entender cómo las personas no solo son 

moldeadas por su entorno social, sino que también lo modelan activamente a través de 

sus prácticas y reflexividad. 

Otra referencia relevante en este marco teórico es la obra Subjectivity: Ethnographic 

Investigations de Biehl, Good y Kleinman (2007), que amplía los enfoques sobre la 

subjetividad en el ámbito de la antropología cultural y dialoga con las propuestas teóricas 

de Sherry Ortner y Clifford Geertz. Este texto me ofreció una perspectiva etnográfica 

sobre las experiencias subjetivas y emocionales, explorando cómo las personas enfrentan 

las complejas influencias culturales, sociales y estructurales que atraviesan su vida 

cotidiana. 

Mientras que Clifford Geertz sienta las bases interpretativas para entender la cultura como 

un sistema de significados compartidos y Das y Ortner enfatizan en la agencia y las 

dinámicas de poder en las prácticas culturales, Subjectivity se enfoca en las experiencias 

íntimas y el sufrimiento humano. Desde esta perspectiva, analiza la relación entre las 

dimensiones internas (emociones, deseos y memorias) y externas (estructuras sociales, 

políticas y económicas) que configuran la subjetividad. Este enfoque combina el análisis 

cultural con una profunda atención a la vulnerabilidad y resiliencia de los individuos, 

integrando lo personal y lo estructural en el estudio de la subjetividad. 

Esta obra resulta especialmente significativa porque refuerza el valor de la etnografía 

como herramienta para comprender no solo las normas y los discursos que moldean a los 

sujetos, sino también los modos en que las personas negocian, resisten y reinterpretan 



38 
 

estas influencias. En ese sentido, complementa el marco foucaultiano de las “tecnologías 

del yo” al incorporar las vivencias individuales como un eje central para analizar las 

formas en que los sujetos se constituyen en relación con el poder y la cultura. 

Finalmente, después de realizar todo este recorrido teórico, di con la piedra angular de la 

tesis. En el libro Antropología de la Subjetividad de Paula Cabrera (2017), encontré una 

especie de empatía respecto a lo “perdida” que me encontraba tratando de unir las 

referencias teóricas del cuerpo y subjetividad. La autora, al igual que yo, describía cómo 

su proceso doctoral la llevó—dificultosamente— a decidir tomar la subjetividad como 

forma de vincular diversos aspectos de su investigación. A la vez que exponía: 

Es entonces cuando advierto, dentro del ámbito socioantropológico, la escasez de otras 

definiciones conceptuales en torno a qué es la subjetividad, qué incluir dentro de este término, 

cómo trabajarla en una investigación que atienda a lo sociocultural y otros interrogantes. Ambas 

situaciones, mi interés por profundizar en la subjetividad y la comprobación de la existencia de 

pocos trabajos teóricos sobre ella me motivaron para continuar en esta dirección. (2017, p.10) 

De esta forma, la autora comienza a desarrollar una propuesta teórico-metodológica que 

sirviera de guía para su proceso. En su trabajo titulado “Propuesta teórico-metodológica 

para el estudio de la subjetividad desde una perspectiva antropológica”, Cabrera (2014) 

expone un enfoque que se organiza en torno a cinco ejes principales: los modos de ser 

(habitus), los modos de hacer (modos de subjetivación), las alquimias corporales, rituales 

y relaciones sociales. Inspirada en el trabajo de Sherry Ortner, Cabrera define la 

subjetividad como una interacción entre las formaciones sociales y culturales que 

modelan los estados internos del individuo (como percepciones, afectos, deseos, entre 

otros).  

Evidencié que estos cinco ejes propuestos, eran, en principio, un recorrido por autorías 

que venía siguiendo, pero que no lograba sistematizar ni teórica ni metodológicamente. 

Por lo que encontrar la propuesta de Cabrera, fue una luz al final del túnel.  

Cabrera ejemplifica su propuesta teórica a través de su estudio etnográfico de grupos de 

espiritualidad carismática católica en Argentina. Por ejemplo, para las maneras de ser, 

Cabrera retoma el concepto de habitus de Bourdieu, las cuales describe como un conjunto 

de disposiciones adquiridas que guían la percepción, el pensamiento y la acción de los 

sujetos. En el caso de los grupos carismáticos que ella estudia, el habitus implica un 

sistema de creencias y prácticas que estructuran la manera en que los fieles entienden y 

experimentan el mundo. Los rituales religiosos, como los grupos de oración, son vistos 



39 
 

como espacios de socialización donde se incorpora y transforma este habitus, lo que 

provoca un cambio en la subjetividad de los participantes (Cabrera 2004, 2014, 2017). 

Para las maneras de hacer, siguiendo a Foucault, Cabrera aborda los modos de 

subjetivación como las prácticas a través de las cuales los individuos se constituyen a sí 

mismos. Estas prácticas son históricas y sociales, y en el contexto de los grupos 

carismáticos, incluyen actividades como la oración, la instrucción religiosa y el ejercicio 

de los carismas. Estas prácticas no solo refuerzan el habitus, sino que permiten a los 

sujetos trabajar activamente sobre su propia subjetividad, transformándola en el proceso 

(Cabrera 2014, 2017). 

Para la corporalidad, inspirada en el enfoque fenomenológico del embodiment de 

Csordas, Cabrera considera que la experiencia corporal es un punto clave para entender 

cómo los sujetos viven y transforman sus realidades. Para los carismáticos, el cuerpo es 

concebido como una totalidad integral que está entrelazada con lo espiritual, y sus rituales 

apuntan a transformar tanto el cuerpo como las emociones a través de la experiencia 

religiosa (Cabrera 2004, 2014, 2017). 

Por otro lado, los rituales son conceptualizados como “ritos de paso”, siguiendo a Van 

Gennep y Turner, donde los fieles transitan hacia un estado espiritual renovado. Cabrera 

interpreta estas prácticas como tecnologías del yo, en el sentido foucaultiano, que 

permiten a los sujetos reconfigurar su identidad en dirección hacia el ideal del “hombre 

nuevo” o “ser renovado”. Estos rituales funcionan como espacios liminales donde se 

produce una experiencia de cambio trascendental en los participantes (Cabrera, 2014). 

Finalmente, Cabrera destaca la importancia de las relaciones sociales en la configuración 

de la subjetividad. La intersubjetividad, entendida como las interacciones y vínculos 

dentro de los grupos religiosos, desempeña un papel crucial. Estas redes de apoyo no solo 

facilitan el proceso de transformación individual, sino que también la sostienen (2014, 

2017). 

A partir de su análisis, argumenta que estos grupos promueven una forma de subjetivación 

donde los participantes buscan convertirse en “hombres nuevos”, caracterizados por una 

conexión profunda con lo divino y un nuevo modo de relacionarse con el mundo. La 

experiencia del bautismo en el Espíritu Santo y otros rituales carismáticos funcionan 

como prácticas transformadoras que permiten a los individuos reconfigurar su 

subjetividad en torno a una espiritualidad renovada. 



40 
 

La propuesta teórico-metodológica de Cabrera me ofreció una herramienta valiosa para 

el análisis de la subjetividad desde la antropología. A través de su aplicación, me fue 

posible evidenciar cómo las subjetividades se transforman en contextos específicos y 

cómo el estudio de estos procesos puede iluminar la interrelación entre lo individual y lo 

colectivo en la constitución del sujeto. 

En síntesis, decidí inspirarme en esta perspectiva, ya que no reduce la subjetividad a un 

mero efecto de la estructura (como en la sociología), del discurso (como en los estudios 

culturales), o del poder (como en Foucault y Guattari), sino que la entiende como una 

experiencia situada, vivida y negociada en el día a día. Más bien, su enfoque permite 

integrar la estructura, la agencia, el discurso, la corporeidad y la emoción, proporcionando 

una visión más completa y dinámica de las subjetividades, lo que se ajustaba a mi 

intención teórica y metodológica. 

 

1.3 Afectos cotidianos: Emociones en la vida social 

 

Es imposible dejar de mencionar las emociones en este entramado de referencias. 

El cuerpo, la subjetividad y las emociones se encuentran en una relación de mutua 

influencia, ya que las experiencias emocionales son corporales, pero también son 

interpretadas y significadas a través de la subjetividad de cada individuo. 

Como argumenta Scribano (2009a), las emociones no representan meros epifenómenos o 

estados psicológicos individuales, sino que funcionan como mediaciones encarnadas 

entre las estructuras sociales y las experiencias subjetivas, configurando los modos en que 

habitamos, percibimos y significamos nuestros cuerpos dentro de contextos sociopolíticos 

específicos. Este enfoque permite comprender cómo las experiencias corporales están 

atravesadas por emociones socialmente construidas que, lejos de ser universal o 

biológicamente determinadas, operan como dispositivos de regulación social y, 

simultáneamente, como potenciales espacios de resistencia. 

Si tomamos algunas referencias mencionadas en los puntos previos, podemos evidenciar 

como los conceptos se yuxtaponen.  Respecto a la noción cuerpo, Douglas (1973[1966]), 

por ejemplo, plantea que el cuerpo al ser interpretado como un símbolo de la sociedad, 

incluye a las emociones y, a su vez, el cómo se expresan y se regulan. La forma en que se 



41 
 

perciben y se manejan las emociones estaría ligada a las concepciones culturales del 

cuerpo y lo que se considera apropiado o inapropiado. 

Por su parte, Bourdieu, en su concepto de habitus, analiza cómo las disposiciones 

corporales y las maneras de expresar emociones son incorporadas por los individuos a 

través de la socialización. El habitus, al referirse a aquellos esquemas internalizados que 

guían nuestras prácticas, incluye, también, las formas en que se experimentan y se 

expresan las emociones a nivel corporal. 

También Csordas, por medio del concepto de embodiment (encarnación), relaciona el 

cuerpo con las emociones, considerando que estas son experiencias profundamente 

corporales que están mediadas por la cultura. Argumenta que el cuerpo es un lugar donde 

las emociones se sienten, pero que estas sensaciones son interpretadas a través de marcos 

culturales. Su enfoque en la encarnación ha sido crucial para vincular el estudio de las 

emociones con la experiencia corporal y la forma en que las personas interpretan sus 

sentimientos a partir de sus cuerpos en contextos culturales específicos. 

En el marco de la subjetividad, Geertz en La interpretación de las culturas (2000[1973]), 

sugiere que las emociones son fenómenos profundamente culturales, y que los rituales, 

las creencias y las prácticas son interpretaciones simbólicas de las experiencias 

emocionales. De esta forma, la manera en que las personas de diferentes culturas 

entienden, expresan y regulan sus emociones está intrínsecamente ligada a las estructuras 

simbólicas de esas culturas. 

Por su parte, Ortner también se enfoca en las emociones como prácticas culturales que 

están profundamente relacionadas con las estructuras sociales. Para ella, las emociones 

no son solo reacciones individuales, sino que están implicadas en las dinámicas colectivas 

y políticas, vistas como elementos cruciales en la negociación de poder e identidad. Lo 

que, influenciando a Cabrera (2014, 2017), ha sido denominado como maneras de hacer. 

Respecto a autorías que hayan enunciado aprontes específicos hacia una “Antropología 

de las emociones”, un punto de partida compartido es el reconocimiento de las emociones 

como fenómenos culturalmente construidos, alejados de visiones universalistas o 

puramente biológicas. Por ejemplo, Catherine Lutz (1988), a través de su estudio 

etnográfico de la isla Ifaluk en Micronesia, muestra cómo las emociones están 

configuradas por las normas culturales y los valores de la comunidad, argumentando que 



42 
 

las emociones son una forma de lenguaje que refleja las relaciones sociales y los sistemas 

de poder de una cultura en específico.  

Esta postura es complementada por David Le Breton (2012), quien sostiene que las 

emociones no solo reflejan estructuras sociales, sino que también participan en su 

transformación. En su obra Antropología del dolor (1995), explora cómo el dolor (u otras 

emociones consideradas negativas) son experimentadas y conceptualizadas de diferentes 

maneras según la cultura. En sus estudios, muestra que la experiencia del dolor, por 

ejemplo, no es puramente fisiológica, sino que está mediada por significados culturales y 

formas de entender el sufrimiento. 

De manera similar, Andrew Beatty (2014) analiza las emociones como mediadoras entre 

el individuo y la colectividad, considerándolas “mapas culturales” que orientan la acción 

y dan sentido a las relaciones sociales. 

Por otro lado, autoras como Mari Luz Esteban (2007) y Anna María Fernández (2012) 

incorporan perspectivas de género y poder al análisis de las emociones. Esteban, en su 

reflexión sobre el amor, destaca cómo las emociones pueden ser herramientas para resistir 

normas hegemónicas y renegociar identidades, especialmente en contextos de 

marginalidad. Fernández, en cambio, se centra en el papel de las emociones y los 

sentimientos como mecanismos de subjetivación y transformación, subrayando la 

relación entre deseo, poder y emociones. 

Desde una óptica más teórica, Gabriel Bourdin (2016) y Robert Solomon (2008[1978]) 

exploran cómo las emociones son sistemas simbólicos que estructuran la experiencia. 

Bourdin argumenta que las emociones están profundamente inscritas en los cuerpos y 

narrativas sociales, mientras que Solomon enfatiza su dimensión ética y su conexión con 

los valores culturales. En consonancia, John Leavitt (1996) examina cómo el lenguaje y 

los sistemas simbólicos configuran las emociones, destacando su carácter discursivo y su 

rol en la creación de significados compartidos. 

Ana Spivak y Mariana Simarco (2019) ofrecen una perspectiva situada, reflexionando 

sobre los desafíos epistemológicos de estudiar emociones en contextos empíricos. Estas 

autoras destacan que las emociones son fenómenos relacionales que emergen de 

interacciones específicas y que están atravesadas por estructuras de poder.  

Una diferencia clave entre los autores radica en el énfasis que otorgan a la materialidad 

del cuerpo y las dinámicas de poder. Por ejemplo, Csordas, Esteban, Fernández y Bourdin 



43 
 

ponen un fuerte acento en cómo las emociones se corporizan y cómo esta corporalidad 

está atravesada por estructuras de género y poder. En contraste, Solomon y Leavitt se 

enfocan más en la dimensión simbólica y lingüística, dejando en un segundo plano las 

dinámicas materiales. Por otro lado, mientras Lutz y White, junto con Le Breton, subrayan 

las emociones como herramientas para analizar estructuras sociales, Spivak y Simarco 

insisten en los retos metodológicos y epistemológicos del estudio de las emociones desde 

una perspectiva relacional. 

He dejado para el final a una de las primeras antropólogas en dar importancia a 

las emociones como un campo de estudio legítimo dentro de la antropología; Michelle 

Rosaldo (1980). No obstante, he querido unir su análisis con uno contemporáneo; Sarah 

Ahmed (2004), respecto a cómo el cuerpo y las emociones, como construcciones sociales, 

impactan en la conformación/transformación de subjetividades y, a su vez, en las 

relaciones sociales.  

Rosaldo (1980) y Ahmed (2004), exponen que, por una parte, las emociones son la base 

de la construcción del sujeto, por otra, también son el sustento de espacios de 

movilización política, por ejemplo. 

En el caso de Rosaldo, en su libro Knowledge and Passion: Ilongot Notions of Self and 

Social Life (1980), presenta un análisis detallado de las emociones y la subjetividad entre 

los Ilongot, un grupo indígena de Filipinas. Ella vivió y trabajó en esta comunidad, 

observando cómo las experiencias emocionales formaban parte integral de la forma en 

que los Ilongot comprendían el mundo y se relacionaban entre sí. 

Un ejemplo central en su investigación es la emoción llamada liget entre los Ilongot. El 

liget es un sentimiento de energía emocional, una combinación de enojo, deseo y 

entusiasmo, que puede surgir en contextos de pérdida o frustración. Para los Ilongot, este 

sentimiento es fundamental en su cultura, influyendo en rituales y comportamientos, 

como las prácticas de decapitación ritual que, en el pasado, realizaban como expresión de 

su dolor por la muerte de un ser querido. A través del análisis del liget, Rosaldo muestra 

que lo que puede ser visto como una emoción “intensa” o “inaceptable” en otras culturas, 

en este contexto es una forma legítima y significativa de procesar la pérdida. 

La autora enfatiza que las emociones son una ventana para entender la subjetividad, 

porque reflejan cómo las personas interpretan sus experiencias y su entorno. A través de 

las emociones, los individuos narran y construyen su identidad, interpretando lo que les 



44 
 

sucede y cómo se sienten en relación con los demás. Esta perspectiva sitúa a Rosaldo en 

diálogo con el concepto de que la subjetividad no es solo una dimensión interna, sino 

una realidad social y culturalmente mediada. 

Rosaldo también fue pionera en reflexionar sobre la subjetividad de la propia 

investigadora en el campo. En sus escritos, reconoció que la mirada etnográfica está 

influenciada por la experiencia emocional de la investigadora, abogando por 

una antropología reflexiva que tenga en cuenta cómo las emociones afectan la manera en 

que los antropólogos interpretan a las culturas que estudian. Esta perspectiva es relevante, 

y sumamente importante en el construir de esta tesis, ya que se aleja de la idea de que la 

investigadora debe ser una observadora “objetiva” y sin emociones. Al contrario, Rosaldo 

sugiere que las emociones de la investigadora pueden ser una herramienta importante 

para comprender a los otros, reconociendo la subjetividad y el posicionamiento propio en 

el proceso de investigación. 

Ahmed (2004), por su parte, analiza las emociones desde una perspectiva crítica, 

explorando cómo estas participan en la construcción de identidades sociales y en la 

política de las relaciones sociales. Argumenta que las emociones no son solo individuales, 

sino que forman parte de procesos sociales más amplios que generan diferencias, como 

el racismo, el sexismo y la xenofobia. Ahmed ha sido influyente en el campo por su 

análisis de cómo las emociones son movilizadas políticamente y cómo construyen 

pertenencia y exclusión en diversos contextos. 

Estas autorías han sido fundamentales para comprender que las emociones no son 

simplemente respuestas naturales o biológicas, sino que están profundamente imbricadas 

en procesos culturales, sociales y políticos. La antropología de las emociones, a través de 

estas referencias, me ha permitido explorar cómo las emociones son experimentadas, 

expresadas y reguladas de maneras que varían considerablemente entre culturas y cómo 

influyen en la construcción de la subjetividad y la identidad de las personas, siendo 

procesos profundamente ligados a las dinámicas de poder, enfoque desde donde he 

decidido abordar esta investigación. 

 

 

 



45 
 

1.4 Cuerpo, subjetividad y emociones: Articulaciones con el sistema sexo/género 

 

Si bien, algunas autorías abordadas previamente, han incluido el género en sus análisis, 

quisiera específicamente abordar el cuerpo, subjetividad y emociones desde la 

perspectiva feminista, con el fin de entender cómo las experiencias individuales y 

colectivas están marcadas por las estructuras sociales y culturales que moldean las 

identidades de género, la sexualidad y las diferencias corporales.  

En esta tesis, la perspectiva feminista me permitió situar el conocimiento (Haraway, 1988) 

y hacerme exigible un marco teórico-conceptual que permitiera lecturas complejas y 

alternativas de la experiencia múltiple, abierta y cambiante de eso que denominamos ser 

mujer, ser hombre o ser intersexual, por lo que, aceptando las muchas que quedarán fuera 

de este recorrido, he optado por delimitarme a las siguientes referencias como ejes 

principales: 

 

Figura 3: Algunas perspectivas feministas para cuerpo y subjetividad. Elaboración propia 

 

Mi primera aproximación al feminismo estuvo dada por Simone de Beauvoir. Bastantes 

décadas previas a mi lectura, específicamente en 1949, la autora formuló la célebre 

declaración: “no se nace mujer, se llega a serlo” (p.13). Es indiscutible su legado, y en 

ella se han fundamentado parte de las teorías posmodernas y postestructuralistas. Sin 



46 
 

embargo, han pasado varios años desde esta declaración y unas cuantas revisiones de la 

categoría universalista mujer han venido a profundizar los análisis5.  

Para Simone de Beauvoir, el cuerpo femenino se presenta como un tema central, pero con 

una marcada ambivalencia que refleja tanto una crítica a las estructuras patriarcales como 

una visión problemática del cuerpo en sí mismo.  

Según la primera noción, la identidad femenina no es un hecho biológico sino un 

constructo cultural y social, por lo que su propuesta desafió la noción de que el destino 

de las mujeres está predeterminado o inmutable por su biología, señalando en cambio que 

es la sociedad la que moldea a las mujeres a partir de su cuerpo, situándolas en un rol de 

“lo Otro” frente a los hombres.  Respecto a la segunda, para la autora, las características 

biológicas de las mujeres —como la menstruación, el embarazo y la lactancia— son vistas 

como factores que contribuyen a su relegación a la inmanencia, impidiéndoles alcanzar 

la trascendencia que caracteriza al sujeto masculino (Beauvoir, 2007[1949], p.43). Esta 

inmanencia es descrita como una situación donde las mujeres están atrapadas por sus 

cuerpos, siendo estos constantemente patologizados y marginados en una cultura que 

privilegia lo masculino.  

Sin embargo, su propio análisis no escapa a esta trampa, ya que describe el cuerpo 

femenino a menudo en términos negativos, como un obstáculo que las mujeres deben 

superar para alcanzar su autonomía (Mortimer, 1999, citado en Martínez, 2013). Por 

ejemplo, ella menciona la “esclavización del organismo a la función reproductora” 

(pp.43), sugiriendo que estas funciones biológicas son cargas que las mujeres deben 

soportar y que las separan de la posibilidad de una existencia plena y autónoma, en 

contraste con la experiencia masculina.  

Esta dualidad generó la coexistencia de dos discursos en torno al cuerpo femenino: uno 

constructivista, que lo ve como producto de la construcción social y, por tanto, susceptible 

de ser reconfigurado; y otro esencialista, que lo percibe como una limitación biológica 

fundamental (Wishart & Soady, 1999, citado en Martínez, 2013). Por un lado, su 

insistencia en que “el cuerpo constituye el instrumento de nuestro asidero en el mundo” 

(Beauvoir, 2007 [1949], p.43) sugiere una potencialidad para la acción y la 

transformación. Por otro lado, la repetida referencia al cuerpo femenino como un 

 
5 La reflexión sobre la articulación de diversos criterios de clasificación del sujeto, en particular, aquellos relativos a 
procesos de formación de la “raza” y la clase social en la constitución del género y la sexualidad, ha sido planteada por 
algunas referentes que serán utilizadas a lo largo de la tesis, tales como: Spivak (1990), Stolcke (2003, 2013a, 2013b). 



47 
 

obstáculo parece contradecir sus intentos de liberar a las mujeres del determinismo 

biológico. 

Un par de décadas posterior, durante los 70s, Foucault cuestiona la idea de un sujeto 

universal y estable, como el que Beauvoir parece asumir en su teoría feminista. En su 

lugar, sostiene que las identidades son producto de relaciones históricas y discursivas de 

poder, por lo que las teorías feministas de la época se ven influencias por esta perspectiva 

foucaultiana6 sobre los cuerpos como objetos de disciplinamiento, la que permitió 

analizar cómo el cuerpo de las mujeres y otros cuerpos marginalizados han sido 

controlados y regulados. Un ejemplo de esto fue la utilidad que presentó el concepto de 

biopoder, donde el cuerpo es gobernado por discursos que lo definen y lo limitan, lo que 

el feminismo tomó como herramienta para analizar cómo los cuerpos de las mujeres son 

regulados a través de normas de belleza, sexualidad, y reproducción. También, han usado 

el enfoque crítico de Foucault hacia instituciones como la medicina y el sistema penal 

para desafiar las formas en que estas instituciones han sido históricamente patriarcales y 

han oprimido a las mujeres. 

Un ejemplo de esta influencia fue Gayle Rubin, quien toma estas ideas sobre el poder, la 

sexualidad y el control social, especialmente en su ensayo seminal “El tráfico de mujeres: 

notas hacia una economía política del sexo” (1975) y en su posterior trabajo sobre la 

sexualidad. Rubin introdujo el concepto de “sistema sexo/género”, explicitando la 

distinción clave entre “sexo” y “género”. Ambas categorías no se entienden como 

biológicas fijas, sino construcciones sociales, donde sexo se refiere a las diferencias 

biológicas (genitales, cromosomas, entre otras) que distinguen a hombres y mujeres, 

siento estas categorías biológicas sujetas a la interpretación cultural y, género, como el 

conjunto de significados sociales y culturales que se le otorgan al sexo biológico. El 

género es un sistema que regula las relaciones de poder, roles, y comportamientos 

asociados con lo masculino y lo femenino7. 

 
6 No exento de críticas por parte del feminismo, debido a su perspectiva neutral del poder. Es decir, la forma en que 
Foucault describe el poder como omnipresente y no necesariamente negativo ha sido criticada por feministas que ven 
el poder patriarcal como una fuerza opresiva concreta contra las mujeres. 
7 Rosaldo (1980) observó que la experiencia de las emociones y la forma en que se manejaban socialmente estaba 
influida por las expectativas de género. Los hombres Ilongot, por ejemplo, podían expresar su liget a través de 
actividades rituales, mientras que las mujeres no tenían los mismos medios para canalizar su energía emocional de 
manera pública. A partir de estas observaciones, Rosaldo argumenta que las formas de vivir y expresar las emociones 
están condicionadas por las relaciones de poder y los roles de género dentro de una sociedad. Esto sugiere que la 
emocionalidad no solo es cultural, sino que está imbricada en las dinámicas de poder, género y estatus social. 
 



48 
 

La distinción sexo/género permitió un análisis más profundo de la opresión de las 

mujeres, separando las ideas tradicionales sobre la “naturaleza femenina” de las normas 

impuestas por la cultura. Rubin argumentó que el sistema sexo/género opera de manera 

que las diferencias biológicas son usadas para justificar la opresión de las mujeres, 

contribuyendo a una comprensión más compleja del patriarcado y cómo funciona. 

El trabajo de Rubin también amplió la mirada sobre la sexualidad, desafiando las normas 

heteronormativas y los roles de género tradicionales. Su análisis sobre cómo las mujeres 

son tratadas como “objetos de intercambio” en las sociedades patriarcales (basado en la 

teoría de Lévi-Strauss) ayudó a desenmascarar la sexualidad como una construcción 

social que sirve a intereses patriarcales. 

Por su parte, Monique Wittig toma las ideas de Simone de Beauvoir sobre el “Otro” y las 

radicaliza al afirmar que el género es un constructo político, no una realidad ontológica. 

Argumenta que el concepto de mujer es una categoría que solo existe en relación con el 

sistema de opresión heterosexual. En su obra The lesbian body (1973) y El pensamiento 

heterosexual y otros ensayos (2006[1992]) explora cómo las relaciones lésbicas ofrecen 

una forma de resistencia a las normas sexuales y de género impuestas por la 

heterosexualidad. Sin embargo, su posición va más allá del feminismo lésbico tradicional, 

ya que sostiene que las lesbianas no son mujeres en el sentido en que la sociedad patriarcal 

define a las mujeres, debido a que, al rechazar las relaciones heterosexuales, también 

rechazan el sistema que las define y las subordina. Para Wittig, las lesbianas son, en 

efecto, sujetos fuera del sistema de opresión heterosexual y, por tanto, constituyen una 

forma de resistencia radical a este sistema. Su trabajo también anticipa los análisis de 

Judith Butler sobre la performatividad del género. 

De esta forma, Judith Butler aparece en escena con todas estas influencias previas 

(Beauvoir, Foucault, Rubin, Wittig, entre otras), pero con una propuesta radical y 

rupturista sobre la idea de que el cuerpo no es una entidad previa a las normas sociales, 

sino que se materializan a través de normas sociales que delimitan lo que es un cuerpo 

“viable” o “inteligible”. En su obra El género en disputa (2007[1990]), introduce la idea 

de “performatividad”, que argumenta que el género no es algo que una persona “tiene” o 

“es”, sino algo que se produce mediante actos repetitivos que crean la ilusión de una 

identidad coherente. Pero, esta performatividad no solo se refiere al género, sino también 

a la subjetividad. La subjetividad no existe antes de los actos de género, sino que emerge 

de estos actos repetitivos. Esto implica que tanto el cuerpo como la subjetividad están en 



49 
 

un proceso constante de construcción, sujetos a normas que, aunque parecen naturales, 

son en realidad producto de la cultura. 

El enfoque de Butler ha sido fundamental para desestabilizar la idea de que el cuerpo 

precede al género o que hay una “naturaleza” intrínseca en la identidad corporal. 

Por otro lado, autoras como Susan Bordo (1993) y Iris Marion Young (1980) abordan las 

implicaciones del embodiment en contextos de género específicos. Bordo analiza cómo 

los ideales culturales sobre los cuerpos femeninos reflejan dinámicas de poder que 

disciplinan y controlan, mientras que Young ofrece un análisis fenomenológico de la 

corporalidad femenina, señalando cómo las mujeres internalizan patrones de opresión que 

influyen en su postura, movimiento y percepción espacial. Emily Martin (1987), por su 

parte, examina cómo el cuerpo femenino ha sido narrado y medicalizado en el ámbito de 

la reproducción, destacando las formas en que la biología es utilizada para reforzar 

normas de género. 

Profundizando esta idea, y con una obra bastamente influenciada por el concepto de 

“biopoder” de Foucault, Elizabeth Grosz en su obra Volatile bodies (1994), enfatiza en la 

materialidad del cuerpo y la corporeidad como un sitio de potencialidad, sugiriendo que 

el cuerpo no es solo un espacio de construcción discursiva como enuncia Butler, sino 

también una “superficie inscripta” por las normas sociales, las tecnologías y las relaciones 

de poder. A lo largo de su obra, expone que los cuerpos son moldeados por discursos 

médicos, jurídicos y científicos, lo que implica que la biología no está separada de la 

cultura, sino que ambas están entrelazadas. 

Grosz también propone que la subjetividad se construye a partir de la experiencia 

corporal, pero no de manera lineal. Para ella, el cuerpo es un lugar de apertura y 

potencialidad, lo que significa que las subjetividades no están determinadas de manera 

rígida por el cuerpo o el género, sino que pueden transformarse y reconfigurarse a partir 

de la experiencia y la resistencia a las normas sociales. Su idea de que los cuerpos son 

“volátiles” apunta a una noción de fluidez en la identidad, sugiriendo que no hay una 

subjetividad fija o preconfigurada, sino que esta está en constante transformación a 

medida que los cuerpos interactúan con el mundo social y cultural. 

El pensamiento de Grosz respecto al “feminismo corporal” y la consideración del discurso 

biomédico en esta construcción, influenció el pensamiento de Anne Fausto-Sterling 



50 
 

respecto al cuestionamiento del cuerpo más allá del binarismo de sexo 

masculino/femenino.  

En su artículo “Los cinco sexos” (1993[1998]) y Cuerpos sexuados (2006[2000]), 

argumenta que el cuerpo biológico no es una entidad fija ni natural, sino que está en 

constante transformación, y que los científicos han sido cómplices en la producción de 

diferencias corporales al rectificar el sistema binario de sexo. Desde esta perspectiva, la 

subjetividad también se ve influida por estas normas científicas y culturales que moldean 

el entendimiento del cuerpo. Su trabajo es crucial para entender cómo la ciencia misma 

ha contribuido a la construcción de los cuerpos. Tomando el ejemplo de los cuerpos 

intersexuales, plantea que esta variedad corporal desafía la idea de que la subjetividad 

debe corresponder a una identidad corporal fija basada en el sexo. En cambio, propone 

que las personas con cuerpos intersexuales tienen experiencias subjetivas que rompen con 

las normas tradicionales de género y sexo, y que la ciencia, en lugar de reconocer esta 

diversidad, ha buscado “normalizar” estos cuerpos mediante intervenciones quirúrgicas.  

El trabajo de Fausto-Sterling demuestra que la subjetividad está profundamente ligada al 

cuerpo, pero que esta relación no es simple ni directa; es mediada por las prácticas 

sociales y médicas que intentan moldear el cuerpo de acuerdo con las expectativas 

sociales, lo que describiré y analizaré en mayor profundidad en los siguientes apartados. 

 

2. Cuerpos y subjetividades intersexuales: ¿Determinación biológica 

o construcción sociocultural? 

 

Si bien en el apartado anterior evidencié cómo el cuerpo ha constituido un importante 

campo de estudio para las ciencias sociales —donde los feminismos han sido 

fundamentales en la generación de cuestionamientos antideterministas y 

antiesencialistas—, este interés ha emergido relativamente tarde en la tradición académica 

occidental. 

En el caso específico de los cuerpos intersexuales, las diversas formas de comprenderlos 

a lo largo de la historia han estado permeadas por nociones filosóficas y religiosas, pero 

principalmente por discursos médicos. Estos últimos han operado a través de un marco 

epistémico orientado a clasificar, diagnosticar y, frecuentemente, “corregir” aquellas 



51 
 

variaciones corporales que no se ajustan a las normatividades establecidas para los 

cuerpos considerados típicamente masculinos o femeninos en el pensamiento occidental. 

Durante la elaboración de mi Trabajo Final de Máster intenté desarrollar esquemas 

históricos que establecían etapas o patrones aparentemente inevitables en el abordaje de 

la intersexualidad (Casanova 2021, 2023a)8. He decidido profundizar y complejizar dicho 

esfuerzo en esta investigación, evidenciando en este nuevo trayecto algunas 

contradicciones fundamentales sobre la clasificación y significación del cuerpo 

intersexual en distintos periodos históricos, contradicciones que han sido naturalizadas y 

reproducidas por el imaginario social hegemónico. En esta ocasión, parto reconociendo 

que cualquier periodización constituye, en cierto modo, una “fantasía académica” que 

reduce la complejidad de los procesos históricos a representaciones simplificadas con 

fines analíticos. 

Cleminson y Vázquez (2007) señalan acertadamente que cada configuración histórica 

constituye, en realidad, una “heterogeneidad inestable” imposible de reducir a un único 

“tipo ideal” o modelo estático. No obstante, considero que estas periodizaciones, aun 

siendo construcciones inevitablemente imperfectas, pueden resultar instrumentos 

heurísticos valiosos para clarificar y comprender las transformaciones ontológicas en el 

tratamiento sociomédico de las intersexualidades, así como los discursos que han 

configurado sus experiencias hasta la actualidad. 

Siguiendo la propuesta de Eckert (2003), quien establece una periodización basada en el 

grado de medicalización y desarrollo tecnológico, estructuraré este recorrido en tres 

momentos históricos fundamentales. Iniciaré con la “Edad de la pre-medicalización” —

comprendiendo la Antigua Grecia y la Edad Media—, periodo en que la medicalización 

de los cuerpos intersexuales aún no se había institucionalizado. Continuaré con la “Edad 

de la medicalización”, desarrollada paralelamente al auge del determinismo biológico y 

la emergencia de la sexología en el siglo XX. Finalmente, abordaré la “Edad de la post-

medicalización”, caracterizada tanto por el avance de la cirugía y la tecnología médica, 

como por la irrupción de internet como espacio de articulación activista y la difusión del 

feminismo y las teorías queer. Este último apartado, por sus vínculos con procesos 

contemporáneos, servirá como puerta de entrada al capítulo siguiente. 

 
8 Este capítulo contiene información que ha sido publicada en los artículos mencionados. 
 



52 
 

Es fundamental explicitar que este análisis histórico se realiza desde una perspectiva 

crítica que entiende el cuerpo como construcción sociocultural e histórica, sin negar por 

ello su materialidad biológica. Mi aproximación metodológica combina el análisis 

genealógico foucaultiano con las epistemologías feministas, privilegiando la 

comprensión de los discursos de poder y sus tecnologías, así como las resistencias y 

transformaciones ontológicas que han emergido frente a ellos. Reconozco, además, las 

limitaciones inherentes a mi propia posicionalidad como investigadora y las dificultades 

que supone cualquier intento de periodización histórica. 

Al referirme a “cambios ontológicos” en el tratamiento sociomédico de las 

intersexualidades, aludo a transformaciones fundamentales en la manera de concebir qué 

es y cómo debe entenderse la existencia misma de los cuerpos intersexuales. Estos 

cambios no son meramente terminológicos o procedimentales, sino que implican 

modificaciones profundas en los fundamentos epistemológicos y ontológicos que definen 

qué es considerado “real”, “natural” o “normal” en relación con estos cuerpos. 

Respecto al lenguaje utilizado a lo largo de este recorrido histórico, emplearé los términos 

“hermafroditismo”, “intersexualidad” o “Disorders of Sexual Development” (en adelante, 

DSD) según el uso predominante en cada periodo específico, reconociendo que estas 

terminologías han coexistido en ciertos momentos históricos y que poseen distintas 

implicaciones identitarias y políticas en la actualidad: 

Hermafrodita Intersexual DSD 

Antigua Grecia Segunda década del siglo XX 2006 en adelante 

Mitológico/Médico Médico, reapropiado por activismo  Médico, rechazado por activismo 
(con excepciones) 

No identitario Con tendencia a volverse 
identitario 

Mayoritariamente, no identitario 

Tabla 2: Uso de terminología según periodo. Elaboración propia9 

 

De esta forma, el afán por desarrollar esta genealogía del cuerpo intersexual trasciende la 

mera reconstrucción histórica para constituirse en un ejercicio crítico-político. Este 

enfoque nos permite analizar cómo las percepciones, discursos y prácticas en torno a las 

 
9 Como señala la Declaración de Malta del Tercer Foro Internacional Intersex (2013): 'Reivindicamos nuestro derecho 
a la autodeterminación como personas intersexuales, incluido el derecho a utilizar términos distintos a DSD para 
describir nuestros cuerpos y experiencias'. Esta tensión terminológica refleja no solo una disputa semántica, sino una 
lucha por el poder de nombrar y definir estas experiencias corporales desde paradigmas diferentes. 
 



53 
 

corporalidades no normativas han sido históricamente construidas, modificadas y 

reguladas a través de complejos entramados de poder-saber. Mi propósito no se limita a 

trazar una secuencia cronológica de acontecimientos, sino que busca desentrañar las 

relaciones de poder, las formaciones discursivas, los regímenes de conocimiento y los 

sistemas normativos que han definido qué cuerpos se consideran legítimos, inteligibles o 

patológicos en diferentes contextos histórico-culturales. 

Al examinar los distintos momentos de ruptura, contradicción y transformación en los 

discursos sobre la intersexualidad, se evidencia cómo cada época ha elaborado sus propios 

dispositivos de regulación corporal, sus taxonomías específicas y sus tecnologías de 

intervención. Revelar la contingencia histórica de las categorías desestabiliza la idea de 

que hay una única manera “correcta” de ser o vivir un cuerpo. Es decir, al rastrear la 

construcción histórica del cuerpo intersexual, se abren posibilidades para imaginar y 

articular narrativas alternativas que promuevan una visión más inclusiva de la diversidad 

corporal. 

 

2.1  Cuerpos intersexuales antes de la medicina moderna: Interpretaciones místicas y 

sociales 

 

2.1.1 Antigua Grecia 

 

Durante lo que Eckert (2003) denominó “Edad de la pre-medicalización”, uno de los 

primeros indicios del tratamiento del cuerpo intersexual, hace alusión a la palabra 

“hermafrodita” utilizada desde la Grecia clásica. En esta época es posible evidenciar el 

intento de la sociedad por conceptualizar dicha vivencia como una manifestación física 

de dos sexos en un solo cuerpo, uniendo las características masculinas y femeninas 

(Chinchilla, 1995). 

 

 

 

 



54 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 4: Estatua “Hermafrodita Stanti” Siglo III A.C10 

 

Esta noción derivaba de la mitología, en la que Hermafrodito, hijo de Hermes y Afrodita, 

encarnaba una dualidad de géneros. Si bien, se podría pensar que su relación con esa 

divinidad les hacía gozar de cierto espacio de privilegio social, Gregori (2015) insiste en 

considerar esta “romantización” de los cuerpos intersexuales ligada al mito es falsa, al 

encontrarse pruebas históricas del asedio o de la exclusión social, siendo, en algunos 

casos, cuerpos utilizados para fines de entretenimiento, incluso expuestos en espacios 

públicos.   

En la filosofía, pensadores como Platón sostenían que los seres humanos originarios eran 

andróginos y fueron divididos por los dioses, por lo que la naturaleza dual era vista como 

parte del origen mítico de la humanidad y no como un error o anomalía. Por su parte, los 

médicos hipocráticos creían que el sexo existía en un espectro, desde lo completamente 

masculino hasta lo completamente femenino, con la intersexualidad en un punto 

intermedio.  

En contraste, Aristóteles consideraba que las personas hermafroditas eran producto de 

una concepción incompleta, donde la madre no aportaba suficiente materia para crear dos 

gemelos completos, pero sí lo suficiente para formar órganos adicionales. En su visión, 

los genitales no determinaban la masculinidad o feminidad, sino que lo hacía el calor del 

corazón, y por ello, los hermafroditas, en su base, pertenecían solo a uno de los dos sexos 

(Eckert, 2003; Fausto-Sterling, 2006[2000]).  

 
10 Estatua de Hermafrodita, siglo III d.C. Fue encontrada hacia el año 1700 cerca de Roma. Fue considerado inapropiado y durante 
décadas estuvo encerrado en un armario, hasta que fue expuesto en el Museo del Louvre, París. 



55 
 

Esta teoría sería luego cuestionada por Galeno, quien sostenía que las personas 

hermafroditas representaban un sexo intermedio. Según Galeno, el sexo resultaba de la 

interacción entre las semillas masculina y femenina, combinada con la posición del 

embrión en el útero, lo que generaba diferentes grados de masculinidad o feminidad. No 

obstante, ambos pensadores coincidían en que el calor corporal era un factor determinante 

en la formación del sexo, ya que Galeno también atribuía la diferencia en los genitales 

masculinos y femeninos a la mayor o menor calidez interna: los hombres poseían más 

calor, lo que hacía que sus genitales estuvieran fuera del cuerpo, mientras que, en las 

mujeres, la falta de calor hacía que permanecieran dentro (Dorlin, 2005; Pimentel, 2012). 

 

2.1.2 Imperio Romano y Edad Media 

 

Durante el Imperio Romano y la Edad Media, con el auge del cristianismo en Europa, el 

hermafroditismo comenzó a ser visto de manera negativa. 

El concepto de teratología (la ciencia de los monstruos) surgió en este período, y los 

cuerpos intersexuales fueron clasificados como “monstruosos” o “anormales”. Las ideas 

médicas de la antigüedad, aunque todavía influyentes, fueron reemplazadas en gran 

medida por interpretaciones teológicas que vinculaban el cuerpo con el orden moral y 

cósmico. Esto era en gran parte condicionado por las escrituras bíblicas, en particular la 

creación de Adán y Eva como los primeros seres humanos, las cuales reforzaron la idea 

de un orden binario natural, donde cualquier desviación de este modelo fue vista como 

un pecado o un desvío del plan divino (Mara-Mackay, 2018) o, también, interpretadas 

como signos de la ira divina o como presagios de catástrofes. A pesar de que, según 

Chinchilla (1995), en paralelo existían algunas opiniones respecto a que Adán era hombre 

del lado derecho y mujer por el lado izquierdo, lo que podría interpretarse como un 

hermafrodita de origen11. Sin embargo, este pensamiento no primó sobre la bipolaridad 

divina. 

En ese sentido, los cuerpos intersexuales no eran entendidos en términos médicos como 

lo interpretaríamos hoy, sino como advertencias divinas. Al no existir tratamientos, las 

 
11 Según Chinchilla (1995), desde esta perspectiva, luego de la partición del andrógino primordial, se da inicio el 
proceso de caída: expulsados el hombre y la mujer, ningún ser tiene acceso al Edén. El paraíso queda prohibido para 
su descendencia (p.27). 



56 
 

personas eran condenadas social y religiosamente y, al ser entendidos como una 

transgresión espiritual, se justificaba su “eliminación” (Eckert, 2003, pp.15-17). No 

obstante, alguna contradicción es posible encontrar en esta época, ya que Ilana Gelfman 

(2010) menciona que, según Justiniano, los infantes con genitales ambiguos podían vivir 

y se les asignaba un sexo de acuerdo con la característica dominante de sus genitales, 

decisión que debía reafirmarse en la adultez, manteniéndose en dicho sexo bajo pena de 

sodomía si se cambiaba posteriormente.  

Ya desde el siglo XIV, a pesar del estigma religioso y social, los hermafroditas comienzan 

a ser reconocidos por los códigos canónicos y civiles, y se mantienen los miedos sociales 

previos. Es decir, en este periodo el mayor castigo que enfrentaban las personas 

hermafroditas no se debía a su anatomía mixta, sino a comportamientos que pudieran 

transgredir las normas heterosexuales. La sodomía era el verdadero crimen por el cual se 

les perseguía, y no el hecho de ser hermafroditas per se.  

El relato del hermafrodita de Breisach (1281) es un caso fascinante que pone de 

manifiesto las complejidades históricas de las categorías de género y sexualidad durante 

la Edad Media12. Este caso fue analizado por Rubin & Butler (1994) para mostrar cómo 

las normas sociales y legales han regulado las identidades de género y las prácticas 

sexuales, y cómo estas normativas han variado a lo largo del tiempo.  

El caso del hermafrodita de Breisach narra la historia de una persona nacida con 

características sexuales ambiguas que, en un momento dado de su vida, decide cambiar 

de rol de género y, por ende, de posición social. Según los registros históricos, esta 

persona había sido criada y vivía como mujer, pero posteriormente se identificó como 

hombre, se casó e intentó violar a una mujer. Este cambio generó un escándalo social, ya 

que desafiaba las normas estrictas de género y sexualidad en la sociedad medieval. No 

obstante, el castigo recibido no fue intento de violación, sino más bien por su 

comportamiento, el que fue considerado homosexual.  

Rubin observa que, al igual que otros casos históricos, el relato de Breisach evidencia 

cómo las instituciones (como la iglesia y el derecho) actúan para reforzar la normatividad 

sexual y de género. En este caso, la reacción de la comunidad revela la ansiedad colectiva 

 
12 El relato no solo describe el cambio de rol de género, sino también la respuesta de la comunidad: desde la incredulidad 
y el rechazo hasta la intervención legal y eclesiástica, hasta la obsesión de las sociedades de la época por clasificar a 
las personas en categorías binarias y la incomodidad que surgía cuando alguien no encajaba en estas normas. 
 



57 
 

frente a la posibilidad de que el género no sea fijo ni inmutable. Así también, el 

matrimonio del hermafrodita y su posterior rechazo muestran cómo las alianzas sexuales 

y las estructuras familiares están reguladas para mantener la cohesión social. 

 

2.2  La medicalización de los cuerpos intersexuales: Del pensamiento religioso al 

determinismo biológico 

 

2.2.1 Edad Moderna (Siglo XV-XVIII) 

 

La transición del pensamiento medieval al renacentista no fue abrupta, sino que 

representó una transformación gradual en la que coexistieron elementos de ambas 

visiones del mundo. El cambio fundamental radicó en el desplazamiento del control sobre 

los cuerpos desde las instituciones religiosas hacia las emergentes comunidades 

científicas. 

Investigadores como Matteo Realdo Colombo comenzaron a documentar variaciones 

corporales, como el clítoris, y mostraron interés en los cuerpos hermafroditas (Jorge, 

2011).  Por su parte, la publicación de obras como Monstruos y Prodigios de Ambroise 

Paré (1575) reflejó la transición de lo sobrenatural a lo científico en la explicación de 

fenómenos como el hermafroditismo. El autor francés procede bajo la premisa de la 

comparación: “si se parece a nosotros es como nosotros, si no, es un aberración de la 

naturaleza, una equivocación o un castigo” (citado por Eudave, 2014), exponiendo 

algunas posibles causas. En el caso del hermafroditismo, la causa que describe parece 

recurrir a ideas de antaño, señalando lo siguiente: 

En cuanto a la causa, es que la mujer aporta tanto semen como el hombre en proporción, y por eso 

la virtud formadora, que siempre trata de crear su semejante, es decir de un macho, a partir de la 

materia masculina, y de una hembra de la femenina, hace que en un mismo cuerpo se reúnan a 

veces los dos sexos, y se les llama hermafroditas. (Paré, 1982 [1575], p.37) 

 

 



58 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 5: “Monstruo con cuatro brazos, cuatro piernas y dos sexos”. Fuente Monstruos y Prodigios (Paré, 1982 
[1575]) 

 

De esta forma, los modelos hipocráticos y aristotélicos del pasado también coexistieron 

durante esta etapa, donde las ideas de la “calidez” del cuerpo que podían transformar a 

las mujeres en hombres13, seguían siendo influyentes. No obstante, cada vez más se 

intentaba observar el cuerpo humano desde una perspectiva “natural” y “científica” 

donde, finalmente, el determinismo biológico comenzó a ganar aceptación.  

Aunque no existían intervenciones quirúrgicas estandarizadas, la discusión sobre el “sexo 

verdadero” ya estaba en marcha, por lo que, si bien el auge de lo científico estaba in 

crescendo, la única institución legitimada para el control fue la Iglesia, la cual asumía el 

rol de determinar el “sexo verdadero” de estas personas, a menudo realizando rituales 

públicos en los que la persona intersexual debía escoger su género, bajo amenaza de 

persecución por sodomía si decidía cambiarlo más tarde (Foucault, 2021[2018]), muy 

similar a la percepción social de castigo durante Edad Media.  

En esta misma línea, Thomas Laqueur (1994[1986]) explica que durante gran parte del 

siglo XVII “ser hombre o mujer era ostentar un rango social, asumir un rol cultural, y no 

pertenecer orgánicamente a uno u otro de los dos sexos” (p.246) Un ejemplo de esto, lo 

recita Fausto-Sterling (2006[2000]), señalando que, en Inglaterra, la jurisdicción 

reconocía a los hermafroditas, estipulando que podían heredar como hombres o mujeres, 

dependiendo de su sexo escogido. 

 
13 Paré sostenía que la masculinización de algunas mujeres durante la pubertad se debía a un exceso de calor interno, 
generado por participar en actividades típicamente masculinas, como los juegos bruscos (Preves, 2002). 



59 
 

Durante el siglo XVIII los médicos consolidaron la observación y la anatomía para decidir 

a qué sexo pertenecía una persona intersexual, sustituyendo la decisión personal o social 

por la de la autoridad médica (Eckert, 2003, p.27). Según Hernández (2009), esta época, 

y en el contexto de la Ilustración “La ciencia será la autoridad encargada de los asuntos 

sexuales” (p.92). Este cambio ontológico respecto al tratamiento del cuerpo intersexual 

marca el asentamiento de “Edad de la medicalización” (Preves, 2002; Eckert, 2003; 

Dorlin, 2005). 

Es importante señalar que, según la teoría monista unitaria o de “sexo único” de Laqueur 

(1994[1986]), desde la Antigüedad hasta este siglo (XVIII), el pensamiento occidental 

operó bajo la idea de un solo sexo. Según esta visión, no existía una diferencia 

fundamental entre hombres y mujeres, sino que ambos eran versiones diferentes de un 

mismo cuerpo, en una escala jerárquica en la que el hombre era considerado una versión 

más perfecta o completa que la mujer. La mujer era considerada, en esencia, un hombre 

imperfecto con genitales que no se habían desarrollado “hacia afuera”. Los ovarios, por 

ejemplo, se interpretaban como testículos internos. 

La propuesta de Laqueur fue revolucionaria, ya que mostraba cómo la ciencia no es una 

actividad neutral, sino que está influenciada por los contextos culturales e históricos en 

los que se desarrolla. Además, cuestionaba la idea de que las diferencias entre hombres y 

mujeres siempre se han entendido de la misma manera, resaltando que lo que 

consideramos “natural” o “biológico” cambia con el tiempo14. 

Con el auge de la ciencia moderna y la biología, se empezó a pensar que los cuerpos de 

hombres y mujeres eran fundamentalmente diferentes y complementarios, lo que originó 

la idea de dos sexos radicalmente distintos o “modelo de dos sexos”. No fue sino hasta 

esta fecha que la mujer comenzó a “adquirir un cuerpo propio”, lo que generó que el poder 

instituido en la Iglesia o en la autoridad civil carecía de fundamentos para justificar la 

desigualdad entre mujeres y hombres, por lo que, durante la Revolución Francesa, por 

 
14 Su teoría ha sido muy debatida y ha tenido un impacto significativo en los estudios de género y en la historia del 
cuerpo, al desmantelar la idea de que las diferencias de género y sexo son fijas o universales. Sin embargo, algunos 
críticos han argumentado que su lectura puede simplificar ciertos aspectos de la historia de la ciencia y de la medicina, 
ya que hubo excepciones y variaciones en cómo se entendía el cuerpo femenino a lo largo de los siglos. en consideración 
de aquellas concepciones antiguas sobre la diferencia de temperatura o calor en los cuerpos donde una mujer se podía 
masculinizar  

 



60 
 

ejemplo, se reclamó el derecho a la igualdad, aunque las mujeres no lograron ser incluidas 

en estos derechos propugnados por los revolucionarios.  

El control sobre la población —y sus cuerpos— también se tornó crucial, porque se 

consideraba que la población representaba la mayor riqueza de las naciones. En este 

proceso, la medicina adquirió una nueva función, la de la higiene pública, y la 

información estadística sobre las condiciones de vida de las personas y sus familias pasó 

a ser fundamental.  

El cambio en la relación entre el poder y la vida es clave en este análisis. Anteriormente, 

la muerte estaba bajo el control del poder soberano o la decisión del monarca, pero ahora 

era el Estado quien gestionaba la vida y los cuerpos. Tomando este ejemplo de poder en 

dicha época, Foucault sustentó su concepto de biopoder, el cual enuncié en puntos 

anteriores, afirmando que: 

La proliferación, los nacimientos y la mortalidad, el nivel de salud, la duración de la vida y la 

longevidad, con todas las condiciones que pueden hacerlos variar; todos esos problemas los toma 

a su cargo una serie de intervenciones y controles reguladores: una biopolítica de la población 

(Foucault, 2007[1976], p.168).  

En el marco teórico de Foucault, la regulación de los placeres, la sexualidad y la 

reproducción se volvió fundamental para la administración de la población en esta época. 

Dada la importancia de la fuerza laboral y las relaciones de poder, el sexo fue redefinido 

como una práctica marital orientada exclusivamente a la procreación (Gauché, 2011). 

Como consecuencia, la homosexualidad y otras “desviaciones” comenzaron a ser vistas 

como amenazas para el orden político y económico (no como pecado que atacaba la 

moralidad religiosa, como en la Edad Media), las cuales se consideraban conductas 

amenazantes que debían ser controladas por su “peligrosidad predelictual” (García, 2015, 

p.56). 

 

2.2.2 Edad de las gónadas (Siglo XIX) 

 

Durante el siglo XIX, se asentó el avance tecnológico en la forma en que se definía el 

sexo, impulsado por el desarrollo de la sexología y el fortalecimiento del determinismo 

biológico.  



61 
 

La comunidad médica, que hasta ese momento había sido consultada por los jueces para 

determinar el sexo de una persona en situaciones legales, comenzó a adquirir más y más 

autoridad para decidir, e incluso podían intervenir directamente en el cuerpo de las 

personas intersexuales, fundamentándose en el creciente prestigio del método científico 

(Foucault, 1999[1984]). Este punto de inflexión puede resumirse hasta aquí, de la 

siguiente forma: 

 Pre-siglo XIX Siglo XIX en adelante 

Sexo Conjunto indistinto de 
comportamiento, vestimenta, 

cuerpo y papel social 

Rasgos fisiológicos corporales 

Preocupación Social 

 

Sodomía como pecado moral y 
religioso 

 

Enfermedad debida a la herencia 
y/o condiciones de vida modernas. 

Peligro de capacidad reproductiva 

Identidades sexuales en lo legal y 
político 

Asignación de sexo de 

hermafroditas/intersexuales 

Femenino o masculino según 
variables pragmáticas 

Femenino o masculino según 

gónadas, otros marcadores 

fisiológicos o cuestiones 
pragmáticas (antes de 1950) 

Tabla 3: Evolución en la conceptualización occidental de las categorías sociales relevantes antes y después del siglo 
XIX. Elaboración propia. 

 

Como se evidencia en la Tabla 3, en esta época la idea del “sexo verdadero” estaba 

determinada por la presencia de ovarios o testículos, lo que dio pleno poder a la 

determinación por medio de las gónadas (Eckert, 2003; Fausto-Sterling, 2006[2000]; 

Dreger, 1998, 1999; Dreger & Herndon, 2009).  

Ejemplos de esto, son los estudios de Klebs (1876), en su obra Handbuch der 

Pathologischen Anatomie, y de Franz Von Neugebauer (1908), en Hermaphroditismus 

beim Menschen, donde los médicos clasificaron los tipos de intersexualidad entre 

“hermofrodita verdadero” (con tejido testicular y ovárico) y “pseudo-hermafrodita” 

(aquellos con genitales ambiguos, pero sin ambos tipos de tejido), sentándose las bases 

para distintos protocolos de intervenciones basados en criterios anatómicos determinados 

por cuál órgano genital presentaba “más desarrollo”, con prácticas realizadas con un 

conocimiento limitado y con escasa consideración ética (Fausto-Sterling, 1998[1993]). 



62 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 6: Hermaphroditismus beim Menschen. Fuente: Von Neugebauer (1908, p.272) 

 

Sumado a lo anterior, en esta etapa, la reproducción y los roles tradicionales y 

reproductivos se convirtieron en el foco central de las preocupaciones sociales, que ya 

venían desde el siglo anterior, pero consolidándose en esta época. 

La aparición de la teoría evolutiva de Darwin fue especialmente relevante en este 

contexto, ya que su énfasis en la reproducción como el fin último de la existencia sexual 

de los seres vivos fortaleció las nociones binaristas de hombre/mujer y relaciones 

heterosexuales como la única vía útil y capaz de asegurar la continuidad de la especie. 

Esto contribuyó a que el hermafroditismo fuera visto como una anomalía que impedía la 

función reproductiva “natural”, lo que reforzó la necesidad de corregirla mediante 

intervenciones quirúrgicas y hormonales (Eckert, 2003; Fausto-Sterling, 2006[2000]). 

De esta forma, se fomentó el temor de que las personas hermafroditas pudieran caer en la 

homosexualidad o inducir a otros heterosexuales a hacerlo, además de la confusión en 

torno a los términos que los definían.  

Por su parte, Löwy (2003) menciona que en este periodo existía la creencia de que “el 

sexo biológico, la identidad sexual y la sexualidad debían concordar siempre” (p.83). 

Hernández (2009) añade que durante esos años creció el interés por estudiar las patologías 

asociadas al sexo, impulsado por el miedo a que un número cada vez mayor de personas 

desafiara las normas establecidas. Tal como él mismo afirma, “la preocupación será 



63 
 

notable en tanto que se considera que el número de personas que desafían las costumbres 

establecidas estaba yendo en aumento” (p.92). Un ejemplo significativo de las 

repercusiones políticas y sociales de estas intervenciones es el caso de Levi Suydam. Este 

caso ocurrió en 1843, en Connecticut, Estados Unidos, cuando Suydam, quien se 

identificaba como hombre, buscaba ejercer su derecho al voto en unas elecciones locales. 

Debido a que la legislación de la época limitaba el sufragio a los hombres, su género fue 

cuestionado por opositores políticos, quienes argumentaron que su anatomía no cumplía 

con las expectativas sociales de masculinidad (Fausto-Sterling, 1998[1993]). 

Un médico fue llamado para examinar a Suydam y determinó que tenía características 

genitales que no se alineaban de manera estricta con las categorías binarias de 

“masculino” o “femenino”. Inicialmente, se le permitió votar, pero posteriormente, se 

alegó que Suydam también mostraba características corporales consideradas femeninas, 

lo que reavivó el debate sobre su elegibilidad. Este caso no solo pone en evidencia la 

construcción social del género, sino también cómo los sistemas legales y médicos han 

sido herramientas de normatividad que refuerzan un orden binario. 

El análisis de autoras como Judith Butler (1993, 2007[1990]) y Anne Fausto-Sterling 

(1998[1993], 2006[2000]) resaltan cómo las categorías de género y sexo son 

construcciones culturales sostenidas por estructuras normativas. El cuerpo intersexual de 

Suydam desestabilizó las nociones binarias, evidenciando la arbitrariedad de estas 

categorías. 

Otro caso relevante, que ha sido ampliamente estudiado por diversos autores (Foucault, 

2021[1978]; Butler, 1993; Chase, 1998; Chiland, 2003, entre otras), es la historia de 

Herculine Barbin, una figura emblemática del siglo XIX, quien Foucault (2021[1978]) 

describe como “uno de los héroes desgraciados de esta ‘cacería’ de la identidad” (p.16). 

Nacida en 1838 en Francia y asignada como mujer al nacer, Barbin creció en un entorno 

religioso, rodeada principalmente de mujeres. No obstante, su cuerpo presentaba 

características que la distinguían de sus compañeras, convirtiéndola en un ejemplo 

destacado de la complejidad de las identidades sexuales en esa época (Chiland, 2003). 

Foucault (2021[1978]) detalla cómo Barbin vivió una “no identidad” durante su estancia 

en un internado, donde desarrolló relaciones cercanas con otras jóvenes sin que su 

condición física fuera cuestionada. En la adolescencia, comenzó a experimentar atracción 

hacia las mujeres, pero su vida cambió cuando un médico y un sacerdote determinaron 



64 
 

que era un hombre con genitales ambiguos. Tras este diagnóstico, en 1860 se le asignó 

legalmente el nombre de Abel Barbin. 

A raíz de este cambio, Herculine escribió sus memorias, las cuales Foucault recuperó en 

el siglo XX. En ellas, Barbin narra cómo las instituciones médicas y legales del siglo XIX 

exigían una “identidad sexual legítima”. Foucault también contextualiza esta imposición 

dentro de una época, entre 1860 y 1870, en la que la ciencia y la ley buscaban definir el 

“sexo verdadero” y categorizar las perversiones sexuales y anomalías (Foucault, 

2021[1978], p.16). 

Aunque se le asignó la identidad masculina, Barbin nunca se sintió cómoda en ese rol. 

Foucault señala que permaneció en un estado de “indeterminación sexual”, pero ya sin el 

placer de no tener un género definido. En sus memorias, Barbin recuerda con añoranza el 

tiempo en que no se le había asignado una identidad clara, describiéndolo como una etapa 

de mayor felicidad. Finalmente, en 1868, incapaz de reconciliarse con la identidad 

impuesta, Barbin se suicidó a los 29 años (Chiland, 2003, 2011). 

 

2.2.3 La era de las intervenciones quirúrgicas: Tecnología médica y control corporal 

en el siglo XX 

 

Durante la mitad del Siglo XX, los avances en tecnología quirúrgica permitieron a los 

médicos intervenir de manera más agresiva en los cuerpos de personas intersexuales. Con 

el desarrollo de la laparotomía, la anestesia y la biopsia, los médicos podían examinar 

mejor a las personas hermafroditas y determinar su “sexo verdadero”. Fausto-Sterling 

(2006[2000]) llama a esta época “la edad de la conversión”, ya que la cirugía y las 

hormonas se convirtieron en herramientas bases para “normalizar” los cuerpos 

intersexuales. 

El salto del determinismo gonadal a la era de las intervenciones quirúrgicas refleja no 

solo un avance tecnológico, sino también un cambio paradigmático en cómo la sociedad 

occidental concebía la 'normalización' de los cuerpos, pasando de la clasificación 

taxonómica a la modificación activa. 

Un posible vuelco al comienzo de esta etapa fue el uso del término “intersexual” utilizado 

por primera vez por el genetista alemán Richard Goldschmidt en la década de 1910, quien 



65 
 

lo introdujo en el ámbito de la biología y la genética para describir organismos que 

presentaban características sexuales tanto masculinas como femeninas, en lugar de usar 

términos como “hermafrodita”, que ya se consideraba inexacto en algunos contextos 

científicos. 

Este cambio en la terminología permitió abrir un espacio para entender el desarrollo 

sexual como un espectro más que como una dicotomía estricta. No obstante, las décadas 

posteriores venían a reforzar las dicotomías basándose en los avances y experimentos por 

parte de la ciencia sobre cuerpos humanos. 

Uno ejemplo de esto fueron los experimentos realizados por John Money (1957), 

sexólogo y psicólogo de primera línea que acuñó el término “orientación sexual” y abogó 

por la cirugía a demanda para las personas “transexuales” (Morland, 2014). También 

estableció la palabra “género” como el complemento psicosocial del “sexo” basado en la 

fisiología, definiendo los nuevos conceptos de “rol de género” e “identidad de género”, y 

que cosechó muchos elogios de las feministas de la segunda ola que tomaron prestada y 

ampliaron su noción (Goldie, 2014).  

Esta distinción llevó a que se priorizara la reasignación quirúrgica y hormonal para alinear 

el cuerpo con el género asignado (Cabral & Benzur, 2005), pero también condujo al 

médico a postular “modelo de intervención temprana”, el cual argumentaba que la 

identidad de género podía ser moldeada a través de intervenciones quirúrgicas y 

hormonales realizadas en la infancia, antes de que la persona desarrollara una identidad 

de género sólida. Este modelo buscaba eliminar cualquier ambigüedad genital para alinear 

los cuerpos con las expectativas de género binario, lo que condujo a una práctica 

quirúrgica sistemática y estructural para “corregir” los cuerpos intersexuales a través de 

gonadectomías y/o construcción de genitales “normativos” entre los 0 y 2 años y sin 

consentimiento informado por parte del paciente, ya que las decisiones eran tomadas por 

los médicos y avaladas por los progenitores. 

 

 

 

 

 



66 
 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 7: Desarrollo de la sexualidad humana: diferenciación y dimorfismo de la identidad de género desde la 
concepción hasta la madurez. Fuente: Money & Ehrhardt (1982, p.63) 

 

Money desarrolló estos protocolos médicos que influenciaron el tratamiento de personas 

intersexuales hasta la actualidad, centrando la atención en el sexo socialmente asignado 

desde la infancia. A pesar de que estos tratamientos fueron objeto de controversia, 

especialmente después del famoso caso Reimer15, donde un niño criado como niña tras 

una cirugía fracasó en su adaptación (Greenberg, 2012). 

A partir de los años 1970, con la influencia del feminismo, las teorías queer y el auge de 

movimientos activistas intersexuales, comienza una crítica a la medicalización y a las 

cirugías realizadas sin el consentimiento de las personas afectadas (en lo que profundizaré 

en los siguientes apartados). En esta etapa, el enfoque se traslada de la corrección 

quirúrgica y la patologización hacia el respeto de la autodeterminación corporal y los 

derechos humanos.  

No obstante, en el año 2006, un consenso internacional entre endocrinólogos y genetistas, 

llamado “Consenso de Chicago” —lo que en sus orígenes fue descrito como un esfuerzo 

internacional para reformular cómo se aborda la intersexualidad en el ámbito médico, en 

respuesta a las críticas hacia los enfoques tradicionales, especialmente las cirugías 

genitales tempranas, y para promover una mayor sensibilidad y respeto por los derechos 

humanos de las personas intersexuales—, impuso el término de “Desórdenes del 

 
15 El caso de Reimer es un ejemplo crucial en el estudio de la identidad de género. Nació como Bruce Reimer en 1965, 
pero tras un accidente en una circuncisión fallida, el psicólogo John Money recomendó que fuera criado como niña 
bajo el nombre de Brenda, argumentando que la identidad de género es maleable. A los 22 meses, se sometió a una 
cirugía de reasignación de sexo, pero desde pequeña, Brenda rechazaba su identidad femenina y sufría depresión. A los 
14 años, al saber la verdad, decidió vivir como hombre y se llamó David Reimer. David luchó con problemas 
emocionales toda su vida, suicidándose en 2004. Este caso puso en cuestión las teorías de Money y resaltó la 
importancia de la autodeterminación en la identidad de género. 



67 
 

Desarrollo Sexual (DSD o Disorders of Sex Development en inglés) para agrupar varias 

condiciones médicas relacionadas con la intersexualidad, que incluían discrepancias entre 

los genitales, las gónadas y el sexo cromosómico. 

Este término vino acompañado de un enfoque médico (ahora, internacional) centrado en 

la “normalización” del cuerpo mediante cirugías y tratamientos hormonales en personas 

intersexuales desde la infancia. El propósito fue proporcionar una clasificación más 

científica y precisa, que se tradujo en cambios en el lenguaje y clasificaciones La 

estandarización del diagnóstico y tratamiento de estas condiciones en la práctica clínica 

y la investigación, venían a definir que estas condiciones, agrupadas en siglas, implican 

desafíos médicos y requieren sí o sí intervención clínica 16. 

Denominación previa Denominación revisada 
Intersexualidad DSD  

Pseudohermafrodita hombre 

Infravirilización de un hombre XY 

Inframasculinización de un hombre XY 

DSD 46, XY 

Pseudohermafrodita mujer  

Hipervirilización de una mujer XX 

Masculinización de una mujer XX 

DSD 46, XX 

Hermafroditismo verdadero DSD ovotesticular 

XX masculino o XX sexo reverso DSD 46, XX testicular 

XY femenino o XY sexo reverso DSD 46, XY disgenesia gonadal completa 

Tabla 4: Revisión de la nomenclatura en los DSD. Fuente: Consensus statement on terminology and management: 
disorders of sex development (Hughes et. Al. 2006) 

 

Esta tabla ilustra el cambio terminológico propuesto por el Consenso de Chicago (2006), 

evidenciando cómo la nueva nomenclatura, aunque pretende ser más científica, mantiene 

un enfoque patologizante a través del uso del término 'desórdenes'. Es importante notar 

cómo todas las variaciones corporales quedan definidas como condiciones médicas que 

requieren diagnóstico e intervención, reforzando el paradigma biomédico sobre los 

cuerpos intersexuales. 

Si bien, he incluido esta tabla de clasificación para hacernos una idea de la “evolución” 

sobre las estrictas y detalladas categorizaciones de enfermedad, que, a su vez, se generó 

por medio de la posibilidad tecnológica para “descubrir” cada uno de los elementos 

 
16 Se ha mantenido el lenguaje médico para describir las corporalidades intersexuales según el Consenso de Chicago. 



68 
 

necesarios para ser asignado en un caso u otro, no quisiera ahondar en la profundidad en 

las características de los diagnósticos médicos, ya que esta investigación no tomará dicha 

dirección. No obstante, quise incluirlos, ya que, en las entrevistas, algunos especialistas, 

mapadres o las mismas personas intersexuales, se describen por medio de estos 

diagnósticos o “condiciones”, las cuales pueden encontrarse descritas en el glosario 

médico al inicio de esta tesis. 

Por otra parte, respecto a la tabla expuesta, me parece interesante señalar esta misma 

conjetura, ya que, a pesar de tratarse de tiempos contemporáneos (hasta antes del 2006), 

es posible evidenciar que el lenguaje señala constantemente un “hipermasculinización”, 

“hipervirilización”, “inframasculinización” o “infravirilización”. Sin ser yo experta, estas 

formas de clasificar los cuerpos me recordaron a lo que enunciaba Laqueur en su teoría 

monista unitaria, en la cual enuncia que en el pensamiento occidental (hasta el siglo XIX) 

solo existía una posibilidad de un sexo, un cuerpo, y ese cuerpo, era siempre el masculino. 

En este caso, ya en siglo XXI, parecían aún quedar retazos de esta concepción.  

También, me parece necesario exponer que para la elaboración de este último epígrafe 

recurrí a lectura de artículos científicos que me resultaron complejos, justamente por lo 

técnico del lenguaje biomédico. No obstante, en varios de ellos logré evidenciar una 

preocupación recurrente, por parte de la ciencia y sus recursos al propio desarrollo de la 

masculinidad, un ejemplo es el siguiente:  

En los últimos años diversas moléculas, factores de crecimiento y factores de transcripción se han involucrado 

en la morfogénesis temprana de los esbozos gonadales y genitales, la mayoría de las investigaciones han 

estado centradas en el desarrollo testicular (2,4,5). Aunque poco se conoce sobre el desarrollo del ovario. 

(Pizzi et. Al, 2016) 

Esta preocupación social por el desarrollo testicular “correcto” podría entenderse como 

aquello que Stolcke (2003) enunció: 

En el diagnóstico de los intersexos se infiltran ideales culturales que están basados en el modelo bio-sexual 

dualista e incluso supuestos con respecto en especial a los genitales “normales” del varón. En la asignación 

del género del recién nacido se suelen emplear dos tipos de indicadores, uno biológico y otro cultural, a saber, 

el análisis cromosómico, por un lado, y no cualquier pene sino el tamaño “adecuado” del mismo, por el otro. 

(p.88) 

Como resultado de estos indicadores, la atención estará dada a aquellos cuerpos que 

intenten pasar por una masculinidad “errónea”, reservando la masculinidad solo a quienes 

cumplan con las características peneanas “correctas”, cultural y médicamente hablando 



69 
 

(Stolcke, 2003), lo que puede explicarse con la feminización de los cuerpos intersexuales 

como práctica médica mayormente frecuentada. 

 

2.3  Edad de la post medicalización: Feminismos y nuevos paradigmas corporales 

 

Hasta aquí, he realizado este recorrido, considerando diversas formas de conceptualizar 

y categorizar el cuerpo intersexual desde distintos espacios y dominio de saberes, siendo 

algunos de los principales las creencias religiosas y, la más preponderante, la biomedicina 

categorizándola como patología, enfermedad o anomalía (Figura 8). 

 

Figura 8: Rizoma epistémico-ontológico del cuerpo intersexual. Elaboración propia. 

 

No obstante, es a finales del siglo XX, el foco en la intervención corporal —sumado a la 

posibilidad de visibilidad política y de activismo (Torrentera, 2019)— generó un 

ambiente propicio para una nueva definición de intersexualidad desde el paradigma de 

derechos y autonomía, incluyendo en el análisis las subjetividades intersexuales, donde 

las perspectivas feministas fueron esenciales. 

PARADIGMA MÍSTICO-NORMATIVO PARADIGMA BIOMÉDICO

PARADIGMA DE DERECHOS Y AUTONOMÍA

CUERPO 
INTERSEXUAL

Episteme 
Místico-Normativa

Episteme 
Biomédica

Episteme de 
Derechos-Autonomía

Ambigüedad 
Mitológica

Monstruosidad 
Moral

Presagio 
Divino

Determinismo 
Gonadal

Normalización 
Quirúrgica

Patologización 
DSD

Autonomía 
Corporal

Autodeterminación 
Identitaria

Diversidad 
Corporal

Ser único vs. 
Dualidad natural

De presagio a 
objeto científico

Del pecado a 
la patología

De observar 
a intervenir

De objeto médico 
a sujeto de derechos

De error a 
variación natural

De tratamiento a 
acompañamiento

De pasividad a 
agencia política

Confesión 
religiosa

Biopoder 
médico

Definición 
performativa

Leyenda:

Objeto epistémico central

Episteme místico-normativa

Episteme biomédica

Episteme de derechos

Transformaciones ontológicas

Dispositivos de poder
Relación directa

Tensión epistémica

Ruptura paradigmática



70 
 

Ya expuse algunas referentes en el marco del estudio del cuerpo. Tomando a estas mismas, 

quisiera analizar sus contribuciones respecto al “devenir intersexual” que, en algunos 

casos, se dio por medio de la revisión de las concepciones y del potente legado que dejó 

los protocolos propuestos por John Money, abriendo paso a un posible nuevo cambio 

ontológico del tratamiento de los cuerpos intersexuales. 

Si bien, los estudios de Simone de Beauvoir, en El segundo sexo (2007[1949]), no 

abordaron directamente la intersexualidad, su enfoque sobre la construcción social del 

cuerpo femenino es un precursor de los debates sobre las corporalidades no normativas. 

En este sentido, su obra me permite comprender que la asignación de género a cuerpos 

intersexuales no está determinada por la biología per se, sino por el contexto social y las 

expectativas culturales que asignan un significado a los cuerpos. Esto ofrece una base 

para los análisis posteriores sobre cómo los cuerpos intersexuales son “normalizados” en 

función de los sistemas de género binario. 

Si tomamos en consideración la perspectiva histórica y biomédica expuesta en el punto 

precedente, las teorías de John Money y El Segundo Sexo compartieron temporalidad. 

Ambos abordaron temas relacionados con el género y la identidad, pero desde 

perspectivas muy diferentes. 

La distinción entre sexo y género se presenta tanto en Money como de Beauvoir, donde 

comprenden que el sexo es entendido como biológico y el género como algo construido 

socialmente. No obstante, las implicaciones de sus enfoques fueron muy diferentes. 

Mientras que Money veía el género como algo que podía ser manipulado y moldeado 

mediante la intervención médica y social, Beauvoir lo entendía como un proceso cultural 

que reflejaba la opresión histórica de las mujeres. A la vez, Simone de Beauvoir era crítica 

con los roles de género impuestos por la sociedad patriarcal, siendo su objetivo liberarse 

de ellos para alcanzar la igualdad entre los sexos. John Money, por otro lado, no compartía 

una postura feminista como tal, y su trabajo a menudo se centró más en la normalización 

de los roles de género tradicionales en sus intervenciones médicas y estudios de casos. 

En este mismo contexto, encontramos a Foucault, que, si bien no era feminista, estableció 

un relevante estudio en específico sobre el cuerpo intersexual, tomándolo como un 

ejemplo claro de cómo el poder produce cuerpos “anormales” que deben ser corregidos o 

normalizados. Las decisiones médicas que buscan “arreglar” los cuerpos intersexuales 

(mediante cirugía o tratamientos hormonales) son un ejemplo de lo que se expuso en los 



71 
 

puntos precedentes, el biopoder en acción: un intento de hacer que los cuerpos 

intersexuales encajen en la lógica binaria de sexo/género. 

La obra de John Money y la de Michel Foucault pueden interpretarse como dos caras de 

una misma moneda en el estudio de la sexualidad y el género. Mientras que Money estaba 

profundamente involucrado en la medicalización y la intervención directa para ajustar las 

identidades de género a las normas establecidas, Foucault ofrece una crítica más amplia 

de cómo el poder y las instituciones (como la medicina) regulan la sexualidad y la 

identidad. En resumen, Money operaba dentro del sistema de poder médico que Foucault 

analizaría críticamente, mostrando cómo ese poder configura lo que se considera normal 

o patológico. 

Por su parte, el análisis de Rubin y su crítica al patriarcado y al sistema de parentesco 

resuena fuerte en la regulación de los cuerpos intersexuales. Rubin plantea que los 

cuerpos son políticamente organizados dentro del sistema sexo/género, y los cuerpos 

intersexuales pueden ser entendidos como aquellos que deben ser disciplinados o 

corregidos para mantener el orden social de género binario. La intersexualidad, por tanto, 

desafía este sistema de regulación y control, y es donde entrarían a regir los conceptos y 

protocolos de Money para llevar a cabo dicha regulación. 

En el caso de Butler, algunas décadas posteriores a Money, la autora ofrece un marco 

clave para analizar la intersexualidad desde su teoría de la performatividad del género. 

Desde este enfoque, el cuerpo intersexual pone en evidencia la artificialidad de las 

categorías binarias de sexo. La intervención médica sobre cuerpos intersexuales que 

propone Money buscaría reafirmar la idea de que el sexo es una categoría fija y natural, 

cuando en realidad, según Butler, el sexo mismo es performativo y está sujeto a las normas 

sociales.  Es decir, mientras Butler aboga por desmantelar las categorías fijas de género, 

Money fue parte de una corriente que buscaba entender y definir estas categorías. 

Si bien, no existe una crítica directa por parte de Butler a Money, es posible proyectar que 

Butler argumentaría que la noción de que una identidad de género puede imponerse o 

construirse sobre un sujeto sin su participación activa es un reflejo del poder normativo 

que las instituciones médicas, sociales y culturales ejercen sobre los cuerpos.  

La teoría de la performatividad de Butler resulta particularmente reveladora cuando se 

aplica a los cuerpos intersexuales. Si, como sostiene la autora, el sexo no es una realidad 

prediscursiva, sino el efecto materializado de prácticas regulatorias, entonces las 



72 
 

intervenciones quirúrgicas sobre bebés intersexuales pueden entenderse como actos 

performativos violentos que buscan producir la ilusión de un sexo 'natural' y binario. La 

cirugía genital no sería entonces un procedimiento correctivo sino un ritual de inscripción 

corporal que materializa las normas culturales del dimorfismo sexual. Los protocolos de 

Money, desde esta perspectiva, no 'descubren' el sexo verdadero del infante, sino que lo 

producen mediante actos médicos performativos que reiteran y refuerzan la matriz 

heterosexual. 

Butler también podría haber considerado el caso Reimer (controvertido estudio de caso 

de Money) desde una perspectiva de la subversión de las normas de género. El hecho de 

que Reimer, a pesar de ser criado como niña, finalmente se identificara como hombre, 

desafía la noción de que las normas de género pueden ser impuestas de manera definitiva 

y fija. Esto subraya la idea de que el género es fluido y que las identidades de género no 

son simplemente el resultado de una “crianza” o “asignación” temprana, sino que están 

en constante proceso de construcción y reconstrucción. 

También Wittig es clave para el análisis de la intersexualidad desde su crítica al 

heterosexismo y su rechazo al sistema sexo/género binario. En El pensamiento 

heterosexual (2006[1992]), Wittig argumenta que tanto el sexo como el género son 

categorías impuestas por el sistema heterosexual, y que el cuerpo no debe ser interpretado 

a través de estas normas. De esta forma, la intersexualidad sería una subversión directa 

de la norma heterosexual y del sistema de género binario. Los cuerpos intersexuales, al 

no encajar en las categorías preestablecidas de “hombre” y “mujer”, desestabilizan las 

bases mismas del pensamiento heterosexual y patriarcal. 

Respecto al caso Reimer, Wittig argumentaría que el problema fundamental no es si 

alguien puede ser criado como hombre o mujer, sino por qué la sociedad necesita imponer 

estas categorías en primer lugar. Desde su perspectiva, la verdadera liberación vendría de 

desmantelar o abolir las estructuras de género y permitir que los individuos existan sin 

las restricciones impuestas por la heterosexualidad y el patriarcado, lo que implicaría una 

liberación de los cuerpos intersexuales de las normas que intentan categorizarlos de 

manera rígida. 

Por su parte, Grosz (1994) introduce la noción de que el cuerpo no es solo un objeto 

pasivo moldeado por la cultura, sino también un lugar de potencialidad a resistir y a 

generar un cambio. Los cuerpos intersexuales, desde esta perspectiva, no deberían ser 

considerados como anomalías que requieren corrección, sino como manifestaciones de la 



73 
 

variabilidad y la fluidez de la materialidad corporal. Es decir, mientras que Money ve 

estas intervenciones como necesarias para el ajuste social, Grosz, ofrece una crítica 

radical a esta perspectiva, argumentando que los cuerpos intersexuales revelan la 

insuficiencia del sistema binario de género y que las intervenciones médicas coercitivas 

son una forma de violencia contra la pluralidad y la complejidad corporal. Para Grosz, las 

intersexualidades son manifestaciones de la variabilidad y la fluidez de la materialidad 

corporal, siendo, a la vez, una oportunidad para repensar no solo el género, sino también 

cómo entendemos los cuerpos y su resistencia a las normas sociales. 

Finalmente, como he expuesto los puntos precedentes, Fausto-Sterling es una de las voces 

más influyentes en el estudio de la intersexualidad desde una perspectiva biológica y 

feminista, la cual ha realizado un análisis específico y crítico respecto a varios aspectos 

clave del trabajo de John Money (Money & Ehrhardt, 1982; Money et al., 1957).  

Primeramente, la simplificación del género como algo “moldeable”. Fausto-Sterling 

argumenta que el fracaso del caso Reimer expone las limitaciones de la teoría de Money 

sobre la maleabilidad del género y subraya que la identidad de género es más compleja 

que una simple asignación social o médica (Fausto-Sterling, 2006[2000]). Respecto al 

tratamiento de la intersexualidad, la autora cuestiona la práctica médica promovida por 

Money de asignar quirúrgicamente un sexo a niños intersexuales sin considerar 

plenamente el impacto a largo plazo en su bienestar psicológico. Critica que las decisiones 

sobre cirugía y asignación de género se hicieran con la suposición de que era más 

importante “normalizar” los cuerpos de estos niños para que se ajustaran a una categoría 

de género binaria (masculino o femenino), en lugar de respetar la diversidad corporal o 

esperar a que el individuo pueda participar en la decisión (Fausto-Sterling, 1998[1993]). 

Fausto-Sterling sugiere que estas intervenciones médicas se basaban más en las normas 

sociales sobre género y sexualidad que en una verdadera comprensión científica del 

desarrollo humano. En su lugar, ella aboga por un enfoque más comprensivo y menos 

invasivo en el tratamiento de la intersexualidad, permitiendo que los niños crezcan sin 

intervenciones quirúrgicas inmediatas y que ellos mismos puedan, con el tiempo, decidir 

su identidad de género.  

Respecto a la dicotomía “Naturaleza/crianza”, Money sostenía que el género es, en gran 

medida, el resultado de la crianza y las influencias sociales tempranas, mientras que 

Fausto-Sterling cuestiona esta dicotomía entre “naturaleza” y “crianza”, destacando que 

el desarrollo sexual y de género es un proceso bio-psico-social mucho más complejo. No 



74 
 

se trata de una simple interacción entre lo biológico y lo cultural, sino de un continuo 

donde ambos factores están entrelazados (Fausto-Sterling, 2006[2000]).  

Finalmente, otro punto relevante en su crítica es la falta de agencia individual que señala 

el modelo de John Money, donde muchas veces ignoraba la capacidad de agencia en los 

casos de personas intersexuales. Al imponer una identidad de género sin considerar la 

experiencia subjetiva de la persona, las teorías y prácticas de Money fallaban en reconocer 

que las personas no solo son “objeto” de la asignación de género, sino también sujetos 

que construyen activamente su identidad (Fausto-Sterling, 2006[2000]).  

En resumen, el análisis de Fausto-Sterling critica la visión reduccionista de Money sobre 

el género como algo fácilmente moldeable y aboga por un enfoque más flexible y 

respetuoso con la diversidad corporal y la autodeterminación de las personas (Fausto-

Sterling, 1998[1993]; 2006[2000]), proponiendo un marco más matizado para 

comprender la identidad de género y el desarrollo sexual, que tenga en cuenta la compleja 

interacción entre lo biológico, lo psicológico y lo social, y que respete la diversidad de 

experiencias individuales. 

A lo largo de estas diversas autorías, el cuerpo intersexual se presenta como un espacio 

clave de contestación a las normativas hegemónicas sobre el sexo y el género. Desde los 

planteamientos iniciales de Simone de Beauvoir sobre la construcción social del cuerpo, 

pasando por el concepto de performatividad de Butler hasta las críticas biológicas de 

Fausto-Sterling, el cuerpo intersexual se presenta como una posibilidad de encarnar el 

desafío a los sistemas normativos que intentan categorizar y controlar las corporalidades. 

Las contribuciones de estas autoras muestran que la intersexualidad no solo expone los 

límites del binarismo de género, sino que también ofrece una oportunidad para repensar 

las nociones de cuerpo, sexo y género desde una perspectiva más inclusiva y abierta a la 

diversidad biológica y cultural, proporcionando un marco teórico y base científica (en el 

caso de Fausto-Sterling) que ha ayudado a cuestionar las prácticas médicas y sociales que 

tradicionalmente han tratado a las personas intersexuales. Esto les abrió una posibilidad 

de encarnar su propia experiencia intersexual y de re-apropiarse de sus cuerpos por medio 

de las narrativas, articulación de activismo y otras instancias que expondré en el capítulo 

siguiente. 

 



75 
 

3. Entonces, ¿intersexualidad como proceso de salud-enfermedad- 

atención? 

 

Hasta aquí, he intentado reflejar el tránsito de entendimiento del cuerpo intersexual, 

donde contemporáneamente ha sido atravesado por concepciones asimiladas a la noción 

de enfermedad y patología, por lo que he querido hacer un espacio para analizar los 

procesos de salud-enfermedad-atención, así como las dimensiones y los modelos de 

atención que teóricamente son propuestos. 

 

3.1 Dimensión social 

 

Los procesos de salud-enfermedad-atención constituyen un aspecto universal que actúa 

estructuralmente en todas las sociedades y en los diversos grupos sociales que las 

conforman, aunque de manera diferenciada. Eventos como el nacimiento, la muerte, la 

enfermedad y los daños a la salud afectan de manera recurrente e inevitable la vida 

cotidiana de las personas, lo que convierte estos fenómenos en hechos sociales 

(Menéndez, 1994, 2018, 2020, 2021).  

El carácter histórico-social de los procesos de salud-enfermedad radica tanto en su 

universalidad —dado que son fenómenos presentes en todas las poblaciones y no 

meramente individuales— como en su particularidad. Esto se refleja en la forma 

diferenciada en que cada grupo humano experimenta la salud, la enfermedad y la muerte.  

Estas diferencias se manifiestan tanto entre sociedades contemporáneas, dentro de una 

misma sociedad a lo largo de su desarrollo histórico, como entre los distintos grupos 

sociales que componen esa sociedad (Laurell, 1982). Así, los perfiles de patologías varían 

entre diferentes grupos poblacionales, quienes presentan distintos tipos, distribuciones y 

frecuencias de enfermedades y padecimientos característicos en cada momento histórico. 

Resaltar el carácter social de la salud y la enfermedad implica reconocer que no existen 

condiciones biológicas que, por sí mismas, se definan como tales sin la intervención de 

significados sociales. Estas se establecen a partir de juicios interpretativos que determinan 

qué condición biológica será vista como enfermedad. En otras palabras, no es posible 

hablar de salud o enfermedad sin que alguien las reconozca y defina (Conrad, 1982). 



76 
 

Con el ejemplo del Consenso de Chicago, quise reflejar como cada sociedad (en este caso, 

de manera internacional y mancomunada) establece los criterios que definirán qué se 

considera enfermedad y, en oposición, qué se define como salud. Además, se determinan 

las modalidades y respuestas sociales ante los padecimientos. Estos procesos de respuesta 

y atención a los problemas de salud no solo son factores estructurales, sino también 

cotidianos en todas las sociedades, ya que son fundamentales para su producción y 

reproducción.  

A través de ellos, se generan representaciones y prácticas que moldean la manera en que 

las personas enfrentan, resuelven o sobrellevan los problemas de salud. Es importante 

destacar que, sin ignorar su dimensión biológica, los procesos de salud-enfermedad-

atención constituyen “una de las áreas de la vida colectiva donde se estructuran la mayor 

cantidad de simbolizaciones y representaciones colectivas de las sociedades” (Menéndez, 

1994, p.71). 

Características sexuales “saludables” Características sexuales “patologizadas” 

Cromosomas 46 XX, 46 XY Cromosomas 47 XXY, 47 XYY, 45X, 45Y, 46 XY, 
entre otras 

Ovarios, testículos Ovotestes 

Pene de tamaño promedio Pene de menor tamaño que el promedio 

Abertura de la uretra en la punta del pene Abertura de la uretra al costado o en la base del 
pene 

Clítoris de tamaño promedio Clítoris de mayor tamaño que el promedio 

Útero y trompas de Falopio Útero y trompas de Falopio muy pequeños o 
ausentes 

Vagina de tamaño promedio Vagina de tamaño muy pequeño o ausente 

Tabla 5: Características sexuales sanas y patologizadas. Elaboración propia 

 

3.2 Las dimensiones hegemónicas 

 

La forma en que las sociedades organizan dichas respuestas sociales a los padecimientos 

y enfermedades se reflejará en las representaciones y prácticas más o menos estructuradas 

que surgen en dichas respuestas sociales. A su vez, se desarrollan profesiones e 

instituciones que detentan cuotas variables de poder y legitimidad para definir y actuar 

sobre la enfermedad. En el caso de la intersexualidad, esto permite reflexionar sobre los 

procesos de construcción social dentro de campos de disputa y relaciones de poder que 

establecen modalidades hegemónicas para conceptualizar y tratar las intersexualidades. 



77 
 

Como intenté graficar en el recorrido histórico precedente, y como expone en su estudio 

clásico, La profesión médica, Eliot Freidson (1978) la medicina alcanzó un estatus 

especial en la sociedad occidental, convirtiéndose en un sistema dominante de 

conocimientos y prácticas dentro de una compleja división del trabajo cuyo eje central es 

el diagnóstico y tratamiento de las enfermedades. La medicina, a través de su 

profesionalización, logró altos grados de autonomía y el monopolio sobre su propia 

práctica. Como señala Freidson: “en el proceso de obtener un monopolio sobre su trabajo, 

la medicina también ha adquirido una jurisdicción casi exclusiva para determinar qué es 

enfermedad y, en consecuencia, cómo deben actuar las personas para ser tratadas como 

enfermas” (p.209). Además, posee la autoridad para definir quiénes serán los 

profesionales legítimamente reconocidos para ejercer dicha práctica. 

Respecto a esto último, Foucault argumenta que la anatomopolítica y la biopolítica —

formas de control sobre los cuerpos y las poblaciones, explicadas previamente— operan 

como técnicas de poder que refuerzan la jerarquización y segregación sociales, 

“garantizando relaciones de dominación y efectos de hegemonía” (Foucault, 2007 [1976], 

p.171). A través de procesos económicos, político-ideológicos y científico-técnicos, 

ciertos sistemas de representaciones y prácticas sobre las enfermedades se vuelven 

hegemónicos dentro de diferentes contextos culturales, estableciendo relaciones de 

subalternidad con otros sistemas alternativos de atención.  

Desde esta perspectiva, se destaca la función reguladora del aparato médico, que actúa 

como autoridad dominante en el proceso de etiquetar ciertos comportamientos como 

anormales y medicalizarlos con el objetivo de normalizarlos. La medicina, en este sentido, 

opera como agente de control social, dado que las enfermedades son construcciones 

sociales impregnadas de juicios negativos y definiciones morales (Conrad, 1982). 

Menéndez afirma que “la enfermedad, los padecimientos y los daños han sido, en 

diferentes sociedades, algunas de las principales áreas de control social e ideológico tanto 

a nivel macro como microsocial (...). Constituye un fenómeno generalizado a partir de 

tres procesos: la existencia de padecimientos que refieren a significaciones negativas 

colectivas, el desarrollo de comportamientos que necesitan ser estigmatizados y/o 

controlados y la producción de instituciones que se hacen cargo de dichas significaciones 

y controles colectivos, no sólo en términos técnicos, sino socio-ideológicos” (1994, p.71). 

Pero, a pesar de la relevancia del trabajo de Freidson, los análisis de Foucault y las 

explicaciones de Menéndez, es importante relativizar la autonomía de la medicina y 



78 
 

reconocer que, aunque su posición es dominante, está inmersa en una red de relaciones 

de poder sujetas a disputas hegemónicas que no son fijas ni definitivas.  

Las disputas sobre las imágenes sociales, prácticas y recursos relacionados con una 

enfermedad específica ocurren dentro de un campo de fuerza histórico y coyuntural, 

moldeado por un estado de relaciones hegemónicas en constante cambio. En este proceso 

intervienen múltiples actores sociales, instituciones, saberes disciplinarios, políticas 

estatales, organizaciones de la sociedad civil y movimientos sociales. 

Los procesos de salud-enfermedad-atención se desarrollan en un campo sociocultural 

heterogéneo, atravesado por relaciones de poder que delinean mapas de desigualdad y 

estratificación social. Esto implica diferencias económicas y sociales, así como relaciones 

de hegemonía y subalternidad que operan tanto a nivel institucional como en los 

colectivos sociales e individuos.  

En este marco relacional, me interesa analizar las formas hegemónicas que se manifiestan 

en los procesos de salud-enfermedad-atención de la intersexualidad, así como los nuevos 

conocimientos, aportes teóricos y científicos han permitido cuestionar el saber biomédico 

hegemónico, trayendo una nueva forma de “atender” la intersexualidad, como expondré 

en el Capítulo II. También, retomaré este marco teórico al estudiar cómo estas dinámicas 

articulan la formación del Estado, sus instituciones, las políticas públicas de salud, la 

configuración de sujetos y subjetividades en torno a la experiencia cotidiana del devenir 

intersexual en Chile, lo que analizaré etnográficamente en el Capítulo V. 

 

3.3 Modelos de atención: Médico hegemónico versus Modelos de autoatención 

 

El modelo médico hegemónico se refiere a “un conjunto de prácticas, conocimientos y 

teorías derivados del desarrollo de lo que conocemos como medicina científica, la cual, 

desde finales del siglo XVIII, ha logrado subordinar a las prácticas, saberes e ideologías 

que antes prevalecían en las sociedades, hasta llegar a posicionarse como la única forma 

legítima de abordar la enfermedad, avalada tanto por criterios científicos como por el 

Estado” (Menéndez, 1988, p.451). Este modelo se asocia con la medicina alopática, cuyo 

rasgo distintivo es el biologicismo, el cual fundamenta científicamente sus prácticas y 

constituye su principal diferenciación con respecto a otras formas de tratar los 



79 
 

padecimientos. Como institución y proceso sociohistórico, la biomedicina está en 

constante transformación. 

Estos cambios no solo afectan su organización y formas de intervención predominantes, 

sino también su expansión continua, basada en dos aspectos principales: primero, en el 

progreso de la investigación biomédica, que aborda el cuerpo desde una perspectiva 

individualista, analizando sus componentes biológicos, anatómicos, fisiológicos, 

bioquímicos y genéticos, lo que Foucault denomina un dispositivo del biopoder; y 

segundo, en el creciente desarrollo y consumo de productos farmacéuticos. Aunque 

existen momentos de cuestionamiento y conflicto en torno a sus métodos de intervención 

—ningún modelo hegemónico logra una dominación completa y está sujeto a disputas 

tanto a nivel micro como macrosocial—, frente a estas situaciones conflictivas, la 

expectativa de solución recae en los avances científicos y el desarrollo de nuevas 

tecnologías. Hasta ahora, la medicina ha logrado ofrecer respuestas, más allá de la 

efectividad real en la curación de ciertas enfermedades. En este proceso, la base científica 

de la investigación se vincula con la expansión y presiones económicas de la industria 

farmacéutica, contribuyendo a la creciente medicalización de los cuerpos y malestares de 

las personas. 

Desde la perspectiva biomédica, el predominio del biologicismo y la racionalidad 

científica objetiva son los principales factores que excluyen o minimizan los aspectos 

sociales, culturales e históricos que también influyen en los procesos de salud-

enfermedad-atención en las poblaciones.  

En las carreras de medicina, no existe una formación institucionalizada sobre estos 

aspectos, quedando su consideración a criterio personal de cada profesional. Si bien los 

avances biomédicos han mejorado indudablemente la calidad de vida de las personas es 

crucial destacar, siguiendo el planteamiento de Menéndez, que sus enfoques dominantes 

contribuyen a la exclusión o minimización de los factores sociales, históricos y culturales 

que, junto con los biológicos, forman parte integral de los procesos de salud-enfermedad-

atención. 

El segundo modelo relevante es el de la autoatención, que Menéndez define como un 

proceso estructural, pues se manifiesta en todas las sociedades para asegurar la 

reproducción biosocial de sus integrantes. La autoatención se refiere al conjunto de 

“representaciones y prácticas que las personas utilizan a nivel individual y grupal para 

diagnosticar, explicar, tratar, controlar, aliviar, soportar, curar, resolver o prevenir los 



80 
 

problemas de salud, ya sean reales o imaginarios” (2018, p.106) sin la intervención de un 

profesional de la salud, como los médicos. Esta autoatención abarca desde el cuidado 

cotidiano del cuerpo y la preparación de alimentos hasta la automedicación y otras 

prácticas relacionadas con la salud, como los masajes, remedios caseros o el autocuidado 

mediante actividad física o dietas. Además, incluye la decisión de acudir o no a 

profesionales, dependiendo de la evolución del malestar. 

La biomedicina y la autoatención están estrechamente vinculadas. No solo porque la 

decisión de consultar o no a un médico forma parte del proceso de autoatención, sino 

porque la propia biomedicina promueve prácticas de autocuidado para mantener un estilo 

de vida saludable. Los tratamientos médicos también suelen requerir acciones de 

autocuidado, especialmente en el caso de enfermedades crónicas, lo que genera una 

relativa autonomía en el manejo de los padecimientos. Además, muchas de las prácticas 

de autoatención que realizan los individuos provienen de su interacción con el modelo 

biomédico dominante. 

Sin embargo, la relación entre biomedicina y autoatención es inherentemente 

contradictoria. Por un lado, la biomedicina critica la automedicación, señalando que 

interfiere en el cumplimiento adecuado de los tratamientos prescritos; por otro lado, 

promueve constantemente prácticas de autocuidado. No obstante, todas las acciones 

realizadas por los individuos dentro del proceso de autoatención demuestran la existencia 

de conocimientos sobre los procesos de salud-enfermedad, independientemente de si 

estos son correctos desde el punto de vista biomédico. En este sentido, la autoatención es 

una dimensión esencial en cualquier análisis que busque comprender los procesos de 

salud-enfermedad-atención desde la perspectiva de los sujetos como actores sociales. 

 

3.4 Los procesos de conformación subjetiva a la luz de las imágenes dominantes de 

salud y enfermedad 

 

Los procesos de salud, enfermedad y atención se configuran como fenómenos sociales en 

los que se forman las subjetividades de los individuos. Desde el momento del nacimiento, 

las personas se moldean, al menos en parte, por los acontecimientos relacionados con la 

salud y la enfermedad que impactan sus cuerpos y vidas.  



81 
 

En este sentido, “la salud es un dominio simbólico importante para la creación y 

recreación del yo” (Crawford, 1994, p.1). La concepción de un “yo saludable” se erige 

como un símbolo central en la construcción de la subjetividad, que se vincula tanto a un 

cuerpo biológico sano, que se contrapone al cuerpo enfermo, como a una identidad 

culturalmente saludable que se opone a la noción de un otro considerado no saludable. 

El modelo médico hegemónico, como la forma dominante de atención a las dolencias y 

de definición de lo que se entiende por salud y enfermedad, desempeña un papel esencial, 

aunque no necesariamente relacionado con la idea del yo saludable. Sin embargo, en este 

proceso también intervienen factores sociales, ideológicos y económicos. Aparte del 

modelo médico hegemónico, influyen imaginarios sociales que se promueven a través de 

los medios de comunicación masiva, especialmente en las publicidades, y que se reflejan 

en el consumo de concepciones de belleza, fuerza, salud, juventud, bienestar y, por su 

puesto, de cuerpos sexuados binarios.  

Estos sistemas pueden analizarse, siguiendo a Foucault, como mecanismos de poder que 

respaldan y generan determinadas maneras de cuidar de uno mismo y de intervenir en la 

propia identidad (Foucault, 1990, 1999 [1984], 2007 [1984], ). Estas operaciones y 

prácticas de autocuidado son realizadas por los individuos sobre sí mismos —su cuerpo, 

pensamientos y comportamientos— con el objetivo de identificarse como sujetos 

“saludables”. Sin embargo, es relevante mantener la noción de autoatención para reflejar 

las modalidades colectivas mediante las cuales los individuos y grupos, más allá de los 

mecanismos de poder predominantes, “evidencian su capacidad de acción, de creatividad, 

de encontrar soluciones, y en consecuencia [la autoatención] es un mecanismo potencial 

—y subrayo lo de potencial— de afianzamiento de ciertos micropoderes, así como de la 

validez de sus propios saberes” (Menéndez, 2003, p.204). 

 

4. Cierre del capítulo 

 

En este primer capítulo he delineado las matrices conceptuales que guían mi 

aproximación a las experiencias intersexuales, articulando tres ejes fundamentales: 

cuerpo, subjetividad y emociones. A través de un recorrido por diferentes tradiciones 

teóricas, he construido un marco interpretativo que me permite abordar estas experiencias 



82 
 

más allá de las perspectivas biomédicas reduccionistas, reconociendo tanto su dimensión 

estructural como su carácter subjetivo y encarnado. 

La perspectiva antropológica sobre el cuerpo, enriquecida por los aportes de Csordas, 

Bourdieu y Foucault, me permite comprender los cuerpos intersexuales no como meras 

entidades biológicas, sino como realidades socialmente construidas y como lugares de 

agencia y resistencia. Al mismo tiempo, los enfoques sobre la subjetividad desarrollados 

por Ortner, Das y Cabrera me ofrecen herramientas para analizar cómo las personas 

intersexuales construyen sentido a partir de sus experiencias corporales, negociando los 

significados culturales atribuidos a sus cuerpos. 

La antropología de las emociones complementa este marco al permitirme explorar la 

dimensión afectiva de estas experiencias, entendiendo las emociones no como estados 

internos, sino como prácticas sociales que emergen en contextos específicos y que tienen 

efectos políticos. Las perspectivas feministas, por su parte, me brindan herramientas para 

cuestionar las categorías naturalizadas de sexo y género, y para analizar cómo los cuerpos 

son producidos a través de prácticas discursivas y materiales que refuerzan el binarismo 

sexual. 

Por su parte, el recorrido histórico presentado evidencia profundas transformaciones tanto 

epistémicas como ontológicas en la manera de concebir, categorizar e intervenir los 

cuerpos intersexuales. Estos cambios no han sido lineales ni uniformes, sino que 

representan complejos entramados de poder-saber que han definido qué cuerpos son 

considerados legítimos, inteligibles o patológicos en diferentes contextos histórico-

culturales. 

La evolución del conocimiento sobre los cuerpos intersexuales revela varias rupturas 

epistémicas fundamentales. Presenciamos un desplazamiento desde interpretaciones 

basadas en la mitología y la religión, como el hermafroditismo en la Grecia clásica o los 

“monstruos” como señales divinas en la Edad Media, hacia explicaciones científicas y 

biológicas que comenzaron a gestarse en el Renacimiento y se consolidaron en los siglos 

XVIII y XIX. Este cambio epistémico trasladó la autoridad desde las instituciones 

religiosas hacia las comunidades científicas emergentes, transformando radicalmente la 

forma de producir conocimiento sobre estos cuerpos. 

También se observa una transición significativa desde un enfoque taxonómico que 

buscaba simplemente categorizar los cuerpos intersexuales, como en la llamada “Edad de 



83 
 

las gónadas”, hacia un paradigma intervencionista centrado en “corregir” y “normalizar” 

estos cuerpos mediante cirugías y tratamientos hormonales durante la denominada “Edad 

de la conversión”. Esta transformación fue posibilitada por los avances tecnológicos en 

medicina y reforzada por teorías como las de John Money, que concebían el género como 

algo maleable que podía ser moldeado mediante intervención temprana. 

Más recientemente, hemos presenciado el surgimiento de epistemologías feministas y 

queer que cuestionan el determinismo biológico y proponen entender los cuerpos 

intersexuales no como anomalías sino como manifestaciones de la diversidad corporal 

natural. Este giro epistémico, impulsado por autoras como Fausto-Sterling, Butler y 

Wittig, desafía la autoridad médica y reconoce la dimensión política del cuerpo, 

habilitando nuevas formas de conocimiento que privilegian la experiencia vivida de las 

personas intersexuales. 

Paralelamente a estos cambios en la producción de conocimiento, es posible identificar 

transformaciones ontológicas fundamentales en cómo se ha concebido la existencia 

misma de los cuerpos intersexuales. En la Antigüedad, el hermafroditismo se entendía 

frecuentemente como una manifestación de la dualidad divina o como parte de un 

espectro natural de variación, visión que coexistía con interpretaciones negativas. Sin 

embargo, con el auge del determinismo biológico y el modelo médico, estos cuerpos 

pasaron a ser conceptualizados como “errores” o “desórdenes” que debían ser corregidos, 

redefiniendo ontológicamente su naturaleza y lugar en el orden social. 

La transición desde la teoría monista unitaria o de “sexo único”, donde la mujer era 

considerada un hombre imperfecto, hacia el modelo de dimorfismo sexual rígido que 

emergió en el siglo XVIII, redefinió ontológicamente lo que significaba ser hombre o 

mujer, dejando poco espacio para existencias intermedias. Esta nueva concepción 

ontológica del sexo como binario e inmutable tuvo profundas consecuencias para la 

comprensión y tratamiento de los cuerpos intersexuales, que pasaron a ser vistos como 

anomalías que transgredían un orden natural supuestamente evidente. 

El surgimiento de una nueva ontología en la era post-medicalización comprende el cuerpo 

intersexual no como un objeto pasivo de intervención médica, sino como un sitio de 

resistencia política y autodeterminación. Esta transformación, potenciada por la 

visibilidad activista y las epistemologías feministas, reconoce en estos cuerpos el 

potencial para desestabilizar los binarismos de género y sexo, atribuyéndoles una nueva 

forma de existencia que desafía las categorías establecidas. 



84 
 

Estas transformaciones epistémicas y ontológicas revelan que lo que entendemos por 

cuerpo intersexual no es una realidad atemporal ni universal, sino una construcción 

histórica y sociocultural permeada por relaciones de poder. La categorización e 

intervención de estos cuerpos ha estado históricamente al servicio de reafirmar un orden 

binario de género y una heterosexualidad normativa, evidenciando cómo el conocimiento 

científico y médico no es neutral, sino que está profundamente influenciado por los 

contextos culturales e históricos en los que se desarrolla. 

El análisis genealógico realizado evidencia cómo cada época ha construido sus propios 

dispositivos de regulación corporal, sus taxonomías específicas y sus tecnologías de 

intervención. Al revelar la contingencia histórica de estas categorías, se desestabiliza la 

idea de que existe una única manera “correcta” de ser o vivir un cuerpo, abriendo 

posibilidades para articular narrativas alternativas que promuevan una comprensión más 

inclusiva de la diversidad corporal humana. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



85 
 

Capítulo II 

Lo que algunas responden: Re-definiendo la(s) 
intersexualidad(es) desde el activismo 

The time has come for intersexuals to denounce our treatment 
as abuse, to embrace and openly assert our identities as 
intersexuals, to intentionally affront the sort of reasoning that 
requires us to be mutilated and silenced. 
 

(Cheryl Chase, 1998, p.214) 
 

1.  El despertar colectivo: De objetos médicos a sujetos políticos  

 

“Intersexual” ha sido siempre una categoría controvertida. Por ello, proporcionar una 

definición del término desde las mismas personas intersexuales, o desde una perspectiva 

emic, es un desafío, ya que está inevitablemente atravesada por nociones biológicas y 

médicas que antecedieron su identificación. 

La activista intersexual Michelle O’Brien sostiene que, al hablar o escribir sobre lo 

intersexual, lo primero que debe entenderse es que la definición de “intersex” ha 

cambiado con el tiempo y ha sido progresivamente controlada por personas con carreras 

médicas, activistas y académicas (O’Brien, 2009), como se evidenció en el Capítulo I. 

Por su parte, Morgan Holmes, activista y académico intersex, complejiza aún más la 

elaboración de una propuesta emic al señalar que no existe una única definición de 

intersexualidad, sino múltiples y diversas. Según Holmes, “la intersexualidad no es uno, 

sino muchos sitios en disputa que son aclamados por intereses específicos y en 

competencia” [traducción de la autora] (Holmes, 2009, p.2). 

Así, los procesos históricos de significación y resignificación de lo “intersexual” —

particularmente relevantes en las últimas tres décadas— son esenciales para comprender 

adecuadamente la intersexualidad. En este contexto, con el objetivo de ser reconocidas 

socioculturalmente y posicionarse como agentes políticos, las organizaciones 

intersexuales han desarrollado una definición funcional que ha sido replicada 

internacionalmente. Esto les ha permitido enfrentar colectivamente la hegemonía 

histórica de la medicina en la conceptualización y representación de sus identidades. 



86 
 

La Organización Intersex Internacional (en adelante, OII) define que “las personas 

intersexuales nacen con características físicas, hormonales o genéticas que no son 

completamente femeninas ni completamente masculinas; o con una combinación de 

mujer y hombre; o que no corresponden ni a mujer ni a hombre” [traducción de la autora] 

(OII Australia, 2013). Esta definición ha sido ampliamente aceptada por activistas 

intersexuales a nivel global, ONGs y otros actores vinculados a los debates sobre 

intersexualidad, aunque sus respectivas definiciones pueden diferir según el campo desde 

el cual aborden el tema. 

En el Sur Global, una de las definiciones más empleadas en Latinoamérica es la del 

activista intersexual argentino Mauro Cabral, quien entiende la intersexualidad como 

“aquellas situaciones en las que el cuerpo sexuado de un individuo varía respecto al 

estándar de corporalidad femenina o masculina culturalmente vigente” (Cabral & Benzur, 

2005, p.284). Por otro lado, BrújulaIntersexual, organización mexicana que trabaja con 

personas, activistas y comunidades intersexuales en México, Latinoamérica y España, 

define la intersexualidad como “diferentes corporalidades en las cuales una persona nace 

con variaciones de las características sexuales” (BrújulaIntersexual, 2023). 

Todas estas definiciones reconocen las diversas formas de intersexualidad, lo que permite 

entenderla como un espectro de variaciones en las características sexuales, en lugar de 

una categoría única. 

El ejercicio de exponer sus vivencias asigna a las personas intersexuales el poder de 

construir una nueva representación social, asumiéndolas como expertas en saberes 

“legos” o “expertas por experiencia”. Este conocimiento se entiende como situacional y 

basado en la vivencia. Sin embargo, más allá de la diversidad textual en las definiciones, 

las historias de vida que sustentan la noción de intersexualidad son, en su mayoría, muy 

similares. 

De esta forma, este capítulo analiza cómo algunas personas intersexuales han 

transformado las definiciones de intersexualidad, pasando de ser objetos de estudio 

médico a sujetos políticos activos en la construcción de sus propias narrativas e 

identidades por medio del activismo. El objetivo principal es examinar el proceso 

mediante el cual las personas intersexuales comenzaron a definir su propia existencia, 

desafiando los discursos médicos predominantes y generando espacios de resistencia 

colectiva. 



87 
 

La estructura del capítulo se organiza en cuatro partes fundamentales: primero, se 

presentan las precisiones previas sobre la complejidad de la definición intersexual; 

segundo, se analiza el surgimiento del activismo intersexual como respuesta a la violencia 

biomédica, utilizando el marco conceptual del “drama social” de Turner; tercero, se 

examina la construcción de un “arquetipo intersexual” basado en narrativas testimoniales; 

y finalmente, se estudia la expansión del movimiento intersexual en Latinoamérica, 

explorando las tensiones entre influencias globales y particularidades regionales. 

El análisis de estas transformaciones conceptuales, basado principalmente en 

producciones teóricas y testimoniales de las propias personas intersexuales, permite 

comprender la intersexualidad desde una perspectiva que privilegia la experiencia vivida 

sin descontextualizarla de los complejos marcos socioculturales, médicos y políticos que 

históricamente la han condicionado. Este enfoque no solo enriquece nuestra comprensión 

teórica del fenómeno, sino que reconoce y valida el protagonismo de quienes, mediante 

su activismo, han logrado redefinir los términos de un debate que durante siglos les 

excluyó como interlocutoras legítimas. 

 

2. El “drama social”: En respuesta a la violencia biomédica 

 

El vínculo entre los dramas sociales y las narrativas intersexuales proporciona un marco 

comprensivo para analizar cómo los conflictos y tensiones sociales emergen y se 

entrelazan con experiencias individuales que desafían normas culturales y biomédicas.  

El concepto de “drama social” propuesto por Turner (1974, 1985, 1987) proporciona un 

marco analítico particularmente útil para comprender cómo las experiencias individuales 

de las personas intersexuales se transforman en procesos colectivos de resistencia y 

cambio social. Este marco nos permite identificar cuatro fases interconectadas en la 

emergencia del activismo intersexual: ruptura, crisis, reajuste y reintegración. 

La primera fase, la ruptura, ocurre cuando una persona intersexual o su entorno cercano 

enfrenta la realidad de que su cuerpo y su identidad de género no se ajustan a las 

categorías binaristas. Esta ruptura es altamente simbólica, ya que evidencia las rigideces 

y limitaciones de las normas hegemónicas que estructuran la vida social.  Esta fase se 

caracteriza por el quiebre de las normas sociales implícitas que habían mantenido 



88 
 

silenciadas estas experiencias, como fue el caso del testimonio de Cheryl Chase que 

explicaré en los siguientes puntos, entendido este mismo como un punto de inflexión. 

La segunda fase, la crisis, implica un periodo de disputa y confrontación directa. En esta 

etapa, las personas intersexuales a menudo enfrentan luchas con instituciones médicas 

que han promovido históricamente intervenciones quirúrgicas y tratamientos hormonales 

sin su consentimiento. Aquí entran en juego recursos sociales, como alianzas con 

comunidades intersexuales o redes de apoyo, que luchan por los derechos humanos y la 

autonomía corporal. Las estrategias empleadas en esta etapa están profundamente 

vinculadas a la capacidad de agencia de las personas intersexuales y a la disposición de 

las instituciones para adaptarse a nuevas demandas éticas y legales (Turner, 1985). 

La tercera fase, el reajuste, según Turner (1987), puede manifestarse de manera formal o 

informal. En el caso del activismo intersexual internacional, se manifiesta a través de la 

creación de organizaciones como ISNA (Intersex Society of North America) y 

posteriormente la OII (Organización Intersex Internacional), que proporcionan espacios 

para la articulación de demandas colectivas y la construcción de nuevas narrativas sobre 

la intersexualidad. En esta etapa se desarrollan alianzas estratégicas con académicos, 

profesionales de la salud críticos y otros movimientos sociales, ampliando el campo de 

influencia del activismo intersexual. 

Finalmente, en la fase de reintegración, los resultados pueden ser variados y complejos. 

Algunos dramas sociales terminan en la aceptación y la integración de nuevas identidades 

y normas sociales, mientras que otros perpetúan el conflicto y la exclusión. En el caso de 

las personas intersexuales, los cambios en la percepción pública y las políticas pueden 

señalar progresos importantes; sin embargo, las narrativas dominantes y las estructuras 

institucionales siguen representando desafíos. En esta fase, la reflexividad —concepto 

clave en la antropología de la experiencia— permite a las personas intersexuales procesar 

sus experiencias individuales y, al mismo tiempo, reconocer y articular las implicaciones 

sociales y políticas más amplias de sus historias. 

Díaz Cruz (1997) señala que los “dramas sociales” no solo se materializan en relatos o 

narrativas, sino que las acciones que los integran son articuladas, organizadas, 

seleccionadas y descritas posteriormente para conformar un relato más o menos unitario 

y coherente: una forma de hablar de, y representarse a, sí mismos (p.8). A esto lo defino 

como un “arquetipo intersexual”, el cual invita a reflexionar críticamente sobre la 



89 
 

capacidad de las estructuras sociales para acoger la diversidad mientras se consolida una 

narrativa homogénea. 

Según Bruner (1986), la experiencia humana se articula y se hace comprensible a través 

de narrativas que contribuyen tanto a la construcción como a la transformación de las 

identidades y las estructuras sociales. En el caso intersexual, estas narrativas 

desestabilizan concepciones normativas del cuerpo y el género, proponiendo modelos 

más inclusivos y flexibles, diferentes a los hegemónicos. De esta forma, la intersección 

entre los dramas sociales y las narrativas intersexuales muestra cómo las experiencias 

individuales se convierten en escenarios de negociación y resignificación de normas 

sociales. Los conflictos que surgen no solo revelan las limitaciones de las estructuras 

dominantes, sino que también abren espacio para la creatividad social y la transformación, 

como se ejemplificará en los puntos siguientes. 

Es importante señalar que estas fases no siguen necesariamente una progresión lineal, 

sino que pueden superponerse y reciclarse a medida que surgen nuevos desafíos y 

oportunidades. El “drama social intersexual” continúa desenvolviéndose en múltiples 

niveles, desde lo personal hasta lo político, y desde lo local hasta lo global. 

 

2.1 Alzar la voz y publicar historias de vida: Un contexto propicio para la efervescencia 

de narrativas intersexuales 

 

De acuerdo con lo que expuse en el Capítulo I, las voces intersexuales permanecieron en 

silencio (o más bien, silenciadas) durante la mayor parte de la historia. No obstante, la 

década de los 90s marcó un hito en las representaciones intersexuales: las autobiografías 

emanadas desde personas intersexuales comenzaban a aparecer en cantidades 

considerables, produciendo un nuevo espacio discursivo que desafiaba al hegemónico 

discurso médico sobre la intersexualidad.  

Varios aspectos propiciaron y aportaron en el surgimiento de estas narrativas y a que estas 

se hicieran públicas. En primer lugar, el contexto histórico y político se vio impactado 

por movimientos por los derechos civiles, feminismos y de las comunidades LGTB+ 

abrieron la puerta a todo tipo de minorías cuyas voces habían sido consideradas como no 

autorizadas y, en consecuencia, fueron suprimidas dentro de los discursos culturales 

dominantes. La emancipación gradual de las nociones culturales dominantes sobre el 



90 
 

sexo, el género, la sexualidad, la “raza”, la clase, entre otras, propició un camino para que 

los grupos de identidad marginados pudiesen expresarse y exigir igualdad. En tanto, sus 

integrantes podían exponer sus historias de vida, o su “yo”, desde perspectivas propias 

que justifican la formación de este colectivo cultural al que pertenecen. 

En segundo lugar, la aparición de las narrativas de la enfermedad en el posmodernismo, 

escritas o contadas por personas que enfrentan alguna condición y que son receptoras de 

tratamiento médico, se ha considerado una forma de resistencia a la apropiación del 

cuerpo y la autonomía de los pacientes por parte de las autoridades médicas. Según la 

perspectiva de Alice Dreger, “la concepción modernista del médico-héroe activo, un 

salvador estrictamente racionalista, valiente y desinteresado que trata a un paciente 

silencioso, pasivo e inequívocamente agradecido, ha evolucionado hacia los desafíos 

posmodernistas en cuanto al equilibrio de poder entre médico y paciente, así como a los 

cuestionamientos al papel del 'médico como salvador'” [traducción por la autora] (Dreger 

1998, p.172). A través de la narración de sus propias experiencias con “enfermedades” u 

otras vivencias que afectan a su integridad corporal, la persona entendida como “paciente” 

(una categoría de identidad producida por los discursos médicos), ya no se queda en el 

papel de “víctima” impotente de la medicina, sino que puede desarrollar una identidad 

propia.  

En tercer lugar, la actitud crítica y deconstructiva del posmodernismo hacia la identidad, 

el género y la corporalidad como construcciones contingentes en contextos culturales, 

históricos, sociales y lingüísticos han permitido a las personas intersexuales reclamar 

tanto las definiciones de sus identidades como la autodeterminación corporal desde 

perspectivas no hegemónicas, ya que, su propia existencia —la de personas 

intersexuales—desafía la noción de una “verdad” con respecto a los cuerpos. La búsqueda 

de la “verdad” y la autenticidad en relación con la propia corporalidad y el sentido del 

género es un principio estructurador de muchas narrativas intersexuales, como se verá a 

continuación. 

De esta forma, las narrativas intersexuales se presentaron no solo como agrupación de las 

vivencias individuales, sino que también operaron—y operan— como escenarios 

simbólicos donde los conflictos estructurales de las normas biomédicas y culturales se 

dramatizan.  

Siguiendo la lógica del “drama social”, la fase de ruptura se genera con los relatos en 

primera persona que revelan un punto de quiebre al confrontar la asignación de género 



91 
 

impuesta y las intervenciones médicas no consensuadas. La crisis, en este contexto, se 

vive en los esfuerzos por reinterpretar estas experiencias como actos de resistencia, 

mientras que el reajuste toma forma en la creación de espacios colectivos donde las 

personas intersexuales reconfiguran sus identidades. 

Adicionalmente, el “drama social” en estos testimonios cuestiona las relaciones de poder 

en el ámbito médico, donde las personas intersexuales son posicionadas como objetos en 

lugar de sujetos de conocimiento. Este conflicto se amplifica cuando los relatos incluyen 

reflexiones sobre las secuelas de las cirugías normalizadoras y el silenciamiento impuesto 

por las instituciones médicas. Butler (2004[1997]) subraya que estos silenciamientos son 

formas de exclusión ontológica que deshumanizan a quienes no se ajustan a las normas 

binarias. En este sentido, las narrativas intersexuales transforman las experiencias de 

exclusión en un acto político que busca visibilizar y resignificar estas historias. 

 

2.2 Génesis del activismo intersexual en Norteamérica 

 

Explicado el contexto en el que surge el movimiento intersexual, procedo a su 

descripción. Los orígenes del movimiento intersexual se remontan al año 1993, año en el 

cual la doctora Fausto-Sterling publica un desafiante artículo: “The five sexes: why male 

and female are not enough”, donde cuestiona el tratamiento sociomédico a lo largo de la 

historia sobre los cuerpos intersexuales. Este artículo generó impacto en Cheryl Chase, 

persona intersexual estadounidense, quien a modo de apoyar la publicación de Fausto-

Sterling, emite una carta donde denuncia públicamente sus cirugías, tratamientos médicos 

y las respectivas consecuencias en su vida (Casanova, 2021), generándose la ruptura 

inicial del drama social. 

Chase comienza a cuestionarse cuánta gente había enfrentado una situación similar a la 

suya, por lo que anuncia la creación de la primera organización intersexual como grupo 

de apoyo y lucha por sus derechos humanos. De esta forma, en el mismo año se funda la 

Intersex Society of North America (en adelante, ISNA). El objetivo central era compartir 

historias con personas intersexuales de distintos lugares de Estados Unidos, pero Chase, 

al darse cuenta de que ya había reunido una cantidad suficiente de relatos que aludían a 

la violencia inconsultas sobre sus cuerpos al nacer, decide que una de las primeras 

acciones de la agrupación era enviar una carta directamente a John Money, cuestionando 



92 
 

el protocolo propuesto por el psicólogo y sexólogo según “la edad óptima” para ejecutar 

una cirugía genital (6 semanas a 15 meses). No obstante, la indiferencia del médico 

dificultó sus inicios y logro de propósitos.  

El 26 de octubre de 1996 se celebró un hecho histórico para el movimiento intersexual, 

que marcaría la conmemoración del Día de la Conciencia Intersex, celebrado cada 26 de 

octubre. En esta fecha la ISNA convocó a la primera manifestación pública de personas 

intersexuales (ISNA, 1996a, s.p.), la cual tuvo lugar frente al edificio donde se realizaba 

la Reunión Anual de la Academia Americana de Pediatras (AAP) en Boston. En dicha 

ocasión, el organismo no accedió a hablar con las personas manifestantes, pero, 

posteriormente, envió un comunicado reafirmando las ideas de John Money, agregando 

que “desde el punto de vista del desarrollo emocional, 6 semanas a 15 meses parece ser 

el período óptimo para la cirugía genital” [traducción por la autora] (ISNA, 1996b, s.p.).   

 

 

Figura 9: Hermaphrodites with Attitude, Boston, 1996. Fuente: Intersexday.org 

 

Ante dicho contexto, Cheryl Chase respondió: 

Ha llegado la hora para los intersexuales de denunciar nuestro tratamiento como abuso, para 

afirmar y manifestar abiertamente nuestra identidad como intersexuales, para enfrentar 

intencionalmente esa suerte de razonamiento que requiere que seamos mutilados y silenciados. 

[traducción por la autora] (Chase, 1998, p.214). 



93 
 

La crisis, entendida como la fase de conflicto abierto, se manifiesta en las tensiones entre 

activistas y comunidades médicas. El enfrentamiento público desafía las prácticas 

biomédicas hegemónicas, y también se extiende a las dinámicas internas del activismo, 

donde las narrativas personales y colectivas intentan equilibrar la diversidad de 

experiencias con la creación de una identidad política coherente. En un nuevo artículo 

titulado “Rethinking treatment for ambiguous genitalia”, exponía la falta de interés por 

parte de la comunidad médica a escuchar y reconocer las narrativas de las personas 

intersexuales: 

Debido a la falta de datos sobre cómo las intervenciones médicas afectan la vida de las personas 

intersexuales, los miembros del ISNA esperaban que los médicos estuvieran muy interesados en 

escuchar cómo han sido las vidas de sus propios pacientes. Lamentablemente, la mayoría de los 

médicos han ignorado los intentos de comunicación. [traducción por la autora] (Chase, 1999, s.p) 

No obstante, las demandas del movimiento comenzaron a encontrar respaldo en 

profesionales quienes realizaban publicaciones provenientes de la biología, por ejemplo: 

Dreger (1998, 1999) o Kipnis & Diamond (1998), quienes apuntaban hacia la 

responsabilidad de la comunidad médica en las intervenciones quirúrgica.  

Sumados a estas alianzas, surgen trabajos teóricos en esta misma época y que aliaron con 

ISNA. Desde la Academia, se cuestiona la clasificación de los sujetos de género y de sexo 

no conforme en distintos momentos histórico-culturales, desde el siglo XVII hasta la 

actualidad. Trabajos como Lessons from the Intersexed (1998), de Suzanne Kessler y el 

posterior trabajo, “Cuerpos sexuados” (2006[2000]) de Anne Fausto-Sterling, venía a 

sumar fuerza sobre la crítica a los procesos de biomedicalización de la intersexualidad y 

sus condiciones culturales subyacentes.  

Esto puede ser entendido como el reajuste del “drama social”, es decir, fase de resolución 

parcial, donde se generan alianzas estratégicas entre activistas y académicas. 

De esta forma, con apoyo y patrocinio desde distintas disciplinas, la ISNA ya reconocida 

en el mundo, fue convocada para el desarrollo del 1er informe de derechos humanos 

relativo a la intersexualidad, efectuado por la Comisión de Derechos Humanos de San 

Francisco, en el cual, por primera vez, se denuncian cirugías “normalizantes”, 

exponiéndolas, además, como una violación de la integridad corporal (SF-HRC, 2005).  

Gracias al apoyo de las nuevas tecnologías de información, la articulación del movimiento 

permitió –y permite– a las personas intersexuales, compartir sus experiencias a través de 

redes sociales y generar redes de apoyo con quienes han vivido la misma situación, sin 



94 
 

importar el territorio donde se encuentren. Así, en 2003, la visibilización de historias 

intersexuales y el deseo de reivindicar derechos, traspasa el territorio de los Estados 

Unidos y se forma la Organización Internacional Intersex (OII), la cual trascendería las 

barreras geográficas, lingüísticas y culturales: conformando una red global que hoy 

cuenta con filiales en Norteamérica, Europa, Asia y África (OII International, 2012). Por 

su parte, el ISNA llega a su fin el año 2008, después de quince años de activismo, y con 

el fin de mejorar los cursos acción entrega sus fondos a la Accord Alliance, organización 

que se focalizó en las mejoras de la atención médica y el bienestar general de las personas 

intersexuales. 

 

3. El surgimiento de un arquetipo de experiencia intersexual 

 

La elección del concepto “arquetipo” responde a la necesidad de identificar un patrón 

universal y transhistórico que trascienda contextos culturales específicos. A diferencia de 

categorías meramente sociológicas o antropológicas particulares, el arquetipo implica 

una estructura profunda que opera a nivel simbólico-cognitivo fundamental, permitiendo 

que diferentes sociedades y épocas reconozcan y activen el mismo patrón organizativo 

ante situaciones similares de crisis liminal (Eliade y Anaya, 1994[1949]). 

El arquetipo intersexual opera como un esquema organizativo fundamental que permite a 

las comunidades clasificar, interpretar y estructurar aquellas experiencias que desbordan 

las categorías binarias establecidas. En el contexto del drama social de Turner, este 

arquetipo no solo emerge durante las fases liminales, sino que funciona como 

un dispositivo cognitivo que las comunidades activan para reorganizar experiencias 

caóticas bajo un patrón coherente de integración de opuestos. Más que figuras que 

simplemente “encarnan” intersexualidad, el arquetipo constituye una matriz 

interpretativa que permite agrupar, ordenar y dar sentido a experiencias diversas bajo una 

lógica unificadora.  Las comunidades selecciones y organizan sus narrativas según este 

patrón arquetípico, utilizándolo como filtro organizativo que convierte experiencias 

potencialmente desestabilizadoras en material simbólico manejable. 

Los relatos en primera persona de Cheryl Chase, en su carta a Fausto-Sterling o en su 

artículo “Affronting Reason” (1998), puede considerarse el surgimiento de un “arquetipo” 

de la experiencia intersexual, la cual fue construida a través de las interrelaciones, 



95 
 

tensiones y conflictos entre su experiencia encarnada y la producción cultural de cuerpos 

sexuados, géneros y sexualidades de acuerdo con las normas sociales imperantes.  

Por medio de esta narrativa se negocian casi todos los significantes negativos que hacen 

ininteligible la intersexualidad y, a la vez, se presenta como un esfuerzo por desmantelar 

o desafiar la construcción intersexual de la narrativa médica hegemónica.  

El texto inicia con la clasificación de la corporalidad de Chase como intersexual por parte 

de la comunidad médica: 

Parece que tus padres no estuvieron seguros durante un tiempo de si eras niña o niño', me explicó 

la doctora Christen mientras me entregaba tres fotocopias borrosas. Yo tenía 21 años y le había 

pedido que me ayudara a obtener los registros de una hospitalización que tuvo lugar cuando yo 

tenía un año y medio. Estaba desesperada por obtener los registros completos, por determinar quién 

me había extirpado quirúrgicamente el clítoris, y por qué. 'Diagnóstico: hermafrodita verdadero. 

Operación: clitorectomía. [traducción por la autora] (Chase 1998, p.204)  

Su propia construcción narrativa intersexual se basa en una paradoja de 

presencia/ausencia, es decir, su existencia ya implica un momento deconstructivo.  

Al contar y escribir su historia, convierte esta historia que entiende como “imposible” en 

algo “real”: “No es posible, pensé. Esta no puede ser la historia de nadie, y mucho menos 

la mía. No la quiero. Sin embargo, es mía” [traducción por la autora] (Chase 1998, p.205). 

Esta negación se presenta en varios niveles y en distintas etapas del ciclo vital, iniciando 

con su infancia, la que categoriza como “una mentira”, al exponer que “Charlie”, el bebé 

nacido como “verdadero hermafrodita”, tuvo una identidad original que fue borrada y 

sustituida por la identidad de “Cheryl”, una “niña” construida quirúrgicamente a manos 

de la comunidad médica. 

La medicalización y la alteración de los cuerpos intersexuales están conectadas con la 

invisibilidad y el silenciamiento de las personas intersexuales en la historia (Capítulo I). 

Todas las evidencias de la existencia intersexual son prácticamente eliminadas o se 

presentan en textos médicos como “objetos”, despojados de individualidad, subjetividad 

y humanidad. Las imágenes predominantes de los sujetos intersexuales están constituidas 

por cuerpos fragmentados y partes del cuerpo mutiladas: “Las únicas imágenes que 

encontré fueron historias de casos patologizados en textos y revistas médicas, primeros 

planos de genitales pinchados, punzados, medidos, cortados y suturados, imágenes de 

cuerpo entero con los ojos tapados” (Chase 1998, p.206). 



96 
 

En este contexto, la intersexualidad no se interpreta como una forma de existencia viable, 

completa y auténtica, sino que se define a raíz de sus partes corporales sexuadas. En 

consecuencia, el cuerpo intersexual no solo se fragmenta, sino que se configura 

completamente a través de las “piezas” genitales patologizados. La mirada médica 

produce un sujeto intersexual mutilado, desmenuzado y deshumanizado, afirmando que 

esta es la única posición inteligible del sujeto intersexual y, que, a la vez, extrañamente 

es “socialmente impensable” en nuestra cultura (Chase 1998, p.207).  

Esta invisibilidad y silenciamiento social problematiza la posición de sujeto intersexual 

en el ámbito social. La corporalidad ausente y carente, que se reinscribe en el cuerpo 

intersexual de Chase, hace que experimente una disociación corporal en la interacción 

con los demás: “mi percepción de mí misma es como una entidad incorpórea, sin sexo ni 

género” (1998, p.213).  

Los genitales se presentan como los principales significantes que connotan un sexo, y la 

falta o mutilación ellos, sitúa a un sexo— en su origen indescifrable— como inteligible: 

“A mis genitales les faltaban partes…ahora afirmo tanto mi feminidad como mi 

intersexualidad, mi 'no feminidad'. Esto no es una paradoja; el hecho de que mi género 

haya sido problematizado es la fuente de mi identidad intersexual” (1998, pp.210-211).  

En esta misma línea, la negativa de Chase en su edad adulta a aceptar la asignación médica 

de género asignada por la comunidad médica permite un cambio de perspectiva dentro de 

esta narrativa y funciona como un momento de conformación/transformación subjetiva 

del sujeto intersexual:  

¿Qué veo cuando me miro al espejo? Un cuerpo femenino, aunque con cicatrices y sin algunas 

partes genitales importantes. [...] Mi cuerpo no es femenino, es intersexual. La cirugía no 

consentida no puede borrar la intersexualidad y producir hombres y mujeres completos; produce 

intersexuales emocionalmente maltratados y sexualmente disfuncionales. Si etiqueto mi anatomía 

posquirúrgica como femenina, atribuyo a los cirujanos el poder de crear una mujer extirpando 

partes del cuerpo. Accedo a su agenda de “la mujer como carencia”. Colaboro en la prohibición 

de mi identidad intersexual. [traducción por la autora]. (Chase, 1998, p.213)  

La interpretación de estos fragmentos parece inicialmente ambivalente, ya que las 

concepciones mismas de Chase sobre los cuerpos “femeninos” e “intersexuales” y su 

autopercepción como mujer y/o intersexual son contradictorias: ella percibe su cuerpo 

como femenino, marcado por cicatrices y “deficiente”, pero al mismo tiempo rechaza esta 

encarnación femenina a favor de una encarnación intersexual. Sin embargo, este cuerpo 



97 
 

intersexual también es descrito como violado y “disfuncional”, a pesar de lo cual decide 

reclamarlo y afirmarlo. 

Según su razonamiento, ambas corporalidades no son viables. La narración problematiza 

la inteligibilidad de Chase como sujeto sexuado (y de género), ya que no puede ser 

“mujer” (puesto que su corporalidad intersexual no puede “convertirse” en un cuerpo 

femenino “completo”, es decir, viable) y, aunque puede definirse a sí misma como 

“intersexual”, “intersexual” no es un modo inteligible de ser. Chase se enfrenta al dilema 

de la inteligibilidad, ya que sus “opciones son repugnantes”: no tiene “ningún deseo de 

ser reconocida dentro de un determinado conjunto de normas” (Butler, 2004[1997], p.3). 

Es decir, entre la “mujer como carencia” del discurso biomédico y su “identidad 

intersexual” autoelegida no existe ninguna categoría de reconocimiento.   

En la teoría de la performatividad del género y el cuerpo sexuado, Butler concibe el 

género como la repetición persistente de convenciones culturales sobre el cuerpo. En este 

caso, Chase expone un cuerpo intersexual a través de la ausencia de genitales “femeninos” 

normativos, cuya ausencia, además, se presenta como una elección no agenciada por ella 

misma, sino que opera dentro de un marco cultural e histórico ya existente que la 

direccionó a existir de esa forma.  Sumado a esto, afirma su lesbianismo, lo que pone en 

entredicho el programa médico de producir sujetos heterosexuales y cuestiona el “éxito” 

que se pretendía conseguir por medio de la cirugía.  

Finalmente, el rechazo de Chase a la construcción médica de su cuerpo intersexual como 

“mujer menos aquellas partes del cuerpo sexuadas y relevantes” abre el camino a una 

forma más radical de autodeterminación (Butler, en Williams 2014), la cual le permite 

reclamar la autoridad de su cuerpo a través de la ausencia de genitales “femeninos” 

normativos y, a partir de ahí, definir su cuerpo como intersexual y nombrarse intersexual. 

El surgimiento de un “arquetipo” de experiencia intersexual, como el relato de Cheryl 

Chase, refleja un intento por crear una narrativa coherente que permita visibilizar las 

experiencias de las personas intersexuales a través de un “itinerario corporal” (Esteban, 

2004), como se podría entender con la siguiente figura: 



98 
 

 

Figura 10: Itinerario del “Arquetipo intersexual”. Elaboración propia 

 

El arquetipo intersexual no debe entenderse como un modelo universal o esencialista, 

sino como una construcción narrativa que emerge de las experiencias compartidas de 

violencia médica, silenciamiento y posterior resistencia. Este arquetipo funciona 

simultáneamente como un recurso político y como un marco de inteligibilidad que 

permite a las personas intersexuales reconocerse en experiencias colectivas. 

Los componentes esenciales de este arquetipo incluyen: 1) la experiencia temprana de 

intervenciones médicas no consentidas; 2) el silenciamiento y ocultamiento de la 

condición intersexual; 3) el descubrimiento traumático de la propia intersexualidad en 

etapas posteriores de la vida; 4) la búsqueda de información y conexión con otras personas 

intersexuales; y 5) la transformación de la experiencia individual de sufrimiento en acción 

política colectiva. 

Es crucial entender que este arquetipo, aunque potente como herramienta política, 

también presenta limitaciones. Como señala Holmes (2009), “la intersexualidad no es 

uno, sino muchos sitios en disputa”, lo que sugiere que ninguna narrativa única puede 

capturar la diversidad de experiencias intersexuales. El arquetipo funciona como un punto 

de referencia que facilita la visibilización colectiva, pero también puede generar nuevas 

exclusiones si se rigidiza o se convierte en un requisito para la legitimidad intersexual. 

De esta forma, esta homogenización también puede ser problemática, ya que corre el 

riesgo de replicar las mismas dinámicas de exclusión que busca desafiar. Según González 

(2009), el diálogo entre lo emic y lo etic en la construcción de estas narrativas muestra 

que las identidades intersexuales no pueden entenderse en términos absolutos, sino como 

el resultado de negociaciones constantes entre experiencias vividas y discursos 

normativos. 



99 
 

El concepto de drama social es útil para analizar cómo estas narrativas funcionan como 

sitios de negociación y transformación. La ruptura inicial se observa cuando las personas 

intersexuales se niegan a aceptar las categorías impuestas, mientras que la crisis surge al 

intentar articular una identidad colectiva que reconozca tanto la diversidad como las 

similitudes entre sus experiencias. El reajuste ocurre en la forma de narrativas que 

incorporan elementos tanto individuales como colectivos, mientras que la reintegración 

sigue siendo parcial, dado que estas narrativas aún dependen de las estructuras biomédicas 

para su legitimación. 

 

4. ¿Un modelo importado de intersexualidad?: Producción y 

reproducción en Latinoamérica 

 

Pero ¿Qué estaba ocurriendo al otro lado del mundo? ¿Cómo comenzaron a nombrarse 

las personas intersexuales en Latinoamérica? ¿Fue —o es— posible evitar la tentación de 

recurrir a teorías y expresiones que, desde una distancia geopolítica y cultural, 

describieron una realidad prometiendo herramientas teóricas sofisticadas para cuestionar 

el sistema sexo-género binario? Estas fueron las preguntas que surgieron al iniciar mi 

recorrido teórico por el origen del movimiento intersexual en Latinoamérica. 

En el Sur Global, las narrativas intersexuales son atravesadas por contextos históricos, 

políticos y culturales que añaden capas de complejidad al “drama social”. La llegada de 

teorías feministas y queer desde Norteamérica generó una ruptura inicial en las 

representaciones locales de los cuerpos intersexuales al introducir herramientas críticas 

que cuestionaron el binarismo sexo-género. Sin embargo, estas teorías también 

enfrentaron una crisis al interactuar con las realidades geopolíticas de la región, donde 

factores como la “raza”, la clase y la religión tienen un peso significativo en la 

construcción de subjetividades. 

Sin embargo, los debates surgidos a partir de este “traspaso” teórico lograron sostener una 

crítica generalizada al patriarcado, a los sistemas opresivos y al sistema sexo-género. 

Además, cuestionaron las identidades esencialistas y naturalizadas del sexo, el género y 

el deseo, al tiempo que ofrecieron una lectura del poder desde conceptos como la “matriz 

heterosexual” o el “sistema heteronormativo”. Estos enfoques permitieron construir una 



100 
 

base para desafiar los discursos hegemónicos que buscaban normalizar los cuerpos 

intersexuales. 

En el ámbito de la producción y reproducción investigativa sobre la intersexualidad en 

Latinoamérica desde una perspectiva teórica, México, Argentina y Chile destacan como 

los principales países generadores de conocimiento académico, concentrando más del 

50% de los trabajos publicados entre 2001 y 2023. Esta tendencia también se refleja en la 

vitalidad y organización del activismo intersexual en estas naciones. Para comprender 

cómo se ha definido y abordado la intersexualidad en la región, analizaré la situación 

particular de estos tres países, sumando los casos de Perú y Brasil, con el propósito de 

ofrecer una visión más amplia y contextualizada del panorama regional. 

Según LauraInter, activista intersexual mexicana, en 2013 —20 años después de la 

formación del ISNA—, tras buscar durante años alguna organización de personas 

intersexuales de habla hispana que pudiera ofrecerle apoyo frente a las violencias médicas 

que enfrentaba, decidió fundar la primera organización de este tipo en Hispanoamérica. 

Así nació BrújulaIntersexual, con la visión de convertirse en “un referente en el tema de 

la intersexualidad en Latinoamérica y el mundo... lograr la transformación de las prácticas 

médicas y las representaciones sociales de los cuerpos intersexuales, a partir de la 

reflexión crítica del sexo y del género, incidiendo en el sistema de salud y el educativo 

para generar alianzas en esas áreas” (BrújulaIntersexual, s.f.). 

Laura Inter señala que leer las historias de otras personas nacidas con cuerpos 

intersexuales, sin importar en qué parte del mundo estuvieran, pero que habían enfrentado 

las adversidades con fortaleza y dignidad, fue una fuente de inspiración crucial para 

fundar la organización (LauraInter, BrújulaIntersexual, 2020). También menciona que su 

primer acercamiento a la intersexualidad fue a través de foros norteamericanos que, según 

ella, “guiaron” su proceso de transformación identitaria y le permitieron revalorarse como 

una persona orgullosa de su cuerpo intersexual. 

Los médicos también me dijeron que los casos como el mío son extremadamente raros y que 

difícilmente conocería a otras personas como yo. Era intenso mi deseo de encontrar a esas 

personas, así que, en mi búsqueda interminable por respuestas, una cosa llevó a la otra y encontré 

el término “intersexual“ en un sitio web no médico que hablaba sobre la HSC. La información 

estaba en inglés, así que con un diccionario en mano comencé a traducir los artículos y la 

información del sitio web dirigido por activistas intersexuales. Una de esas páginas web se 

llamaba Bodies Like Ours,  nombre que resonó fuertemente en mí. Me respondió Betsy 

Driver quien también había nacido con HSC, y es una importante activista intersexual de EUA. La 

https://brujulaintersexual.org/2015/01/19/que-es-la-intersexualidad/
https://bodieslikeours.org/
https://brujulaintersexual.org/2019/09/02/video-betsy-driver-nowthis/
https://brujulaintersexual.org/2019/09/02/video-betsy-driver-nowthis/


101 
 

respuesta que ella me brindó me ayudó enormemente, abrió mi mente y cambió mi vida. 

(BrújulaIntersexual, 2020). 

Laura comenzó a gestar una red por toda Latinoamérica, incentivando que en cada 

territorio existiese una agrupación que, a su vez, estuviese contenida por el paraguas 

teórico y testimonial de BrújulaIntersexual.  

En este contexto, las narrativas colectivas han funcionado como mecanismos de reajuste, 

donde las personas intersexuales buscan reconciliar las influencias externas con las 

particularidades locales. Así se demuestra con el ejemplo de BrújulaIntersexual, que 

combina elementos de las teorías feministas anglosajonas con un enfoque situado en las 

realidades latinoamericanas, ilustrando cómo el reajuste puede generar nuevos espacios 

de visibilidad y empoderamiento (BrújulaIntersexual, 2020). 

Otra gran actividad se presenta en Argentina, siendo el único país que cuenta con una 

presencia plurinacional de organizaciones. Si bien, LauraInter es una influencia evidente 

en este territorio, Mauro Cabral, activista intersexual argentino, marcó la pauta sobre la 

definición de intersexualidad en el país. Quien, además, creo su propia organización 

(JusticiaIntersex), la cual tiene como finalidad ofrecer acceso a recursos legales, 

psicológicos y médicos a personas intersex y a sus familias. 

Mauro expone en el inicio de la página de agrupación, una foto de sí mismo, tomada el 

año 2013.  

 

Figura 11: Activista Mauro Cabral. Fuente: Justiciaintersex, s.f. 



102 
 

En el pie de foto, Cabral expone: 

En estos diez años la visibilidad intersex ha aumentado en todo el mundo. En todas partes hay 

activistas, grupos, redes e iniciativas y su trabajo, extenuado pero persistente, nos ha vuelto 

visibles. (JusticiaIntersex, s.f.) 

“El activismo intersexual está enfocado en el futuro,” dice Cabral en el blog, exponiendo 

que, si bien, no es posible generar muchos cambios en lo que ha sido su proceso vital o el 

de otras personas intersexuales adultas, se pueden generar cambios para las próximas 

generaciones “Queremos creer que una vez que digamos la verdad, las personas 

reaccionarán de una forma ética”, una expectativa diferente a la indiferencia trasmitida 

en el suceso entre ISNA y John Money. 

Otra organización del país es ArgentinaIntersex, organización fundada en 2020 por Ceci 

López Bemsh, inicia su presentación en la página web citando ambas definiciones de 

intersexualidad, primero la de Mauro Cabral y luego de la Laura Inter, para luego detallar 

que “Ser intersex significa nacer en un cuerpo con variaciones de las características 

sexuales, las cuales son consideradas atípicas, tomando como referencia los cuerpos 

considerados masculinos o femeninos” (Argentina intersex, s.f.) 

Por su parte, en Perú, el año 2020 surge la primera agrupación, la cual fue impulsada 

directamente por LauraInter. Bea Is, fundadora de Asociación Peruana de Personas 

Intersexuales (en adelante, APPI), indica que: 

Gracias al impulso y apoyo incondicional de la activista mexicana LauraInter coordinadora de 

BrújulaIntersexual, pude romper sus miedos acumulados de tantos años de discriminación y 

estigmatización por su condición intersexual. En BrújulaIntersexual recibí la asesoría necesaria 

para crear una iniciativa para la comunidad Intersexual peruana, ya que en Perú no existía un 

espacio para las personas intersexuales. (APPI, s.f.).  

La definición de intersexualidad para esta agrupación es casi idéntica a las anteriores “La 

intersexualidad se refiere a un conjunto de situaciones corporales en las que una persona 

nace con alguna variación en sus características sexuales ―como cromosomas, genitales, 

gónadas o niveles hormonales― que no parece encajar en las definiciones típicas de 

masculino o femenino”, pero Bea añade que “Nacer y ser intersexual, es vivir en un 

mundo inseguro”, aludiendo a la normalización de los cuerpos por parte de la comunidad 

médica, pero, a la vez, explica que el devenir intersex estará siempre  atravesado por 

diagnósticos e investigaciones emitidas por el área de la salud que no son siempre 

entendibles por ellas mismas para lograr definirse a lo largo del ciclo vital. 



103 
 

Para quienes atravesamos por esta vivencia, descubrir nuestra variedad de corporalidades es toda 

una odisea, una parte son identificados al nacer, algunos lo descubren en su crecimiento, para otros 

se vuelve una tarea de investigación constante, en las que se debe revisar exámenes médicos, leer 

investigaciones científicas, solicitar historias clínicas que muchas veces son negadas. (APPI, s.f.) 

Finalmente, en el caso de Chile, la situación se repite. La primera organización surge bajo 

la influencia directa de LauraInter, quien, a través de Ale (persona intersexual chilena) 

funda “IntersexChile” en el año 2014, en cuya portada de página web enuncia “Por el 

respeto a la dignidad y derechos inherentes a todo ser humano”. IntersexChile, sostiene 

la misma definición de intersexualidad que las relatadas anteriormente, pero suma un 

detalle importante para la difusión del concepto: 

La intersexualidad es una variación o diferencia física respecto del estándar corporal culturalmente 

aceptado como masculino y femenino. El término intersex ha sido, erróneamente, asociado al de 

hermafrodita (que en la mitología griega se refiere al hijo de Hermes y Afrodita), y que 

correspondería a un ser literalmente con pene y vagina, pero que fuera de la mitología NO existe. 

(IntersexChile, 2014, s.f.). 

Durante ese mismo año, Camilo Godoy, una persona endosexual (no intersexual), 

coincide con Ale y le solicita una entrevista para su tesis de grado en Ciencias Políticas. 

La investigación tenía como objetivo contribuir a la visibilización de la existencia y la 

problemática de las personas intersexuales —especialmente niños, niñas y adolescentes— 

entre quienes trabajan en el ámbito público chileno, y aportar así a una efectiva promoción 

y protección de sus Derechos Humanos (Godoy, 2015). Dicha tesis marca un hito teórico 

en Chile, ya que, rescatando diversos informes de la Comisión de Derechos de la Niñez, 

sumado a los testimonios de Ale, se exponen situaciones de violencia y violación de 

derechos fundamentales respecto a la autonomía e integridad de los cuerpos intersexuales 

en Chile y se entregan recomendaciones y sugerencias para guiar al Estado en esta 

materia.  

El debate sobre la intersexualidad que abrió esta tesis se extendió por la Academia, los 

ministerios y las agrupaciones LGBT. Ya en 2016, Ale declaraba en el Informe Anual 

sobre Derechos Humanos en Chile, redactado por Camilo: “Nacimos así, estamos acá, no 

somos nada extraño (...) somos personas; diferentes, pero somos”. Este fue uno de los 

primeros intentos por “escuchar” las voces intersexuales desde la institucionalidad y la 

medicina. Esto se tradujo en la emisión del documento institucional Circular N.18 por 

parte del Ministerio de Salud, que resguarda la autonomía e integridad corporal de las 



104 
 

personas nacidas intersexuales al prohibir las denominadas “cirugías normalizantes” 

(Capítulo V). 

Por temas personales, la organización dirigida por Ale, pasó a ser absorbida por una 

organización con mayor capacidad de fondos y gestión, Organizando Trans Diversidades 

(en adelante, OTD). Dicha organización, al definir intersexualidad, alude a la identidad 

de género. 

Todas aquellas situaciones en las que la anatomía sexual del individuo no se ajusta físicamente 

a los estándares culturalmente definidos para el cuerpo femenino o masculino. Muchas 

personas intersex son mutiladas al nacer para que sus genitales encajen en el binario 

de género. (OTD, glosario, s.f.). 

En paralelo, al no querer pertenecer a una organización con foco trans, y queriendo sólo 

centrarse en las vivencias intersexuales, en el año 2016 se funda Brújula Intersexual Chile, 

otra vez, con el apoyo de BrújulaIntersexual (LauraInter). Durante el año 2018, cambia 

su nombre a IntersexualesChile, dirigido por una nueva coordinadora. Su objetivo 

principal es garantizar una red activa que pueda apoyar a las personas intersexuales, así 

como ayudar y apoyar a las familias en la toma de decisiones sobre la salud de los futuros 

niños intersexuales.  

En una de las reuniones que pude presenciar durante el trabajo de campo, la coordinadora 

hizo alusión a cómo se enteró de que era una persona intersexual y fue influida a dirigir 

la agrupación. 

Cuando yo fui a la primera reu [reunión de personas intersexuales en Sudamérica], me 

preguntaron si era intersexual, y yo dije “no, ¡no soy eso! yo tengo este síndrome, pero a mí 

Laura me dijo que dijera que sí lo soy y que podía formar la agrupación en Chile con su ayuda 

(Coordinadora IntersexualesChile. Conversación informal, septiembre 2022).  

En un libro elaborado por la agrupación chilena, compilado por la coordinadora, titulado 

Relatos Intersexuales, alude a una historia colectiva, a una experiencia idéntica, a ritos 

similares atravesados y encontrados en una narrativa propia del ser intersexual: 

Vivir la intersexualidad es estar bajo un sistema médico que nos desprecia desde que nacemos, 

desde que ve nuestra intersexualidad. Nuestros cuerpos son castigados por profesionales de la 

salud, provocando que les rechacemos y no entendamos lo que nos ocurre. Nos quedan un montón 

de preguntas que, si no fuera por grupos intersexuales, sería difícil responder. (2022, p.1) 

Al leer esta declaración, logré evidenciar una secuencia en las historias narradas. En el 

intento por describir las definiciones surgidas desde el emic respecto a la intersexualidad 



105 
 

en Latinoamérica, cuestioné la casi idéntica definición que existen en los territorios 

expuestos, que, si bien pertenecen a una misma Región, contienen características propias 

de sus contextos geopolíticos.  

Un caso interesante es el de Brasil. Con la gran demografía que lo caracteriza, así también, 

con el histórico movimiento LGTB del territorio, se presentan más personas intersexuales 

“visibles” que en ningún otro de los países mencionados anteriormente. Inclusive, 

cuentan con una diputada electa intersexual, Carolina Lara y, se presentan como el primer 

país es otorgar el certificado de nacimiento intersexual17. No obstante, a pesar de 

encontrar puntos en común con los otros países expuestos, en este caso, la presencia o 

influencia de Laura Inter o Mauro Cabral no es del todo evidente, ya que, por temas 

lingüísticos, Brasil enuncia su realidad intersexual denominándola “intersexo” y 

exponiendo la falta de presencia y apoyo por parte de otras agrupaciones en 

Latinoamérica, obligándoles a armar su propia agrupación en el año 2018. 

…quando Jacob Cristopher (2018) nasceu e não encontram nenhuma associação. Nasce, assim, a 

ABRAI, que congrega diferentes ativistas em uma mesma causa: a integridade física e psíquica da 

pessoa Intersexo. (ABRAI, s.f.) 

…Cuando nació Jacob Cristopher (2018), no encuentran ninguna asociación. Así nace ABRAI, 

que reúne a diferentes activistas en una misma causa: la integridad física y psíquica de la persona 

Intersexo. [traducción por la autora] (ABRAI, s.f.) 

También se puede evidenciar en la definición de ¿qué significa ser intersexual? en la 

página, que, a diferencia de los casos anteriores, no referencias las citas más utilizadas en 

Latinoamérica (LauraInter o Mauro Cabral), sino más bien, cogen la definición de 

Intersex Human Rights: 

Una definición objetiva de intersex, elaborada por Intersex Human Rights, con sede en Australia, 

define a las personas intersex como aquellas que tienen características sexuales congénitas, no se 

ajustan a las normas médicas y sociales para los cuerpos femeninos o masculinos, y que crean 

riesgos o experiencias de estigma, discriminación, odio y daño. [Traducción por la autora] 

(ABRAI, s.f.) 

 
17 Este punto es específicamente conflictivo desde las demandas territoriales, ya que no hay consenso respecto a la 
existencia de un certificado registral identitario al momento de nacer. Por una parte, algunas personas intersexuales 
consideran esto como un avance, en otros casos, lo muestran como un retroceso, y en otros, exigen la eliminación de 
las casillas de forma transversal a la población. 



106 
 

A pesar de estas pequeñas diferencias lingüísticas o de referentes, sí existen puntos 

comunes, quizás tomados de referencias inglesas o norteamericanas, pero que comulgan 

con las consignas antes expuestas, como se expone en la siguiente tabla: 

País Organización Año de 

fundación 

Definición de 

intersexualidad 

Influencias 

principales 

Particularidades 

México BrújulaIntersexual 2013 “Diferentes 
corporalidades en 
las cuales una 
persona nace con 
variaciones de las 
características 
sexuales” 

Activismo 
norteamericano 
(ISNA) 

Primera 
organización 
hispanohablante; 
función articuladora 
regional 

Argentina JusticiaIntersex 2013 “Aquellas 
situaciones en las 
que el cuerpo 
sexuado de un 
individuo varía 
respecto al estándar 
de corporalidad 
femenina o 
masculina 
culturalmente 
vigente” 

Teoría queer, 
estudios feministas, 
derechos humanos 

Enfoque en recursos 
legales y derechos 
humanos; 
producción teórica 
significativa 

Argentina ArgentinaIntersex 2020 “Nacer en un cuerpo 
con variaciones de 
las características 
sexuales, las cuales 
son consideradas 
atípicas” 

BrújulaIntersexual, 
JusticiaIntersex 

Enfoque en 
visibilización y 
apoyo comunitario 

Perú APPI 2020 “Conjunto de 
situaciones 
corporales en las 
que una persona 
nace con alguna 
variación en sus 
características 
sexuales” 

BrújulaIntersexual Énfasis en la 
experiencia de “vivir 
en un mundo 
inseguro” 

Chile IntersexChile 2014 “Variación o 
diferencia física 
respecto del 
estándar corporal 
culturalmente 
aceptado como 
masculino y 
femenino” 

BrújulaIntersexual Distanciamiento 
explícito del término 
“hermafrodita” 

Chile IntersexualesChile 2018 Similar a 
BrújulaIntersexual 

BrújulaIntersexual Enfoque en apoyo a 
familias y toma de 
decisiones 

Brasil ABRAI 2018 “Personas que 
tienen 
características 
sexuales congénitas 
que no se ajustan a 
las normas médicas 
y sociales para los 
cuerpos femeninos 
o masculinos” 

Intersex Human 
Rights Australia 

Mayor 
independencia 
respecto a las 
influencias 
hispanoamericanas; 
desarrollo autónomo 
por diferencias 
lingüísticas 

Tabla 6: comparativa de organizaciones intersexuales en Latinoamérica. Elaboración propia. 



107 
 

Esta tabla permite visualizar tanto los patrones comunes como las particularidades de 

cada organización. Es notable la influencia predominante de BrújulaIntersexual en la 

región hispanohablante, mientras que Brasil muestra un desarrollo más independiente. 

También se observa una notable similitud en las definiciones de intersexualidad, lo que 

sugiere un proceso de estandarización conceptual que facilita la articulación política 

regional pero que podría limitar la expresión de particularidades locales. Esto me llevó a 

preguntar por los procesos identitarios, los cuales parecían re-significar posibles 

“adscripciones” homogéneas de la intersexualidad. “Cómo” se construyen las 

subjetividades intersexuales en Chile, “qué” supone transformarlas y “quién” las encarna, 

son cuestiones que emergieron en la elaboración de este capítulo, y que analizaré en 

detalle por medio de la etnografía presente en el Capítulo VI. No obstante, en el siguiente 

punto me detendré en analizar cómo estas narrativas, casi en su totalidad similares, han 

seguido un ejemplo de “historia típica”, que es la de Cheryl Chase, expuesta previamente. 

 

4.1 Arquetipos intersexuales en Latinoamérica 

 

La experiencia negativa vivida en su infancia y adolescencia, y que fue ejercida por el 

sistema médico que es ilustrada en el relato de Chase hace visible una impotencia ante las 

autoridades médicas y la sensación de estar a su merced, lo que provoca sentimientos de 

angustia y rabia no sólo en este relato, sino en casi la totalidad de relatos, narrativas y 

testimonios que encontré en la páginas web de agrupaciones intersexuales, en este caso 

tomé de las BrújulaIntersexual, que es la agrupación que se ha dedicado a recolectar y 

sistematizar testimonios de distintos lugares de habla hispana. 

Cuando nací, los médicos determinaron que mis genitales debían ser modificados porque no 

encajaban con lo que la medicina define como normal para un hombre o mujer. A los 2 meses de 

vida los médicos decidieron remover mi falo por considerarlo muy pequeño, lo que dio inicio a un 

largo proceso de feminización forzada, que puedo resumir con 2 palabras: violación y tortura. A 

los 9 años me realizan una segunda cirugía genital, a causa de la cual quedé bastante mal, muy 

descompensado; y, a los 12 años, sufrí la tercera cirugía, donde los cirujanos me construyeron una 

“neovagina”, también con resultados muy dolorosos y con algunas secuelas que todavía me 

acompañan… Las personas intersexuales éramos felices con los cuerpos con los que nacimos, no 

necesitábamos que los modificaran.  (Ale, BrújulaIntersexual, 2015) 

Entré al consultorio de la ginecóloga e inmediatamente me pidieron que me desvistiera, me sentía 

muy mal, era la primera vez que mostraba mi vagina a alguien. Ella me derivó a un urólogo donde 



108 
 

también revisaron mis genitales, y desde ahí comenzó una etapa donde casi todos los días tenía 

que hacerme unos estudios diferentes. Cuando los médicos hablaban con mis padres, a mí me 

dejaban afuera del consultorio, y siempre veía como mi papa salía llorando y mi mamá con mucha 

preocupación. (Cecilia, BrújulaIntersexual, 2020) 

Además, muchas personas narradoras expresan su rabia por las mentiras tanto de los 

médicos como de mapadres sobre las intervenciones médicas, seguidas de un silencio 

mantenido sobre el estado intersexual del cuerpo en la niñez. Esto genera el 

posicionamiento de sus mapadres como cómplices de las decisiones de los médicos, salvo 

aquellos casos en los que se encuentra excusable el comportamiento de sus padres frente 

a la ignorancia y tecnicismo del contexto.  

Lo peor fue que mi madre nunca quiso hablar de cuando yo había nacido, de lo que había pasado 

en la primera etapa de mi vida, ella solo se dejó llevar por lo que los médicos decidieron. (Ale, 

BrújulaIntersexual, 2015). 

Fue una etapa bastante difícil para mi familia que llevaba el dolor junto a mí. (Bea, 

Brújulaintersexual, 2019). 

No la culpo a ella (madre), allá en los 80’s era casi imposible investigar por cuenta propia, no se 

tenían las mismas libertades, y la influencia de tener a un familiar ejerciendo medicina fue más 

que suficiente. (Cris. Brújulaintersexual, 2021). 

Ligado a esto mismo, se expone la falta de explicación por parte de los médicos sobre las 

intervenciones quirúrgicas y sus consecuencias a largo plazo. Al momento de revisar sus 

expedientes médicos, estos resultan incomprensibles, evidenciando la clara conexión 

entre conocimiento y poder: aquellos que poseen el conocimiento técnico pertinente son 

los poderosos (las autoridades médicas), mientras que aquellas que no lo poseen son 

impotentes (las personas pacientes intersexuales). 

Nunca me dijeron, ni explicaron para que eran las cirugías, ya que pensaban que era mejor si nadie 

lo sabía, incluyéndome a mí. Escuchaba y leía cosas que no entendía, ya que siempre me sacaban 

del consultorio para permitir que los doctores hablaran con mis padres sin que yo pudiera escuchar, 

así ellos decidir. (Sara. BrújulaIntersexual, 2015). 

A los 27 años pedí mi expediente médico y ahí supe que tenía Hiperplasia Suprarrenal Congénita 

¿Qué es esto? (Mary. BrújulaIntersexual, 2021) 

Esto desemboca en la sensación de que se les priva de un control total sobre lo que ocurre 

con sus cuerpos y de la capacidad de elegir en la determinación de su sexo. 

Es más, la definición de su sexo por parte de los médicos entra en conflicto con su propia 

percepción de la realidad de su sexo, por lo que percibe el tratamiento como 



109 
 

fundamentalmente erróneo, donde la percepción de que su órgano “femenino” creado 

quirúrgicamente no “funciona” (del todo) se articula en términos de disponibilidad sexual 

en una matriz heteronormativa. 

El “tocólogo” se dio cuenta inmediatamente de que mi genitalidad no seguía los patrones 

fenotípicos acordados por la medicina.  Con un micropene, sin escroto, ni testículos no podría 

funcionar. Él tomó la primera decisión que ha marcado mi vida: “es un niño, pero para que no 

tenga problemas con el servicio militar lo vamos a inscribir como niña”. (Ananda. 

BrújulaIntersexual, 2020) 

Religión, cisheteropatriarcado, coitocentrismo. Todo apuntaba a que tenía que escoger una sola 

dirección en ese callejón oscuro al que me avocaban: tener novio, casarme y ser una buena esposa. 

Aumentan mis problemas. Me gustan algunos chicos, también algunas chicas. Como para contarlo. 

No lo comenté con nadie: ya soy rara per se y encima tortillera. (Ananda. BrújulaIntersexual, 

2020) 

Mi mundo se vino abajo cuando inicié el secundario, tenía 11 años. Comencé a notar varios 

cambios en mi cuerpo, el cual se notaba muy diferente al de mis compañeras. Tenía que usar el 

maldito uniforme de falda, a esa edad desarrollé una cantidad considerable de vellos en las piernas 

y rostro, era mi infierno, sentía que no tenía escapatoria, mi cuerpo no se desarrollaba como el de 

las demás chicas, no desarrollé pechos ni cadera, sabía que algo estaba “mal” en mí, que algo me 

pasaba. (Bea, BrújulaIntersexual, 2019). 

Por otra parte, la exclusión de las personas intersexuales en los discursos médicos y la 

negación de su variación intersexual como una simple “variación”, pero sí entendida 

como una enfermedad, conduce casi inevitablemente a sentimientos de vergüenza, miedo, 

aislamiento y sufrimiento emocional y corporal se hacen presentes en los relatos 

intersexuales, al igual que lo expuso Cheryl Chase en primera instancia. 

Las consultas médicas fueron una experiencia muy traumatizante. Había muchos de doctores a mi 

alrededor, todos tocando mis genitales, sacando fotos, haciendo varias preguntas a mi mamá – 

porque nunca se dirigían a mí, era como si no existiera. Fue algo muy vergonzoso, me sentía como 

cuando me violaron… pero no pude decir nada porque ellos eran doctores y me iban a curar de 

una supuesta “enfermedad”. (Mary. BrújulaIntersexual, 2021) 

Fueron momentos bastantes dolorosos… me sentía sola y desprotegida, sin nadie a quien acudir, 

sin ayuda, sin saber ¿qué era? ¿quién era? ¿por qué me sucedían todos esos cambios en mi cuerpo 

que yo no podía entender? (Bea, BrújulaIntersexual, 2019). 

Butler sostiene que “todas nosotras [...] estamos en la posición activa de averiguar cómo 

vivir con y contra las construcciones —o normas— que ayudan a formarnos. Nos 

formamos dentro de los vocabularios que no elegimos, y a veces tenemos que rechazar 

esos vocabularios, o desarrollar activamente otros nuevos” [traducción por la autora] 



110 
 

(Butler, en Williams 2014). Dado que la corporeidad intersexual de una persona se anula 

con mayor frecuencia en la infancia, su inteligibilidad como intersexual nunca puede 

alcanzar un estatus adulto viable, sino que se suprime mediante una asignación de género 

impuesta culturalmente (ya sea masculino o femenino).  

Esta ininteligibilidad de la intersexualidad se traduce literalmente en la escisión de las 

partes del cuerpo sexuadas clasificadas como intersexuales. La yuxtaposición de cortarle 

el clítoris (físicamente) y la lengua (simbólicamente) significa la compleja y confusa 

interdependencia entre la restricción social y corporal que deslegitima la intersexualidad 

como algo real y el intento de “normalización” de la intersexualidad por parte de algunas 

personas intersexuales. Tanto el ocultar, moldear, adaptar un cuerpo, como el secretismo 

mantenido a lo largo de sus ciclos vitales, genera un efecto devastador en toda su vida 

durante la infancia, la adolescencia y la edad adulta, en materia de identidad. 

Las personas intersexuales se convierten en objetos dentro del discurso médico no solo al 

negarles un papel activo en el proceso de formación del sujeto y la autonomía sobre sus 

cuerpos, sino también al excluirlos del discurso dominante sobre la intersexualidad, 

donde, si bien hoy por hoy, sus narrativas presentan un espacio de visibilización, estas no 

cuentan con un poder semejante al del discurso biomédico, por el que, además, se 

encuentran atravesadas y validadas sus identidades. 

Cabral (2011) destaca el poder de la escritura para reinterpretar la intersexualidad, 

contrarrestando su patologización por parte de la medicina. La escritura se convierte en 

una herramienta para redefinir la narrativa, alejándola de la visión médica que la 

considera como una anomalía. 

Si hay algo que me gusta en esta vida es escribir sobre intersexualidad. Se trata del tema, por 

supuesto, del tema que tengo atravesado entre el cuerpo: tematización encarnada. Sobre todo, sin 

embargo, se trata de la escritura. La escritura en sí, la escritura como duplicación. Y es que escribir 

sobre sexos duplos multiplica los dobleces al infinito –porque la intersexualidad es, entre otras 

cosas, una escritura: la escritura del bisturí en la carne, la del intersexo en la historia clínica, la del 

registro en el archivo, la escritura de la diferencia sexual en las fantasías normadas de nuestra 

occidentalidad–. Escribir sobre intersexualidad prueba, en cada trazo, que es posible escribir sobre 

eso mismo que la escritura médico-legal escribe en otros términos, cuando escribe: eso es 

imposible. Y entonces volverlo posible. Por eso escribo. (Cabral 2011, s.p.). 

En otro texto, Cabral destaca la importancia de la producción autobiográfica intersexual 

como intervención, abriendo una posibilidad de escucha de su perspectiva, al mismo 

tiempo que advierte el carácter reducido de una escucha desde el lugar de ‘pacientes’.  



111 
 

El rol de las personas intersex como testimoniantes es sin lugar a dudas fundamental, pero también 

un arma de doble filo; por un lado, la producción autobiográfica ha sido y es uno de los 

instrumentos más importantes de intervención intersex en la cultura – no solamente en cuanto a la 

capacidad crítica que despliegan much*s activistas, sino también al mismo acontecimiento, al que 

la autobiografía intersex tenga lugar, que el decir intersex tenga lugar, ocurra. Ese decir funciona 

como una cuña, como una fisura que se va abriendo, muy lentamente, en la escucha reducida. Y 

ese es uno de los aspectos más sombríos del activismo intersex: nuestra posición como 

enunciatarios, como pacientes, es decir, sujetos de una tradicional escucha menguada, mutilada 

(Cabral & Benzur 2005, p.298)  

Frente a la expectativa cultural de una biografía intersexual predeterminada, se reclama 

el derecho de ser “tan de verdad y tan de ficción como todas las demás”: 

A mí también me atormenta pensar en cómo dar cuenta de quiénes somos, qué nos han hecho y 

qué nos pasa. La respuesta, me parece, no puede ser sin embargo la reducción total de nuestra 

experiencia al recitado de un texto médico. No puede ser, tampoco, la de otra reducción –esta vez, 

a la de la lógica del testimonio. El cambio que anhelamos no puede consistir en meramente 

convertirnos en ejemplos perfectos ni de la anatomía ni de la biografía intersex tal y como el saber 

de nuestra cultura las consagran. No necesitamos solamente que quienes están a nuestro alrededor 

comprendan los términos verdaderos en los que se dirime nuestra existencia, sino que 

experimenten, de una vez por todas, que somos tan de verdad y tan de ficción como todas las 

demás. (Cabral, 2008, pp.107-108)  

Por su parte, en el informe “Intersex Issues in the International Classification of Diseases” 

elaborado en 2014 por un grupo coordinado por GATE (Global Action for Trans 

Equality), donde participa Mauro Cabral, entre otras personas activistas intersexuales, 

señalan la falta de neutralidad y reflexividad en la investigación médica sobre 

intersexualidad. Además, se destacan sesgos en la selección de muestras y en la 

interpretación de datos, así como el control de los médicos sobre la evaluación de la 

información sin considerar los testimonios de las personas intersexuales. En la 

conclusión, demanda una investigación más cercana y participativa con las personas 

intersexuales, evitando imponer marcos biomédicos restrictivos (Cabral & Carpenter, 

2015). 

En este espacio crítico y, casi inevitable, de un “emic atravesado por un etic”, es 

importante señalar, si bien puede parecer contradictorio, estas narrativas intersexuales no 

se presentan como un pasivo, sino que, quizás más frecuentemente presente en aquellas 

ligadas al activismo, la exposición de sus experiencias negocia constantemente con la 

mirada hegemónica de las autoridades médicas.  



112 
 

Esto puede explicarse en que la reflexión crítica ante el privilegio del saber biomédico de 

definir las intersexualidades y el estar en la posición de voz activa y en primera persona, 

ambas partes desempeñan papeles importantes en la construcción de los cuerpos y los 

sujetos intersexuales. Una no existe sin la otra, el sujeto intersexual enfrenta, resiste, 

desafía y/o subvierte la mirada hegemónica. Ambas partes implican la posibilidad de 

existencia de reivindicación de una voz “anárquica” o deconstructiva intersexual que se 

opone a la mirada hegemónica, pero que sin el contexto favorable que propició la 

visibilidad de las narrativas descrito anteriormente, estas voces reivindicativas seguirían 

no estando autorizadas a poseer voz.  

 

5. Cierre del capítulo 

 

El concepto de “drama social”, propuesto por Turner (1988), ofrece un marco analítico 

útil para entender las narrativas intersexuales activistas como procesos de negociación y 

transformación. Este drama se articula en cuatro etapas: ruptura, crisis, reajuste y 

reintegración, lo que permite analizar cómo las personas intersexuales enfrentan y 

desafían las imposiciones normativas sobre sus cuerpos y vidas, al tiempo que construyen 

nuevas formas de agencia individual y colectiva. A lo largo de este capítulo, este enfoque 

ha guiado el análisis de las narrativas autobiográficas y los discursos colectivos 

intersexuales en su interacción con estructuras de poder médico, normativas culturales y 

movimientos políticos. 

La publicación de obras sobre intersexualidad narradas desde las propias experiencias de 

las personas intersexuales puede interpretarse como un acto de ruptura con el silencio y 

la invisibilización impuestos por la autoridad médica. Este primer momento de rechazo 

constituye una denuncia contra las categorías patologizantes impuestas por el discurso 

médico, que históricamente ha definido la intersexualidad bajo un prisma biomédico. Al 

compartir sus historias, las personas intersexuales no solo recuperan una sensación de 

agencia, a menudo arrebatada por médicos y figuras parentales, sino que también generan 

una crisis en las narrativas hegemónicas que sostienen las prácticas de medicalización. 

En este contexto, las narrativas personales intersexuales funcionan como espacios de 

reajuste, donde las experiencias individuales se entrelazan con esfuerzos colectivos por 

redefinir las identidades intersexuales. A través de estas narrativas, se cuestionan las 



113 
 

jerarquías de poder que estructuran la relación médico-paciente y se visibilizan los 

mecanismos de vigilancia y control disciplinario sobre los cuerpos “desviados”, según la 

conceptualización de Foucault (1983 [1975]). Este reajuste, aunque parcial, refleja una 

negociación constante entre las vivencias subjetivas y los discursos normativos que las 

atraviesan. 

La creación de redes comunitarias y estructuras colectivas basadas en experiencias 

compartidas representa un momento clave en el proceso de reintegración. Según Nevada 

y Chase (1995, p.11), “encontrar a los demás sirve para contextualizar la identidad de los 

intersexuales”. Sin embargo, este proceso no está exento de tensiones. La 

homogenización de las narrativas, con el surgimiento de un “arquetipo” de experiencia 

intersexual —como el ejemplificado en los relatos de Cheryl Chase—, puede generar 

nuevas formas de exclusión al reproducir patrones normativos. Este aspecto resalta la 

necesidad de desarrollar narrativas que no solo visibilicen las similitudes, sino que 

también celebren la diversidad dentro del colectivo intersexual. 

En la dimensión lingüística, el uso del lenguaje constituye otra arena de conflicto dentro 

del drama social. Reclamar el poder de nombrar sus experiencias se convierte en una 

herramienta crucial para redefinir el sentido del “yo”. No obstante, muchas narrativas 

personales reiteran las jerarquías discursivas médicas, lo que refleja una crisis en la 

capacidad del colectivo intersexual para desvincularse completamente de las estructuras 

biomédicas que han moldeado su realidad. 

Si bien el concepto de “drama social” permite comprender las narrativas intersexuales 

como procesos dinámicos, estas siguen dependiendo en gran medida de las estructuras 

biomédicas para su legitimación. Este vínculo resalta la dificultad de construir narrativas 

completamente independientes de las jerarquías de poder médico, pero también evidencia 

el potencial de estas narrativas para deconstruir las contradicciones internas de los 

discursos hegemónicos.  

Como consecuencia de esto, existe el riesgo de percibir a las personas intersexuales que 

comparten sus historias individuales como ya “construidas” por la narrativa médica 

hegemónica, incluso antes de ser formadas o transformadas a través de sus propias 

narrativas individuales. Dado que las narrativas médicas sobre la intersexualidad parecen 

influir en la mayoría de las narrativas intersexuales individuales, surge la pregunta ¿es 

posible abordar la intersexualidad sin recurrir a la terminología médica? O desde una 



114 
 

plataforma menos evidente ¿se puede nombrar la intersexualidad sin atravesar la 

Academia? 

Si bien, esto puede ser “peligroso” para entender la intersexualidad, ya que quizás 

demuestra un arquetipo aún débil y criticable, sostengo que estas narrativas pueden 

contribuir posiblemente a una deconstrucción de las narrativas intersexuales 

hegemónicas, ya que en sí mismas exponen contradicciones e incoherencias internas 

dentro de las narrativas médicas. Además, estas narrativas intersexuales en primera 

persona implican un nivel de autorreflexividad sobre su propia eficacia y legitimidad: “La 

intersexualidad también sigue siendo un sitio crítico para nuestro interrogatorio sobre los 

límites de nuestra capacidad para hablar de las experiencias del yo mismo y de aquellos 

así etiquetados” [traducción por la autora] (Holmes 2009, p.7).  

Ante esta problemática de intentar dilucidar un emic y etic como binomios absolutos y 

claros, González (2009) explica que, si bien el punto de vista emic es entender una 

contraposición a un enfoque externo, denominado etic, una cultura (o colectivo, en este 

caso) existe dentro de un ámbito cuyo significado se preserva ante las influencias 

externas. Lo anterior significa que la interpretación de la intersexualidad no se realiza 

mediante dos etapas: hechos brutos y positivos (aquello que acontece) y la simbolización 

de estos, sino que se hace de manera simultánea, pues lo etic y lo emic definen un grado 

de familiaridad con la realidad cultural que se observa y una dialéctica del proceso de 

producción del conocimiento antropológico. 

En los próximos capítulos analizaré los procesos de reafirmación y cuestionamiento de 

las concepciones hegemónicas sobre intersexualidad, así como su resignificación a través 

de relatos autobiográficos, etnografía y referencias intertextuales. Examinaré la 

interacción entre los discursos médicos y otros discursos culturales —debates éticos, de 

derechos humanos, género, sexualidad e identidad— para determinar si existen 

condiciones que permitan que los sujetos intersexuales, en sus diversas formas de 

encarnación, sean reconocibles e inteligibles en el contexto sociocultural chileno. 

 

 

 

 



115 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SEGUNDA PARTE 

DISEÑO Y METODOLOGÍA DE LA 
INVESTIGACIÓN 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 



116 
 

Capítulo III 

Lo que yo quería ver y el cómo: Trazando la investigación 
Solo defenderé que al poner en circulación la vivencia como 
un genuino tema de investigación podremos comprender más 
y mejor las formas culturales de la vida. 
 

(Díaz,1997, p.6) 
 

1. Planteamiento del problema 

 

¿Cómo opera el contexto sociohistórico en su relación con la intersexualidad y en las 

experiencias subjetivas de las personas intersexuales? ¿Cómo se entienden las 

intersexualidades en el tejido social? ¿Quién o quiénes las definen? 

En las últimas tres décadas se ha generado un cambio significativo en la forma en que se 

aborda y se habla sobre intersexualidad en las sociedades occidentales y occidentalizadas. 

De un pasado de silencio absoluto, atravesado y dominado por lo biomédico, hoy se 

presenta un escenario donde las noticias y los testimonios sobre intersexualidad son cada 

vez más comunes y visibles. La presencia de un activismo intersexual internacional que 

trabaja arduamente por promover la autonomía e integridad de los cuerpos de las personas 

intersexuales ha impactado en las realidades locales; por medio de las redes sociales han 

logrado exponer nuevas consignas y avances en la lucha por los derechos que se replican 

por diversos territorios. 

Chile, contexto sociocultural escogido para esta investigación, mi primer acercamiento al 

grupo de estudio se gestó por medio de un análisis de redes sociales activistas y grupos 

de apoyo en el territorio, con la intención de analizar la percepción de las 

intersexualidades desde las propias personas intersexuales chilenas18. La reivindicación 

expuesta por las dos únicas agrupaciones existentes parecía señalar a un único 

responsable: la comunidad médica, señalada como responsable de modificar 

“impositivamente” sus cuerpos diversos al momento de nacer, desencadenando toda una 

cadena de rituales a lo largo de su ciclo vital (Casanova, 2021, 2023b, 2025). Estas 

narrativas son casi idénticas a las consignas de otras agrupaciones intersexuales de 

 
18 De acuerdo con Map of Intersex de Intersexions Project  y de Intersex: Antologia multidisciplinare (Balocchi, 2019), 
en Chile se encuentran 3 agrupaciones: IntersexualesChile, Intersexpacíficosur y NeutresChile, sin embargo, ésta última 
no presenta ningún trabajo con personas intersexuales. 



117 
 

distintos países de Europa, Asia, África y otros grupos de Latinoamérica, como se 

describe en el Capítulo II. 

Este enfoque centrado exclusivamente en la intervención corporal ha contribuido a 

homogeneizar la definición de intersexualidad, entendida como aquel “cuerpo sexuado 

que varía respecto al standard de corporalidad femenina o masculina culturalmente 

vigente” (Cabral & Benzur 2005, p.284) o “diferentes corporalidades en las cuales una 

persona nace con variaciones de las características sexuales” (BrújulaIntersexual, 2023). 

Si bien inicialmente la definición estuvo fundamentalmente condicionada por el saber 

biomédico desde la percepción de un cuerpo patológico, hoy ha pasado a ser moldeada 

por el activismo a través del cuestionamiento del poder de la ciencia sobre estos cuerpos. 

Esta situación ha limitado los estudios sobre la construcción de subjetividades 

intersexuales desde una perspectiva antropológica que contemple una realidad poliédrica 

que englobe todas las vivencias, no solo las activistas. Los estudios chilenos que abordan 

esta temática se han focalizado únicamente en las influencias morales y éticas del cuerpo 

normativo, o en la falta de autonomía y decisión de las personas intersexuales desde el 

enfoque de los derechos humanos. 

Entre los escasos trabajos existentes en Chile destacan la investigación de Godoy (2015) 

—una de las más referenciadas en el país— que examina el tratamiento a las personas 

intersexuales bajo la perspectiva del Derecho Internacional de los Derechos Humanos, 

analizando su situación actual y proponiendo recomendaciones al Estado. Sin embargo, 

no aborda la voz de las propias personas intersexuales, familias, comunidad médica o 

instituciones. Lo mismo sucede con la investigación de Gallardo (2017), quien aborda 

únicamente la situación jurídica de la intersexualidad en Chile desde esta misma 

perspectiva. El trabajo de González (2018) intentó incluir la voz de las personas 

involucradas, pero cuenta con solo dos participantes, ambas personas intersexuales 

activistas que evidencian similitud de percepciones y no reflejan las tensiones y 

diversidad propia de las múltiples narrativas y formas de encarnar las intersexualidades. 

Consciente de estas limitaciones, la presente investigación plantea subsanar estos vacíos 

al explorar cómo se produce la conformación/transformación de la subjetividad de las 

personas intersexuales a partir de distintos procesos de socialización. Este enfoque busca 

incluir no solo a personas intersexuales vinculadas al activismo —que reproducen 

definiciones alineadas con reivindicaciones pactadas a nivel internacional y local—, sino 

también a aquellas que no se identifican con el discurso colectivo ni comparten sus 



118 
 

consignas. Esta aproximación permitirá esclarecer las relaciones de poder/saber que han 

incidido, en ambos casos, como modelos de interpretación y representación de la realidad 

(Geertz, 2000[1973]). 

Como resultado de una investigación previa realizada durante 2019-2020 en el marco del 

Máster en Antropología: Investigación Avanzada e Intervención Social, surgieron 

reflexiones importantes sobre los sesgos y limitaciones observados. En aquel proyecto, 

mi acceso a definiciones de intersexualidad en España estuvo restringido a las 

perspectivas promovidas por grupos activistas, quienes conceptualizan la intersexualidad 

como una “variación en las formas y composición corporal, las cuales no son una 

patología y definitivamente no son una malformación” (Kaleidos, 2020). Este 

acercamiento me llevó a cuestionar si esta visión abarcaba la diversidad completa de 

experiencias vividas por las personas intersexuales, o si algunas vivencias quedaban 

invisibilizadas dentro de este marco discursivo. Este cuestionamiento me condujo a 

examinar críticamente cómo ciertos discursos moldean la comprensión y representación 

de la intersexualidad, considerando tanto las perspectivas activistas como las estructuras 

de poder que influyen en ellas. 

A partir de estas inquietudes, surgieron las preguntas fundamentales: ¿Qué es la 

intersexualidad? ¿Qué discursos moldean estas experiencias? Estas interrogantes buscan 

incorporar una mayor diversidad de relatos y enfoques teóricos que permitan desentrañar 

las complejas interacciones entre las experiencias subjetivas y los discursos dominantes. 

Aunque las decisiones iniciales no se fundamentaron en una estructura teórica 

predeterminada, cuatro enfoques otorgaron el sostén conceptual que orientó estas 

preguntas: 1. Cuerpo y embodiment (Mauss 1973[1934]; Csordas 1994, 2002; Esteban 

2004, 2016); 2. Subjetividad y emociones (Geertz 2000[1973]; Ortner, 2006; Das 2000, 

2007, 2008); 3. Análisis de discursos y su interrelación con el poder/saber (Foucault 

1983[1975], 1999[1984], 2004[1984], 2007[1976], 2021[1978], 2021[2018]; Van dijk, 

1995, 2006, 2011a, 2011b, 2017; Hajer 2002, 2005); y 4. Teoría Queer y performatividad 

(Butler 1993, 2004[1997], 2007[1990], 2015)19. La articulación de estos enfoques desde 

la perspectiva antropológica permite centrar el eje de reflexión en el cuerpo, la 

subjetividad y las emociones como ámbitos primordiales, considerando la etnografía 

 
19 En el campo de las teorías de queer y posgénero, en esta ocasión seleccioné a Butler, ya que fue mi primera inmersión, 
pero otros ejemplos son: De Lauretis (1987), Haraway (1991), Braidotti (2000, 2004), entre otras. En antropología, 
destaco a Segato (2003), Enguix (2011), entre otras. 



119 
 

desde un enfoque procesual y el análisis de discursos como metodologías que dan acceso 

al estudio de la cultura donde se producen estas experiencias (Santander, 2011). 

 

1.1 Articulación conceptual: cuerpo, subjetividad, discurso y poder 

 

Estos cuatro pilares teóricos no operan de manera aislada, sino que conforman una red 

conceptual interrelacionada que da sustento a la investigación. El cuerpo, en tanto entidad 

material y simbólica, es donde se inscriben y materializan los discursos dominantes sobre 

el género y la sexualidad, pero también donde emergen las resistencias y se encarnan 

experiencias alternativas. Siguiendo a Csordas (1994), el cuerpo no es simplemente un 

objeto sobre el cual actúa la cultura, sino el sujeto necesario de la cultura, el terreno 

existencial donde toda comprensión cultural se elabora y constituye. 

Esta comprensión del cuerpo como agente y no solo como receptor pasivo conecta 

directamente con la noción de subjetividad desarrollada por Ortner (2006), quien la 

entiende como la base de la “agencia”, es decir, la capacidad de los sujetos para actuar 

sobre el mundo desde sus propias configuraciones afectivas y cognitivas. Las emociones, 

en este marco, no son meros estados internos, sino que tienen una dimensión social y 

política fundamental para comprender cómo las personas intersexuales experimentan y 

responden a las normas corporales hegemónicas. 

Por su parte, el análisis de los discursos, siguiendo a Foucault (2007[1976]), permite 

identificar cómo el saber/poder opera en la construcción de verdades sobre los cuerpos 

intersexuales, legitimando ciertas prácticas médicas y deslegitimando otras formas de 

habitar y experimentar la corporalidad. Estos discursos no son neutrales, sino que están 

imbuidos de relaciones de poder que determinan quién puede hablar, qué puede decirse y 

qué queda silenciado. 

Finalmente, la teoría queer de Butler (2007[1990]) aporta la noción de performatividad, 

crucial para entender cómo las identidades de género no son esencias preexistentes sino 

el resultado de actos repetitivos que, al ser interrumpidos o subvertidos (como ocurre en 

los cuerpos intersexuales), revelan el carácter construido de las categorías normativas de 

sexo y género. 



120 
 

La intersección de estos cuatro ejes teóricos permite aproximarse a las experiencias 

intersexuales en Chile no como casos aislados de “diferencia corporal”, sino como 

fenómenos inscritos en matrices culturales, históricas y políticas específicas, donde lo 

personal y lo estructural se entrelazan continuamente. 

 

2. Objetivos de la investigación 

 

Antes de enumerar propiamente los objetivos de la investigación, es necesario explicar la 

evolución de estos a lo largo del periodo de trabajo, ya que, desde el diseño de proyecto 

hasta la etapa final, he enfrentado algunos cambios propios del proceso investigativo.  

Tal como expone Barley en su intrépido libro El antropólogo inocente “la mayoría de las 

investigaciones tienen su inicio en un vago interés por un área determinada de estudio y 

raro es el que sabe de qué tratará su tesis antes de haberla escrito” (1992[1983], p.23), y 

es que es justamente el diseño metodológico de la presente investigación, la que empezó 

con una imprecisa ambición de abordarlo todo en las preguntas, de plasmar todas las 

curiosidades en los objetivos, y de obtener unas magníficas respuestas que muchas veces 

se difuminaron antes de obtenerlas. Esto fue, quizás, una de las complicaciones 

recurrentes de la presente tesis: “focalizar la investigación” y no dispersarme en el 

proceso, complicación que duró, al menos, los dos primeros años. 

Respecto con el diseño inicial de la tesis, el cual dio forma a este proyecto de 

investigación, y que me ayudó a situar desde dónde y qué quería observar, se repetían las 

preguntas ¿De qué forma inciden los dispositivos médico-científicos en los procesos de 

subjetivación de algunas personas intersexuales? ¿Cuáles son los discursos que respaldan 

los procedimientos médicos aplicados en personas intersexuales y quién o qué los 

legitima? Y, ¿Existen formas de resistencia en las personas intersexuales hacia las 

estructuras de poder y conocimiento que moldean sus cuerpos? Por lo que la elección de 

las preguntas de investigación formales, parecían siempre llevarme a dos preguntas 

iniciales: ¿qué es la intersexualidad? ¿qué discursos moldean estas experiencias?  

No obstante, si bien la primera está presente en casi todas las entrevistas realizadas, no 

me ayudaba a definir con claridad el camino para el proceso de investigación debido a la 

amplitud de definiciones y vivencias que enmarcan las vivencias intersexuales y lo 



121 
 

contraproducente que sería, por una parte, abordar críticamente las definiciones 

hegemónicas y, por otro, intentar establecer una nueva que reduzca la heterogeneidad 

misma de las experiencias, pero sí me sirvió para situarme en la fenomenología de la 

percepción de y desde el cuerpo intersexual. Y en el caso de la segunda, desde el inicio 

he entendido lo ambiciosa de esta misma, ya que muchos discursos que impactan en la 

vivencia intersexual no estarán considerados en esta investigación, ya sea por tema de 

recursos, tiempo o desconocimiento. No obstante, utilizar el Análisis de Discurso Crítico 

(Van Dijk 2006, 2011, 2017; Santander, 2011), el enfoque procesual (Turner, 1974; Díaz, 

2015) o las Coaliciones Discursivas (Hajer, 2002, 2005) durante la elaboración y análisis 

de datos me ha permitido focalizar, interpretar y explicar las relaciones de poder, dominio 

social y desigualdad que se practican y reproducen en las narrativas y textos emergidos 

del contexto sociocultural escogido, considerando micro y macro niveles.  

De esta forma, la pregunta que surgió a mitad del proceso y que concretó esta 

investigación, sin desatender las anteriores, fue:  

- ¿Cómo construyen subjetividades las personas intersexuales chilenas en la 

tensión entre sus experiencias vividas y los dispositivos que regulan sus 

cuerpos, y qué estrategias de resistencia desarrollan? 

Respecto al objetivo general, los cambios fueron sutiles, pero no menores. He priorizado 

la motivación inicial de realizar el análisis de las intersexualidades desde la antropología 

de y desde los cuerpos, y a la vez, interactuar con la reciente propuesta teórico-

metodológica de la antropología de la subjetividad. De esta forma, lo que en un inicio 

establecí como un objetivo específico, con el paso del tiempo decidí situarlo como el 

objetivo general de esta investigación, ya que cumplía con ambas perspectivas antes 

expuestas: 

- Analizar cómo se construyen las subjetividades intersexuales chilenas en la 

interacción entre experiencias personales y estructuras institucionales, 

identificando los desafíos personales, institucionales y de reconocimiento que 

enfrentan. 

Esto implica investigar cómo las identidades y experiencias de aquellas personas 

intersexuales son configuradas y, a la vez, permite entender cómo los discursos 

sociomédicos y científicos contribuyen a la construcción y consolidación de estas 

identidades. Esto, debido a que, como mencioné anteriormente, me parecía esencial 



122 
 

indagar cómo las estructuras de poder influyen en la generación y validación de 

conocimientos, así también, en como estos conocimientos afectan la formación de 

subjetividades en la población intersexual en Chile. 

De esta forma, “cuerpo” y “subjetividad” se configuran como las variables dependientes 

de esta investigación que mantuvieron inmutables a lo largo de la investigación. Esto, 

debido a que la teoría revisada y la etnografía realizada parten de la base de que las 

experiencias vividas por un cuerpo construyen subjetividades, produce formas especiales 

de vincularse con el mundo y con los otros. 

Así́, si bien el cuerpo intersexual tiene su origen en aspectos biológicos, en una 

materialidad corpórea (Butler, 2015), también es construido desde una biografía, familiar 

y vincular, desde un contexto histórico y procesual, y en algunos casos, desde un grupo 

social determinado, desde situaciones, relaciones, miradas y controles (Foucault, 

1983[1975]). Este cuerpo no es solo receptor, desde él también se producen distintos 

saberes y discursos. Esta idea de un cuerpo atravesado por la subjetividad estuvo guiada 

por las constantes preguntas surgidas en el proceso acerca de: qué piensan personas 

intersexuales sobre sus cuerpos (qué es, cómo lo describen), sobre el sistema que los 

rodea; y cómo eso se entrama en la experiencia cotidiana de vivir, esto es, cómo 

viven/experimentan al mundo, sus cuerpos y sus identidades.  

Para acceder a este objetivo general, formulé los siguientes objetivos específicos, los 

cuales han mutado dependiendo del lugar desde el cual me he posicionado como 

investigadora. Al inicio no dejaban de ser hipótesis que validaban mis premisas, y en el 

marco del desarrollo del trabajo de campo, se han ido transformando en preguntas de 

investigación que apoyan al objetivo general. Si bien Cabrera (2004, 2014, 2017) definió 

la subjetividad a través de cinco categorías analíticas (la corporalidad, las maneras de 

hacer, maneras de ser, rituales y relaciones sociales), en esta investigación, a partir de lo 

recogido en el trabajo de campo, he establecido categorías analíticas propias: 

disposiciones encarnadas, actos de legitimación o subversión, tramas de afecto y poder, 

reconfiguración corporal y prácticas de autoconstrucción.  

Estas categorías analíticas resultan más pertinentes que las originalmente planteadas por 

Cabrera debido a su especificidad al fenómeno intersexual, su capacidad para visibilizar 

las dinámicas de poder que atraviesan estas experiencias, y su énfasis en la agencia de los 

sujetos para transformar y resistir las normas. Estas categorías emergieron directamente 

del trabajo de campo, lo que garantiza su validez contextual al estar enraizadas en las 



123 
 

experiencias vividas de personas intersexuales en Chile. Además, integran efectivamente 

lo corporal y lo social, reconociendo el carácter dinámico y procesual de la experiencia 

intersexual a lo largo del ciclo vital, incluyendo tanto las intervenciones médicas como 

los procesos de reapropiación corporal. Este marco analítico permite una aproximación 

más compleja y matizada que se alinea mejor con los objetivos específicos de 

investigación, siendo los siguientes: 

1. Analizar la producción, circulación e intercambio de saberes sobre los cuerpos y 

subjetividades intersexuales. 

2. Describir el tratamiento sociomédico de las intersexualidades en Chile. 

3. Analizar patrones y controversias en los discursos de personas intersexuales sobre 

los procesos de construcción de subjetividades. 

4. Explorar las negociaciones y transformaciones sociales de las personas 

intersexuales entrevistadas, desde sus prácticas y resistencias a lo largo del ciclo 

vital. 

El primer objetivo se sustenta en la revisión teórica de la “teoría social del cuerpo”, desde 

autorías clásicas, algunas de ellas Mauss (2002[1934]), Douglas (1973[1966], Laqueur 

(1994 [1986]) y Bourdieu 1977 [1972], 1984 [1979], 2000[1987], hasta llegar al punto de 

articulación teórica y metodológica de la tesis, el concepto del embodiment (Csordas 

1994, 2002; Esteban 2004, 2016). La subjetividad la he abordado desde conceptos claves 

expuestos por Geertz, relativas a los modelos de interpretación y representación de la 

realidad (2000[1973]), y tomo la definición subjetividad de Ortner (2005, 2006), quien la 

describe como la base de la “agencia”, necesaria para entender por qué́ los sujetos obran 

en un mundo, insertos en una interacción entre los sistemas socioculturales que 

configuran, instituyen y establecen “estructuras de sentimiento”; los estados internos de 

estos sujetos, entendidos como modelos de percepción, afecto, pensamiento, deseo, 

temor, que animan a los sujetos actuantes (Merleau Ponty, 1993[1945]; Cabrera, 2017; 

Das, 2007). 

A la vez, he abordado una revisión bibliográfica específica en materia de intersexualidad 

haciendo un rápido recorrido histórico por saberes biomédicos y poniendo especial 

atención a aquellas críticas a estos saberes emanados desde las ciencias sociales y 

perspectivas feministas. 



124 
 

En consideración de abordar las publicaciones científicas elaboradas por las propias 

personas intersexuales, con la intención de ahondar en el lenguaje propio, utilicé algunas 

referencias obligatorias: Chase (1998), Cabral (2003, 2008, 2005, 2011, 2015), Inter 

(2015), Hinkle (2006, 2007), BrújulaIntersexual (s.f.), entre otras. 

Este objetivo se refleja en los dos primeros capítulos de esta investigación. El Capítulo I, 

titulado: Lo que otras dicen: definiendo la intersexualidad desde saberes 'expertos', 

explora cómo los discursos académicos y biomédicos han definido la intersexualidad, 

destacando las perspectivas institucionales y teóricas predominantes. Por su parte, el 

Capítulo II, Lo que algunas responden: re-definiendo la intersexualidad desde el 

activismo, aborda las respuestas y resignificaciones emergentes desde el activismo y las 

voces de las personas intersexuales. Ambos capítulos dialogan posteriormente con los 

datos recogidos durante el trabajo de campo, estableciendo un puente entre las narrativas 

teóricas y las experiencias vividas. 

El segundo objetivo se centra en la revisión bibliográfica y documental sobre el 

tratamiento sociomédico de la intersexualidad en Chile. Además, incluye la realización 

de etnografía institucional (Smith, 2005), analizada mediante la técnica de Análisis de 

Coaliciones Discursivas (Hajer, 2002, 2005). Este objetivo se desarrolla en el Capítulo V, 

titulado: ¿Dónde y qué se dice allí?: intersexualidades en Chile, donde se examinan los 

discursos y prácticas sociomédicas vinculados a esta temática en el contexto nacional. 

El tercer y cuarto objetivo se fundamentan en evidencia directa obtenida mediante 

entrevistas en profundidad, relatos de vida de personas intersexuales, observación 

participante y conversaciones informales con informantes clave. Ambos objetivos se 

desarrollan en los Capítulos VI, VII, VIII, IX, X que conforman la cuarta parte, titulada 

Lo que ellas dicen (y no dicen): análisis de la etnografía intersexual.  

En cada uno de dichos capítulos analizo las experiencias y definiciones de intersexualidad 

desde la voz de las personas entrevistadas, interpretando sus procesos vitales individuales 

como expresión de una realidad colectiva enmarcada en estructuras sociales específicas. 

Este capítulo se estructura en cinco secciones que emergieron como significativas para 

las participantes: polifonías del devenir intersexual, gestión médico-institucional, gestión 

de lo cotidiano, activismo y lo no abarcado por el discurso.  

He prestado especial atención a las prácticas corporales, cuya comprensión requirió un 

extenso periodo de observación para capturar la diversidad de experiencias y contextos 



125 
 

(Esteban, 2004). Al finalizar cada sección, aplico sistemáticamente las cinco categorías 

analíticas propuestas —disposiciones encarnadas, actos de legitimación o subversión, 

reconfiguración corporal, tramas de afecto y poder y prácticas de autoconstrucción— para 

interpretar las configuraciones de subjetividad, así como los desbordes etnográficos que 

no alcanzan a ser capturados por la teoría. 

En resumen, cada objetivo se traduce en capítulos de esta tesis, que exploran tanto los 

discursos hegemónicos como las experiencias vividas y las resistencias ejercidas por las 

personas intersexuales, con énfasis en las prácticas corporales como núcleo de análisis 

 

2.1 Evolución de los objetivos: un proceso reflexivo 

 

Es importante destacar que la formulación de estos objetivos no fue un proceso lineal, 

sino que se vio atravesado por múltiples instancias de reflexión y reorientación. 

Inicialmente, mi interés estaba más centrado en analizar la incidencia de los dispositivos 

médicos en los cuerpos intersexuales, con un enfoque más cercano a la crítica 

foucaultiana del biopoder. Sin embargo, a medida que avanzaba el trabajo de campo y me 

sumergía en las narrativas de las personas entrevistadas, comprendí que este enfoque, 

aunque relevante, resultaba insuficiente para captar la complejidad de las experiencias 

vividas. 

Este desplazamiento epistemológico se produjo principalmente durante las primeras 

entrevistas en profundidad, donde las personas compartieron relatos que desbordaban 

constantemente los marcos teóricos preestablecidos. Me encontré frente a historias que, 

si bien confirmaban la violencia estructural ejercida por los dispositivos biomédicos, 

también revelaban intrincados procesos de negociación identitaria y corporal que no 

podían reducirse a simples efectos del biopoder. Las personas entrevistadas describían 

relaciones ambivalentes con sus médicos, estrategias complejas para navegar entornos 

familiares y sexoafectivos, así como formas ingeniosas de habitar sus cuerpos más allá 

de las categorías binarias impuestas. 

Las personas intersexuales no son simplemente receptoras pasivas de discursos médicos 

o activistas, sino que desarrollan complejas estrategias de negociación, resistencia y 

resignificación frente a las categorías que intentan definirlas. Sus narrativas evidenciaban 

una capacidad de agencia que, si bien condicionada por estructuras sociales e 



126 
 

institucionales, encontraba intersticios para expresarse y transformar dichas estructuras. 

En particular, resultaba fascinante observar cómo muchas personas habían desarrollado 

un conocimiento profundo sobre sus propios cuerpos, cuestionando el monopolio 

epistémico de la medicina y produciendo saberes alternativos basados en la experiencia 

encarnada. 

Esto me llevó a reformular los objetivos hacia una comprensión más holística que 

integrara no solo los dispositivos médicos, sino también las relaciones familiares, las 

redes de apoyo, las identidades emergentes y las prácticas cotidianas que configuran las 

subjetividades intersexuales. Este giro implicó también incorporar conceptos como 

“disposiciones encarnadas” y “prácticas de autoconstrucción”, que permitían captar mejor 

las dimensiones corporizadas y agentivas de la experiencia intersexual. 

Esta evolución refleja también un giro metodológico: de un enfoque inicialmente más 

centrado en el análisis del discurso hacia una aproximación más etnográfica y 

fenomenológica, atenta a las experiencias encarnadas y a las formas en que estas 

experiencias son interpretadas y narradas por los propios sujetos. La observación 

participante en espacios activistas y de socialización, así como las conversaciones 

informales fuera del marco estructurado de las entrevistas, resultaron fundamentales para 

comprender las dinámicas cotidianas y las micropráticas que sostienen y transforman las 

subjetividades intersexuales. 

Como señala Clifford (1995), el conocimiento antropológico es siempre parcial y situado, 

un “conocimiento posicionado” que debe reconocer su propia historicidad y las 

condiciones de su producción. En este sentido, la evolución de mis objetivos de 

investigación refleja también un proceso de reflexividad crítica sobre mi propio 

posicionamiento como investigadora y sobre las relaciones de poder inherentes al proceso 

etnográfico. Lejos de concebirme como una observadora neutral, he intentado reconocer 

y hacer explícitas mis propias implicaciones teóricas, políticas y emocionales en el 

proceso de investigación, entendiendo que estas no constituyen un “sesgo” a eliminar, 

sino condiciones inherentes a la producción de conocimiento situado (Haraway, 1988). 

Esta transformación de los objetivos no debe entenderse como un abandono de la 

perspectiva crítica sobre los dispositivos de normalización corporal, sino como una 

complejización que busca hacer justicia a la riqueza y diversidad de las experiencias 

intersexuales. Los nuevos objetivos permiten articular una mirada que, sin perder de vista 

las estructuras de poder, se mantiene atenta a las formas creativas en que los sujetos 



127 
 

habitan, negocian y transforman dichas estructuras desde sus propias vivencias 

encarnadas. 

 

3. Justificación y contexto de la investigación 

 

Esta investigación surge como respuesta a una problemática epistemológica y social 

identificada tanto en la literatura académica como en las conversaciones con personas 

intersexuales: la marcada tendencia a la generalización y homogeneización de las 

experiencias intersexuales, que no solo ha caracterizado el abordaje biomédico 

tradicional, sino que también se reproduce en ciertos discursos activistas contemporáneos. 

El punto de inflexión que motivó este estudio ocurrió durante una conversación informal 

con una persona intersexual chilena, quien manifestó: “para mí son las experiencias en 

los hospitales, cosas con mi cuerpo que son muy específicas, hechos que solo pasaron 

entre mi familia o con amigues…algo muy particular que no vivió la demás gente. Pero, 

no es como lo que dicen [refiriéndose a las personas activistas intersexuales], eso de 

repetir la misma definición de memoria” (Lily, conversación informal, 2021). Esta 

revelación evidenció una brecha significativa entre las definiciones estandarizadas 

promovidas por el activismo internacional —frecuentemente basadas en la definición 

popularizada por el activista Mauro Cabral— y las experiencias encarnadas, íntimas y 

situadas que constituyen la vivencia intersexual en contextos específicos. 

La revisión exhaustiva de antecedentes reveló que las investigaciones previas sobre 

intersexualidades se han estructurado predominantemente sobre tres ejes problemáticos: 

1) La hegemonía del discurso biomédico en la configuración de juicios morales y éticos 

sobre el cuerpo normativo; 2) La vulneración sistemática de la autonomía decisional de 

las personas intersexuales sobre sus propios cuerpos; y 3) La desatención crítica hacia los 

procesos de subjetivación de las personas intersexuales. Mientras que los dos primeros 

aspectos han sido abordados desde perspectivas de derechos humanos —documentados 

en informes como el de la Universidad Diego Portales (UDP, 2009)—, el tercer aspecto 

constituye un vacío epistemológico significativo que esta investigación busca subsanar. 

Este vacío no es menor, pues implica una continuidad en la objetivación de los cuerpos 

intersexuales, que siguen siendo tratados como objetos de estudio y no como sujetos 

productores de conocimiento situado y legítimo. Aquí radica precisamente uno de los 



128 
 

nudos críticos que esta investigación aspira a desatar, entendiendo que la agencia no 

implica negar la violencia estructural, sino comprender cómo las personas la negocian, 

resisten y transforman desde sus propias posiciones. 

Este estudio propone una aproximación innovadora a través de la articulación de dos 

dimensiones analíticas fundamentales: el cuerpo y la subjetividad. Esta propuesta 

epistemológica constituye en sí misma un aporte teórico-metodológico significativo por 

diversas razones. En primer lugar, permite la superación del dualismo cartesiano al 

abordar el cuerpo intersexual no solo como realidad biológica sino como “sistema de 

representación donde interactúan discursos, saberes e ideologías” (Le Breton, 

2018[1992]), trascendiendo así la dicotomía naturaleza/cultura que ha limitado 

comprensiones previas. Además, reconoce la bidireccionalidad entre cuerpo y cultura: 

siguiendo a Austin (1994[1962]), el estudio propone comprender qué sentido tiene el 

cuerpo intersexual para las personas que lo viven, reconociendo que la cultura no solo 

produce significados en torno al cuerpo, sino que también el cuerpo mismo influye en la 

creación y reinterpretación de la cultura. 

La investigación también reivindica la subjetividad como objeto legítimo de estudio 

antropológico, contrariando la tendencia de relegar su estudio exclusivamente al campo 

psicológico (Cabrera, 2017). Así, se posiciona la subjetividad como categoría analítica 

socioantropológica central, entendida como la experiencia interna y la percepción 

individual del mundo, que está influenciada por factores culturales, sociales, políticos y 

económicos. ¿Cómo se construyen y negocian las identidades individuales y colectivas 

dentro de este contexto cultural específico? ¿Qué papel juegan las narrativas personales 

y las experiencias vividas en la configuración de las subjetividades intersexuales? Estas 

preguntas conducen a una crítica profunda de los marcos disciplinares que han 

fragmentado la experiencia humana, segmentándola entre lo “psicológico” y lo “social”, 

como si tal división no fuera en sí misma un producto histórico-cultural que refleja la 

misma lógica binaria que ha patologizado los cuerpos intersexuales.  

La operacionalización del concepto de subjetivación permite examinar la construcción de 

subjetividades intersexuales en relación con contextos específicos, las estructuras sociales 

binarias y no binarias disponibles, los mecanismos de sanción y vigilancia que moldean 

los cuerpos intersexuales, y las resistencias y negociaciones desplegadas por las personas 

intersexuales durante sus procesos de subjetivación. Siguiendo los planteamientos de 

Connell (1987, 1995, 2010[1997]) y Esteban (2004, 2008), la investigación adopta 



129 
 

la “experiencia corporal reflexiva”, proponiendo una antropología del cuerpo que integra 

discursos y prácticas, la cultura y su contestación, las agencias y resistencias. ¿Qué 

implicaciones tiene la comprensión de las subjetividades intersexuales para la acción 

social y el cambio cultural? ¿En qué medida el reconocimiento de la agencia de las 

personas intersexuales complementa y enriquece los análisis estructurales de opresión, 

permitiendo visibilizar no solo lo que constriñe sino también lo que posibilita la 

transformación social? Esta mirada no busca negar o minimizar los efectos del sistema 

médico-legal sobre los cuerpos intersexuales, sino complejizar su comprensión, 

reconociendo que incluso en contextos de profunda violencia institucional, las personas 

desarrollan estrategias de resistencia, adaptación y resignificación que son fundamentales 

para comprender cabalmente el fenómeno. 

La pertinencia de esta investigación en Chile se fundamenta en condiciones 

sociohistóricas y políticas específicas. El país presenta una configuración única 

caracterizada por la tensión entre un conservadurismo histórico en temas de género y 

sexualidad —con fuerte influencia de la Iglesia Católica— y recientes transformaciones 

sociales que han abierto espacios para el debate sobre derechos sexuales, como evidencia 

la aprobación de la Ley de Identidad de Género (2018). Existe, además, un vacío empírico 

en estudios sobre intersexualidad en Chile, como lo demuestra la revisión rigurosa de 

repositorios académicos nacionales, donde se evidencia el predominio de estudios desde 

disciplinas médicas (particularmente psicología), la preponderancia de investigaciones 

teóricas sin trabajo de campo, la inclusión tangencial de la intersexualidad en estudios 

sobre transexualidad o masculinidades no normativas, y la ausencia crítica de 

investigaciones que exploren los modos singulares en que se auto-perciben aquellos 

sujetos intersexuales respecto de su sexo biológico. Esta ausencia resulta particularmente 

problemática si consideramos que Chile, como otros países latinoamericanos, 

experimenta procesos de cambio social acelerado en materia de derechos sexuales y 

reconocimiento de la diversidad corporal, pero sigue arrastrando el peso de instituciones 

y discursos profundamente conservadores. ¿Cómo se negocian estas tensiones en la 

experiencia cotidiana de las personas intersexuales? ¿Qué tipo de violencias específicas 

produce esta configuración sociopolítica sobre los cuerpos intersexuales? 

La investigación sitúa el análisis en el marco del capitalismo neoliberal chileno, donde el 

cuerpo se transforma en espacio de contradicción social, evidenciando disputas entre la 

autoridad médica y los feminismos que emergen en este “contexto de emergencia del 



130 
 

cuerpo” (Turner, 1989). Esta contextualización no es menor: el neoliberalismo chileno, 

instaurado durante la dictadura militar y profundizado en democracia, ha producido 

formas específicas de mercantilización y control de los cuerpos que se entrecruzan de 

maneras complejas con las intervenciones biomédicas sobre los cuerpos intersexuales 

¿Qué nuevas formas de disciplinamiento y resistencia emergen en este contexto? El 

estudio aspira a contribuir a la comprensión de la intersexualidad fuera del sesgo material 

con el que ha sido abordado, privilegiando ese cuerpo vivido por las propias personas 

intersexuales que habitan en Chile, el cual es “constituyente tanto de la apertura 

perceptiva al mundo como de la 'creación' de ese mundo” (Merleau-Ponty, 1993[1945], 

p.360). 

Esta investigación no solo busca generar conocimiento académico, sino que se enmarca 

en un compromiso ético-político con la transformación social. Pretende superar tanto el 

estereotipo que se les ha asignado [a las personas intersexuales] como simples víctimas 

del sistema sexo/género o como el perfil “heroico” que les atribuye la responsabilidad de 

deconstruir este mismo sistema. Busca dilucidar sus propias agencias en el proceso, 

reconociendo la capacidad de acción y transformación de las personas intersexuales más 

allá de las narrativas deterministas. El enfoque narrativo desde el cuerpo asume un 

compromiso social, político y ético que atañe desde lo más íntimo, ese límite entre lo 

privado y lo público, entre lo expresado y lo 'vivido-sentido. Al privilegiar las voces de 

las personas intersexuales en la construcción de conocimiento sobre sus propias 

experiencias, la investigación contribuye a reparar lo que Miranda Fricker (2007) ha 

denominado “injusticia epistémica”, particularmente en su dimensión testimonial. 

En síntesis, esta investigación no solo se justifica por su originalidad teórico-

metodológica y relevancia empírica, sino también por su potencial contribución a una 

comprensión más compleja, situada y éticamente comprometida de las experiencias 

intersexuales en el contexto chileno contemporáneo, reconociendo la diversidad de 

subjetividades y corporalidades que desafían las narrativas homogeneizantes tanto 

médicas como activistas. 

 

 

 



131 
 

3.1 Pero ¿Antropología de la subjetividad o antropología de la experiencia?  

 

Al aproximarme a la conclusión de esta tesis, descubrí la propuesta de la antropología de 

la experiencia, lo que inicialmente suscitó dudas sobre el uso del concepto de 

“subjetividad” como fundamento teórico de mi investigación, aspectos detallados en el 

Capítulo I. Sin embargo, profundizando en la literatura y descubriendo la estrecha 

relación entre ambas líneas analíticas para comprender la dialéctica individual-colectiva, 

reconocí el potencial de integrar estas perspectivas teóricas complementarias. Ambas 

disciplinas comparten el interés por comprender dimensiones personales, emocionales y 

vivenciales humanas, aunque desde enfoques ligeramente distintos. 

Mientras que la antropología de la subjetividad, como plantea Paula Cabrera, indaga en 

cómo las normatividades y las relaciones de poder moldean las interioridades, 

permitiendo a los sujetos reflexionar, resistir o resignificar dichas influencias, la 

antropología de la experiencia, en autores como Víctor Turner (1986) y Rodrigo Díaz 

(1997), enfatiza cómo las vivencias concretas y situadas —particularmente en momentos 

críticos— actúan como espacios de transformación que conectan lo personal con lo social.  

Este diálogo interdisciplinar ha enriquecido mi comprensión de las subjetividades 

intersexuales en Chile, permitiendo analizar tanto procesos longitudinales que configuran 

estas subjetividades como experiencias específicas que generan rupturas y 

resignificaciones en contextos marcados por desigualdades normativas y culturales. 

Victor Turner en The Anthropology of Experience (1986) define la experiencia como 

situada en un plano liminal, en momentos transicionales o críticos que desestabilizan el 

orden normativo posibilitando la reconfiguración estructural social. Su enfoque busca 

entender cómo rituales, símbolos y procesos colectivos moldean experiencias 

individuales y cómo estas, recíprocamente, transforman la realidad social. Rodrigo Díaz, 

influenciado por esta perspectiva, amplía el concepto para analizar experiencias concretas 

en contextos desiguales, destacando cómo estas visibilizan tensiones estructurales y 

generan espacios de resistencia y transformación (Díaz, 2011). La experiencia no 

constituye meramente un evento, sino un proceso donde los sujetos construyen 

significado en diálogo con lo colectivo, desestabilizando categorías normativas y 

posibilitando nuevas narrativas. 



132 
 

Como he señalado, la antropología de la subjetividad se centra en cómo las personas 

construyen y experimentan sus vivencias internas (sentimientos, pensamientos, deseos, 

percepciones). Esta disciplina analiza cómo los sujetos significan su realidad mediante 

interioridad y agencia reflexiva en relación con contextos culturales e históricos (Ortner, 

2005, 2006; Geertz, 1983). Además, examina cómo la subjetividad se configura mediante 

prácticas cotidianas, relaciones de poder y discursos normativos que modelan el sentido 

del yo y la agencia individual (Biehl, Good, & Kleinman, 2007). 

Si bien la antropología de la experiencia comparte este interés por las vivencias 

individuales, enfatiza cómo estas adquieren significado dentro de marcos culturales más 

amplios, privilegiando las experiencias situadas como procesos dinámicos que conectan 

lo individual con lo colectivo (Díaz, 2011), elaboradas desde normas culturales pero no 

completamente determinadas por ellas (Bruner, 1986). 

Desde la subjetividad, el sujeto se concibe como resultado de estructuras sedimentadas, 

donde reflexiones internas y marcos simbólicos tienen peso fundamental. 

Contrariamente, la experiencia se interpreta como espacio transformativo que 

desestabiliza categorías preexistentes, evidenciando cómo eventos inmediatos pueden 

reconfigurar relaciones de poder y desigualdad. La escala temporal también difiere: la 

subjetividad analiza procesos longitudinales, mientras la experiencia focaliza momentos 

específicos y su potencial transformador. Adicionalmente, los proyectos ético-políticos 

de ambas corrientes divergen; la antropología de la subjetividad se orienta hacia análisis 

académicos que exploran reproducción y transformación social (Ortner, 2006; Cabrera, 

2017), mientras la antropología de la experiencia mantiene un compromiso más explícito 

con la acción social, visibilizando resistencias y cambios concretos (Díaz, 1997, 2011). 

Ambas perspectivas coinciden en destacar la importancia de las experiencias vividas y en 

explorar cómo los individuos negocian y reconfiguran su sentido del yo dentro de 

contextos culturales y sociales. Sin embargo, en esta investigación, me he decantado por 

utilizar por tomar algunas influencias de la propuesta teórico-metodológica de la 

antropología de la subjetividad, por algunas razones fundamentales. En primer lugar, su 

enfoque permite analizar cómo las subjetividades se configuran en contextos marcados 

por relaciones de poder y normatividades corporales, lo que resulta esencial para entender 

las vivencias de personas intersexuales. Cabrera (2017) enfatiza la importancia de 

explorar cómo los sujetos, atravesados por desigualdades estructurales y expectativas 

normativas, negocian y resignifican su identidad desde su propia reflexividad. Este marco 



133 
 

resulta particularmente útil para examinar las experiencias de las personas intersexuales 

en Chile entrevistadas, quienes deben lidiar con normas biomédicas, culturales y sociales 

que intentan imponer narrativas hegemónicas sobre sus cuerpos e identidades. 

Además, este ofrece herramientas para captar la dimensión histórica y sociocultural de 

las subjetividades, permitiendo conectar las experiencias individuales de personas 

intersexuales con procesos más amplios, como las luchas por derechos humanos y la 

visibilización de cuerpos no normativos en Chile. Esta propuesta metodológica, que 

integra relatos en primera persona y análisis crítico de estructuras normativas, se alinea 

con el objetivo de la investigación: visibilizar las voces y experiencias de las personas 

intersexuales, mientras se problematizan los marcos que han contribuido a su 

invisibilización y patologización. De este modo, la antropología de la subjetividad no solo 

facilita un análisis profundo de las vivencias individuales, sino que también contribuye a 

la producción de conocimiento situado y comprometido con la transformación social.  

En el caso chileno, donde las narrativas sobre intersexualidad han sido históricamente 

dominadas por discursos médicos y legales, esta perspectiva permite destacar las 

experiencias y estrategias de resistencia que las personas intersexuales desarrollan frente 

a dichas imposiciones. La elección de este marco teórico-metodológico, entonces, no solo 

responde a un interés académico, sino también ético-político: el de contribuir a la 

generación de un conocimiento que dialogue con las demandas de justicia y 

reconocimiento de las personas intersexuales en Chile. 

No obstante, integrar ambos enfoques me permitió un análisis más completo, capturando 

tanto narrativas internas que configuran sujetos como prácticas y vivencias que pueden 

reconfigurar esas narrativas y sus estructuras subyacentes. Esta síntesis ofrece una 

herramienta potente para comprender y transformar los modos en que desigualdades y 

subjetividades interactúan en contextos culturales e históricos específicos. 

Aspecto Antropología de la experiencia Antropología de la subjetividad 

Concepto central Experiencia como proceso dinámico 
y transformador. 

Subjetividad como construcción 
cultural e histórica. 

Nivel de análisis Enfoque en momentos críticos y 
transformadores. 

Atención a los procesos de largo 
plazo que configuran la 
interioridad. 

Relación individuo-
colectivo 

Experiencia como espacio de 
interacción dialéctica entre lo 
individual y lo colectivo. 

Subjetividad como resultado y 
punto de partida para reproducir o 
transformar estructuras. 



134 
 

Temporalidad Momentos específicos que 
desestabilizan el orden social. 

Procesos continuos que moldean las 
identidades y reflexividades. 

Metodología Narrativas de eventos críticos y 
análisis procesual. 

Narrativas internas y análisis 
estructural de normatividades. 

Compromiso ético-
político 

Visibilizar resistencias y 
transformaciones en contextos de 
desigualdad. 

Explorar cómo las estructuras 
moldean y son resignificadas por 
las subjetividades. 

Tabla 7: Comparación entre Antropología de la subjetividad y Antropología de la experiencia. Elaboración propia  

 

4. Población de estudio 

 

Esta investigación se ha desarrollado en Chile, principalmente, en la Región 

Metropolitana de Santiago. En esta ciudad capital podemos encontrar variadas sedes 

asociaciones LGTB, y especialmente, aquellas sedes de IntersexualesChile e 

IntersexPacíficoSur, únicas dos agrupaciones intersexuales a lo largo del territorio 

nacional. Siendo IntersexualesChile, la agrupación con la que tomé contacto, y logré una 

participación constante que dio paso al trabajo de campo, a detallar en el capítulo 

siguiente.  

Las personas agentes claves de esta investigación son personas con experiencias vitales 

vinculadas a la intersexualidad en Chile, entendida la intersexualidad como una categoría 

paraguas para referirnos a las variaciones corporales, hormonales y/o cromosómicas, que 

conllevan diferentes experiencias corporales e identitarias. De esta forma, dichas personas 

pueden —o no— estar adscritas a grupos activistas y/o colectivos. 

En el marco de la complejidad para establecer contacto con personas con vivencias 

intersexuales, recurrí al método de muestreo bola de nieve. Según Salamanca & Martín-

Crespo (2007), este método implica acercarse a través de recomendaciones y contactos 

proporcionados por otros agentes. 

Siendo los criterios de inclusión y exclusión de participantes los que se muestran en la 

tabla: 

 

 Criterios de inclusión Criterios de exclusión 

Vivencia y edad Ser persona con vivencia 
intersexual, mayor de edad 

 

Ser persona sin vivencia 
intersexual, menor de edad 



135 
 

Diagnóstico20 Hiperplasia Suprarrenal 
congénita (HSC), Síndrome 
Insensibilidad a los andrógenos 
(SIA), síndrome de mayer-
rokitansky-kuster-hauser, 
disgenesia gonadal, hipospadias.  

Experiencias hospitalarias 
específicas. 

Diagnósticos o informes 
médicos que refieran a las 
intersexualidades como: 

Trastorno de desarrollo sexual o 
Desorden de Desarrollo Sexual 
(DSD) o hermafroditismo. 

 

Sin diagnóstico médico oficial, 
sin marcas corporales, 
experiencias hospitalarias, 
cirugías ni exámenes médicos 
que pudieran corroborarlo. 

Lugar de residencia Chile (todas sus regiones) Residir fuera del territorio 
chileno. 

 

Tabla 8: Criterios de Inclusión y Exclusión de Personas Intersexuales. Elaboración propia  

 

Ante tamaño limitado del universo, debido en gran parte a que solo el 1,7 % de la 

población mundial son personas intersexuales (Blackless et al., 2000), y que dicho dato 

en Chile es una incógnita al no existir cifras oficiales, logré gestionar trece entrevistas y 

una historia de vida con personas intersexuales, con quienes tomé contacto por medio de 

mi participación en IntersexualesChile, y en otras ocasiones, a través de un muestreo no-

probabilístico de cadena o bola de nieve.  

  Nombre ¿Cómo se define? Adscripción 

Cómo la define su 
diagnóstico 

médico 
Fecha 

entrevista 

1 Lily Mujer/lesbiana No activista 

Síndrome 
Insensibilidad a los 
andrógenos (SIA) 2021 

2 Cami Mujer No activista 

Síndrome 
Insensibilidad a los 
andrógenos (SIA) 2021 

3 Flor Mujer/trans/intersexual No activista 
Síndrome 
Klinefelter 2022 

4 Pablo Hombre/trans/intersexual Activista Hipospadias 2021 

 
20 Al incorporar el criterio de inclusión y exclusión relativo a “diagnósticos” estuve atenta a las situaciones comentadas 
por las propias personas activistas y no-activistas para comprenderse y definirse intersexuales. En un origen consideré 
que indagar en estos diagnósticos podía ser una exclusión en sí misma al recurrir a lo biomédico. No obstante, durante 
las entrevistas, parecía inevitable la validación propia de la persona entrevistada por medio de estos o a través de 
experiencias hospitalarias específicas que aludían a cirugías o medicalización. 



136 
 

5 Chuli No binaria/intersexual No activista 

Hiperplasia 
Suprarrenal 
Congénita 2022 

6 Karen Mujer/trans No activista Hipospadias 2023 

7 Pola Mujer No activista 

Hiperplasia 
Suprarrenal 
Congénita 2021 

8 Aldo Hombre No activista Hipospadias 2022 

9 Vane Mujer/intersexual Activista 

Hiperplasia 
Suprarrenal 
Congénita 2022 

10 Nico Mujer/intersexual No activista 

Hiperplasia 
Suprarrenal 
Congénita 2022 

11 Ana Intersexual Activista 

Síndrome 
Insensibilidad a los 
andrógenos (SIA) 2023 

12 Yuri Mujer/rokitansky Activista 
Síndrome 
Rokitansky 2023 

13 Gema Mujer/intersexual No activista 

Síndrome 
Insensibilidad a los 
andrógenos (SIA) 2022 

14 Xavi Hombre intersexual No activista 

Hiperplasia 
Suprarrenal 
Congénita 2022 

Tabla 10: Datos de personas intersexuales entrevistadas. Elaboración propia 

 

Es importante señalar que las entrevistas realizadas para esta investigación se 

desarrollaron bajo estrictos protocolos éticos, considerando la sensibilidad de las 

experiencias narradas. Se implementaron estrategias como la posibilidad de pausar o 

finalizar la entrevista en cualquier momento, derivación a apoyo psicológico cuando fue 

necesario, y un seguimiento posterior para asegurar el bienestar de las participantes. La 

muestra de entrevistadas refleja diversas trayectorias vitales, incluyendo personas de 

diferentes edades, contextos socioeconómicos y momentos de descubrimiento de su 

intersexualidad, aunque con una limitada representación de personas de zonas rurales y 

de pueblos originarios, lo cual debe considerarse al interpretar los resultados. Esta 

heterogeneidad permite analizar cómo las experiencias intersexuales se configuran no 

solo por la condición biológica en sí, sino también por los contextos socioculturales, 

económicos y geográficos en que se desarrollan. 



137 
 

Como una estrategia ante el bajo número de la muestra, decidí entrevistar a otras agentes 

claves para comprender su incidencia en los procesos de subjetivación intersexual, entre 

ellas: profesionales médicas especialistas (endocrinología, urología, cirugía), mapadres, 

expertas académicas y experta gubernamental. 

El debate terminológico respecto a la intersexualidad es una cuestión especialmente 

candente y refleja las tensiones, pero también similitudes entre el lenguaje biomédico y 

el propio, por lo que con la intención de indagar en las particularidades del discurso 

biomédico entrevisté a profesionales del área de la salud (endocrinólogos/as, urólogos/as, 

genetistas y cirujanos/as). 

En este caso, los criterios de inclusión y exclusión fueron: 

Criterios de inclusión Criterios de exclusión 

Trabajar o haber trabajado en áreas que impliquen 
conocimiento relacionado con las 
intersexualidades.  

No trabajar o no haber trabajado en áreas que 
impliquen conocimiento relacionado con las 
intersexualidades.  

 

Tabla 9: Criterios de Inclusión y Exclusión de Personas Profesionales. Elaboración propia 

 

Me comuniqué con la Sociedad Chilena de Endocrinología para obtener contactos con 

profesionales de la salud especialistas en intersexualidad obteniendo los primeros dos 

nombres y contactos de médicos referentes nacionales, con quienes me comuniqué en 

privado por medio de una solicitud a través de correo electrónico. Posterior a estas 

entrevistas, utilizando también la técnica bola de nieve, logré contactar a otros tres 

médicos tratantes de personas intersexuales en Chile, sumando cinco profesionales en 

total. 

 
Nombre Especialidad Fecha entrevista 

1 Dr. Lozano Endocrinólogo  2022 

2 Dra. Yanes Uróloga 2022 

3 Dr. Pérez  Urólogo 2021 

4 Dr. Alarcón Endocrinólogo  2022 

5 Dr. Curiel Urólogo 2023 

Tabla 10: Datos de médicos entrevistados. Elaboración propia 

 



138 
 

En el caso de las mapadres, les contacté por medio de las propias personas intersexuales 

o por agrupaciones de apoyo a madres de infantes con hiperplasia suprarrenal congénita. 

Obteniendo siete entrevistas en total. 
 

Mapadre Fecha entrevista 

1 Madre 1 2022 

2 Madre 2 2022 

3 Madre 3 2023 

4 Madre 4 2023 

5 Madre 5 Grupo discusión 2022 

6 Madre 6 Grupo discusión 2022 

7 Padre 1 2023 

Tabla 11: Datos de mapadres entrevistadas. Elaboración propia 

 

Por medio de mi Universidad de origen (Universidad de Concepción) contacté a personas 

académicas vinculadas a temáticas de disidencias sexoafectivas y/o diversidad corporal 

en el país, obteniendo dos entrevistas a personas investigadoras. 

Finalmente, a raíz del trabajo realizado en conjunto con el Ministerio de Salud y la 

respectiva etnografía institucional, logré gestar y concretar contacto con una encargada 

gubernamental, con quien, además de participar en las reuniones y tener conversaciones 

informales, pude realizar una entrevista semi-estructurada.  

Es fundamental reconocer las limitaciones metodológicas de esta investigación para 

contextualizar adecuadamente sus alcances y establecer con transparencia los límites de 

sus contribuciones. El tamaño reducido de la muestra (catorce personas intersexuales), 

aunque significativo considerando la baja prevalencia estadística de estas condiciones, 

impone cautela respecto a la generalización de los hallazgos. Esta limitación numérica se 

intentó compensar mediante la diversificación de perfiles, incluyendo personas con 

diferentes diagnósticos, trayectorias vitales y posicionamientos respecto al activismo.  

La concentración geográfica del trabajo de campo en Santiago constituye otra restricción 

importante, que deja pendiente la exploración profunda de experiencias en contextos 

rurales o regionales donde el acceso a información y servicios médicos presenta 

dinámicas específicas, ya que, si bien desarrollé desplazamientos geográficos o 

entrevistas vía telemática con personas de distintas regiones del país, la etnografía no se 

desarrolló intensamente en estos territorios. Asimismo, reconozco que existe un 



139 
 

inevitable sesgo de autoselección en quienes accedieron a participar, probablemente 

personas con mayor disposición a compartir sus vivencias o con procesos reflexivos más 

desarrollados sobre su experiencia. Estas limitaciones, lejos de invalidar los hallazgos, 

los sitúan en un contexto específico y abren líneas para futuras investigaciones que 

puedan abordar los aspectos menos desarrollados en este estudio. 

De esta forma, los resultados de esta tesis nunca esperaron ser generalizables a todas las 

vivencias intersexuales de Chile, sino más bien, una aproximación a otras futuras 

investigaciones que permitan profundizar en el campo, obtener datos más representativos 

y de forma longitudinal. Con ello, hago hincapié en que no se pretende construir una 

definición absoluta o prescriptiva de las intersexualidades, ni abordar la subjetividad 

como una cosificación universal, ni tampoco exponer las demandas del colectivo 

intersexual como uniformes. Por el contrario, reafirmo y celebro su diversidad en cada 

etapa de este proceso investigativo. 

 

4.1 Aproximación interseccional a las corporalidades intersexuales 

 

De esta forma, resultó fundamental adoptar una perspectiva interseccional que 

reconociera cómo diferentes ejes de desigualdad confluyen en la configuración de sus 

subjetividades. Como plantea Kimberlé Crenshaw (1989, 1991), precursora de esta 

aproximación teórica, las diversas formas de opresión no operan de manera aislada, sino 

que se entrelazan creando experiencias específicas que no pueden entenderse desde un 

único eje de análisis. 

En el contexto de esta investigación, la interseccionalidad no solo fue un marco teórico, 

sino también una herramienta metodológica que guio tanto la recolección como el análisis 

de datos. Este enfoque ha permitido visibilizar cómo la experiencia de ser las personas 

intersexuales entrevistas está atravesada por múltiples dimensiones: 

1. Clase social y acceso económico: Las narrativas recopiladas evidencian 

marcadas diferencias entre quienes pudieron acceder a sistemas de salud privados 

versus quienes dependieron exclusivamente del sistema público. Estas diferencias 

se traducen en desiguales posibilidades de obtener segundas opiniones médicas, 

acceder a especialistas o, incluso, optar por no realizar ciertas intervenciones 



140 
 

quirúrgicas. Como señala una de las participantes: “Si tuviera plata, quizás mi 

historia sería otra... habría podido elegir” (Lily, entrevista 2021). 

2. Nivel educativo: El capital cultural, particularmente el acceso a educación 

superior influye significativamente en la capacidad de las personas intersexuales 

y sus familias para comprender, cuestionar y negociar con los discursos médicos. 

Quienes cuentan con mayor formación académica reportan interacciones más 

horizontales con los profesionales médicos y mayor autonomía en la toma de 

decisiones sobre sus cuerpos. 

3. Ubicación geográfica: La marcada centralización de los servicios médicos 

especializados en Santiago genera profundas desigualdades territoriales. Las 

personas intersexuales de regiones enfrentan barreras adicionales para acceder a 

atención especializada, lo que en muchos casos implica largos viajes, gastos 

adicionales o, simplemente, la imposibilidad de acceder a ciertos tratamientos. 

4. Temporalidad y generación: Las experiencias varían significativamente según 

el momento histórico en que las personas fueron diagnosticadas e intervenidas. Se 

observa una clara evolución en los abordajes médicos y sociales: las personas 

mayores tienden a reportar experiencias marcadas por un mayor secretismo y 

menor autonomía, mientras que las generaciones más jóvenes evidencian mayor 

acceso a información y posibilidades de cuestionamiento. 

5. Etnicidad: Aunque menos representada en la muestra, la dimensión étnica emerge 

como relevante, especialmente en los casos de personas provenientes de pueblos 

originarios, donde las concepciones culturales sobre el cuerpo y el género pueden 

diferir significativamente del modelo biomédico hegemónico. Como señala una 

participante de ascendencia mapuche: “En mi cultura hay más espacio para lo que 

no es ni hombre ni mujer, pero la medicina no entiende eso” (Chuli, entrevista 

2022). 

Esta aproximación interseccional ha permitido evitar la naturalización de una 

“experiencia intersexual universal” y visibilizar cómo los privilegios y opresiones 

configuran trayectorias vitales diferenciadas incluso dentro de un grupo aparentemente 

homogéneo. Como señala Viveros (2016), la interseccionalidad no solo identifica 

categorías de diferencia, sino que analiza cómo estas se producen y articulan en contextos 

históricos específicos, generando posiciones sociales particulares. 



141 
 

En términos metodológicos, este enfoque exigió una escucha atenta a las diferentes 

dimensiones de desigualdad que emergían en los relatos, así como un análisis 

contextualizado que situara cada experiencia en sus coordenadas sociales específicas. 

Asimismo, implicó reconocer los sesgos en la conformación de la muestra, 

principalmente compuesta por personas con acceso a capital cultural y social, residentes 

en zonas urbanas y mayoritariamente mestizas, lo que señala la necesidad de ampliar en 

futuras investigaciones la representación de otras posiciones interseccionales 

 

5. Técnicas de recogida y análisis de información  

 

Esta investigación se sustenta en una robusta estrategia de triangulación metodológica 

que opera en múltiples niveles complementarios. Siguiendo a Denzin (1970), hemos 

implementado: 1) una triangulación de datos, contrastando narrativas de diversos actores 

(personas intersexuales, profesionales médicos, activistas, familiares); 2) una 

triangulación de métodos, combinando entrevistas en profundidad, observación 

participante, análisis documental y etnografía digital; 3) una triangulación teórica, 

interpretando los datos desde marcos conceptuales complementarios; y 4) una 

triangulación espacial, que articula el análisis de procesos individuales con dinámicas 

institucionales y globales. Esta aproximación no busca simplemente corroborar 'verdades' 

objetivas, sino enriquecer la comprensión del fenómeno estudiado al captar sus múltiples 

dimensiones y las tensiones productivas entre diferentes perspectivas. Como señala Flick 

(2004, 2014), la triangulación metodológica resulta especialmente valiosa en contextos 

donde los significados son contestados y negociados, como ocurre con las experiencias 

intersexuales en el Chile contemporáneo. 

Cabe destacar que la elección de estas técnicas metodológicas responde directamente a 

los objetivos de investigación planteados, por ejemplo: el análisis documental y la 

etnografía digital facilitaron la comprensión de las dinámicas organizativas del activismo 

intersexual y relaciones de poder (Objetivo 1); La observación participante y etnografía 

institucional contribuyeron a examinar las tensiones entre los discursos institucionales y 

las experiencias vividas (Objetivo 2), mientras que las entrevistas semi-estructuradas y 

conversaciones informales permitieron acceder a las experiencias subjetivas de las 

personas intersexuales (Objetivo 3 y 4). Esta articulación metodológica no solo 



142 
 

enriqueció la recolección de datos, sino que también fortaleció la validez de los hallazgos 

al permitir contrastar diferentes fuentes y perspectivas. 

 

5.1 Entrevistas semi-estructuradas y conversaciones informales 

  

Las entrevistas constituyeron la técnica principal de recogida de información, 

posibilitando no solo el acceso a datos relevantes, sino también el contraste y la 

complementariedad con los hallazgos etnográficos. Este enfoque metodológico, 

caracterizado por su flexibilidad y reflexividad, permitió profundizar en las 

subjetividades de los participantes, ampliando la complejidad y pluralidad de la 

investigación. Siguiendo las aportaciones de Agar (1996), las entrevistas se configuraron 

como espacios de co-construcción narrativa, donde las experiencias individuales se 

inscriben en un contexto cultural más amplio. 

Mediante entrevistas semi-estructuradas, exploré las experiencias personales 

relacionadas con las relaciones sociales primarias y su vínculo con la corporalidad. Estas 

entrevistas comenzaban con preguntas sociodemográficas generales y una apertura 

narrativa diseñada para fomentar relatos espontáneos, como: “¿Cómo te definirías a ti 

misma?” o “¿cuándo y cómo descubriste tu vivencia intersexual?”. Este enfoque buscaba 

minimizar la intervención de la investigadora, alineándose con la idea de priorizar las 

“historias vividas” y los marcos culturales específicos en los que estas se desarrollan 

(Agar, 1996). 

En etapas posteriores, las conversaciones se orientaron hacia temas más específicos como 

diagnósticos médicos, experiencias hospitalarias, procesos de medicalización y cirugías. 

Este enfoque balanceado entre estructura y apertura se fundamenta en las metodologías 

críticas de Lock & Scheper-Hughes (1987), quienes destacan la importancia de incorporar 

el cuerpo como objeto y sujeto de análisis antropológico. Además, como señalan Turner 

(1992) y Mauss (1973[1934]), los cuerpos no solo son biológicos, sino también 

fenómenos culturales moldeados por significados sociales, un marco teórico clave para 

analizar las experiencias de cuerpos no normativos. 

Las narrativas obtenidas revelaron tensiones y contradicciones, pero también silencios, 

omisiones y momentos de resistencia, que son igualmente significativos. Estos “márgenes 

narrativos”, como los denomina Agar (1996), permiten explorar las dimensiones 



143 
 

culturales más profundas, evidenciando cómo las experiencias individuales se entrelazan 

con estructuras sociales, relaciones de poder y marcos simbólicos. En este sentido, las 

entrevistas no solo documentaron historias individuales, sino también dinámicas 

colectivas que cuestionan las nociones normativas sobre género, sexualidad y cuerpo. 

El espacio de confianza generado durante las entrevistas facilitó la expresión libre de 

emociones y pensamientos, revelando tanto lo dicho como lo implícito o silenciado. 

Butler (1993) y Csordas (1994) subrayan que las narrativas no solo son relatos de 

experiencia, sino actos performativos de agencia y resistencia frente a la normatividad. 

En este sentido, las entrevistas se convirtieron en espacios de renegociación de 

identidades y subjetividades. 

En el caso de agentes clave con quienes ya mantenía una relación de confianza, se 

generaron “entrevistas cortas” posteriores para profundizar o aclarar aspectos específicos 

(Vallés, 1997, 2014). Algunas de estas entrevistas se realizaron por videollamada o 

mediante aplicaciones de mensajería, adaptando los formatos a las circunstancias. 

Dado el carácter biográfico de muchas entrevistas, estas permitieron recoger testimonios 

que incluyen acontecimientos vitales y valoraciones sobre la propia existencia. Este 

enfoque, alineado con el método biográfico descrito por Pujadas (1992), conecta los 

testimonios subjetivos individuales con las estructuras sociales y valores compartidos de 

un contexto particular. Entender el presente como parte de una trayectoria vital previa 

permite situar las experiencias intersexuales en un marco histórico y sociocultural más 

amplio. 

Diseñé cuatro guiones tipo de entrevista (Anexo 1) según los perfiles de las personas 

participantes: personas intersexuales, sus mapadres, profesionales de la comunidad 

médica y aliadas desde las ciencias sociales. No obstante, cada guion fue adaptado a las 

características de la persona entrevistada y las circunstancias específicas. El uso de 

preguntas abiertas permitió—en gran medida— expresar libremente sus ideas, 

desarrollarlas y articular asociaciones temáticas, cognitivas y valorativas. 

La adaptación de estos guiones no se limitó a ajustes superficiales, sino que implicó 

modificaciones sustanciales según las características específicas de cada participante. Por 

ejemplo, en el caso de profesionales médicos, el guion priorizó preguntas sobre 

protocolos clínicos y criterios de intervención, mientras que con activistas se enfatizaron 

trayectorias de politización y estrategias organizativas. Para ilustrar estas adaptaciones, 



144 
 

con una uróloga especializada en DSD, tras identificar en la conversación inicial su 

formación en bioética, incorporé preguntas específicas sobre los dilemas éticos que 

enfrenta en su práctica clínica: “¿Cómo equilibra usted el principio de autonomía con el 

supuesto beneficio médico en casos de infancias intersexuales?”. Esta flexibilidad 

metodológica permitió profundizar en las tensiones específicas que cada participante 

experimentaba desde su posición particular. 

Después de cada entrevista, registré notas reflexivas en mi diario de campo. Estas notas 

se guiaron por preguntas transversales como: ¿Cómo fue la entrevista? ¿Qué material 

obtuve y cómo se relaciona con mis objetivos? ¿Qué tensiones se presentaron? Esta 

práctica reflexiva, inspirada en las ideas de Bourdieu & Wacquant (1995), permitió ajustar 

las estrategias en entrevistas posteriores y orientar la interpretación de los datos. A su vez, 

estas notas fueron clave para la reflexividad investigadora, guiando las decisiones en 

entrevistas posteriores y orientando la interpretación.  

 

5.2 Conversación informal 

 

La conversación informal, aunque a menudo subestimada, tuvo un valor significativo a 

lo largo de este proceso de investigación. Su principal ventaja es que permite recoger la 

información tal como se experimenta y se expresa en la vida cotidiana, sin los filtros 

impuestos por la postura de la investigadora en una entrevista estructurada (Hammersley 

y Atkinson, 1994, pp.25-126). En muchos casos, lo que comenzó como una simple 

conversación informal se transformó en lo que Vallés (1997, p.37) denomina una 

“entrevista conversacional”, que con el paso del tiempo me permitió plantear la opción 

de una entrevista semi-estructurada a futuro. 

Algunos ejemplos fueron personas intersexuales que no se identifican como tal y que no 

pertenecen a grupos visibles activistas. Estas personas, sin la presencia de una grabadora, 

han tomado una postura más relajada en cuanto a la transmisión de sus propias estructuras 

y creencias, enfatizando en sus sentimientos/emociones más que cuadrar el discurso a lo 

“políticamente correcto” o lo esperado como objeto de estudio. Lo mismo pasó en 

conversaciones con profesionales institucionales o de la comunidad médica, quienes, en 

algunas ocasiones, preferían las “conversaciones de pasillo” como una presentación que 

les permitía situarse y, posteriormente, decidir si querían formar parte de la investigación. 



145 
 

No obstante, aquellas conversaciones que no lograron concretarse como entrevistas, 

fueron posteriormente traspasada a diarios de campo, lo que también me permitió la 

sistematización de datos recogidos.  

Uno de los aprendizajes durante mi experiencia con las conversaciones informales, fue la 

importancia de mantener una actitud de escucha para no interrumpir el flujo natural del 

diálogo, evitando al mismo tiempo actitudes de excesiva reserva que podrían afectar la 

confianza de las personas interlocutoras. Esta actitud me permitió generar espacios de 

confianza en medio de una instancia casual, permitiéndome evidenciar cosas que por 

medio de la recogida a través de otras técnicas no fueron posibles. 

 

5.3 Observación participante  

 

La observación participante fue la técnica clave utilizada durante el trabajo de campo, ya 

que permitió recolectar la información esencial para el desarrollo de la investigación. 

Según Pujadas & Comas d’Argemir (2004, p.70), esta metodología facilita la exploración 

de los contextos donde ocurren los eventos etnográficos, permitiendo analizar las 

interacciones entre los discursos y las prácticas, así como observar la manera en que se 

manifiestan las representaciones ideológicas dentro de un marco histórico, político, social 

y cultural específico. La combinación de observación y participación me brindó la 

posibilidad de adentrarme en la subjetividad de los participantes, capturando aspectos que 

no siempre se verbalizan (Ingold, 2021), lo cual fue fundamental para entender los 

motivos y significados subyacentes en las prácticas sociales y la vida cotidiana de los 

individuos. 

El propósito principal de esta técnica es reducir la brecha social entre la investigadora y 

las personas participantes, al involucrarse activamente en un contexto social distinto, lo 

que permite acceder a la perspectiva de las personas observadas (Guasch, 1997, p.37). 

Sin embargo, el acto de observar y participar en un entorno diferente no solo permite 

interpretar las realidades ajenas, sino que también abre un espacio de reflexión que 

posibilita reconocer las propias identidades y marcos de referencia de la investigadora. 

Además, esta técnica expande el horizonte semántico y categorial del observador 

(Sanmartín, 2003, p.55), enriqueciendo y complementando la información obtenida 



146 
 

mediante otras metodologías, como las entrevistas, al servir como una herramienta de 

contraste y triangulación de datos. 

He utilizado la observación participante en diversas instancias activistas y 

gubernamentales. El elemento testimonial de las personas presentes, que participaban en 

su espacio seguro, me permitió observar lo más íntimo de sus vivencias, dolores y 

angustias durante diferentes etapas de su vida, lo cual posibilitaba contextualizar las 

demandas de su participación al activismo actual. En el caso de las instancias 

gubernamentales, pude evidenciar el discurso institucional como un bloque de 

lineamientos estratégicos, recitados y practicados por el funcionariado.  

He prestado especial atención a cómo las personas participantes se relacionaban, el 

posicionamiento tanto en el lenguaje corporal, así también el no verbal, ropa y símbolos 

utilizados, entre otros factores contextuales. Otras instancias donde he utilizado esta 

técnica han sido congresos, seminarios, encuentros, entre otras. 

También he adoptado una posición observadora en las entrevistas, para poder capturar la 

información que no está explícita en las narrativas y en el discurso explícito. 

En el caso de esta investigación, la “observación participante”, se basó en equilibrar la 

participación activa y desde “dentro” (como aliada y voluntaria de una agrupación 

intersexual) y entender el estar, también, constantemente “fuera”, exigiendo una 

conciencia constante de mi implicación. Esta perspectiva, según Ortiz (1998, p.133), 

aboga por una “antropología implicada” que no renuncia a intervenir en los procesos 

sociales estudiados. 

Sin lugar a duda, esto no fue fácil, pero intenté sostenerme en metodologías como el 

“trabajo de campo-colaboración” (Ortiz, 1998, p.136), que me permitió preguntar ¿hasta 

dónde llega esta implicación? En prácticas de escritura como la “autoetnografía” 

(Esteban, 2004; Scribano 2009b; Tilley Lubbs, 2014; Denzin, 2017) o entender lo que 

Enrico Mora (2019) propone como “percepción flotante situacional”, aquel instrumento 

que nos permite atender a la dimensión emocional y, así, reivindicar la importancia de ser 

consciente en cada proceso, situándome a mí misma, pero con consciencia de aquellos 

conflictos y tensiones propias de estar “dentro” y “fuera”. 

 



147 
 

5.4 Fuentes documentales 

 

Durante la búsqueda de fuentes secundarias, he encontrado una amplia variedad de textos 

y documentos, como bibliografía académica, informes, documentos legales, medios de 

comunicación y material audiovisual. Esta búsqueda exhaustiva ha sido necesaria para 

contextualizar el objeto de estudio en diferentes marcos históricos, políticos, sociales y 

culturales, complementando así nuestras fuentes primarias y proporcionándonos una 

comprensión más completa de los eventos etnográficos. 

Si bien, la mayor parte de la literatura está disponible en inglés, he optado por organizar 

literatura y referentes anglosajones, así como también referentes hispánicos, lo que me ha 

permitido evidenciar similitudes y diferencias propias de los territorios y lenguaje. 

Analicé páginas webs, comunicados de Facebook y publicaciones de Instagram de las 

organizaciones internacionales, tales como: OII (Unión Europea), INIA (Unión Europea), 

GrapSIA y Kaleidos (España), IHRA(Australia) Brújulaintersex (México y países de 

habla hispana), ProyectoIntersex (México), OrquideaIntersex (Argentina), 

JusticiaIntersex (Argentina), Asociación Peruana de Personas Intersexuales (Perú), 

ABRAI (Brasil), entre otras. En Chile, comencé las comunicaciones a través de 

Organización Trans-Diversidades (OTD) continuando con IntersexualesChile e 

Intersexpacíficosur, con el fin de investigar el activismo, consignas, posición ideológica, 

proyecto social y simbología que transmiten al público mediante el discurso colectivo y 

formalizado, tanto a nivel internacional como nacional.  

Así también, otra fuente documental utilizada fue el “Sistema Nacional de Trasparencia”, 

por medio del cual solicité a los Ministerios, Subsecretarías y Hospitales Públicos la 

entrega de información respecto a las intervenciones quirúrgicas a niños y niñas 

intersexuales o con diagnóstico Desarrollo Sexual Diferente (DSD)21 por motivos de 

modificación genital, así como el equipo profesional asignado a cada caso. Hice una 

solicitud anual, no obstante, inclusive la solicitud realizada el año 2025, en el marco de 

la nueva Circular n.15, la ausencia de una respuesta formal evidenció la inexistencia de 

estos datos en los registros oficiales y la falta de difusión y práctica de dicho documento 

institucional (Capítulo V). 

 
21 Terminología utilizada por los hospitales clínicos en registros asociados a “pacientes intersexuales”. 



148 
 

El análisis de estas fuentes documentales se realizó mediante técnicas de análisis crítico 

del discurso (Van Dijk, 2016), prestando especial atención a las estructuras 

argumentativas, las elecciones léxicas y las relaciones intertextuales entre documentos 

médicos, legales y activistas. Este enfoque permitió identificar cómo se construyen 

discursivamente las corporalidades intersexuales desde diferentes posiciones 

institucionales y cómo estos discursos legitiman o cuestionan determinadas prácticas. 

Particularmente reveladora fue la comparación entre la terminología empleada en 

protocolos clínicos ('ambigüedad genital', 'trastorno', 'corrección') y aquella privilegiada 

en documentos activistas ('variación corporal', 'integridad', 'autodeterminación'), 

evidenciando paradigmas epistemológicos en conflicto. 

 

5.5 Grupo de discusión 

 

Opté por la técnica del grupo de discusión como herramienta metodológica debido a su 

capacidad para explorar la construcción social de las representaciones, considerando tanto 

su contenido como su estructura y proceso (Gómez et al., 2006). Esta técnica, 

ampliamente utilizada en las ciencias sociales, permite analizar cómo las interacciones 

grupales generan significados compartidos y revelan tensiones entre discursos 

dominantes y experiencias individuales (Kitzinger, 1994). A diferencia de las entrevistas 

individuales, los grupos de discusión fomentan un entorno dialógico donde las 

participantes no solo comparten sus experiencias, sino que también negocian y 

resignifican sus perspectivas en función de las interacciones con el resto del grupo. 

En este contexto, las discusiones grupales ofrecen ventajas clave: por un lado, permiten 

captar la dinámica social que surge en la interacción, lo que revela jerarquías, acuerdos y 

discrepancias que podrían no manifestarse en un entorno individual; por otro, posibilitan 

la identificación de datos complementarios y la validación de información obtenida en 

entrevistas previas. Según Flick (2004), estas interacciones grupales constituyen una 

fuente rica para analizar cómo los sujetos producen sentido de manera colectiva, 

enmarcados por los discursos normativos y las prácticas culturales que influyen en sus 

percepciones. 

En esta investigación, logré organizar un grupo de discusión con tres madres de personas 

intersexuales. Aunque la muestra fue limitada, la sesión proporcionó un espacio 



149 
 

invaluable para explorar cómo estas mujeres conceptualizan y enfrentan la 

intersexualidad de sus hijos, hijas, hijes. La sesión comenzó con una reflexión sobre el 

concepto de “enfermedad rara”, término que algunas madres emplearon para describir la 

“condición” de sus infantes. Este punto de partida me permitió observar cómo la noción 

de rareza opera como un marco interpretativo influido por discursos biomédicos, pero 

también resignificado por las experiencias particulares de cada madre. 

La sesión se realizó de forma telemática y tuvo una duración de una hora y media. Durante 

este tiempo, evidencié cómo las participantes navegaban entre la incertidumbre y sus 

creencias personales al compartir sus historias en un espacio colectivo. Este entorno 

permitió identificar patrones de agencia y responsabilidad que recaen, en gran medida, 

sobre las madres, quienes asumen un rol protagónico al abogar por el bienestar y futuro 

de sus infancias. Desde una perspectiva antropológica, esto resalta el género como una 

dimensión estructurante en las prácticas de cuidado y en la forma en que se construye la 

visibilidad social frente a condiciones médicas estigmatizadas (Lock & Scheper-Hughes, 

1987). 

Es relevante señalar que, aunque la muestra del grupo de discusión fue limitada, la 

decisión metodológica de mantenerlo con tres participantes se sustenta en el concepto de 

“pequeños grupos” propuesto por Turney y Pocknee (2005), quienes destacan el valor de 

los grupos reducidos cuando se abordan temas sensibles que requieren confianza y 

profundidad. La intensidad emocional y la riqueza narrativa obtenidas justificaron esta 

decisión, permitiendo un nivel de intimidad reflexiva que difícilmente se hubiera logrado 

en un grupo más numeroso. Además, siguiendo a Krueger (2014), implementé técnicas 

de facilitación específicas para pequeños grupos, como la utilización de materiales 

visuales (fotografías de campañas médicas y activistas) que estimularon reflexiones 

comparativas entre las participantes. 

Además, el grupo de discusión sirvió para observar procesos de negociación identitaria. 

Las madres no solo compartieron experiencias, sino que también reconstruyeron 

narrativas en un esfuerzo por otorgar sentido a la intersexualidad en un contexto social 

que, a menudo, medicaliza y patologiza las diferencias corporales. Este ejercicio de re-

significación colectiva refuerza la idea de que las representaciones sociales no son 

estáticas, sino que se producen y transforman en función de las relaciones sociales y los 

marcos culturales que las condicionan. 



150 
 

De esta forma, el grupo de discusión no solo permitió recopilar información valiosa, sino 

que también evidenció las dinámicas de poder, género y normatividad que atraviesan la 

experiencia de las madres de personas intersexuales.  

 

5.6 Etnografía digital 

 

Aunque la etnografía digital trasciende ser una mera técnica de recolección de 

información, al constituirse como una metodología completa, decidí detallarla en este 

capítulo debido a su pertinencia para investigar cómo las comunidades intersexuales se 

organizan, representan y comunican en espacios virtuales, tanto a nivel internacional 

como chileno. Este enfoque ha resultado especialmente adecuado para observar y analizar 

las prácticas activistas intersexuales en contextos digitales, permitiendo examinar cómo 

se construyen y difunden las narrativas en línea, así como su impacto en el cambio social 

y en la sensibilización pública. 

Comencé con la identificación de las plataformas digitales más relevantes para las 

actividades del activismo intersexual. Esto incluyó redes sociales como Twitter, Facebook 

e Instagram, además de foros especializados vinculados a la comunidad intersexual. Este 

primer paso fue crucial para delimitar el espacio digital en el que se producen las 

dinámicas activistas. Posteriormente, desarrollé una observación digital, una práctica que 

implica tanto el análisis de contenido público como la participación limitada y discreta en 

actividades, como seminarios online, encuentros internacionales, entre otras, siempre 

desde un enfoque ético y respetando la privacidad de las personas participantes (Hine, 

2015). 

Siguiendo la perspectiva de Ardévol (2012), la etnografía digital no se limita a trasladar 

métodos etnográficos tradicionales al ámbito online, sino que redefine las formas de 

observar, interactuar y comprender las dinámicas culturales en espacios digitales. En este 

sentido, las prácticas activistas intersexuales no solo se desarrollan en estos entornos, sino 

que también los transforman, generando nuevos espacios de agencia y visibilidad para 

sus demandas. 

Dada la coyuntura de la pandemia de COVID-19, una de las primeras instancias clave en 

mi observación dentro del contexto chileno fue mi participación en el Primer Encuentro 

de Personas Intersexuales: Vivir la I, realizado en mayo de 2021. Este evento me permitió 



151 
 

identificar la incipiente articulación del movimiento intersexual en Chile, aspecto que 

desarrollaré en detalle en el Capítulo IV. 

Posteriormente, en septiembre del mismo año, asistí a la Organisation Intersex 

International Europe Online Public Conference 2021, un encuentro que reunió a 

organizaciones intersexuales de diversas partes del mundo con el objetivo de sistematizar 

discursos y demandas colectivas. Durante la conferencia, tomé notas y analicé 

interacciones en tiempo real, lo que me permitió comprender con mayor precisión cómo 

se estructuran las estrategias activistas en un entorno globalizado. 

En 2022, continué mi observación participando nuevamente en la versión anual de la 

Organisation Intersex International Europe Online Public Conference. Además, en julio 

de ese mismo año, asistí a Cuerpos Intersex, Alianzas del Sur Global, un evento en el que 

activistas intersexuales debatieron sobre las problemáticas de la comunidad a nivel 

regional. Estas experiencias despertaron mi interés en profundizar en el análisis de las 

redes de activismo intersexual en América Latina. 

A partir de estas observaciones, centré mi atención en las redes sociales de agrupaciones 

intersexuales latinoamericanas, realizando un análisis detallado del contenido digital 

compartido en estas plataformas. Examinar publicaciones, comentarios y campañas 

visuales me permitió identificar temas recurrentes, narrativas clave y las formas en que 

se abordan conceptos como la identidad, los derechos humanos y la representación 

intersexual. Complementé este trabajo con la revisión de hashtags populares y tendencias 

relevantes dentro del activismo intersexual, siguiendo las recomendaciones de Kozinets 

(2015) sobre el análisis de comunidades virtuales. 

Para el registro sistemático de observaciones en entornos digitales, diseñé una matriz de 

análisis multidimensional fundamentada en los aportes teóricos de Pink et al. (2016) 

sobre etnografía digital y Lupton (2016) sobre la sociología digital aplicada a la salud y 

el cuerpo. Esta herramienta metodológica integra cinco dimensiones clave: 

1. Narrativas visuales: análisis de representaciones iconográficas, simbología y 

patrones estéticos predominantes. 

2. Estrategias discursivas: examen de hashtags, consignas movilizadoras y marcos 

interpretativos que estructuran el mensaje activista. 

3. Redes de interacción: cartografía de alianzas estratégicas, espacios de debate y 

dinámicas de confrontación entre actores. 



152 
 

4. Temporalidades activistas: identificación de ciclos de movilización, prácticas 

conmemorativas y capacidad de respuesta ante coyunturas emergentes. 

5. Concepciones de salud: análisis de posicionamientos frente a la 

despatologización, medicalización y hormonización. 

La implementación de esta matriz, mediante un riguroso protocolo de capturas de pantalla 

codificadas y notas de campo digitales, permitió identificar tanto las continuidades como 

las rupturas entre las manifestaciones activistas en espacios online y offline, revelando la 

compleja interrelación entre ambas dimensiones. 

Esta metodología me permitió identificar debates, movilizaciones y momentos clave de 

visibilización, lo que a su vez sirvió como base para centrarme en las dinámicas 

específicas de las agrupaciones chilenas. Por lo que, este enfoque me permitió no solo 

documentar las prácticas y discursos activistas intersexuales en contextos digitales, sino 

también analizar cómo estos espacios se convierten en plataformas para la resistencia, la 

negociación de identidades y la generación de cambios sociales significativos. En línea 

con Ardévol (2012), la etnografía digital no solo revela las dinámicas visibles en la red, 

sino que también permite comprender cómo los sujetos configuran narrativas en un 

entorno mediado por la tecnología, integrando sus experiencias virtuales y offline en una 

continuidad sociocultural. 

Por otra parte, el contexto COVID, pero también la articulación del movimiento 

intersexual chileno por medio de redes sociales propició que las reuniones de 

coordinación con IntersexualesChile, en el marco de mi voluntariado, se realizaran a 

través de Zoom, lo que me permitió asistir a todas y cada una de ellas en los momentos 

que me encontré residiendo en España (Capítulo IV). Así también, posibilitó la gestión 

de algunas entrevistas a través de medios digitales como videollamadas, mensajes 

directos y correos electrónicos, lo que derivó la realización de estas de acuerdo con las 

preferencias de las personas participantes y respetando el nivel de anonimato deseado. 

En todo momento, prioricé la aplicación de principios éticos fundamentales en la 

etnografía digital, como el consentimiento informado, la protección de datos personales 

y la sensibilidad cultural. Aunque no se utilizaron documentos físicos debido a la 

modalidad digital, establecí acuerdos claros con las personas participantes sobre el uso de 

la información recopilada, siguiendo las directrices propuestas por Markham y Buchanan 

(2012) para investigaciones en entornos en línea. 



153 
 

6. Cronología del trabajo de campo 

 

El trabajo de campo de esta investigación se desarrolló en tres fases diferenciadas que 

reflejan tanto la evolución de la comprensión del objeto de estudio como las adaptaciones 

metodológicas requeridas por el contexto pandémico. La primera fase (octubre 2020-Dic 

2021) estuvo marcada por aproximaciones exploratorias principalmente a través de 

medios digitales, participando en el Primer Encuentro de Personas Intersexuales 'Vivir la 

I' e iniciando un voluntariado en IntersexualesChile que me permitió establecer relaciones 

de confianza con activistas clave. La segunda fase (agosto 2022-diciembre 2022) 

constituyó el período más intensivo del trabajo de campo presencial en Santiago, donde 

realicé entrevistas en profundidad con personas intersexuales activistas y no-activistas, 

profesionales médicos y madres/padres, complementadas con observación participante en 

actividades organizativas y etnografía institucional en instancias gubernamentales. La 

fase final (agosto 2023-dic 2024) se centró en las últimas entrevistas y en entrevistas 

complementarias para profundizar aspectos específicos y en procesos de validación con 

informantes clave para contrastar interpretaciones preliminares. Esta cronología revela un 

proceso investigativo dinámico que fue adaptándose tanto a las circunstancias 

contextuales como a los hallazgos emergentes. 

 

Figura 12. Línea de tiempo del trabajo de campo. Elaboración propia 

 

Hitos relevantes para cada fase  
 

FASE 1: EXPLORACIÓN Y PRIMEROS CONTACTOS 

|-- Oct 2020: Contacto inicial por redes sociales 



154 
 

|-- Dic 2020: Primeras conversaciones informales con activistas 

|-- Feb 2021: Inicio de etnografía digital de organizaciones intersexuales latinoamericanas 

|-- May 2021: Participación en el Primer Encuentro “Vivir la I” 

|-- Jul 2021: Primeras entrevistas exploratorias  

|-- Sept 2021: Inicio del voluntariado en IntersexualesChile 

|-- Dic 2021: Inicio historia de vida con persona intersexual 

 

FASE 2: TRABAJO DE CAMPO INTENSIVO 

|-- Ago-Oct 2022: Entrevistas a profundidad con personas intersexuales 

|-- Nov 2022: Primeras conversaciones con profesionales médicos  

|-- Ene 2022: Grupo de discusión con madres de personas intersexuales 

|-- Mar-May 2022: Inicio Etnografía institucional (Mesa LGTBIQ+) 

|-- Jun -Dic2022: Participación en elaboración de Circular N°15 

|-- Jul-Sep 2022: Entrevistas con personas intersexuales 

|-- Sep-Dic 2022: Entrevistas con médicos  

|-- Nov-Dic 2022: Análisis preliminar y validación inicial 

|-- Ene 2023: Reuniones “Salud intersexual para Chile” 

 

FASE 3: PROFUNDIZACIÓN Y VALIDACIÓN 

|-- Ago 2023: Entrevistas a profundidad personas intersexuales 

|-- May-Sept 2023: Reuniones revisión Circular N.15 

|-- Jun-Jul 2023: Retorno a informantes clave para validación 

|-- Dic 2023: Cierre del trabajo de campo presencial 

 

7. Dimensiones cuantitativas del trabajo etnográfico 

 

La envergadura del trabajo de campo puede dimensionarse a través de los siguientes 

indicadores: 

Participantes directas e indirectas: Si bien las entrevistas formales involucraron a 30 

personas (14 personas intersexuales, 5 profesionales médicos, 7 madres/padres, 2 

académicas, 1 funcionaria gubernamental, 1 activista internacional, 1 pareja sexoafectiva) 

el universo de interacciones se extendió a aproximadamente 180 personas durante el 

período de investigación. Esto incluye participantes en eventos activistas, profesionales 

de la salud en formación, funcionariado público, estudiantes, académicas y aliadas del 

movimiento LGBTIQ+. 



155 
 

Horas de observación participante: Se registraron aproximadamente 340 horas de 

observación participante directa, distribuidas en: 

• 96 horas en reuniones organizativas de IntersexualesChile (reuniones mensuales 

durante 48 meses) 

• 45 horas en eventos públicos y manifestaciones (marchas del orgullo, 

conmemoraciones, charlas) 

• 55 horas en espacios institucionales (Mesa LGBTIQ+ del MINSAL, reuniones 

ministeriales, Salud intersexual para Chile) 

• 40 horas en conferencias y seminarios especializados (nacionales e 

internacionales) 

• 35 horas en espacios informales de socialización (cafés, comidas, celebraciones) 

• 70 horas en etnografía digital activa (participación en webinars, grupos de chat, 

redes sociales, encuentros, seminarios, entre otras) 

Conversaciones informales documentadas: Se registraron más de 50 conversaciones 

informales de diversa duración e intensidad, desde intercambios breves en pasillos 

hospitalarios, ministerios o instituciones públicas hasta largas sobremesas familiares. 

Estas conversaciones, meticulosamente documentadas en el diario de campo, resultaron 

fundamentales para comprender las dimensiones cotidianas y menos performativas de la 

experiencia intersexual. 

 

8. Descripción de los procedimientos de sistematización y 

tratamiento de la información recogida  

 

El proceso analítico desarrollado en esta investigación siguió una lógica circular y 

recursiva, caracterizada por un diálogo constante entre la recolección de datos, el análisis 

preliminar y el refinamiento teórico. Esta aproximación, fundamentada en los principios 

de la teoría fundamentada (Charmaz, 2006), permitió que el análisis comenzara desde las 

primeras entrevistas y observaciones, posibilitando que los hallazgos iniciales informaran 

y reorientaran las subsiguientes etapas de recolección. 



156 
 

Esta metodología, que Alonso (1998) denomina “pragmática de la investigación social”, 

facilitó una integración constante entre teoría y empiria, evitando tanto el deductivismo 

rígido que impone categorías predefinidas como el inductivismo ingenuo que pretende 

aproximarse al campo sin presupuestos teóricos.  

Respecto al análisis de contenido cualitativo de las entrevistas realizadas, y su posterior 

transcripción, empleé el software Nvivo y ATLAS.TI. Ambos me permitieron la 

clusterización de conceptos, sensaciones y percepciones de las personas entrevistadas, 

volviéndose atingente para el análisis de discursos de los agentes claves. En el caso de 

Nvivo, vacié contenidos del diario de campo, como otros documentos tipo textos 

médicos, contenido de foros o noticias, para el procesamiento, análisis y la posterior 

exploración de resultados. Con ATLAS.TI, me enfoqué en la clusterización de conceptos, 

sensaciones y percepciones de las personas entrevistadas. 

Es fundamental destacar que el material etnográfico rebasó lo capturado por estos 

softwares. Las observaciones de campo registraron actitudes, gestos y expresiones 

corporales que conformaron un corpus interpretativo significativo, meticulosamente 

documentado en el diario de campo. Este material etnográfico permitió acceder a 

dimensiones de la experiencia intersexual que no siempre se verbalizan en las entrevistas 

formales, capturando así las complejidades del lenguaje corporal, las dinámicas 

espaciales y las interacciones cotidianas que constituyen elementos cruciales para 

comprender la vivencia intersexual en su totalidad. 

La construcción del marco analítico partió de una reflexión teórica profunda sobre cómo 

aproximarse a un fenómeno complejo como la intersexualidad, donde convergen 

dimensiones biológicas, sociales, políticas y subjetivas. Siguiendo el enfoque de Gregori 

(2015), quien enfatiza la importancia de examinar las intersecciones entre poder, 

subjetividad y agencia en el estudio de la intersexualidad, establecí tres ejes 

fundamentales de análisis que responden a vacíos identificados en la literatura existente 

y a la necesidad de generar un abordaje integral del fenómeno: 

1. Relaciones de poder y saber en los discursos sobre intersexualidad 

 Exploro cómo distintos actores con diferentes cuotas de poder influyen en la 

definición de la intersexualidad, moldeando las formas dominantes de abordarla 

y gestionarla. Abordo referencias históricas médicas, feministas y activistas 

respecto a las estructuras de desigualdad sociocultural, política y económica que 



157 
 

inciden en las experiencias de los sujetos, determinando sus posibilidades de vida, 

modelo de atención médica y agencia. 

2. Relación entre experiencias intersexuales y dimensiones estructurales: 

Analizo cómo estas experiencias se inscriben en un marco histórico de relaciones 

entre el Estado, la medicina y la sociedad civil, evidenciando las políticas públicas 

y discursos institucionales que han configurado la percepción de la 

intersexualidad en Chile. A través de una etnografía institucional, estudio las 

prácticas médicas y la relación entre activismo y políticas de salud. 

3. Procesos de conformación y estrategias de reconfiguración subjetiva: 

Examino cómo las personas intersexuales construyen su subjetividad a partir de 

sus experiencias corporales y sus interacciones con el entorno social. Parto del 

supuesto de que la subjetividad es una construcción intersubjetiva en constante 

diálogo con las normas y expectativas de la sociedad.  

Estos ejes de análisis no solo responden directamente a los objetivos planteados en esta 

investigación, sino que también se reflejan de manera estructural en la organización de 

los capítulos que componen esta tesis. De esta forma, el desarrollo del estudio ha sido 

diseñado en función de una progresión lógica que permite comprender la intersexualidad 

desde sus bases teóricas hasta su manifestación en el contexto específico de Chile. 

El material etnográfico fue particularmente valioso para los últimos ejes (etnografía 

institucional para el eje N.2, etnografía intersexual para el eje N.3), ya que permitió 

observar in situ prácticas cotidianas de resistencia y resignificación que no siempre eran 

verbalizadas en las entrevistas formales. Los desbordamientos emocionales, las 

interrupciones en los relatos, los silencios y las expresiones corporales capturadas en el 

diario de campo constituyeron un corpus interpretativo fundamental para comprender la 

complejidad de los procesos de subjetivación. 

A partir de estos tres ejes, en diálogo con los códigos que emergían de la etnografía, 

desarrollé un conjunto de categorías analíticas que funcionaron como herramientas 

conceptuales para interpretar el material empírico: 

• Disposiciones encarnadas: Esquemas de percepción y acción interiorizados que 

estructuran la forma en que los sujetos experimentan y reproducen el mundo 

social. 



158 
 

• Actos de legitimación o subversión: Prácticas reiteradas que instituyen 

significados y refuerzan o desafían estructuras de poder. 

• Tramas de poder y afecto: Configuraciones vinculares que articulan jerarquías, 

alianzas y resistencias dentro de una red social. 

• Reconfiguración corporal: Modos de transformación material y simbólica del 

cuerpo, desde intervenciones médicas hasta performances identitarias. 

• Prácticas de autoconstrucción: Estrategias de subjetivación mediante la 

apropiación, resignificación o resistencia a discursos normativos. 

Es importante señalar que las categorías analíticas propuestas no emergen en un vacío 

teórico, sino que dialogan críticamente con tradiciones específicas del pensamiento 

social: las disposiciones encarnadas retoman la noción bourdieusiana de habitus, pero la 

reelaboran para captar las particularidades de cuerpos que desafían las expectativas 

normativas; la reconfiguración corporal se nutre del embodiment, pero trasciende sus 

formulaciones convencionales al centrarse en las experiencias específicas de 

modificación y adaptación corporal en contextos clínicos y sociales situados; las prácticas 

de autoconstrucción se nutren de los trabajos foucaultianos sobre “tecnologías del yo”, 

pero atienden especialmente a las condiciones de posibilidad y restricción que 

experimentan los sujetos intersexuales; los actos de legitimación inspirada en la 

performatividad butleriana, examina las prácticas reiteradas que instituyen significados y 

refuerzan o desafían estructuras de poder, mientras que la categoría de tramas de poder y 

afecto articula la dimensión relacional de la experiencia intersexual, permitiendo 

examinar tanto la operación de los dispositivos institucionales como las alianzas afectivas 

que los sujetos construyen para navegar estas estructuras.  

Un aspecto metodológico fundamental en esta investigación fue el reconocimiento y 

valoración de lo que denominé “desborde etnográfico”: aquellos elementos que excedían 

las categorías iniciales, pero que constituían material interpretativo de primer orden. 

Así, las categorías analíticas empleadas fueron construyéndose a través de este diálogo 

permanente, generando nuevos marcos interpretativos que respetaran tanto la 

singularidad de las experiencias narradas como su inscripción en procesos sociohistóricos 

más amplios.  



159 
 

 

Figura 13: Ejes, dimensiones y categorías análisis de la tesis. Elaboración propia. 

 

9. Análisis de datos 

 

El análisis de los datos recogidos durante esta investigación siguió un proceso sistemático 

basado en los principios de la teoría fundamentada constructivista (Charmaz, 2006). 

Todas las entrevistas fueron transcritas íntegramente y, junto con las notas de campo, los 

documentos institucionales y los registros de la etnografía digital, fueron sometidas a un 

proceso de codificación en tres fases: abierta, axial y selectiva (Strauss y Corbin, 2002). 

Durante la codificación abierta, identifiqué unidades significativas de información 

(fragmentos de texto, expresiones recurrentes, silencios significativos) que 

posteriormente agrupé en categorías preliminares. Este proceso inicial fue 

deliberadamente inductivo, permitiendo que emergieran temas no anticipados desde los 

propios datos. Utilicé el software ATLAS.ti (versión 9) como herramienta auxiliar para 

organizar este volumen considerable de información, lo que facilitó la identificación de 

76 códigos iniciales que abarcaban desde experiencias corporales específicas hasta 

interacciones institucionales (Anexo 2). 

En la fase de codificación axial, establecí relaciones entre los códigos preliminares, 

identificando jerarquías, conexiones causales y temporales. Este proceso reveló cinco ejes 

temáticos principales: (1) experiencias corporales y subjetividad intersexual; (2) 

trayectorias de medicalización; (3) dinámicas familiares y redes de apoyo; (4) estrategias 



160 
 

activistas y resistencias; y (5) transformaciones institucionales y marcos normativos. 

Durante esta fase, elaboré mapas conceptuales para visualizar estas conexiones, lo que 

permitió detectar patrones y contradicciones en los datos, que posteriormente se 

transformaron en las cinco categorías analíticas de los resultados (disposiciones 

encarnadas, actos de legitimación, tramas de afecto o poder, reconfiguración corporal y 

prácticas de autoconstrucción). 

La codificación selectiva consistió en la integración de los ejes temáticos en torno a estas 

categorías centrales que articulan la interpretación global de los datos. Este proceso no 

fue lineal sino iterativo, requiriendo revisiones constantes y contrastación con la literatura 

existente. Siguiendo a Flick (2014), complementé este análisis con un enfoque de 

“análisis de casos negativos”, identificando deliberadamente ejemplos que desafiaban los 

patrones emergentes, lo que enriqueció la complejidad del análisis y previno 

simplificaciones excesivas. 

También utilice durante el proceso la codificación manual, la cual permitió una mayor 

flexibilidad en la organización de los datos y en la construcción de mapas conceptuales. 

Estos mapas se convirtieron en una herramienta crucial, ya que permitían visualizar la 

organización temática de los datos, incorporando códigos, intuiciones y teorías. Esta 

estructura visual facilitaba el proceso de escritura al proporcionar una representación 

gráfica que guiaba la comprensión y organización del análisis. 

Los mapas conceptuales, a pesar de ser un recurso visual, no eran estáticos; por el 

contrario, eran objetos en constante transformación, donde podía borrar, reorganizar y 

reinterpretar las ideas a medida que avanzaba en el análisis. Este enfoque de la reescritura 

continua de los mapas reflejaba la naturaleza flexible del proceso de investigación, que 

no solo se construía a partir de los datos, sino también de las reflexiones constantes, las 

emociones y los recuerdos que se generaban durante el trabajo de campo. 

Durante todo el proceso analítico, mantuve sesiones regulares de discusión con colegas 

investigadores en estudios de género y corporalidad, lo que contribuyó a una 

“triangulación de investigadores” (Denzin, 1970) que enriqueció las interpretaciones y 

mitigó posibles sesgos analíticos. Además, implementé un proceso de “validación 

comunicativa” (Kvale, 1996) con algunas personas participantes clave, compartiendo 

interpretaciones preliminares para obtener su retroalimentación, lo que fortaleció la 

validez de las conclusiones y promovió una construcción más colaborativa del 

conocimiento. 



161 
 

A medida que avanzaba en el análisis, recurrí al análisis discursivo apoyado en la 

concepción de las entrevistas como un archivo textual. Siguiendo el enfoque de los 

Estudios de Ciencias Sociales Contemporáneas (ECTS) y la retórica como parte 

integradora del quehacer científico, el análisis fue más allá de la pura estructura de los 

discursos, considerando también los actos de comunicación que los rodean y las 

emociones que emergen en las entrevistas. 

 

9.1 Limitaciones metodológicas y estrategias de mitigación 

 

Como toda investigación, este estudio presenta limitaciones metodológicas que es 

necesario reconocer y explicitar. La principal limitación radica en la dificultad para 

acceder a personas intersexuales no vinculadas a espacios activistas o médicos, lo que 

podría generar un sesgo hacia experiencias más politizadas o medicalizadas. Para mitigar 

este riesgo, como mencioné previamente, implementé una estrategia de muestreo en bola 

de nieve, a través de redes personales no directamente relacionadas con el activismo, lo 

que permitió incorporar algunas perspectivas menos visibles, aunque sin lograr una 

representatividad completa. 

Otra limitación significativa fue la concentración geográfica de participantes en zonas 

urbanas, particularmente en la Región Metropolitana de Santiago. Si bien esta 

distribución refleja en parte la centralización de los servicios médicos especializados y 

las organizaciones activistas invisibiliza las experiencias intersexuales en contextos 

rurales o en regiones con menor acceso a información y recursos. Como estrategia 

complementaria, incorporé entrevistas telemáticas con personas de regiones de distintas 

partes del país, donde, posteriormente me desplacé, estas experiencias revelaron 

dimensiones adicionales vinculadas al aislamiento geográfico y las dificultades de acceso. 

En cuanto a la producción de datos en contextos institucionales, enfrenté resistencias 

significativas por parte de algunos centros hospitalarios, que limitaron el acceso a 

profesionales o documentación. Esta situación, analizada como dato en sí mismo, revela 

las tensiones que rodean la temática intersexual en ámbitos biomédicos. Para compensar 

parcialmente esta limitación, recurrí a plataformas institucionales, como el portal de 

Transparencia, o conversaciones informales con profesionales en formación, quienes 

ofrecieron perspectivas menos constreñidas por discursos institucionales oficiales. 



162 
 

Finalmente, es importante señalar las limitaciones temporales del estudio. Al tratarse de 

un fenómeno en rápida transformación, tanto en términos activistas como normativos, 

algunas de las dinámicas observadas pueden haberse modificado durante el proceso de 

análisis y escritura. Para abordar esta limitación, mantuve contacto con informantes clave 

hasta las etapas finales de la investigación, incorporando actualizaciones relevantes y 

señalando en el análisis el carácter situado y provisional de algunas interpretaciones. 

Estas limitaciones, lejos de invalidar los hallazgos, invitan a considerar esta investigación 

como una contribución parcial y situada a un campo de estudios emergente que requerirá 

futuros abordajes complementarios desde diversas perspectivas metodológicas y 

disciplinares. 

 

10.  Cierre del capítulo 

 

Este capítulo ha detallado el andamiaje metodológico que sustenta la presente 

investigación, evidenciando un diseño flexible y reflexivo que ha evolucionado en 

respuesta tanto a los desafíos del campo como a las necesidades emergentes del proceso 

investigativo. La articulación entre teoría y metodología no ha sido lineal ni 

predeterminada, sino que se ha construido mediante un proceso iterativo de ida y vuelta 

entre marcos conceptuales, técnicas de investigación y análisis de datos. La aproximación 

etnográfica adoptada permitió captar las experiencias intersexuales en su complejidad, 

situándolas tanto en sus contextos biográficos personales como en marcos socioculturales 

e históricos más amplios. Esta doble escala de análisis resultó fundamental para 

comprender cómo las subjetividades intersexuales se configuran en la intersección entre 

experiencias encarnadas singulares y estructuras normativas de género y corporalidad. La 

multiplicidad de técnicas empleadas responde a la necesidad de triangular diferentes 

fuentes y perspectivas, reconociendo que ninguna aproximación metodológica aislada 

puede captar completamente la complejidad del fenómeno estudiado. El enfoque 

interseccional adoptado permitió, además, situar las experiencias intersexuales dentro de 

estructuras más amplias de desigualdad y diferencia, evitando perspectivas universalistas 

que ignoran cómo factores sociales, económicos y culturales moldean las vivencias de 

manera diferencial. 



163 
 

Asimismo, el análisis de las tensiones entre discursos activistas globales y experiencias 

locales chilenas ha permitido identificar complejos procesos de traducción, adaptación y 

contestación cultural que revelan la agencia de los sujetos frente a marcos interpretativos 

importados. Las consideraciones éticas han constituido no un mero requisito formal, sino 

un eje vertebrador que ha modelado todas las decisiones metodológicas. El respeto por la 

autonomía de las personas participantes se ha materializado en un consentimiento 

informado procesual, en estrategias de devolución y validación, y en un compromiso 

constante con generar beneficios concretos para las comunidades involucradas. Las 

limitaciones reconocidas en este capítulo, lejos de debilitar la investigación, la fortalecen 

al explicitar las condiciones de producción del conocimiento presentado y abrir espacios 

para futuras aproximaciones complementarias. 

En los capítulos siguientes, este enfoque metodológico permitirá desarrollar un análisis 

que honre tanto la singularidad de las experiencias intersexuales como su inscripción en 

tramas sociohistóricas específicas. El Capítulo IV examinaré el activismo intersexual en 

Chile desde dentro, exponiendo mi participación como aliada e investigadora, instando a 

la reflexión en el campo y mostrando cómo las metodologías etnográficas revelan las 

complejas dinámicas de un movimiento emergente. El Capítulo V analizaré el tratamiento 

sociomédico de las intersexualidades en el contexto chileno, evidenciando cómo la 

triangulación de fuentes institucionales y narrativas personales permite comprender las 

contradicciones y fisuras en los discursos oficiales. Finalmente, los Capítulos VI, VII, 

VIII, IX, X profundizaré en las experiencias y subjetividades de las personas 

intersexuales, demostrando cómo la aproximación etnográfica multisituada y reflexiva 

posibilita acceder a dimensiones experienciales frecuentemente invisibilizadas en los 

estudios previos sobre esta temática. 

 

 

 



164 
 

Capítulo IV 

Reflexiones etnográficas: Repensar la investigación entre la 
academia y el activismo 

Convencer a los lectores de que se ha estado allí realmente es 
necesario tanto para acreditar que los textos antropológicos son 
resultado de un verdadero trabajo de campo como para 
manifestar una sensibilidad genuinamente antropológica. Pero, 
convencerlos de que el estar allí nos da autoridad es otro 
procedimiento diferente y mucho más difícil  
 

(Geertz, 2004[1988], p.32). 

 

1. Cuerpos y poderes en diálogo: La construcción situada del 

conocimiento etnográfico 

 

Si bien las cifras anteriormente expuestas proporcionan una dimensión cuantitativa del 

trabajo etnográfico realizado, resulta fundamental subrayar que la verdadera riqueza de 

esta investigación reside en la densidad cualitativa de los encuentros, en esos momentos 

donde —como señala Geertz (2004[1988])— la presencia etnográfica trasciende la mera 

recopilación de datos para convertirse en un espacio de construcción dialógica del 

conocimiento. 

El trabajo de campo etnográfico desarrollado en esta investigación se caracterizó por una 

inmersión profunda que fue mucho más allá de la cuantificación de horas, eventos o 

participantes.  

Las 340 horas de observación participante, las 50 conversaciones informales registradas 

y la interacción con más de 180 personas representan apenas la superficie visible de un 

proceso etnográfico que se caracterizó por una constante negociación de 

posicionamientos, resistencias institucionales, dilemas éticos y transformaciones 

subjetivas tanto de las personas participantes como de la investigadora. Como he 

expuesto, mi doble rol como investigadora y activista generó tensiones productivas que, 

lejos de constituir obstáculos metodológicos, se convirtieron en espacios privilegiados 

para comprender las dinámicas de poder que atraviesan el campo de las intersexualidades 

en Chile. 



165 
 

La verdadera densidad etnográfica de esta investigación se encuentra en esos momentos 

limítrofes donde emergen las contradicciones, los silencios, las resistencias y las 

complicidades que estructuran la experiencia intersexual contemporánea. En las lágrimas 

que interrumpían las narrativas de las madres, en los silencios estratégicos de las personas 

intersexuales ante preguntas sobre su corporalidad, en las tensiones lingüísticas con los 

profesionales médicos, en los debates internos del activismo sobre representación y 

legitimidad. Estos “datos etnográficos densos” no pueden cuantificarse, pero constituyen 

el núcleo interpretativo de esta investigación, revelando las dimensiones menos visibles, 

pero estructuralmente significativas de cómo se viven, resisten y negocian las 

intersexualidades en el Chile contemporáneo. 

Este apartado surge del cuestionamiento sobre mi propia experiencia en el campo: cómo 

me he aproximado a él, cómo he recogido y analizado los datos etnográficos y de qué 

manera los he transformado en producción científica. Siguiendo la perspectiva de Lila 

Abu-Lughod (1990), desde el inicio de este trayecto doctoral asumí un posicionamiento 

específico, analítico, político y emocionalmente situado, por lo que, comprendí que mi 

proceso investigativo no podía llevarse a cabo bajo la ilusión de la neutralidad u 

objetividad. 

En la misma línea, y retomando la postura reflexiva de Bourdieu & Wacquant (1995), 

consideré metodológicamente imprescindible identificar y explicitar las posiciones que 

emergen en un campo determinado, entendido como un sistema estructurado de prácticas 

y expresiones de los agentes. Este campo, núcleo de la investigación, es el espacio donde 

los agentes se presentan como individuos biológicos, actores y sujetos activos, cuyas 

acciones están atravesadas por relaciones de poder. A su vez, este campo se inscribe 

dentro de otro campo de poder en el que diversas instituciones compiten entre sí. Cada 

campo y sus agentes poseen su propio sistema de disposiciones (habitus), adquiridos a 

través de la interiorización de un estatus y una trayectoria particulares. Estos habitus, en 

su dimensión material y simbólica, estructural y fenomenológica, condicionan la práctica 

investigativa. Por ello, sostengo que la relación entre “la observadora” y “el mundo” en 

esta investigación se inscribe en una suerte de “complicidad ontológica” atravesada por 

dichos habitus. 

De esta forma, en los siguientes puntos quisiera dirigir la atención al cumplimiento 

meticuloso de mi rol como investigadora en la generación del conocimiento, al mismo 

tiempo que se enfoca en las circunstancias asociadas con su creación. Esto implica una 



166 
 

suerte de supervisión epistemológica y, desde mi perspectiva, una vigilancia 

metodológica esencial. La importancia de dicha atención, adoptando la perspectiva de 

Spivak (2008[1985]), se basa en considerar los riesgos inherentes al trabajo intelectual 

que, consciente o inconscientemente, puede contribuir a la dominación de la persona 

subalterna al mantenerlo en silencio, sin proporcionarle un espacio o posición desde el 

cual pueda expresarse. Reflexionar sobre esto sugiere que la investigadora no debe, ni 

puede, hablar “por” las subalternas, ya que esto conlleva a preservar y reforzar la 

“subalternidad” y la opresión sobre ellas (p. 299). Este aviso me instó a ampliar mi 

perspectiva crítica en relación con el proceso y su documentación, considerando las 

contradicciones y sutilezas de posibles dinámicas de poder en un contexto donde la 

conexión y la complicidad fueron intensas. 

Este marco —teórico y práctico— sustenta mi práctica etnográfica y me impulsa a 

abordar los análisis atendiendo a la “experiencia corporal reflexiva” (Connell, 1995, 

2010[1997]), tanto de las personas agentes involucradas como de la propia investigadora. 

De esta forma, la Figura 14 representa cartográficamente el campo etnográfico de esta 

investigación, mostrando los diversos actores, las relaciones entre ellos, los espacios de 

interacción y la evolución temporal del trabajo de campo entre 2020 y 2024. Este mapa 

visual permite apreciar la centralidad de mi posición como investigadora en relación con 

los distintos grupos, así como las tensiones y colaboraciones que emergieron a lo largo 

del proceso. 

 

Figura 14: Cartografía del campo etnográfico: actores y relaciones en la investigación. Elaboración propia. 



167 
 

1.1 Entrada y delimitación del campo 

 

A partir de la entrada en el campo y de la consiguiente delimitación de la investigación, 

pretendo “desmantelar” algunas limitaciones analíticas que, con el tiempo, se han 

convertido en elementos claves de la propia investigación.  

Durante el primer año de doctorado, no tenía claro cómo acceder a contactos en un nuevo 

contexto sociocultural, ya que al haber realizado la primera investigación sobre 

intersexualidades para el máster en Antropología en España, y queriendo mantener 

contacto con las personas intersexuales entrevistadas en esa ocasión y, a su vez, seguir 

aportando a la Agrupación con la que había gestado la primera incursión en el campo, 

proyecté mantener el lugar ligado a los afectos que había desarrollado con las personas y 

el activismo intersexual de dicho país. No obstante, y de acuerdo con lo señalado en el 

Capítulo III “Lugar de realización y justificación de estudio”, decidí levantar este 

proyecto doctoral en mi país de origen: Chile. 

Me parece relevante exponer algunos puntos que guiaron esta decisión, dada la 

comparación respecto a la entrada al campo que se gestaron en ambos contextos 

socioculturales estudiados. Como expuse anteriormente, si bien la entrada al campo para 

la investigación realizada en el Trabajo de Final de Máster fue relativamente fácil debido 

a lo fortuito que significó ser invitada a participar en el 1er Encuentro estatal de 

intersexualidades en España y de generar contacto de inmediato con las personas 

participantes, tanto personas intersexuales, como académicas e investigadoras, muchas 

de las conversaciones que se dieron en esta instancia fueron dirigidas a explicar por qué, 

yo una persona extranjera, me encontraba analizando la realidad de personas intersexuales 

españolas y no chilenas, cuestionamientos que repercutían constantemente en el 

desarrollo de mi investigación.  

Así, varias veces me vi expuesta a justificar mi elección, y en cierta forma, también 

generar una investigación en paralelo y personal respecto a la situación de las 

intersexualidades en Chile, ya que era recurrente la solicitud de información que me 

demandaban las personas entrevistadas respecto a la contingencia en mi país de origen.  

Gran parte de las justificaciones para otras personas, pero también para mí, estuvieron 

sustentadas en las imposibilidades logísticas de realizar trabajo de campo en Chile 

residiendo en España. No obstante, la situación COVID-19 abría paso a la posibilidad de 



168 
 

realizar etnografía digital desde cualquier lugar hacia cualquier lugar, por lo que, 

emocionalmente, esta situación generó uno de los primeros cuestionamientos y crisis 

personales con mi propio proyecto de investigación doctoral.   

Cuando tuve las herramientas para decidir realizar la investigación en mi país, opté por 

considerar el territorio nacional en su totalidad y no centrarme en una ciudad en particular 

de Chile. Esta decisión me permitía atender su carácter situado y, a la vez, reflejar la 

perspectiva con la que Wacquant (2013[2007]) aborda los espacios urbanos, 

considerando el enclave de ciertas personas y colectivos que se forman en ellos. Este 

enfoque reconoce una construcción histórica y política cuyas razones no pueden ser 

comprendidas al reducir la observación a un solo barrio o región, sino más bien al mirar 

el panorama nacional. Una vez decidido el ámbito de estudio, comencé a planificar el 

itinerario para viajar a Chile, dado que resido en España desde 2019. 

Con fecha 9 de octubre 2020 llegué a Santiago y comencé de inmediato a planear alguna 

estrategia para generar el primer contacto. A pesar de que conocía a varias personas 

pertenecientes a agrupaciones LGTB debido a mi trayectoria laboral ligada a políticas 

públicas con enfoque de género y, también, por activar constantemente en grupos 

feministas locales, no encontraba en mi entorno próximo personas intersexuales chilenas, 

así que decidí acercarme a las instituciones intersexuales por la vía formal.  

Si bien inicialmente percibí la virtualización forzada como un obstáculo para establecer 

vínculos significativos, pronto se reveló como un catalizador inesperado que facilitó 

ciertos aspectos de la investigación. Las reuniones virtuales eliminaron las barreras 

geográficas, permitiendo la participación de personas intersexuales de regiones remotas 

que difícilmente habrían accedido a encuentros presenciales en Santiago.  

Para las agrupaciones activistas, la pandemia aceleró procesos de internacionalización 

que ya estaban en curso. Las alianzas con organizaciones intersexuales latinoamericanas 

se intensificaron a través de webinarios conjuntos y estrategias de incidencia coordinadas. 

Sin embargo, también profundizó brechas preexistentes: las personas de mayor edad o 

con menos recursos tecnológicos quedaron progresivamente marginadas de estos 

espacios. 

En este contexto, a través de las redes sociales, comencé a seguir a las dos únicas 

agrupaciones, IntersexualesChile e IntersexPacíficoSur, sistematicé la historia, misión y 

equipo de trabajo de ambas instituciones como punto de partida. Ambas se presentan 



169 
 

como agrupaciones sin fines de lucro, que a pesar de considerar al mismo “público”, 

tienen objetivos y financiación distinta.  

En el caso de IntersexPacíficoSur, esta agrupación estaba22 alojada dentro de una 

organización mayor, nombrada Organización Trans Diversidades (en adelante, OTD), la 

cual se funda en enero de 2015 y surge como un proyecto político de transformación 

cultural con visión de futuro respecto de los objetivos de la comunidad trans, no binaria 

e intersexual, a través de la promoción y defensa de sus derechos humanos. Dentro de las 

actividades más relevantes de esta organización, se encuentran la tramitación de la Ley 

de identidad de género, promulgada durante el año 2018, y otras actividades de índole 

educacional y reportes nacionales e internacionales respecto a la situación de las personas 

trans en Chile23. Respecto a las intersexualidades, durante una marcha del orgullo, 

personas pertenecientes al equipo OTD observan una pancarta con la consigna “¿Dónde 

está la I en LGTBIQ?” situación que da paso a la postulación de fondos StoneWall de 

Reino Unido, cuyo objetivo fue realizar el primer encuentro entre personas intersexuales, 

y que pudiesen decidir la continuidad de aquel proyecto a través de investigaciones e 

intervenciones sociales. De esta forma, se crea un subequipo de personas intersexuales y 

personas aliadas endosexuales destinado a levantar dicho proyecto, quienes inicialmente 

se bautizaron como IntersexChile durante el año 2018, pero generaba duplicación y 

confusión con el otro grupo existente en paralelo, por lo que se renombra 

IntersexPacíficoSur durante el año 2020. 

La otra organización, IntersexualesChile, se creó en el año 2016 bajo la dirección de Ale, 

el primer intersexual visible en Chile, junto a Laurainter, fundadora de BrújulaIntersexual 

(organización mexicana, definida como punto de encuentro para personas intersexuales 

hispanohablantes). Al comienzo, IntersexualesChile se dedicó a brindar información a 

personas intersexuales chilenas, a través de Facebook y correos electrónicos donde se 

respondían las solicitudes y/o dudas. Con el paso del tiempo, se amplían tanto las 

funciones como su presencia en redes sociales, siendo una de las organizaciones a nivel 

internacional con mayor cantidad de personas seguidoras en Instagram 

(aproximadamente 8.000 seguidores durante el año 2024)24. Esta organización se mueve 

 
22 Escribo en pasado, ya que durante el trayecto de la investigación, específicamente finales del año 2023, esta 
Agrupación de desintegró. 
23 Para más información, https://otdchile.org 
24 Para más información https://intersexualeschile.cl 
 

https://otdchile.org/
https://intersexualeschile.cl/


170 
 

con postulación a fondos nacionales, como Fondo Alquimia, destinado a potenciar el 

activismo feminista nacional y apoyar en la implementación de sus planes de trabajo. 

Con toda esta información disponible en internet, realicé una etnografía digital de ambas 

organizaciones durante los primeros meses de mi estadía en Chile, evidenciando sus 

consignas, discursos, auto-definiciones, entre otras. No obstante, consideré que no era 

suficiente y decidí enviarles un mensaje virtual exponiendo mis propósitos. La 

comunicación era excesivamente burocrática (o lenta) para solicitar información 

específica, y más aún para solicitar posibles contactos o entrevistas. Al tiempo comprendí 

que la solicitud de reuniones o exponer la posibilidad de colaboración para realizar la 

investigación era casi imposible si no eras parte del equipo o de alguna otra agrupación 

LGTB.  

En la página web de IntersexPacíficoSur había unas publicaciones que hacían mención al 

equipo que trabajó levantando información durante un fallido encuentro de personas 

intersexuales realizado durante el año 2019. Uno de ellos era Feña, un joven antropólogo 

con quien compartíamos ciudad natal y alma mater (Universidad de Concepción). Decidí 

escribirle por mensaje privado a su cuenta de Instagram. 

Con fecha 16 de enero 2021 logré concretar una llamada con Feña, quien se mostró muy 

cordial y dispuesto a comentarme toda su experiencia vivida en dicho encuentro, así 

también, las metodologías utilizadas y las barreras enfrentadas. Un ejemplo de esto fue la 

convocatoria y el tamaño de la muestra, la cual no sobrepasó las cinco “personas 

intersexuales” participantes a nivel nacional. Según él, este “fracaso” era debido al miedo 

de ser “visibles” o por la dificultad de acceso a la información propia que involucra el 

devenir intersexual. 

Mucha gente tiene miedo a ser intersex, como que se acomodan a lo que van entendiendo en el 

momento, por ejemplo: muchas de ellas, en verdad eran trans, o quizás eran intersex, pero se 

identificaban como trans, porque lo trans ya lo entendían un poco, o les era más común, pero 

intersex era totalmente desconocido para quienes asistieron (Feña. Entrevista, enero 2021) 

En consideración de este primer diagnóstico, y sumado a los debates sobre la frecuencia 

estimada de la intersexualidad en el mundo, entendida por Fausto Sterling (2006[2000]) 

como el 1,7 % de la población mundial o 1 de cada 2000 nacimientos según Blackless et 

al., (2000), en tanto que otros han cuestionado esta cifra, y han propuesto una frecuencia 

más baja, tales como 1 cada 4500 nacimientos (Michala et al., 2014), o incluso, la menos 



171 
 

optimista, 1 cada 10.000 nacidos vivos (Woodward 2020), divisé las primeras dificultades 

que supondría conseguir una muestra óptima. 

Si tomamos como referencia la estimación más comúnmente citada en Chile —1 de cada 

2.000 nacimientos— y la aplicamos a los datos actualizados del Instituto Nacional de 

Estadísticas (INE) según el Boletín Demográfico Anual de Estadísticas Vitales del año 

2023, el país habría registrado aproximadamente 85 nacimientos de personas 

intersexuales. Este cálculo se basa en un total de 171.992 nacimientos en 2023, de los 

cuales 87.713 fueron hombres y 84.262 mujeres. 

Sin embargo, el mismo boletín indica que solo 17 recién nacidos fueron clasificados como 

“sexo indeterminado”25 debido a una genitalidad que impide asignar un sexo al nacer. 

Esta discrepancia en las cifras podría deberse al método de clasificación empleado, el cual 

se basa en un diagnóstico macroscópico y externo, considerando únicamente las 

intersexualidades visibles a través de la genitalidad. En consecuencia, se excluyen 

aquellas variaciones cromosómicas, gonadales u hormonales, que rara vez son detectadas 

o registradas en el momento del nacimiento. 

A esta dificultad se suma el hecho de que encontrar personas “visibles” que enuncien o 

encarnen su intersexualidad sigue siendo poco frecuente. Un ejemplo de esto es que, en 

Chile, solo tres personas activistas visibilizan abiertamente su intersexualidad como parte 

de su identidad, mientras que otras personas que se reconocen como activistas prefieren 

mantenerlo en reserva y anonimato. 

Además, existen personas intersexuales que nunca han tenido acceso a su diagnóstico 

médico, lo que les impide identificarse como tales. Otras, a pesar de contar con un 

diagnóstico, no se reconocen dentro de la vivencia intersexual, pues lo consideran 

únicamente una condición de salud que afecta sus cuerpos. Por estas y muchas otras 

razones que quizás no estoy abordando, las personas intersexuales siguen siendo un grupo 

difícil de identificar, heterogéneo y altamente diverso. 

 
25 Según Resolución exenta N.913 del año 19 diciembre 2013 relativa a “Comprobante de atención del parto del recién 
nacido vivo” donde se explica que por medio de la revisión macroscopica se registrará como: HOMBRE aquel que 
presenta genitales externos masculinos, MUJER genitales externos femeninos e INDETERMINADO no permite 
constatación de genitalidad masculina o femenina. Hasta la fecha, este registro era el único que permitía la contabilidad 
de posibles personas intersexuales. 



172 
 

En consecuencia, delimité el campo de estudio lo menos posible y decidí entrevistar a 

todas las personas intersexuales a las que tuviera acceso, fueran activistas o no, siempre 

respetando los criterios de inclusión y exclusión estipulados previamente (Capítulo III). 

 

1.2 Surgimiento del contacto: ¿Eres intersexual o endosexual? 

 

Con el paso de algunos meses, exactamente el 28 de abril 2021, IntersexPacíficoSur 

informa a través de sus redes sociales, el llamado al primer encuentro virtual de 

intersexualidades en Chile Vivir la I que, a su vez, contaba con la participación y apoyo 

de IntersexualesChile.  

Querides compañeres y amigues intersexuales  

Estamos en casa, pero no por eso separades, ¡hoy tenemos internet y eso de algún modo nos 

acerca! Por eso desde la querida Comunidad Intersex Pacifico Sur (CIPS), queremos invitarles 

al Encuentro Comunitario Virtual de Personas Intersexuales, VIVIR LA l. Somos muches más 

de les que imaginamos, les invitamos a conocernos, conectarnos y abrazarnos virtualmente, 

compartir nuestras experiencias, nuestras historias y dudas en un espacio creado por y para 

nosotres. 

VIVIR LA I es un espacio para personas intersexuales y aliadas ¿Cuándo?, nuestra primera 

cita es el martes 18 de mayo a las 19:00 hrs (horario de chile) ¡Solo tienes que llenar el 

formulario para inscribirte y te responderemos lo antes posible con toda la información! 

(Instagram IntersexPacificoSur, 2021) 

Evidentemente, interpreté esta instancia como una oportunidad, por lo que escribí a la 

organización solicitando mi inscripción. La respuesta que obtuve casi un mes posterior 

fue: “Hola Gloria ¿eres una persona intersex o endosex?” Al responder que soy una 

persona endosexual, me contestaron que analizarían la situación, pero el mismo día recibo 

un correo informando que han cambiado los requisitos de participación: 

Queremos comunicarte que ha habido algunas modificaciones sobre la marcha y creemos importante que los 

encuentros sean exclusivamente para personas intersexuales, principalmente por motivos de afinidad, 

experiencias y diálogo entre pares, al menos en unas primeras instancias, no queremos cerrarnos a otras 

comuniones. 

Ante esto consideramos pertinente crear una instancia y encuentro paralelo para comunidades, personas, 

familiares, amistades y afectos cercanas a personas intersexuales. Imaginamos que debe haber mucho por 

querer compartir, aprender, reflexionar. En cuanto tengamos una fecha vamos a anunciarlo y te lo haremos 

saber inmediatamente (Correo electrónico, 17 mayo 2021). 



173 
 

Decidí insistir exponiendo mis motivaciones, pero también mis contactos con el activismo 

español a raíz de mi investigación anterior. Esta vez consideraron mi participación, me 

respondieron que enviarían el correo y link destinado a todas las personas participantes, 

pero que, en mi caso, no podía intervenir ni prender la cámara a lo largo de la sesión.  

El encuentro es mañana martes 18 de mayo a las 19.00 horas, te enviaremos por este mismo medio 

el link de acceso unos 15 minutos antes. Estimamos aproximadamente una hora y media de 

encuentro, que según los ánimos puede extenderse un tanto más. Ojalá puedas encontrarte en un 

espacio cómodo y seguro para ti, para poder dialogar con tranquilidad, además de ser lo más 

puntual posible. 

En otros asuntos, muches de quienes postularon nos han solicitado que sea un espacio seguro, 

creemos lo mismo, pero también creemos que esas condiciones se construyen en conjunto, por lo 

que proponemos definir eso durante nuestro encuentro, mientras tanto puedes ir pensando: ¿qué 

es un espacio seguro para mí?, virtualmente ¿cómo sería mi espacio seguro ideal? Partiendo desde 

ahí, vamos a pedirte que al iniciar la reunión tengas la cámara prendida y el micrófono silenciado 

(para que no se acoplen los sonidos) y así poder vernos las caras, desde la virtualidad es la única 

certeza que tenemos de saber entre quienes nos observamos y compartimos (Correo electrónico, 

17 mayo 2021). 

Con fecha 18 de mayo del 2021, con una participación de ocho personas que se percibían 

como intersexuales, se inició la reunión que duró aproximadamente tres horas. 

Inicialmente, dos personas pertenecientes a la agrupación IntersexPacíficoSur se 

presentaron como moderadores de la sesión.  

La metodología implementada por los facilitadores consistió en la presentación de 

narrativas cronológicas de sus trayectorias vitales, estableciendo paralelismos entre sus 

respectivas experiencias. Este enfoque biográfico comparativo permitió identificar hitos 

significativos comunes entre los participantes, incluyendo: experiencias perinatales y 

procedimientos quirúrgicos tempranos, dinámicas familiares caracterizadas por 

ocultamiento de información, desafíos específicos durante el período adolescente, 

manifestaciones de disforia corporal, y el proceso de autoidentificación como personas 

intersexuales. 

El encuentro continuó con la solicitud de que las personas presentes contaran, de forma 

resumida, sus ciclos vitales de la misma forma que las personas moderadoras26. Algunas 

 
26 En el boletín enviado por la agrupación respecto al Encuentro, se explicó que se generaban estas dinámicas para 
“comprobar” la veracidad de la vivencia intersexual, debido a que mucha gente no entiende en su totalidad lo que es, 
una forma de “comprobarla” es las experiencias vividas en el sistema médico. Ante la imposilidad de exigir un 
diagnóstico o ficha médica, debido a que no existe un formato oficial, se recurren a este tipo de actividades a modo de 
filtro. 



174 
 

personas mostraron resistencias a exponer su vida e hicieron hincapié en que era la 

primera vez que hacían pública su intersexualidad a otras personas.  

Una de las personas presentes enunció que no prendería la cámara web por el dolor que 

le causaba hacerse “visible”, otra no quiso decir su nombre. Esto generó algunos 

momentos incómodos por parte de la organización del encuentro, ya que insistían en la 

“transparencia” que ameritaba ese tipo de instancias.   

El resto de las personas participantes se presentaron sin problemas, algunas de forma más 

extensas que otras. Se hicieron analogías o comparaciones de ciertos rituales a lo largo de 

sus vidas, principalmente, cirugías, instancias o secretismo familiar, el momento de 

enterarse de su diagnóstico, entre otras. En su totalidad, mostraron gratitud por la 

instancia, ya que expusieron la necesidad de contar con un “espacio seguro” donde 

encontrar alguna experiencia similar a la vivida propia.  

Mi presencia en la jornada se basó en realizar observación participante siguiendo las 

claras indicaciones por parte de la organización de permanecer en silencio, no intervenir 

y no encender la cámara durante la sesión. Esta situación generó curiosidad en Lily, quien 

me envió un mensaje privado por interno, al cual respondí rápidamente excusando mi 

presencia, ya que creí generarle incomodidad. Esto dio paso a una larga conversación 

donde compartimos nuestros contactos para continuar la comunicación a través de otra 

vía. 

En términos metodológicos, la etnografía digital me obligó a desarrollar nuevas 

sensibilidades: aprender a 'leer' los silencios en las videollamadas, interpretar la 

participación a través del chat, o analizar cómo las condiciones materiales de cada hogar 

se filtraban en el encuadre de las cámaras. Estas adaptaciones no constituyen simples 

notas al margen del proceso investigativo, sino transformaciones sustanciales en la forma 

de producir conocimiento etnográfico sobre realidades corporales e íntimas en un 

contexto de distanciamiento físico, lo que pude hacer evidente en este encuentro. 

Si bien el análisis reflexivo es fundamental para comprender mi posicionamiento en el 

campo, es igualmente importante destacar los datos etnográficos concretos que 

emergieron durante el encuentro 'Vivir la I'. En esta instancia, más allá de las dificultades 

de acceso, pude observar cómo las personas intersexuales negociaban sus narrativas 

personales, resistían a la presión grupal por 'hacerse visibles', y construían códigos 

compartidos basados en experiencias médicas similares. Estos patrones reflejan no solo 



175 
 

las dinámicas internas del activismo, sino también las estrategias de supervivencia 

desarrolladas ante la medicalización de sus cuerpos. 

Posteriormente, se realizaron un par de sesiones más, en las cuales no se permitió mi 

participación debido a que eran sesiones terapéuticas diseñadas y guiadas por un 

psicólogo de OTD. No obstante, esta primera instancia y toma de contacto me permitió 

entender los “pro” y los “contra” de estar dentro de instancias formales de activismo, tales 

como los discursos hegemónicos que operan desde dentro, y la reproducción de estos 

discursos por las personas que lo integran o que quieren integrarlo, lo cual fue evidente a 

lo largo de la sesión, y que pesquisé inmediatamente.  

Así me lo explicaba Lily, con quien luego de este Encuentro logramos establecer un 

vínculo íntimo. En una de nuestras primeras conversaciones, ella me expuso que no se 

sentía del todo cómoda con los discursos emitidos desde el incipiente activismo 

intersexual en Chile, considerándose a sí misma como una especie de “impostora”, al no 

presentar un historial médico en los cuales se expongan diversas “cirugías normalizantes” 

o “mutilaciones genitales” (Lily, conversación informal, mayo 2021). Esto me llevó a 

plantear la necesidad de profundizar en aquello que quizás no había observado con total 

detención: la comunidad intersexual desde lo más íntimo, ya no solo como observadora 

participante en Encuentros, Seminarios o solicitando contactos o entrevistas, sino que la 

inmersión en lo propio, en lo personal. Así se inició un nuevo periodo.  

Nuevamente, y en una situación casi “caída del cielo”, con fecha 22 de agosto 2021, la 

otra agrupación, IntersexualesChile, publica en sus redes sociales un llamado a captar 

voluntaries para su equipo de trabajo. Inmediatamente me pongo en contacto, expongo 

mi interés y mi experiencia con temáticas relacionadas con la intersexualidad, trabajos y 

contactos previos. La respuesta fue favorable, concretándose una propuesta de reunión 

virtual para la semana subsiguiente. 

Es metodológicamente relevante consignar que, para este período, mi relación 

interpersonal con Lily se había consolidado, aunque ella había optado por distanciarse de 

iniciativas activistas, manteniendo una posición periférica respecto a dichas actividades. 

La conceptualización propuesta por Nieto (1993) respecto a los factores socioculturales 

que determinan la ubicación de la sexualidad predominantemente en el ámbito privado, y 

los criterios demarcatorios entre las esferas pública y privada, proporciona un marco 



176 
 

interpretativo aplicable a la experiencia etnográfica documentada en esta fase del trabajo 

de campo. 

Las dinámicas de presión implícita ejercidas por un colectivo con características de alta 

cohesión y exclusividad, como el constituido por personas intersexuales, generaron un 

dilema epistemológico y ético respecto a la pertinencia de mantener mi vínculo con Lily 

en la esfera privada o, alternativamente, visibilizarlo como elemento legitimador de mi 

aproximación emocional y académica a la intersexualidad. Esta decisión no solo incidía 

potencialmente en mi integración y aceptación dentro del colectivo, sino que también 

podía constituirse en un factor facilitador para el establecimiento de relaciones de 

confianza dentro de la Agrupación. 

Después de enfrentar estos conflictos éticos y emocionales y tras conversar con Lily, ella 

expresó su deseo de permanecer en el anonimato, pero, al mismo tiempo, me permitió 

exponer nuestro vínculo como una forma de evidenciar cómo yo había sido “tocada” por 

la intersexualidad, sin ser yo misma una persona intersexual. Desde su perspectiva, esta 

relación sería un elemento que me acompañaría a lo largo de toda la tesis. 

Durante la primera reunión con IntersexualesChile, en la que participamos cinco personas 

interesadas en ser voluntaries, la dinámica consistió en una exposición inicial a cargo de 

la coordinadora, quien relató la historia de la agrupación. Luego, nos invitó a responder 

la pregunta: ¿por qué me interesa ser parte de IntersexualesChile? 

Cada una de nosotras compartió su nombre, profesión y motivación para participar. En 

mi turno, decidí exponer mi rol como investigadora, pero también enfatizar cómo este 

había sido transformado por el vínculo emocional que había desarrollado en el proceso. 

La coordinadora valoró especialmente mi cercanía con Lily, así como mi comprensión 

tanto técnica como emocional de su diagnóstico. 

De este modo, participé desde dentro, estableciendo un paralelismo entre investigación y 

activismo, sin perder de vista la importancia de conectar también con personas que no 

estuvieran adscritas a la Agrupación. A partir de esta premisa, decidí delimitar y mantener 

siempre presente que mi etnografía se desarrollaría tanto dentro como fuera del grupo. Es 

decir, por un lado, consideraría la percepción de la intersexualidad desde este espacio 

activista, lo que ya representaba un gran avance y privilegio; por otro, asumiría el desafío 

de encontrar y comprender vivencias que emergieran fuera del grupo, reconociendo la 



177 
 

complejidad adicional que ello implicaba. No obstante, ambos esfuerzos eran esenciales 

para construir una visión más holista y fiel a la diversidad de experiencias intersexuales. 

 

1.3 Relaciones de poder dentro y fuera: “Nada de nosotrxs, sin nosotrxs” 

 

Habiendo analizado el surgimiento del contacto inicial con las personas intersexuales y 

las agrupaciones, es necesario examinar cómo estas interacciones preliminares 

configuraron las subsecuentes relaciones de poder dentro y fuera del campo. La transición 

desde una observadora externa a una participante activa no fue lineal ni exenta de 

tensiones; por el contrario, reveló las complejas negociaciones de legitimidad y 

representación que caracterizan al activismo intersexual en Chile. 

Después de un mes de activismo en Chile, y con el compromiso de continuar mi 

participación de forma virtual, en diciembre del 2021 me vi obligada a retornar a España 

en el marco de lo requerido por mi beca27. A partir de ese momento, el trabajo de campo 

pasa a realizarse casi en su totalidad a través de etnografía digital, por medio de reuniones 

mensuales o bimensuales con la Agrupación, dependiendo de las necesidades surgidas en 

el proceso.  

Dichas instancias me sirvieron para realizar observación participante, generar lazos 

dentro del circuito y concretar vínculos necesarios para las entrevistas, recoger 

información diversa y analizar la organización desde dentro, evidenciando tanto las 

fortalezas como las contradicciones personales y/o colectivas.  

Es pertinente exponer que, desde mi entrada a la Agrupación hasta agosto del 2022, varios 

casos de participación de personas intersexuales en la Agrupación se fueron difuminando, 

ya que la brecha de acceso a la tecnología o los discursos radicales respecto a la 

contingencia política nacional, o la cercanía hacia el discurso queer, parecía ser 

anacrónico o distantes de las demandas originales de la Agrupación, lo que además 

tampoco parecía ser una postura de las generaciones más antiguas. Esto dio paso a que se 

lanzara un nuevo llamado convocando no solo a personas voluntarias, sino solo a nuevas 

personas intersexuales, ya que las demandas por charlas o exposiciones en esferas 

 
27 BecaChile Doctorado en el extranjero exige estar casi la totalidad del tiempo en el país del desarrollo del programa, 
pudiendo estar solo el 20% de la duración total del programa en Chile. 



178 
 

públicas fueron in crescendo, pero también se comenzó a cuestionar que la única persona 

intersexual visible y que, además, lideraba la Agrupación, fuese la coordinadora. 

Sorpresivamente, ante la urgencia sobrevenida y en el marco del desconocimiento casi 

transversal de las personas aliadas voluntarias, el equipo propuso una votación para elegir 

a una persona que apoyase a la coordinadora en instancias de difusión, para lo cual fui 

elegida. En estas instancias, y debido a que aún quedaban retazos del COVID 19, las 

actividades se realizaban casi en su totalidad de forma virtual, lo que facilitaba la 

participación de ambas. 

Durante nuestro trabajo en la Agrupación, compartimos varias reuniones y encuentros en 

los que ambas íbamos en representación de la organización. Sin embargo, debido al uso 

de tecnicismos políticos y académicos, así como a mi enfoque en el abordaje histórico de 

la intersexualidad, diversas instituciones públicas y privadas comenzaron a enviarme 

invitaciones solo a mí, sin copia a la coordinadora. Al notar esta situación, se lo 

comuniqué de inmediato, lo que generó cierto disgusto. Como consecuencia, ella envió 

un correo masivo estableciendo que toda comunicación o solicitud dirigida a la 

Agrupación debía canalizarse exclusivamente a través del correo institucional. 

Ante esto, procuré ser cuidadosa y le reiteré que yo no podía hablar en representación de 

la organización sin su autorización, ya que, como mencioné al inicio, era fundamental no 

desplazar la voz de las personas intersexuales dentro del proceso investigativo. A pesar 

de mis constantes explicaciones y de haberme apartado de diversas instancias para 

mantener su liderazgo y el vínculo con la Agrupación, el proceso estuvo marcado por un 

vaivén de emociones, tensiones y contradicciones que se reiteraron a lo largo del tiempo. 

En este contexto, el 31 de mayo del 2022, la coordinadora nos convoca a reunión para 

informar que se nos ha solicitado realizar clases online para un diplomado de 

profesionales de la salud. Un par de días después, nos reunimos con el director de la 

Fundación Juntos Contigo quien lideraba esta instancia. Realizado el curso, y ante estos 

resultados, la institución gestora del diplomado, específicamente su director, empezó a 

mostrar interés en mi trabajo debido al cariz académico, por lo que me contactó en privado 

para presentar en una futura instancia, sin la Agrupación. 

Lo comuniqué a la coordinadora, siendo la primera vez que aprecié un conflicto respecto 

a las relaciones de poder vinculadas a la potestad de hablar temas en los cuales hay una 

autoridad que determina que mi cuerpo endosexual—al menos en ese momento— no era 



179 
 

legítimo para hablar sobre intersexualidades, ni siquiera desde la plataforma de 

investigadora, rol que me correspondía dentro y fuera de la Agrupación. Ante lo cual 

obtuve como respuesta: “Nada de nosotrxs, sin nosotrxs” (conversación por WhatsApp 

con coordinadora, 30 agosto 2022).  

Después de varios momentos sin saber cómo gestionar estas tensiones, logré evidenciar 

que mi finalidad era internalizar que estos afectos y efectos, mis emociones y 

frustraciones, estaban también ligadas al proceso investigativo, y que los propios 

conflictos podrían permitirme observar conductas desde una reflexión encarnada, en tanto 

atravesada por emociones que impactan el proceso investigativo y, a la vez, mantenerme 

aliada (Esteban, 2004)28. 

Así, decidí tomar un poco de distancia y retomar la motivación inicial por conocer a 

personas intersexuales ajenas al activismo. Esta vez, en la segunda fase del trabajo de 

campo (agosto 2022 - enero 2023), aprovechando mi estadía en Chile, decidí volver a 

consultar a antiguas amistades de la diversidad sexual. Después de algunos intentos 

erróneos29, contacté con Chuli.  

Con expedita confianza compartimos nuestro primer encuentro de casi tres horas, como 

si nos conociéramos de toda la vida. Inició preguntándome por qué me interesaba la 

intersexualidad, a lo que le expliqué algunas cosas de mi cuerpo que siempre me hicieron 

dudar de ser “mujer” desde una perspectiva hegemónica, también le comenté de Lily. Ella 

comenzó a explicarme las “dudas” sobre su cuerpo, haciendo alusión a lo que yo le 

comentaba. Posterior a eso, hablamos sobre cómo se enteró de su diagnóstico de 

intersexualidad, vivencias alojadas en esta experiencia y algunas influencias. Lo 

interesante de esto, es que, a pesar de yo ser una persona endosexual, en muchos puntos 

coincidíamos con la forma de habitar nuestros cuerpos en ciertos ciclos de la vida, lo que 

parecía ser más relevante para ella, quien enfatizó varias veces en el hecho de “habitar” 

el sur, específicamente, Concepción, mi ciudad natal. 

Chuli estaba al tanto de mi participación en la Agrupación, pero también fue clara en 

exponerme su desaprobación a esta misma. Hace un par de años había tomado contacto y 

 
28 Esteban (2004: 38) destaca la noción del “cuerpo como agente”, heredera de la noción de agencia de la teoría 
feminista de la práctica. Subraya su dimensión potencial, intencional, intersubjetiva y relacional, que se expresa preciso, 
a través de su resistencia y vulnerabilidad. 
29 Varios de los contactos que obtuve eran de personas que pertenecen al colectivo LGTB, en su mayoría eran personas 
trans que tenían alguna idea o sospecha respecto a la intersexualidad, pero fueron descartadas al ser solo falta de 
información al considerar la intersexualidad como una orientación sexual, una identidad de género o una expresión. 



180 
 

participado en alguna reunión, pero no comulgaba con las prioridades o con lo que ella 

entendía como una forma de organización vertical. Esta toma de contacto, cercana y local, 

fue una ayuda decisiva para este momento de tensiones etnográficas, ya que, abrió y 

reafirmó otros posibles caminos y, a su vez, expuso emociones alojadas en el proceso, el 

de las relaciones personales construidas en la mutua confianza, donde la experiencia 

corporal de los sujetos y objetos se afectan mutuamente (Caicedo, 2003:170).  

No obstante, este creciente vínculo con personas ajenas al activismo comenzó a generar 

tensiones que se sumaban a las que ya arrastraba desde mi participación en el diplomado. 

La coordinadora, al notar la baja participación en la Agrupación en ese momento, me 

preguntaba los nombres de las personas que entrevistaba e insistía en que las invitara a 

unirse. 

Ante esta solicitud, respondí que, por razones de ética y confidencialidad, no podía 

compartir dicha información. Sin embargo, esta negativa provocó una serie de situaciones 

en las que las relaciones de poder se hicieron cada vez más evidentes, añadiendo una 

nueva capa de complejidad a mi trabajo de campo. 

Uno de los momentos más conflictivos de mi proceso etnográfico surgió en el marco de 

una charla que impartiría un ex estudiante de Ciencias Políticas, actual jefe del 

Departamento del Sistema Universal de DDHH. Reconocido en Chile por su tesis sobre 

intersexualidad y derechos humanos30, presentaría los avances en la materia dentro del 

país en el Equal Rights Coalition. 

Esto generó descontento tanto para las personas representantes de IntersexualesChile 

como para IntersexPacíficoSur, lo que desembocó en algunas estrategias para cancelar el 

evento. Ambas enviaron un correo solicitando a la institución gubernamental que 

cualquier instancia sobre intersexualidad contara previamente con una especie de 

autorización de las agrupaciones activistas. 

Más tarde, la coordinadora de IntersexualesChile me contactó por mensaje privado y 

preguntó si podía ser yo quien expusiera en la charla, argumentando que mi presencia 

como parte de la Agrupación y responsable de enunciar los avances estatales era más 

“válida”. Me cuestioné qué requisitos definían a alguien como intersexual y quiénes 

validaban esa identidad, más allá de un diagnóstico médico. También reflexioné sobre el 

hecho de que, si aceptaba asistir a dicho evento, quedaría atrapada en una identidad 

 
30 Más información en Capítulo III. 



181 
 

“desacreditada” y “desacreditable” (Goffman 2008[1963]), algo con lo que no me sentía 

cómoda. Ante la incertidumbre, pedí consejo a mis directoras de tesis. 

Ambas coincidieron en que debía tomar distancia. Decidí entonces no abandonar el 

campo, pero sí dejar claro en cada instancia que soy una persona endosexual, aliada e 

investigadora. Opté por entenderme a mí misma como una “extranjera” en el campo, 

alguien que entra y sale, que está lejos y cerca a la vez, pero que en ningún caso deviene 

en nativa (Simmel 2012[1908]). 

Reconocer mi rol en la investigación ha sido fundamental y, siguiendo la definición de 

Taylor (2011), me sitúo como una intimate insider, es decir, alguien que goza de una 

“posición privilegiada e íntima” dentro del proceso investigativo. Sin embargo, aunque 

esta cercanía ofrece ventajas, también se presentan momentos en los que dicho privilegio 

se diluye, especialmente por la ausencia de una vivencia intersexual compartida. 

A pesar de esto, las relaciones de “amistad” y los vínculos sexoafectivos han sido aspectos 

clave en el desarrollo de la investigación, facilitando mi validación dentro del campo. 

Esta cercanía me ha permitido acceder a ciertos beneficios: una comprensión más 

profunda del contexto y de las jergas, una comunicación más fluida con las personas 

involucradas, un conocimiento detallado sobre sus ubicaciones dentro del fenómeno 

cultural y un mejor acceso a información clave. 

Las tensiones y conflictos derivados de estas dinámicas se mantuvieron hasta el final de 

mi trabajo de campo, con fluctuaciones en su intensidad. No obstante, durante mi última 

fase presencial en Chile (agosto – diciembre de 2023), la coordinadora solicitó mi 

participación activa en la elaboración de nuevas directrices gubernamentales. Entre ellas, 

la circular trabajada junto al Ministerio de Salud, impulsada en conjunto durante el 2022 

en las instancias gubernamentales de la Mesa LGTBIQ+. Este trabajo alcanzó su punto 

álgido en 2023 y culminó a inicios de 2024 (Capítulo V). 

 

1.4 Dinámicas corporales, negociaciones y reconocimiento (o menos-reconocimiento) en 

el campo 

 

En esta sección, abordo las complejas dinámicas del contacto corporal y el papel 

fundamental de la “sexualidad” en la experiencia del trabajo de campo etnográfico. Estas 



182 
 

dinámicas han funcionado como herramientas epistemológicas que me han permitido 

recopilar, preservar y describir información a través de percepciones corporales, 

facilitando así la comprensión de datos que, mediante aproximaciones metodológicas más 

tradicionales, resultarían inaccesibles, difíciles de captar, asimilar y organizar dentro del 

marco interpretativo de la investigación. 

Este enfoque fenomenológico-corporal resulta particularmente relevante para abordar la 

complejidad inherente a la definición del valor sociosimbólico y sexual en la 

investigación etnográfica. Estos valores no operan como categorías estáticas, sino como 

amalgamas dinámicas de opresiones y privilegios tanto para la investigadora como para 

los sujetos de estudio, los cuales se redefinen local y temporalmente durante las 

interacciones que emergen en el trabajo de campo. Así, busco trasladar al ámbito público 

y académico una “intimidad etnográfica” que revela la esencia del terreno sociopolítico 

en el que se inscriben las experiencias intersexuales. 

Siguiendo la perspectiva de Ahmed (2004, 2006), es crucial subrayar que no estoy 

proponiendo un enfoque radical de subjetivismos desconectados de las realidades 

materiales, sino que destaco que el “cuerpo sexuado” opera como un elemento crucial y 

mediador en la producción del conocimiento científico, lo que resalta la importancia 

epistemológica y metodológica de incorporar la corporalidad como dimensión analítica. 

Una de las manifestaciones más evidentes de las dinámicas corporales en la etnografía 

intersexual—quizás la más común y problemática— se constata en la persistencia de 

dinámicas de categorización y teorización heteronormativa cisgénero en el ámbito de la 

investigación social y antropológica. Esto se materializa en el uso irreflexivo de 

terminologías y asunciones respecto a la identidad de género de las personas 

entrevistadas, como han señalado críticamente Califia (2003[1997]) y Namaste (2000), 

perpetuando así marcos interpretativos que distorsionan las realidades vividas por las 

personas intersexuales. 

En el extremo opuesto, en numerosos textos pertenecientes al campo discursivo queer, se 

observa una utilización metafórica y a menudo desencarnada de la figura de la persona 

intersexual como símbolo o emblema de una ruptura subversiva con el binarismo de 

género, presentándola como una realidad transversal e inherente a esta vivencia (Cabral 

& Benzur 2005; Holmes 2008). No obstante, esta visión reduccionista no solo invisibiliza 

las experiencias vividas de estas personas en toda su heterogeneidad, sino que también 



183 
 

las coloca en un pedestal simbólico que las deshumaniza y no refleja la complejidad de 

sus vidas cotidianas, sus luchas políticas y sus estrategias de adaptación y resistencia. 

En esta investigación, me esforcé meticulosamente por capturar estas realidades en toda 

su profundidad y complejidad multidimensional, evitando simplificaciones teóricas que 

pudieran distorsionar la comprensión de las dinámicas corporales y de género. A lo largo 

del trabajo de campo, encontré un espectro diverso de experiencias y posicionamientos 

identitarios: por un lado, personas intersexuales que articulaban su lucha política en torno 

a la deconstrucción del sistema binario a través de la reivindicación de una identidad no 

binaria, instancia que me permitió evidenciar las diversas demandas y tensiones que 

subyacen a esta postura, tales como las disputas por la visibilidad en ámbitos registrales 

o no, las complejas relaciones entre corporalidad e identidad (¿es el cuerpo intersexual lo 

que determina esta identidad no binaria o es la identidad no binaria la que resignifica y 

reconoce a ese cuerpo intersexual?), entre otras problemáticas. 

Paralelamente, también documenté las experiencias de personas con cuerpos 

intersexuales que se identifican firmemente como hombres o mujeres dentro de un marco 

heterocisnormativo, lo cual me llevó a problematizar las posibles reconfiguraciones del 

sistema binario de género desde estas categorías hegemónicas: ¿qué materialidad corporal 

sexuada constituye legítimamente una mujer? ¿qué corporalidad sexuada define a un 

hombre dentro de los marcos normativos contemporáneos? (Cabral & Benzur, 2005). 

Además, observé cómo estas identificaciones binarias representaban para algunos sujetos 

la posibilidad estratégica de afirmar su existencia y derechos dentro de la sociedad según 

los discursos institucionales establecidos, revelando las complejas negociaciones entre 

agencia individual y condicionamientos estructurales. 

Estas autoafirmaciones identitarias resultaron cruciales para comprender las dinámicas 

corporales en la etnografía, ya que revelan cómo las identidades de género son vividas y 

percibidas de manera situada, contingente y a menudo ambivalente. La diversidad 

corporal y la reflexión crítica sobre las categorizaciones tradicionales ofrecen una rica 

fuente de datos y perspectivas que pueden enriquecer sustancialmente la comprensión 

antropológica y sociológica de las dinámicas de género y sexualidad, desestabilizando 

presupuestos teóricos arraigados en la disciplina. 

Es importante señalar que, como investigadora, mi propio cuerpo sexuado también entró 

en juego como variable significativa en la producción de conocimiento, así como también 

mi identidad de género y orientación sexual. En diversos contextos de interacción durante 



184 
 

el trabajo de campo, logré evidenciar la ausencia de una reflexión explícita por parte de 

algunas informantes, quienes asumían implícitamente la intersexualidad de mi cuerpo de 

etnógrafa como condición de legitimidad para abordar el tema. Por otro lado, experimenté 

los juicios, resistencias y cuestionamientos al exponerme explícitamente como una 

persona “endosexual” interesada en la temática, lo que me obligó a negociar 

constantemente mi posición en el campo y a desarrollar estrategias metodológicas para 

navegar estas tensiones. 

En el desarrollo contemporáneo de las “escrituras de la intersexualidad” o “intersex 

studies”, diversos autores han resaltado la importancia de reflexionar sobre las temáticas 

intersexuales no solo para y por las personas intersexuales, sino como problemática que 

interpela a toda la sociedad en su conjunto. Como señala Cabral (2009:7) con particular 

lucidez, “la intersexualidad no es algo que solo afecta a quienes nacieron con cuerpos que 

varían respecto al promedio corporal femenino o masculino, sino que es un fenómeno que 

nos afecta a todas las personas, en cada paso”. Abrazo esta perspectiva crítica al 

“negociar” mi implicancia como aliada política con este fenómeno social y, 

simultáneamente, reconocer y exponer reflexivamente mi vivencia de cuerpo endosexual 

atravesado por un vínculo sexoafectivo intersexual, dimensión que complejiza mi 

posicionalidad en el campo. 

Blackwood (1995), en su análisis de las dinámicas de género en el trabajo de campo 

etnográfico, señala acertadamente que la experiencia etnográfica implica necesariamente 

una “re-construcción recíproca” de las subjetividades en relación dialógica con las 

personas estudiadas, destacando los momentos de malestar, incomodidad y disonancia 

como parte constitutiva de este proceso transformador. Este “malestar etnográfico” no 

debe ser obviado o minimizado, sino reconocido como un componente esencial de la 

experiencia fenomenológica del trabajo de campo (Csordas 1994: 10) y requiere una 

negociación teórica y práctica permanente que enriquece el análisis. 

El análisis etnográfico contemporáneo, particularmente desde perspectivas feministas, 

reconoce la relevancia epistemológica de las emociones y afectos en la investigación, 

aunque no existe un consenso metodológico sobre su uso e interpretación. Rosaldo 

(1980), desde su enfoque pionero, subraya que las emociones intensas son elementos 

clave para comprender las dinámicas culturales en las etnografías, mientras que Probyn 

(1993), desde una postura más crítica, cuestiona el potencial egocentrismo inherente a 



185 
 

ciertos modos de reflexividad antropológica que privilegian la experiencia de la 

investigadora sobre la de los sujetos estudiados. 

Por su parte, Cesara (1982), en su innovadora etnografía, exploró de manera explícita y 

sin precedentes sus propias experiencias emocionales y sexuales en el campo, influyendo 

decisivamente en los debates posteriores sobre la naturaleza de los vínculos que se 

establecen en el trabajo de campo etnográfico. Este enfoque corporeizado ha sido 

retomado y desarrollado en reflexiones metodológicas posteriores, como las de Esteban 

(2004, 2007, 2008, 2011), quien ha elaborado una sofisticada propuesta de antropología 

encarnada. 

Cesara introduce el concepto extremadamente fértil de risked involvement (1982: 217), 

que resalta el riesgo inherente y la vulnerabilidad estructural asociados a la implicación 

profunda con las personas investigadas, especialmente en estudios sobre sexualidad y 

género, donde las fronteras entre lo personal y lo académico se difuminan 

constantemente, generando dilemas éticos y metodológicos particulares. 

En mi caso específico, la puesta en juego de ciertas dimensiones de mi subjetividad –que 

he percibido durante el trabajo de campo simultáneamente como un riesgo metodológico, 

pero también como única posibilidad de acceso a ciertas realidades–, me ha generado 

sensaciones de pérdida, de choque cognitivo y emocional, y consiguientemente, una 

transformación radical de mis posicionamientos, también analíticos. Esta experiencia me 

ha permitido comprender vivencialmente cómo el “género” y las prácticas sexuales 

implican una posición particular y situada en la producción del conocimiento etnográfico 

y en la consiguiente gestión, interpretación y presentación del mismo (Butler, 1994). 

Mi posición como bio-mujer, bisexual y endosexual fue determinante por múltiples 

motivos interrelacionados: me conectaba de una forma particular y privilegiada al campo, 

me obligaba a mantenerme constantemente alerta al manejo de discursos heterosexuales 

y heteronormativos que podían “atacar” o contrariar mi propia identidad y 

posicionamiento político. Y, simultáneamente, esta posicionalidad se manifestaba como 

un monitor interno que me orientó heurísticamente hacia los márgenes y las disyuntivas 

culturales (Blackwood, 1995), permitiéndome identificar rupturas, contradicciones y 

espacios de resistencia que podrían haber pasado desapercibidos desde otras coordenadas 

identitarias. 



186 
 

Otra dinámica corporal y negociación explícita significativa fue aquella situación, 

comentada en apartados anteriores, donde se me ofreció la posibilidad de presentarme 

como una persona intersexual para facilitar determinados accesos o legitimidades en el 

campo. La falta de entendimiento y comunicación entre antropóloga y personas 

estudiadas, especialmente en relación con la corporalidad, sexualidad y el género, venían 

a enunciar la necesidad imperativa de problematizar las categorías establecidas y 

reconocer el impacto profundo que tienen en la configuración del conocimiento 

producido en la investigación etnográfica. 

Esta dimensión conflictiva me obligó a reflexionar críticamente sobre cómo mis silencios 

estratégicos y respuestas ambiguas camuflaban lo que Kulick ha denominado “el temor 

de que, por lo tanto, la reacción pueda ser interpretada como una reacción exagerada 

socialmente destructiva” [traducción por la autora] (1995: 7). Es decir, experimentaba un 

temor paralizante a que mis reacciones sinceras fueran interpretadas como “destructivas” 

de la intersexualidad como movimiento político y de su activismo, lo que me colocaba en 

una posición de constante autocensura y negociación identitaria. 

A medida que avanzaba el trabajo de campo, gradualmente comencé a perder el miedo y 

a comprender que poner los conflictos éticos y metodológicos abiertamente sobre la mesa 

no solo no afectaba negativamente mi “compromiso” político con las personas 

intersexuales, sino que paradójicamente fortalecía el vínculo con algunas de ellas, 

profundizando relaciones basadas en la honestidad y el reconocimiento mutuo de 

diferencias y similitudes. Este proceso también consolidó mi compromiso teórico con una 

epistemología situada y reflexiva, que intento ejemplificar a lo largo de esta tesis. 

Me mantuve fiel a esta última postura de transparencia y reflexividad crítica, lo que me 

permitió, simultáneamente, avanzar metodológicamente y tomar estas dinámicas y 

negociaciones corporales no como obstáculos a superar, sino como parte esencial y 

productiva del proceso investigativo, como datos en sí mismos que revelaban estructuras 

profundas en las relaciones de poder y conocimiento que atraviesan el campo de estudio 

de la intersexualidad. 

 

 

 



187 
 

1.5 Otras relaciones de poder: Asimetría, lenguaje y emociones 

 

Finalmente, para exponer las complejidades multidimensionales que emergieron en la 

interacción con diversos agentes sociales, es imprescindible analizar las limitaciones y 

obstáculos metodológicos que caracterizaron la etnografía con la comunidad médica. Esta 

fase de la investigación estuvo marcada por dificultades significativas, desde la 

identificación inicial de referentes nacionales en materia de intersexualidad hasta el arduo 

y prolongado proceso para concertar entrevistas con dichos especialistas, quienes 

frecuentemente operaban como “gatekeepers” (guardianes) del conocimiento biomédico 

legitimado. 

Mi posición como mujer relativamente joven y, especialmente, como estudiante de 

Antropología —no de Medicina o disciplinas biomédicas consideradas “afines”— 

constituyó un factor determinante que configuró una relación profundamente asimétrica 

y vertical en estos espacios de interacción (usualmente hospitales o clínicas), instituciones 

que, como señala Foucault (1983[1975]), funcionan como dispositivos disciplinarios 

donde el saber-poder médico se materializa y reproduce cotidianamente. 

Al iniciar las entrevistas, numerosos profesionales médicos manifestaban diversos grados 

de incomodidad, desde sutiles gestos corporales de distanciamiento hasta 

cuestionamientos explícitos sobre la pertinencia y legitimidad del tema para una 

investigación antropológica, revelando lo que Bourdieu (1991) denominaría un ejercicio 

de violencia simbólica en la defensa de los límites disciplinarios. De las cinco 

profesionales especialistas entrevistadas, cuatro son hombres adultos y referentes 

consolidados en su especialidad, ocupando posiciones de máxima autoridad institucional. 

Varios desempeñan cargos como directores de clínicas o presidentes de sociedades 

científicas (Sociedad Chilena de Endocrinología, por ejemplo), lo que configuraba una 

constelación de capitales simbólicos (Bourdieu, 1991) que potenciaban su posición 

dominante en la interacción. Durante las entrevistas, pude identificar una actitud inicial 

sistemática caracterizada por respuestas pasivo-agresivas, como si mis preguntas 

constituyeran un cuestionamiento implícito a su práctica profesional y autoridad 

epistémica, revelando las inseguridades que subyacen a la defensa del paradigma 

biomédico hegemónico. 



188 
 

En múltiples ocasiones, se repitió un patrón interaccional consistente en interrupciones 

deliberadas que me impedían concluir mis preguntas, redireccionamientos autoritarios 

hacia temáticas que ellos consideraban relevantes, o explicaciones impartidas con una 

condescendencia masculina característica del fenómeno sociológico conocido como 

“mansplaining” (Dular, 2021), evidenciando la intersección entre jerarquías profesionales 

y dinámicas de género que estructuraban nuestros encuentros. 

El caso de la única médica mujer entrevistada merece un análisis diferenciado pero 

igualmente crítico. Si bien algunas de las actitudes defensivas mencionadas estuvieron 

presentes, ella inició significativamente la entrevista con una declaración estratégica: “yo 

estoy del lado de los activistas”, estableciendo desde el principio un posicionamiento 

aparentemente favorable a las demandas de la comunidad intersexual. Sin embargo, al 

responder mis preguntas, observé un meticuloso cuidado discursivo y una elaborada 

reflexión, formulaciones claramente emitidas desde los parámetros de lo “políticamente 

correcto”. Este fenómeno ilustra lo que Goffman (1959) denominaría “manejo de 

impresiones” en la interacción social. Al concluir nuestro encuentro, solicitó 

explícitamente que le reenviara la transcripción de la entrevista para eliminar 

determinadas frases con las que no se sentía conforme, evidenciando un intento de 

controlar su representación en el estudio. 

Este proceso de negociación textual planteó desafíos metodológicos significativos para 

analizar objetivamente si su práctica clínica se alineaba efectivamente con el “correcto” 

tratamiento sociomédico de las intersexualidades que me había descrito tan 

meticulosamente. Un acontecimiento revelador ocurrió posterior a la entrevista, cuando 

esta doctora participó en la Jornada que analizaré detalladamente en el capítulo siguiente. 

En dicho contexto público y colectivo, su discurso frente a las demandas de las personas 

intersexuales mostró un carácter radicalmente distinto: mucho más directo, defensivo y 

alineado con el paradigma biomédico tradicional, evidenciando lo que Scott (1990) 

denominaría la diferencia entre “discursos públicos” y “discursos ocultos” en el ejercicio 

del poder. 

Otra actitud generalizada y sintomática entre los profesionales del área médica fue una 

marcada resistencia epistemológica a responder la pregunta aparentemente simple: “¿qué 

es para ti la intersexualidad?”. Esta reticencia emergía fundamentalmente porque dicho 

concepto no se ajustaba a las categorías taxonómicas de su repertorio discursivo médico, 

revelando las tensiones entre saberes expertos y contra-saberes activistas (Foucault, 



189 
 

2007[1976]). Recordando la máxima metodológica de Malinowski (2001[1922]), resulta 

imprescindible ingresar respetuosamente a las constelaciones de sentidos de nuestros 

sujetos de estudio, adaptándonos a sus códigos y valores lingüísticos, por lo que 

estratégicamente decidí incorporar la terminología “Desórdenes del Desarrollo Sexual” 

(DSD), categoría patologizante empleada en numerosas publicaciones científicas de los 

entrevistados (Escala et al. 2009; Yankovic, 2018). 

A pesar de esta adaptación estratégica a sus repertorios terminológicos, persistieron 

limitaciones significativas para desarrollar entrevistas en profundidad, ya que la 

incomodidad inicial derivada de las disputas lingüísticas imposibilitó el establecimiento 

de condiciones óptimas para generar un rapport genuino con los entrevistados. Esta 

barrera preliminar obstaculizó sistemáticamente el acceso a espacios de confianza 

interpersonal o el desarrollo de dinámicas empáticas que hubieran permitido realizar 

múltiples sesiones, con mayor extensión temporal, explorando opiniones diversificadas o 

percepciones más íntimas sobre la temática (Taylor & Bogdan, 1998). Esta situación 

revela cómo las negociaciones lingüísticas constituyen no solo aspectos formales de la 

investigación, sino verdaderos campos de batalla donde se disputan legitimidades 

epistémicas. 

En contraste significativo, en el caso de las madres de menores intersexuales, el empleo 

del término “intersexualidad” también representaba una limitación metodológica, aunque 

por motivos radicalmente distintos. La totalidad de ellas empleaban consistentemente un 

vocabulario medicalizado para referirse a las condiciones de sus hijos e hijas, enunciando 

que sus criaturas “sufrían” síndromes, condiciones de salud o “enfermedades raras”, 

utilizando específicamente diagnósticos como Hiperplasia Suprarrenal Congénita (HSC) 

o Síndrome de Insensibilidad a los Andrógenos (SIA), entre otros. Esta incorporación del 

discurso biomédico en sus narrativas personales evidencia lo que Foucault (2007[1976]) 

denominaría la “capilarización” del poder médico en la subjetividad cotidiana. 

Estas entrevistas con madres estuvieron invariablemente marcadas por intensas 

manifestaciones emocionales —sentimientos de culpa, episodios de llanto, expresiones 

de desesperanza y angustia— lo que generó complejos dilemas éticos que no siempre 

logré manejar con la pericia metodológica ideal. Esta dimensión emocional forma parte 

intrínseca de trabajar con una temática excesivamente íntima, socialmente silenciada y 

emocionalmente cargada, lo que me situaba en un espacio radicalmente distinto al 

experimentado con los médicos. Paradójicamente, en estas interacciones con madres, 



190 
 

parecía yo ocupar una posición de mayor poder al dirigir la entrevista y gestionar los 

sentires propios de dicho contexto, responsabilidad de la cual debía mantener una 

conciencia crítica permanente. 

Como acertadamente señala Tilley-Lubbs (2014), resulta imperativo reconocerme 

reflexivamente como miembro de una herencia cultural específica inscrita en una cultura 

académica dominante, donde la reflexividad e introspección de estos sentires que “tocan 

la fibra” no son meramente reacciones espontáneas, sino que se presentan como una 

manifestación de poder y privilegio que posteriormente se materializan en mis acciones 

y actitudes investigativas. Es decir, la vulnerabilidad manifiesta de las personas en estudio 

simultáneamente expone y me confronta con mi propia vulnerabilidad como 

investigadora, generando lo que Behar (1996) denominaría una “antropología 

vulnerable”. 

En cuanto al respeto y gestión de la emocionalidad en el campo, se manifestaron 

dinámicas similares pero distintivas en las entrevistas con personas intersexuales adultas. 

A menudo, la trayectoria emocional de estas conversaciones describía un arco complejo, 

transitando desde momentos de profunda tristeza, rabia o indignación hasta concluir la 

entrevista con expresiones catárticas de risas, complicidad y alivio emocional. Numerosos 

entrevistados me expresaron explícitamente su gratitud por el espacio reflexivo 

proporcionado, señalando que el proceso de compartir sus narrativas autobiográficas les 

permitía reinterpretar y resignificar sus experiencias vitales desde una perspectiva 

renovada y potencialmente emancipadora. 

Esta experiencia dialógica se alinea con lo que Crapanzano (1984) describe lúcidamente 

como el poder reflexivo inherente a la entrevista etnográfica: un espacio privilegiado de 

enunciación en el que la persona entrevistada no solo transmite información factual, sino 

que simultáneamente resignifica su propia historia en el acto performativo de narrarla, 

evidenciando el potencial transformador de la investigación cualitativa cuando opera 

desde parámetros éticos y horizontales. 

Significativamente, en estos encuentros con personas intersexuales adultas no emergió un 

conflicto explícito con el uso del término “intersexualidad” como categoría analítica. La 

mayoría comprendía conceptualmente el término y no manifestaba incomodidad al 

utilizarlo como concepto paraguas que abarcaba eficazmente diversas experiencias y 

diagnósticos, adaptándose flexiblemente a cada proceso identitario particular. Sin 

embargo, cabe señalar que, procedimentalmente, antes de cada entrevista, expliqué 



191 
 

detalladamente en qué consistía mi investigación (utilizando deliberadamente el concepto 

“intersexualidades” en la presentación metodológica), lo que indudablemente pudo 

establecer un marco epistemológico previo que potencialmente influenció el uso 

subsecuente del lenguaje durante nuestras conversaciones. 

Analizando transversalmente estas experiencias diversas, resulta evidente que el uso de 

términos como “intersexualidad” o “DSD” (Disorders/Differences of Sex Development), 

entre otros conceptos empleados estratégicamente por las distintas categorías de personas 

entrevistadas, ha generado un espectro heterogéneo de respuestas, efectos y contraefectos 

discursivos. El lenguaje, como demuestra este análisis, no opera meramente como un 

medio neutral de comunicación interpersonal, sino que funciona fundamentalmente como 

un sofisticado dispositivo de poder (Foucault, 2007[1976]), influenciando decisivamente 

la construcción de subjetividades y participando activamente en la regulación biopolítica 

de cuerpos e identidades. 

En este sentido, las categorías taxonómicas utilizadas para nombrar la intersexualidad 

distan radicalmente de ser neutras u objetivas; están estructuralmente atravesadas por 

complejas relaciones de poder institucional, disciplinario y social que determinan qué 

experiencias corporales son socialmente validadas y legitimadas, y cuáles permanecen 

sistemáticamente invisibilizadas, patologizadas o marginalizadas (Butler, 1993). 

Así, más que una simple categoría descriptiva de análisis, el lenguaje se configura 

epistemológicamente como un objeto de estudio en sí mismo, evidenciando las disputas 

simbólicas y materiales en torno a la clasificación, el reconocimiento y la legitimidad de 

determinadas identidades y corporalidades. Las tensiones, conflictos y disputas 

discursivas observadas entre los distintos actores sociales durante la práctica etnográfica 

permiten revelar las relaciones de poder inscritas en los regímenes discursivos y la manera 

específica en que se controla, gestiona y regula este complejo hecho social. Como señala 

incisivamente Bourdieu (1991), el lenguaje constituye un poderoso instrumento de 

dominación simbólica que puede ser estratégicamente empleado para reforzar jerarquías 

establecidas o para desafiarlas subversivamente, dependiendo del contexto específico y 

de quienes detentan la autoridad legítima para definir sus términos y condiciones de uso. 

En el caso particular de la intersexualidad, esta disputa lingüística trasciende ampliamente 

lo meramente terminológico, pues afecta directa y profundamente la autopercepción 

identitaria de quienes la experimentan corporalmente y las políticas públicas e 

institucionales que buscan regular su reconocimiento social y jurídico. La preferencia 



192 
 

sistemática por ciertos términos patologizantes, como DSD, en contextos biomédicos 

responde fundamentalmente a una lógica medicalizadora que patologiza y normativiza 

las variaciones naturales en el desarrollo sexual (Karkazis, 2008), mientras que la 

reivindicación política del término intersexualidad en espacios activistas —y no 

activistas— busca deliberadamente resignificar estas experiencias desde una perspectiva 

de derechos humanos, autodeterminación y autonomía corporal (Holmes, 2008). 

Este análisis crítico de las disputas terminológicas nos permite comprender cómo el 

lenguaje opera simultáneamente como campo de batalla y como instrumento de 

resistencia en las luchas contemporáneas por la despatologización de la diversidad 

corporal, recordándonos que nombrar nunca es un acto neutral sino profundamente 

político (Butler, 2004). Como investigadora, mi propio uso del lenguaje en este trabajo 

constituye inevitablemente un posicionamiento ético-político en estas disputas, una toma 

de postura consciente que rechaza la pretendida neutralidad científica y reconoce la 

dimensión inevitablemente política de toda producción de conocimiento antropológico 

sobre cuerpos e identidades. 

 

1.6 Consensos, coincidencias y concordias etnográficas  

 

A pesar de haber relatado las complejidades del proceso etnográfico, es fundamental 

destacar los diversos puntos de convergencia y armonía que enriquecieron esta 

investigación. Mi doble posición como investigadora y activista generó espacios 

significativos de confianza con las personas entrevistadas, permitiendo un diálogo 

fructífero entre la academia y el activismo intersexual chileno. 

Un primer consenso emergió a través del riguroso proceso de feedback mantenido con la 

Agrupación, que permitió identificar formas de resistencia cotidiana que trascienden el 

discurso político explícito: desde el humor y la ironía hasta narrativas corporales 

alternativas que desafían los discursos médicos hegemónicos. Este enfoque fue 

progresivamente valorado e incorporado por el activismo chileno, evidenciándose en la 

reestructuración organizativa de la Agrupación y en el desarrollo de investigaciones 

autogestionadas por las propias personas intersexuales al término de esta tesis. 

Una segunda coincidencia significativa surgió al documentar cómo las experiencias 

intersexuales se entrelazan con otros ejes de desigualdad social (clase, racialización, 



193 
 

acceso a salud, entre otros), complejizando las formas en que se vive y resiste la 

intersexualidad. Esta dimensión interseccional, no contemplada inicialmente en los 

marcos conceptuales de la Agrupación, enriqueció sustancialmente su comprensión del 

fenómeno y sus estrategias políticas. 

La etnografía también reveló una diversidad de experiencias intersexuales que no 

necesariamente se identificaban con el discurso queer predominante en ciertos sectores 

del activismo. Este hallazgo, compartido posteriormente con la Agrupación, generó una 

importante reflexión colectiva que culminó en la inclusión explícita de personas heterocis 

como participantes legítimos del activismo intersexual, ampliando significativamente su 

base social y perspectivas políticas. Esta apertura resultó especialmente valiosa, pues 

facilitó la aproximación de personas intersexuales que inicialmente se mantenían 

distantes del activismo por no reconocerse en sus lineamientos discursivos. 

Finalmente, emergió un consenso transversal sobre la necesidad urgente de implementar 

políticas públicas que protejan efectivamente los derechos de las personas intersexuales. 

Mientras el activismo ha logrado visibilizar la intersexualidad en las agendas de derechos 

humanos, presionando por reformas legales y sanitarias, la investigación etnográfica ha 

contribuido a la producción de conocimientos situados, generando materiales educativos 

y documentando relatos que desafían los discursos patologizantes. Ambas esferas 

concuerdan en la importancia crucial de situar el devenir intersexual en el centro del 

debate público contemporáneo. 

 

2. Del silencio a la palabra: Desafíos lingüísticos y éticos en la 

codificación etnográfica 

 

2.1  Revelar “el secreto”: Algunas tensiones y contradicciones respecto a tratamiento 

de datos etnográficos 

 

En los latidos intermitentes de esta etnografía, he percibido el zumbido de un cuerpo que 

contiene su respiración mientras decide cómo revelarse. Este proceso de conocer, sentir 

y escribir sobre el “secreto” de la intersexualidad ha constituido no solo el núcleo 

metodológico de mi investigación, sino también su mayor desafío ético. 



194 
 

La propuesta de Taussig (2010) sobre “la labor de lo negativo” y el “secreto público” ha 

iluminado mi camino etnográfico. Me he sumergido en la paradoja de un conocimiento 

que simultáneamente sostiene y desestabiliza las instituciones sociales. Los cuerpos 

intersexuales existen como ese secreto público que todos “saben que no deben saber”, un 

secreto que vertebra nuestra comprensión del género, la medicina y la normalidad. Cada 

entrevista, cada encuentro, me enfrentó a la pregunta que Taussig planteó: ¿revelar este 

secreto lo destruye o lo fortalece? 

“Nadie quiere hacer visible su diagnóstico”, me confesó Lily explicando la escasa 

participación en la Agrupación. Este diagnóstico, como me recordó Coni durante el 

Encuentro Vivir la I, está constantemente reducido en el imaginario social a una cuestión 

de “genitalidad ambigua”, desembocando invariablemente en la intrusiva pregunta: “¿qué 

es lo que tienes entre las piernas?”. Esta reducción anatomista despoja a las personas 

intersexuales de la complejidad de sus experiencias vividas, convirtiéndolas en meros 

cuerpos a descifrar (Kessler, 1998). 

Entre mis entrevistadas, he escuchado el anhelo recurrente de transformar sus cuerpos en 

“campos de batalla” contra un sistema binario que les ha modificado sin su 

consentimiento. Sin embargo, el abismo entre este deseo y su materialización es 

profundo. Quienes logran habitar ese espacio público lo hacen sostenidas por redes de 

apoyo o impulsades por un activismo que brinda herramientas políticas inaccesibles para 

muchas personas intersexuales (Cabral, 2009). He sido testigo de cómo, en la soledad de 

la decisión, el peso asfixiante del “secreto” frecuentemente eclipsa la promesa liberadora 

de la visibilidad. 

Mi metodología se vio constantemente reconstruida por estas tensiones. Algunas personas 

limitaron nuestras conversaciones al discurso activista cristalizado, ofreciéndome 

definiciones casi calcadas de referentes como Mauro Cabral (2005) o materiales de 

BrújulaIntersexual, como expuse en el Capítulo II. Otras, ajenas al activismo, trazaron 

fronteras precisas: “sin nombres”, “sin grabadora”, “sin cámara encendida”. Cada 

negación no era simplemente un obstáculo técnico, sino un acto político que me obligaba 

a repensar mi posición como investigadora. 

Anonimizar no fue suficiente. Eliminé nombres, edades, regiones, datos biográficos 

reconocibles, pero seguía sintiendo el peso de dos tensiones fundamentales. Por un lado, 

la responsabilidad de escribir sobre experiencias profundamente íntimas, atravesadas por 

el silencio médico y familiar. Por otro, mi doble pertenencia a la Agrupación y a la 



195 
 

academia, que me situaba en una lealtad dividida, bajo una mirada evaluadora constante, 

lo que Scheper-Hughes (1995) denominaría el conflicto entre el “compromiso” y el 

“distanciamiento” etnográfico. 

Esta tensión cristalizó durante mi participación en la elaboración de políticas públicas 

para una “Salud intersex para Chile”. Mientras contribuía desde la Agrupación, una voz 

interior me cuestionaba: ¿Estamos representando todas las experiencias? ¿Qué ocurre con 

aquellas voces que recogí bajo promesa de anonimato, aquellas que nunca pisarían un 

ministerio? ¿Están sus necesidades reflejadas en estos documentos que pretenden ser 

inclusivos? 

Avanzaba en el terreno institucional mientras sentía que traicionaba algo esencial. La 

imagen que me devolvía el contacto con personas fuera del circuito activista evidenciaba 

que yo estaba escuchando solamente el secreto que se proclama en espacios públicos, el 

secreto colectivo, mientras otros secretos permanecían en la sombra. Me sentí suspendida 

entre múltiples lealtades, como una marioneta cuyos hilos tiraban en direcciones 

opuestas, experimentando lo que Turner (1988) describiría como una condición liminal. 

Cada “revelación” que recibí —y cada “semi-revelación”, esos fragmentos que me pedían 

modificar— reconfiguraba mi comprensión del campo. Recordé a Pitt-Rivers (citado en 

Taussig, 2010, p.89): “cuando el saber se convierte en algo que podemos dar o que 

podemos negar nos damos cuenta de su verdadero valor (...) el cambista es el único que 

puede reconocer una moneda falsa”. En cada entrevista, mis informantes decidían qué 

mostrarme y qué ocultarme, conscientes del valor incalculable de su testimonio. 

En esta danza de ocultamiento y revelación, he llegado a comprender que lo que aparece 

en esta tesis no es “el secreto” en su totalidad —una pretensión imposible y éticamente 

cuestionable— sino apenas “la cara de la moneda que se ha permitido exhibir”. Una cara 

que, sin embargo, constituye una historia legítima en sí misma, tejida con los hilos de 

confianza que mis informantes decidieron entregarme y que he intentado honrar en cada 

palabra escrita, asumiendo lo que Haraway (1988) llamaría la responsabilidad de producir 

“conocimientos situados”. 

 

 



196 
 

2.2  Información susceptible y producción científica 

 

Varias incertidumbres teóricas y etnográficas se me abrían de estas confidencias 

¿Emergen estas informaciones como una situación analítica que me ayudaban a 

comprender las dinámicas propias del campo? ¿Cómo explicar la atención y cuidado que 

tenían en la preservación de las informaciones? ¿Cómo explicar la angustia en la 

revelación del secreto contado por ellas y expuesto por mí? ¿Es una contradicción 

escribirlo y analizarlo? ¿Revelar el “secreto” o el modo en que lo hago, influencia en la 

definición y constitución de las intersexualidades? En definitiva: ¿cómo revelarlo sin 

exponerlas? Mi objetivo era comprender el motivo sociopolítico del Secreto, un Secreto 

alojado en los cuerpos, unos cuerpos que, a su vez, componían ese espacio sociopolítico, 

estuviesen adscritas al activismo o no. 

Durante largo tiempo la cuestión de la confidencialidad me preocupó especialmente, 

después de haber enfrentado una situación de incesante exigencia del documento físico 

durante una conversación informal en un café con la académica y dirigente de la 

Agrupación IntersexIreland en medio de mi pasantía en dicho país31. Luego de este 

aprendizaje, decidí tener siempre conmigo el Informado y el de Confidencialidad, con el 

objetivo de salvaguardar la protección de datos personales en entendimiento de lo sensible 

de la información transmitida en cualquier situación, sumado a la rigurosidad con la que 

me había propuesto abordar los posibles dilemas éticos. 

No obstante, no bastó con contar con el documento físico, ya que debí elaborar distintas 

estrategias como argumento a la realización de etnografía digital (comunidad virtual, 

COVID-19 y distancias geográficas), lo cual trajo consigo el desafío de buscar nuevas 

formas más idóneas para la obtención del consentimiento informado que, en algunos 

casos, fue enviado en formato digital a través de correo electrónico y, en otros, he 

procedido a enunciarlo por medio de la oralidad. Este último, ha sido utilizado 

mayormente para la realización de observación participante en instancias internas y 

externas bajo la representación de la Agrupación. Durante las diversas reuniones exponía 

mi situación de investigadora, el objetivo de mi tesis y mi rol de aliada, sumado a que en 

cada una de las reuniones solicitamos el consentimiento oral de grabación al inicio de 

esta. Todo esto ha remarcado la necesidad de mantener en ejercicio lo que estipula el 

 
31 Pasantía informal desarrollada en Dublín. 



197 
 

Código de Buenas Prácticas (2020, p.9) y otros repositorios institucionales respecto al 

Consentimiento Informado y Confidencialidad, pero también ha evidenciado las lagunas 

que se gestan en la práctica que no se ajustan a todas las realidades de la investigación 

cualitativa (Denzin & Giardina 2008).  

En el caso de las entrevistas presenciales o virtuales realizadas fuera de la Agrupación, 

estas también cuentan con la información necesaria sobre la investigación y el 

consentimiento escrito/digital u oral directo a la investigadora, dependiendo de la 

preferencia de la persona agente clave, lo que preguntaba al iniciar la interacción. 

Por su parte, y en consideración con la “Etnografía emocional” (Esteban, 2004) utilizada 

en esta investigación, he velado por conservar esta “perspectiva ética”, a la que refiere 

Hammersley y Atkinson (1994): “Es importante mantener una perspectiva ética sobre 

todo el Proyecto y ser un profesional reflexivo cuando se trata de trabajar tan de cerca 

con otra persona que ha dado un regalo, una confianza tal, como una historia de 

vida”[Traducción por la autora] (p.39), por lo que he respetado la confidencialidad de la 

información recogida. Esto se traduce en que todas las personas que aparecen en esta 

investigación lo hacen bajo seudónimos, tal como recomienda la Comisión de Ética y 

Experimentación Humana y Animal (CEEHA – UAB), salvo en casos en los que se ha 

explicitado la conveniencia del uso del nombre por razones activistas y de visibilidad 

(Anexo 3 y 4).  

Sin embargo, en el análisis de los datos me he enfrentado al dilema de que utilizar un 

seudónimo no siempre es suficiente para evitar delatar la identidad de algunas de las 

personas agentes claves, esto debido a que los espacios en los cuales participan tienden a 

ser muy reducidos e íntimos, por lo que alguna información específica o determinadas 

confidencias podrían delatarlas frente al resto. Frente a esta situación, he optado por 

cruzar la información y modificar el contexto, de tal manera que no se pueda desvelar la 

identidad, pero que tampoco se perdiera solidez ni veracidad. La interpretación es la 

misma y el relato no pierde potencial explicativo ni emotivo.  

Por la susceptibilidad de los datos recogidos, y de acuerdo con el tratamiento de los datos 

(preservar y compartir información recogida), he decidido gestionar los datos encriptados 

en plataformas de almacenamiento digitales confiables, como Outlook, bajo el exclusivo 

uso de la investigadora. A la vez, he seguido con el modelo de “Guia per elaborar un pla 

de gestió de dades per a doctorands” del Consorci de Serveis Universitat de Catalunya. 



198 
 

2.3 Riesgos de re-victimizar al sujeto y de la interpretación de las emociones 

implicadas 

 

Otra dificultad encarnada durante la recogida de información con estas agentes claves ha 

sido la emocionalidad traducida muchas veces en llanto a lo largo de las entrevistas o 

conversaciones informales. Esto, debido a lo sensible y susceptible que son las vivencias, 

las cuales, muchas veces, me he sentido incapacitada de manejar o, inclusive, responsable 

de desenmarañar.   

Las diversas expresiones de dolor, culpa e incomodidad que me transmiten durante las 

entrevistas, tanto las madres como personas intersexuales, ha significado una posibilidad 

de que la instancia de traspaso de información se geste como un espacio propicio para 

reiterar el trauma.  

Sumado a este riesgo, la complejidad de interpretar correctamente dichas emociones me 

mantuvo alerta y ansiosa ante la posibilidad de tomar posiciones erróneas o extremas, 

tales como la indiferencia ante la emoción o una actitud maternalista ante las mismas. 

Esto significó estar alerta a todas las dimensiones que involucran expresar “una emoción” 

—tanto de ellas, como mías—, pero también, entender qué tan “útil” era inmiscuirme en 

este campo del saber, en el contexto de mi investigación. 

Partí analizando de que no siempre estuve presente físicamente en las entrevistas, pero 

que mi trabajo de campo se desarrolló en un contexto más amplio, donde se reiteraban 

estos comportamientos. En este contexto, compuesto por relaciones, emociones y 

conversaciones, fui moldeando mi sensibilidad y percepción de la realidad tanto dentro 

como fuera de la investigación. Esteban aborda este enfoque al describir sus entrevistas 

sobre el amor desde una perspectiva que va más allá de lo académico, aludiendo a “una 

tormenta de búsquedas, sensaciones... y observaciones en sitios variopintos” (2011, p.28). 

Me atrajo esta ampliación del enfoque, porque permite explorar el “sentir-pensar” y el 

“co-razonar” (Fernández, 2021), conceptos que reflejan una sensibilidad etnográfica tanto 

personal como compartida. Esta sensibilidad se forma en diálogo con otros, lo cual es útil 

para entender el trabajo de campo como “matrices de resonancias”, espacios físicos que 

resuenan con el entorno y nos ayudan a interpretar las experiencias de los agentes. 

Un desafío al trabajar con resonancias en la etnografía y el tratamiento de esos datos 

recogidos es evitar ver lo que sentimos como algo aislado de las interacciones con los 



199 
 

informantes. Enrico Mora utiliza la “percepción flotante situacional” y la 

contratransferencia para identificar estas resonancias dentro de un estudio, señalando que 

“el impacto de lo sentido es clave para entender y construir nuevos niveles de análisis de 

la realidad social” (Mora en Fernández-Garrido & Alegre-Agís, 2019, p.99). 

Esta propuesta me permitió la observación de mis reacciones internas, como las 

respuestas ante posturas homofóbicas, sexistas, patologizantes o heteronormativas que 

me causaban malestar, así como el análisis de su significado. Aunque no utilicé el “emo-

diario-de-campo-situacional” que Mora sugiere (2019, p.97), reflejé mis impresiones 

emocionales en mis notas de campo, como mencioné en el Capítulo III.  

Además, algunas de mis auto-observaciones se trataron en sesiones terapéuticas, lo que 

me ayudó a distinguir entre lo útil para la investigación y lo personal. Este uso de 

herramientas de auto-observación y autoanálisis—entendido como la observación de uno 

mismo en relación con otros—implica un cambio en cómo tratamos el cuerpo y la 

atención corporal, algo valioso para las epistemologías feministas. 

Por un lado, estaba comprendiendo la “utilidad” metodológica, pero también personal de 

este uso de herramientas de auto-observación y autoanálisis. Situar mis emociones en esta 

“contratransferencia”32 con las personas agentes implica un cambio en cómo tratamos el 

cuerpo y la atención corporal, algo valioso para las epistemologías feministas. Pero, por 

el otro, sentía que yo podía expresar y reflexionar mis propias emociones en el marco de 

mi cuerpo vivido bajo el análisis de mis experiencias, pero ¿cómo interpretar las de un 

otro? ¿era capaz de interpretar algo fuera de mi propio marco de interpretación sin una 

especie de proyección? 

Inicialmente, ni siquiera podía conceptualizar dichas emociones, ya que las entendía 

como un hecho meramente fisiológico y de clasificaciones universales, tal como lo 

exponía Ekman (1980a y 1980b). Decidí recurrir a referencias provenientes de la 

“antropología de las emociones” buscando algunas luces.  

La antropología de las emociones se desarrolló para reincorporar las emociones y 

sentimientos en la teoría cultural, considerándolos significados culturales socialmente 

producidos. Este campo desmanteló dicotomías tradicionales sobre la naturaleza de las 

emociones, como social versus natural o biológico versus cultural. Los estudios 

 
32 Según Mora (en Fernández-Garrido & Alegre-Agís, 2019), citando a Echegoyen (2014), la contratransferencia remite 
a la respuesta emocional de la analista a los estímulos que provienen de la persona en análisis. 



200 
 

destacaron la complejidad de las emociones, señalando que incluyen sensaciones 

corporales, significados culturales, sentimientos subjetivos e interpretaciones culturales, 

abarcando tanto el cuerpo como la mente (Geertz, 2000[1973]; Leavitt, 1996).  

Considerando este marco de estudio, puse atención a la emoción expresada verbalmente, 

pero también a través del cuerpo, expresada físicamente, por lo que la presencialidad 

sumó en variadas ocasiones, ya que las expresiones corporales en presencialidad me 

permitían reforzar, contradecir, ampliar o expresar lo que no puede decirse con palabras. 

Según Freire (2011), los gestos emocionales no son simples adornos retóricos; son formas 

de comunicación que trascienden las palabras. 

En palabras de Surrallés (1998), “las emociones son elementos fundamentales en las 

relaciones interpersonales que se emplean para caracterizar, justificar y persuadir a1 otro: 

las emociones son, en consecuencia, sociales y culturales; no naturales. Hablar de 

emociones es hablar de la sociedad y, particularmente, de poder y de política” (p.295). De 

esta forma, intentar comprenderlas involucra un análisis compuesto por las emociones y 

del contexto social y sistema moral de una cultura. Performativas, las emociones emanan 

de la sociedad al mismo tiempo que la forjan. Lo que me permitió dirigir la mirada sobre 

los dispositivos sociales de configuración que están inscritos en el contexto sociocultural 

chileno (Capítulo V). 

Este desafío metodológico fue considerable, y debo admitir con honestidad, que nunca 

logré encontrar un espacio en el que, como antropóloga, interpretase ciertas emociones 

desde mi propia perspectiva emocional (Geertz, 2000[1973]), lo que complicó 

constantemente el proceso investigativo. Por lo tanto, consideré que la única vía posible 

era sopesar la experiencia emocional personal como una fuente de conocimiento, donde 

la propia conmoción se convirtió en un componente esencial del trabajo antropológico. 

Llegué a la conclusión de que la implicación emocional no es un aspecto secundario del 

análisis, sino una de las muchas relaciones que configuran el campo. La conmoción es un 

resultado esperado del encuentro etnográfico, lo que intenté reflejar en los resultados 

presentados en el Capítulo VI, porque, tomando algunas de las conclusiones de Mora 

(2019), que me sirvieron para concluir mi propio proceso “El proceso de investigación 

no solo implica poner en discusión y contraste los elementos teóricos y los empíricos que 

vamos recabando en nuestro estudio, sino también su triangulación con las emociones 

que sentimos mientras investigamos respecto al objeto de estudio” (pp.100). 

 



201 
 

2.4 Hablar, escribir y codificar: ¿Salir del binario? 

 

Como ya mencioné en los párrafos precedentes, ser bio-mujer, bisexual y cisgénero me ha 

llevado a abordar las asimetrías y dinámicas de poder de la investigadora. Esta autocrítica 

es necesaria, pero destaca un problema: pensar en la propia posición de poder de la 

investigadora nos lleva a seguir viéndola en una posición hegemónica, en una relación 

opositiva no dinámica con el sujeto de la investigación. En estos casos ¿es siempre la 

investigadora un sujeto hegemónico?  

Hasta ahora, las innovaciones metodológicas han adoptado una postura “políticamente 

correcta”, revelando el falso objetivismo y la “objetificación” de los sujetos de 

investigación, buscando entender jerarquías de opresión (Brah, 1992). Esta postura 

complica los análisis al compartimentar las formas de opresión y no permite crear estrategias 

basadas en cómo se interconectan y articulan los vectores de clase social, edad, género, entre 

otras, a partir de sus relaciones dialécticas en el campo (Brah, 1992; Hill Collins, 1990). 

Muchas ambivalencias me asaltaron desde el comienzo, la primera de ella tiene que ver con 

el uso del lenguaje durante las entrevistas o conversaciones informales como expuse 

previamente, pero, se potenció en el momento de la escritura.  

Desde la observación y análisis del uso de terminologías y representaciones visuales 

patologizantes en la bibliografía científica (Capítulo I), que describen a los cuerpos 

intersexuales como 'ambigüedad', 'anomalía' o 'malformación', autores intersexuales y 

personas aliadas reflexionan sobre el efecto patologizante del lenguaje y las posibilidades 

de su resignificación subversiva (Cabral 2009, 2010; Cabral & Benzur 2005; Holmes 2008, 

2009; Namaste 2000; Stryker 2006[1994], 2008). 

No obstante, si bien este lenguaje ha sido cuestionado por el activismo de acuerdo con lo 

que enuncian como lenguaje patologizante, este es utilizado en algunos casos y no de forma 

subversiva, por las propias personas intersexuales y sus familias. Mauro Cabral señala la 

dificultad de romper con “el mismo vocabulario que nos ha dado existencia” (Cabral 2010, 

s.p.), observando rastros de un lenguaje medicalizado incluso en los discursos por la 

despatologización intersexual. 

Ante esta situación, he recurrido primero a escuchar y desde ahí decidir qué lenguaje utilizar 

y cómo llegar a la experiencia. Por ejemplo, en el caso de comunicarme con personas 

intersexuales activistas, la experiencia intersexual está dada por una vivencia específica, que 



202 
 

es la que narran como aquella violencia emanada desde lo biomédico. En el caso de otras 

personas intersexuales quienes entienden su experiencia atravesada por una enfermedad o 

condición, aludo a dicha experiencia utilizando el lenguaje que ellas mismas utilizan para 

percibirse intersexuales. De esta forma, en algunos casos encontraremos a una persona que 

se identifica intersexual a secas y, en otros, por ejemplo, una mujer que enuncia “vivir” con 

Síndrome de insensibilidad a los Andrógenos (SIA)33. 

Para evitar estos posibles errores, he decidido iniciar las entrevistas con una pregunta 

general y libre: 

Como sabes, estoy estudiando las intersexualidades en Chile. Vamos a iniciar con algunos datos 

personales, en el caso de que me quieras compartir alguno de estos, por ejemplo: nombre, edad, lugar 

de residencia, sexo, identidad de género, etcétera, y, que me cuentes lo que quieras y sientas respecto 

a experiencias ligadas a esta vivencia (Introducción de la entrevista). 

Para poder sistematizar los datos recurrí a esta distribución, a modo general, de la 

información recabada. Donde, con mayor o menor dificultad, se enunció el diagnóstico 

médico de la persona entrevistada. En otros casos, muy pocos, no fue necesario que me lo 

dijesen, ya que por las narrativas era posible evidenciar el diagnóstico atravesado por dicho 

cuerpo. Recoger las distintas posiciones de estas narrativas que llegaban al mismo punto, 

me reveló que la medicalización se ha internalizado, y la resistencia a este vocabulario, que 

ha definido la intersexualidad, y que le ha dado la posibilidad de “existir”, evidencia una 

imposibilidad de nombrarla sin invocar la patología (Cabral 2010, s.p.), como exprese en el 

Capítulo I. 

Otra de las delicadas elecciones tomadas a la hora de redactar los resultados de este trabajo 

se relaciona con la escritura del género gramatical. En 2009, Cabral proponía en su libro 

Interdicciones: Escrituras de la intersexualidad en castellano, la utilización política del 

asterisco, evitando así la dicotomía en la escritura del género gramatical: 

Podríamos escribir siempre los/as 

Podríamos escribir las y los 

Podríamos escribir las, los y les. 

 
33 Es necesario aclarar los términos empleados en esta investigación. Utilizo 'intersexualidades' como concepto paraguas 
para referirme a la diversidad de experiencias corporales que varían respecto a los estándares médicos binarios 
(hombre/mujer). Por otra parte, reservo el uso de 'Desórdenes del Desarrollo Sexual' (DSD) o 'Variaciones de las 
Características Sexuales' (VCS) para contextos específicos donde estos términos son empleados por los propios actores, 
principalmente en el ámbito médico o institucional. 
 



203 
 

Podríamos usar una arroba. 

Podríamos usar una x. 

Pero no. Usamos un asterisco. 

¿Por qué un asterisco? 

Porque no multiplica la lengua por uno. 

Porque no divide la lengua en dos. 

Porque no divide la lengua en tres. 

Porque, a diferencia de la arroba, no terminará siendo la conjunción de una “a” y una “o”. 

Porque, a diferencia de la “x”, no será leído como tachadura, 

como anulación, 

como intersex. 

Porque no se pronuncia. 

Porque hace saltar la frase fuera del renglón. 

Porque es una tela de araña, un agujero, una estrella. 

Porque nos gusta. ¡Faltaba más! 

Ahora bien, 

El asterisco 

No aparece siempre y en todas partes. 

No se usa para todo, ni tod*s lo usan. 

En este libro, la gente escribe como quiere y puede. 

El asterisco no se impone. 

De todas las cosas, 

Esa. 

Esa es la que más nos gusta. 

(Cabral, 2009, p.14) 

 

Aunque la propuesta es interesante y pertinente, he decidido no usar el asterisco en esta 

investigación, para así evitar la presunción de que la construcción de género de las personas 

intersexuales entrevistadas como atípica, no dicotómica o no binaria, lo que podría 

contribuir a la transversalización de estereotipos falsos. He intentado evitar el género 

gramatical cuando es posible, en otros casos, me focalizo en utilizar únicamente el femenino 

aludiendo al adjetivo de “persona”, y en otros casos, he usado la barra con masculino y 

femenino, alternando el orden para criticar la construcción sexista del lenguaje. En el menor 

de los casos, he recurrido al genérico masculino, salvo en aquellos casos donde era 



204 
 

representativo, como en el caso de los médicos, donde solo conté con la participación de 

una profesional. 

Respecto al uso de “intersexualidades” versus “Desordenes del Desarrollo Sexual o 

Variaciones” (DSD) o de Variación de las Características Sexuales”, he utilizado 

mayoritariamente el concepto “intersexual” para referirme a las personas e 

“intersexualidades” para referirme a las vivencias. Esto, consciente de que esta 

terminología surge del ámbito biomédico y que ha sido reapropiado por el activismo 

mundial como una reivindicación de la diversidad corporal, pero, al mismo tiempo, he 

evidenciado que las personas no activistas reconocen su “intersexualidad”, aunque, en 

algunos casos, no se identifiquen como “intersexuales”. El uso del DSD ha sido 

mayormente utilizado en el caso de intercambios con profesionales médicos o mapadres, 

y el VCS, solo en espacios activistas y gubernamentales. 

La escritura académica sobre intersexualidades no es meramente descriptiva sino 

inherentemente política. Cada decisión sobre cómo nombrar, clasificar o teorizar los 

cuerpos intersexuales contribuye a legitimar ciertas realidades y oscurecer otras. Como 

señala Clare (2013), los textos académicos no solo reflejan realidades preexistentes, sino 

que participan activamente en su constitución al proporcionar marcos interpretativos que 

posteriormente son apropiados, rechazados o transformados por diversos actores sociales. 

En este sentido, esta tesis doctoral es simultáneamente un producto académico y una 

intervención política que dialoga con —y potencialmente influye en— los debates sobre 

derechos intersexuales en Chile. Reconocer esta dimensión política de la escritura 

académica implica asumir la responsabilidad por sus efectos potenciales, sin que esto 

signifique abandonar el rigor analítico. Por el contrario, exige un mayor compromiso con 

la precisión conceptual, la transparencia metodológica y la honestidad sobre las 

limitaciones y sesgos de la investigación. 

 

 

 

 

 



205 
 

3. Cierre del capítulo 
 

Para concluir este capítulo de reflexiones etnográficas, es necesario problematizar 

radicalmente la propia empresa etnográfica en el contexto de poblaciones históricamente 

patologizadas y marginalizadas.  

Las tensiones, contradicciones y negociaciones descritas no son meramente datos 

etnográficos, sino síntomas de las profundas asimetrías de poder que subyacen a la 

producción de conocimiento académico sobre cuerpos y experiencias intersexuales. La 

oscilación entre visibilidad e invisibilidad, entre secreto y revelación, entre discursos 

activistas y narrativas personales, revela no solo la complejidad del campo social 

estudiado, sino también los límites inherentes a la mirada antropológica como dispositivo 

de conocimiento/poder. 

La posición que he ocupado como investigadora-activista, lejos de representar una 

solución metodológica, constituye en sí misma un espacio de contradicciones irresolubles 

que cuestionan los fundamentos epistemológicos de la disciplina antropológica. Este 

análisis crítico nos obliga a confrontar varias problemáticas: 

Primero, la ilusión de la flexibilidad metodológica como respuesta a la complejidad del 

campo. Si bien he abogado por métodos adaptables a las condiciones cambiantes, 

debemos reconocer que incluso las metodologías más “flexibles” continúan operando 

dentro de marcos académicos que privilegian ciertos tipos de conocimiento y modos de 

producirlo. La flexibilidad metodológica, por tanto, no resuelve —y a veces enmascara— 

las relaciones de poder que estructuran el encuentro etnográfico. ¿Hasta qué punto 

nuestros métodos, por más adaptables que sean, pueden superar la violencia epistémica 

inherente a la categorización y análisis de vidas ya sometidas a excesiva escrutinio médico 

y social? 

Segundo, la persistencia de la objetividad como fantasma disciplinario. Aunque 

explícitamente rechazamos la falsa dicotomía entre objetividad científica y compromiso 

político, nuestras prácticas académicas —desde los protocolos de investigación hasta los 

formatos de publicación— continúan reproduciendo implícitamente jerarquías de 

legitimidad que privilegian la distancia y la neutralidad. Explicitar posicionamientos no 

es suficiente si no cuestionamos simultáneamente los mecanismos institucionales que 

reproducen estas jerarquías epistemológicas. La antropología crítica debe ir más allá de 



206 
 

la mera declaración de posicionalidad para interrogar las condiciones materiales e 

institucionales que hacen posible —o imposible— ciertos tipos de conocimiento. 

Tercero, la persistente colonialidad del saber antropológico. Las aproximaciones 

etnográficas que aspiran a crear condiciones “dialógicas” para la articulación de 

diferentes saberes se enfrentan a obstáculos estructurales que trascienden las intenciones 

individuales. El proyecto de una etnografía verdaderamente dialógica choca con 

realidades institucionales donde la legitimación académica continúa requiriendo la 

transformación de saberes experienciales en “datos” que puedan ser procesados según 

lógicas disciplinarias. ¿Es posible una etnografía que no subsuma las experiencias 

intersexuales bajo categorías analíticas predeterminadas, cuando estas categorías son 

precisamente las que legitiman la investigación ante la academia? 

El desafío para futuras investigaciones no puede limitarse a refinar técnicas o cultivar 

sensibilidades éticas sin confrontar las contradicciones fundamentales de la empresa 

etnográfica en contextos de desigualdad estructural. La pregunta no es simplemente cómo 

desarrollar mejores métodos para estudiar las experiencias intersexuales, sino si y bajo 

qué condiciones la investigación académica sobre estas experiencias puede evitar 

reproducir las mismas lógicas de objetivación y patologización que históricamente han 

violentado estos cuerpos. 

Encuentro en Geertz (2004[1988]) una referencia ineludible pero insuficiente. Su obra El 

antropólogo como autor ilumina la dimensión literaria y constructiva de la escritura 

etnográfica, pero no llega a cuestionar radicalmente las relaciones de poder que hacen 

posible que ciertas personas se conviertan en “autores” de las experiencias de otras. La 

reflexividad geertziana, aunque valiosa, puede convertirse en un mecanismo de 

legitimación que, paradójicamente, refuerza la autoridad etnográfica al exhibir sus 

propias limitaciones. El acto de “estar allí” no solo no garantiza autenticidad, sino que 

puede reproducir lógicas extractivistas cuando no está acompañado de una redistribución 

efectiva del poder de representación. 

Habiendo “estado allí” y habiendo expuesto críticamente los conflictos y contradicciones 

de ese estar, los capítulos siguientes desarrollan una etnografía institucional y una 

etnografía de las experiencias intersexuales que no pretende resolver estas tensiones, sino 

mantenerlas visibles como parte constitutiva del análisis. Esta aproximación no busca una 

imposible reconciliación entre las lógicas académicas, activistas y experienciales, sino 



207 
 

que mantiene estas fricciones como espacios productivos desde donde cuestionar los 

límites y posibilidades de un conocimiento antropológico que aspire a ser no solo crítico 

sino también transformador. La validez de este análisis no reside en su capacidad de 

superar estas contradicciones, sino en su compromiso con hacerlas explícitas como 

condiciones ineludibles de la producción de conocimiento en contextos atravesados por 

múltiples formas de violencia epistémica y material. 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



208 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TERCERA PARTE 

TRATAMIENTO SOCIOMÉDICO DE LAS 
INTERSEXUALIDADES EN CHILE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



209 
 

Capítulo V 

 ¿Dónde y qué se dice allí?: Intersexualidad(es) en Chile  

La etnografía institucional comienza en la experiencia de las 
personas y analiza cómo esta experiencia es organizada a través 
de procesos textuales e institucionales que extienden las 
relaciones de dominación. 

(Smith, 2005, p.36) 

 

1. Configuración de “la intersexualidad” en el contexto chileno: 
Abordajes, paradigmas y dispositivos que definen la(s) 
experiencia(s)  

 

Como mencioné en los capítulos anteriores, mi participación como voluntaria y aliada de 

una agrupación intersexual en Chile me permitió observar diversas instancias políticas en 

las que se discutía la cuestión intersexual. En este contexto, consideré fundamental 

abordar el tratamiento sociomédico de las personas intersexuales en Chile, situando la 

investigación en su marco sociocultural específico y analizando los discursos que 

configuran estas experiencias. 

Para ello, recurrí a la etnografía institucional como metodología de investigación, 

entendida como un enfoque que permite examinar cómo las instituciones organizan la 

vida cotidiana de los sujetos (Smith, 2005). Esta perspectiva considera no solo las 

estructuras formales, sino también las prácticas, interacciones y discursos que atraviesan 

a los individuos en su relación con el Estado y el sistema médico. Es decir, explorar los 

dispositivos sociomédicos que regulan la intersexualidad implica analizar cómo estas 

instituciones producen y reproducen categorías de clasificación que impactan 

directamente en las subjetividades intersexuales. 

Reflexionar sobre la conformación de subjetividades en contextos hegemónicos implica 

analizar tanto los aspectos ideológicos como materiales del poder. Desde una perspectiva 

que combina coerción y consenso, este enfoque permite pensar la formación del Estado 

como un proceso relacional y en constante disputa.  

Asimismo, los aportes de Cris Shore (2010, 2012) resultan clave para esta etnografía. 

Shore estudia las políticas públicas como formas de gubernamentalidad e instrumentos 



210 
 

de poder que configuran categorías de subjetividad y definen los márgenes de acción de 

los sujetos. Desde esta perspectiva, el estudio antropológico de las políticas estatales no 

solo debe considerar las regulaciones impuestas, sino también la manera en que estas son 

interpretadas y resignificadas por quienes las viven en su cotidianidad (pp.33). 

En este sentido, sostengo que las relaciones de poder pueden analizarse en dos niveles: 

por un lado, en las disputas dentro de campos de fuerza determinados por relaciones 

hegemónicas; por otro, en el control social sobre los cuerpos y poblaciones, especialmente 

a través de las ciencias médicas (Foucault 2007[1976]). De esta forma, consideré central 

analizar las políticas públicas en salud, ya que estas establecen clasificaciones y 

regulaciones sobre los procesos de salud-enfermedad y la atención médica en un marco 

de poder en constante negociación. 

He optado por articular los avances teóricos con los hallazgos derivados del trabajo de 

campo. A continuación, propongo una exploración histórica y etnográfica de las 

categorías sociales y políticas empleadas para definir a las personas intersexuales, con el 

fin de responder a las siguientes preguntas: ¿Cuáles son las propiedades discursivas de 

los dispositivos médicos, legales y activistas? ¿De qué manera estas propiedades 

condicionan las experiencias intersexuales? (Casanova 2023b, 2025).34 

 

1.1 Aproximación histórico-crítica a la construcción del discurso sociomédico en Chile 

 

La intersexualidad, como categoría médica y social, ha sido objeto de múltiples 

conceptualizaciones a lo largo de la historia, generando un corpus bibliográfico diverso y 

fragmentado. Si bien en el Capítulo I abordé la evolución histórica de esta categoría en el 

contexto occidental, el presente apartado se centra específicamente en analizar cómo se 

ha construido, interpretado y gestionado la intersexualidad en el contexto chileno, 

examinando críticamente la evolución de los marcos epistemológicos que han 

condicionado tanto las prácticas médicas como las experiencias subjetivas de las personas 

intersexuales. 

 
34 Este capítulo contiene información que ha sido publicada en los artículos señalados. 
 



211 
 

En el ámbito hispanohablante, la figura de Gregorio Marañón emerge como referente 

primordial en la conceptualización de la intersexualidad durante la década de 1920. Sus 

postulados, fundamentados en teorías sobre secreciones internas y diferenciación sexual, 

establecieron un paradigma determinista que vinculaba inexorablemente las diferencias 

biológicas con los roles sociales atribuidos a hombres y mujeres (Bolea, 2013). 

La penetración del discurso marañoniano en Chile se evidencia tempranamente en los 

trabajos del endocrinólogo Puelma, quien en “Nociones recientes de endocrinología 

sexual” (1924) adopta una perspectiva marcadamente patologizante, proponiendo la 

castración como intervención correctiva para casos de “genitalidad ambigua”. Este 

enfoque refleja la temprana instauración de un régimen biopolítico sobre los cuerpos 

intersexuales en el contexto nacional, donde la medicina asume la potestad de intervenir 

para “normalizar” aquello que transgrede las fronteras del dimorfismo sexual 

hegemónico. 

La consolidación del paradigma patologizante se refuerza en 1929, cuando Marañón 

publica en la Revista Médica de Chile su controvertido artículo “La homosexualidad 

como estado intersexual”. En este texto, establece una problemática equiparación entre 

intersexualidad y homosexualidad, afirmando que “en la actualidad no puede negarse que 

la homosexualidad es un fenómeno condicionado por la bisexualidad del organismo en 

que se presenta: un verdadero estado intersexual” (p.416). Esta asociación discursiva no 

solo patologiza simultáneamente ambas condiciones, sino que legitima intervenciones 

corporales extremas, como la sustitución testicular, bajo un supuesto marco terapéutico. 

El desarrollo de la endocrinología chilena durante este período estuvo marcado por la 

influencia directa de estos postulados. Investigadores como Aliaga y Lipschutz 

contribuyeron a consolidar, aunque con matices diferenciados, este paradigma 

patologizante. Resulta particularmente significativo el trabajo de Lipschutz en “La 

intersexualidad en el cuy” (1929), donde su hipótesis sobre la anormalidad del tejido 

periférico como origen de la intersexualidad desafió parcialmente el determinismo 

gonadal predominante. Este desplazamiento epistemológico, aunque sutil, representa uno 

de los primeros cuestionamientos al reduccionismo biologicista imperante, anticipando 

debates contemporáneos sobre la complejidad multifactorial del desarrollo sexual. 

No obstante, la publicación en 1936 de “La evolución de la sexualidad y los estados 

intersexuales” de Marañón marca un punto de inflexión que refuerza la hegemonía del 

paradigma patologizante en Chile. En este texto, la intersexualidad queda definitivamente 



212 
 

enmarcada como una condición anómala, caracterizada por la coexistencia de “estigmas 

físicos o funcionales de los dos sexos” en un mismo individuo (p.14). Particularmente 

reveladora resulta la ambivalencia conceptual que atraviesa la obra: mientras Marañón 

intenta normalizar la intersexualidad al presentarla como un “mal de la especie, no un mal 

del individuo” (p.239), simultáneamente la califica de “monstruosidad” en seres humanos 

(p.86), estableciendo así una jerarquización especista que naturaliza la diversidad 

corporal en especies “inferiores” mientras la patologiza en humanos. 

La transición desde el marco teórico patologizante hacia la intervención corporal concreta 

se cristaliza en 1944, cuando Marañón publica en la Revista Médica de Chile “Sobre la 

intersexualidad química y sus aspectos clínicos terapéuticos”. Este trabajo representa un 

punto crítico en la genealogía del tratamiento sociomédico de la intersexualidad en Chile, 

pues no solo refuerza la concepción gonadocéntrica de la diferenciación sexual, sino que 

además legitima la hormonización como mecanismo de normalización corporal. 

El caso presentado por Marañón de una adolescente cuya amenorrea primaria justificó su 

clasificación como “fenotípicamente masculina” y su consecuente tratamiento hormonal 

ilustra paradigmáticamente la imbricación entre intervención médica y reproducción de 

normas de género. Resulta revelador que el éxito del tratamiento se midiera no solo en 

términos fisiológicos (regularización del ciclo menstrual), sino fundamentalmente en la 

adecuación comportamental a los roles de género hegemónicos: “evoluciona claramente 

hacia la feminidad; se hace mucho más sensible y afectuosa, pierde su energía y se hace 

tímida ante el público” (1944, p.11). 

Este enfoque clínico puede interpretarse, siguiendo a Emily Martin (1991), como un 

mecanismo donde la intervención médica opera simultáneamente en dos niveles: el 

corporal y el sociocultural. Martin sostiene que tales prácticas no se limitan a modificar 

la materialidad biológica, sino que simultáneamente refuerzan y reproducen estructuras 

normativas de género, mediante la deliberada alineación entre características 

morfológicas y comportamientos socialmente prescritos según el dimorfismo sexual. 

La evolución del discurso sociomédico sobre intersexualidad en Chile refleja la constante 

tensión entre determinismo biológico y construcción social de la identidad sexual. El 

estudio publicado en 1949 por Téllez, Araya y Yáñez, “Relación de un caso clínico de 

pseudohermafroditismo masculino externo”, evidencia esta tensión al señalar la 

problemática derivada de la asignación sexual basada en características genitales 

externas: “frecuentemente son clasificados como niñas por sus características sexuales 



213 
 

externas. Educados como tales, su psicología es corrientemente femenina; aunque 

algunos de ellos revelan, a partir de la pubertad, instintos, gustos y aptitudes de su 

verdadero sexo” (1949, p.450). 

Este planteamiento resulta particularmente significativo pues, aunque reconoce la 

influencia de la socialización en la configuración de la identidad (“su psicología es 

corrientemente femenina”), simultáneamente apela a un esencialismo biologicista al 

referirse a “instintos, gustos y aptitudes de su verdadero sexo”. Esta contradicción 

discursiva refleja la compleja dialéctica entre naturaleza y cultura que ha caracterizado 

históricamente el abordaje de la intersexualidad, y que persistiría durante las décadas 

siguientes. 

Durante la década de 1960, la conceptualización de la intersexualidad en Chile continúa 

firmemente anclada en un marco normalizador, pero con un énfasis creciente en su 

dimensión sociopolítica. Los planteamientos del doctor Cádiz resultan paradigmáticos al 

vincular explícitamente la normalización corporal con la reproducción del orden social y 

económico. Su definición de masculinidad como predisposición “para el trabajo físico 

productor y creador que le permitirá acumular riqueza y bienestar para él, su hembra y su 

cría” (Cádiz, 1958, p.82) revela la instrumentalización del discurso médico al servicio de 

la reproducción de un orden heteropatriarcal y capitalista. Su contundente afirmación de 

que “en la especie humana, el hermafroditismo es una monstruosidad que debe ser 

erradicada” (p.104) evidencia cómo la patologización de la intersexualidad trasciende lo 

puramente médico para constituirse en un dispositivo de control biopolítico orientado a 

preservar estructuras sociales hegemónicas. 

Un hallazgo particularmente significativo en esta genealogía corresponde a las 

publicaciones del doctor Atria, referente contemporáneo que atendió a personas 

entrevistadas durante el trabajo de campo. Sus planteamientos representan un sutil pero 

importante desplazamiento epistemológico al cuestionar el determinismo cromosómico 

en favor de criterios fenotípicos y sociales: “el sexo cromosómico no puede ser la 

condición que decida sobre el sexo social. Debe mantenerse el sexo aparentemente en su 

condición inicial prescindiendo del tipo de la gónada” (1963, p.591). 

Esta transición hacia la primacía del “cuerpo visible” y el “sexo social” sobre el 

determinismo cromosómico o gonadal anticipa los postulados que posteriormente 

desarrollaría John Money, quien ejercería una influencia decisiva en el abordaje de la 

intersexualidad a nivel global. La adopción de este enfoque en el contexto chileno marca 



214 
 

el inicio de un paradigma que, si bien continúa patologizando la intersexualidad, desplaza 

el foco de intervención desde la “corrección” de una biología considerada anómala hacia 

la “adecuación” de los cuerpos a identidades socialmente asignadas. 

Para la década de 1970, las publicaciones médicas chilenas consolidan este giro 

epistemológico, enfatizando cada vez más la importancia del factor psicosocial en el 

abordaje de la intersexualidad: “Si se considera que, junto al sexo cromosómico, al 

gonadal, y al genital, existe un sexo legal y psíquico, este último adquiere una importancia 

fundamental para un paciente” (Michaud et al. 1972, p.668). Esta conceptualización 

reflejaba la creciente influencia de las teorías de Money sobre la maleabilidad de la 

identidad de género y la preponderancia de la crianza sobre las disposiciones congénitas, 

paradigma que orientaría la intervención médica hacia la adecuación corporal al género 

asignado socialmente35. 

Un aspecto particularmente revelador en este recorrido histórico es el modo en que la 

intersexualidad ha sido discursivamente vinculada con otras categorías diagnósticas 

relacionadas con el género y la sexualidad. Si durante las primeras décadas del siglo XX 

se estableció una directa asociación entre intersexualidad y homosexualidad, resulta 

significativa la ausencia de referencias a la transexualidad como diagnóstico yuxtapuesto 

en las publicaciones médicas chilenas hasta bien entrado el siglo. Esta ausencia puede 

comprenderse, como señala Fausto-Sterling (2006[2000]), porque “el transexual no 

emergió plenamente como un tipo especial de persona hasta mediados del siglo XX” (p. 

134). 

En el contexto chileno, la emergencia de la categoría diagnóstica de transexualidad se 

materializa significativamente durante la década de 1970, con el emblemático caso de 

Marcia Alejandra, considerada la “primera” transexual del país, quien accedió a una 

cirugía de reasignación sexual durante el gobierno de Salvador Allende. Este caso resulta 

paradigmático para comprender las complejas intersecciones entre las categorías de 

intersexualidad y transexualidad en el discurso médico chileno. 

Paradójicamente, aunque socialmente reconocida como mujer trans, Marcia Alejandra fue 

médicamente categorizada como un caso de “pseudo-hermafroditismo”, sometiéndola a 

diversos exámenes bajo la hipótesis de “una alteración del orden cromosómico” 

 
35 Acorde al panorama internacional, donde la propuesta de investigadores norteamericanos situó la teoría del Sex of 
rearing, proceso en el cual todo individuo nacía “neutro” y era introducido a la femineidad o masculinidad a través de 
la socialización, sin importar su corporalidad inicial. 



215 
 

(González, 2007, p.6). Este diagnóstico no respondía necesariamente a criterios clínicos 

objetivos, sino que operaba como estrategia discursiva para legitimar una intervención 

quirúrgica que, de otro modo, habría resultado moralmente cuestionable en el contexto 

sociohistórico de la época. Como agudamente analiza Cabral (2005), “en la 

intersexualidad se encontraba el fundamento que reingresaría en la moral” (p.286), 

permitiendo justificar intervenciones sobre cuerpos que, bajo otros marcos 

interpretativos, habrían sido considerados “sanos”. 

Este caso ilustra cómo las categorías diagnósticas no constituyen entidades neutras 

derivadas de la observación empírica, sino construcciones discursivas que operan como 

dispositivos de poder. La reclasificación de una experiencia transexual bajo el marco 

interpretativo de la intersexualidad permitió legitimar prácticas médicas que, 

simultáneamente, abrieron un nuevo “nicho de intervención médica en Chile: el 

transexual” (Barril, 2015). Se evidencia así la instrumentalización estratégica de las 

categorías diagnósticas en función de objetivos biopolíticos específicos (Coll-Planas, 

2010). 

Este recorrido genealógico por la construcción del discurso sociomédico sobre 

intersexualidad en Chile revela que, a pesar de ciertos desplazamientos epistemológicos, 

persiste una continuidad fundamental en la premisa normalizadora que ha orientado tanto 

la conceptualización como el abordaje terapéutico de las corporalidades intersexuales. Si 

bien los fundamentos teóricos han transitado desde un determinismo gonadal hacia 

enfoques que reconocen la influencia de factores psicosociales, la intersexualidad 

continúa siendo concebida como una condición que requiere intervención correctiva. 

Resulta particularmente significativo que, mientras el discurso contemporáneo ha 

modificado parcialmente su retórica, abandonando términos explícitamente 

patologizantes como “monstruosidad” (Marañón) o “anormalidad” (Cádiz), la lógica 

normalizadora permanece intacta bajo nuevas formulaciones aparentemente más 

neutrales. La persistencia de esta lógica pone de manifiesto cómo el discurso médico, en 

interacción dialéctica con otras instituciones de poder, ha operado históricamente como 

un dispositivo biopolítico orientado a preservar un sistema sexo-género binario y 

heteronormativo (Rubin, 1975). 

 

 



216 
 

1.2 Los Derechos Humanos como catalizador: Antecedentes jurídicos de un Estado 

declarado responsable 

 

En el transcurso de mi investigación orientada a obtener una perspectiva no 

exclusivamente biomédica de la intersexualidad, procedí a efectuar una búsqueda 

bibliográfica sistemática vinculada a diversas disciplinas de las ciencias sociales que 

pudieran proporcionar un marco analítico crítico. 

Entre la documentación consultada, destaca el “Informe del Centro de Derechos Humanos 

de la Universidad Diego Portales” (2009), documento que constituye la primera 

aproximación a la intersexualidad desde el paradigma de los derechos humanos en el 

contexto chileno. Dicho informe sostiene que la intersexualidad permanece en un estado 

de invisibilidad social generalizada en Chile, fenómeno atribuible al monopolio 

epistemológico y práctico ejercido por el discurso médico-científico. Esta 

invisibilización, según se constata, trascendía incluso al colectivo LGTB a nivel nacional 

hasta época reciente. 

El texto académico analiza un caso paradigmático cuya resolución jurisdiccional se 

emitió en 2008. La causa concernía a un neonato intersexual nacido en el Hospital de 

Talca en 1993, donde el facultativo responsable (bajo la dirección del doctor Atria, 

previamente mencionado) determinó la realización de una intervención quirúrgica de 

“normalización” con el propósito de asignar características fenotípicas femeninas a los 

genitales del infante. Posteriormente, durante el período de la adolescencia, las pruebas 

genéticas evidenciaron que el sujeto poseía una constitución cromosómica masculina, lo 

que reveló el carácter fallido del procedimiento quirúrgico. 

Tras un prolongado proceso judicial, se dictaminó una compensación económica por el 

daño moral infligido. Diversas entrevistas difundidas por medios de comunicación 

aportan elementos contextuales sobre este caso, donde la progenitora del neonato 

explicita las coacciones experimentadas y el “error” determinado por la sentencia: 

Yo autoricé que operaran unas hernias, pero después de operar me dijeron que lo que habían 

encontrado eran testículos inmaduros. Recién ahí el doctor nos dijo: “oye, sabes que, mira, 

tu guagüita [bebé] vino con un problema, que es bastante común. Se llama sexo ambiguo y le 

acabo de extirpar los testículos y sacarle varias cosas que tenía adentro”. Me dijeron: “Pinta su 

pieza rosada, cómprale hartos vestidos y muñecas”. (Guzmán, 2016. Cambiados de sexo al nacer. 

El Mercurio). 



217 
 

En otra declaración, el progenitor expone cómo la feminización corporal del neonato fue 

considerada por el equipo médico como la alternativa óptima, fundamentada en que las 

características fálicas de su hijo no cumplirían con las expectativas sociales normativas 

(Stolcke, 2003): 

Explicaron que todos los bebés que nacen con este problema finalmente se quedan como niñas, 

porque como hombres no tendrían una sexualidad plena, que el pene no le crece lo suficiente y 

que criarla como niña era mejor. (Paula, 2013. Identidad forzada. La Tercera) 

El informe académico de la Universidad Diego Portales concluye que, si bien la 

resolución judicial no contempló aspectos socioculturales relativos a la intersexualidad 

—omitiendo consideraciones sobre la asignación inconsulta y unilateral, los derechos 

fundamentales de la infancia, o la insuficiencia informativa proporcionada por la 

institución hospitalaria, lo cual evidencia la marginalización de lo social en el veredicto— 

este fallo constituye un hito significativo al revelar las dinámicas de poder y control 

ejercidas por el estamento médico en los casos de intersexualidad en Chile (UDP 2009, 

p.293). 

Ante la escasez de literatura que analizara específicamente esta temática desde una 

perspectiva antropológica, opté por profundizar en el seguimiento de este caso para 

determinar la existencia de precedentes en materia institucional y/o emanados de 

organismos estatales. 

A partir de dicho informe y caso jurisdiccional, y hasta el año 2023, la documentación 

oficial se limitaba a dos circulares emitidas por el Ministerio de Salud (en adelante, 

MINSAL), que establecían protocolos exclusivamente para las prácticas médicas y el 

abordaje sociomédico de las intersexualidades en Chile, ambas redactadas y promulgadas 

durante la segunda administración de Michelle Bachelet (2014-2018). 

 

1.2.1 Circular N.18/ 2015: ¿Prohibición de la cirugía genital? 

 

La primera disposición normativa emerge en el contexto de la explícita señalización de 

deficiencias estatales contenidas en el informe del Comité de los Derechos de la Niñez, 

emitido el 30 de octubre del 2015. Este documento se fundamentó en el informe de la 

Universidad Diego Portales previamente referido, pero a diferencia de los antecedentes 

precedentes, este texto oficial constata la existencia de casos documentados de 



218 
 

“intervenciones irreversibles e innecesarias” (World Heath Organization, 2015, p.27). En 

consecuencia, por primera vez se visibiliza esta práctica mediante “evidencias” y se 

reconoce como sujeto de vulneración a la infancia intersexual, formulando a Chile la 

siguiente recomendación: 

Que acelere el desarrollo y la aplicación de un protocolo de atención de la salud basado en los 

derechos para los niños intersexo, en el que se establezcan los procedimientos y los pasos que 

deben seguir los equipos sanitarios para que ninguna persona sea sometida a intervenciones 

quirúrgicas o tratamientos médicos innecesarios en la infancia o la niñez; se proteja el derecho de 

estos niños a la integridad física y mental, la autonomía y la libre determinación; se ofrezcan a los 

niños intersexo y a sus familiares apoyo y asesoramiento adecuados, también de personas en su 

misma situación; y se aseguren recursos efectivos a las víctimas, incluidas medidas de reparación 

e indemnizaciones (CDN, 2015). 

En respuesta a este informe, y en el marco de los tratados internacionales de Derechos 

Humanos firmados y ratificados por el Gobierno de Chile, particularmente la 

“Convención de los Derecho de la Niñez” (CDN, 1989), el MINSAL emite la circular 

N.18 con fecha 22 de diciembre de 2015 (MINSAL, 2015). Esta disposición normativa, 

representa un intento aparentemente rupturista con las prácticas médicas tradicionalmente 

normalizadoras, pero revela, bajo un examen crítico, profundas inconsistencias 

paradigmáticas y estructurales. 

 

Figura 15: Circular N.18. Fuente:  MINSAL, 2015. 

 



219 
 

Al examinar el discurso institucional plasmado en el documento, resulta reveladora la 

ambivalencia entre el reconocimiento de derechos y la persistencia de marcos 

conceptuales patologizantes. Como señala el texto ministerial: 

Nos hemos visto enfrentados a varias situaciones que nos tienen preocupados, en relación a 

procesos resolutivos vinculados a niños y niñas con sexo indeterminado [...] Siendo así, se instruye 

que se detengan los tratamientos innecesarios de 'normalización' de niños y niñas intersex, 

incluyendo cirugías irreversibles hasta que tengan edad suficiente para decidir sobre sus cuerpos 

(MINSAL, 2015). 

Esta declaración, que manifiesta una disposición afectiva por parte de la institucionalidad 

(sin especificar el sujeto institucional concreto), podría interpretarse como un avance 

significativo, presenta inmediatamente una contradicción fundamental cuando establece: 

“Sin desmedro de lo anterior, señalamos que la asignación de sexo registralmente 

hablando se debe realizar en función de las mejores expectativas” (MINSAL, 2015). 

Esta yuxtaposición discursiva evidencia cómo el mismo documento que prohíbe 

intervenciones corporales irreversibles simultáneamente reproduce la obligatoriedad del 

binarismo sexual a nivel registral, sin cuestionar las estructuras normativas que subyacen 

a la categorización sexual. Tal contradicción se alinea con lo que Cabral (2005) ha 

denominado “violencia normalizadora”, donde incluso las iniciativas aparentemente 

progresistas continúan operando desde lógicas que consideran la diferencia corporal 

como “anomalía” que requiere clasificación y regulación. 

La continuidad entre el caso jurídicamente paradigmático de 1993 en Talca y la emisión 

de esta circular veinte años después resulta particularmente significativa. Mientras el 

tribunal que falló en favor del adolescente intervenido sin consentimiento reconocía el 

“daño moral” causado, evitó abordar “aspectos sociales relativos a la intersexualidad, ni 

la asignación inconsulta y unilateral, ni los derechos de la niñez” (UDP, 2009, p.293). De 

forma análoga, la Circular N.18 evita mencionar explícitamente “los derechos humanos 

violentados, tales como: derecho a consentir, la autonomía, la honestidad y el principio 

de beneficencia” (Dreger, 1999). Esta omisión perpetúa lo que podríamos denominar una 

“retórica de invisibilización selectiva”, donde ciertos aspectos críticos permanecen 

innombrados para evitar el reconocimiento pleno de responsabilidades institucionales 

históricas. 

La persistencia del término “sexo indeterminado” en el documento ministerial refuerza 

esta lectura crítica. Como subraya el texto de la OII (Organización Internacional de 



220 
 

Intersexuales), existe la necesidad imperativa de “promover la consideración de los 

cuerpos intersexuales como elementos diversos dentro del amplio espectro que son los 

cuerpos humanos y no como cuerpos inacabados, alterados o equivocados” (s/p). La 

elección terminológica del MINSAL revela la persistencia de marcos epistemológicos 

que conciben la intersexualidad desde la carencia, la indefinición o la incompletud, 

reproduciendo así la “angustia” y “peligro” que estos cuerpos representan para el 

ordenamiento sexual normativo. 

Las deficiencias estructurales de la circular se evidencian adicionalmente en su 

implementación práctica. Si bien el documento “instaba a crear mesas de trabajo 

multidisciplinarias para desarrollar protocolos específicos para la atención de infantes 

intersexuales y sus familias”, la ausencia de mecanismos de participación efectiva para 

personas intersexuales, la falta de representación de las familias afectadas, y la carencia 

de sistemas de seguimiento y evaluación, transformaron esta disposición en un ejercicio 

predominantemente simbólico. Este vacío participativo constituye una continuidad con el 

paradigma que se observa en el caso talquino de 1993, donde las decisiones médicas se 

tomaron sin consulta significativa con la familia. 

Esta circular, más que constituir una ruptura paradigmática con prácticas medicalizadoras 

previas, representa un reajuste discursivo que mantiene intactas las estructuras 

fundamentales de poder biomédico sobre los cuerpos diversos. El documento opera como 

lo que Foucault denominaría una “tecnología de normalización” que, paradójicamente, 

bajo la apariencia de protección de derechos, reinscribe la diferencia intersexual en el 

ámbito de lo excepcional que requiere especial manejo institucional. 

En síntesis, la Circular N.18/2015 ejemplifica las tensiones no resueltas entre el 

reconocimiento formal de derechos humanos y la persistencia de marcos conceptuales y 

prácticos normalizadores. El documento, lejos de constituir una respuesta integral a las 

recomendaciones del Comité de los Derechos de la Niñez que instaba a Chile a garantizar 

“el derecho de estos niños a la integridad física y mental, la autonomía y la libre 

determinación” (CDN, 2015), reproduce las mismas lógicas que permitieron la 

intervención quirúrgica no consentida del caso talquino.  

 

 



221 
 

1.2.2. Circular N.7/ 2016: “No es intersexualidad, es Desórdenes del Desarrollo Sexual” 

 

La evolución de la postura institucional chilena respecto a la intersexualidad experimentó 

un giro regresivo apenas ocho meses después de la emisión de la Circular N.18. El 23 de 

agosto de 2016, la Circular N.7 del Ministerio de Salud (MINSAL, 2016) materializó una 

contrarreforma discursiva y práctica significativa, reinstaurando la hegemonía del modelo 

biomédico patologizante en el abordaje de las diversidades corporales sexuales. Este 

nuevo documento ministerial estableció explícitamente la proscripción del término 

“intersexual” —categoría reivindicada por el activismo internacional de derechos 

humanos— y la imposición del término “Desorden del Desarrollo Sexual” (DSD), 

traducción literal derivada del Consenso de Chicago de 200636.  

 

Figura 16: Circular N.7. Fuente: MINSAL, 2016. 

 

La persistencia de visiones médicas tradicionales en Chile, representadas por figuras 

como Marañón, cuya influencia se percibe en la elaboración de la Circular N.7, evidencia 

cómo ciertos actores institucionales han logrado mantener su hegemonía interpretativa 

sobre la intersexualidad en el territorio, a pesar de los avances internacionales en materia 

de derechos humanos. 

 
36 Instancia en la se reunieron varias sociedades médicas y que aspiraba a la descripción lo más científica posible sobre 
la clasificación de la intersexualidad, definiéndolas vivencias como Disorder of Sex Development, la cual ha sido 
progresivamente considerada como peyorativa por las ciencias sociales y activismo intersex (Capítulo I). 

 



222 
 

Otras formas de DSD/intersexualidad, con potencialidad hacia ambas líneas de asignación de sexo, 

deberán informarse claramente a la familia. La asignación de sexo y las cirugías en estos pacientes 

tales como gonadectomía y/o cirugía genital, deberán efectuarse de común acuerdo entre padres y 

el equipo multidisciplinario (MINSAL, 2016)  

Este punto demuestra que la única vía, aceptable y esperable, para la comunidad médica 

y asesores será la de la cirugía sobre los cuerpos, y que ésta debe ser aprobada, 

seguidamente, por las personas progenitoras, quienes, en dicho contexto, estarían 

condicionadas por las diversas coerciones médicas, sociales y jurídicas (Fausto-Sterling, 

2006[2000]; Semler, 2010). 

La emisión de la Circular N.7 provocó una reconfiguración significativa del activismo 

intersexual chileno. IntersexChile, que previamente se dedicaba principalmente a la 

difusión informativa, se transformó en IntersexualesChile, adoptando una postura de 

confrontación directa contra lo que denominaron “Mutilación Genital Intersex”. Esta 

radicalización terminológica evidencia la percepción de las intervenciones médicas como 

formas de violencia institucionalizada, equiparables a otras prácticas de modificación 

corporal no consentida condenadas internacionalmente.  

No obstante, un elemento particularmente revelador del documento ministerial es la 

mención a “la presión ejercida por un grupo de madres de neonatos intersexuales, quienes, 

de forma anónima, expresaron la 'necesidad y urgencia' de realizar cirugías o 

medicalización en sus hijos recién nacidos”. Esta referencia, sin aportar evidencia 

documental verificable sobre la magnitud o representatividad de dicho grupo, funciona 

discursivamente para legitimar el retorno a prácticas normalizadoras. Esta apelación a la 

“angustia parental” refleja la priorización institucional de aliviar el malestar social frente 

a cuerpos que desafían el binarismo hegemónico, por encima del derecho a la integridad 

corporal y la autonomía de las personas intersexuales que exige el activismo (Casanova 

2023b, 2025). 

 

 

 

 

 



223 
 

1.3 Transparencia sin transparencia: “Sin datos, no existe” 

 

Finalmente, respecto a este proceso de revisión bibliográfica específica, en este periodo 

(2022-2023) realicé solicitudes de datos institucionales a través de “Transparencia”37 

respecto a la cantidad de cirugías realizadas por año, codificación de patologías 

asimiladas a la intersexualidad en el sistema de salud, centros de referencia y 

profesionales asignados en territorio nacional.  

Las respuestas recibidas siempre fueron un vacío, negación o un desorden de datos que 

no aludían a las vivencias intersexuales, lo que derivó en un reclamo público ante el 

Consejo de Transparencia y a continuar exigiendo datos, los cuales no se consiguieron en 

el periodo de trabajo de campo (Anexo 5) Este ejercicio, sumado al vacío y no 

sistematización de informaciones dejaba entrever, de forma oficial, la invisibilidad del 

tratamiento sociomédico de las intersexualidades en Chile. 

Esta falta sistemática de datos sobre la intersexualidad en Chile no constituye 

simplemente una carencia administrativa, sino que representa lo que Tuana (2006) 

denomina “ignorancia cultivada”: una forma de no-conocimiento activamente producida 

que sirve a intereses específicos. La ausencia de registros, codificaciones claras y 

estadísticas sobre intervenciones realizadas a personas intersexuales opera como un 

mecanismo de invisibilización que protege al sistema biomédico de posibles escrutinios 

y cuestionamientos. 

En términos de gobernanza, esta opacidad informativa también puede interpretarse como 

una tecnología del poder biopolítico (Foucault, 1983[1975]). Paradójicamente, mientras 

el Estado chileno despliega sofisticados sistemas de registro y cuantificación para otras 

poblaciones y condiciones de salud, la intersexualidad permanece en un limbo estadístico. 

Esta selectividad en la producción de datos no es neutral, sino que refleja jerarquías de 

visibilidad y reconocimiento dentro del aparato estatal. Como argumenta Bowker y Star 

(1999), los sistemas de clasificación y registro nunca son meros instrumentos técnicos, 

sino infraestructuras que materializan valores, prioridades y exclusiones. 

 
37 El portal de Transparencia es una plataforma a través de la cual el Estado pone a disposición cualquier tipo de 
información pública. Se garantiza dicho acceso a toda la ciudadanía, el cual es entendido como derecho constitucional. 
 



224 
 

El reiterado fracaso en obtener información a través de los canales oficiales de 

transparencia revela, además, las limitaciones inherentes a los mecanismos de rendición 

de cuentas cuando estos se enfrentan a temas que desafían las categorías normativas 

establecidas. Esto crea un círculo vicioso: sin datos no hay políticas efectivas, y sin el 

reconocimiento institucional que estas políticas podrían proporcionar, la recopilación de 

datos sigue siendo deficiente o inexistente. 

 

2. Etnografía institucional 2022-2024: Nuevos procesos en búsqueda 

de un problema y de una solución 

 

A pesar de que la intersexualidad institucionalizada se manifiesta de manera contundente 

sobre los cuerpos y las vidas cotidianas de las personas intersexuales, la información 

recopilada —o la falta de ella— me planteó la dificultad de localizar materialmente a la 

institución de la intersexualidad. Por ello, consideré necesario buscar una metodología 

que permitiera mantener la distinción entre experiencia e institución, y al mismo tiempo, 

analizar sus relaciones. 

Consciente del privilegio de ser una intimate insider (Taylor, 2011): investigadora y 

aliada de una agrupación intersexual chilena, pude acceder a espacios sumamente 

herméticos y privados ligados al activismo. Además, mi experiencia previa como policy 

maker en Chile (elaboradora de políticas públicas) me otorgaba un espacio validado de 

opinión, basado en la experiencia. Esto me permitió prever un trabajo colaborativo con 

distintos agentes socializadores que influían en las vivencias intersexuales. Por tanto, 

decidí interesarme por la etnografía institucional como metodología para la recolección 

de información. 

Smith (2005) define este tipo de etnografía como aquella que visibiliza cómo el orden 

institucional crea las condiciones de la experiencia para fenómenos sociales, comenzando 

por definir qué constituye dicha experiencia y cómo debe ser expresada socialmente. La 

autora sostiene que los objetivos de esta metodología son dos: en primer lugar, producir 

mapas de las relaciones de poder presentes en los espacios institucionales, los cuales 

“perfilan” las experiencias de las personas, orientándolas a moverse dentro de un margen 

de maniobra y decisión. En segundo lugar, explorar cómo estos poderes y prácticas 

pueden ser “generalizadores” sobre escenarios locales y específicos. En otras palabras, 



225 
 

permite analizar los procesos de institucionalización en los que las experiencias 

particulares—con sus contradicciones, diferencias y tensiones—se convierten en 

equivalentes para el desempeño de la institución, que, a su vez, se entiende como un 

aparato de dominación en las sociedades capitalistas. 

En este tipo de etnografía, los recursos textuales —sean leyes, estatutos, protocolos, 

etcétera— se entienden como una relación entre palabras o imágenes con características 

fijas y replicables en masa, que estandarizan prácticas, símbolos y significados. Este 

proceso garantiza que los agentes que lean estos textos estén unidos por un vocabulario 

común, con una estructura sujeto-objeto y entidades e interrelaciones fijas (Smith, 2005, 

p.110). Además, movilizan el discurso institucional, haciendo que la representación e 

interpretación de las realidades concretas de las personas sean generalizadas, restringidas, 

cosificadas y formalizadas. 

En cuanto al análisis de la información recabada, utilicé la técnica de Coaliciones 

Discursivas propuesta por Hajer (2002, 2005). Elegí esta técnica por su capacidad para 

analizar estrategias dentro de contextos sociohistóricos y prácticas institucionales 

específicas, ya que indaga sobre cómo diversos actores y prácticas organizacionales 

pueden perpetuar o desafiar sesgos, sin necesidad de compartir valores fundamentales. 

Por razones de confidencialidad, los nombres de las personas intersexuales, las 

representantes institucionales y de la comunidad médica, han sido modificados o son 

ficticios. Además, se han omitido o alterado algunos datos biográficos no relevantes para 

el análisis. 

Participante Pertenencia 

Pabla IntersexualesChile (ACT) 

Tedy IntersePacíficoSur (ACT) 

Xime IntersePacíficoSur (ACT) 

Rafaela Equipo Institucional (INST) 

Gabriel Equipo Institucional (INST) 

Teresa Equipo Institucional  (INST) 

Yanes Comunidad Médica (C.M) 

Aguilar Comunidad Médica (C.M) 

Meyer Comunidad Médica (C.M) 

Tabla 12: Seudónimos utilizados y pertenencia. Elaboración propia   

 



226 
 

2.1 De activismo en la calle a activismo en La Moneda 

 

Después de un año de investigación y voluntariado inserta en IntersexualesChile38, en 

agosto del 2022 decidí volver a Chile para realizar trabajo de campo. De inmediato 

comencé a participar en actividades de distinta índole que eran organizadas por la 

agrupación, lo que me permitió concretar vínculos y gestar nuevos contactos (Capítulo 

IV). 

Como resultado de este trabajo, un par de semanas posterior a mi llegada ya era 

“conocida” entre el mundo institucional y validada por la agrupación, por lo que fui 

asignada como representante del “Área de Investigación”, con el fin de asistir a todo tipo 

de instancias gubernamentales. En dicha época ya se habían ejecutado algunas reuniones 

de las “mesas de trabajo LGTBIQ+”39, por lo que yo venía a unirme a mitad del proceso. 

Las primeras reuniones a las que asistí revelaron que, a pesar de ser un espacio seguro 

para y por la comunidad, la intersexualidad era un tema que no se había abordado y 

parecía estar invisibilizada por los otros colectivos, ya que gran parte de los debates 

fueron monopolizados por colectivos históricos, como el colectivo gay y trans.  

No obstante, después de muchas frustraciones por intentar posicionar la temática, logré 

—en conjunto con la coordinadora de la agrupación40— exponer algunos antecedentes 

sobre el tratamiento sociomédico de las intersexualidades en Chile para los demás 

colectivos e instituciones invitadas (Ministerio de la Mujer, Trabajo, Salud, Educación, 

ente otras.). Esto permitió que se levantara la necesidad urgente de gestionar una mesa de 

trabajo específico sobre la intersexualidad entre el activismo y el equipo institucional del 

Ministerio de Salud (MINSAL), puesto que se sumaba a los informes de denuncias contra 

el Estado emanados por organismos internacionales (CDN, 2015), de los que estaban en 

conocimiento de las autoridades presidenciales presentes. 

 

 
38 Durante el año 2021, se realizó un llamado a personas voluntarias, situación en la que fui aceptada como aliada e 
investigadora. El contacto inicial se gestó de forma presencial y continué de forma telemática con reuniones 
bimensuales, de acuerdo con las necesidades de la agrupación (para más información: Capítulos III y IV). 
39 Una de las prioridades del gobierno era la resolución de demandas LGTBIQ+, por lo que se gesta esta mesa ampliada 
cuyo objetivo era identificar las inequidades, brechas y barreras que enfrentan los colectivos y proponer soluciones 
para cada área (salud, educación, etc.). A través de metodologías participativas, las personas representantes de 
colectivos históricos y nuevos exponían sus demandas. 
40 Escribo “logré”, ya que la coordinadora no pudo participar en gran parte de las sesiones mensuales. Sólo pudimos 
presentar juntas en una sesión del mes de septiembre. 



227 
 

2.2 La problemática: Cosificando la vivencia intersexual por parte de la institucionalidad 

 

De manera casi precipitada y con escaso margen temporal entre actividades, comencé a 

participar en la instancia denominada “Salud Intersexual para Chile”, junto con 

IntersexualesChile, IntersexPacíficoSur y el equipo institucional del MINSAL. 

El trabajo se inició con intercambios tensos durante la primera sesión. La delegación 

ministerial estaba integrada por tres profesionales: un médico perteneciente a la 

comunidad LGTBIQ+, una médica y una funcionaria pública especializada en salud. 

Estas representantes institucionales gestionaban simultáneamente otra instancia similar, 

“Salud Trans para Chile”, hecho que expusieron como credencial de experiencia: 

Quisiera exponerles—para su tranquilidad— que nosotros conocemos esto, hemos trabajado con 

distintos especialistas de adecuación corporal trans, tenemos historia en eso. Hemos presentado 

distintos proyectos para que se pueda aprobar una serie de prestaciones y presupuestos para 

abordarlo desde el tema médico (Rafaela (INST), reunión octubre 2022) 

Esta intervención generó reacciones entre las personas intersexuales presentes, quienes, 

aunque se conocían previamente entre sí, eran desconocidas para el equipo institucional 

y viceversa. 

Las dos únicas agrupaciones intersexuales existentes en Chile —IntersexualesChile e 

Intersex Pacífico Sur— habían sido convocadas. Una representante de IntersexualesChile 

interrumpió, enfatizando que no se trataba de la misma temática ni se abordarían idénticos 

problemas. Una persona intersexual de Intersex Pacífico Sur profundizó en esta 

distinción: 

No todas las personas trans son intersex, pero sí pasa mucho de que muchas personas intersex son 

trans, que es mi caso. Hay que hacer un gran trabajo ahí de entender que no es lo mismo, a pesar 

de que podemos tener putos en común. Técnicamente, nosotros intersexuales no existimos en los 

registros, muchas veces accedemos a los hospitales identificándonos como trans porque sabemos 

que es más conocido, pero no somos lo mismo, aunque crucemos vivencias, no es lo mismo 

hormonar a un cuerpo trans que a un cuerpo intersex, porque nuestra base es distinta (Tedy (ACT), 

reunión octubre 2022) 

Ante el desconocimiento de la vivencia intersexual por parte del equipo institucional, así 

también, la ignorancia respecto a las circulares anteriores, y del exceso de tecnicismo y 

burocracia reprochado por parte de las agrupaciones intersexuales en esta primera 



228 
 

reunión, propuse que ambas partes expusieran los puntos que considerasen relevantes 

para el proceso en la próxima reunión.  

Aceptada mi sugerencia, en la segunda reunión la representación institucional comenzó 

con un saludo protocolario y situó lo discutido previamente, enfocándose en los límites 

de la mesa de trabajo: 

Después de lo expuesto en la reunión anterior, queremos exponer que hemos “hecho la tarea” y 

reconocemos que tenemos una visión sesgada desde acá (institucionalidad), pero hemos recabado 

información de los procedimientos previo en materia intersex. Si se nos va algo, ustedes nos dicen. 

Nosotros también queremos saber hasta dónde ustedes se quieren involucrar en esto, porque es 

importante señalar que esto tiene una visión clínica, a pesar de que ustedes sean el usuario directo 

(Rafaela (INST), reunión noviembre 2022) 

Inmediatamente, intentó explicar la problemática desde la perspectiva institucional, 

aunque admitió carecer de claridad sobre cómo definirla, inicialmente abordándola como 

una ineficiencia de los textos institucionales previos (circulares N.18 y N.7), dada la 

ausencia de datos oficiales: 

Si bien, entendemos este como el problema, debemos hacer énfasis en que quizás los 

procedimientos o protocolos médicos no son ni están mal diseñados, sino que el problema es que 

no se le consultó a la persona. También queremos exponer que no podemos dar una sola 

instrucción, o sea, no se puede decir “ya no se hacen cirugías”, porque no sabemos cuánta gente 

intersexual sí estaría enfrentando un riesgo vital (Rafaela (INST), reunión noviembre 2022) 

Ante esta contextualización por parte de la institucionalidad, y algunas caras de 

desaprobación por parte de las agrupaciones activistas, la representante de 

IntersexualesChile interrumplió la presentación replicando: 

Nosotros como agrupación luchamos por la prohibición total de las cirugías. No queremos que se 

arreglen nuestros cuerpos en ninguna edad, ni en la infancia ni en la adultez y eso es lo que tiene 

que cambiar socialmente (Pabla (ACT), reunión noviembre 2022) 

Una representante médica del equipo institucional respondió que, aunque comprendían la 

decepción que generaría a las agrupaciones, no podían comprometerse con medidas 

inviables desde la perspectiva médica. La funcionaria a cargo continuó desarrollando el 

punto sobre la “sobre-difusión de violaciones a los derechos humanos”: 

No tenemos casuística. Estamos tratando de levantar dónde y cuántas violaciones a derechos 

humanos se han realizado, porque no sabemos si son cientos de violaciones sistemáticas o son 

cinco, y eso es importante para actuar. Así que necesitamos empezar a delimitar el problema 

(Rafaela (INST), reunión noviembre 2022). 



229 
 

A continuación, la coordinadora de IntersexualesChile presentó su definición de 

intersexualidad, demandas y expectativas de esta instancia. Los temas centrales fueron la 

despatologización, la prohibición de cirugías normalizantes y la derogación de circulares 

anteriores, enfatizando en responder a la exposición previa del funcionariado: 

Nosotros tampoco tenemos los datos, pero sí contamos con la experiencia. Recibimos personas en 

la agrupación que nos cuentan sobre sus vivencias y sí sabemos que pasa. El hecho es que, aunque 

fuera sólo una persona que enfrentó este tipo de violación, hay que actuar. No entiendo por qué 

sería más importante contar con los datos, si sabemos que pasa. A mí me pasó y siempre me tengo 

que enfrentar a que digan que esto no pasa, que no es real (Pabla (ACT), reunión noviembre 2022) 

La paradoja de la cuantificación en la experiencia intersexual merece un análisis crítico. 

Por un lado, la institucionalidad reclama constantemente la falta de datos cuantificables 

como impedimento para la acción (“sin datos, no existe”), evidenciando lo que Scott 

(1998) denomina “legibilidad estatal”: la necesidad del Estado de hacer legibles las 

realidades sociales complejas mediante su reducción a categorías mesurables y 

administrables. Como expresó la representante institucional: “No tenemos casuística. 

Estamos tratando de levantar dónde y cuántas violaciones a derechos humanos se han 

realizado, porque no sabemos si son cientos de violaciones sistemáticas o son cinco” 

(Rafaela (INST), reunión noviembre 2022).  

Sin embargo, esta demanda de cuantificación revela una contradicción fundamental: 

mientras se exigen datos para legitimar la existencia de la problemática intersexual, 

simultáneamente se han omitido sistemáticamente los mecanismos para su registro. Esta 

ausencia no es casual, sino que refleja lo que Boyle (2000) denomina “ignorancia 

estratégica”: una forma de desconocimiento institucionalizado que sirve a intereses 

específicos.  

La inexistencia de datos no es meramente un vacío técnico, sino el resultado de un sistema 

clasificatorio que históricamente ha negado la posibilidad misma de contabilizar aquello 

que desestabiliza sus categorías fundacionales. Frente a esta contradicción, el testimonio 

de la activista intersexual adquiere particular relevancia. Su declaración constituye una 

crítica epistemológica profunda a los fundamentos positivistas que privilegian la 

evidencia cuantitativa sobre el conocimiento experiencial, cuestionando no solo qué 

cuenta como dato válido, sino también quién tiene la autoridad para determinarlo.  

La tensión entre la exigencia de cuantificación y la resistencia a crear mecanismos 

efectivos de registro revela así el doble vínculo al que se enfrentan las personas 



230 
 

intersexuales: se les exige demostrar numéricamente su existencia dentro de un sistema 

que sistemáticamente ha borrado las categorías que permitirían su contabilización. Esta 

circularidad perversa—necesitamos datos para actuar, pero no implementamos sistemas 

para recopilarlos—funciona como un mecanismo de dilación que preserva el status quo 

mientras aparenta preocupación institucional. 

Por su parte, la otra agrupación, liderada por dos personas que se autodefinen como 

“intersexuales y trans”, abordó temáticas similares, pero con un énfasis particular en 

criticar el sistema sexo/género binario como estructura que dirige estas prácticas. 

Una de las situaciones que me sorprendió fue la evidente tensión entre los representantes 

de ambas agrupaciones respecto a este último punto. Las divergencias se mantuvieron a 

lo largo del tiempo, como se evidenció en una discusión sobre la propuesta de incluir una 

tercera casilla en los registros, que implicaba un proceso de identificación y 

categorización, que se sumaba a la complejidad de la existencia de datos: 

Debido a la excesiva intervención médica que hemos tenido las personas intersex a lo largo de la 

vida, solemos llegar a la adultez con algún tipo de discapacidad, y ello también conlleva problemas 

de todo tipo. En cuanto a la violencia en la salud, hay muchas que no pasan desapercibidas, y es 

algo muy fácil de solucionar. Nada más te doy el ejemplo que en ninguna ficha médica está la 

opción de decir que tu sexo es intersexual, y eso podría sumar en una atención médica de urgencia 

(Tedy (ACT), reunión noviembre 2022). 

A lo que la represente de IntersexualesChile respondió: 

¿Te puedo interrumpir un momento? Es por una cosa que dijiste recién, que no quiero que se pase, 

es que desde Agrupación Intersexual 1 no queremos que exista una tercera casilla, esa es nuestra 

lucha. Yo no quiero que me digan “sexo intersexual”. Yo soy una mujer, nací mujer y seguiré 

siéndolo (Pabla (ACT), reunión noviembre 2022). 

Esta falta de acuerdo generó expresiones de confusión por parte del equipo institucional, 

sumadas a las muestras de desaprobación ante la crítica que ambas personas activistas 

expusieron por el histórico manejo estatal y registral. La institucionalidad respondió 

argumentando que el anterior gobierno, encargado de elaborar los textos institucionales 

(circulares anteriores41), albergaba otros lineamientos, muy distantes al discurso 

institucional actual, considerado como “gobierno feminista y disidente” (Güemes, 2023, 

p.103). 

 
41 Circular N.18/2015, prohíbe cirugías normalizantes en infantes. Circular N.7/2016, deroga la anterior y patologiza la 
vivencia enunciándola como Desorden del Desarrollo Sexual y valida intervenciones médicas. 



231 
 

Durante la tercera reunión, el equipo institucional inició la exposición con un “Análisis 

de involucrados” y “Árbol de problemas” según su perspectiva (Figura 17 y 18), 

focalizado en lo que nombraron como “procedimientos innecesarios en la infancia 

intersexual”, cuya causa sería la carencia de normativa explícita y, como consecuencia, 

la ignorancia de casos e impactos: 

 

Figura 17: “Análisis de involucrados”, MINSAL dic. 2022 

Respecto a esta imagen, si bien se presentan distintos actores, el diseño de la instancia fue 

ambicioso, ya que no se logró la participación en las mesas de trabajo. Al momento de 

esta exposición, solo se contaba con la presencia de IntersexualesChile e 

IntersexPacíficoSur. 

 

Figura 18: “Árbol de problemas”, MINSAL dic. 2022 

En cuanto al árbol de problemas, aunque enunciaron múltiples causas y consecuencias 

más allá de lo legal, insistieron en la inexistencia de “información real/cuantificable” para 



232 
 

dimensiones adicionales, salvo la extraída de las exposiciones activistas previas: 

exclusión social, imposición del sistema binario, daño psicológico por intervención 

médica, entre otras. 

Una persona representante de IntersexPacíficoSur cuestionó la exposición por parte de la 

institucionalidad enunciando que se estaba “caricaturizando” la vivencia intersexual. 

Según Smith (2005) esto sería el inicio de la “problemática”, entendida como una 

separación entre la experiencia y su abstracción en algo distinto. Se trata del punto crítico, 

en que un individuo se da cuenta que lo que está sucediendo, está siendo traducido en otra 

cosa, sin considerar la experiencia de quienes se habla. De esta forma, la participante 

expuso: 

Las mesas de trabajo sobredimensionan el problema con las cirugías normalizantes durante la 

infancia y se está ignorando los dolores enfrentados en la adultez, donde no existe reparación ni 

acompañamiento. Es como si la intersexualidad se viviera sólo cuando une es niñe (Xime (ACT), 

reunión diciembre 2022).  

Esto derivó en una crítica directa a la cosificación e infantilización de la experiencia 

intersexual por parte del equipo institucional. Las personas intersexuales de la agrupación 

argumentaron que, si bien algunas de sus integrantes no habían sido sometidas a cirugías 

al nacer, sí habían sufrido diversas formas de violencia estructural sobre sus cuerpos, las 

cuales estaban siendo invisibilizadas, como la hormonización forzada, la discriminación 

en ámbitos educativos y laborales, entre otras. Esto, en su opinión, no aportaba en los 

objetivos de Intersexpacíficosur, por lo que esta sesión marcó la última participación de 

dicha agrupación en el proceso. 

En la cuarta sesión, pude identificar otro sesgo en el tratamiento sociomédico de la 

intersexualidad en Chile: el hermetismo y la autosuficiencia de la institucionalidad para 

abordar problemáticas que ni siquiera saben definir con precisión. La falta de diálogo y 

escucha activa con las partes implicadas evidenciaba esta dinámica. Un ejemplo concreto 

ocurrió en esta reunión, cuando se informó que un grupo de profesionales del Ministerio 

había elaborado, de manera unilateral, un documento de alcance nacional con el que 

pretendían “poner fin a las problemáticas intersexuales”. Para darle un carácter 

“participativo”, se solicitó a IntersexualesChile—la única agrupación aún presente en el 

proceso—que validara el documento. Sin embargo, esto no pareció incomodar a su 

representante, quien, a esas alturas, ya había generado alianzas con los representantes 



233 
 

institucionales como una estrategia ante la falta de participación de más personas 

intersexuales en el proceso. 

Ante esta situación, solicité intervenir y animé tanto a la Agrupación como a las personas 

voluntarias endosexuales a cuestionar la metodología utilizada por la institucionalidad. 

Propuse rechazar la propuesta, fundamentando mi postura en los errores del pasado, y en 

su lugar, sugerí organizar una jornada extensa en la que se escucharan todas las voces 

involucradas: personas intersexuales, comunidad médica, familias e instituciones. Todas 

las personas presentes estuvieron de acuerdo en asumir este esfuerzo, por lo que la jornada 

se programó para inicios de 2023. 

 

2.3 Todas las voces en juego: Tensiones y conflictos entre personas intersexuales, 

institucionalidad y comunidad médica. 

 

Esta jornada se llevó a cabo el día 5 de enero de 2023, contó con la presencia de la 

comunidad médica, personas intersexuales de la agrupación y la institucionalidad. Por 

razones de anonimato, las familias no quisieron participar en este evento. No obstante, y 

al ser de cobertura nacional (presencial y telemática), la instancia fue totalmente fructífera 

para evidenciar en la praxis los puntos de consenso y disenso entre las tres perspectivas 

presentes. 

El equipo institucional inició exponiendo y reconociendo las barreras para definir el 

problema, tales como la falta de datos a nivel nacional, la inexistencia de registros 

respecto a cuántas personas intersexuales han nacido en Chile, dónde están, quiénes son 

las personas profesionales a cargo. A la vez que dejaba claro cuál era su margen de acción:  

Chile no cuenta con investigaciones a largo plazo para poder definir el problema. Tenemos casos 

aislados, eso nos genera muchos problemas a la hora de decir cuál es nuestro problema como uno 

solo. También quiero hacer hincapié en que nosotros no buscamos hacer activismo, por lo que 

nuestro objetivo es regular, no luchar (Rafaela (INST). Jornada MINSAL). 

Según Smith (2005), esto sería un ejemplo de cómo la falta de datos y de generalización 

de una vivencia se presentó como el principal problema para la institucionalidad. Es decir, 

la traducción de lo real (o de lo cuantitativo; números cómo sinónimo de cuerpos 

intervenidos), era un paso esencial para hacer que lo “real y concreto” sea accionable 

institucionalmente. 



234 
 

Después de exponer el problema, y delimitar sus aportes y lo que se esperaba del trabajo 

en conjunto con los agentes presentes en la jornada, describieron las expectativas sobre 

el proceso, basado en 3 hitos: derogación de circulares previas, creación de un nuevo 

documento regulatorio acorde con derechos humanos y recomendaciones técnicas para 

salud intersexual (Figura 19). 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Figura 19: “Procesos e hitos de la institucionalidad”. MINSAL ene.2023 

 

Una de las principales diferencias en las opiniones y discursos durante esta sesión giró en 

torno al proceso y las prioridades establecidas para abordar “el problema”, cuya 

definición resultaba esquiva en el marco de una política pública. Mientras la 

institucionalidad centraba sus esfuerzos en la creación de una nueva circular y el 

activismo parecía estar en sintonía con esa prioridad, la comunidad médica ponía el 

énfasis en que dicho documento no implicaría cambios reales en la práctica clínica. 

Argumentaban que la circular solo establecería lineamientos gubernamentales y teóricos, 

pero no modificaría el actuar médico. Según su visión, el cambio “real” debía enfocarse 

en el “acompañamiento del equipo de salud”, lo que en la práctica significaba inversiones 

públicas para desarrollar expertise médica en la materia: 

No sé si le pondría tanta importancia a lo de la circular. Yo siento que lo de las circulares no tienen 

real importancia, eso no se usa en la práctica. (Dra. Yanes (CM). Jornada MINSAL). 

Según Smith, los textos que constituyen y regulan las actividades institucionales 

establecen la capacidad de acción (agencia), es decir, las capacidades “especificadas 

textualmente” de controlar y movilizar el trabajo de otras personas (2005, p.183). Y así 

lo defendió la representante institucional del MINSAL: 



235 
 

Ahí podemos tener diferencias. Para mí, que no soy intersex, las circulares sí significan una forma 

de hacer el trabajo, para otros una forma de saltarse ese mismo trabajo. Lo que sí, las circulares 

establecen una línea de acción de cómo debe ser (Rafaela (INST). Jornada MINSAL). 

Otro de los conflictos —quizás el más importante durante esta instancia—, se generó 

entre las personas intersexuales presentes y la representante de la comunidad médica. 

Según la visión de esta última, las personas intersexuales exponen a la comunidad médica 

como “los malos de la película”, lo cual no sería una representación justa para las personas 

“especialistas”, ni tampoco sería correcto enunciar la prohibición de cirugías como una 

solución óptima para el activismo: 

Hay muchos profesionales que no tienen idea de este tema, se sienten con potestad de manejar 

estos casos a su criterio. Obviamente, que toda la vuelta cultural creo que es muy importante, pero, 

para mí, el prohibir que se atiendan pacientes es una estupidez (Dra. Yanes (CM). Jornada 

MINSAL). 

Esto lo argumentó como un posible “exceso” de importancia a la regularización desde la 

perspectiva de los derechos humanos por parte del gobierno y activismo, y donde la 

propuesta de despatologización de las vivencias intersexuales acogida en este marco, 

podrían causar un “abandono del paciente”. Es decir, que el proceso médico asociado a 

posibles condiciones subyacentes dejase de existir, lo que expondría diversos riesgos 

vitales. 

Es que yo siento que esto puede caer en un abandono de estos niños y niñas, porque si tú dices: 

“esto que está aquí es una condición natural, la naturaleza es intersexual” la naturaleza también es, 

por ejemplo: una cardiopatía congénita, pero resulta que hay muchos niños y niñas que tienen 

condiciones intersexuales que tienen patologías que pueden amenazar su vida, y tú decirle de 

frentón: “sabes, en realidad tú eres distinto. ¡Perfecto!, pero eso ya sería responsabilidad suya (Dra. 

Yanes (CM). Jornada MINSAL) 

De acuerdo con Grau y Gómez (2022) citando a Moira Pérez (2019), esta última resume 

los fundamentos del paradigma biomédico de la siguiente manera: 

1. Divide el cuerpo en sano y enfermo, sin permitir combinaciones ni 

superposiciones, incluso en enfermedades que afecten funciones específicas sin 

impactar al resto del cuerpo. 

2. Considera la salud como el estado normal, deseado y esperado por y para todas 

las personas, definiéndola según parámetros culturales de lo sano. 



236 
 

3. Concibe la enfermedad y el cuidado como situaciones temporales y puntuales. La 

salud se asume como el estado por defecto, por lo que el apoyo y la asistencia, 

tanto privada como estatal, se destina a ese fin. 

En este caso, se puede evidenciar que la doctora sitúa toda vivencia intersexual en la 

lógica de lo enfermo, donde existe una obligación por parte de la comunidad médica y 

del Estado a intervenir y hacer seguimiento hasta que dicha “enfermedad” sea resuelta. 

El “abandono del paciente” es arriesgado desde la perspectiva de la comunidad médica, 

ya que estarían siendo contraproducentes con su labor. A la vez, que advierte que si se 

“naturaliza” la intersexualidad y la comunidad ya no puede intervenir en sus cuerpos, la 

responsabilidad o la “irresponsabilidad” recae en las propias personas intersexuales, 

entendidas como culpables. 

La tensión respecto a este punto se hizo notar con la respuesta de una persona intersexual: 

Hay una respuesta bien simple que nos hemos planteado los grupos de activistas, y que es muy 

cierto que debemos ver cómo trabaja esto la medicina, aquí se responde con una pregunta ¿un 

embarazo es una patología? El embarazo no es una patología de por sí, pero tiene atención médica. 

Es decir, se puede desarrollar patologías, como cualquier persona puede desarrollar en potencia un 

montón de causas patológicas y muchas otras por causas ambientales. Pero nacer intersex no 

debería por qué ser una de ellas, solo por nacer (Tedy (ACT). Jornada MINSAL). 

Otro hecho relevante en esta intensa discusión fue el aporte de una médica que, además, 

es representante institucional. Ella trabajó en las circulares anteriores y criticó el abordaje 

biomédico que, desde su experiencia, prescinde de la dimensión social. Aludió a que la 

comunidad médica sabe que no sabe, pero tampoco quiere saber, lo que Tuana (2006) 

entiende como una “decisión de no saber” vinculada al privilegio de la ignorancia. 

Para nosotros fue muy difícil trabajar con la comunidad médica, porque no tiene una formación en 

género ni en derechos humanos, y eso les impide mirar a la intersexualidad como una vivencia, 

como experiencias. De hecho, algunos de nosotros tomamos clases de derechos humanos y 

enfrentamos a algunos médicos que salieron en El Mercurio (periódico) criticando el tema de la 

circular N. 18. Médicos que todavía están en ejercicio y que simplemente no les interesa saber. 

También una organización de padres de personas con Hiperplasia Suprarrenal que decían que sus 

hijos no eran intersexuales, y que no nos metiéramos con ellos. Entonces, es difícil poder aunar 

todas estas corrientes, pero debemos insistir en el bienestar de estas personas (Teresa (INST). 

Jornada MINSAL). 

El testimonio de esta médica/funcionaria fue esencial para comprender los conflictos 

propios de lo que significa definir el devenir intersexual en Chile entre los distintos 



237 
 

agentes que se relacionan, interactúan e impactan de cerca en la vivencia. Así también, 

cómo el “bienestar” imbricado en ese devenir se presenta contradictorio para todas las 

personas representantes.  

A pesar de que en esta jornada se “priorizó” el escuchar las voces intersexuales, el poder 

de la comunidad médica se posicionó por encima de las narrativas experienciales de las 

personas activistas. La producción y reproducción del discurso relativo a que las 

intersexualidades son “enfermedades que pueden y deben ser corregidas” (Fausto-

Sterling, 2006[2000]), es difícil de extraer de una realidad nacional donde el 

conservadurismo y la religiosidad sigue siendo parte del cotidiano con índices 

especialmente altos42. Inclusive, se necesitó del apoyo de la “aliada” de la comunidad 

médica/institucionalidad, para que las denuncias contra la comunidad médica expuestas 

por activistas y aquellos saberes “legos” expuestas por las propias personas intersexuales 

fuesen consideradas “creíbles”.   

 

2.4 Fin del proceso con una “nueva” circular: pero, ¿el fin la lucha intersexual? 

 

Si bien la realización de esta jornada tenía como objetivo lograr un trabajo más profundo, 

participativo e inclusivo, durante la última fase de mi trabajo de campo presencial en 

Chile (agosto-diciembre de 2023) presencié las reuniones finales en las que se presentó 

el documento definitivo. Sin embargo, este parecía responder más a una necesidad 

institucional de resolución rápida que a una reflexión crítica sobre el tratamiento 

sociomédico en el país. 

El equipo institucional seguía siendo el mismo, pero cada vez participaban menos 

personas intersexuales. Las razones de esta autoexclusión fueron diversas. Algunas de las 

que me señalaron posteriormente incluían: la falta de consenso en los objetivos de trabajo 

con las propias personas intersexuales participantes, la complejidad del asunto al tratarse 

de un documento de alcance nacional, la exposición de sus vivencias como únicas y 

generalizables, el desgaste emocional de debatir constantemente con la comunidad 

médica y la institucionalidad, entre otras. 

 
42 De acuerdo con la información obtenida por el estudio World Values Survey, Chile queda ubicado en el quinto lugar 
en cuanto a índice de creencias religiosas. 



238 
 

Esta disminución de participantes suponía una dificultad para la validación del 

documento final, aunque en la práctica esto no pareció ser relevante para el equipo 

institucional. Para justificar su aprobación, argumentaron que Pabla era la persona 

indicada para dar el visto bueno, pese a que nunca participó en la redacción del 

documento. 

La nueva Circular N.15/2023 es, en esencia, una repetición del primer documento 

(Circular N.18/2015), el cual estaba redactado exclusivamente desde la perspectiva de 

derechos humanos y prohibía las “cirugías normalizantes”. Sin embargo, una diferencia 

clave parece responder a la necesidad de evitar conflictos con mapadres que exigen 

cirugías para sus hijes, así como con médicos que insisten en la “urgencia vital” de estas 

intervenciones. En este nuevo documento, la prohibición se limita únicamente a aquellas 

cirugías consideradas con “fines estéticos”, a diferencia del primer documento, que 

planteaba una prohibición total. 

Las intervenciones médicas que se consideran como vulneraciones en la infancia son aquellas que 

no son asentidas, innecesarias e irreversibles, de carácter cosmético y que no poseen evidencia de 

beneficio para la niñez (MINSAL, 2023) 

No obstante, aunque el documento hace una alusión explícita a los derechos humanos 

desde la autodeterminación de los cuerpos, en el párrafo siguiente se establece que el 

“criterio clínico debe ser aplicado basado en la evidencia actual”. Según los propios 

médicos representantes, esta formulación representa una “puerta abierta” para que las 

intervenciones sigan realizándose, dado el poder biomédico que sustenta los diagnósticos. 

Sin una sensibilización real de la comunidad médica, las decisiones continuarán estando 

influenciadas por prácticas hegemónicas que refuerzan una acción “biopolítica 

normalizadora” (Foucault, 1983[1975]). 

Otra modificación en este nuevo documento es el cambio en la terminología utilizada para 

referirse a las vivencias intersexuales. Se reemplaza el término tradicional “Desorden del 

Desarrollo Sexual (DSD)” por “Variaciones de las Características Sexuales (VCS)”, 

usándolo como sinónimo de intersexualidad. Este cambio se refleja en el propio título de 

la circular: “Instruye a equipos de salud a adoptar todas las medidas necesarias para 

asegurar el interés superior de niños, niñas y adolescentes con variaciones de las 

características sexuales – intersexualidades”. 

 



239 
 

 

Figura 20. Nueva Circular N.15. MINSAL, nov. 2023 

El activismo afirmó dicho cambio de terminología, pero la comunidad médica dirigió el 

debate hacia los efectos del lenguaje en lo identitario. Según la visión médica, se estaba 

imponiendo el concepto de “intersexual” a personas que no se sienten identificadas como 

tal, aludiendo a que es más identitario que científico. 

Yo tengo este miedo, porque no todos mis pacientes se identifican como intersex. Son personas 

que se consideran cis y que crecieron así. Quitarle esa identidad de mujer, a una mujer de 21 años 

y decirle “sabes, ahora eres VCS/intersex” me parece duro (Dr. Meyer (CM), reunión septiembre 

2023). 

Ante este miedo expresado por el médico, la representante del activismo responde con 

efervescencia y exaltación. 

Hay que dejar de pensar en que el miedo de los médicos es más importante que el entenderse 

intersex. O sea, basta. Yo creo que si empezamos a decirle a la gente o a familias de que su bebé 

es intersexual sin el peso de que es algo negativo, las personas se lo van a empezar a tomar mejor 

y no va a ser un shock. El cambio parte ahí (Pabla (ACT), reunión septiembre 2023). 

El debate se mantuvo en extenso, la comunidad médica insistió en que el uso de “VCS” 

no está en concordancia con lo que la medicina necesita para protocolizar patologías y 

hacerles seguimiento práctico (como, según él, si lo hacía el histórico concepto biomédico 

“DSD”), pero finalizó aceptando la necesidad de consensos lingüísticos, luego de lo 

argumentado por el representante institucional:  



240 
 

Mantendremos esta nomenclatura, porque consideramos que seremos pioneros en el mundo en 

utilizar estos conceptos, iremos en consecuencia con los acuerdos de derechos humanos y eso es 

lo que busca nuestro gobierno: innovar y proteger (Gabriel (INST), reunión septiembre 2023). 

Respecto al uso del lenguaje y sus efectos, es relevante señalar que esta nueva circular 

intenta distanciarse del concepto de “sexo ambiguo” utilizado por los documentos 

previos y criticado por el activismo por su connotación peyorativa y heterocis. No 

obstante, el texto no logra reflexionar críticamente sobre las urgencias sociales, médicas 

y jurídicas que subyacen a un sistema binario, instruyendo: 

Frente a la sospecha de VCS al momento del examen físico del recién nacido/a, se instruye al 

equipo de Salud registrar con una I (de indeterminado) en el comprobante de atención de parto, 

hasta que se realicen estudios complementarios que permitan entregar una recomendación de 

asignación en base a las mejores expectativas, según corresponda (MINSAL, 2023). 

Es posible evidenciar que, a pesar de que en un inicio la coordinadora de 

IntersexualesChile no apoyaba la tercera casilla, aceptó la inscripción neonatal en 

documentos registrales con una “i” (inicialmente la propuesta fue una “i” de 

“intersexual”, pero ante el rechazo del activismo y de la comunidad médica se cambió a 

“indeterminado”, algo que ya se había propuesto en la primera circular). Esto se realizó 

como un consenso para que los dispositivos institucionales pudiesen categorizar y 

cuantificar la intersexualidad. Sin embargo, esta categorización de “indeterminado” es 

inclusive peor que la clasificación previa de “sexo ambiguo”, ya que viene a presentarse 

como un dispositivo explícito y oficial que agiliza los recursos para asignar un sexo según 

las “mejores” expectativas sociales acorde al sistema sexo-género. Incluso en este 

contexto administrativo del gobierno feminista y disidente que promulga Boric, no 

parece cuestionarse lo suficiente aquellos supuestos tradicionales de estas categorías, 

particularmente la linealidad y el determinismo que subyacen en las mismas (Butler, 

2007[1990]; Haraway, 1991). 

Las siguientes reuniones contaron con baja participación. Por una parte, 

IntersexualesChile (Pabla y yo) y Equipo institucional (Rafaela y Gabriel), basadas en 

revisar versiones finales de documento. En diciembre 2023 la nueva circular fue emitida 

a lo largo del territorio nacional.  

Al término de esta tesis (segundo semestre 2025), IntersexualesChile había realizado 

charlas y capacitaciones en distintas instancias, donde se evidenció el desconocimiento 



241 
 

de esta nueva circular, la inutilidad en la práctica y la falta de seguimiento por parte de 

la institucionalidad, inclusive un año posterior a su promulgación43.   

Al reunirnos con el equipo institucional para alertar sobre estos hechos, la respuesta fue: 

“Nosotros estábamos llamados a trabajar sobre el documento. Sabemos que seguirán 

pasando cosas en la clandestinidad o que habrá descontentos, pero no podemos controlar 

todo” (Gabriel (INST), reunión enero 2024). 

Esta declaración evidenciaba la ausencia de un marco de reflexión sobre los discursos y 

prácticas disciplinares en torno a los cuerpos intersexuales y sus efectos. A pesar de que, 

en teoría, la representante del activismo intersexual en Chile había logrado los consensos 

necesarios para posicionar este documento como un “triunfo”—fruto de la alianza entre 

el activismo y la institucionalidad—, en la práctica, su impacto real parecía limitado. 

Para contrastar esta situación, recurrí a una solicitud de acceso a la información a través 

de transparencia. A marzo de 2025, el MINSAL no pudo entregar una respuesta, 

argumentando la dificultad de recopilar los datos solicitados. Esto dejaba en evidencia la 

ineficacia del documento y la falta de seguimiento real sobre su aplicación. 

 

3. Análisis de las Coaliciones Discursivas durante la etnografía 

institucional 

 

Obtuve cuatro dimensiones que generan Coaliciones Discursivas entre protagonistas del 

Activismo Intersexual (ACT), Comunidad Médica (C.M) e Institución Gubernamental 

(INST), expuestas en sus discursos. Estos se entienden aquí como un conjunto de ideas, 

conceptos y categorías a través de los cuales se da sentido a la experiencia intersexual. 

 

 

 

 
43 Durante el mes de abril 2024, voluntarias de Agrupación Intersexual 1  del sur del país, enunciaron que en los centros 
de salud de la región no existe ningún indicio de que la circular se encuentre en conocimiento de los profesionales de 
salud. Se generó una consulta formal al MINSAL, cuya respuesta fue una confusión con el programa de identidad de 
género. 



242 
 

1. Patologización  

 

Esta coalición responde a significados o asociaciones atribuidas a la intersexualidad por 

las propias personas intersexuales activistas, la comunidad médica participante y la 

institucionalidad en relación con la experiencia intersexual. En su totalidad, son términos 

asociados con enfermedades o anormalidad corporal. Tanto la enfermedad como la 

anomalía se presentan como condiciones en las cuales la “corrección” de los cuerpos por 

parte de la medicina es la respuesta social. 

Desde el activismo intersexual (ACT), se configura una coalición discursiva que denuncia 

la patologización y medicalización de los cuerpos intersexuales como mecanismos de 

exclusión social. En esta narrativa, la intervención médica, especialmente las cirugías 

irreversibles en la infancia, se conceptualiza como “mutilaciones genitales”, lo que 

supone una violación a los derechos humanos y una negación de la autonomía corporal. 

La estrategia discursiva de esta coalición radica en la re-significación de la 

intersexualidad como parte de la diversidad corporal humana y en la exigencia de políticas 

que garanticen el reconocimiento y la autodeterminación de las personas intersexuales. 

Por otro lado, la comunidad médica (C.M) conforma una coalición discursiva centrada en 

la noción de corrección corporal como una necesidad médica. Desde esta perspectiva, la 

intersexualidad se inscribe en un marco biomédico que justifica la intervención temprana 

bajo el argumento del bienestar del paciente. La medicina, concebida como una disciplina 

orientada a “arreglar” aquello que no funciona correctamente, defiende la vigilancia y el 

ajuste de los cuerpos intersexuales con base en evidencia científica. Un ejemplo de esta 

postura se refleja en la intervención de la representante de la comunidad médica en la 

Jornada MINSAL: 

Las hernias inguinales deben operarse en todos los niños, tienen indicación quirúrgica al 

diagnóstico, porque puede pasar a una tripa y esta tripa puede traducirse en que finalmente te 

mueres y ya, es necesaria la supervisión desde que nace (Dra. Yanes (CM) Jornada MINSAL). 

El discurso se tensiona aún más con la reflexión en torno a la despatologización. Esta se 

argumenta desde la perspectiva de los derechos humanos respecto a la autonomía e 

integridad corporal y el reconocimiento de la diversidad corporal como una realidad 

humana, lo que sería sinónimo de bienestar para las personas intersexuales presentes, y 

una obligatoriedad, en el marco de tratados firmados y ratificados por Chile, para la 

institucionalidad. Respecto a esta noción, la comunidad médica enuncia que, al 



243 
 

despatologizar la experiencia intersexual, se “naturaliza” una enfermedad, lo cual sería 

una rotunda e injustificada irresponsabilidad médica, estatal y social44. 

Por su parte, la institucionalidad (INST) se encuentra en una posición de crisis discursiva, 

pues oscila entre dos narrativas en tensión. Por un lado, desde un discurso moral y 

normativo, se alinea con la perspectiva del activismo intersexual al reconocer la 

obligación del Estado de garantizar los derechos humanos, la autonomía corporal y el 

reconocimiento de la diversidad. Sin embargo, en la práctica, su postura también se ve 

influida por el temor a las consecuencias advertidas por la comunidad médica, como el 

abandono del paciente ante la falta de intervenciones correctivas. 

Esta disputa discursiva evidencia cómo las coaliciones construyen marcos de 

interpretación que buscan legitimar sus posiciones dentro del debate público. Mientras el 

activismo intersexual impugna la lógica biomédica a través de una narrativa de derechos 

y autonomía, la comunidad médica refuerza la necesidad de intervención a partir de 

argumentos científicos y técnicos. En este escenario, la institucionalidad enfrenta la 

dificultad de articular un discurso coherente que concilie estas posiciones en conflicto, lo 

que genera ambigüedades en la formulación e implementación de políticas públicas. 

 
Figura 21: C.D “Patologización”. Fuente: Etnografía institucional 2022-2024. Elaboración propia. 

 
44 García (2019) enuncia el término “biopolítica social” donde se entiende que cada persona es responsable de su cuerpo 
y, en gobiernos neoliberales, se entiende como “empresario de sí mismo”. Cualquier ejecución o abstención de gestiones 
propias a la salud serán deberes y obligaciones personales. En este caso, no optar por el seguimiento sanitario, sería 
una especie de “culpa” que para la comunidad médica debe asumir la propia persona intersexual. 



244 
 

2. Violencia en tratamiento sociomédico 

 

Esta coalición surge a partir de la denuncia contra el Estado de Chile por la violación 

sistemática de estos derechos, una acusación respaldada por organismos internacionales 

y reconocida tanto por el activismo como por sectores de la institucionalidad e, incluso, 

por algunas partes de la comunidad médica. 

Desde la perspectiva del activismo (ACT), la urgencia por resolver la angustia familiar 

ante el nacimiento de un “cuerpo ambiguo” ha legitimado la conformación de redes 

institucionales —biomédicas y legislativas— orientadas a reducir la incertidumbre lo 

antes posible (Semler, 2010). Los testimonios de activistas intersexuales evidencian cómo 

estas redes han operado históricamente para “borrar” la intersexualidad desde el ámbito 

biomédico, con el respaldo de las familias, quienes validan dichas intervenciones. Como 

resultado, en la mayoría de los casos, se produce una falta de reconocimiento familiar de 

la identidad intersexual. 

Otro tipo de violencia se manifiesta en la interacción de las personas intersexuales con el 

sistema de salud en la edad adulta. Muchas veces, sus vivencias son categorizadas 

erróneamente bajo la identidad “trans”, lo que refleja una deficiencia en la formación 

profesional sobre salud intersexual. Además, el uso excesivo de un lenguaje técnico, en 

muchos casos incomprensible para quienes buscan atención, profundiza la exclusión y 

dificulta el acceso a una atención adecuada. 

Frente a la presión de organismos internacionales para reconocer esta violencia 

biomédica, la respuesta institucional (INST) ha consistido en la emisión de circulares 

ministeriales destinadas a regular las prácticas médicas. No obstante, estas medidas 

resultan insuficientes tanto para el activismo como para la comunidad médica. Desde una 

perspectiva antropológica, Cris Shore (2010, 2012) advierte que las políticas públicas no 

son solo instrumentos normativos, sino también artefactos culturales que reflejan 

relaciones de poder y producen efectos discursivos. En este caso, al no tener carácter 

coercitivo ni rango de ley, las circulares quedan sujetas al criterio del equipo médico 

tratante, sin garantizar un cambio estructural en la práctica. Así, en ausencia de 

mecanismos efectivos de sensibilización y seguimiento, persiste el modelo sociomédico 

tradicional como discurso hegemónico. 



245 
 

Estas dinámicas generan contradicciones dentro del propio campo médico (C.M). Aunque 

algunos profesionales reconocen que en el pasado ciertos médicos pudieron haber 

ejercido violencia sobre las personas intersexuales, insisten en que actualmente estas 

prácticas han desaparecido, debido a un cambio de paradigma impulsado por casos 

emblemáticos como el “caso Talca” 45. Sin embargo, simultáneamente, muchos de estos 

mismos actores defienden la continuidad de las cirugías de normalización. 

Finalmente, la redacción de una nueva circular ministerial encuentra un punto de 

consenso y, por ende, una reconfiguración del discurso (Hajer, 2002, 2005), al adoptar un 

cambio terminológico: la intersexualidad pasa a ser denominada “variaciones de las 

características sexuales”. Este cambio textual, si bien busca responder a las demandas de 

reconocimiento, no garantiza por sí solo una transformación en la práctica, lo que refuerza 

la importancia de analizar las políticas públicas no solo en su dimensión normativa, sino 

en su impacto real sobre las vidas de las personas afectadas (Shore, 2012). 

 

Figura 22: C.D “Violencia sociomédica”. Fuente: Etnografía institucional 2022-2024. Elaboración propia 

 

 

 
45 Caso de denuncia internacional por cirugía realizada a neonato sin consentimiento en 1993. Tras años de litigios, se 
otorgó una indemnización económica por daño moral al afectado. 



246 
 

3. Imposición del sistema binario sexo-género 

 

La imposición de una lógica binaria de sexo y género constituye uno de los discursos más 

arraigados y con mayor impacto negativo para las personas activistas intersexuales. Desde 

su perspectiva, la interconexión entre la familia y el sistema sanitario genera un 

ecosistema que se refuerza y legitima mutuamente, ejerciendo una presión constante 

sobre sus cuerpos para encajar dentro del binomio hombre/mujer.  

Desde la perspectiva del activismo (ACT), la experiencia del cuerpo diverso está marcada 

por situaciones de connotación negativa que evidencian un proceso de toma de conciencia 

sobre la distancia entre el cuerpo propio y las expectativas sociales. Los testimonios 

expuestos durante las sesiones destacan emociones como la angustia, así como 

mecanismos de defensa que incluyen la vergüenza y el ocultamiento de la diversidad 

corporal. Este proceso de subjetivación se da en un contexto donde la normatividad 

biomédica y social actúa como un dispositivo de regulación de los cuerpos. 

Por su parte, la comunidad médica (C.M) no reconoce explícitamente la imposición del 

sistema sexo/género en el diagnóstico y tratamiento biomédico. Sin embargo, esta 

negación se contradice con sus propias prácticas. Un ejemplo señalado por el activismo 

es la priorización de la capacidad reproductiva en la construcción de los cuerpos 

intersexuales, por encima del derecho al placer y la autodeterminación corporal. Ante esta 

crítica, la comunidad médica justificó su enfoque con argumentos normativos, como lo 

expresa la Dra. Yanes durante la Jornada MINSAL (enero 2023): “Nosotros no estamos 

aquí para fines estéticos, estamos aquí para resolver lo de la funcionalidad. Por ejemplo, 

que, si una persona quiere ser madre, pueda serlo. Eso no se le puede negar a una mujer”. 

Esta afirmación evidencia cómo la medicina sigue operando bajo una lógica binaria y 

reproductivista, donde la intervención sobre los cuerpos intersexuales no responde a una 

necesidad médica objetiva, sino a una normatividad social que dicta qué cuerpos son 

válidos y funcionales (Martín, 1987, 1991). 

Desde el ámbito institucional (INST), se reconoce la dicotomía sexo/género 

(hombre/mujer) como un sistema de categorías presente en los documentos registrales 

oficiales. Esta estructura es fundamental para la elaboración de políticas públicas, ya que 

permite su diseño en función de lo cuantificable. Sin embargo, esta misma lógica ha 

invisibilizado históricamente a las personas intersexuales. Como respuesta, se ha 



247 
 

propuesto la creación de una tercera casilla de “indeterminado” al momento del 

nacimiento. 

No obstante, esta medida genera una contradicción evidente dentro del discurso 

institucional. Por un lado, se plantea como un esfuerzo para garantizar la autonomía e 

integridad corporal; por otro, su implementación facilitaría la intervención médica 

temprana en función de lo que los organismos de salud consideren las “mejores 

expectativas” para estos cuerpos, lo que en la práctica refuerza la normalización binaria. 

Como advierte Hajer (2002, 2005), las soluciones burocráticas no son neutrales, sino que 

están enmarcadas en discursos preexistentes que delimitan lo que es posible dentro de las 

instituciones. En este caso, la casilla de “indeterminado” es una propuesta que, aunque 

parece reconocer la diversidad corporal, sigue operando bajo la lógica de la clasificación 

estatal, reproduciendo el poder institucional sobre los cuerpos intersexuales. 

Por su parte, tomando a Smith (2005) enfatiza que las instituciones no solo organizan 

prácticas, sino que también producen discursos y regulan la vida cotidiana a través de 

textos, procedimientos y normativas. En este sentido, la propuesta de una casilla de 

“indeterminado” puede analizarse como parte de una lógica institucional que, bajo la 

apariencia de reconocimiento, sigue inscribiendo los cuerpos intersexuales dentro de 

marcos administrativos que perpetúan la vigilancia y la intervención. 

De esta forma, esta propuesta institucional generó tensiones tanto en el activismo 

intersexual como en la comunidad médica. Mientras que dentro del activismo no existe 

consenso sobre la implementación de esta categoría registral, desde el ámbito médico se 

percibe como una imposición identitaria para los pacientes. Esta postura revela cómo el 

poder médico distingue selectivamente entre las formas de intervención que considera 

legítimas (las realizadas desde el ámbito clínico) y aquellas que percibe como injerencias 

externas (las provenientes del ámbito político-administrativo). 



248 
 

 

Figura 23: C.D “Imposición sistema sexo/género”. Fuente: Etnografía institucional 2022-2024. Elaboración propia 

 

4. Activismo intersexual 

 

A diferencia de otras coaliciones discursivas previamente analizadas, el activismo 

intersexual presenta narrativas predominantemente positivas en términos de identidad y 

comunidad, al menos en lo que se manifiesta públicamente. Para las personas activistas 

(ACT), el activismo no solo representa una plataforma de lucha política, sino también un 

espacio de reconocimiento mutuo, donde encontrar a otros “iguales” facilita la 

construcción de una identidad colectiva y una comprensión más profunda de sí mismas. 

Sin embargo, en términos de coaliciones discursivas (Hajer, 2002, 2005), el activismo 

intersexual no es monolítico, sino que está compuesto por distintas agrupaciones que, 

aunque comparten objetivos generales como la autonomía corporal y la 

despatologización, difieren en sus estrategias y demandas específicas. Estas diferencias 

han dado lugar a la consolidación de una coalición discursiva dominante dentro del 

activismo, en la que una de las agrupaciones y su representante han adquirido mayor 

visibilidad y legitimidad en la interlocución con el Estado. Como resultado, otras voces 

dentro del activismo han ido perdiendo espacio, evidenciando los desafíos de 

representación y poder dentro de los movimientos sociales. 



249 
 

Otro aspecto clave dentro de estas coaliciones discursivas es el costo emocional de la 

participación activista. La exposición pública de la experiencia intersexual en espacios 

políticos, aunque necesaria para incidir en políticas públicas, ha generado desgaste en 

muchas personas, llevándolas a abandonar el activismo debido a la carga emocional que 

implica la constante exposición y negociación con instituciones y actores que cuestionan 

sus demandas. 

Desde el ámbito médico (C.M), si bien el activismo denuncia la imposición del poder 

biomédico sobre los cuerpos intersexuales, la etnografía institucional (Smith, 2005) 

sugiere que la coalición discursiva médica no se posiciona directamente en oposición al 

activismo, sino que emplea una estrategia de legitimación científica. En este sentido, la 

comunidad médica cuestiona la validez científica de las demandas activistas, 

presentándolas como “poco rigurosas” y argumentando la baja prevalencia de la 

intersexualidad en Chile como un factor que relativiza la urgencia de estas 

reivindicaciones dentro del sistema de salud. 

Por su parte, la institucionalidad (INST) ha mostrado una actitud ambivalente frente a las 

demandas del activismo intersexual. Si bien reconoce y valida la existencia de problemas 

asociados a la atención médica y el reconocimiento legal de las personas intersexuales, 

su discurso y accionar están moldeados por una lógica burocrática que prioriza la 

administración de los conflictos sobre la transformación estructural (Shore, 2010, 2012). 

De este modo, más que “activar” el cambio social, la función del Estado se limita a 

analizar la factibilidad técnica de implementar soluciones dentro del marco normativo 

existente, lo que muchas veces resulta en medidas insuficientes o en la reproducción del 

status quo. 

En este contexto, la producción de circulares ministeriales y otros mecanismos 

administrativos para abordar la situación intersexual en Chile ejemplifica cómo las 

instituciones utilizan el lenguaje burocrático para enmarcar los problemas de manera que 

sean gestionables dentro de los límites del sistema, sin desafiar de manera efectiva las 

estructuras de poder que sostienen la patologización y normalización de los cuerpos 

intersexuales. 

 



250 
 

 

Figura 24: C.D “Activismo”. Fuente: Etnografía institucional 2022-2024. Elaboración propia. 

 

4. Cierre del capítulo 
 

Al escribir este capítulo, me acompañó la lectura de Los anormales de Foucault 

(2001[1975]), lo que me permitió identificar similitudes y continuidades en la historia 

chilena del tratamiento sociomédico de la intersexualidad. Un caso paradigmático que 

expone el autor es el del hermafrodita de Rouen en el siglo XVII. Foucault señala que 

esta persona intersexual fue “descubierta” debido a su presunta “mala” elección de 

género, es decir, una identidad considerada contraria a su “sexo verdadero” o sexo de 

nacimiento. Como consecuencia, su destino quedó en manos del veredicto médico. 

Este caso marcó un punto de inflexión en el discurso médico, que hasta entonces había 

permanecido impermeable al tema de la sexualidad. Según Foucault, con este episodio se 

abre por primera vez un espacio para hablar sobre sexualidad dentro del ámbito médico, 

aunque de manera ambigua y contradictoria (pp. 77). La intersexualidad, en este contexto, 

no solo introduce un nuevo objeto de estudio, sino que también genera incertidumbre y 

tensión en el saber médico, reafirmando la estructura binaria de género y sexualidad 

(heterosexual y cisgénero). 

Si bien podría pensarse que el reconocimiento de los cuerpos intersexuales y la apertura 

de la medicina a hablar de sexualidad contribuirían a una mayor aceptación de estas 

vivencias, en realidad ocurrió lo contrario. En el caso expuesto por Foucault, la 



251 
 

intersexualidad fue teorizada bajo la noción de monstruosidad: un cuerpo condenado a 

ser moldeado y corregido (pp. 78). Tres siglos después, Gregorio Marañón continuaría 

con esta lógica al “experimentar” con cuerpos intersexuales, consolidando así un discurso 

biomédico patologizante que perduró en Chile durante décadas. 

Las primeras regulaciones del tratamiento sociomédico (circulares N.18/2015 y 

N.7/2016), fueron dominio exclusivo del conocimiento parcial de personas consideradas 

expertas (comunidad médica y MINSAL), generándose una preocupación entre el ámbito 

público debido a que diversos agentes se presentaron como insatisfechos ante las 

decisiones tomadas y, por ende, con la práctica46. En este marco, emergía un nuevo actor: 

el activismo intersexual. 

En la actualidad, la cuestión intersexual ha cobrado relevancia debido a las presiones de 

organismos internacionales que abogan por el derecho a la autonomía e integridad 

corporal. Este contexto ha propiciado la movilización de personas intersexuales adultas 

en busca de cambios legislativos e institucionales, señalando a la comunidad médica 

como un actor históricamente opresor. En este campo de disputa, el activismo, la 

comunidad médica y la institución gubernamental se presentan como únicos protagonistas 

del debate. 

El problema central del debate fue la patologización de la intersexualidad. Inicialmente, 

la prohibición de intervenciones médicas innecesarias parecía la solución más adecuada 

para los nuevos discursos emergentes. Sin embargo, el activismo intersexual no logró 

posicionar la práctica biomédica como una forma de violencia estructural dentro del 

sistema binario de género. A medida que avanzaban las negociaciones, el discurso 

activista se fue moderando y perdiendo su radicalidad, hasta convertirse en un discurso 

más conciliador y menos desafiante para el orden social establecido. Esto confirma la 

advertencia de Foucault (2001[1975]) sobre la capacidad de los sistemas de poder para 

asimilar y reconfigurar las resistencias, incorporándolas en nuevos dispositivos de 

normalización más sofisticados, pero igualmente efectivos. 

Así, activistas, tecnócratas y médicos llegaron a un consenso: si bien el sistema cultural 

no podía modificarse únicamente mediante instrumentos institucionales, sí era posible 

generar cambios simbólicos en el lenguaje. Como resultado, se adoptó el concepto de 

 
46 En el caso de la primera circular Nº18, fue la comunidad médica y familias quienes solicitaron su 
revocación. Para la circular Nº7, fue el activismo e instancias internacionales quienes ejercieron presión 
para su eliminación. 



252 
 

“Variaciones de las Características Sexuales” en documentos oficiales, mientras que se 

mantuvo la expresión “Desarrollo Sexual Diferente” dentro del ámbito médico. Esta 

paradoja puede explicarse desde dos perspectivas. 

En primer lugar, las presiones internacionales situaron el tema en la agenda 

gubernamental, exigiendo una respuesta inmediata. Sin embargo, estas presiones no 

establecían lineamientos claros sobre cómo proceder ni hasta qué punto intervenir. Esto 

llevó a la generación de un producto normativo (una nueva circular) que cosificó la 

experiencia intersexual sin abordarla en profundidad. Como señala Shore (2012), las 

políticas públicas suelen responder a imperativos globales sin cuestionar los marcos 

normativos preexistentes, lo que perpetúa estructuras de poder en lugar de transformarlas. 

El segundo elemento se refiere a la acción estratégica que influyó en la construcción 

social del problema de la intersexualidad. La controversia sobre el tratamiento 

sociomédico no solo reflejó las diferencias entre el discurso médico, el institucional y el 

inicialmente desafiante discurso del activismo, sino que también evidenció las 

negociaciones entre los actores para delimitar ‘el problema de la intersexualidad’ dentro 

de parámetros claros y manejables. 

Estas negociaciones fueron posibles porque la comunidad médica buscaba demostrar que 

sus argumentos se basaban en una ciencia ‘adecuada’ y no en intereses políticos propios; 

el activismo intentaba evitar ser percibido como radical o utópico, y la institucionalidad 

deseaba mantener una imagen de ‘objetividad’ y eficiencia.” 

No obstante, el limitado y contradictorio núcleo de reflexión dentro de la institucionalidad 

privilegió los recursos médicos sobre los sociales, al aceptar categorías del discurso 

disciplinario que incorporaban valores culturales y evidenciaban estructuras de poder 

inherentes (Van Dijk, 2006, 2011a, 2011b). 

Por ejemplo, aunque el equipo del MINSAL pertenece al funcionariado público, sus 

integrantes son médicos de profesión, lo que favoreció alianzas discursivas con la 

comunidad médica. Estas alianzas se manifestaban en el uso de un lenguaje técnico 

compartido, en el cuestionamiento de la representatividad del activismo debido a la falta 

de datos oficiales y en la justificación de argumentos médicos en la práctica, como la 

realización de cirugías ‘urgentes’ o la prevención del ‘abandono del paciente’. 

Dicha dinámica no se replicó con el activismo intersexual, salvo por la alianza de su 

representante con la institucionalidad, cuyo objetivo era promover una nueva circular ‘en 



253 
 

contra’ de la comunidad médica. Sin embargo, esta última nunca aparece como 

responsable en los textos, ya que la redacción estratégica institucional la presenta como 

un ente despersonificado y pasivo, evitando así una confrontación directa con el 

dispositivo médico. 

Finalmente, este proceso demuestra cómo las coaliciones discursivas estructuran y 

limitan el debate sobre la intersexualidad. En este caso, el mantenimiento de paradigmas 

biomédicos tradicionales tuvo un efecto discursivo (Iñiguez & Antaki, 1994) que 

restringió la legitimidad de las narrativas intersexuales, desacreditando sus saberes y 

experiencias (Tuana, 2006). Así, el debate se redujo a un simple status quo de diálogo 

cerrado y vertical entre dispositivos médicos y gubernamentales.  

Para comprender mejor estas dinámicas, es útil examinar el caso español. Platero (2020) 

y Suess (2018) han analizado cómo el activismo intersexual ha influido en la legislación, 

introduciendo conceptos como “despatologización” y “autodeterminación”.  Ambos 

autores aceptan que existe un evidente avance en el reconocimiento, pero para lograr ese 

avance se ha propiciado una homogenización que excluye a, por ejemplo, personas 

intersexuales más vulnerables, presas, pobres, racializadas o ancianas, lo que presenta 

limitaciones significativas en la redistribución. 

En el caso de Chile, si bien el territorio parece abrirse a la posibilidad de un ‘devenir 

intersexual’ —como consecuencia de que el poder institucional permitirá su conteo oficial 

y, por ende, su existencia—, surge la pregunta: ¿de qué experiencia intersexual estamos 

hablando? 

Según Smith (2005), es fundamental mantenerse alerta ante el discurso institucional, ya 

que este puede desplazar y reprimir a aquellos agentes que no encajan en sus categorías. 

Asimismo, tiene el poder de ubicar sujetos descorporizados, incluso cuando el eje central 

de los documentos son las intervenciones sobre sus cuerpos (p. 165). 

A través de este análisis del corpus compuesto por documentos de repositorios 

institucionales, etnografía y avances textuales he pretendido evidenciar cómo las 

prácticas institucionales tienden a borrar la singularidad de las experiencias con el fin de 

controlarlas. Por esta razón, los resultados obtenidos se presentan como herramientas 

clave para restituir una visión integral y visibilizar aquellos márgenes de participación y 

representatividad que parecen difusos. En este sentido, el análisis de las circulares 

ministeriales como tecnologías de gubernamentalidad revela no solo el carácter 



254 
 

performativo de la política pública, sino también las formas específicas en que el Estado 

chileno adopta y reconfigura conceptos y categorías transnacionales para ajustarlos a 

marcos normativos locales, generando así una apropiación selectiva de narrativas 

despatologizantes que, paradójicamente, puede reforzar prácticas normalizadoras. 

En la siguiente parte abordaré el análisis de las narrativas intersexuales, tanto de quienes 

se adscriben al activismo como de quienes no, explorando el impacto de estos discursos 

en sus vivencias. Este enfoque permitirá captar la textura del relato vivido y evitar la 

homogenización de la experiencia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



255 
 

 

 

 

 

 

 

CUARTA PARTE 

LO QUE ELLAS DICEN (Y NO DICEN): 
ANÁLISIS DE LA ETNOGRAFÍA 

INTERSEXUAL 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 



256 
 

Procesos de conformación y estrategias de reconfiguración subjetiva 

 

De todas las secciones que componen esta tesis, esta ha sido, sin duda, la más desafiante. 

La escritura trascendió la mera búsqueda bibliográfica o teórica, obligándome a revivir 

cada palabra y gesto experimentado durante el trabajo etnográfico. En este proceso, situé 

mi propia subjetividad, comprendiendo las tomas de posición y decisiones que 

emergieron en este campo específico (Bourdieu & Wacquant, 1995). 

Probablemente por esta razón, de manera consciente y casi deliberada, dejé este capítulo 

para el final, tanto en el orden de la tesis como en el proceso de escritura. Lo hice 

esperando adoptar una postura reflexiva sobre todo el material recopilado, así como 

rememorar y procesar las diversas emociones que implicó el “estar allí” (Geertz, 2004 

[1988]). 

Mi recorrido etnográfico estuvo guiado por premisas fundamentales. Por un lado, me 

interesaba comprender cómo las experiencias individuales reflejan las estructuras y 

relaciones sociales subyacentes. Por otro, buscaba un enfoque analítico singularizado que 

me permitiera explorar las agencias en su dimensión tanto estructural como individual, 

centrándome en cómo las personas negocian sus trayectorias según sus posiciones 

sociales, recursos disponibles y estrategias específicas. 

Tenía claro mi interés en trabajar con personas visibles e involucradas en el activismo, 

pues esto permitía entender los itinerarios, “arquetipos intersexuales” y posturas 

colectivas características de ciertos sujetos con discursos y prácticas derivados de la 

experiencia activista (Capítulo II). Sin embargo, al iniciar esta investigación, comprendí 

que, dentro del universo de personas intersexuales, quienes son activistas constituyen una 

minoría. Aunque suelen ser quienes tienen menos inconvenientes para hablar del tema —

lo que facilitaba el acceso y el inicio del trabajo de campo—, también me interesaba 

conocer las experiencias de quienes, desde el silencio y muchas veces desde el anonimato, 

transitan su vida cotidiana encarnando un cuerpo intersexual. 

En este contexto, decidí integrarme a una agrupación intersexual, lo que me brindó acceso 

a espacios privilegiados, como reuniones exclusivas donde desarrollé etnografía 

institucional (Capítulo V). Esta experiencia resultó clave para comprender el 

funcionamiento de los movimientos intersexuales y analizar, desde una perspectiva 



257 
 

contemporánea, la articulación de los dispositivos institucionales y las estructuras que 

configuran las experiencias intersexuales en Chile. 

Paralelamente, procuré aproximarme a discursos diversos y heterogéneos de personas 

intersexuales no activistas ni visibles. Aquí, la perspectiva de la antropología de la 

subjetividad resultó fundamental, pues me permitió reconocer y valorar la multiplicidad 

de voces y realidades. Esto facilitó la triangulación del material etnográfico a partir del 

análisis de los ejes que configuran a los sujetos y amplió mi comprensión, brindándome 

una mirada más rica y plural de la realidad social estudiada. 

Fue esencial comprender que las subjetividades intersexuales constituyen un proceso y 

una trayectoria vital, donde la “intersexualización” se revela como un fenómeno 

dinámico, orientado a alinear la expresión visible del cuerpo con la manera en que es 

imaginado, significado, socializado y experimentado. El cuerpo aquí emerge como una 

construcción cultural tanto colectiva como íntima: se aprende y se sufre, se asigna y se 

resiste. Es también un producto del lenguaje y sus significados, un organismo que requiere 

ser inscrito en las redes del discurso, transformándose en un cuerpo “hablado”. 

A continuación, presento el análisis y los resultados de la investigación etnográfica sobre 

experiencias intersexuales en Chile. Este capítulo profundiza específicamente en los 

“Procesos de conformación y estrategias de reconfiguración subjetiva”, aunque dialoga 

constantemente con los hallazgos previos sobre las “Relaciones de poder y saber en los 

discursos sobre la intersexualidad” y la “Relación entre experiencias intersexuales y 

dimensiones estructurales” desarrollados en los Capítulos I, II y V.  

Mi análisis emerge de cinco dimensiones fundamentales identificadas como significativas 

para las personas entrevistadas, organizadas en capítulos: el diagnóstico como “punto de 

partida”, la “gestión médico-institucional”, la “gestión de lo cotidiano”, el “activismo” y 

“Lo no abarcado en el discurso”. Estas dimensiones iluminan el “devenir intersexual” a 

través de experiencias vividas en distintas etapas, incorporando perspectivas de mapadres 

y profesionales médicos involucrados en este proceso. 

Cada capítulo finaliza con un análisis estructurado mediante cinco categorías analíticas 

detalladas previamente: Disposiciones encarnadas, actos de legitimación o subversión, 

tramas de poder y afecto, reconfiguración corporal y prácticas de autoconstrucción. 

 



258 
 

Estas dimensiones etnográficas y categorías analíticas se entrelazan formando una matriz 

interpretativa que captura la complejidad del devenir intersexual en sus múltiples 

temporalidades y espacialidades. Las disposiciones encarnadas, por ejemplo, se 

manifiestan distintamente en el momento diagnóstico —donde predominan los discursos 

médicos— respecto a la gestión cotidiana, donde estos esquemas se transforman mediante 

experiencias alternativas. Similarmente, las prácticas de autoconstrucción evolucionan 

desde respuestas iniciales al diagnóstico hasta elaboraciones complejas en contextos 

activistas. Mi enfoque no pretende aplicar estas categorías de manera rígida, sino exponer 

sus desbordes teóricos y limitaciones etnográficas, generando reflexión crítica sobre las 

mismas. 

El análisis propuesto navega tensiones ineludibles: reconocer la agencia sin romantizarla 

e identificar estructuras de poder sin reducir a los sujetos a meros productos de estas. 

Aunque categorías como “actos de legitimación o subversión” podrían interpretarse desde 

una mirada excesivamente politizada, esta investigación ha sido sensible a la diversidad 

de posicionamientos subjetivos, incluyendo aquellos no articulados explícitamente como 

resistencias, evitando imponer narrativas heroicas sobre experiencias fundamentalmente 

complejas y ambivalentes. 

Mediante la triangulación de datos, busco contribuir a una comprensión matizada de las 

subjetividades intersexuales, visibilizando tanto desafíos como estrategias desarrolladas 

para habitar y redefinir estas experiencias. Este abordaje responde a cómo se encarnan las 

subjetividades intersexuales en Chile desde múltiples perspectivas: como procesos 

históricos atravesados por discursos médico-jurídicos, como experiencias íntimas de 

negociación con normas corporales hegemónicas, y como posicionamientos políticos 

diversos que abarcan desde la adaptación estratégica hasta la transformación de los 

marcos de inteligibilidad corporal y genérica. 

 

 

 

 



259 
 

Capítulo VI  

Polifonías del devenir intersexual 

Subjectivity is the basis of 'agency', a necessary part of 
understanding how people (try to) act on the world even as they 
are acted upon.  

(Ortner, 2005, p. 34)  

 

1. Construcción/transformación de subjetividades intersexuales: El 

punto de partida 

 

El punto de partida para comprender qué significa para los sujetos intersexuales la propia 

experiencia intersexual, implica reconocer que la vivencia está sujeta a un hito revelador; 

el momento específico en el que se recibe un “diagnóstico” o se confiesa el secreto 

familiar, el cual es recepcionado, entendido e internalizado por la propia persona, 

marcando así el comienzo de diversas formas de encarnar la intersexualidad.  

Si bien, antes de este hito, la persona intersexual ya lo era desde un punto de vista 

biológico; la revelación de esta información constituye un momento disruptivo en la 

gestión de su propia subjetividad. Esto debido a que este hito revelador es una vivencia 

profundamente sensible y encarnada, donde nuevas sensaciones se arraigan en el cuerpo 

como fuente de experiencia y como base para ser y estar en el mundo de manera práctica.  

Toda experiencia, además de su dimensión sensible, posee una dimensión interpretativa, 

a partir de la cual se busca comprender y dar sentido a la propia existencia y acciones. 

Aquí, entonces, la experiencia de recibir esta nueva información no se limita al ámbito 

subjetivo de quien la vive; es también un fenómeno discursivo que implica la 

reproducción o cuestionamiento de estructuras de poder y normatividades donde es 

“disputada”, porque lo que se define como una experiencia válida o legítima depende de 

las relaciones de poder que determinan qué voces son escuchadas y cuáles son silenciadas 

(Scott, 2001). 

Los momentos en que se recibe esta información es variada, pero logré sistematizarla en 

tres grandes circunstancias. La primera, está dada por un momento en la adolescencia 

donde se revela el diagnóstico, el cual viene a enunciar las intervenciones no consentidas 

durante la infancia y a explicar las cicatrices y dudas corporales de la pubertad. La 



260 
 

segunda circunstancia está dada por un diagnóstico que llega en la adultez, sin 

antecedentes médicos, ni secretos, ni sospechas previas. Esto puede deberse a la falta de 

acceso a exámenes específicos, al tipo de intersexualidad (no evidente en la genitalidad) 

o porque no se percibió como un “problema” significativo en su cuerpo durante las 

distintas etapas de la vida. Y, la tercera, los casos minoritarios en esta investigación, 

fueron cuerpos no sometidos a intervenciones por decisión familiar, como una especie de 

consenso donde las razones varían. Sin embargo, en todas las circunstancias, recibir dicha 

información e internalizarla, implica agenciar el “devenir intersexual” y, con ello, un 

entramado de estrategias propias que transforman sus subjetividades.  

Desde esta perspectiva, la experiencia de “devenir intersexual” implica una búsqueda de 

reconocimiento y legitimidad dentro de las condiciones históricas y discursivas de cada 

sociedad. La subjetividad intersexual, por tanto, no es solo un efecto de estos marcos, sino 

también un acto de apropiación de la propia experiencia, donde lo vivido se inscribe en 

los modos de narrarla y resignificarla dentro de los marcos sociales disponibles. 

De esta manera, las reacciones inmediatas ante el conocimiento de su diagnóstico de 

intersexualidad suelen estar marcadas tanto por dinámicas familiares (preguntas, 

resistencias, búsqueda de contención y malestares), como por interacciones en el ámbito 

médico. En este último, las personas deben aprender a entender lo que la comunidad 

médica les presenta como una “enfermedad”, junto con su evolución, control, tratamiento 

y posibles efectos. Estos “aprendizajes” se desarrollan principalmente dentro de la 

relación médico-paciente, donde los discursos biomédicos cobran protagonismo. Sin 

embargo, también existen otros aprendizajes que trascienden esta relación y que están 

relacionados con aspectos más amplios de la vida cotidiana, como la gestión de recursos 

y las estrategias que se despliegan día a día para lidiar con las demandas, expectativas y 

desafíos que conlleva la experiencia intersexual. 

Aunque las experiencias “después del diagnóstico” son diversas y heterogéneas, todas 

comparten la gestión de encarnar un diagnóstico que implica enfrentar situaciones 

emocionalmente intensas y variadas, con un constante intento de darle sentido a la 

experiencia, buscando respuestas al inevitable “¿por qué a mí?” 

El objetivo de este capítulo es explorar las trayectorias de las personas intersexuales a 

partir de sus propios relatos, prestando especial atención al momento inicial del 

diagnóstico y las reacciones ante esta revelación, especialmente durante la infancia y 

adolescencia, así como los distintos procesos, decisiones, oportunidades que constituyen 



261 
 

el momento posterior a la revelación de dicha información, como expongo en la siguiente 

figura. 

 
Figura 25: Construcción de subjetividades intersexuales: elementos y procesos clave. Elaboración propia 

 

1.1 ¿Cómo descubriste tu intersexualidad?: Un pasado que explica el presente 

 

Al inicio de las entrevistas, al preguntarles cómo habían “descubierto” su intersexualidad, 

un pensamiento persistente me asaltaba: “¿Lo estaré haciendo bien? ¿Será esta la pregunta 

correcta?”. Sin embargo, lo que encontré en la mayoría de las respuestas fueron 

expresiones de aceptación y relatos cuidadosamente estructurados que reconstruían hitos 

pasados para explicar su presente.  

La primera persona que entrevisté, quien me hizo comprender lo “necesaria” que parecía 

esta pregunta para abordar su “devenir intersexual” y con quien, además, desarrollé el 

vínculo más fuerte a lo largo de este proceso, me relató detalladamente cómo un contexto 

de experiencias médicas previas le habían parecido algo “normal” hasta el momento en 

que las “personas adultas competentes” decidieron que era el tiempo adecuado para 

revelar el secreto. En su testimonio, esa revelación marcó un punto de inflexión que 

desencadenó una resignificación de su identidad y una relectura de sus experiencias 

pasadas a la luz de una nueva comprensión sobre sí misma. 



262 
 

Cuando niña, te tocan estas citas con los pediatras… las de siempre, o al menos eso era o que 

entendía yo en mi mente de niña sobre esas citas de seguimiento. Como era costumbre, llegó el 

día de mi cita y yo pensé que era el pediatra que me veía siempre, pero como ya había cumplido 

12 años, me da una sorpresa enorme, ¡lo recuerdo como si hubiese sido ayer! Fueron demasiadas 

emociones en un mismo día.  

Bueno, llega mi turno y el doctor se aparece, lee mi ficha médica y me mira de reojos primero, y 

después fijamente, me dice: “no es fácil, pero haremos todo lo posible. Te vamos a ayudar, tú 

tranquila”. Me llene de mucho miedo. Mis pensamientos se direccionaron a que tenía una 

enfermedad mortal, que me quedaba muy poco tiempo de vida o que tenía algo contagioso. No sé, 

me pasaron mil cosas por la cabeza, cual de todas peor. 

Creo que en ese mismo momento el doctor se percata de mi ansiedad o de mi cara de confusión, y 

le pregunta a mi mamá “¿ustedes hablaron con ella?” como si yo no estuviese ahí, y mi mamá con 

ganas de llorar dice: “no, doctor”. Acto seguido, el doctor le dijo a mi mamá que era tiempo de 

contarlo, que era importante, así que tomó mi ficha y dejó la sala. Cuando salió le pregunté a mi 

mamá que pasaba, pero bueno, como nuestra relación no era de lo mejor, recuerdo que con sus 

ojos de enojo y pena me miró como entre retándome y retándose a ella misma, y me dio a entender 

que ese no era el momento, lo que me dio más ansiedad aún. 

Volvió el doctor después de un rato. Mi madre y yo en silencio, así que creo que él entendió que 

no me habían dicho nada. Bueno, el tema es que él me empieza a hablar de soluciones, hormonas, 

terapia, no sé, un montón de cosas que venían como que a concretar que yo estaba enferma e iba 

a morir pronto. Esa fue mi sensación.  (Lily, entrevista 2021) 

Muchas ideas emergen de este relato, pero quiero detenerme en algunas de las primeras 

que logré sistematizar. Recuerdo que, mientras escuchaba a Lily, reflexionaba 

extensamente sobre la subalternidad de la infancia frente a las figuras adultas que son 

consideradas “completas y competentes” en temas relacionados con el cuerpo y la 

sexualidad intersexual (Casanova, 2023b). Esta subalternidad remite a la forma en que se 

administra la información sobre el cuerpo y la experiencia intersexual, donde la adultez 

asume el papel de guardianes del conocimiento y de la autoridad en la toma de decisiones. 

La segunda idea es la perpetuación del secreto por parte de las familias, lo que refleja un 

“sentido común” en torno al manejo del tema, reproduciendo silencios y omisiones que 

configuran las experiencias de las personas intersexuales. 

Ambas dimensiones aparecían de manera recurrente en la mayoría de las entrevistas, 

como si los itinerarios individuales pudieran señalar un recorrido colectivo (Esteban, 

2004). Esto sugiere la existencia de patrones compartidos y de prácticas culturales que 

estructuran las experiencias intersexuales de manera similar, subrayando la importancia 



263 
 

de no solo observar las trayectorias individuales, sino también las lógicas sociales que las 

enmarcan y les dan forma. 

 

1.2 “No me lo dijeron hasta que tuve la edad suficiente”: Infancia subalterna  

 

El concepto de “infancia subalterna” que he desarrollado en este trabajo se inspira en los 

estudios de Spivak (2003 [1988]) y busca analizar críticamente cómo las voces de las 

infancias intersexuales son sistemáticamente silenciadas dentro de un entramado de 

relaciones de poder. Este análisis implica examinar no solo la negación de su agencia, 

sino también cómo sus experiencias son interpretadas, narradas y administradas a través 

de un marco ideológico adulto que prioriza las decisiones de profesionales de la salud y 

familias sobre la voluntad de quienes viven estas realidades en la infancia (Casanova, 

2023b). 

En su análisis del subalterno, Spivak enfatiza que las personas en posiciones 

marginalizadas no solo son excluidas de la toma de decisiones, sino que también carecen 

de los medios para expresar sus propios intereses y perspectivas dentro de los sistemas de 

poder dominantes. 

Desde esta perspectiva, el concepto de “persona adulta completa y competente”, en el 

contexto de la infancia subalterna y, en particular, de las experiencias intersexuales en la 

niñez, hace referencia a la figura adulta que, desde una visión socio-jurídica y cultural, es 

considerada capaz de tomar decisiones de manera racional y autónoma. En contraste, la 

niñez suele ser concebida como un grupo de sujetos “incompletos”, cuya capacidad de 

agencia y autodeterminación se asume limitada. 

Dentro de esta lógica adultocéntrica, las personas adultas detentan la autoridad y 

legitimidad para definir lo que es mejor para la infancia, especialmente en asuntos 

complejos como la identidad de género y la integridad corporal. Esto refuerza una 

estructura de poder donde las decisiones sobre los cuerpos y experiencias de las infancias 

intersexuales se toman sin su participación activa, perpetuando así su condición 

subalterna. 

En las narrativas de las personas entrevistadas, se evidencia un marcado adultocentrismo 

basado en la idea de proteger a las infancias de posibles problemas de identidad o 



264 
 

discriminación. Sin embargo, esta postura no considera su capacidad de agencia sobre sus 

propios cuerpos desde un marco distinto al adulto. Esta situación se extiende hasta que se 

considera que han alcanzado la madurez suficiente para ejercer dicha agencia, reforzando 

así la noción de que la infancia intersexual solo puede acceder a un estado de competencia 

plena al llegar a la adultez. 

Cuando este momento se aproxima, las decisiones familiares suelen estar condicionadas 

a la revelación de información, muchas veces enmarcada en justificaciones o 

explicaciones sobre cuerpos que no responden a las expectativas sociales. Tal es el caso 

de Gema, Nico, Ana y Cami, quienes enfrentaron preguntas en torno a la ausencia de 

menstruación (amenorrea primaria).  

Al final [después de insistir], un día me llevaron al doctor, porque no me llegaba la regla, y el doctor me dice 

“bueno, ya sabemos lo que es. Tranquila, que se puede arreglar... todo se puede arreglar” y yo “¿qué me está 

hablando?” empecé a pensar que tenía cáncer. Así que asumí el diagnóstico desde ahí, como una enfermedad.  

Bueno, mis papás no sabían cómo explicarme eso, así que no me enteré hasta los 16 años, cuando 

consideraron que estaba preparada para la noticia (Gema, entrevista 2022) 

Este relato evidencia, no solo el contexto de un secreto que ya no pudo postergarse, sino 

cómo la joven asume el diagnóstico “como una enfermedad”, evidenciando cómo la 

forma de comunicación médica moldea su autopercepción. Una experiencia similar, es la 

que comparte Nico y Ana: 

Cuando yo tenía como 13 años me contó, porque yo no me estaba desarrollando. A todas mis compañeras les 

llegaba la regla y a mí no, entonces yo me estresaba por eso, y mi mamá ahí me dijo todo. Yo recuerdo que 

quedé un poco igual, porque no entendía lo que me decía. (Nico, entrevista 2022) 

Bueno, esto con 15 años no es muy algo típico [ausencia de menstruación], así que tenía miedo, pero más que 

nada me sentía confiada en que se podía operar o que había solución para lo que tenía. Mi familia en ese 

momento me intentó tranquilizar diciendo que nadie se enteraría si lo dejaba en secreto ¡claro! Como lo 

hicieron ellos po’. (Ana, entrevista 2023) 

En estos casos, observamos cómo la revelación viene acompañada de mensajes que 

refuerzan el secretismo y la vergüenza. La sugerencia familiar de mantener su condición 

en secreto perpetúa la estigmatización de la diversidad corporal. La respuesta de Ana 

expone críticamente esta cultura del silencio intergeneracional, cuestionando su validez 

con su comentario irónico final. El “secreto constitutivo” (Das, 2007) se transmite como 

una herencia tóxica entre generaciones, como una estrategia de supervivencia social que 

paradójicamente refuerza el estigma que pretende evitar. 

Después, ya más consciente, a los 13 años me dicen que me operaron para extraerme las gónadas. Como ya 

era grande y yo hacía preguntas de qué es lo que pasaba, me dijeron primero que eran hernias. Claro, con el 



265 
 

paso del tiempo me doy cuenta de que las cicatrices coinciden más o menos con la zona donde deberían estar 

mis ovarios y útero, así que le pregunté a mi mamá si esto no tendría algo que ver con que no me haya venido 

la regla todavía, porque estaba un poco ansiosa por tener la regla igual que mis amigas, pero a mí no me 

llegaba nunca. Es ahí cuando tenemos la primera conversación en la cual me dice que no voy a tener la regla 

nunca, porque no tengo ovarios ni útero ni nada. Me entró el pánico. (Cami, entrevista 2021). 

Este testimonio es particularmente revelador sobre la ocultación sistemática de 

intervenciones médicas. Las explicaciones médicas simplificadas o directamente falsas 

crean una realidad paralela que eventualmente colapsa, generando crisis de confianza que 

podrían evitarse con comunicación honesta. 

Es importante señalar, que si bien la mayor parte de los relatos hacen referencia a la 

ausencia de menstruación como principal “sospecha”, también existen otras situaciones 

en las que el desarrollo corporal genera cuestionamientos, como la virilización en mujeres 

—caracterizada por un crecimiento excesivo de vello facial—, el desarrollo de mamas en 

varones o la hematuria cíclica y ocasional en niños, manifestada en sangrados abundantes 

mensuales, entre otras experiencias (Hughes et al., 2006), las cuales fueron menos 

pesquisadas en los relatos de las personas entrevistadas. 

Sin embargo, las narrativas expuestas sirven para evidenciar una concepción de la 

infancia como una etapa incapaz de tener una voz válida sobre cuestiones que les afectan 

profundamente. La vivencia de las infantas se define enteramente por adultos 

considerados “completos y competentes”, quienes establecen un consenso entre el “adulto 

- médico” y “adulto - familia”. Este acuerdo delimita tanto la experiencia como la 

construcción identitaria de la niñez (Casanova, 2023b). 

Según Agamben, esto radica en que el problema de la experiencia estaría relacionado con 

el lenguaje (entendido como incomprensible durante la infancia), pero, donde, además, 

“la experiencia no tiene su correlato en el conocimiento, sino en la autoridad” 

(2007[1979], p.9). Maneiro (2012) añade algo relevante a la reflexión de Agamben, al 

replantear que la limitación de la experiencia parece no ser única consecuencia de la 

imposibilidad del infante en el lenguaje, ya que al “devenir intersexual” y poder hablar 

por sí misma y decidir sobre su propio diagnóstico, “el adulto otorga el lenguaje y, cuando 

lo otorga, se impone, coloniza” (p. 8), como expone Flor: 

El hecho es que mi familia sí sabía lo que me pasaba de cabra chica, pero nunca me lo dijeron 

hasta ahora, que fue casi por obligación para que me tome los medicamentos, porque yo no quería 



266 
 

seguir con las pastillas, me tenían chato47. Si yo hubiese sabido, pucha48, hubiese crecido como 

mujer, como lo que debía haber crecido (Flor, entrevista 2022). 

Estos consensos entre personas adultas generan lo que personas intersexuales describen 

como una “conspiración de silencio” (Morris, 1998), en la que tienden a descubrir la 

verdad en circunstancias traumáticas, percibiendo la falta de transparencia como una 

fuente de profundo sufrimiento. Dreger (1998, 1999) sostiene que esta práctica ha llevado 

a muchas personas intersexuales a crecer sin conocer la realidad de su situación, lo que 

luego ha generado sentimientos de traición, vergüenza y aislamiento, un tema que 

profundizaré en los siguientes puntos. 

Esta “infancia subalterna” se refuerza, además, mediante discursos y dispositivos 

institucionales, como expuse en el Capítulo V. En Chile, la situación de la niñez 

intersexual ha sido regulada mediante tres circulares emitidas por el Ministerio de Salud. 

Sin embargo, el enfoque limitado y contradictorio de estas normativas privilegia los 

recursos médicos sobre los sociales, posicionando al “adulto completo” a la comunidad 

médica y las familias (o tutores, en el caso de la última Circular N.15/2023) como 

autoridades únicas.  

Los emisores (la institucionalidad) enfocan su observación en las circunstancias y en la 

niñez intersexual como receptora de las acciones, sin identificar claramente a los actores 

responsables de los “procesos de normalización”. La utilización de un lenguaje 

impersonal y recursos de atenuación buscan evitar confrontaciones con la comunidad 

médica. A la vez, estos últimos, son presentados como solucionadores en equipos de 

trabajo, lo cual minimiza su responsabilidad en prácticas médicas imprudentes y 

reproduce este imaginario social ligado a esta subalternidad de la infancia. 

En resumen, en el proceso institucional, ambas entidades (comunidad médica y familia) 

se presentan como un colectivo despersonificado, pero legitimado a tomar decisiones, 

mientras que el sujeto en cuestión —la infancia intersexual— es representada como un 

cuerpo objeto, pasivo y sin relevancia. 

Desde la perspectiva antropológica, se ha criticado esta visión adultocéntrica 

argumentando que la infancia posee formas de agencia propias, aunque estas no siempre 

se expresen de manera similar a las de la adultez. Por lo tanto, la agencia infantil debe ser 

 
47 Cansado, harto. 
48 Expresión de sorpresa, disgusto, etcétera. 



267 
 

entendida no solo en términos de capacidad para tomar decisiones informadas, sino 

también como la habilidad para resistir, adaptarse y negociar su lugar en el mundo. Algo, 

que, según los relatos, se encuentra sin cuestionamientos aparentes en el contexto chileno. 

Alderson (2006), señala que la teoría del desarrollo infantil nos ha llevado a pensar en 

estereotipos de edad bastante rígidos, que priorizan nuestras propias interpretaciones 

sobre los diferentes grupos etarios y desatienden a la niñez que no se ajusta a esos 

prejuicios. Según la autora, si realmente escucháramos a la infancia, sería necesario 

cuestionar las teorías sobre las etapas madurativas. Esto implicaría asumir el riesgo de 

escuchar a la infancia de manera genuina, en lugar de encasillarla en una etapa de 

desarrollo, reconociendo que sus voces podrían tener un carácter propio y no 

necesariamente “adulto”.  

Al no ser este el panorama hegemónico, ni relatado por las personas entrevistadas, la 

constante negación de la agencia de la infancia intersexual en decisiones sobre su cuerpo 

e identidad se convierte así en una forma de injusticia epistémica, debido a la 

imposibilidad de ser escuchadas y reconocidas como agentes de su propia vida (Fricker, 

2007). 

 

1.2.1 El “sentido común” de las familias perpetuando del secreto 

 

Aunque Lily, Gema, Nico, Ana, Cami y Flor recibieron su diagnóstico en lo que se 

consideró el “momento adecuado”, sus familias, principalmente sus madres, obtuvieron 

esta información mucho antes, generalmente poco después del parto o durante los 

primeros años de vida del bebé. En ese período, los diagnósticos de intersexualidad suelen 

estar relacionados con observaciones sobre la estructura, el tamaño o la forma de los 

genitales, o la presencia de bultos en la ingle o el abdomen. 

En el caso de las madres entrevistadas, el diagnóstico se entregó en un contexto de 

presión, tensión y conflicto, lo que desembocó en esta especie de “alianza” entre las 

familias y la comunidad médica como la única alternativa. Las razones para mantener 

este diagnóstico en secreto hasta lo que ellas consideraron la “edad adecuada” se basaron 

siempre en la idea de garantizar el bienestar del niño o la niña, siguiendo marcos 

interpretativos influenciados por el “sentido común” (Geertz, 1983).  



268 
 

Es relevante detenernos en el concepto de “sentido común” descrito por Geertz, ya que 

nos ayuda a entender cómo las familias se ven influenciadas por las normas culturales 

dominantes cuando enfrentan la intersexualidad. Este conjunto de creencias y 

percepciones compartidas culturalmente se transmite de generación en generación, 

consolidando ideas sobre lo que se considera “normal” o “natural” en relación con el sexo 

y el género. En muchas sociedades occidentales y occidentalizadas, como la chilena, el 

sentido común establece que el sexo de un recién nacido debe ser claro y asignado de 

inmediato. Esta norma se refleja en la práctica de registrar al niño o niña como “hombre” 

o “mujer” en los documentos de identidad poco después del nacimiento. 

De esta forma, para comprender el estigma relacionado con las intersexualidades, es 

fundamental analizar los conceptos de familia y parentesco. Las emociones de los sujetos 

intersexuales y las de sus madres pueden entenderse como resultado de las interacciones 

y expectativas sociales derivadas de un modelo específico de familia y parentesco. 

González Echeverría (1994) define el parentesco como la organización social de la 

reproducción y el control de la sexualidad, lo que implica que la familia no solo es un 

grupo de personas unidas por lazos de sangre o afecto, sino también un mecanismo que 

regula la reproducción y la sexualidad, impactando en las normas culturales sobre género. 

Rubin (1975), al analizar el sistema sexo/género, sostiene que, si la reproducción y la 

sexualidad estructuran las relaciones de parentesco, y estas a su vez organizan la 

estructura social básica, entonces ambas son la base de cualquier sociedad, influyendo en 

los roles de género y en la percepción de lo que se considera “normal”. 

Así, las intersexualidades no se presentan únicamente como una “anomalía empírica” que 

desafía los conocimientos médicos, sino como un verdadero reto cultural que exige 

reorganizar la comprensión social del cuerpo, el género y la identidad que parten en el 

núcleo familiar, con el fin de integrar estas experiencias que no encajan en las normas 

tradicionales o en el “sentido común”. 

Lev (2006) describe la experiencia de las familias al recibir un diagnóstico en los primeros 

años de vida como traumática, señalando que las mapadres pueden experimentar shock y 

desorientación al enfrentarse a la ruptura de sus expectativas sociales y personales sobre 

la diferencia sexual. Por lo tanto, la presión por “normalizar” el cuerpo de un infante 

intersexual mediante cirugías podría estar más relacionada con la incomodidad, el miedo 

y el desconocimiento de la adultez frente a la ambigüedad corporal, que con las 

necesidades reales del niño o la niña. 



269 
 

En los relatos de las madres entrevistadas, el momento inmediato posterior al parto revela 

una confianza absoluta en el saber biomédico. La falta de espacios de diálogo y apoyo a 

las familias en este proceso puede llevar a una toma de decisiones precipitada y 

condicionada por el miedo y la ansiedad, como describe Semler (2010), y ejemplifica una 

madre entrevistada. 

Bueno, yo me enteré a los 10 días de que mi hijo tenía esta enfermedad, porque se realiza este 

estudio gratuito al momento de nacer. Son unos exámenes de sangre que se llevan a analizar y 

detectan 7 enfermedades o algo así, en realidad hay muchísimas más, pero no me acuerdo. El tema 

es que nos llaman de neo y dicen que tenemos que ir urgente. La verdad es que no puedo quejarme 

de atención que tuvimos en el hospital, pero sí del acompañamiento y el no saber de esta 

enfermedad, porque nadie nos dijo lo que estaba pasando… Lo primero que nos dijeron fue “tienen 

que esperar que venga la jefa de neonatología para que pueda explicarles”, después de eso nos 

dicen el diagnóstico, pero fue muy rápido y todo muy técnico y… había que tomar decisiones 

(Madre 1, entrevista 2022) 

Este testimonio ilustra cómo el sistema biomédico opera con urgencia, pero sin 

transparencia informativa. Esta experiencia no es aislada. Se observa un patrón en el que 

la medicina actúa con eficiencia técnica, pero falla en el aspecto humano de la 

comunicación, creando un desequilibrio de poder que deja a las familias en posición 

vulnerable, así también lo evidencia Madre 2: 

En ese momento tú confías en todo lo que diga el médico. Cuando el endocrino vio sus genitales, 

yo sentí que su cara cambió y me preocupé. Nos envió a hacer análisis, y tardó algo así como un 

mes en recibir los resultados. Hoy sé que esta es una enfermedad rara, y que esta enfermedad 

genera una intersexualidad, pero a mí lo que me dijeron es que mi hijo tenía una malformación, 

era deforme y que eso puede traer consecuencias.  Yo era jovencísima, no podía hablarlo con nadie, 

porque además el médico me dice: “bueno, tampoco lo comentas mucho con los familiares, porque 

esto es una malformación. Te pueden catalogar como tienes un bebé raro”. Tenía miedo, sumado 

a la ignorancia. (Madre 2, entrevista 2022) 

La patologización de la diferencia corporal se convierte así en un mecanismo de control 

social que opera desde el discurso médico. Este fenómeno se extiende más allá del 

consultorio médico, influyendo en cómo las madres interpretan y comunican la realidad 

de sus hijas, hijos, hijes: 

Al final, el endocrino tomó la decisión. Si es verdad que a mí me pone en conocimiento de todo lo 

que se va a hacer, pero yo no entendía. Sin tratar de excusarme, yo debo admitir que estaba 

completamente ciega en ese momento, confiaba 100% en la opinión del doctor. En mi cabeza, yo 

tenía muy claro que todos estábamos haciendo lo correcto, porque se me dijo que era una 



270 
 

enfermedad y que se podía curar, yo quería salvar a mi hijo, sacarlo de ahí pronto, presentarlo a la 

familia…así que firmé el consentimiento. (Madre 4, entrevista 2023) 

Este testimonio revela el extremo de la delegación de decisiones basada en la confianza 

absoluta en el saber médico. La madre reconoce su falta de comprensión (“yo no 

entendía”) y su confianza ciega (“confiaba 100% en la opinión del doctor”), describiendo 

su estado como de “ceguera”. La presentación de la condición como “enfermedad 

curable” enmarca la intervención médica como salvación, llevando a la madre a firmar 

un consentimiento que, según reconoce, no estaba verdaderamente informado. 

De esta forma, en la mayoría de los casos, las mapadres no cuentan con la información 

completa y objetiva para tomar decisiones verdaderamente informadas, lo que permite 

cuestionar este estatus de “competentes” para garantizar la protección y el bienestar del 

infante en la que se sustenta y justifica la práctica: 

Yo soy una persona, pues me ves, así como más de toma de decisiones. El padre es más sereno, le 

cuesta más tomar las decisiones. Entonces, sí es verdad que yo tomé las riendas de todo en todo 

momento. Y un poco soy yo también quien digo, “oye, hay que hacerlo, hay que tirar para adelante 

con estas cirugías” ¿Por qué? porque va a ser la felicidad de la niña, ¿no? Me autoconvencía, sin 

saber mucho. (Madre 4, entrevista 2023) 

Un caso interesante es el que compartió el único padre entrevistado. Al haber estudiado 

enfermería, tenía algunos conocimientos previos que le generaron dudas durante el parto. 

Las ecografías previas indicaban que sería un niño, pero al nacer, la genitalidad del bebé 

no se ajustaba a lo que él consideraba características peneanas correctas. A pesar de su 

información, enfrentó una situación de angustia familiar ante la posibilidad de que la 

madre rechazara al recién nacido: 

Recuerdo que le dije “te dije que la ecografía puede equivocarse”, riéndome, porque nos habían 

dicho que sería un niño. Pero, cuando nos mostraron a Dani parecía ser una niña, solo que con un 

clítoris enorme que parecía un pene. Esperamos ver un niño, habíamos comprado todo para niño, 

fue un shock. Se llevaron a Dani a otra sala, donde limpian a los bebés. Me llamaron para lo del 

corte del cordón umbilical y ahí ya miré más de cerca. En ese momento entendí que tampoco era 

una niña.  La miré lo mejor que pude, porque la ansiedad me devoraba en ese momento, no vi 

testículos ni nada parecido, así que en ese punto estaba tratando de gestionar mis temblores y 

encontrar la manera de decirle a mi esposa lo que estaba casi seguro de que estaba sucediendo con 

nuestra… hasta ese momento, hijo. Estaba muy nervioso sobre cómo se lo iba a tomar ella, pensé 

que podía darle depresión post parto o sentir algún tipo de rechazo a la guagua. Empecé a entrar 

en pánico respecto a lo que se nos venía desde ahí en adelante, si se venía una serie de 

procedimientos, si necesitaría esto o esto otro, cómo íbamos a pagarlo, qué le diríamos a nuestras 



271 
 

familias. En ese momento se me vino el mundo encima, y no sabía cómo iba a gestionarlo (Padre 

1, entrevista 2023) 

Chiland (2014), expone que “encontramos que madres y padres son incapaces de criar a 

un `neutral ́” [traducción por la autora] (pp.167). Esta imposibilidad de criar a un neutral 

y de romper las expectativas sociales binarias posteriores al parto, se hace presente en las 

respuestas de las madres: 

Yo si elegí ser mamá, pero yo no elegí que mis hijos nacieran con esta patología. Una no sabe 

cómo actuar ante algo que no es ni fú ni fá. Y yo quería una niña, yo compraba todo rosado, después 

todo celeste, todo rosado y entonces como que estaba confundida, no sabía qué hacer. Y finalmente 

compré todo blanco y verde. Finalmente, cuando ya tenía 7 meses, yo decidí que sería niña.  Yo 

la inscribí como niña, porque había esperado 7 meses y no tenía nombre.  Era mucho tiempo y eso 

me generaba problemas en todos lados, no podía llevarlo así como así. (Madre 3, entrevista 2023) 

La expresión “ni fú ni fá” refleja cómo la madre experimenta la intersexualidad de su hijo 

como un limbo identitario. Su confusión se manifiesta en las oscilaciones entre colores 

culturalmente codificados (rosado-celeste) hasta refugiarse en tonalidades supuestamente 

neutras (blanco y verde). La presión administrativa y social para definir el género se hace 

insostenible a los siete meses, forzando una decisión. Así también lo señala Madre 5: 

A mí lo de lo de que a las personas intersex cuando nazca se le catalogue como género neutro o 

sin género, es para para mí personalmente es un error muy grande, porque estás encasillando, 

etiquetando, estigmatizando, señalizando una serie de cosas a una personita que no lo está 

decidiendo, porque mi hija es una niña, que es lo que nos ha contado. Entonces, que tenga que ir 

a la escuela o a cualquier sitio y que tú tienes que presentar un documento, y que ponga que esa 

persona es un sin género ¿de qué sirve? En la adultez se puede hacer. Bueno, eso ya es otra cosa, 

es una cosa donde tú puedes elegir, pero señalar así a tu hijo, hija, hije es demasiado, o sea tú eres 

madre y a ver cómo aguantas ese jarro de agua fría que te cae cuando encima te dicen que encima 

es género neutro. (Madre 5, grupo de discusión, 2022) 

Estos testimonios revelan una paradoja: mientras las madres buscan proteger a sus hijos 

e hijas de la estigmatización, se encuentran navegando en un sistema que parece ofrecer 

únicamente opciones binarias o etiquetas que perciben como potencialmente 

estigmatizantes. Así también lo comparte Madre 6: 

Yo coincido con la compañera de que incorporar una casilla que diga género neutro, no binario o 

la casilla de indeterminado, lo que genera es mayor estigma y discriminación para nuestras 

poblaciones. (Madre 6, grupo de discusión, 2022). 

Este breve pero contundente testimonio refuerza la oposición a categorías alternativas 

como “género neutro”, “no binario” o “indeterminado”, percibiéndolas como fuentes de 



272 
 

“mayor estigma y discriminación”. Es significativo que esta opinión se exprese en el 

contexto de una reforma administrativa (Circular N.15/2023) que propone marcar con 

una “i” de indeterminado a las personas nacidas intersexuales, una medida que recibe el 

rechazo unánime de las madres participantes. 

Por ello, distintas instancias jurisdiccionales —al menos hace una década atrás— han 

dado prioridad a las “cirugías normalizantes” y la pronta asignación de sexo biológico y 

social, con el fin de evitarle a mapadres aquellas situaciones que puedan parecer 

insufribles (Gorduza et al., 2010; Casanova, 2023b).  

Estas prácticas ejemplifican lo que al inicio de este punto exponía como aquellas normas 

culturales que dictan lo “normal” y lo “anormal” dentro del sentido común. La noción de 

dimorfismo sexual, que establece dos sexos opuestos y complementarios, ha sido 

fundamental para estructurar la comprensión de la sexualidad y la identidad. Kessler y 

McKenna (1978) y Bourdieu (1997[1994]) explican cómo estas normas se interiorizan a 

través de instituciones como la familia, la medicina y la educación, enseñando a las 

personas a identificar y clasificar los cuerpos según expectativas binarias, como señala 

Madre 2: 

Cuando era bebé no teníamos claro lo que veíamos en su genitalidad, o sea que no podíamos decir 

que era una vagina y catalogarlo como niña, ni tampoco un pene, al menos como lo conocíamos. 

Ahí entró en juego lo que es la intersexualidad. Esa fue la primera vez que yo escuché de esto. 

Esto lo supe un par de días después del parto. Lo primero que se notó es que su clítoris era como 

un poco más desarrollado. Le hicieron algunas revisiones, esperaron unos días para ver si no era 

una inflamación propia del parto, pero cuando se descartó, nos enviaron al endocrino y ahí 

comenzó una odisea. (Madre 2, entrevista 2022) 

Este testimonio ilustra el momento de confrontación entre la expectativa binaria y la 

realidad corporal diversa. Es significativo que la madre menciona este momento como su 

primer contacto con el concepto de intersexualidad, revelando cómo la terminología 

médica entra a nombrar lo que el lenguaje cotidiano no logra categorizar. El lenguaje 

médico aparece así como un mediador entre la experiencia corporal diversa y los marcos 

interpretativos disponibles para las madres. 

Esta imposición afecta la construcción de la identidad de género y la sexualidad de la 

niñez intersexual, ya que se les fuerza a alinearse con la matriz heterosexual dominante, 

incluso en momentos tempranos, como el parto o los primeros años de vida. Judith Butler 

(2007[1990]) critica esta imposición al destacar que la normativa binaria es una 



273 
 

construcción que fuerza a los cuerpos a ajustarse a moldes predefinidos, ignorando la 

diversidad humana. 

En una de las citas a una doctora, yo le preguntaba qué tenía la Nico en su vagina, porque yo le 

veía que tenía como una colita. Entonces me decía, “no, no hay nada, mamita, no te preocupes” 

Yo me preocupaba, porque sabía que había algo que no estaba bien. Así que le pregunté a otro 

doctor…y ahí, cuando la Nico tenía 2 años descubrí que era genéticamente un niño. Que tenía 

gónadas y todo el tema de que no tenía ovarios, no tenía útero, o sea que no era mujer…Mire, yo 

como mamá, como que acepté todo lo que me dijeron los médicos desde ahí en adelante (Madre 

3, entrevista 2023). 

Esta narrativa expone el proceso gradual de medicalización. El punto de inflexión llega 

cuando se le informa que su hija “era genéticamente un niño”, revelando una concepción 

determinista del sexo. Su conclusión (“no era mujer”) y su posterior actitud (“acepté todo 

lo que me dijeron los médicos”) muestran cómo el discurso médico redefine 

completamente su comprensión del cuerpo de su hija. 

De esta forma, la ambivalencia de las familias se manifiesta en su deseo de “proteger” a 

sus bebés de la discriminación social, mientras que al mismo tiempo sienten la presión de 

hacerles encajar en las expectativas normativas de género y sexualidad según lo que 

entienden como “normal” y “sano”. Feder (2006) señala que esta tensión puede resultar 

en un comportamiento contradictorio por parte de mapadres, que pueden recurrir a 

intervenciones médicas con la esperanza de mejorar la vida de sus infantes, pero que a la 

vez pueden dañar la identidad y el bienestar emocional de los mismos. Esta dualidad 

refleja la difícil posición de las familias, que aspiran al bienestar de sus infantes en un 

contexto donde han internalizado normas sociales rígidas dentro del entramado simbólico 

que condiciona su percepción y acción en este contexto dado (Geertz, 1983; Chase, 2000).  

Entonces, la decisión de proceder a las cirugías se justifica frecuentemente con la 

presencia de alguna enfermedad. Muchas madres entrevistadas mencionan el riesgo de un 

posible cáncer como una amenaza adicional expuesta por parte de la comunidad médica: 

De ahí, él [doctor] determinó que había que sacarlas  [gónadas], porque tenía micro litiasis en el 

interior. Me dijo que se iba a desarrollar un cáncer, bueno, eso que les dicen a todos. La verdad 

que lo realmente no sé, yo tengo toda la carpeta de Nico, y en ningún momento dice que tiene 

cáncer ni nada, pero se le podía haber desarrollado, eso sí. Pero es lo que te dicen, sacarlo todo 

para normalizar el género. (Madre 3, entrevista 2023) 

Esta estrategia retórica transforma una decisión compleja con implicaciones identitarias 

en una simple cuestión de supervivencia. Los testimonios subsiguientes muestran 



274 
 

variaciones del mismo patrón: la presentación del cáncer como una amenaza inminente 

que requiere intervención urgente. La Madre 4 recuerda el dramatismo con que se le 

comunicó. La Madre 2 explica cómo esta información condicionó su consentimiento, 

mientras que la Madre 5 expone claramente la coerción implícita en este tipo de 

comunicación. 

Llego a recordar que me dice que es una enfermedad incurable y que le puede costar la vida porque 

no se ha actuado bien y se ha sabido muy tarde, que hay que actuar rapidísimo. Ahí lo siguiente es 

que salgo, lloro, no sé, el mundo se caía a pedazos. Los médicos ¿qué es lo primero que dicen? es 

que va tu hijo a tener cáncer, sumado a todo esto de las mediciones. (Madre 4, entrevista 2023) 

Bueno, nos dijeron que podía generarse un cáncer si no operábamos. Yo creo que, como madre, 

todas harían lo mismo, tratar de evitarlo. Así que, como en ese momento ese médico era todo lo 

que podía salvar a mi hijo, entonces decidimos que hay hacer la operación. Desde ese momento se 

prepara una serie de quirófanos, una serie de operaciones y con eso desaparecería la malformación. 

Todo eso los dos primeros años de vida. (Madre 2, entrevista 2022) 

En aquel momento no tenemos historia clínica ni sabemos hasta qué punto eso era verdad, entonces 

aceptamos. Es cierto que después de utilizar la palabra malformación, cáncer, muerte instantánea, 

muerte súbita, no te quedan muchas cosas por hacer siendo madre. (Madre 5, grupo de discusión 

2022) 

Esta dinámica de poder puede llevar a que las madres sientan que deben confiar en los 

médicos para asegurar el bienestar de sus hijos, hijas, hijes, incluso si tienen dudas o 

reservas sobre los tratamientos propuestos. De esta forma, la creencia de una situación 

fatídica que tiene “sanación” por medio de la medicina, genera que algunas madres hayan 

experimentado alivio al realizar las cirugías, comprendiendo estas como la única vía a la 

“normalidad” y al “cuerpo sano” de sus criaturas. La cirugía como método que borra la 

incertidumbre y garantiza un futuro prometedor de aquello que, también el discurso 

biomédico, ha calificado como monstruoso e inútil, presenta por medio de esta práctica 

la posibilidad de “resurgir”: 

Son muchísimas horas de quirófano, a mí se me hizo aquello interminable. Pero claro, yo es que 

si te digo que viví aquello con felicidad. Y es que no te puedo mentir, yo era feliz, porque mi hija, 

él quien hasta ese momento era monstruoso, aquello que tenía, iba ser normal y lo iban a dejar 

perfecto. (Madre 4, entrevista 2023) 

Además, Lev (2006) explica que en aquellos casos donde se realizan cirugías de 

vaginoplastia, el éxito está condicionado a las siguientes rutinas de dilatación de la 

apertura vaginal post intervención. Un procedimiento que resulta doloroso y, a menudo, 

frustrante. Cuando estas cirugías se llevan a cabo en la infancia, la responsabilidad recae 



275 
 

frecuentemente en las madres. Es razonable imaginar el impacto traumático de estas 

rutinas diarias en la relación madre-hija y el efecto que pueden tener en el desarrollo 

sexual de las niñas. 

Pretendían que nosotros, la familia, una vez la vagina construida, la calibramos con un dildo. Con 

un aparato circular de 2 a 15 centímetros para la vagina construida de un bebé. Esto pasó a ser un 

fuerte impacto emocional para nosotros (Madre 6, grupo de discusión 2022) 

Este testimonio expone crudamente la violencia implícita en estos procedimientos. La 

descripción del instrumento dilatador y su impacto emocional en la familia revela la 

invasión de la esfera íntima con instrumentos y prácticas de connotación sexual adulta 

aplicados a cuerpos infantiles. La instrumentalización del cuerpo infantil para fines 

médicos genera situaciones donde las fronteras entre cuidado y violación de la intimidad 

se difuminan, provocando un profundo malestar emocional en las familias. 

Cada 6 meses después, yo recuerdo que una vez al año teníamos que hacer el proceso con una 

especie de consolador para para dilatar la vagina. Un proceso que creo bloqueé de mi mente (Madre 

2, entrevista 2023) 

La periodicidad de estos procedimientos y la referencia a un proceso que la madre 

“bloqueó” de su mente sugieren un trauma significativo asociado a esta práctica. Este 

bloqueo mental indica un mecanismo de defensa frente a una experiencia que transgrede 

profundamente los límites habituales del cuidado maternal. 

En esta línea, como algo relevante desde un primer momento para el saber biomédico, 

pero muy posterior a las intervenciones en el caso de las familias, se presenta la angustia 

respecto al comportamiento sexual ligado a las prácticas consideradas aceptables y cuáles 

no. La búsqueda de cuerpo fértil o de reproducción futura está presente en casi todos los 

discursos médicos al momento de justificar una intervención, reflejando una visión 

reduccionista de la sexualidad humana. 

Sabemos que debemos garantizar mayormente la reproducción humana, que es nuestro objetivo 

como personas, pero más allá, no nos cuestionamos lo que salen en los protocolos (Dr. Curiel, 

entrevista 2023) 

La declaración de que la reproducción humana es “nuestro objetivo como personas” 

revela una normalización extrema de la heterosexualidad reproductiva como destino 

universal. Su admisión muestra una aceptación acrítica de directrices establecidas, sin 

considerar sus implicaciones éticas más amplias. 



276 
 

Lo que es el objetivo final para nosotros es evitar cuartar la capacidad de reproducción de estas 

futuras personas. O sea, por eso hoy nosotros no retiramos gónadas, porque en un futuro 

eventualmente puede querer ser mamá o papá (Dr. Alarcón, entrevista 2022) 

Este testimonio muestra una aparente evolución en los protocolos justificada por la 

preservación de la fertilidad futura. Sin embargo, la premisa subyacente sigue siendo la 

misma: la valoración del cuerpo intersexual principalmente en términos de su potencial 

reproductivo. 

O sea, lo que tú quieres es restablecer una anatomía. Que la paciente pueda menstruar, restablecer 

una función biológica: la menstruación, para que algún día pueda ser madre. O cuando tú operas a 

un niño que tiene Hipospadias Proximal, lo que tú quieres es que al niño se le erecte el pene y que 

no le duela, que pueda tener una erección sin que el pene lo tenga incurvado completamente hacia 

abajo, y que, si el día de mañana quiere tener relaciones sexuales penetrativas, que tenga la opción 

de hacerlo. No que sea: “pucha, en verdad tu naciste con el pene como camarón y en verdad no 

podí´ tener relaciones sexuales penetrativas”. (Dra. Yanes, entrevista 2022) 

Este último testimonio es particularmente revelador en su lenguaje explícito sobre la 

“normalización” anatómica. El lenguaje utilizado expone cómo ciertas formas de 

intimidad sexual (penetrativa, heterosexual, reproductiva) son priorizadas en la toma de 

decisiones médicas, estableciendo una jerarquía implícita de expresiones sexuales 

“deseables” versus “indeseables”. 

Mientras que, para las familias es más simbólico, presentándose la heteronormatividad 

como la suposición de que la heterosexualidad es la norma y la única forma válida de 

relación sexual y afectiva.  

Yo no podía pensar que esa persona iba a tener sexo, pero es lo que me decían ¿cómo iba a pensar 

en todas esas cosas? me insistían en que era lo importante. Recién en ese momento me paré a 

pensar en el futuro y en lo que sería su familia. (Madre 4, entrevista 2023) 

Este concepto está intrínsecamente vinculado con la manera en que las familias y las 

estructuras de parentesco se han formado y perpetuado a lo largo del tiempo.  Rubin 

(1975) y otras autoras han descrito cómo la heteronormatividad no solo define lo que es 

una familia, sino que también determina las expectativas de comportamiento para sus 

miembros, al situar al coito heterosexual como la norma simbólica del sistema de 

parentesco, se establece una jerarquía que coloca a las relaciones heterosexuales y a las 

identidades cisgénero en el centro de la vida social. La sociedad tiende a privilegiar la 

familia nuclear heterosexual como el modelo ideal, relegando a quienes no se ajustan a 

este modelo a una posición de vulnerabilidad y exclusión (Pichardo, 2009). 



277 
 

Bueno, una de las cosas que hacen es el famoso falómetro que es el que decide si ese clítoris o 

pene será útil. O sea, va a decidir si en un futuro esta persona podrá penetrar y dejar embarazada 

a una mujer. Si es así, se va a dejar el pene y se genera una documentación para asignarle el sexo 

masculino. Y, si ese falómetro me dice que en un futuro eso será un micropene y nunca podrá 

penetrar, o sea, imagínate el pensamiento en frente de un recién nacido, yo solo pensaba en que 

fuera algo como lo conocemos, ¿no?, si podrá formar familia, pero bueno, me decían que, si no 

puede penetrar, lo más fácil es cortar. Entonces, mi hijo pasa por este proceso en aquel momento 

asignado mujer al nacer, porque sus características principales sexuales eran un poco más 

femeninas que masculinas. Pasa por aquel falómetro y el doctor me dice “oye que no, que esto en 

un futuro ni pa´ lante ni pa´ tras, aquí con esto no vas a poder hacer nada”. También te dicen que 

si no operas, será lo peor que puede pasarle una persona, te dicen “a ver, cómo tú llevas esto a un 

jardín y para un cambio de pañal, vas a enseñar esa monstruosidad”, todo esto te genera una 

sensación de querer corregirlo ya (Madre 4, entrevista 2023) 

En Chile, como en la mayoría de los países del mundo, la herencia de los protocolos 

generados por Gregorio Marañon en la década de los 30s y John Money en la década de 

los 50s49, los cuales sugerían realizar las cirugías de “normalización” genital en la primera 

infancia con el fin de alinear el cuerpo con lo que se consideraba un modelo aceptable de 

genitalidad lo más rápidamente y continuarlo por medio de la crianza, caló hondo en las 

prácticas médicas del territorio nacional50. La creencia arraigada de que el “éxito” de la 

intervención estaría solo garantizado con la ayuda de las familias a mantener dicho secreto 

y potenciar el sexo asignado (Money & Ehrhardt, 1982) se presentó en la totalidad de las 

experiencias vividas por mapadres entrevistadas. 

Varias de ellas enunciaban que posterior a estos rituales normativos figurados por el 

diagnóstico y la toma de decisión de las intervenciones de asignación de sexo, el 

mantenimiento del secreto por parte de ellas se debió a instrucciones claras por parte de 

la biomedicina, las cuales estaban marcadas por una política estricta de secretismo y 

ocultamiento de la información: 

Nos fuimos a casa muy asustados y la recomendación médica fue “no se lo cuentes a nadie, no 

busques nada en internet, no hables con ninguna persona”. (Madre 5, grupo de discusión 2022) 

La estrategia del aislamiento informativo permite a la institución médica mantener el 

monopolio del conocimiento y las decisiones sobre los cuerpos intersexuales. 

A mí me gusta siempre a decir que en el año 2002 el internet no estaba tan avanzado, entonces no 

solo los médicos te decían que no buscaras información y no se lo dijeras a nadie, sino porque 

 
49 Más información en Capítulo II. 
50 Más información en Capítulo V. 



278 
 

nosotros no estábamos tan informatizados ni informados. Entonces, es verdad que en silencio 

mantengo todo mi letargo, mi duda, mi dolor, solo lo hablo con mi mamá. (Madre 6, grupo de 

discusión 2022) 

Esta madre contextualiza históricamente el secretismo, señalando las limitaciones 

tecnológicas de la época que facilitaban el control de la información. Aquí, el control 

informativo es más efectivo cuando se combina con limitaciones tecnológicas que 

dificultan el acceso independiente a información alternativa. 

Yo era jovencísima, no podía hablarlo con nadie, porque además el médico me dice: “bueno, 

tampoco lo comentes mucho con los familiares, porque esto es una malformación, te pueden 

catalogar como tienes un bebé raro”. Tenía miedo, sumado a la ignorancia. No había internet como 

ahora, poco podía googlear o comunicarme con otras personas que hubiesen pasado por la 

experiencia de un hijo intersexual. (Madre 2, entrevista 2022) 

En este caso, la juventud de la madre y su autodeclarada “ignorancia”, junto con las 

limitaciones tecnológicas de la época, refuerzan su vulnerabilidad frente al discurso 

médico autoritativo. 

Era muy importante no hablar con las familias, porque así sería más fácil, que nadie supiera nada, 

me decían. (Madre 3, entrevista 2023) 

Los miedos están ligados a las discriminaciones y múltiples violencias que puedan 

enfrentar sus infantes en otros espacios de socialización al exponer el secreto dentro de 

su visión “inocencia”, como el espacio público, el colegio o el jardín infantil. Así 

profundiza Madre 3: 

Entonces, las familias son complicadas, a veces a mí me preguntan puras estupideces ¿Qué es lo 

que son? o si el niño tiene pene/vagina, así que preguntas que por curiosidad son invasoras, y que 

mi hijo respondía sin pensar mucho, desde su ingenuidad. Yo le respondí que es una cosa íntima, 

algo que ni siquiera es mío. Si usted me pregunta a mí, yo le digo si me hago, pero yo no le voy a 

responder algo que respecta a mi hijo, y tampoco le pregunten a él, exijo respeto. (Madre 3, 

entrevista 2023) 

Él sufre abusos sexuales en el colegio, porque su cuerpo llamaba la atención. Entonces, lo tocaban 

así sin más, buscando algo. Es verdad que cuando eres pequeño, pues vas y le dices la verdad de 

porque no vienes a clases, “pues, porque me operaron de la vagina” decía él ingenuamente. (Madre 

4, entrevista 2023) 

Este testimonio escalofriante describe cómo la diferencia corporal puede provocar 

violencia directa motivada por la curiosidad invasiva. La revelación ingenua del niño 

sobre su cirugía vaginal ilustra el contraste entre la naturalidad infantil para hablar de su 

cuerpo y el tabú social que rodea la intersexualidad. 



279 
 

Así, la violencia sistémica que se manifiesta en el acoso o abuso hacia los cuerpos 

intersexuales —principalmente en el contexto de la normalización del manejo clínico de 

los mismos en el pasado— se refleja en las narrativas de las madres. Ellas expresan la 

falta de cuestionamiento que mostraron en esos momentos respecto a cómo fueron 

moldeados, controlados y vigilados (Foucault, 1983[1975]). Sin embargo, con el tiempo 

y un mayor acceso a la información, han podido reflexionar sobre estas experiencias. 

Yo vengo de una cuna de familia católica, que te dicen que los médicos siempre tienen la razón, 

un pensamiento muy en que el médico es dios, y que, claro, yo en ese momento lo entendía así, 

pero es que son seres humanos que han estudiado una carrera y que, como todos, también cometen 

errores. Llegamos al endocrino. Yo en ese momento lo veía bien todo, hoy por hoy lo veo con 

otros ojos, porque claro en ese momento llego y desnudaron al bebé, que hasta en ese momento 

decían que era una niña. Y lo primero que hicieron fue llamar a todos los médicos que estaban allí 

alrededor, enfermeros, cámaras de fotos, de estás desde que había antes, le sacaron fotos, le abrían, 

le miraban. Me acuerdo de que había unas bolas de varios tamaños y llegaron a introducir dos 

bolas de unas de las más pequeñas. Pero claro, yo aquello lo veía todo normal, y todavía yo seguía 

sin tener un nombre a lo que le estaba pasando. (Madre 4, entrevista 2023) 

Esta descripción detallada de la exhibición médica del cuerpo de su bebé revela prácticas 

profundamente invasivas normalizadas dentro del contexto médico. La madre reconoce 

su aceptación inicial de estas prácticas, evidenciando un proceso de despertar de la 

conciencia crítica. 

Bueno, no nos dijeron y no sabíamos que después la operación hay que poner dilatadores a un bebé 

después de la de las operaciones. O sea, es que no es todo tan con una varita mágica como te lo 

pintan “Va a salir bien, no se va a enterar ni ella ni nadie”. No es así. (Madre 5, grupo de discusión 

2022) 

La contradicción entre la promesa de una solución donde el bebé “no se va a enterar” y 

la realidad traumática de los dilatadores postquirúrgicos revela cómo la información 

crucial sobre los procedimientos invasivos es sistemáticamente omitida durante el 

proceso de consentimiento, lo que comienza a generar las primeras incongruencias en las 

familias que incipientemente generan cuestionamientos a las prácticas. 

A ver, estamos hablando de una persona de meses. Lo que hacen es levantar la vagina, intentar 

ponerlo como unos dilatadores para que vaya creciendo, no les parece suficiente. Y ven que, en 

los labios, no hay labio y que quedaría más estético hacer unos labios, entonces se decide hacerle 

ambos labios. Y se la construyen de la nada con piel, entonces sale de una operación enorme con 

miles de cirugías y con una reconstrucción total al sexo femenino. (Madre 6, grupo de discusión 

2022) 



280 
 

El contraste entre la mirada retrospectiva crítica de estas madres y su aceptación inicial 

de estas prácticas evidencia cómo el acceso a información alternativa puede transformar 

radicalmente la comprensión de experiencias que inicialmente fueron aceptadas como 

“normales” o “necesarias”, abriendo caminos para resistencias y cuestionamientos que 

antes parecían impensables. 

Como expuse en el punto anterior, gran parte de estas reflexiones comienzan a 

manifestarse al evidenciar que durante el paso de la infancia a la adolescencia se presentan 

cuestionamientos respecto a su propio cuerpo o “incongruencias” entre su identidad de 

género, orientación sexual y el sexo asignado, de acuerdo las expectativas sociales: 

Él me decía que era un chico, él siempre fue muy afeminado. Siempre se sintió como uno, yo no 

lo quería ver, porque me recordaba que había tomado una decisión por él, y que quizás era la 

errónea, me había equivocado. Hoy, no sabemos realmente si quiere ser un él o un ella, tendrá que 

ir experimentando como su cuerpo. Es difícil para todos y para él más aún. Mi subconsciente 

esperaba que él hablara y mi subconsciente sabía que estábamos esperando a que él dijera algo, 

entonces automáticamente tomamos la decisión de ir a un especialista a alguien que nos pudiera 

ayudar, porque aquel cuerpo que se le había creado no era el de él. Ahora estamos luchando por 

conseguir ese cuerpo que siempre le correspondió y que le arrebataron (Madre 2, entrevista 2022) 

Para algunas madres, la adolescencia funciona como un espejo que refleja las 

consecuencias de decisiones médicas tempranas, generando en las madres una dolorosa 

reevaluación de su papel en estos procesos. 

Aquello sí que hay que corregirlo, y bueno, yo siempre digo para no es quitarme culpa, pero es la 

verdad y era muy ignorante de todo esto. Ojalá hubiera tenido todas las experiencias que tengo 

ahora. Yo confié en los médicos como seguramente confiamos la mayoría de las personas porque 

para eso estudian. Decidí firmar la documentación para para hacerle todas las cirugías (Madre 4, 

entrevista 2023) 

Algunas madres negocian internamente la distribución de responsabilidad entre sus 

decisiones individuales y las presiones sociales e institucionales que limitaron sus 

opciones, buscando una conciliación que les permita procesar la culpa sin paralizarse, 

como también expone Madre 3: 

Mira, yo también me siento un poco culpable, porque no debería haber tomado la decisión de 

haberle escondido sus gónadas. Las debí haber dejado como estaban, donde estaban. Me siento un 

poco responsable de que le van a tener hacer una cirugía ahora porque con yo se las quise esconder. 

Pero, todo lo que hice fue porque yo no quería que, en el jardín, las tías estuvieran hablando cuando 

lo mudarán, que hablaran que tenía testículos y todo eso.  Entonces fue como un tema que yo quise, 

yo quería que no me preguntaran qué pasaba con Diego [hijo]. Me equivoqué. Yo siento que me 



281 
 

equivoque, pero culpable, culpable, creo que no soy, porque esto yo no lo elegí. (Madre 3, 

entrevista 2023) 

Gran parte de estas transformaciones en el sentido común estuvieron dado por el acceso 

a internet, es decir, este sentido común no es estático ni homogéneo, sino que varía según 

el capital cultural, el acceso a información y las redes de apoyo disponibles. A medida 

que los movimientos sociales, como el movimiento LGTBIQ+, ganan visibilidad y logran 

reformas legales (como la prohibición de intervenciones no consentidas en algunos 

países, incluso en Chile con la primer y la última circular), el sentido común comienza a 

cambiar. Esto impacta en algunas familias, quienes empiezan a ver la intersexualidad 

como una forma válida de ser en lugar de una condición que debe ser corregida: 

Él la primera vez que me dice, fue cuando tenía 8 años y yo le digo “ok, que sí” y sigo, y él se 

quedó como cohibido. Yo me imagino que él pensaba “como mi madre no me va a escuchar, no 

se lo voy a decir” Yo tenía que haberlo escuchado antes, la importancia siempre de escuchar a la 

infancia, que siempre decimos bueno, como son pequeños, no se están enterando de nada. Después 

de par de años después, yo ya veo que se muestra como hombre. Entonces, yo digo “Pues bien, 

ok, vale eres un hombre, perfecto” Ahora vamos a buscar aquí ayuda porque estoy muy perdida, 

ni siquiera sabía que podía existir un hombre trans.  Yo tenía una ideología, la idea en mi mente 

de que una mujer transexual era sinónimo de prostitutas. Esa era mi idea, no podía imaginarme 

nunca en la vida que pudiera existir un hombre transexual. Entonces, empiezo a buscar a través de 

los trabajadores sociales alguien que me pueda ayudarnos en esto. Busqué activismo trans, no era 

tan similar a lo de mi hijo, pero acepté algunas cosas que decían, como la diversidad y eso. (Madre 

4, entrevista 2023) 

Así, también el cuestionamiento de las hijas, hijos o hijes sobre su identidad impulsa en 

las madres procesos de búsqueda que trascienden los marcos médicos tradicionales, 

llevándolas a conectar con comunidades activistas y perspectivas alternativas. 

Yo empecé a buscar cada palabra en el diccionario, buscaba en Wikipedia, empecé a conocer a 

GrapSIA en España, entonces ahí conocí a Paula y a su pareja que tenían una historia similar a la 

mía. Me explicaron un poco y empecé a leer cuentos que me mandaban. Cuentos acerca de los 

niños intersex y cómo explicarles que son intersex y en qué momento. (Madre 3, entrevista 2023) 

El encuentro con otras familias con “una historia similar” proporciona no solo 

información sino también comunidad y sentido compartido, recursos cruciales para 

manejar la incertidumbre. 

Existe mala práctica en temas de intersexualidad, al compartir las experiencias propias el sector 

médico estigmatiza la vivencia, y la culpa se dirige a nosotras, las madres. En mi experiencia el 

abordaje fue un comité médico del hospital donde di a luz quien dispuso que mi guagua era una 

niña en los documentos registrales, primero me dijeron que era provisional. Después de eso, a 



282 
 

partir de los 10 meses empezaron las cirugías, y en la pubertad, después de tener una asignación 

de sexo femenina, inició con su crecimiento de mamas, todo normal. Hoy, él me dice que no se 

siente mujer, pero ¿quién es realmente el culpable?, para mi todo el sistema de salud, en eso 

concuerdo con el activismo intersex. (Madre 2, entrevista 2022) 

El contacto con perspectivas activistas permite a algunas madres redistribuir la carga de 

responsabilidad, reconociendo el papel sistémico de las instituciones médicas en las 

decisiones que antes asumían como puramente individuales. 

De esta manera, los itinerarios corporales que experimentan sus hijos, hijas, hijes llevan 

a un momento de conversación sobre la revelación del secreto, el cual no está exento de 

tensiones y conflictos. En este proceso, las familias buscan apoyo, nuevamente, en la 

medicina, pero esta vez en el ámbito de la psicología. 

Hay un momento donde ya hay que mantener una conversación, entonces esa conversación se 

mantiene con un psicólogo. Entonces, con 13 años, a 1 año más o menos de haber escuchado por 

primera vez todos sus cuestionamientos, nos sentamos todos, le dijimos. Y, bueno, él simplemente 

me miró y me dijo “qué quieres que te diga ahora” Yo me rompí a llorar, porque para mí es que 

como que me rechace como madre por haber tocado su cuerpo. (Madre 4, 2023) 

La descripción de la conversación facilitada por un profesional de la psicología y la 

respuesta de su hijo revela el impacto emocional de estas revelaciones tardías. El temor 

de la madre a ser rechazada “por haber tocado su cuerpo” evidencia cómo estas 

intervenciones pueden amenazar el vínculo maternofilial fundamental. 

Después llegó la adolescencia y la Nico se puso terrible. Desordenada, se me arrancaba y yo estaba 

embarazada del Darío. Se portaba horrible, se intentó suicidar varias veces, no se reconocía con su 

cuerpo, tenía muchas dudas. Ahí yo le tuve que explicar, pero tampoco sabía cómo. Todo este 

proceso fue difícil, porque yo no sabía cómo canalizar todo esto. Había una psicóloga especialista 

en trans, porque no existen psicólogos para los niños intersexuales que nos pudieran orientar de 

esa forma. Después la lleve con el doctor Lozano, y él finalmente me dijo “mira, vamos a tener a 

Nico en el programa trans hasta que cumpla 18 años”, la vamos a tener con la con la matrona acá, 

porque a ella le empezó a picar el bichito de que quería tener relaciones sexuales y ella no sabía 

cómo, porque ella tenía la vagina cerrada. Entonces a los 18, empezó el proceso con la ginecóloga. 

El doctor Lozano me dijo que fuera a un sexshop y comprara vibradores de distintos tamaños, por 

ella tenía que hacerse dilataciones todos los días. (Madre 3, entrevista 2023) 

Incluso cuando las familias buscan alternativas al manejo médico tradicional, 

frecuentemente se encuentran navegando sistemas que carecen de comprensiones no 

patologizantes de la diversidad corporal. 



283 
 

En este contexto, es crucial señalar que, aunque se evidencia una transformación subjetiva 

e intersubjetiva por parte de las mapadres según los testimonios expuestos, la aceptación 

de cuerpos diversos dentro de la lógica familiar no es homogénea ni lineal.  

En algunos casos, esta transformación ha llevado a que ciertas familias se conviertan en 

aliadas de la lucha por los derechos intersexuales, promoviendo la idea de que la 

diversidad corporal es una parte natural de la experiencia humana. Estas familias dejan 

de ser meros receptores de normas sociales y asumen el papel de agentes de cambio 

cultural. Sin embargo, en otros casos, el sentido común tradicional permanece intacto, lo 

que refleja una tensión entre la autonomía individual y la imposición de normas sociales. 

De los siete casos de mapadres presentados hasta ahora, cuatro enfrentaron contextos de 

cirugías “normalizantes” hace más de diez años, lo que significa que ya vivieron el 

proceso de revelar el secreto durante la adolescencia. Cuatro casos tienen hijos, hijas, 

hijes que aún son infantes; de ellos, dos han enfrentado cirugías. Las razones expuestas 

por sus madres para estas intervenciones incluyen la necesidad de “corregir sus cuerpos”, 

incluso accediendo a discursos activistas o narrativas intersexuales presentes en internet. 

Los otros dos infantes no han sido intervenidos, y las razones familiares son opuestas: 

uno por decidir no intervenir el cuerpo y el otro por expresar que no tuvieron acceso 

(económico) a dicha intervención. 

Un caso particular es el de Madre 3, quien tiene una hija adulta intersexual que enfrentó 

una cirugía feminizante al nacer y que ha aceptado la concordancia entre su cirugía, su 

identidad y su orientación sexual. Pero, además, tiene un hijo pequeño que también 

enfrentó una cirugía de feminización (en este caso, las gónadas no fueron extraídas, sino 

que se conservaron por indicación médica) y que ahora aboga por cirugías de 

masculinización. 

Como mencioné anteriormente, el sentimiento que se presenta de manera transversal, 

independientemente de las razones que guían su marco de interpretación y decisiones, es 

la “culpa”. Esto incluye incluso a aquellos casos donde las familias han decidido no 

intervenir el cuerpo de sus hijos, hijas, hijes, pero sí les han asignado un nombre y criado 

de acuerdo con las normas tradicionales del género femenino, lo cual también es percibido 

como un error. 

Creo que para muchos padres que tienen hijos, hijas, hijes intersexuales, esta es una de sus primeras 

preocupaciones. Existen investigaciones que dicen que cuando tienes un hijo, hija, hije, lo primero 

que hacemos es asignar un género a ese recién nacido, y lo que pasa es que cuando asignamos un 



284 
 

género en base a los genitales, si tiene pene decimos que es un niño, y gran parte de la población 

va a estar de acuerdo con ese género asignado, pero hay un porcentaje de personas que no se 

identifican con el género que les fue asignado al nacer. Cuando asignamos un género basándonos 

en sus cuerpos, sucede que 9 de cada 10 veces todo coincide. En nuestro caso, no, nos 

equivocamos. Elegimos asignarle el género femenino, pero llegó el momento en que ya no fue más 

una niña, así que tuvimos que cambiarlo todo al género con el que se identifica él, que es el 

masculino. (Padre 1, entrevista 2023) 

Estas familias, quienes han enfrentado la intersexualidad más contemporáneamente, 

esperan la adolescencia como un punto crítico, un proceso a venir, no ajeno de tensiones 

y de malestares: 

Ahora lo entiende un poco más, pero seguramente cuando sea adolescente se preguntará o 

comparará su pene con el de otros, o cuando empiece a desarrollar su vida sexual. Por ahora, 

nosotros sólo le decimos que hay mucha variedad y diferencias entre nuestros cuerpos y que él es 

simplemente uno más del montón, por así decirlo. Tratamos de normalizar los cuerpos, toda su 

diversidad, pero también es porque nosotros en casa siempre hemos sido muy “hippies”, no podría 

decir que todas las familias hacen lo mismo. Así que dejamos que él nos de la pauta para saber qué 

tan lejos somos capaces de discutir sobre qué es ser intersexual, qué tanto podemos hacer público 

su condición y qué tanto quiere adoptar esto en su identidad, en su cotidiano. (Padre 1, entrevista 

2023) 

Decidimos no operarla y darle alas y darle fuerza para que sienta eso. Ella misma va a tener 

momentos en los que me va a odiar evidentemente en su adolescencia. Momentos en que me va ar 

odiar a mí y va a odiar a su cuerpo, pero como todas y todos nos ha pasado. O sea que, cuando sea 

adolescente, por lo que hemos hecho antes nos va a odiar, vale, pero cuando sea adulta quiero que 

ella piense que lo que hicimos fue lo mejor para ella, pues para mí hubiera sido lo mejor que me 

hubieran dejado elegir, entonces decidimos no extirpar gónadas. (Madre 5, grupo de discusión 

2022) 

Yo tengo miedo de qué va a pasar si él cuando sea grande, si se pone rebelde y no quiere tomar la 

medicación y su cuerpo no se mantenga controlado. A mí me dijeron que es normal, que esté 

tranquila, que todo va a estar, pero que quizás todo pase en la pubertad, porque tienden a presentar 

una pubertad precoz y eso me dijeron que era un azar. Por ejemplo, en una casa, en una familia 

que están encima de ellos y que la medicación se la dan como corresponde a horario todo, y así 

todo a los 7 años ya tienen vello púbico o el cambio de voz, y en otros casos de familias que quizás 

no siguen con la medicación y todo, y sin embargo nunca se dio la pubertad precoz, o sea esto es 

una lotería. (Madre 1, entrevista 2022) 

La dimensión socioeconómica emerge como un factor determinante que atraviesa las 

experiencias intersexuales analizadas, configurando lo que podríamos denominar una 

“estratificación del acceso a la autodeterminación corporal”. Esta estratificación se 



285 
 

manifiesta en múltiples niveles: acceso diferencial a información científica actualizada, 

como expone Madre 2: 

No había internet como ahora, poco podía googlear o comunicarme con otras personas que 

hubiesen pasado por la experiencia de un hijo intersexual. (Madre 2, entrevista 2022) 

Pero, también respecto a las posibilidades económicas para buscar segundas opiniones 

médicas, recursos para asumir tratamientos no cubiertos por el sistema de salud, y 

capacidad para movilizar capital social y cultural en la negociación con instituciones 

médicas. Como revela el testimonio de Madre 1: 

A veces creo que tiene que ver con que, como somos humildes, pensaban que no íbamos a 

entender. (Madre 1, entrevista 2022) 

Así también, lo evidencia el testimonio del Padre 1, cuya conciencia de este privilegio 

resulta significativa:  

También, he de decir que siempre me pregunto si hay otros casos acá en el sur, ¡seguro que sí! Y 

pensamos en nuestra situación de privilegio, que tenemos plata, educación, se nos hace más fácil 

pensar en el futuro de él, si quiere mañana operarse, por ejemplo, pero a veces pensamos en las 

otras familias que no tienen acceso, ¿qué pasa en esos casos? (Padre 1, entrevista 2023) 

Esta reflexión ilumina cómo la clase social no solo determina el acceso a recursos 

materiales, sino también la posibilidad de imaginar y construir futuros alternativos. En 

contrapartida, encontramos otros dos casos de madres, quienes, teniendo bebés 

intersexuales, abogan a tener que “autogestionar” recursos para poder acceder a las 

soñadas intervenciones de sus cuerpos y garantizarles el “bienestar”.  Un análisis crítico 

de la intersexualidad en Chile, por tanto, no puede desvincularse de las profundas 

desigualdades socioeconómicas que caracterizan al país y que condicionan quiénes 

pueden ejercer efectivamente su derecho a la autodeterminación corporal. 

Estos últimos ejemplos demuestran como la angustia por parte de las madres ante una 

genitalidad ambigua—inclusive con transformaciones en el sentido común—ha 

permanecido en el tiempo. A pesar de que, en Chile, las cirugías a neonatos han dejado 

de suceder frecuentemente a raíz del caso Talca51 y el incipiente marco institucional que 

regula los protocolos por medio de las Circulares Ministeriales, por lo que los 

profesionales médicos se resguardan de posibles demandas y querellas por no 

cumplimiento del margen de los derechos humanos. Aun así, las familias se muestran en 

 
51 Más información en Capítulo V. 



286 
 

una situación de tal angustia que invierten recursos propios en gestionar intervenciones 

para sus infantes:  

Mira, como estaba en hospital Clínico de la Chile, yo me hacía cargo de la casa y todo el tema, 

porque el papá súper flojo para trabajar. Entonces, yo a veces estaba cesante, y debía tener 

3.000.000 de pesos para su operación. El doctor que le atendió, urólogo también, él trabajaba en 

la Clínica Las Condes en este tiempo y también en el Hospital Clínico de la Chile, y algunas veces 

hacía turnos en el Hospital Padre Hurtado. Entonces, me dijo “mira, yo tengo la opción de operar 

a Nico en diciembre, pero como tú no tienes la plata”, me dijo “después vamos a hablar de plata” 

y yo le dije, “ay, después me va a pegar el palo52 y me voy a tener que arrancar del país”. El tema 

es que me hizo una ficha clínica con una dirección falsa de donde vivía mi mamá cuando chica, y 

puso en esa ficha de que operó a Nico por hernia inguinal, como urgencia. Él me hizo esta 

paleteá53, pero me dijo “tení´ que tener claro que después de la intervención no va a haber 

demanda” que quede super claro qué es lo que le vamos a hacer a la Nico y los riesgos de eso y 

todo lo que conlleva, después no me vas a estar demandando. (Madre 3, entrevista 2023) 

El otro día fui a un doctor por un tema mío, y él me comentó que estaba realizando una 

investigación con un amigo en el extranjero sobre enfermedades raras, y yo le conté lo de mi hijo. 

Cuento corto, me contó que ya habían probado una cura en animales, y que resultó, y que, si se 

aprobaba en mayores de 18, después se probaría en niños. Así que, así es como avanza la ciencia. 

Entonces, yo solo espero que se agilice todo, se agilice la burocracia, y el protocolo. Poder sanar 

a mi hijo, garantizarle todo lo que necesite para vivir tranquilo, y que nosotros vivamos tranquilos 

con él. (Madre 1, entrevista 2022)  

Esto, se suma a una especie de “defensa” del cambio gestado en las prácticas médicas, 

justificando que, en el pasado, las prácticas parecían ser más violentas y poco 

contenedoras que las actuales, a pesar de seguir existiendo denuncias por parte del 

activismo. 

Quería hacer un apunte, la verdad es que yo digo que sufrimos violencia médica cuando nació mi 

hija, pero ahora mismo estamos muy contentos con los médicos que tenemos. Las generaciones de 

doctores han ido cambiando, como nosotros, también. (Madre 5, grupo de discusión 2022) 

Para concluir este apartado, es importante destacar que los casos entrevistados en esta 

investigación corresponden en su mayoría a situaciones de genitales atípicos, en los cuales 

surgieron dudas sobre la asignación de sexo al momento del nacimiento. Sin embargo, 

existen otros casos en los que la tensión inicial no fue tan evidente durante el parto o la 

primera infancia. En todos los casos, las tensiones y conflictos vividos por las madres 

(mapadres) aquí entrevistadas abarcan diversos temas, tales como: (1) dificultades en la 

 
52 Exigir mucho dinero en el futuro. 
53 Hacer un favor. 



287 
 

interacción con los profesionales médicos, (2) la gestión de la información —qué contar 

y a quién—, y (3) preocupaciones sobre el futuro relacionadas con: (3.1) el estigma de la 

diferencia, (3.2) la identidad de género y el rol de género, y (3.3) la sexualidad y las 

relaciones de pareja. 

De esta forma, si bien existen casos en los cuales se optó por la no intervención, en la 

mayoría sí se procedió a la “corrección” de los cuerpos de sus bebés. Garfinkel (1967) 

entrega algunas pautas para pensar en la relevancia de las expectativas sociales por medio 

de tres elementos básicos de lo que, en estos casos, se entendió como una desviación 

social: (1) La existencia de expectativas sociales compartidas; (2) una marca de 

incumplimiento o desviación de las expectativas sociales imperantes; (3) una respuesta 

social a esa desviación. Así, calcular la respuesta social al incumplimiento de la norma es 

la clave para entender la prominencia de una inicial expectativa social.  

Pero ¿Cuáles son esas expectativas sociales compartidas en todos los casos? Pues, que 

todas las creencias familiares constituyen la “actitud natural” sobre el género (Kessler y 

Mckenna, 1978, pp.113-114), donde los genitales son el signo esencial del género, 

sumado a que hay dos y solo dos géneros y donde ninguna excepción a los dos géneros 

es lo que consideran “normal”, a pesar de hacer los esfuerzos por comprender nuevas 

posibilidades de encarnar la experiencia de sus hijos. 

La mayoría de los trabajos teóricos que han teorizado a mapadres de personas 

intersexuales no han realizado trabajo empírico, y han perpetuado la idea de una alianza 

consciente con la comunidad médica. No obstante, es necesario romper estos 

presupuestos y profundizar también en la vulnerabilidad que les rodea.  

En este punto, he intentado evidenciar esta vulnerabilidad de las mapadres, la cual no se 

disipa tras enfrentarse la cirugía ni con las prescripciones médicas de silencio, por lo que 

es importante considerar la carga médico-social que se les asigna, designándolas como 

las principales responsables del proceso de generización. Como he expuesto con los 

relatos previos, el sentido común les asigna la función esencial de educar a sus criaturas 

conforme a uno de los dos géneros de manera consistente, reforzando los valores 

tradicionales vinculados al dimorfismo sexual (Lev, 2006).  

En los casos de intersexualidad, se espera que las familias realicen un esfuerzo educativo 

adicional, un esfuerzo extraordinario que comienza desde el propio cuerpo, un ámbito 

íntimo tradicionalmente atribuido a la madre. Este proceso está marcado por traumas 



288 
 

emocionales, dilemas internos y el sufrimiento derivado de las expectativas sociales, así 

como de sus frustraciones y la falta de comunicación con sus hijos, hijas, hijes. Todo esto 

se refleja en las decisiones que toman, incluidas aquellas que las llevan a optar por 

mantener el secreto sobre la intersexualidad. 

También, resulta pertinente establecer una comparación entre las experiencias 

documentadas en el contexto chileno y los estudios internacionales sobre intersexualidad. 

Mientras que en países como Alemania, Malta o Australia se han implementado 

legislaciones específicas que prohíben las intervenciones no consentidas en menores 

intersexuales, Chile presenta un desarrollo normativo incipiente, caracterizado por 

circulares ministeriales con alcance limitado. Esta diferencia no es meramente legislativa, 

sino que refleja distintas trayectorias en el reconocimiento de los derechos de las personas 

intersexuales.  

En el contexto latinoamericano, Chile comparte con otros países de la región una fuerte 

influencia de valores conservadores y religiosos que refuerzan el binarismo sexual y la 

patologización de la diversidad corporal. Sin embargo, a diferencia de países como 

Argentina, México o Brasil, donde los movimientos intersexuales han logrado mayor 

visibilidad e incidencia política, en Chile el activismo intersexual es más reciente y 

enfrenta mayores resistencias institucionales. Estas diferencias contextuales son 

fundamentales para comprender cómo se configuran las experiencias intersexuales en el 

territorio nacional (Capítulo V). 

 

1.3 “Fui al doctor por otra cosa y ahí supe” 

 

Sin embargo, también existen otros recorridos, en solitario y en la adultez, en los cuales 

la familia no actúa como un agente competente ni responsable de tomar decisiones o de 

mantener el secreto. Las razones por las que algunas personas acuden al médico en la 

adultez pueden ser diversas: genitales inusuales, virilización en mujeres o esterilidad 

(Gregori, 2015). A veces, el diagnóstico de intersexualidad se presenta en contextos 

ajenos a una consulta específica, como resultado de un hallazgo o signo que podría llevar 

a un diagnóstico relacionado. 

En el caso de Chuli, una de las entrevistas más extensas que realicé durante mi trabajo 

etnográfico, ella compartió, entre risas nerviosas, que, aunque tuvo algunas dudas durante 



289 
 

su infancia y adolescencia, esto nunca representó un “problema” dentro de su familia. 

Además, al identificarse como mapuche, insiste en que no tenían un acercamiento 

cotidiano a la medicina hegemónica. Fue solo al llegar a una consulta ginecológica en la 

adultez para la realización de un examen anual cuando le revelaron su diagnóstico: 

Mira, primero que todo, yo jamás en mi infancia tuve algún problema o quizás, estar consciente 

de tener un problema, estar consciente de lo que pasaba, y decir ¿cómo se llama esto? ¿por qué a 

mí?, eso lo pasé cuando lo supe. De púber recuerdo que en un momento me di cuenta de que no 

podía usar calzones, eran terribles para mí, no sabía cómo acomodarme con ellos, y yo me metía 

para adentro mis labios internos porque los tenía demasiado largos ¿cachái?54 Primer avistamiento 

intersexual, pero no le presté atención, pensé que todas éramos así. Tampoco tuve ningún guía 

respecto a mi cuerpo, en ningún sentido, ni en la escuela, ni en el doctor. De hecho, casi nunca el 

doctor, cuando enfermaba, mis papás me llevaban a nada, como que igual cero aprecios a la 

medicina tradicional desde siempre. Hasta hace unos años, en los que estuve yendo a un centro 

ginecológico donde solo hay mujeres ginecólogas, que se llama ICMER y que está en Santiago. Y 

ahí fui, y había una ginecóloga que me atendió, que me vio, que me revisó, porque yo siempre me 

hago el PAP [citología] todos los años, y nunca una ginecóloga me había hablado de esto, jamás 

me habían hablado de la intersexualidad. Me lo dice y yo ¿qué es eso? Y me dijo: “es que tú tienes 

como una morfología... (o algo así me dijo) en la que tu cuerpo es intersexual, por tus órganos 

genitales, por el grosor de tus labios inferiores, por el largo que tiene, por el tamaño de tu clítoris, 

puede ser” me dijo “lo digo para que lo sepas, porque es un tema súper desconocido” y yo como: 

¿qué me está hablando? Nunca había escuchado esto. Y yo muy ignorante, me puse a buscar 

información. (Chuli, entrevista 2022) 

Un caso similar es el de Pola quién, a pesar de que fue su madre quién evidenció el 

“problema” con su cuerpo, ella no contaba con antecedentes, por lo que significó una 

sorpresa para ambas el acceder a dicha información: 

La primera vez que caché que algo raro me pasaba fue algo así como a los 7 años. Yo iba saliendo 

de la ducha, cuando entró mi mamá a buscar algo. Me quedó mirando con cara de preocupación, 

no con de rareza, pero sí recuerdo que me dijo que deberíamos ir al doctor.  Yo me preocupé y le 

pregunté por qué, me dijo que no era nada grave, pero que mi clítoris era más grande de lo normal. 

Yo me quedé plop55 en momento, poco entendía de clítoris a esa edad, pero me quedé mirándolo 

un rato, entre curiosidad y desesperación. Al finde siguiente, mi mamá me comentó que lo había 

hablado con una tía mía, que le había dicho que mi cuerpo era medio raro. Mi tía es enfermera, así 

que parece que le preguntó a un médico o algo así. El tema es que nadie le había dicho a mi mamá 

que yo había nacido con Hiperplasia Suprarrenal Congénita o que tendría genitalidad diferente. 

Además, cuando era más chica y me cambiaban de pañal o me bañaban, nunca notaron nada en 

 
54 La palabra cachai significa “entiendes” en Chile. 
55 Sorprendida, impactada, sin palabras, etcétera. 



290 
 

mí, así que yo quizás se empezó a hacer más notorio mientras crecía, no lo sé. (Pola, entrevista 

2021) 

En el caso de Pablo también se enteró en su edad adulta, pero su historia de vida involucra 

bastantes hitos relevantes que quisiera precisar. Al iniciar la conversación, Pablo expone 

“Yo nací con genitales intersexuales externos, un pene pequeño que parecía un clítoris”. 

Al nacer, fue asignado en femenino, pero perdió a su madre pocos años después. Al ser 

adoptado por sus tías, nadie conocía el “secreto”, por lo que solo se enteró cuando su 

cuerpo empezó a dar señales y decidió acercarse a un médico para entender qué sucedía: 

Yo siempre había tenido conflictos con mi identidad, y cuando nací, mis genitales estaban lo que 

se dice, subvirilizados. Es decir, los genitales externos no habían sufrido el efecto de la testosterona 

y tenían una apariencia femenina, interiormente tenía próstata, vesículas seminales, todo esto, pero 

externamente parecían unos genitales femeninos. Cuando fui creciendo, llegó la pubertad y me 

desarrollé en masculino, a pesar de que yo tenía nombre femenino y me vestía como una mujer, 

yo me desarrollé en masculino, y claro que yo ya estaba en desconcierto absoluto, porque, por un 

lado, me encantaba… mi cuerpo iba a donde yo quería, pero por otra parte decía: “chucha56, ¿qué 

pasa? ¿qué ocurre conmigo? ¿qué me está pasando?” … Y, bueno, así encontré información sobre 

la intersexualidad o lo que en este tiempo se llamaba pseudo hermafroditismo. Te hablo hace un 

montón de años...y bueno, po’ fui al médico a eso de los 18 [años], me hicieron un diagnóstico y 

a partir de ahí, tengo, pues… bueno, solución…qué podemos hacer, cómo podemos solucionar 

tanto la parte genital, sexual, como la parte del género social. (Pablo, entrevista 2021) 

El diálogo con Pablo resultó ser un proceso comunicativo complejo y difícil de seguir. Al 

revisar mis notas de campo, observé que había garabatos dispersos que, en retrospectiva, 

reflejan la confusión y desconcierto que experimenté durante la conversación. Estos 

apuntes, fragmentados y caóticos, indicaban que, al igual que en otros momentos de 

trabajo de campo, me encontraba en un estado de incomodidad cognitiva, tratando de 

comprender y articular lo que se estaba diciendo, sin encontrar los términos adecuados 

para hacerlo. Tal como señala Geertz (2000[1973]), las experiencias de inmersión en 

contextos culturales y conversaciones complejas pueden generar una “confusión 

interpretativa” que resulta del choque entre nuestras expectativas, nuestro marco de 

interpretación y las realidades pesquisadas en el campo. 

La conversación con Pablo no fue un caso aislado, sino que se inscribe dentro de un patrón 

más amplio de dificultades al abordar ciertos temas delicados y cargados de significados 

culturales, como el concepto de “cuerpo” y las identidades de género. Este fenómeno 

 
56 Expresión de disgusto o contrariedad. 



291 
 

resalta las tensiones entre lo que se entiende como una “realidad” objetiva y la manera en 

que las identidades de género son construidas socialmente, algo que ha sido ampliamente 

documentado por autoras como Butler (2007[1990]), quien discute cómo las categorías 

de género son performativas y constituyen sujetos dentro de un orden social normativo. 

La dificultad al abordar estos cuerpos no solo refleja una barrera lingüística o cognitiva, 

sino que también implica una limitación epistemológica. En este sentido, la etnografía se 

convierte en una práctica de “des-aprender” y de confrontación constante con los 

discursos dominantes, tal como lo sugiere Fabian (2014[1983]), quien argumenta que las 

etnógrafas deben estar atentas a las formas en que sus propios marcos conceptuales 

pueden interferir con la comprensión genuina de las realidades ajenas. 

Otro caso similar, y que también fue una de las conversaciones difíciles, fue con Aldo —

a quién conocí en una aplicación de citas en donde exponía abiertamente ser un “hombre 

intersexual”— con quien me costó mucho entrar en la temática de su corporalidad, quizás 

por haber llegado a establecer contacto desde una plataforma diseñada para gestar otro 

tipo de vínculos sexoafectivos. 

Después de las dos primeras citas, mis notas explicitan: 

Considero que, para hablar de la intersexualidad, debemos generar más contacto y confianza. Aldo 

se muestra abierto a hablarme de su vida privada, lo hace con facilidad y desplante, parece sentirse 

cómodo, pero no cuando le pregunto sobre su “cuerpo”. (Notas de campo, 2022) 

En la tercera cita, en un contexto más afable, un bar cerca de mi casa en Santiago Centro 

y después de un par de cócteles, logramos llegar a profundizar en la temática. Yo ya le 

había comentado previamente que las intersexualidades eran mi línea de investigación, 

pero en las instancias previas no hubo ningún indicio de querer hablar sobre ello, por lo 

que sentí, que, teniendo más afinidad y un contacto más cercano, él tomó la iniciativa en 

abrir el diálogo, quizás porque evidenció mi interés al comenzar la conversación. Le pedí 

grabar solo esa parte de la conversación, pero terminamos grabando toda la velada. 

En esta ocasión, me explicaba que su familia nunca tuvo acceso a dicha información, ya 

que fue algo que pasó desapercibido hasta el momento de su paternidad: 

Yo accedí a la información de grande. Y pucha, prejuicios aquí y allá, Chile es duro con esto de 

los cuerpos. Yo supe cuando fui papá, me hice exámenes y todo el show. Exámenes que nunca me 

había hecho antes, porque ¡pa’ qué po! O sea que mi familia no tenía idea. Recién están cachando 

la onda, y pucha, yo también, pa’ que voy a decir que no, si sí. (Aldo, conversación informal, 

2022) 



292 
 

Similar a la historia de Yuri, quien expone que ella se asumió siempre “normal” de 

acuerdo con las corporalidades binarias, hasta que durante la adultez temprana comenzó 

a generar dudas en su entorno, lo que la llevó a distintos médicos que generaron 

diagnósticos erróneos, hasta que a la edad de 20 años comenzó a encarnar su vivencia 

intersexual: 

Mis genitales femeninos son normales, por eso nadie podría decir que soy intersex. Yo lo supe de 

grande, pero mi familia también. El primer diagnóstico, el primer síntoma, es la ausencia de la 

primera menstruación o lo que se llama amenorrea primaria, entonces va a depender de cuándo te 

enteras. Es alrededor de los 16 años. Bueno, ya le va a venir porque corporalmente el busto crece. 

El vello crece, no tiene ningún rasgo característico, pero bueno, pues, ya viene, ya viene. Me llevan 

al ginecólogo, porque era una chica muy alta, tenía todo para que menstrúe y no pasaba, ahí es 

donde viene el problema. Hay muchos médicos que, por desconocimiento, te dan hormonas. 

Muchísimas cosas pasé hasta que llegué a la verdadera alarma. Bueno, de ahí me derivó a otro 

ginecólogo, un poco mejor y a otro y a otro, y así… al final me hicieron una exploración bajo 

anestesia y se dieron cuenta de que no era himen perforado y allí empezó mi camino. Desde ahí, 

tardé 4 años más en saber que tenía esta enfermedad llamada Síndrome de Rokitansky. (Yuri, 

entrevista 2023) 

El caso de Karen representa una experiencia distintiva entre las personas entrevistadas 

que descubrieron su intersexualidad en la edad adulta. Karen nació con características 

intersexuales y, aunque los médicos plantearon la posibilidad de una cirugía de 

feminización temprana, su familia optó por no realizarla. Según relata Karen, esta 

decisión estuvo influenciada por la desinformación y por no haber dado suficiente 

importancia al diagnóstico médico, llegando incluso a ignorarlo por completo. A 

diferencia de otros casos, aquí no existió un secreto familiar, sino una omisión de acción. 

Karen, quien descubre su diagnóstico en edad adulta tras comenzar la hormonización 

luego de comenzar su transición, expresa una profunda frustración respecto a las 

decisiones tomadas por su familia al no haber recibido intervención médica durante su 

infancia. Esta situación la llevó a buscar tratamiento por su cuenta en la edad adulta, una 

experiencia que describe retrospectivamente como una “pérdida de tiempo” por no 

haberse realizado antes: 

Yo no sabía si me consideraba mujer, sí quería ser mujer, porque era “casi” hombre con un pene 

raro o muy pequeño, pero sí sabía que no quería envejecer en el cuerpo que tenía. Cuando fui 

creciendo, se iba poniendo más fuerte el asunto. Cuando fui al doctor para comenzar el tránsito, 

ahí lo supe. No entiendo por qué no lo supe antes, por qué no hicieron algo cuando era más niña, 



293 
 

si yo ya mostraba la disforia con mi cuerpo. Me hubieran ahorrado todo el tiempo que perdí 

odiando mi cuerpo. (Karen, entrevista 2023) 

El descubrimiento de la intersexualidad en la adultez representa un punto de inflexión en 

la construcción de la revisión de la identidad personal y resignificación de la vivencia 

corporal. Esta etapa de vida está marcada por la confrontación con una realidad que 

desafía no solo las expectativas de género y cuerpo previamente asumidas, sino también 

la narrativa con la que se había interpretado el pasado. Muchas de estas personas no 

enfrentaron un secreto médico o familiar, sino más bien, su entorno está marcado por el 

desconocimiento o experiencias arbitrarias en el ámbito médico de las intersexualidades, 

por lo que llegan al conocimiento de su intersexualidad en un proceso de autoexploración 

que los impulsa a reconstruir su sentido de sí mismos.  

Este proceso puede ser experimentado de diversas formas: para algunas personas se 

convierte en un alivio frente a cuestionamientos personales y físicos que nunca habían 

tenido respuesta; para otras, supone enfrentarse a una nueva dimensión de su vida con la 

que es necesario aprender a convivir y comprender desde un punto de vista integral, tanto 

biológico como social. En este último caso, algunas personas, al recibir su diagnóstico 

asimila la intersexualidad como una “enfermedad” que debe ser tratada. Analizaré este 

punto con mayor detenimiento en el punto “después del diagnóstico”. 

 

1.4 “Era un consenso entre mi familia y yo” 

 

En contraste con los casos anteriormente analizados, las experiencias de Vane y Xavi 

representan trayectorias distintivas donde la intervención médica estuvo ausente, pero 

donde la comunicación sobre su intersexualidad constituyó un elemento constante en su 

desarrollo, desde la infancia hasta la edad adulta. Esta continuidad informativa merece un 

análisis más profundo, pues representa una modalidad de gestión familiar de la 

intersexualidad que desafía tanto el paradigma del secreto como el de la intervención 

temprana. 

En el caso de Vane, la decisión familiar de no intervenir quirúrgicamente su cuerpo 

intersexual estuvo fundamentada en una cosmovisión mapuche que, similar al caso de 

Chuli, integra una comprensión de la corporalidad que trasciende el binarismo occidental. 

Sin embargo, lo particularmente significativo en este caso es que su familia no solo 



294 
 

resistió activamente las presiones médicas, sino que adoptó una postura afirmativa hacia 

la diversidad corporal. Este posicionamiento familiar constituye un ejemplo de lo que 

Foucault (2007) denominaría “prácticas de resistencia” frente a los dispositivos 

biopolíticos que regulan los cuerpos. 

Hay muchas personas intersex que no lo saben hasta la adolescencia o la adultez, cuando deben 

acudir al médico por alguna cuestión que se les ha aparecido en su cuerpo y que quizás 

consideraron anormal, pero la mayoría de las veces se refiere a personas que hemos nacido con 

características genitales ambiguas. En mi caso, no me operaron, porque mi familia no lo permitió, 

pero a mí siempre me lo dijeron que mi cuerpo era diverso y que así estaba bien. (Vane, entrevista 

2022). 

El testimonio de Vane revela un proceso de construcción identitaria donde la 

intersexualidad no es conceptualizada como patología o anomalía, sino como una 

expresión legítima de diversidad corporal. Esta reconfiguración conceptual no es 

meramente discursiva; constituye lo que Bourdieu (1991) denominaría un “habitus 

alternativo”, es decir, un sistema de disposiciones duraderas y transferibles que integra 

experiencias pasadas y funciona como matriz de percepciones y acciones. La familia de 

Vane, al transmitirle una valoración positiva de su corporalidad diversa, le proporcionó 

un capital cultural y simbólico que le permitió desarrollar estrategias de resistencia frente 

a la normalización biomédica. 

El análisis del discurso de Vane permite identificar lo que Lakoff y Johnson (1980) 

denominan “constelaciones metafóricas” a través de las cuales conceptualiza su 

experiencia corporal. Cuando describe su cuerpo como “diverso” y afirma que “así estaba 

bien”, está movilizando metáforas conceptuales que no solo organizan su experiencia 

individual, sino que conectan con un marco epistémico más amplio propio de la 

cosmovisión mapuche. En este sentido, podemos apreciar una intersección entre lo que 

Butler (1993) denomina “materialidad del cuerpo” y los discursos que lo hacen inteligible 

socialmente. 

Esta conceptualización positiva de la diversidad corporal representa un desafío directo a 

lo que Fausto-Sterling (2006[2000]) ha identificado como el “imperativo dimórfico” de 

la medicina occidental, que patologiza y busca “corregir” cualquier corporalidad que no 

se ajuste a los estándares binarios. El caso de Vane ejemplifica cómo las epistemologías 

indígenas pueden ofrecer marcos alternativos para comprender y valorar la diversidad 

corporal, contribuyendo a lo que Santos (2010) denomina una “ecología de saberes” que 

desafía la hegemonía del conocimiento biomédico occidental. 



295 
 

Por otra parte, la experiencia de Xavi introduce una dimensión crucial que a menudo 

permanece insuficientemente teorizada en los estudios sobre intersexualidad: la 

intersección entre corporalidad diversa y desigualdad socioeconómica. A diferencia de 

Vane, cuya familia tomó una decisión fundamentada en principios culturales, la familia 

de Xavi se abstuvo de buscar intervenciones médicas principalmente debido a 

limitaciones económicas: 

Mi mamá me lo dijo siempre, pero yo lo entendí más grande, de que por miedo a que 

quisieran realizarme una operación genital y pasara algo peor, prefirieron no llevarme al 

hospital. Tampoco había plata para hacer eso, así que decidió dejarlo así. Como yo era 

hija única, mi mamá trabajaba casi todo el día, así que me cuidaban mis abuelos. Casi no 

socializaba con otros niños, más allá del colegio. Creo que no era mi decisión, pero yo 

iba creciendo como mujer y era como un consenso abstracto entre mi familia y yo (Xavi, 

entrevista 2022). 

El testimonio de Xavi permite analizar lo que Bourdieu (1984[1979]) conceptualiza como 

la “distribución diferencial de capitales” que condiciona las posibilidades de acción de 

los agentes sociales. La expresión “tampoco había plata para hacer eso” revela cómo el 

acceso a recursos económicos —o su carencia— configura trayectorias corporales 

específicas. Este caso ilustra lo que Crenshaw (1991) denominaría una 

“interseccionalidad estructural”, donde la experiencia de la intersexualidad se ve 

atravesada por condicionantes de clase que determinan el horizonte de posibilidades para 

la gestión de la corporalidad diversa. 

Es crucial señalar que, aunque tanto Vane como Xavi experimentaron una ausencia de 

intervención médica, los fundamentos y consecuencias de esta ausencia difieren 

radicalmente. Mientras que en el caso de Vane representa una decisión fundamentada en 

principios culturales afirmativos, en el caso de Xavi constituye el resultado de una 

exclusión estructural del sistema de salud. Esta distinción nos permite problematizar la 

noción romántica de “resistencia” a la medicalización, reconociendo que la no-

intervención puede derivar tanto de una decisión consciente como de una imposibilidad 

material. 

La referencia de Xavi a un “consenso abstracto” entre ella y su familia respecto a su 

desarrollo como mujer invita a un análisis de lo que Foucault (1988) denominaría 

“tecnologías del yo”. Este “consenso abstracto” puede interpretarse como un proceso de 

negociación identitaria donde, a falta de intervenciones médicas formalizadas, se 



296 
 

desarrollaron prácticas cotidianas de género que facilitaron su socialización como mujer. 

Este proceso ilustra lo que Butler (1990) conceptualiza como la “performatividad del 

género”, evidenciando cómo la identidad de género se construye a través de actos 

reiterativos que, en el caso de Xavi, se desarrollaron en un contexto de relativo 

aislamiento social (“Casi no socializaba con otros niños, más allá del colegio”). 

Las experiencias de Vane y Xavi permiten teorizar sobre el papel de la familia como 

espacio de mediación entre las normativas sociales hegemónicas y las posibilidades de 

autodeterminación corporal.   

En el caso de Vane, la familia opera como un espacio donde se generan nuevos 

significados y prácticas que desafían las estructuras dominantes. Al optar 

conscientemente por preservar la corporalidad diversa de su hija y proporcionarle un 

marco interpretativo afirmativo, la familia de Vane participa activamente en lo que 

podríamos conceptualizar como una “micropolítica de la resistencia” frente a la 

normalización biomédica. 

Este posicionamiento familiar disruptivo adquiere especial relevancia en un contexto 

donde, como señala Karkazis (2008), las decisiones sobre los cuerpos intersexuales han 

estado históricamente dominadas por criterios médicos que priorizan la “normalización” 

estética sobre el bienestar psicosocial. La familia de Vane, al rechazar este paradigma y 

afirmar el valor intrínseco de la diversidad corporal, contribuye a lo que Fraser (2008) 

denominaría una “política del reconocimiento” que desafía las jerarquías simbólicas que 

devalúan determinadas corporalidades. 

En contraste, el caso de Xavi ilustra cómo los procesos de subjetivación están 

inevitablemente condicionados por las posibilidades de acción de los agentes. La ausencia 

de una trayectoria biomédica en su caso no responde a una resistencia deliberada, sino a 

lo que podríamos denominar, siguiendo a Berlant (2011), un “cruel optimismo”: la 

esperanza de acceder a intervenciones médicas imposibilitada por restricciones 

materiales. Esta condición paradójica —querer acceder a recursos médicos, pero verse 

imposibilitado por factores socioeconómicos— evidencia lo que Platero (2020) y Suess 

(2018) han identificado como las dimensiones de clase que atraviesan los procesos de 

construcción identitaria. 

 



297 
 

2. Adolescencia como punto crítico: “Era una cosa rara” 

 

Como expuse en los puntos precedentes, la infancia y las prácticas sexuales en esta etapa 

están mediadas y condicionadas por diversos dispositivos y controles enfocados en los 

primeros años de vida. Ante cualquier desviación de las expectativas, la responsabilidad 

recae no solo en la niñez, sino también en las personas adultas encargadas de su crianza 

y dirección. En el caso de la adolescencia, se marca el paso, en términos fisiológicos, 

hacia la pubertad y, con ello, hacia el ámbito reproductivo, un elemento crucial en la 

articulación de la norma de género, donde la matriz heterosexual opera como un ideal 

regulatorio de la identidad. En este sentido, las personas entrevistadas la describen como 

una etapa de “búsqueda”, caracterizada por el cuestionamiento de inconsistencias 

presentes en los modelos hegemónicos de género y sexualidad. 

Históricamente, el término “adolescencia” proviene del verbo latino adolescere, que 

significa “crecer”. Este término se introdujo en los siglos XIV y XV y se definió como el 

período de transición entre la infancia y la adultez (Owen, 2011). No obstante, una 

interpretación alternativa vincula la adolescencia con el verbo castellano “adolecer”, que 

implica aflicción. Valentini (s.f.) critica esta perspectiva como una “sustracción 

etimológica”, sugiriendo que la adolescencia se percibe como una fase biológica de 

desarrollo lineal, caracterizada por turbulencias y controlada para formar personas adultas 

alineadas con las normas de género, sexualidad, clase y raza. 

Por su parte, Funes (2008) argumenta que la adolescencia es una construcción social 

influida por el contexto, describiéndola como una realidad conformada por materiales e 

interacciones específicas del entorno. Owen (2014) vincula la adolescencia con el 

concepto de biopoder y destaca que, a partir del siglo XIX, se convirtió en un foco de 

control disciplinario (Foucault, 2004[1984]). Disciplinas emergentes como la medicina, 

la psicología y la educación han contribuido a definirla desde una perspectiva desarrollista 

y psicobiológica, acentuando la transición y la rebeldía como características inherentes, 

con el objetivo final de estabilizar al individuo hacia la adultez. 

Lesko (1996, 2012) profundiza esta línea y sistematiza caracterizaciones sobre la 

adolescencia, las cuales exploran cómo esta fase es construida socialmente. La primera, 

presenta la adolescencia como un umbral hacia la adultez, donde se establece una 

superioridad de las personas adultas sobre las adolescentes, considerando su edad como 



298 
 

un marcador de transición. En la segunda, se enfatiza el crecimiento fisiológico y los 

cambios hormonales, que son vistos como causas naturales de la rebeldía y los vaivenes 

emocionales, vinculando estas características con la diferenciación sexual y la 

reproducción (Lesko, 1996). La tercera caracteriza la adolescencia por la influencia de 

pares, lo que ha sido utilizado para justificar la uniformidad de las personas adolescentes, 

especialmente en relación con el género y la sexualidad, promoviendo la idea de 

dependencia y falta de racionalidad en comparación con la adultez. Finalmente, la cuarta 

caracteriza la adolescencia como una fase temporal, un período de desarrollo lineal que 

se regula y se interpreta socialmente, poniendo énfasis en la idea de una “moratoria” de 

responsabilidades hasta la transición a la adultez (Lesko, 2012). 

Según esta perspectiva, la adolescencia es entendida como aquel período de transición 

entre la niñez y la adultez, donde los individuos buscan definirse frente a las normas 

sociales y familiares, pero ¿es idéntico para el caso de la adolescencia intersexual? 

La adolescencia intersexual, si bien puede coincidir en muchos de los puntos descritos 

por Lesko, es caracterizada por una serie de desafíos físicos, psicológicos y sociales que 

afectan de manera única a las personas intersexuales. Una etapa marcada por la 

intensificación de las experiencias de cuerpo y género debido a los rápidos cambios 

físicos y las crecientes expectativas sociales. Este período es particularmente crítico, 

porque la identidad sexual y la percepción corporal. Para ejemplificar lo expuesto, 

intentaré seguir de categorías de Lesko (1996, 2012), analizando la adolescencia descrita 

por los casos de las personas intersexuales entrevistadas. 

En el caso de la primera, la adolescencia como un umbral hacia la adultez, es posible 

mencionar, de acuerdo con lo expuesto en los puntos anteriores, que en gran parte de los 

casos entrevistados expresan que fue durante la adolescencia donde se les reveló el secreto 

o se les entregó el diagnóstico, ya sea por parte de sus mapadres o comunidad médica, 

puesto que eran consideradas “cuasi adultas” o casi “completas”, lo que les dotaba de 

posibilidad de “concientizar” sus propios diagnósticos. 

Después que ya me habían dicho la verdad [mapadres], yo busqué mis fichas y no entendía nada. 

Salían cosas de XX – XY, yo sabía que eso me sonaba a Gregorio Mendel (ríe). Siempre lo voy a 

recordar, porque lo hablaron en una clase cuando yo era púber. La hueá´ es que no explicaron en 

esa clase mis cromosomas, explicaron los tradicionales. Entonces, yo no tenía computador en mi 

casa, y fui a la casa de una amiga con la excusa de estudiar este ramo, y ahí caché que lo mío era 

la gloriosa intersexualidad. (Lily, entrevista 2021) 



299 
 

Respecto a la adolescencia marcada por cambios hormonales, que explican la rebeldía y 

los vaivenes emocionales ligados a la diferenciación sexual, en los casos intersexuales 

este período es particularmente crítico, porque la identidad sexual y la percepción 

corporal se vuelven temas centrales en la vida de las adolescentes, enfrentándolos a la 

presión normativa de encajar en un sistema de género binario (Karkazis, 2008), como es 

el caso de Flor: 

Yo siempre me pregunté por qué mi voz era así, por qué mis manos eran tan pequeñas y por qué 

en el cole yo era más grande, pero súper grande, mucho más que mis amigos. Ya en la adolescencia, 

mis amigos me decían que tenía pezones y yo “ay, no me hueveen”, me daba vergüenza. (Flor, 

entrevista 2022) 

También sucede en el caso de Chuli que, si bien, no fue intervenida durante la infancia y 

se enteró de su diagnóstico en edad adulta, recuerda la adolescencia como un periodo de 

vaivenes emocionales ligados a una constante comparación con sus amistades: 

Sin embargo, yo fui creciendo y mi mamá me cuenta que mi cuerpo físico no era igual al de otres, 

y yo también empiezo a notar que era una cosa un poco rara en comparación a mis amigas. Esto 

ya de adolescente, antes ninguna atención en eso. Mi cuerpo siempre fue grande, yo siempre fui 

de espalda grande, procesos hormonales raros, de cuello ancho, de cosas así… de tener súper 

marcada la mandíbula, de tener mis manos grandes, pero mis pies pequeños… Entonces como que 

mi cuerpo nunca fue como… como un cuerpo hegemónico, ni nada por el estilo, pero tampoco era 

un cuerpo de niña… ¡ay!, ¿cómo decirlo?… como de niña… es que la hueá’ es un estereotipo… 

Pero yo veía a mis compañeras, y todas eran como más finitas, como más pequeñas, no 

grandotas… igual tenía más compañeras que eran grandes, y todo… pero no era tampoco que yo 

estuviera sobrepeso en mi infancia, no era eso. Entonces era como raro mi cuerpo, yo siempre lo 

sentí raro. Y eso que no te hablo de mis órganos genitales, que igual eran raros, pero yo estaba 

como acostumbrada. Igual me molestaban caleta, me decían “camión” (ríe) y es que yo era muy 

grande… y no de alta tampoco, sino que era grande como de contextura y bruta, con fuerza y eso. 

Yo me sentía como dimorfa. Entonces, yo en esa edad empiezo a decir “ay, qué rabia mi cuerpo, 

ah ya, pero igual todos somos raros, no importa…” me autoconvencía, una cosa así. (Chuli, 

entrevista 2022) 

Esto último es ligado a lo que Lesko (2012) enuncia como la influencia de los pares. La 

comparación de cuerpos es una de las experiencias más reiteradas por las personas 

intersexuales al recordar su adolescencia. Las expectativas sociales, reforzadas por una 

educación y entorno cultural que valora el dimorfismo sexual, pueden resultar 

especialmente difíciles para la adolescencia intersexual, debido a las comparaciones con 

la otredad cuyos cuerpos sí se ajustan a las categorías binarias esperables socialmente.  



300 
 

Recuerdo que en biología nos pasaban los cambios que tendríamos como mujeres en la 

adolescencia, y observaba como esos cambios sucedían en los cuerpos de mis compañeras y mi 

cuerpo seguía igual, yo no presentaba ninguno de esos cambios. Lo que sí notaba era que mi voz 

estaba cada día más ronca y tenía demasiado acné, demasiados pelos. (Pola, entrevista 2021) 

En la adolescencia hegemónica, los cambios corporales como el desarrollo del pecho, 

vello, voz, menarquía y eyaculación confirman el género, enmarcados por la matriz 

heterosexual centrada en la reproducción. La menarquía, por ejemplo, marca el momento 

en que se dice “ya eres una mujer”. Como se vio en el Capítulo VI, gran parte de las 

personas intersexuales entrevistadas experimentaron el momento de ausencia de 

menstruación (Lily, Cami, Gema, Nico, Ana), lo que gestó diversos conflictos para ellas 

y con sus familias quienes guardaban el secreto. Según Butler (1993), la feminidad no es 

una elección, sino una norma impuesta, lo que puede ejemplificarse también con lo 

descrito por Pola, quién, si bien no se enfrentó al secreto familia, sus sospechas respecto 

a lo que la hacía sentir diferente, se concretó al evidenciar la falta de menstruación y un 

cuerpo que no crecía como las otras: 

Hubo una etapa en que lloraba sin saber por qué. De púber a mí me gustaba ser diferente en vestir, 

el hablar, el tono de mi voz, todo era diferente, pero yo sentía que era más diferente aún, y eso no 

me gustaba. Después, tipo 15 años o más, mi periodo menstrual no llegaba, no tenía pechugas y 

mi voz se hacía más y más ronca, además de que, al jugar, notaba que tenía más fuerza que mis 

compañeras, y ellas lo notaban también, no pasaba piola57 y me miraban raro. (Pola, entrevista 

2021) 

En algunos casos, aquellos que sí enfrentaron intervenciones médicas, como las cirugías 

de normalización genital realizadas durante la infancia, las consecuencias físicas y 

emocionales que se manifiestan de manera más aguda en la adolescencia. Según Karkazis 

(2008), estas cirugías, muchas veces llevadas a cabo sin el consentimiento informado de 

la persona afectada, pueden impactar negativamente en el bienestar general. A medida 

que el cuerpo de un adolescente intersexual se desarrolla, las intervenciones tempranas 

pueden derivar en sentimientos de desconexión corporal, confusión sobre la identidad de 

género y dificultades para desarrollar una vida sexual saludable (Carpenter, 2018). 

Me sentía diferente, siempre me sentí como niño, pero creo que reprimí eso en mi ser. Pensaba 

que era algo que no debería sentir siendo tan pequeña.  A mis amigas ya le gustaban otros niños, 

y las típicas cosas tontas de enviarse cartas y cosas por el estilo, pero yo recuerdo que me agarraba 

 
57 Desapercibido. 



301 
 

a combos cuando le gustaba a algún niño, me molestaba. Me decían “la fiera”, no dejaba que 

ningún hombre se me acercara, me sentía disociada de mi cuerpo. (Lily, entrevista 2021) 

Butler (2002 [1993]) insiste en la materialidad del discurso afirmando que “las normas 

reguladoras de “sexo” obran de manera performativa para construir la materialidad de los 

cuerpos” y, más específicamente, “para materializar el sexo en el cuerpo, para 

materializar la diferencia sexual en aras de consolidar el imperativo heterosexual” (p. 18). 

Con ello, otorga a la matriz heterosexual la función reguladora de las identidades y 

expresiones de género en correspondencia con las corporalidades sexuadas:  

Recuerdo una vez que mi tío me regañó porque yo estaba maquillándome. Me decía “los hombres 

no hacen eso”. Lo que él nunca supo es que yo si era una mujer, naturalmente siempre había sido 

una niña, cromosómicamente si era una mujer, mi identidad y mi manera de ser y mi genética era 

la de una mujer, mi cerebro, mi corazón, todo, pero me habían criado como niño y antes no había 

explotado, pero de adolescente, sí. Yo quería seguir a lo que era realmente, eso que me habían 

quitado. (Flor, entrevista 2022) 

De esta forma, en algunos casos, los adolescentes intersexuales pueden enfrentarse a un 

proceso de sexualización temprana y de desinformación. Esto puede llevar a una 

experiencia de sexualidad que se construye en gran parte en oposición a la norma 

heterosexual y binaria (Karkazis, 2008), ya que evidencian distancias comparativas 

respecto a sus experiencias y las de una sexualidad hegemónica influida por las normas 

culturales sobre lo que se considera “normal” y “aceptable” en términos de deseo, 

comportamiento y expresión sexual. 

Pasé la adolescencia sintiéndome súper rara — estoy hablando hace 20 años atrás —aunque creo 

que hoy no ha cambiado casi nada. En esta etapa es fundamental la penetración, parece ser que 

como que hasta que no tienes relaciones sexuales completas que incluía la penetración, no era 

sexualidad. Para mí no era tema todavía, porque no tenía amoríos a esa edad. Ya un poco más 

grande, tipo 16 años, la conversación típica que se da entre amigas: “oye, lo has hecho o no lo has 

hecho” o “¿no te ha llegado la regla todavía?” claro, yo ocultaba esta información con lo cual me 

estaba ocultando a mí misma. Me acabé endureciendo, odiando todo lo hetero, todo lo que entendía 

como amor romántico que te vendían. (Ana, entrevista 2023) 

Respecto al último punto enunciado por Lesko (2012), aquel que dice relación con una 

adolescencia en fase “moratoria”, es posible recurrir a los puntos previos, en el marco de 

las complejas dinámicas familiares durante la adolescencia intersexual. Lev (2006) 

argumenta que las madres, en particular, a menudo asumen un papel central en el manejo 

de las rutinas médicas postoperatorias, como las dilataciones vaginales, al considerar al 

adolescente como “medianamente” capaz de seguir al pie de la letra sus responsabilidades 



302 
 

en el marco del tratamiento asignado. Estas prácticas no solo son dolorosas, sino que 

también pueden generar tensiones significativas en la relación madre-hija, exacerbando 

los sentimientos de vulnerabilidad y dependencia. Las relaciones familiares, a menudo 

marcadas por el estrés de tratar de cumplir con las normas sociales y médicas, pueden 

afectar profundamente el desarrollo psicosocial del adolescente. 

Yo tuve que ocupar al principio, algo así como consoladores, dilatadores, de distintos tamaños 

para poder agrandar mi vagina. Mi mamá me los compraba, y ella esperaba a que yo hiciera el 

proceso cada noche. O sea, ¡imagínate! Creo que es algo que no pasa en ningún otro tipo de familia. 

(Nico, entrevista 2022) 

En este marco, la salud mental es otra dimensión crítica. Jones (2016) expone que los 

adolescentes intersexuales experimentan tasas más altas de ansiedad, depresión y 

pensamientos suicidas en comparación con sus compañeros no intersexuales, debido a la 

constante vigilancia y evaluación de su cuerpo. La falta de redes de apoyo adecuadas, 

junto con la estigmatización social, contribuye a un sentido de aislamiento.  

Me dio una depresión brígida58 y me quería suicidar en el edificio de mi colegio, me quería tirar 

del quinto piso. Una inspectora del colegio justo me pilló, y llamó a mi mamá, ahí lo supieron 

todos, porque me desahogué. Recuerdo que yo no entendía porque pasaba todo esto, si tenía que 

ver con mis operaciones de cuando era chica. Intentaba encontrar un hilo que respondiera a todos 

esos dolores, traumas. (Nico, entrevista 2022) 

Nico expone cómo los	pensamientos suicidas reflejan el desconcierto y sufrimiento ante 

una realidad corporal que no lograba comprender. La búsqueda desesperada de respuestas 

muestra cómo la falta de comunicación clara sobre las intervenciones médicas tempranas 

deja heridas emocionales profundas que emergen con fuerza durante la adolescencia. 

La adolescencia de la intersexualidad sin cachar qué pasa es cuática. Te pasai’ muchos rollos, 

como que quieres encajar, pero no encajai, pero a la vez igual te gusta no encajar, es muy raro. 

(Aldo, entrevista 2022) 

Por su parte, Aldo articula con precisión la paradoja que muchos adolescentes 

intersexuales experimentan: el deseo simultáneo de encajar y la conciencia de una 

diferencia que, a pesar del dolor, también puede ser valorada. Su descripción de la 

adolescencia intersex cuando no se comprende lo que sucede captura la intensidad de esta 

experiencia liminal, donde los “rollos” mentales reflejan la lucha interna por reconciliar 

la propia corporalidad con las expectativas sociales binarias. 

 
58 Difícil o intensa. 



303 
 

En tiempos cuando yo era una adolescente empecé a experimentar con mi explosión de género. 

Yo, la única forma que tuve de canalizar ese malestar conmigo misma, fue a través de la ropa y de 

mi presentación. Me empecé a dejar el pelo largo, me empecé a vestir de forma andrógina. 

Básicamente, todo mi closet era ropa de mujer, pero bastante neutra, entonces nadie cuestionaba 

nada acá en el sur, porque son bastante metidos en todo. Tampoco tenía ademanes muy femeninos, 

entonces no me acusaban de gay o de maricón…pero, era porque yo era gótica, entonces en la 

escena gótica nadie te cuestiona que te pintes los ojos o que uses una falda; mientras sea negro, 

está todo bien, está todo ok. Entonces, ahí encontré cierto alivio, mi crisis y rebeldía adolescente 

creo que ayudó. (Karen, entrevista 2023) 

Así como enuncia Karen, gran parte de los relatos sobre la adolescencia atravesada por 

las personas entrevistadas, estuvo enmarcada en la pertenencia a tribus urbanas.  Estos 

temas, profundamente explorados desde la antropología y sociología, permiten 

comprender cómo los jóvenes negocian su identidad en contextos urbanos y cómo las 

dinámicas de grupo y pertenencia funcionan dentro de estos espacios. Desde esta 

perspectiva, las tribus urbanas no solo son agrupaciones sociales, sino como 

manifestaciones culturales que reflejan las tensiones sociales, políticas y económicas de 

una época, así como las luchas por la construcción de la identidad individual y colectiva 

en un contexto urbano (Bennett, 1999).  

En contextos de marginalización, las tribus urbanas pueden funcionar como una forma de 

agencia para los jóvenes, especialmente aquellos de clases sociales más bajas, para resistir 

las estructuras de poder dominantes y encontrar un espacio donde su identidad sea 

valorada. Por ejemplo, las tribus urbanas pueden representar una forma de afirmar la 

resistencia frente a las desigualdades de clase, etnia, género o incluso sexualidad 

(Redhead, 1997). En los casos entrevistados, el desafío de construir una identidad sexual 

y de género positiva en la adolescencia intersexual, en algunos casos, les exigió un 

enfoque que desmantelara las estructuras de opresión basadas en el binarismo de género, 

que muchas veces fueron dadas por la pertenencia en tribus como las góticas, dark, skater, 

entre otras: 

Yo sabía que algo raro pasaba con mi cuerpo. Como había desarrollado esto de disociarme de mi 

cuerpo cuando era niña, o sea, de mis genitales, ya de más grande empecé a entender mi cuerpo 

no como un lugar de placer, sino más bien como un objeto, algo que me dolía. Recuerdo que en 

mi adolescencia me daba mucha vergüenza e incomodidad sentir que mi clítoris sobresalía, no 

podía ponerme la ropa de moda, andaba preocupada todo el tiempo. No podía ponerme lo que 

vestían las cabras de Mekano [programa de televisión chileno] o la Britney Spears, esos pantalones 

mega apretados y a la cadera, mi cuerpo no me lo permitía, así que me hice skater o rapera, para 



304 
 

usar ropa ancha y eso. Creo que, de todos los periodos, este fue el más intenso. (Cami, entrevista 

2021) 

Cami muestra cómo algunas personas encuentran formas creativas de resistencia y 

expresión en subculturas que permiten mayor flexibilidad de género. Su “explosión de 

género” canalizada a través de estas estéticas ilustra cómo ciertos espacios alternativos 

pueden ofrecer refugio temporal frente a las normativas binarias dominantes. La adopción 

de una presentación andrógina dentro de un contexto que lo permitía representó para ella 

un “alivio” que le permitió explorar aspectos de su identidad sin enfrentar el estigma 

habitual, así también lo revela Chuli y Lily: 

Muy en la volá de la adolescencia y muy metida como en el mundo gótico. Yo creo que una 

siempre, sobre todo cuando se está en esa edad, se mete en esas tribus urbanas más oscuras, para 

identificarte con algo, como para expresar un dolor, porque igual una está con una herida. 

Obviamente, para mí era una herida fuerte el hecho de que me molestaran por mi cuerpo, y yo 

sentía que no encajaba en mi cuerpo, y que a mi cuerpo lo sentía extraño y me avergonzaba. (Chuli, 

entrevista 2022) 

Comencé a escuchar mucho punk, a juntarme con gente punk, me sentía enojada con todo. Creo 

que lo que me hacía juntarme con estos grupos era como el estar en contra de todo, por decirlo 

simple. En esa época, mucho queer o colectivos no existían, esto era lo más cercano a estar 

disconforme con todo. (Lily, entrevista 2021) 

Hasta aquí, es posible evidenciar que la adolescencia intersexual pone de relieve las 

tensiones existentes entre la identidad personal y las expectativas sociales y médicas. Una 

de las diferencias que pude dilucidar al momento de realizar las entrevistas fueron 

aquellas que reflejaban las complejidades de la intersección entre identidad, autonomía 

corporal y relaciones familiares. 

En algunos casos, aquellos casos que fueron sometidos a intervenciones durante la 

infancia y donde el secreto fue perpetuado hasta la adolescencia, la mayoría de las 

personas entrevistadas expresaron un fuerte sentimiento de rechazo o crítica hacia sus 

madres (o figuras parentales en general). Esto ocurre debido al impacto emocional y físico 

de las intervenciones quirúrgicas realizadas durante la infancia, decisiones generalmente 

justificadas desde un paradigma médico-normativo, pero que pueden percibirse como una 

vulneración de su autonomía corporal. Estas tensiones suelen ser exacerbadas por el 

silencio, la falta de información y el estigma social que rodean estas decisiones, lo que 

dificulta la posibilidad de construir un espacio de confianza o diálogo. En muchos casos, 

la frustración puede traducirse en conflictos familiares que expresan tanto el dolor 



305 
 

personal como una crítica hacia la presión social que empuja a las familias a intervenir en 

los cuerpos intersexuales. 

Algo para mí importantísimo fue descubrir cómo las operaciones y mi condición corporal habían 

condicionado mi relación familiar y mi proceso edípico siendo una niña. Los culpaba a ellos, los 

odiaba y sentía que de alguna manera me tenían que compensar por lo vivido. Al mismo tiempo, 

tenía la impresión de que ellos, en el fondo de su ser, se sentían culpables de lo ocurrido y, de 

alguna manera, me intentaban compensar dándome un lugar de poder en la familia. Esto me llevó 

en mi vida a una actitud pasiva de dejarme hacer, de esperar que las cosas me vengan sin tener que 

lucharlo yo, y de gran frustración. (Lily, entrevista 2021) 

En contraste, hay quienes, al llegar a la adolescencia o adultez, desarrollan una postura 

de reconciliación hacia sus mapadres e, incluso, con la comunidad médica. Este “perdón” 

no necesariamente implica una aceptación completa de las intervenciones médicas, sino 

más bien una comprensión de las limitaciones sociales y culturales bajo las cuales 

operaron sus familias. Este acto de perdón puede surgir del reconocimiento de esas 

dinámicas de poder y de un intento por reconstruir vínculos familiares, aunque 

frecuentemente requiere procesos terapéuticos y de reflexión profunda tanto para las 

adolescentes como para sus mapadres, como señalan Cami y Gema: 

Ahora, a los casi 40 años, me he ido reconectando con el amor de mis padres, tratando de empatizar 

con la angustia que sintieron: la ignorancia, el sentirse perdidos, el venir de una familia religiosa 

donde a lo más y mi mamá decía: “si tuviera un hijo gay, lo podría aceptar porque se ve que son 

buenos” bueno, todo este tema les quedaba muy grande. Incluso, hoy pienso en que los doctores 

también, a pesar de todos los errores, trataban de hacer lo mejor, detrás de sus actos había también 

una parte de amor y cuidado, de garantizar un bienestar futuro. (Cami, entrevista 2021) 

Yo creo que para ellos fue bien impactante cuando yo nací. Mi mamá no supo más nada de mí 

hasta después de hacer este test de sangre después de nacer. Le dijeron que tenía que hacerme más 

exámenes y ahí ella empezó a estresarse. Cuando se dieron cuenta de que yo era genéticamente 

hombre, el doctor me destapó y le dijo a mi mamá mostrándole mi cuerpo “mira, qué es lo que tú 

vez aquí” refiriéndose mis partes privadas, y ella le decía, “mira, yo veo una niña”. El doctor le 

dijo, “exacto, eso, una niña que no está completamente desarrollada. No le puedes decir esto a 

nadie, esto es tema de ustedes”. Así que ellos me criaron con ese temor más que todo y yo entiendo, 

hoy lo entiendo, porque es bien difícil y más en esos tiempos. (Gema, entrevista 2022) 

De esta forma, es fundamental reconocer que las experiencias intersexuales no solo 

abordan cuestiones de identidad personal, sino que también revelan estructuras sociales 

más amplias. Las intervenciones médicas innecesarias y la presión para encajar en normas 

de género binarias no solo dañan a las personas intersexuales, sino que también perpetúan 

una visión reduccionista y excluyente de lo que significa ser humano.  Es por esto por lo 



306 
 

que los defensores de los derechos intersexuales abogan por un cambio en las políticas de 

salud, promoviendo el consentimiento informado y la autonomía corporal como 

principios centrales (Carpenter, 2018). Este enfoque no solo reconoce la diversidad 

corporal y de género, sino que también busca transformar las narrativas dañinas que han 

dominado la historia médica de las personas intersexuales.  

Si bien hasta aquí se ha presentado la adolescencia como una etapa universalmente 

conflictiva, la antropóloga Margaret Mead, en su obra Adolescencia, sexo y cultura en 

Samoa (1939), desafió esta concepción al demostrar que las normas sobre género y 

sexualidad varían culturalmente. En Samoa, las relaciones sexuales y los roles de género 

eran menos rígidos que en las sociedades occidentales, lo que permitía un desarrollo más 

flexible de la identidad juvenil. En este contexto, la adolescencia no representaba una 

etapa de crisis o conflicto, sino un periodo de transición marcado por una socialización 

más fluida y menos coercitiva. 

El estudio de Mead invita a cuestionar la idea de la adolescencia como un periodo 

inevitablemente turbulento y sugiere que las experiencias juveniles pueden diferir en 

contextos donde las normativas de género y sexualidad son menos estrictas. Esto resulta 

particularmente relevante cuando pensamos en la adolescencia intersexual, un periodo en 

el que los discursos biomédicos y sociales suelen acentuar la presión por la normatividad 

corporal y de género (Dreger, 1998, Dembroff & Wodak, 2016). En sociedades donde el 

binarismo de género es menos rígido o donde las diferencias corporales no son 

patologizadas, la vivencia intersexual podría estar menos atravesada por la angustia y la 

medicalización. 

Por su parte, Geertz (2000[1973]) enfatiza que los significados atribuidos a la identidad 

y la sexualidad no son universales, sino construcciones culturales situadas en sistemas 

simbólicos específicos. Si el malestar adolescente está vinculado a las tensiones 

impuestas por estructuras normativas rígidas, ¿cómo sería la experiencia intersexual en 

sociedades donde las categorías de sexo y género no son impuestas de manera binaria? 

Este cuestionamiento abre la posibilidad de explorar modelos alternativos de 

socialización que permitan una mayor agencia en la construcción de la identidad 

intersexual, alejándose del discurso de la “corrección” médica y la patologización. 

Por otro lado, Fausto-Sterling (2006[2000]) ha señalado que la concepción biomédica del 

sexo como una dicotomía responde a intereses políticos y culturales más que a una 

realidad biológica objetiva. Desde esta perspectiva, la adolescencia intersexual no es 



307 
 

inherentemente problemática, sino que se convierte en un terreno de disputa cuando los 

cuerpos que no encajan en el binarismo son intervenidos y corregidos para ajustarse a 

normativas hegemónicas. Si repensamos la adolescencia fuera de estos marcos 

coercitivos, podríamos imaginar escenarios en los que la experiencia intersexual se viva 

con menos angustia y mayor libertad de exploración identitaria. 

En este sentido, pensar la adolescencia intersexual a través de marcos antropológicos 

comparativos permite desnaturalizar las narrativas de crisis y conflicto, evidenciando que 

estas son producto de contextos socioculturales específicos. En sociedades con mayor 

apertura a la diversidad corporal y de género, la adolescencia podría representar un 

espacio de afirmación identitaria más que de sufrimiento. 

 

3. Disrupciones biográficas después del diagnóstico 

 

El proceso de recibir un diagnóstico intersexual se caracteriza por ser una experiencia 

biográfica disruptiva que transforma radicalmente la percepción de uno mismo y la 

narrativa personal.  

Como mencioné en el Capítulo VI, algunos relatos sobre el momento del diagnóstico y 

las primeras reacciones reflejan experiencias cargadas de una intensa emoción. La entrega 

de esta información suele estar impregnada de significados patológicos asociados a la 

enfermedad, lo que genera sentimientos de angustia, miedo, incertidumbre, 

desorientación y negación. También pueden surgir preocupaciones sobre el futuro, así 

como sentimientos de culpa, victimización, reproches o una sensación de engaño o 

traición por parte de la familia. 

En medio de esta multiplicidad de emociones, en algunos casos surge la pregunta: “¿Por 

qué a mí?”. Esta interrogante abre un espacio de reflexión profunda sobre el proceso de 

aceptar, resistir y/o negociar la experiencia de recibir un diagnóstico intersexual. Sin 

embargo, para otras personas —o incluso para quienes en algún momento se enfrentaron 

a esa misma pregunta—, el diagnóstico puede representar una respuesta esperada e 

incluso un alivio. En ambos casos, el impacto del diagnóstico conlleva una relectura de 

la propia biografía y una reconstrucción del sentido personal. 

 



308 
 

3.1  ¿Por qué a mí? 

 

La pregunta “¿por qué a mí?” surge como una respuesta emocional y reflexiva al 

momento de recibir un diagnóstico intersexual, y se convierte en un punto de inflexión en 

la narrativa biográfica de la persona. Esta interrogante no solo refleja una reacción 

inmediata al impacto de la noticia, sino que también encarna una búsqueda más profunda 

de sentido en medio de la incertidumbre, que muchas veces lleva consigo la necesidad de 

asignar culpables o responsables como vía para encontrar respuestas a la experiencia 

vivida, como ejemplifican los relatos de Lily y Cami. 

Al mismo tiempo intenté encontrar el por qué. Primero, y como mi enemiga número uno era mi 

mamá, pensé que se había drogado en el embarazo o que me había fusionado con un gemelo, o 

que algo había hecho ella. No sé, castigo divino, pensé: “algo hizo, y ahora tengo que pagarlo yo 

y mi vagina”. (Lily, entrevista 2021) 

También me sentía angustiada, me hacía preguntas y tenía crisis existenciales ¿por qué yo nací 

así? ¿para qué me operaron de niña? ¿qué me hicieron? ¿quiénes? Todo esto, sumado a las mil 

contradicciones de mis papás que no me ayudaban. (Cami, entrevista 2021) 

Este proceso de enfrentar la pregunta “¿por qué a mí?”, a su vez, está influido por las 

normas sociales y culturales que etiquetan a las personas intersexuales como “anormales” 

o “enfermas”, siendo esta categorización un refuerzo a la exclusión sentida por las 

personas receptoras, profundizando la sensación de aislamiento.  Tal como enuncia 

Taussig (1993), los signos y síntomas de una enfermedad no son solo una alteración 

biológica o un trastorno físico. Más allá de “cosas en sí mismas” y realidades 

exclusivamente físicas, son “signos de relaciones sociales disfrazadas como cosas 

naturales” (pp. 110). Aquí, es relevante el concepto de encarnación, ya que permite 

comprender cómo las normas biomédicas se inscriben en el cuerpo y la experiencia de la 

persona intersexual. Taussig (1987) habla de la mimesis y el poder de la medicina para 

no solo reflejar las normas culturales, sino también reproducirlas, transformando la 

comprensión del cuerpo a través de un marco patologizante.  

Al dejar la consulta, sumamente confundida y esperando llegar a casa lo antes posible para 

preguntarle a mi mama qué pasaba, unos 40 minutos aprox. después de tomar la micro, y estar en 

el sillón, mi mamá por fin me dice: “lo que pasa es que tú no naciste igual a los demás, no vas a 

tener la regla y no vas a poder ser mamá”. Recuerdo que en ese momento la mente se me puso en 

blanco, no había una respuesta lógica a por qué yo nací así, ni nada, no podía unir los puntos en 

mi mente sobre qué era lo que era. Entonces le seguí preguntando, pero tampoco sabiendo qué 



309 
 

preguntaba, y recuerdo que mi mamá me dice: “no tienes sistema reproductivo”. Yo nunca fui muy 

buena en biología, pero en mi mente era como que lo que está dentro de mí estaba vacío. (Lily, 

entrevista 2021) 

Este tipo de respuesta pone en evidencia la carga que acompaña al diagnóstico y cómo 

las estructuras normativas amplifican el impacto emocional. Esto es posible de evidenciar 

a través del relato de Pola, quien menciona haberse sentirse tan abrumada por el 

diagnóstico, que la llevó a pensar en la posibilidad de suicidio.  

Me sentía sola. Las personas que sabían esto de mí, eran los médicos, y nunca me preguntaron 

cómo me sentía, más allá de lo que le pasaba a mi cuerpo. Mi madre siempre estaba trabajando y 

mi abuelo, era una persona amorosa, pero, a la vez muy enojón, por lo que lloraba escondida de 

los demás, preguntándole a Dios ¿por qué yo? Pensaba que sería mejor sería estar muerta. (Pola, 

entrevista 2021) 

Estas experiencias reflejan no solo un sufrimiento individual, sino también la forma en 

que las normas sociales y culturales sobre el cuerpo y la identidad moldean las respuestas 

emocionales al diagnóstico. La medicina, al categorizar y definir estas condiciones como 

desórdenes, síndromes, alteraciones, entre otras, refuerza un marco de normalidad que 

excluye a quienes no encajan en él, intensificando la sensación de desorientación y 

soledad, que implica lidiar con el peso de analizar la experiencia subjetiva de sentirse 

enfermo que, a su vez, está atravesada por expectativas sociales sobre el pronóstico y 

presiones sociales por “resolverlo”: 

Volvió el doctor después de un rato, mi madre y yo en silencio, así que creo que él entendió que 

no me habían dicho nada. Bueno, el tema es que él me empieza a hablar de soluciones, hormonas, 

terapia, no sé, un montón de cosas que venían como que a concretar que yo estaba enferma e iba a 

morir pronto. Esa fue mi sensación. (Lily, entrevista 2021) 

Tal como enuncia el relato de Lily, el contexto biomédico tiende a enfocarse en 

explicaciones causales y técnicas de intervención, dejando de lado el aspecto humano del 

diagnóstico y excluyendo la necesidad de las personas de encontrar significado en su 

sufrimiento (Taussig, 1987). Esta deshistorización de la enfermedad produce lo que 

Taussig denomina un “círculo de ocultamiento”, donde la vivencia se fragmenta y la 

experiencia subjetiva queda minimizada. En este marco, la biomedicina se centra en 

“normalizar” o “curar” la condición, pero sin brindar espacio para las preguntas 

filosóficas y existenciales que las pacientes podrían tener.  

Esto lo afirman incluso las personas especialistas de la comunidad médica, quienes me 

exponían opiniones respecto al manejo clínico y prácticas comunes al momento de 



310 
 

entregar los diagnósticos, enunciando que esta responsabilidad —la de otorgar 

importancia al valor emocional del diagnóstico— no estaría considerado dentro de su 

marco de interpretación, ni de sus labores: 

Esto es una condición de alta intensidad y baja frecuencia. Imagínate las emociones de un 

adolescente al enterarse de la presencia de una variación intersexual a la edad de 12- 15 años, pero 

claro, nuestra labor no es esa, es de los psicólogos, aunque tampoco hay expertos en DSD, solo los 

hay para lo trans. Esto, sumado a que puede haber colegas no estén preparados para la transmisión 

de información, entonces se los dicen forma tan cruda, que el paciente lo recibe casi en shock. (Dr. 

Curiel, entrevista 2023) 

Yo cuando viene un paciente, le digo que tiene una patología. Yo abogo para que se sepa en 

cualquier lado que esto es una patología de alta complejidad y baja frecuencia. (Dr. Lozano, 

entrevista 2022) 

O sea, que las personas deben estar conscientes de que pueden enfrentar a un riesgo o una 

enfermedad que podría ser grave. (Dr. Alarcón, entrevista 2022) 

No obstante, desde una perspectiva antropológica, la pregunta “¿por qué a mí?” si bien 

refleja un momento de crisis, también puede ser visto como un espacio para la agencia. 

Aunque inicialmente puede parecer un punto de vulnerabilidad, esta pregunta invita a la 

persona a cuestionar las imposiciones culturales y a buscar respuestas que van más allá 

del marco biomédico. Este acto de cuestionamiento y búsqueda de significado es una 

forma de resistencia ante las narrativas dominantes (Karkazis, 2008, 2019). Tal como lo 

expone Ana respecto a la ruptura y cuestionamiento del ser “mujer”, al enterarse que tenía 

gónadas internas, vino a abrir una posibilidad de redefinirse. Aquí, la recepción de un 

diagnóstico intersexual no es solo un hecho médico; es un evento biográfico que 

transforma las expectativas y percepciones que la persona tiene de sí misma: 

A mí, cuando me dieron el diagnóstico, lo primero que me pregunté: “¡Mierda! ¿quién soy yo? O 

sea, yo ayer era una mujer, me sentía una mujer, pero hoy me han dicho que tengo cocos (ríe). O 

sea, yo nací como un hombre que no procesó correctamente las hormonas, eso me hacía poder 

elegir si seguía siendo mujer o empezaba a ser hombre, o lo que yo quisiera (ríe). Era mucho 

hueveo explicarles y explicarme todo eso, así que estuve mucho tiempo diciendo que soy una mujer 

con un síndrome. (Ana, entrevista 2023) 

La pregunta, en este contexto, se convierte en un ritual que permite una relectura de la 

biografía, en donde la que la persona debe renegociar su identidad bajo la luz de la nueva 

información, como expone Gema y Yuri: 



311 
 

Al momento del diagnóstico me lancé a llorar. Recuerdo que dije “yo no pedí esto”. Pasé mucho 

tiempo preguntándome “¿por qué a mí?” Pero, hoy, si volviera a nacer y me dicen si quiero nacer 

así, ahí si lo pido. Esto es lo que soy. Me costó entenderlo. (Gema, entrevista 2022) 

[Al momento de recibir el diagnóstico]Me dio ataque de nervios, total frustración y enojo. Tenía 

este síndrome que, obviamente, no quería tener. Me aislé. Al rato empecé a preguntarme sin parar, 

casi en una situación de angustia que no se iba ¿por qué me tenía que pasar a mí? Y con los años 

fui entendiendo que ¿por qué no me tenía que pasar a mí? (Yuri, entrevista 2023) 

De esta forma, encarnar un diagnóstico intersexual a menudo implica atravesar un estado 

de ambivalencia. Por un lado, el diagnóstico puede ser sentido como un trauma o un peso 

que altera la continuidad de la vida; por otro, puede convertirse en un punto de resistencia 

y resignificación que puede abrir la puerta a un proceso de agencia: al cuestionar las 

imposiciones culturales, buscar respuestas y construir un camino hacia la 

autocomprensión. Así, lo que inicialmente parece ser una etapa de vulnerabilidad puede 

convertirse en un punto de inflexión para desafiar narrativas normativas y redescubrir el 

sentido de sí mismas. Es necesario exponer que no necesariamente son personas distintas 

quienes experimentan estas dicotomías. En ocasiones, una misma persona puede 

experimentar el ¿por qué a mí? Y, posteriormente, darle sentido a su vida en el marco de 

las resistencias que significó recibir la información.  

 

3.2 “Ahora todo tiene sentido” 

 

En otros casos (o en los mismos, pero después de un tiempo a posteriori), el recibir un 

diagnóstico intersexual puede ser percibido como un alivio, particularmente para quienes 

no se han sentido identificadas con el sexo asignado al nacer o quienes enfrentaban dudas 

sin respuestas aparentes sobre su corporalidad. 

Esta revelación médica proporciona una explicación biológica que permite a la persona 

legitimar sus experiencias y distanciarlas de posibles “perversiones” o “errores” con la 

que asociaban su vivencia desde su marco de interpretación atravesado por estructuras 

binarias: 

Ojalá me hubiera dado cuenta antes, pero no pasó, lo supe de grande… yo antes de saberlo, me 

negaba y me renegaba. Me decía a mí misma que cómo me iba a estar vistiendo de niñita, que 

cómo iba a tener comportamientos femeninos, que eso no correspondía, que era una pervertida, 

etcétera. (Karen, entrevista 2023) 



312 
 

El papel [informe médico] decía algo así que físicamente era mujer y por dentro, genéticamente, 

hombre. Igual todo me hacía sentido, porque siempre sentí un lado muy masculino de mí, pero 

pensaba que era por los hijos de mi papá que son como 4, y que me crié con ellos, o con mis 

primos, todos hombres. Así que pensaba que era algo como de crianza, no biológico, así que en 

cierta forma lo encontré horrible, pero también hermoso, recuerdo haber pensado eso mientras 

volvía a mi casa en bici, todas las cosas se armaban como puzle. (Lily, entrevista 2021) 

Otro ejemplo de esto es Aldo, para quien, tras recibir el diagnóstico de intersexualidad, 

todo comenzó a tener sentido. Previo a este acontecimiento, él autopercibía su 

masculinidad como aquella que no se ajustaba a lo hegemónico, por lo que el diagnóstico 

ayudó a reconstruir parcialmente una identidad desgastada. Aldo encuentra las respuestas 

a esas dudas existenciales que le permiten comprenderse a sí mismo como “hombre” 

desde otra perspectiva más diversa. Descubrir su diagnóstico significaba validar su 

identidad y encontrar la pieza faltante para completar un rompecabezas difuso que hasta 

entonces no encajaba del todo: 

Siempre supe que algo pasaba con mi cuerpo, porque mi masculinidad no era hegemónica, por así 

decirlo. No era un hombre común y corriente. Ser intersex me ha incluso cambiar la manera de ver 

y relacionarme con el mundo. Ahora soy más yo, porque tengo el argumento (ríe). Ahora todo 

tiene sentido. (Aldo, entrevista 2022) 

Esta capacidad de tomar el control sobre la propia identidad se ilustra en los relatos de 

personas que, al recibir el diagnóstico, sienten que encuentran respuestas a años de 

incertidumbre y desconexión con su cuerpo: “La verdadera naturaleza se revela ante uno 

mismo” (Preves, 2002). Así también lo argumenta Fausto-Sterling (2006[2000]), 

exponiendo que el diagnóstico puede ser un punto de partida para la resignificación de la 

identidad, ofreciendo un marco que integra las vivencias corporales en una narrativa 

coherente y comprensible. El alivio que produce el diagnóstico no es solo un resultado 

médico, sino un proceso antropológico en el que la persona toma agencia y decide cómo 

gestionar su identidad, el proceso de medicalización o modificaciones sobre su cuerpo.  

Ahora en la actualidad, ya estoy un poquito más en paz con mi cuerpo, pero, obviamente, no 

siempre fue así. Yo tengo 33 años y, después de enterarme de lo que pasaba conmigo, mi 

diagnóstico, yo empecé mi transición recién el año pasado. Fue un proceso muy largo, porque 

pucha, siempre me digo que debí saber antes. Me hubiera ahorrado tanto dolor, pero al menos ya 

pasó, estoy en otro mood. (Karen, entrevista 2023) 

La agencia en este contexto es entendida como la capacidad de actuar dentro de un marco 

social, la cual se activa en el momento del diagnóstico, permitiendo a la persona tomar 



313 
 

decisiones sobre su identidad, su cuerpo y resistir a las presiones normativas (Karkazis, 

2008), como lo relata Chuli, de acuerdo con su experiencia: 

Entonces para mí, cuando supe esto, a mí me explotó la cabeza, fue como: el género jamás ha 

existido, el XY es una farsa, todo se fue a la chucha. Me puse a buscar información, porque vi un 

montón de encuestas de gente que hablaba de intersexualidad, y me di cuenta de que la 

intersexualidad en los cuerpos feminizados provoca una dismorfia tan intensa, porque es como una 

dismorfia y disforia a la vez, muy rara. Y bueno, ahí estaba yo, entendiendo por qué siempre fui 

así. Hoy ser no binarie me hace sentido, porque no calzo en la farsa del género, pero tampoco en 

la farsa de la biología que nos han enseñado. (Chuli, entrevista 2022) 

Aquí, el concepto de liminalidad, introducido por Victor Turner (1967), puede ser clave 

para entender cómo un diagnóstico intersexual puede representar un alivio. La liminalidad 

se describe como un estado de transición entre categorías sociales rígidas, en el que las 

normas y expectativas se debilitan y permiten la exploración de nuevas identidades: 

Yo crecí y me criaron como un hombre, a pesar de que genéticamente yo era una persona 

intersexual. Ni hombre ni mujer, pero hombre y mujer, también. O sea, estaba en un limbo de 

identidad (Flor, entrevista 2022) 

Este espacio ambiguo proporciona la oportunidad de desafiar las normas binarias de 

género y sexo, abriendo la posibilidad de una autopercepción más fluida y menos 

condicionada por las expectativas sociales. De esta forma, el diagnóstico se convierte en 

una especie de catalizador que permite a las personas intersexuales cuestionar lo previo, 

reinterpretar su identidad y construir una nueva narrativa personal, como insiste Flor al 

señalar las respuestas que encontró en el diagnóstico para superar “el limbo” identitario 

donde se encontraba previamente: 

Paradójicamente, la sociedad te dice que tú no puedes ser hombre y mujer a la vez, pero si puedes 

tener rasgos de hombre y de mujer, y si puedes tener cromosomas de hombre y de mujer, y si 

puedes tener partes de hombre y de mujer, y eso te convierte en una persona intersexual. O sea, 

entonces sí se puede, pero no te lo permiten. Yo soy la prueba viviente de esto. (Flor, entrevista 

2022) 

Las redes de apoyo comunitarias y la exposición a discursos alternativos son recursos que 

desempeñan un papel fundamental en este proceso. En el caso de Gema, encontrar 

personas famosas que encarnaran un cuerpo intersexual y que lo hicieran visible, creó en 

ella la seguridad y la posibilidad de validar su corporalidad. 

A mí se me hacía difícil entender cómo y por qué yo era así y llegué a pensar por mucho, mucho, 

mucho tiempo, que yo era la única en este mundo que era de esa manera. Entonces mis papás no 

me daban mucha información, porque ellos nos tenían mucha información al respecto. Era un tabú, 



314 
 

sigue siendo un tabú, entonces yo estaba sola, me sentía sola.  Sentía que literalmente no tenía con 

quien hablar, no tenía que decir, no tenía nada, no tenía un grupo. Quizás necesitaba apoyo de 

alguien que estuviera cruzando por lo mismo que yo estaba pasando. Entonces un día yo dije, voy 

a buscar más información, me empecé a enterar que hay modelos, que hay actrices que son 

intersexuales y yo dije, “yo no estoy tan sola”, y además hay grandes referentes en la moda, ¡lo 

cual era así como... cool! (ríe). (Gema, entrevista 2022) 

Según Preves (2003), el contacto con otras personas intersexuales y el acceso a narrativas 

que desafían las normativas biomédicas permite a los individuos resignificar su 

diagnóstico y usarlo como un punto de afirmación personal y resistencia a la 

“normalización” médica. Butler (1993) también subraya que la posibilidad de crear 

nuevas formas de ser y existir depende de la capacidad de cuestionar y resistir las normas 

hegemónicas, lo cual se evidencia en el proceso de resignificación que algunas personas 

al recibir un diagnóstico intersexual, como expone Ana: 

Para mí fue un cambio de vida claro. Puedes pasar de sentirte que eres la única persona en el 

mundo no que eres una bicha rara, pues a encontrar a personas, mujeres maravillosas que habían 

pasado por la misma situación que yo, sobre todo la importancia de tener referentes para todo. 

Pues, encontrarte con este grupo de personas con las que te identificas profundamente y darte 

cuenta de que al vivir una situación así en silencio, porque generalmente lo que lo que se receta es 

silencio desde la medicina y también en las familias, entonces lo vivimos en mucha soledad. Por 

eso, cuando encuentras a un grupo de personas que han pasado por las mismas vivencias es tan 

liberador. Se produce como un hermanamiento tan grande que no sé… para mí son mis hermanas, 

no son mis compañeras, son mis hermanas. Sobre todo, empodera muchísimo, puedes sentirte 

acomplejada como inferior, no válida, y luego sentir que eres desde luego eres una persona digna, 

digna de amor, tienes referentes a los que recurrir y a los admiras, y entonces pues eso ya te sales 

de pasar de sentirte mal contigo misma, incluso llegar a sentirte orgullosa del camino recorrido, 

de compartir experiencias con estas personas. (Ana, entrevista 2023) 

De esta forma, estos relatos enuncian cómo el recibir la información significa encontrar 

respuestas a preguntas que habían quedado en el aire durante años, como el sentido de su 

corporalidad y las diferencias percibidas en su identidad.  

Para muchas personas entrevistadas, esto permitió dar sentido a su corporalidad y a las 

diferencias percibidas en su identidad, brindando un marco comprensible para 

experiencias previas que antes podían parecer desconectadas o inexplicables. 

Este momento de revelación no solo aporta claridad, sino que también facilita una 

resignificación de la propia historia. Al integrar una nueva narrativa, las personas pueden 

validar sus emociones y vivencias pasadas, comprendiendo que sus experiencias no eran 



315 
 

aisladas ni erróneas, sino parte de una realidad legítima. En este proceso, el apoyo de 

redes comunitarias, referentes y discursos alternativos juega un papel fundamental. Estas 

fuentes de contención permiten transitar desde la confusión hacia la aceptación, 

promoviendo una vivencia más auténtica de la identidad. 

De esta forma, la experiencia de recibir un diagnóstico intersexual puede analizarse 

productivamente a través del concepto de “drama social” propuesto por Victor Turner 

(1974), que utilicé también para analizar el surgimiento del activismo intersexual en base 

a narrativas (Capítulo II). Este marco teórico identifica cuatro fases en los procesos de 

crisis y reajuste: ruptura, crisis, reparación y reintegración o reconocimiento del cisma. 

Los testimonios recogidos ilustran claramente estas fases: la ruptura se manifiesta en el 

momento del diagnóstico que quiebra la continuidad biográfica (“me lancé a llorar. 

Recuerdo que dije 'yo no pedí esto'“, relata Gema); la crisis se expresa en el 

cuestionamiento existencial (“¿por qué a mí?”); los intentos de reparación se observan en 

la búsqueda de información y comunidades de apoyo; y finalmente, la reintegración o 

reconocimiento del cisma aparece cuando las personas reconfiguran su identidad 

incorporando la intersexualidad como parte constitutiva de su ser (“Me costó entenderlo”, 

concluye Gema). Esta perspectiva procesual nos permite comprender el diagnóstico no 

como un evento puntual, sino como el inicio de un complejo proceso de transformación 

subjetiva que implica tanto dimensiones personales como sociales.  

Para cerrar este epígrafe, quisiera retomar la articulación teórica propuesta entre los 

enfoques de Ortner, Das y Csordas que señalé al inicio, ya que nos proporciona un marco 

interpretativo potente para comprender las disrupciones biográficas ocasionadas por la 

revelación del diagnóstico intersexual. La concepción de Ortner (2005, 2006) sobre la 

subjetividad como configuración dinámica entre estados internos y formaciones 

socioculturales ilumina precisamente cómo el diagnóstico opera como punto de quiebre 

que obliga a renegociar la relación entre la experiencia íntima y los marcos sociales 

disponibles. Los relatos ejemplifican cómo la disrupción biográfica cataliza una 

reconfiguración subjetiva donde la persona debe integrar nueva información médica a su 

comprensión previa de sí misma. Por su parte, la dimensión encarnada de la subjetividad 

que enfatiza Das (2007) se manifiesta en cómo el diagnóstico transforma radicalmente la 

relación con el propio cuerpo.  

La disrupción diagnóstica altera la experiencia corporal vivida, requiriendo nuevas 

formas de habitar y comprender el propio cuerpo. Asimismo, la capacidad de 



316 
 

reorientación en el mundo a través del esfuerzo y la reflexividad que Csordas (1994) 

atribuye al self se refleja claramente en los procesos post-diagnóstico, como cuando Ana 

reconstruye activamente su identidad: “¿quién soy yo? O sea, yo ayer era una mujer (...) 

pero hoy me han dicho que tengo cocos”. Este cuestionamiento existencial tras la 

revelación diagnóstica ejemplifica cómo las personas intersexuales, lejos de ser 

receptoras pasivas de etiquetas médicas, se convierten en agentes activos que reelaboran 

creativamente su posición en el mundo social y su narrativa biográfica. Así, estos 

conceptos teóricos iluminan los complejos procesos mediante los cuales las personas 

intersexuales transforman la disrupción inicial del diagnóstico en oportunidades para 

reconstruir un sentido coherente del yo que integre, cuestione o trascienda las categorías 

médicas recibidas. 

Un análisis comparativo sistemático entre las experiencias de personas que fueron 

sometidas a intervenciones médicas tempranas versus aquellas que no lo fueron revela 

patrones significativos en la configuración de sus subjetividades. Las personas 

intervenidas quirúrgicamente durante la infancia, como Lily, Cami y Nico, tienden a 

expresar sentimientos más intensos de desconexión corporal (“no entendía mi cuerpo 

como un lugar de placer, sino más bien como un objeto, algo que me dolía”, relata Cami) 

y conflictos identitarios más profundos durante la adolescencia. Sus narrativas 

frecuentemente incluyen episodios de depresión, ideación suicida y sentimientos de 

traición hacia las figuras parentales. En contraste, personas como Vane, que no fueron 

intervenidas por decisión familiar, desarrollan trayectorias subjetivas marcadas por una 

mayor continuidad biográfica y una relación menos traumática con su corporalidad, 

aunque no exenta de desafíos. Esta diferencia subraya cómo las intervenciones tempranas, 

lejos de “normalizar” la experiencia intersexual, pueden profundizar las dificultades en la 

construcción de una identidad integrada y una relación saludable con el propio cuerpo.  

Me he atrevido a sistematizar estas comparaciones por medio de variables relativas al 

diagnóstico, como ilustra la siguiente tabla: 

 

 

 

 



317 
 

Variables Personas 
intervenidas en la 
infancia 

Personas no 
intervenidas 

Diagnóstico en 
adolescencia 

Diagnóstico en 
adultez 

Relación con 
el cuerpo 

Tendencia a la 
disociación corporal 
y experiencias de 
dolor 

Mayor continuidad en 
la experiencia 
corporal, aunque con 
conflictos 

Ruptura biográfica 
intensa, 
reinterpretación del 
pasado 

Explicación a 
experiencias previas 
de “diferencia” 

Dinámica 
familiar 

Conflictos intensos 
con figuras 
parentales, 
sentimientos de 
traición 

Relaciones menos 
conflictivas, aunque 
atravesadas por 
secretos o 
ambivalencias 

Reconfiguración de 
vínculos familiares, 
negociación de culpas 

Menor centralidad de 
lo familiar, búsqueda 
de comunidades 
alternativas 

Procesos 
identitarios 

Mayor complejidad 
en la integración de la 
intersexualidad a la 
identidad 

Incorporación más 
gradual de la 
intersexualidad como 
parte constitutiva del 
yo 

Cuestionamiento 
profundo de 
categorías previas de 
identificación 

Reinterpretación de la 
trayectoria vital a la 
luz del nuevo 
conocimiento 

Estrategias 
de agencia 

Resistencia a través 
de activismo, rechazo 
al modelo médico 

Gestión más 
autónoma de la 
corporalidad y 
expresión de género 

Búsqueda activa de 
información y 
comunidades de 
apoyo 

Incorporación 
selectiva de elementos 
médicos y activistas 

Tabla 13: Análisis comparativo de trayectorias intersexuales respecto al diagnóstico. Elaboración propia. 

 

Esta tabla sintetiza los patrones observados en las diferentes trayectorias intersexuales, 

evidenciando cómo variables como el momento del diagnóstico y la presencia o ausencia 

de intervenciones médicas tempranas configuran experiencias subjetivas diferenciadas. 

No obstante, es importante señalar y reiterar que estas categorías no son deterministas ni 

exhaustivas, sino que representan tendencias observadas que emergieron en el análisis y 

que pueden manifestarse de formas diversas según los contextos específicos y recursos 

individuales. La interseccionalidad de factores como clase social, etnia, nivel educativo 

y acceso a recursos informativos condiciona significativamente cómo las personas 

intersexuales negocian sus diagnósticos y construyen sus identidades, como detallaré en 

los siguientes capítulos. 

 

 

 

 

 



318 
 

4. Reflexiones de cierre: Configuración de subjetividades de las 

infancias y adolescencias intersexuales en los intersticios 

 

La configuración de la subjetividad intersexual se revela como un proceso complejo que 

desafía las temporalidades lineales y las categorizaciones binarias. Esta investigación 

etnográfica plantea una interrogante fundamental: ¿En qué momento una persona deviene 

“intersexual”? La respuesta, lejos de identificar un instante singular, evidencia un 

entramado de significaciones que trasciende la secuencia cronológica, resonando con la 

crítica butleriana a las narrativas lineales de identidad y género. 

El análisis de las narrativas recogidas permite identificar tres momentos cruciales en esta 

configuración subjetiva: primero, la percepción inicial como intersexual, generalmente 

vinculada al diagnóstico; segundo, el desarrollo de la capacidad para decidir sobre 

posibles transformaciones físicas o expresivas, típicamente durante la adolescencia; y 

tercero, la asunción del proceso identitario como acto político en la adultez. 

Las narrativas etnográficas estudiadas se caracterizan por su naturaleza retrospectiva: son 

personas adultas quienes reconstruyen su pasado desde el presente. Estas 

reconstrucciones se organizan en torno a lo que he denominado previamente como un 

“arquetipo intersexual”, un marco interpretativo que estructura experiencias diversas 

dentro de patrones compartidos. Sin embargo, más allá de estos patrones comunes, la 

investigación revela trayectorias de subjetivación diferenciadas según el momento vital 

del diagnóstico, que es considerado en esta investigación como “el punto de partida” de 

la configuración subjetiva, por lo que he intentado plasmar la complejidad por medio de 

lo visual a través del siguiente rizoma: 

 



319 
 

Figura 26: Configuración de subjetividades de las infancias y adolescencias intersexuales en los intersticios. 
Elaboración propia 59 

 

En la infancia, los cuerpos son inscritos en una lógica de anormalidad que justifica su 

intervención temprana, antes de cualquier conciencia subjetiva, reminiscente de lo que 

Foucault (1983[1975]) denominó “cuerpo dócil”. Esta temporalidad diagnóstica establece 

las bases de lo que he denominado “infancia subalterna”, donde la capacidad de 

autocomprensión es severamente limitada por dispositivos de silenciamiento. Durante la 

adolescencia, como expresaron Lily, Cami, Gema, Ana, Flor y Nico, se les revela el 

 
59 El rizoma (Figura 26) representa visualmente las diferentes trayectorias de configuración de la subjetividad 
intersexual según el momento del diagnóstico médico, mostrando tres caminos principales: cuando ocurre en 
la infancia, los cuerpos son sometidos a intervenciones médicas sin conciencia propia, creando una “infancia 
subalterna” marcada por el silencio; en la adolescencia, la revelación del diagnóstico provoca una fractura identitaria 
durante un período crítico de desarrollo; y en la adultez temprana, desencadena un proceso de reinterpretación de toda 
la historia corporal previa. El rizoma ilustra que no existe una temporalidad lineal única para “devenir intersexual”, 
sino múltiples caminos interconectados que se ramifican según el momento del diagnóstico, cada uno generando 
diferentes formas de experimentar y construir la identidad intersexual, incluyendo las oportunidades y ambivalencias 
que se presentan en las diferencias experiencias. 



320 
 

diagnóstico, el cual representa una fractura en la narrativa identitaria que condensa la 

violencia simbólica (Bourdieu, 1991) de la patologización biomédica y de prácticas 

familiares. Esta revelación en un período crítico de socialización intensifica la experiencia 

de alteridad y desplaza al sujeto hacia los márgenes de las experiencias normativas de 

género.  

En la adultez temprana, para casos como Chuli, Pablo, Karen, Pola, Aldo y Yuri, el 

diagnóstico desencadenó un proceso de “refiguración narrativa” (Ricoeur, 1990) que 

implicó reinterpretar retrospectivamente experiencias corporales y médicas hasta 

entonces fragmentadas o incomprensibles. Como señala Pablo (2021): “Encontrar 

información me permitió entender mis experiencias médicas pasadas”, ejemplificando lo 

que Lahire (2004) denomina “reflexividad crítica”. 

Para comprender estos procesos diferenciados, he utilizado las cinco categorías 

analíticas—disposiciones encarnadas, actos de legitimación, tramas de poder y afecto, 

reconfiguración corporal y prácticas de autoconstrucción—que han resultado valiosas 

herramientas interpretativas. Sin embargo, el material etnográfico revela constantemente 

cómo la experiencia intersexual desborda estos marcos conceptuales, evidenciando tanto 

su potencial heurístico como sus limitaciones fundamentales. 

En aquellos casos de “infancia subalterna”, el habitus intersexual (Bourdieu, 

1977[1972]), entendido aquí como sistema de disposiciones encarnadas, ilumina cómo el 

diagnóstico médico opera como tecnología biopolítica que inscribe los cuerpos en 

regímenes de patologización. Cuando Gema (2022) relata “Empecé a pensar que tenía 

cáncer”, evidencia la internalización de violencia simbólica que estructura la percepción 

del propio cuerpo. Sin embargo, esta categoría resulta simultáneamente esclarecedora e 

insuficiente. 

El habitus intersexual no es simplemente una variante del habitus generizado, sino una 

configuración que interroga los fundamentos mismos del orden social incorporado. Lo 

que observamos no es meramente la reproducción de disposiciones estructurales, sino una 

crisis ontológica donde las categorías disponibles para la autocomprensión resultan 

radicalmente inadecuadas. 

El “secreto constitutivo” (Das, 2007) que imponen familias y médicos constituye un 

dispositivo central en la formación de este habitus en un cuerpo pre-reflexivo. Este 

silenciamiento no es mera ausencia de discurso, sino producción activa de subjetividad a 



321 
 

través de lo no dicho, configurando un “conocimiento venenoso” que circula sin ser 

articulado. Sin embargo, la etnografía revela cómo este secreto adquiere en las narrativas 

intersexuales una complejidad que excede su formulación original. No opera únicamente 

como silenciamiento traumático, sino como espacio liminal donde la subjetividad se 

configura en relación con lo innombrable. Esta transmisión intergeneracional del silencio 

constituye una paradójica herencia donde lo no dicho configura una genealogía fantasmal 

que estructura la experiencia sin llegar a inscribirse completamente en el registro 

simbólico, articulándose una especie de lo que he denominado “mitologías familiares”. 

El diagnóstico en la adolescencia genera una fractura en disposiciones ya constituidas, 

produciendo un “habitus escindido”. Como ilustra el testimonio de Ana (202)—“Mi 

familia me intentó tranquilizar diciendo que nadie se enteraría si lo dejaba en secreto”—

se evidencia cómo el diagnóstico, cuando es finalmente revelado, genera una disrupción 

traumática que las nociones tradicionales de habitus no logran capturar adecuadamente. 

En los casos de adultez temprana se evidencia no la simple incorporación de nuevas 

disposiciones, sino un conflicto irresoluble entre la experiencia vivida y la nueva 

clasificación médica. Esta complejidad temporal, donde un cuerpo previamente habitable 

se torna súbitamente “anómalo”, desafía la concepción bourdieusiana del habitus como 

sedimentación gradual de estructuras sociales. 

Por su parte, los actos de legitimación, que he conceptualizado desde la teoría 

performativa como “repetición estilizada de actos” (Butler, 2007[1990]), ofrecen claves 

fundamentales para comprender cómo las prácticas médicas repetitivas durante la 

infancia y adolescencia —consultas, exploraciones, intervenciones— buscan ajustar la 

corporalidad intersexual a los márgenes estrictos del binarismo. 

No obstante, la performatividad intersexual adquiere una complejidad particular que 

desafía el marco butleriano tradicional. Por ejemplo, en aquellos casos de descubrimiento 

del diagnóstico en adultez temprana, las narrativas revelan una disrupción material donde 

el cuerpo mismo interrumpe la coherencia performativa. El testimonio de Chuli (2022) 

sobre su corporalidad “rara” y “diferente” evidencia lo que podríamos denominar una 

“performatividad fracturada”, donde la materialidad corporal desborda constantemente 

los intentos de inscripción discursiva. 

Esta “subversión involuntaria” complica la distinción foucaultiana entre dominación y 

resistencia, sugiriendo una modalidad de contestación que no requiere intencionalidad ni 



322 
 

conciencia política. La mera existencia de corporalidades intersexuales constituye una 

“anomalía epistémica” (Haraway, 1991) que desestabiliza los regímenes de verdad sobre 

los cuerpos sexuados. Aquí, no se trata simplemente de “cuerpos dóciles” sometidos a 

disciplinamiento ni de subjetividades resistentes, sino de existencias que habitan una zona 

de indeterminación donde la normatividad y su transgresión se entrelazan 

inextricablemente.  

En los casos adultos, este fenómeno de reinterpretación biográfica de la propia 

performatividad corporal sugiere una temporalidad compleja que desborda la concepción 

butleriana del género como “presente continuo”. La revelación diagnóstica genera una 

discontinuidad radical que reconfigura no solo la performatividad futura, sino también el 

significado de la performatividad pasada, evidenciando la insuficiencia de modelos 

teóricos que no consideran estas rupturas epistémicas en la trayectoria biográfica. 

Por su parte, las tramas de poder y afecto que estructuran las relaciones interpersonales 

de las personas intersexuales configuran economías emocionales (Ahmed, 2004) donde 

el reconocimiento se condiciona a la conformidad con el ideal binario. El afecto familiar 

durante la infancia, lejos de ser meramente protector, funciona como dispositivo 

regulador que canaliza decisiones médicas. Como señala una madre entrevistada: “Nos 

dijeron que teníamos que tomar una decisión rápida sobre la cirugía”, evidenciando cómo 

la “vulnerabilidad primaria” (Butler, 2004[1997]) ante el reconocimiento se 

instrumentaliza para reproducir la normatividad corporal. 

Sin embargo, estas economías afectivas documentadas también desbordan el marco 

conceptual de Ahmed, revelando modalidades de circulación emocional de extraordinaria 

complejidad. El afecto aquí no opera únicamente como mecanismo de control, sino como 

espacio ambivalente donde se negocian simultáneamente la conformidad y la 

autodeterminación. La madre que autoriza la intervención quirúrgica y posteriormente se 

involucra en activismo intersexual ejemplifica esta ambivalencia irreductible a esquemas 

teóricos binarios. 

En el ámbito escolar, esta vulnerabilidad se intensifica hasta extremos traumáticos, como 

revela el testimonio de Nico (2022): “Me dio una depresión brígida, y me quería suicidar 

en el edificio de mi colegio”. Estas experiencias revelan cómo las personas intersexuales 

habitan creativamente los márgenes institucionales, desarrollando entramados de afectos 

y alianzas con figuras de apoyo. 



323 
 

Para quienes reciben el diagnóstico en la adultez temprana, como Pablo, Karen, Aldo o 

Pola, el marco conceptual de Ahmed revela otra limitación significativa: su dificultad 

para teorizar las “reconfiguraciones afectivas retrospectivas”. Esta capacidad para 

resignificar afectos históricos a la luz de nueva información médica sugiere una 

temporalidad compleja de la experiencia emocional previa que las “economías afectivas” 

de Ahmed, centradas en el presente de la circulación, no logran capturar adecuadamente. 

Un hallazgo etnográfico particularmente revelador es la notable ausencia de procesos de 

reconfiguración corporal autónoma durante la infancia y primera adolescencia. Siguiendo 

el concepto de embodiment (Csordas, 1994, 2002), para casos como Lily, Cami, Ana, 

Flor, Gema y Nico, la noción de “estar-en-el-mundo” preobjetivo que Csordas desarrolla 

a partir de Merleau-Ponty resulta problemática, pues el diagnóstico intersexual en este 

período constituye precisamente una hiperconciencia objetivante del propio cuerpo. 

Ambas evidencian una ruptura radical del embodiment que contradice la concepción 

fenomenológica del cuerpo vivido como horizonte tácito de la experiencia. La 

adolescencia intersexual diagnosticada se caracteriza por lo que podríamos denominar un 

“embodiment fracturado”, donde la corporalidad oscila traumáticamente entre la 

experiencia prereflexiva y la objetivación médica. 

En otros casos, aquellos que conocieron sus diagnósticos desde la infancia, como Vane y 

Xavi, el análisis de estas “constelaciones metafóricas” (Lakoff y Johnson, 1980) revela la 

tensión entre discursos patologizantes (enfermedad, monstruosidad, incompletitud) y 

narrativas afirmativas que reivindican la diversidad corporal como legítima. Este análisis 

metafórico resulta esclarecedor, pero también evidencia cómo las taxonomías disponibles 

son radicalmente insuficientes no solo por su carga normativa, sino por su incapacidad 

para capturar experiencias que se ubican en los intersticios de las categorías establecidas. 

El surgimiento de metáforas alternativas (“Mi cuerpo era diverso y así estaba bien”, 

afirma Vane) no representa simplemente la sustitución de marcos patologizantes por 

marcos afirmativos, sino la emergencia de nuevos lenguajes corporales que desafían las 

gramáticas binarias dominantes. Estas metáforas no son meros recursos retóricos, sino 

epistemologías encarnadas que posibilitan nuevos modos de habitabilidad corporal. 

Para quienes reciben el diagnóstico en la adultez temprana, como Aldo o Pablo, el marco 

conceptual del embodiment enfrenta otro desafío: la necesidad de teorizar lo que 

podríamos llamar “reencarnaciones retroactivas”. Este proceso de rehabitación corporal 

a la luz de nueva información médica sugiere una plasticidad del embodiment que 



324 
 

desborda los modelos fenomenológicos centrados en la continuidad de la experiencia 

corporizada. El diagnóstico adulto produce una discontinuidad radical en la trayectoria 

del embodiment que exige nuevos marcos conceptuales capaces de teorizar estas 

reconfiguraciones ontológicas de la corporalidad vivida. 

Las prácticas de autoconstrucción, conceptualizadas desde la perspectiva foucaultiana 

como “tecnologías del yo” (Foucault, 1990), constituyen estrategias mediante las cuales 

las personas intersexuales participan activamente en la configuración de su identidad, 

aunque su manifestación difiere significativamente según el momento vital.  

Durante la infancia y adolescencia temprana, se caracterizan por una marcada precariedad 

de recursos simbólicos y materiales, manifestándose como “prácticas de resistencia 

intersticial” (De Certeau, 1984): coleccionar imágenes de cuerpos no normativos, 

rechazar silenciosamente medicaciones o crear micronarrativas alternativas sobre el 

propio cuerpo. Esta restricción revela la operación de dispositivos de despotenciación 

subjetiva que sistemáticamente limitan el acceso a referentes identificatorios alternativos, 

configurando lo que Spivak (2003[1988]) denominaría una condición de “subalternidad 

forzada”. En contraste, durante la adolescencia tardía y adultez temprana emergen 

estrategias más elaboradas, como la incorporación a subculturas (gótica, punk, etcétera) 

que funcionan como “comunidades de práctica” (Wenger, 1998) donde la 

experimentación estética y relacional posibilita formas de habitabilidad corporal que los 

espacios hegemónicos niegan, constituyendo lo que Foucault (1986) denomina 

“heterotopías” o contraespacios donde se materializan utopías corporales alternativas. 

Estas diversas modalidades de autoconstrucción no representan simplemente actos de 

resistencia a la normalización, sino la producción activa de espacios intersticiales donde 

emergen formas de subjetivación que los sistemas disciplinarios no pueden asimilar 

completamente pero tampoco erradicar, revelando lo que Butler (2004) denomina la 

“paradójica potencia” de existencias que habitan creativamente los márgenes de lo 

normativo. 

La noción misma de identidad es profundamente interrogada por las narrativas 

intersexuales a lo largo del capítulo. Más que un proceso de identificación con categorías 

preexistentes, el devenir intersexual implica la navegación de espacios liminales donde la 

coherencia identitaria se construye precisamente a través de la dislocación y la 

discontinuidad. La pregunta “¿por qué a mí?”, que atraviesa numerosos testimonios, no 

busca simplemente una explicación causal, sino que interroga los fundamentos mismos 



325 
 

de la singularidad biográfica, sugiriendo modos de habitabilidad corporal donde la 

excepcionalidad no es déficit, sino alivio. Este cuestionamiento radical desafía nuestra 

comprensión convencional de la identidad como proceso estable de identificación con 

categorías preexistentes, mostrando en cambio un devenir intersexual que implica la 

navegación de espacios liminales donde la coherencia identitaria se construye 

precisamente a través de la dislocación y la discontinuidad. 

Desde una perspectiva crítica, este capítulo revela no solo el “inicio” de la experiencia 

intersexual en sí, sino también las limitaciones fundamentales de nuestros marcos teóricos 

para comprender identidades que habitan los intersticios de las categorías establecidas. 

Las cinco categorías analíticas empleadas —disposiciones encarnadas, actos de 

legitimación, tramas de poder y afecto, reconfiguración corporal y prácticas de 

autoconstrucción— han permitido organizar el material empírico y establecer diálogos 

fecundos con tradiciones teóricas diversas. Sin embargo, su mayor valor no radica en su 

capacidad clasificatoria, sino en cómo, al ser tensionadas por las experiencias 

intersexuales, revelan sus propios límites y nos impulsan hacia horizontes conceptuales 

más amplios. La dialéctica permanente entre categorización y desbordamiento que 

caracteriza este análisis constituye un ejercicio de reflexividad epistemológica 

fundamental para las ciencias sociales contemporáneas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



326 
 

Capítulo VII 

La gestión con el espacio médico – institucional 

Los principales rasgos estructurales [del Modelo Médico 
Hegemónico] son: biologismo, individualismo, ahistoricidad, 
asociabilidad, mercantilismo, eficacia pragmática, asimetría, 
autoritarismo, participación subordinada y pasiva del paciente, 
legitimación jurídica, profesionalización formalizada, 
identificación con la racionalidad científica, tendencias 
inductivas al consumo médico.  

(Menéndez, 1998, p.2) 

 

1. Entre la norma biomédica y la agencia personal: Experiencias 

intersexuales en el contexto médico-institucional 

 

Como hemos visto hasta ahora, la comunidad médica, como un espacio de saberes, 

prácticas y representaciones, desempeña un papel central en la configuración de las 

experiencias y subjetividades de las personas intersexuales durante la infancia y 

adolescencia.  

En nuestra sociedad, la biomedicina opera como un sistema hegemónico con el poder de 

definir y explicar los cuerpos, sus características y las formas adecuadas de atención y 

tratamiento. Este enfoque se enmarca en lo que Menéndez (1988, 2003, 2004, 2020) 

denomina el “Modelo Médico Hegemónico” (MMH), que establece a la medicina como 

la principal fuente legítima de conocimiento sobre las variaciones corporales, su manejo 

y las prácticas de cuidado. 

Desde esta perspectiva, la mirada biomédica no solo modela las formas en que las 

personas intersexuales entienden sus cuerpos, sino que también impacta profundamente 

en su capacidad para aceptar y gestionar su identidad. El acceso al tratamiento médico y 

las intervenciones recomendadas suelen convertirse en elementos fundamentales de su 

vida cotidiana, influyendo en sus percepciones personales y sociales. 

Por un lado, las personas intersexuales entrevistadas interpretan y reelaboran de manera 

singular los conocimientos adquiridos a través de su contacto con las instituciones 

médicas, ajustándolos a sus experiencias subjetivas. Este proceso les permite evaluar 

cuánto y cómo alinean sus hábitos y expectativas de vida con las normativas biomédicas 



327 
 

y sociales. Por otro lado, las prácticas y conocimientos médicos varían según el contexto 

local, las instituciones específicas y las profesionales involucradas, generando 

experiencias diferenciadas en la relación paciente-médico. En muchos casos, esta relación 

se percibe como tensa o conflictiva, aunque también puede ser vista como un espacio de 

apoyo y seguridad. 

El propósito de este capítulo es analizar cómo se articulan las diferentes dimensiones que 

emergen en el espacio médico-institucional. Para ello, comienzo explorando el modelo 

hegemónico en el que se inscriben la mayoría de las experiencias intersexuales. Desde 

esta perspectiva, examino la relación paciente-médico, es decir, cómo las personas 

intersexuales experimentan la representación de un “cuerpo normativo”, las explicaciones 

médicas sobre sus variaciones corporales y las implicaciones de estas, así como las pautas 

de tratamiento y las oportunidades de cirugía que ofrece la comunidad médica. 

Asimismo, abordaré la adhesión a dichos tratamientos, las modalidades de cuidado 

necesarias y los “procesos de expertización”, en los que las personas intersexuales 

desarrollan conocimientos y competencias sobre sus propios cuerpos y necesidades, 

convirtiéndose en actores activos en la gestión de su identidad y salud. 

Por otro lado, también considero la perspectiva de la comunidad médica en esta gestión, 

analizando sus percepciones, tensiones y conflictos al enfrentarse a la intersexualidad en 

la adultez, así como su manera de interactuar con las personas pacientes y las familias en 

estos procesos. 

Finalmente, a través de las categorías de análisis —disposiciones encarnadas, 

reconfiguración corporal, tramas de afecto y poder, actos de legitimación o subversión y 

prácticas de autoconstrucción—, examino la adultez intersexual, el acceso a recursos y la 

agencia dentro del marco médico-institucional. Analizo cómo las estrategias 

desarrolladas por las personas entrevistadas contribuyen a la conformación y 

transformación de sus subjetividades en este marco. 

 

 

 

 

 



328 
 

2. El Modelo Médico Hegemónico versus la autoatención 

 

El Modelo Médico Hegemónico (en adelante, MMH) se caracteriza por una visión de la 

salud y el cuerpo centrada en la autoridad del profesional médico, donde el conocimiento 

biomédico se erige como la principal referencia para interpretar y tratar las condiciones 

de salud (Menéndez, 1998, 2003, 2015, 2021).  

Esta perspectiva tiende a objetivar el cuerpo de las personas intersexuales, viéndolas a 

través de un prisma patologizante y normativo (Dreger, 1998), así lo expresa Ana: 

Los reconocimientos médicos son tremendos, eres un caso de estudio y todo el mundo me quería 

ver la entrepierna. Acabé pasando por un montón de revisiones médicas que son completamente 

innecesarias, inclusive a los 20 años ¡horrible! Y claro, en ese momento no tienes capacidad para 

decir que no, porque se supone que ellos saben. Yo me preguntaba ¿qué tengo ahí tan interesante 

como para que me vean de esa forma tan violenta? Yo lo que viví con mucho dolor, fueron las 

miradas, por ejemplo, cuando el personal médico se enteraba de que yo era una persona 

intersexual, ya me miraban de forma diferente, era como un objeto más. (Ana, entrevista 2023) 

No obstante, algunas experiencias de las personas intersexuales revelan un contraste 

notable con la interpretación biomédica predominante. Algunos relatos expresan cómo 

desarrollan formas de autoatención y estrategias de bienestar que priorizan su experiencia 

vivida y las necesidades individuales, buscando en otros modelos de atención que disten 

del biomédico hegemónico. Adoptar estas prácticas de autoatención permite reformular 

el significado de su corporalidad y cuestionar las intervenciones previas, las que entienden 

como violaciones históricas a su integridad corporal (Fausto-Sterling, 2006[2000]).  

Hubo un tiempo en que me metí a terapias medicinales alternativas. Estuve experimentando con 

eso, porque yo decía: “bueno, cómo ellos [los médicos], que me han tratado como el hoyo, que 

van a saber más de mi cuerpo que yo”. Así que cuidaba mi cuerpo desde ahí. No sé si servía 

realmente, pero al menos, emocionalmente me daba gusto conectar con algo que me hacía sentido 

a mí misma. (Karen, entrevista 2023) 

Estos relatos destacan un enfoque más autodeterminado hacia la propia percepción de 

salud, bienestar e identidad. Aquí, también la resistencia a las prácticas médicas 

hegemónicas y la creación de redes de apoyo son manifestaciones de agencia y 

autoatención (Turner, 1987). Estas comunidades—sean o no sean entre personas 

intersexuales— ofrecen espacios de validación donde las individuas pueden compartir 

estrategias y conocimientos para gestionar su salud de una manera que respete sus propios 



329 
 

ritmos y percepciones del cuerpo. De esta forma, la autoatención se convierte en un acto 

de empoderamiento frente al paradigma biomédico, tal como expresa Cami: 

Hoy entiendo que mi cuerpo no necesita ninguna mejora, ninguna otra operación, pero esto yo lo 

entendí con mis compas de medicina popular. Que mi cuerpo es normal y, el que me quiera, me 

tendrá que querer así, respetando mi cuerpo e identidad que está del todo bien… yo me cuido y 

estoy regia, oye (ríe). (Cami, entrevista 2021) 

Sin embargo, no todas las personas intersexuales rechazan las intervenciones médicas o 

la medicalización tradicional. Hay quienes, tras un proceso de reflexión y entendimiento 

de sus propias necesidades, optan por someterse a cirugías u otros tratamientos médicos. 

Este tipo de decisión puede estar motivada por la búsqueda de un mayor confort personal, 

la congruencia con una identidad de género específica o la mejora de ciertos aspectos de 

su calidad de vida (Karkazis, 2008). Algunos relatos relevantes señalan: 

Yo decidí operarme, porque sentí que era una forma de tomar control sobre mi cuerpo y mi 

identidad, no porque existieran presiones ajenas. Yo me volvería a operar. Sí, ¡totalmente! toda la 

vida. Soy una pro-cirugía. (Yuri, entrevista 2023) 

Sí, ahora de adulta, ya con información mucho más específica, tanto médica como de mí misma, 

decidí operarme otra vez, esta vez, por decisión propia. (Lily, entrevista 2021) 

La decisión de someterse a una intervención quirúrgica no debe interpretarse como una 

aceptación pasiva del MMH, sino como una estrategia compleja de negociación y 

agencia. Muchas personas intersexuales que optan por procedimientos quirúrgicos lo 

hacen no desde la imposición, sino desde una búsqueda activa de bienestar y autonomía, 

desafiando la dicotomía entre consentimiento y coacción. Como señala Preves (2002, 

2003), la autoatención en contextos intersexuales implica un delicado equilibrio entre las 

recomendaciones médicas y las vivencias subjetivas, lo que demuestra que el acceso a la 

biomedicina no es un acto meramente normativo, sino un espacio de disputa y 

resignificación. 

Desde una perspectiva antropológica, esta dinámica puede entenderse en términos de 

agencia en contextos de asimetría de poder (Turner, 1987). La biomedicina, como campo 

estructurado de saber y autoridad (Foucault, 1983[1975]), no solo disciplina los cuerpos, 

sino que también genera oportunidades para que los sujetos desarrollen estrategias de 

resistencia y adaptación. En este sentido, la elección de una cirugía puede ser leída no 

solo como una aceptación de la normatividad médica, sino como un acto de 

autoconstrucción identitaria que desafía el determinismo biomédico (Butler,1993). 



330 
 

Las trayectorias intersexuales evidencian, por tanto, un proceso continuo de 

reconfiguración en el que aceptación, resistencia y adaptación coexisten y se transforman 

mutuamente (Fausto-Sterling, 2000 [2006]). Esta complejidad sugiere que la relación de 

las personas intersexuales con la medicina no es unidireccional, sino que implica 

múltiples capas de negociación, apropiación y resignificación de sus propios cuerpos y 

experiencias. De esta manera, más allá de presentarse como meros objetos de intervención 

médica, las personas intersexuales pueden emerger como sujetos activos que cuestionan, 

reformulan y, en muchos casos, subvierten los discursos normativos sobre el cuerpo y la 

identidad. 

 

2.1 Relación paciente-médico 

 

En consideración del punto precedente, la relación paciente-médico, desde la perspectiva 

de las personas intersexuales entrevistadas, tiende a configurarse como una interacción 

de largo plazo, caracterizada por una marcada asimetría de poder propia del MMH 

(Menéndez, 1998, 2004, 2020). Esta relación no se limita a la dimensión clínica, sino que 

también opera como un espacio de producción y reproducción de normatividades 

socioculturales.  

Desde el diagnóstico inicial, las prácticas y discursos médicos no solo abordan el estado 

de salud del paciente, sino que también refuerzan estándares normativos sobre los 

cuerpos, particularmente en términos de la binariedad de género y las expectativas 

hegemónicas sobre lo que significa un cuerpo “normal” o “funcional”. En este sentido, la 

medicina no solo cumple un rol terapéutico, sino que también actúa como una instancia 

de biopoder (Foucault, 1983[1975]). 

Por otro lado, la relación médico-paciente en contextos de intersexualidad está atravesada 

por la noción de “violencia epistémica” (Spivak, 2003[1988]), en la medida en que el 

discurso médico tiende a invalidar la agencia de las personas intersexuales adultas en la 

toma de decisiones sobre sus propios cuerpos. Esta violencia epistémica se manifiesta en 

la exclusión del conocimiento y la experiencia vivida de las personas intersexuales en el 

proceso de atención médica, imponiendo una narrativa en la que el profesional de la salud 

asume el rol de autoridad última sobre la corporeidad del paciente. 



331 
 

El modelo médico hegemónico, en este sentido, no solo se basa en la asimetría de poder 

entre médico y paciente, sino que también reproduce una epistemología biomédica que 

invisibiliza y deslegitima otras formas de conocer y experimentar el cuerpo (Menéndez, 

2015, 2018). Esto pone en evidencia cómo la relación médico-paciente no es simplemente 

un vínculo interpersonal, sino un espacio de disputa simbólica donde se definen los 

límites de lo “normal” y lo “patológico”, lo “masculino” y lo “femenino”, lo “saludable” 

y lo “disfuncional”. 

En este contexto, es fundamental considerar cómo las personas intersexuales desarrollan 

estrategias de resistencia y resignificación frente a estas imposiciones biomédicas. 

Mientras algunas rechazan activamente las intervenciones médicas y reivindican su 

corporalidad en términos no normativos, otras optan por negociaciones parciales con el 

sistema médico, buscando formas de apropiarse de su propia narrativa sin renunciar 

completamente a los tratamientos disponibles. Estas estrategias de agencia, aunque 

diversas, revelan la complejidad de la experiencia intersexual dentro de un modelo 

médico que históricamente ha operado como un dispositivo de control más que como un 

espacio de cuidado genuino, como señala Gema: 

Cuando niña yo siempre iba al doctor y cuando llegaba el doctor, yo pensaba que esto era normal, 

y que todos los niños del mundo tenían que bajarse los pantalones, sentarse en una silla y que el 

doctor les abría las piernas. El doctor me empezaba a tocar todas las partes y decía lo que estaba 

mal con mi cuerpo. Yo no sabía qué decir, no sabía cómo expresarme. Cuando ya soy adulta y 

busco información, resulta que me doy cuenta de que simplemente las personas intersexuales 

pasaron por este proceso de humillación durante toda la vida. (Gema, entrevista 2022). 

Uno de los aspectos más destacados y reiterados de estas experiencias es la objetivación 

del cuerpo intersexual. Los relatos de las personas entrevistadas revelan que las consultas 

médicas frecuentemente se convierten en espacios donde el cuerpo es examinado, 

clasificado y juzgado desde un enfoque correctivo, como también lo señala Ana en el 

punto anterior. Esta dinámica refuerza la percepción de que sus cuerpos son “anómalos” 

o “incompletos”, generando sentimientos de humillación y vulnerabilidad: 

Todas tienen similitudes en cuanto a haber cruzado ese proceso de violación, y es porque es algo 

similar. Tú te sientas, tienes que abrir las piernas, tienes que… te tienen que tocar todo, tocar el 

abdomen, tienen que tocar el dorso, las partes privadas, tienen que ver, tienen que hacer chequeos, 

tienen que hacer esto y que tú no entiendas que está pasando. Eso está difícil, porque sabes que él 

[médico] tiene el completo poder sobre ti. (Gema, entrevista 2022) 



332 
 

Sus relatos se estructuran, en gran medida, mediatizados por la interpretación médica. 

Los términos como “enfermedad”, “síndrome”, “alteración”, “condición” o “desorden” 

utilizados por los profesionales de la salud se viven como elementos internos al cuerpo, 

considerados como “algo que falta” o “algo que sobra”, según los parámetros de 

normalidad establecidos por el propio sistema médico, como exponen Pola y Ana: 

Después, me enviaron con un endocrinólogo, revisó mis genitales, yo recuerdo que me sentía muy 

incómoda en las revisiones, me daba mucha vergüenza. Me mandaron a hacer unos estudios, y al 

final dijeron que bueno, que tengo Hiperplasia Suprarrenal Congénita y que era una enfermedad DSD. 

Me realizaron ultrasonidos para saber si tenía matriz y ovarios, en los cuales se observaban que tenía 

matriz y ambos ovarios, solo que uno de los ovarios estaba más grande que otro. En los estudios 

sanguíneos, el médico comentó que los niveles de testosterona se encontraban altos para ser una 

mujer; así que me recetaron un medicamento para controlar esos niveles y estabilizarme. (Pola, 

entrevista 2021) 

En un primer momento, a los 14 años que fue la primera revisión ginecológica. En ese momento no 

me dijeron nada, me dijeron que cuando terminara mi desarrollo sería recomendable extirparme los 

ovarios, ellos en su momento dijeron que eran ovarios, y que necesitaría una intervención quirúrgica 

para crear un conducto vaginal, porque el que yo tenía aún era demasiado pequeño para que la 

penetración fuera posible. Que lo que yo tenía era un síndrome y que se podía resolver de esa forma. 

(Ana, entrevista 2023) 

Aquí, el proceso de incorporación de este lenguaje biomédico por parte de las personas 

intersexuales va acompañado del aprendizaje de un nuevo entendimiento del cuerpo, el 

cual es interpretado bajo esta perspectiva numérica, clasificatoria y clínica. A partir de 

esta información, se introduce un conjunto de recomendaciones clínicas que incluyen el 

control, la vigilancia y el cuidado de la salud, y eventualmente la medicalización o la 

opción de intervenciones quirúrgicas, como exponía Pola, Ana y también enfatiza Cami:  

En otra ocasión, [el médico] me dijo que en un futuro me tendrían que operar otra vez de la vagina 

para poder tener relaciones sexuales, porque era demasiado pequeña, pero que eso sería más 

adelante. Esto demoró mi incursión sexual y lo de tener pololos, me atrasé toda esa etapa, porque 

sentía que algo estaba mal y se tenía que arreglar primero. (Cami, entrevista 2021) 

De esta forma, esta interpretación biomédica del cuerpo se establece como una base sobre 

la cual pueden integrarse otras lecturas, particularmente aquellas derivadas de la 

experiencia vivida y sentida de la propia corporalidad. En este sentido, la explicación 

biomédica y las prescripciones asociadas no siempre logran consolidarse y dominar las 

acciones de los individuos. Las recomendaciones de la biomedicina para el cuidado, 

control y vigilancia del cuerpo y la salud con frecuencia generan conflictos, 



333 
 

desarticulaciones o actos de desobediencia que tensan la relación entre paciente y médico. 

Estas tensiones surgen, por ejemplo, cuando las personas pacientes se resisten a enunciar 

su vivencia como un DSD o enfermedad y prefieren referirse a “intersexualidades”: 

A mí me molesta ir al médico, porque siempre es una pelea. Siempre tengo que decirle “hola, soy 

una persona intersexual” y me dicen: “No, eso no existe”. Yo quedo “como que no existe, si por 

eso estoy aquí” y así y así y así. Por mi bienestar mental, mejor no voy. (Xavi, entrevista 2022) 

La noción de “bienestar” para las personas intersexuales se entiende de manera más 

holística e inclusiva, considerando no solo los aspectos físicos y mentales, sino también 

los elementos sociales, culturales y espirituales que contribuyen al estado de salud y 

satisfacción de una persona. Aquí, la noción de “bienestar” se amplía para incluir las 

interpretaciones y significados que las propias personas atribuyen a la salud y a la calidad 

de vida (Kleinman, 1988). Margaret Lock y Nancy Scheper-Hughes (1987) en su 

concepto de “tres cuerpos” destacan que la salud y el bienestar no pueden entenderse 

únicamente a través de parámetros biológicos, sino que también deben contemplar el 

cuerpo social y el cuerpo político: 

El doctor era una persona bastante ignorante en cuanto a casos de intersexualidad, porque en 

consulta le preguntaron a mi mamá si en la familia había otra persona que pasara por lo mismo 

que yo. Que, si tomaba cerveza cuando estaba embarazada o algún té, siendo que ahora se sabe 

que la ambigüedad genital y la Hiperplasia Suprarrenal Congénita tienen causas genéticas. Nada 

que ver todo lo que le preguntó, y yo recuerdo que le dije que yo había leído muchas cosas sobre 

experiencias intersexuales y se molestó. Él no quería entender que somos personas, que también 

sabemos cosas. (Pola, entrevista 2021) 

Esta relación de poder y resistencia se ve agravada por una tendencia hacia la 

mercantilización de la salud, que prioriza la eficiencia y el costo sobre la calidad del 

cuidado y la atención personalizada (Stolkiner, 2011). Esto genera tensiones cuando las 

personas intersexuales buscan un tratamiento que contemple sus experiencias subjetivas 

y sus derechos a la autodeterminación, enfrentándose a un modelo médico que puede ser 

protocolario y despersonalizado (Menéndez, 2004), como expone Yuri: 

Recorrí médicos a lo loco, hasta que llegué donde uno que le recomendaron a mi mamá. Un 

ginecólogo que tenía una clínica privada, y yo llegué con mi bolsa llena de estudios. Las miró, así 

como riéndose, y me dijo “lo que tú tienes es Rokitansky, esto se puede mejorar de la siguiente 

manera”. (Yuri, entrevista 2023) 

Sin embargo, como mencioné al iniciar este punto, las experiencias no son uniformes. En 

algunos casos, las pacientes encuentran en los médicos un espacio de escucha y apoyo, 



334 
 

donde las recomendaciones y los tratamientos se alinean con sus deseos de 

autodeterminación y bienestar. Por ejemplo, Pablo menciona cómo el acompañamiento 

médico le permitió comprender y aceptar su identidad y Chuli enfatiza en la relación de 

confianza con su ginecóloga, destacando que no todas las relaciones médico-paciente son 

conflictivas o violentas, sino que algunas pueden abrir caminos hacia la transformación 

personal y afectos: 

Y bueno, a eso de los 18 [años], yo voy a médico. Me tocó uno super bueno, ¡eh! No me puedo 

quejar. Y le digo que por favor me explique por qué yo siendo Paz, tengo cara de Pablo. Y él me 

dijo, a ver ¿tú cómo te sientes? Ahí cambió mi vida, porque empezó a decirme que podía tomar 

hormonas y ser lo que siempre había sido, un hombre. (Pablo, entrevista 2021) 

Después, por suerte, encontré una ginecóloga que siempre me recomienda lo mejor para mí. Se 

toma su tiempo en examinarme, en explicarme las cosas. A ella le importa que yo esté bien, que 

mi cuerpo vaya hacia donde yo quiero ir. (Chuli, entrevista 2022) 

De este modo, los encuentros clínicos, desde la perspectiva de las personas pacientes, no 

se limitan únicamente a ser espacios de transmisión de conocimientos médicos, sino que 

se constituyen también como escenarios de tensión, conflicto y negociación. En estos 

espacios, las pacientes intersexuales tienen la oportunidad de cuestionar las 

recomendaciones médicas, desafiar las intervenciones normativas impuestas, y explorar 

alternativas de tratamiento que se ajusten a sus propias necesidades y deseos. Esta 

capacidad de agencia les permite no solo rechazar procedimientos no deseados, sino 

también redefinir su relación con el cuerpo y la salud en función de sus propios términos. 

(Morland, 2009) 

Sin embargo, estos encuentros también pueden ser vistos como momentos de potencial 

transformación. Para algunas personas intersexuales, la consulta médica puede 

convertirse en un espacio de confianza, donde se sienten acogidas y escuchadas. Aquí, 

pueden encontrar una oportunidad, un lugar de confianza o un espacio seguro donde poder 

expresar aquellas necesidades medicalizadas o clínicas que promuevan un impacto 

positivo en la reconstrucción de una identidad que anteriormente pudo haber sido 

fragmentada o deteriorada por las experiencias ligadas a encarnar la intersexualidad. Este 

proceso de reconfiguración no solo tiene implicaciones para el bienestar físico, sino que 

también abre la puerta a nuevas formas de autocomprensión y afirmación de la identidad, 

donde la clínica se convierte en un terreno de empoderamiento y re-significación 

personal. 



335 
 

2.2 Relación médico-paciente  

 

Si bien, en el punto anterior quise exponer las percepciones de las personas intersexuales 

sobre su relación con profesionales médicos, esta vez, quise preguntarles a los médicos 

qué opinaban respecto a la relación con sus pacientes. 

Como ya he repetido bastas veces, el tratamiento médico de las personas intersexuales se 

ha estructurado históricamente desde una perspectiva biomédica que prioriza la 

normalización del cuerpo conforme a los estándares binarios de sexo y género. Esta visión 

se consolidó bajo el modelo de “Desórdenes del Desarrollo Sexual” (DSD, por sus siglas 

en inglés), adoptado tras el consenso médico de 2006 (Consenso de Chicago). Este 

enfoque redefine la intersexualidad como un conjunto de condiciones médicas que 

requieren intervenciones para adecuar el cuerpo a expectativas biológicas y sociales 

(Hugues et al., 2006), tal como detallé en el Capítulo I. 

La relevancia del Consenso de Chicago en relación con el uso del lenguaje por parte de 

la comunidad médica resulta ser un tema de gran importancia, incluso casi sensible, para 

las personas profesionales entrevistadas. De manera similar a lo que se mencionó en el 

caso anterior, donde Xavi cuestionaba al médico por no reconocer su vivencia como parte 

de la intersexualidad, y este último rechazaba esa definición, las entrevistas que realicé 

revelaron una dinámica similar. Al momento de iniciar las conversaciones y explicar los 

objetivos del estudio, a menudo me enfrenté a regaños o comentarios indirectos que 

dificultaban la inclusión del término “intersexualidad” en los relatos. Esto me conducía, 

una y otra vez, al uso del término “DSD”, lo que evidenció la resistencia de algunos 

profesionales a adoptar un lenguaje más inclusivo o respetuoso con las identidades 

intersexuales. Esta preferencia terminológica no representa simplemente una elección 

léxica inocua, sino que refleja la adhesión a un paradigma biomédico específico: 

No sé bien a qué te refieres cuando dices “intersexualidad”. Si te refieres a la disforia de género o 

si te refieres a otros tipos de alteraciones hormonales que generan algún estado complicado de 

asignación de sexo, lo que entendemos como DSD, creo que ahí podemos empezar a hablar. (Dr. 

Pérez, entrevista 2021) 

Este testimonio ilustra cómo la terminología funciona como filtro epistémico que 

condiciona la posibilidad misma del diálogo investigativo. La negativa a reconocer o 

emplear el término “intersexualidad” establece barreras comunicativas que obligan a 

quien investiga a adaptarse al vocabulario institucionalizado, reafirmando así la 



336 
 

hegemonía del discurso médico. Esta resistencia terminológica opera como mecanismo 

de control discursivo que delimita los contornos de lo enunciable en el contexto médico-

científico, excluyendo sistemáticamente las perspectivas y autodenominaciones surgidas 

desde las propias personas con variaciones intersexuales. 

Uno de los casos más difíciles que me tocó entrevistar fue el Dr. Lozano quien, si bien 

accedió rápidamente a ser entrevistado, el día de la interacción me hizo sentir 

repetidamente que sus respuestas estaban rodeadas de sarcasmo. Casi en tono de burla, 

enunciaba como la “susceptibilidad” de ser diagnosticada como una persona con 

“desorden”, ha llevado a que las narrativas intersexuales enuncien nuevas formas de 

percibirse a sí mismas, lo que para él no era nada más que una “necesidad” de sentirse 

distintas: 

No, no es el término médico [refiriéndose a “intersexualidad”]. El término médico es el que se 

decidió en el Consenso de Chicago. Yo entiendo que estas cosas de intersex vienen, sobre todo, 

con todo el cuento más de las organizaciones civiles u ONGS. Aunque, hay que decir, que no hay 

ningún término bueno. Partamos de esa base. El término que tú le pongas a alguien, de cualquier 

forma, se va a sentir excluido, ofendido o atacado, son así (ríe). A eso, agrégale más encima, que 

tienes una disforia natural que cualquier persona normal enfrenta durante la adolescencia. O sea, 

si hoy día tu agarras un colegio normal, sin alteraciones sexuales, y tú te encontrai con los no 

binarios, los contrabinarios, los “animalegos” y los no sé qué (ríe). En mi opinión, esta exploración 

es más bien llevada por una necesidad de ser distinto, ser cool, que realmente sentir algo así. (Dr. 

Lozano, entrevista 2022) 

El caso del Dr. Lozano representa un ejemplo paradigmático de cómo el discurso médico 

hegemónico puede deslegitimar las narrativas alternativas surgidas desde los 

movimientos sociales. Su afirmación: “No, no es el término médico [refiriéndose a 

'intersexualidad']. El término médico es el que se decidió en el Consenso de Chicago” 

establece una jerarquía epistemológica que privilegia el conocimiento institucionalizado 

sobre el conocimiento experiencial. Esta jerarquización se refuerza mediante estrategias 

discursivas que trivializan las reivindicaciones identitarias, equiparándolas con 

fenómenos transitorios propios de la adolescencia o con modas pasajeras. 

La instrumentalización del relativismo lingüístico expresada en la frase “no hay ningún 

término bueno” funciona como estrategia retórica para eludir la responsabilidad ética en 

la elección terminológica. Este facultativo reduce la autoidentificación intersexual a una 

“necesidad de ser distinto” o “ser cool”, operando una psicologización y banalización de 

estas narrativas alternativas que las despoja de su dimensión política y reivindicativa. El 



337 
 

uso del humor y el sarcasmo en su discurso refuerza la asimetría de poder, constituyendo 

una forma sutil pero efectiva de violencia epistémica contra las personas intersexuales y 

sus procesos de autodenominación (Spivak, 2003[1988]). 

El análisis del material empírico también reveló posiciones más matizadas dentro del 

estamento médico. El caso del Dr. Alarcón evidencia las tensiones internas que atraviesan 

el discurso biomédico contemporáneo en relación con las variaciones intersexuales. Su 

reflexión crítica respecto al impacto del lenguaje en la construcción subjetiva de las 

personas intersexuales denota una conciencia emergente sobre las implicaciones 

psicosociales de la terminología médica. No obstante, su postura revela una ambivalencia 

fundamental: reconoce los potenciales efectos nocivos del lenguaje patologizante, pero 

simultáneamente reafirma la necesidad de adherirse al marco normativo establecido por 

los protocolos médicos internacionales: 

Llamarlo “personas intersex” crea un terreno muy ambiguo que no nos permite comunicarnos bien 

con otros médicos, porque, en general, los médicos necesitamos un pensamiento bien estructurado 

para actuar de forma sistemática ante el enfrentamiento con una persona que pudiese tener alguna 

condición que podría perjudicar gravemente su salud. Entre la comunidad médica se genera mucha 

confusión con el término “cuerpo/persona intersexual”, y como esto entorpece el diagnóstico y la 

comunicación entre profesionales del área de la salud, se decidió en una reunión de consenso en 

Chicago el año 2006 unir todos estos casos bajo la sigla DSD, que en inglés es Desorders of Sexual 

Development, pero su traducción no es muy afortunada en el castellano porque se traduciría como 

Desórdenes del Desarrollo Sexual, y la palabra desorden, para una persona intersexual, pueden ser 

resultar peyorativos. (Dr. Alarcón, entrevista 2022) 

Esta ambivalencia es sintomática de las contradicciones inherentes al paradigma médico 

contemporáneo, que oscila entre una creciente sensibilidad hacia las dimensiones 

psicosociales de la salud y la persistencia de modelos biomédicos que privilegian la 

normalización corporal sobre la integridad psíquica y la autonomía de las personas. El 

testimonio del Dr. Alarcón ilustra cómo incluso las posturas más “empáticas” dentro del 

estamento médico permanecen atrapadas en los límites discursivos establecidos por el 

Consenso de Chicago, evidenciando la capacidad de este régimen terminológico para 

absorber y neutralizar las críticas sin modificar sustancialmente sus presupuestos 

patologizantes.  

En su mismo relato, reconocía el imaginario social que engloba la palabra “desorden” 

ligado a la sexualidad es entendido como un “peligro social” ligado a perversiones, tal 



338 
 

cual como sucedía en la Edad Media60 y que sigue perpetuándose en el imaginario social 

hoy en Chile, incluso percibido así por sus propias personas pacientes, según comentaba 

el mismo doctor:  

Por ejemplo, si te preguntan qué es lo que tienes tú, y dices: “yo tengo un desorden del desarrollo 

sexual” puede interpretarse como una parafilia u otra cosa terrible, que es lo que pasaba antes o 

que incluso puede seguir pasando hoy en algunos lugares. Entonces, este término Desórdenes del 

Desarrollo Sexual nos permitió ordenar mucho el asunto desde el punto de vista médico, para 

comunicarnos entre nosotros y tener diferentes clasificaciones dentro de un mismo fenómeno, pero 

desde el punto de vista social o de interacción con las personas que viven la intersexualidad, podría 

haber generado más conflictos. (Dr. Alarcón, entrevista 2022) 

Aun así, a pesar de enunciar algunas posibilidades para evitar la “carga” emocional del 

diagnóstico, su discurso no termina de quitar la noción patológica de la vivencia, al 

detallar: 

Por eso, hoy hay un grupo médico de endocrinólogos, urólogos, etcétera, en los que yo me incluyo, 

que preferimos utilizar la sigla DSD, pero no como desorden, sino como Desarrollo Sexual 

Diferente, y así evitar lo peyorativo, pero seguir funcionando desde la jerga médica, pero esto ha 

sido criticado por otros médicos, quienes dicen que les estamos quitando la connotación de ser 

eventualmente una enfermedad, una patología. En eso sí estoy de acuerdo. O sea, que las personas 

deben estar conscientes de que es un riesgo o una enfermedad y que podría ser grave. (Dr. Alarcón, 

entrevista 2022) 

El fuerte paradigma del modelo biomédico DSD que posiciona a las intervenciones 

tempranas, cirugías y tratamientos hormonales como única vía ante las características 

sexuales atípicas para condicionarlas a las lógicas binarias de la corporalidad, es algo 

transversal en las entrevistas realizadas a profesionales médicos: 

Entonces, cuando partimos de una cosa bastante binaria: hombre - mujer, blanco o negro, celeste 

- rosado, y te vas pasando a ciertas variables en que pueden ser todas distintas, se te confunde todo. 

Ahora, sí hay que decir que estamos hablando de la esquina chica de la [aludiendo al monitor del 

computador de su escritorio]. La gran mayoría sigue siendo hombre o mujer, XX o XY, con 

algunas alteraciones que son muy tratables. (Dr. Lozano, entrevista 2022) 

Esta justificación biomédica se fundamenta en la idea de que la ambigüedad genital o las 

características sexuales atípicas pueden generar dificultades en la construcción de la 

identidad de género y, además, acarrear estigmatización social (Hughes et al., 2006). En 

este contexto, la cirugía se entiende como una intervención terapéutica destinada a 

 
60Más información en Capítulo I. 
  



339 
 

promover el bienestar del paciente, facilitando una congruencia corporal que se alinea 

con la asignación de género, lo que, según la visión biomédica, ayudaría a reducir los 

conflictos de identidad y favorecer la integración social. 

Sin embargo, esta concepción del “bienestar” se contrapone a las ideas defendidas por 

algunas personas intersexuales, quienes, como se mencionó en el punto anterior, 

entienden el bienestar de una manera más holística e individualizada. Para la medicina, 

el “bienestar” está íntimamente relacionado con la ausencia de enfermedad y la capacidad 

de un individuo para funcionar óptimamente en su entorno social y físico. Así, la salud 

física se convierte en el principal indicador de bienestar, definiendo la calidad de vida a 

través de resultados medibles y verificables objetivamente, tales como diagnósticos 

médicos, biomarcadores y riesgos asociados con las intervenciones quirúrgicas (WHO, 

1948). 

Desde el punto de vista médico, construir una vagina que sea funcional, que permita la penetración, 

es más fácil de realizar que un pene, porque este tiene que erectarse al estímulo sexual. Siendo 

bastante crítico, si los médicos solo nos enfocamos en el resultado estético del procedimiento 

quirúrgico, puede que obtengamos un resultado “bueno” para sus estándares anatómicos; pero, en 

términos funcionales, estas cirugías significan cortar terminaciones nerviosas que pueden llevar a 

la anorgasmia, pero no siempre sucede, si somos realmente optimistas con lo que se quiere lograr. 

Entonces, es posible garantizarles el bienestar por medio de la cirugía y con poco riesgo. (Dr. 

Curiel, entrevista 2023) 

El Dr. Curiel (2023) señala cómo, desde la perspectiva médica, construir una vagina 

funcional, que permita la penetración, resulta ser un procedimiento más sencillo de 

realizar que la creación de un pene, debido a la necesidad de que este último se erecte 

durante el estímulo sexual. Sin embargo, su crítica pone de manifiesto una falencia 

importante: si los médicos se enfocan exclusivamente en los resultados estéticos del 

procedimiento, podrían conseguir un resultado que sea “bueno” desde los estándares 

anatómicos tradicionales, pero que en términos funcionales podría ocasionar 

complicaciones graves, como la anorgasmia, derivada de la alteración de terminaciones 

nerviosas. Si bien algunos médicos pueden ser optimistas sobre los resultados que se 

pueden lograr, esto plantea una pregunta fundamental: ¿es realmente posible garantizar 

el bienestar a través de la cirugía, sin asumir ciertos riesgos y complicaciones a largo 

plazo? 

Este punto resalta una de las principales tensiones entre la visión biomédica y las 

perspectivas de las personas intersexuales sobre lo que constituye un estado de bienestar. 



340 
 

Desde la medicina moderna, el objetivo es intervenir para restaurar o mantener este estado 

a través de tratamientos farmacológicos, quirúrgicos y preventivos. Así, el “bienestar” se 

entiende como una armonización del cuerpo con las normas de salud establecidas, donde 

cualquier desviación de la norma se ve como algo que debe ser corregido (Conrad & 

Barker, 2010). 

O sea, como cualquier condición médica, obviamente, que tener un niño que no está bajo la 

definición conceptual sano, por así decirlo, genera angustia. Nosotros trabajamos mucho con las 

familias el sentido de bienestar, en el sentido de que son personas, que tienen un desarrollo que 

necesita una asistencia médica, pero que sus funciones vitales biológicas van a ser de forma normal 

con el tratamiento adecuado. (Dra. Yanes, entrevista 2022) 

Desde la perspectiva de algunos profesionales médicos, la “normalización” quirúrgica se 

justifica no solo por la búsqueda del bienestar físico, sino también por la supuesta 

experiencia de “malestar” de los pacientes intersexuales que no han sido sometidos a 

cirugías. Según estos profesionales, estas personas estarían descontentas con la forma en 

que sus cuerpos se desarrollan, y con la subjetividad e intersubjetividad que se deriva de 

su experiencia social marcada por el rechazo. Para ellos, no solo la medicina busca estas 

correcciones, sino que también las propias personas pacientes lo desearían, lo que refleja 

cómo la presión social y cultural influye en las decisiones médicas, en un proceso que 

tiende a concebir el bienestar como la alineación del cuerpo con las expectativas 

normativas de la sociedad: 

Yo tengo dos personas en las cuales no se realizaron cirugías, y en este momento tampoco tienen 

una vida sexual satisfactoria, porque ellos no tienen problemas con su cuerpo, como sienten o 

perciben su cuerpo, pero las relaciones sexuales las tienes con alguien más o en forma individual 

o como tú quieras, pero en el fondo hay un otro involucrado, en cómo te ve. El otro también es 

importante, es decir, yo tengo estos dos casos de personas sin cirugías y que son rechazadas por 

sus parejas sexuales cuando quedan desnudos, así que en esa perspectiva están bien, mejor con 

ellos mismos respecto a su autonomía o integridad corporal, pero no logran establecer una relación 

de pareja porque son rechazados. Eso es lo que nosotros intentamos evitar. (Dr. Alarcón, entrevista 

2022) 

Vienen al médico después de interiorizar que algo va mal. Que sus cuerpos no corresponden a 

ninguno de los sexos conocidos, y es algo que desean corregir, por eso vienen. (Dr. Curiel, 

entrevista 2023) 

Nuevamente, el único relato médico que se sustentó en una reflexión crítica fue el Dr. 

Alarcón, quien destaca cómo la búsqueda de bienestar a través de las cirugías está 

entrelazada con una matriz heteronormativa que impone ciertas expectativas sobre cómo 



341 
 

deben ser los cuerpos. Este punto de vista reconoce que la presión por corregir los cuerpos 

no solo proviene de la medicina, ni exclusivamente de las personas intersexuales que 

buscan modificar sus cuerpos por motivos estéticos, sino que responde a un sistema 

cultural que no tolera la existencia de la intersexualidad en su diversidad. En este sentido, 

el Dr. Alarcón (2022) señala: 

Yo creo que debiera existir un cuestionamiento. Yo creo que es lo importante ver qué opinan los 

chicos a quienes no se les realizó cirugía, a quienes no se les corrigió la hipospadias solo por un 

tema estético. Por ejemplo, al que hace pipí entremedio del escroto, si se pueden secar con 

facilidad, si les molesta orinar sentado, porque, más allá de lo médico o estético, puede ser algo 

social, puede ser difícil orinar sentado en un colegio le genere discriminación o bullying, entonces 

hay muchas cosas que dependen de la cultura, si estamos preparados para tratar y convivir con la 

intersexualidad. Hoy, ellos no encuentran su bienestar siendo así, no porque sea feo, sino por todo 

esto. Eso es lo que hay que comprender. (Dr. Alarcón, entrevista 2022) 

Este comentario pone de relieve una dimensión crucial en el debate sobre las cirugías 

normalizadoras: las dificultades sociales y culturales a las que las personas intersexuales 

se enfrentan. No se trata solo de la percepción estética del cuerpo, sino de cómo las 

expectativas culturales y las normas de género afectan directamente el bienestar de los 

individuos. En este contexto, el bienestar no es simplemente un concepto médico, sino un 

fenómeno profundamente cultural que depende de la disposición de la sociedad para 

aceptar y convivir con cuerpos que no se ajustan a los estándares binarios de género. 

Uno de los relatos más radicales respecto a este punto, fue el del Dr. Lozano, quien insistía 

en que la exigencia de autonomía e integridad corporal entendida como el consentimiento 

ante las cirugías de asignación de sexo, no sería algo “tan grave” desde su visión, 

comparándola con otras circunstancias vitales, donde la infancia no tendría voz ni 

decisión: 

A ver, a la gran mayoría de los niños no le preguntaron dónde querían vivir, en qué colegio querían 

estar, quién era su hermano, o la ropa que visten, entonces, también, yo creo que hay que sentar 

bien en qué cosas nos vamos a meter dentro de discusión, y qué cosas no, porque hoy día si tú 

dejas a todo niño sin operar, sin tratar, no sabemos lo que va a pasar en 20 años más, y en 20 años 

más podemos tener “la escoba” que hoy día a lo mejor ni siquiera podemos prever. (Dr. Lozano, 

entrevista 2022) 

Otro punto de conflicto que emerge en los relatos médicos es la noción de autoatención, 

entendida desde la perspectiva médica como la responsabilidad del paciente de garantizar 

su propio bienestar. Desde la perspectiva médica, en este modelo, el paciente debe aceptar 

y entender su situación como una “enfermedad” o un “riesgo” y cumplir de manera 



342 
 

responsable con los tratamientos, protocolos y seguimientos establecidos por la autoridad 

médica a criterio. Esta visión subraya cómo el concepto de bienestar no solo se impone 

desde afuera (a través de procedimientos médicos), sino que también se espera que los 

pacientes se adhieran a un sistema que los define desde una perspectiva normativa de 

salud, donde el cumplimiento de las reglas médicas es crucial para su integración social 

y física: 

El problema es que en el caso de los sujetos que tienen DSD, quitarlo desde el ámbito de una 

enfermedad podría hacer correr a esa persona o un riesgo vital, entonces si tú le preguntas a una 

persona que tiene Hiperplasia Suprarrenal Congénita clásica, ella si tiene una condición de salud 

que está afectando su vida, obviamente que la tiene, y tiene que tomar un medicamento de por 

vida. Si no lo hace, y le decimos que puede ser a criterio, que si quiere lo hace, si quiere no, porque 

no es una enfermedad, entonces estaríamos exponiéndola a un riesgo vital. Y estos son la gran 

mayoría de los casos de intersexualidad que enfrentamos. (Dr. Alarcón, entrevista 2022) 

Esta visión, aunque efectiva para abordar dolencias específicas, ha sido objeto de crítica 

debido a que se enfoca en modelos estandarizados de salud que no siempre toman en 

cuenta las experiencias individuales y las diversas necesidades de las personas. Como he 

señalado en puntos anteriores, según la perspectiva de las personas pacientes, este 

enfoque a menudo ignora la complejidad y la diversidad de vivencias que caracterizan a 

las personas intersexuales. La estandarización de los tratamientos y el diagnóstico, si bien 

puede ser útil en situaciones clínicas concretas, tiende a reducir las experiencias 

personales a un conjunto de síntomas o condiciones médicas que deben ser corregidas 

según un modelo normativo de salud. 

Desde la perspectiva médica, sin embargo, las entrevistas con profesionales revelan que, 

en su mayoría, este modelo no es el “esperable” para las personas intersexuales. De esto, 

también se deriva el hecho de que no consideran las experiencias individuales como 

representativas de la totalidad de las vivencias intersexuales. Los médicos argumentan 

que su enfoque está respaldado por datos cuantitativos y casos clínicos concretos, los 

cuales consideran como las “reales” vivencias intersexuales, aquellas que se manejan en 

la consulta médica y que no son “visibles” desde el activismo. 

Este enfoque contrasta con las narrativas de las activistas intersexuales, quienes a menudo 

expresan una visión más personal y crítica de la medicalización de la intersexualidad y 



343 
 

del MMH. Ante esta situación, los profesionales médicos tienden a ver estas narrativas 

como casos aislados o poco representativos de la realidad clínica61. 

La Dra. Yanes (2022) y el Dr. Lozano (2022) reflejan esta postura, señalando: 

En mi opinión, es que se le ha dado mucha ventana, mucha tribuna, con justa razón, pero está 

empezando a causar demasiado impacto el usar el concepto como si fueran demasiadas, como si 

fueran todos así, y no, no son todos así. El porcentaje es bastante reducido. Si tú agarras el 1.7% 

de lo que se estima, es menos que el porcentaje de diabéticos o de la gente con cáncer. Entonces, 

hay toda una cosa mediática, más que la realidad. (Dr. Lozano, entrevista 2022) 

Yo creo que es importante escuchar la opinión de las personas afectadas y, en ese sentido, las 

comunidades que son activistas han tenido un rol fundamental en mejorar la atención al paciente. 

Eso es super importante y siempre invito a las personas que son intersex a participar en estas 

comunidades. El problema es que es probable que no todos los grupos activistas puedan realmente 

ser representativos de las personas intersex, entonces evaluar el resultado de intervenciones 

médicas con un grupo que puede estar sesgado en su opinión por malas experiencias o malos 

resultados que se hicieron en el pasado, hoy necesita ser interpretado de forma muy cautelosa, 

porque hay otro grupo de personas que son intersex que se mantienen en el anonimato y, si pueden, 

se mantendrán en anonimato por una decisión muy personal que no puede ser juzgada. En su gran 

mayoría, pueden sentir vergüenza o miedo. (Dra. Yanes, entrevista 2022) 

Este punto subraya la tensión entre lo que se percibe como una exageración mediática y 

lo que los profesionales médicos consideran un fenómeno clínico menor en comparación 

con otras condiciones de salud. Para el Dr. Lozano, el enfoque activista ha amplificado el 

fenómeno de la intersexualidad más allá de lo que él considera su prevalencia real, 

haciendo que su visibilidad en los medios no se corresponda con la magnitud clínica del 

fenómeno. 

Por su parte, la Dra. Yanes toca un punto que varios otros entrevistados enunciaron, aquel 

donde sostienen que las narrativas activistas se basan en prácticas médicas pasadas, como 

el protocolo de Money, que ya no se aplican en la atención médica actual. Según su visión, 

el activismo intersexual sigue centrado en una caricatura del pasado, un protocolo que 

consideran superado, mientras que las prácticas actuales están mucho más alineadas con 

enfoques modernos y respetuosos de los derechos de los pacientes intersexuales. Esta 

perspectiva refleja la desconexión entre las demandas del activismo y la narrativa médica 

oficial, que tiende a minimizar los abusos del pasado y enfatizar los avances en la atención 

médica. Esto es reafirmado también por el Dr. Pérez, Dr. Lozano y Dr. Alarcón: 

 
61 Más información en Capítulo V. 



344 
 

Pero es que eso del Money, de lo que se agarra el activismo, es una caricatura, el pensamiento de 

que se quemó un pene y lo vamos a hacer mujer, eso es como la caricatura, ya no existe. (Dr. Pérez, 

entrevista 2022) 

No, eso ya no existe [protocolo Money]. Era una concepción de que como era más fácil convertir 

una niñita, porque le metí un tubo pa’dentro y ya está, se creía que era mucho más fácil. Pero hoy, 

ya sabemos de sobra sobre la impregnación neuronal, cómo influye no solo anatomía, sino el resto 

de los factores. El caso John John demostró perfectamente que por más que tú lo críes como niñita, 

lo vistas como niñita, el “flaco” con todo eso, aun así, explotó, y a los 30 años se dio cuenta que 

toda su vida era hombre y termino suicidándose. Eso nosotros ya no lo hacemos. (Dr. Lozano, 

entrevista 2022) 

Creo que lo lamentable son aquellas experiencias médicas, como la insigne del Doctor Money, 

donde se circuncidaron estos gemelos canadienses y uno perdió su falo, y que después, muy entre 

comillas lo digo, inscribieron a este chico como chica, porque no iba a tener un falo funcional, 

pero después tenía identidad de género masculina, es un claro ejemplo. Entonces, en este momento 

no tomamos decisiones por el aspecto de los genitales. Eso sí, debo admitir que yo alcancé a crecer 

cuando en la escuela de medicina se te decía “ok, pero este falo no va a funcionar como un pene, 

así que hay que convertirlo en mujer”, eso ya no se hace. (Dr. Alarcón, entrevista 2022) 

En contraposición a este protocolo que consideran “obsoleto”, las personas profesionales 

médicas entrevistadas enuncian que el cambio de foco se ha dado hacia una postura de 

“guardar” las gónadas para que, en un futuro, la persona en cuestión pueda decidir sobre 

su cuerpo. Sin embargo, esta decisión sigue enmarcándose en una lógica binaria, en la 

que la persona “escoge” un sexo acorde a su identidad de género, alineándose con las 

regulaciones internacionales en materia de Derechos Humanos. 

Este cambio de paradigma responde, en gran medida, a las presiones ejercidas por los 

estándares internacionales y a los cuestionamientos éticos y legales que han surgido en 

torno a las cirugías de normalización genital en la infancia. En este sentido, los y las 

profesionales entrevistadas insisten en que ya no se realizan intervenciones quirúrgicas 

sin justificación médica inmediata, sino que se opta por una estrategia de vigilancia y 

seguimiento hasta la adultez, donde la persona pueda tomar una decisión informada sobre 

su cuerpo. 

Ahora, actualmente, en Chile al menos, yo soy parte de la formación de cirugía pediátrica, entonces 

sé lo que le enseñamos nuestros becarios, si tú estás operando a una niñita y te encuentras con una 

gónada que tiene una apariencia diferente a los ovarios, las recomendaciones son: o no hacer nada, 

meterle al abdomen de vuelta y cerrar la hernia, porque lo que tienes que hacer es tratar la hernia 

o, si tú tienes más expertise, puedes tomar una biopsia y mandarla a estudio, y dejar la gónada, el 

órgano, dentro del abdomen, hasta que ya de adulta y pueda decir qué es lo que es y ahí hacer algo 



345 
 

con esa gonada, lo que ella decida. Entonces, en ningún caso se produce ningún tipo de mutilación, 

nosotros conocemos los derechos humanos.  Cuando tú operas hernias es un hecho, es la reparación 

de un defecto anatómico que tienes que repararlo desde el punto de vista médico. (Dra Yanes, 

entrevista 2022) 

De esta forma, reconocen que este cambio de paradigma médico sí estuvo influido por las 

demandas internacionales que azotaron a la autoridad médica en el pasado. El conocido 

“Caso Talca”62, donde la persona intersexual fue indemnizada por daños a la autonomía 

e integridad física por parte de médicos que realizaron una asignación de sexo sin 

consentimiento, pesa en la memoria y en la práctica cotidiana en Chile: 

Y ahí se dio cuenta [refiriéndose al Ministerio de Salud], de que pisó el palito. Había que sacar 

algo [circular ministerial], porque estábamos metidos en un juicio en la HAYA, un juicio que 

después lo vimos en nuestro hospital. El juicio de la Mari Carmen, que le sacaron las gónadas y 

qué sé yo. Nosotros no podíamos volver a enfrentarnos a eso. (Dr. Lozano, entrevista 2022) 

Entonces, por ejemplo, se me ocurre que en las zonas rurales se diagnóstica una entrada a pabellón 

por hernia inguinal bilateral, y en la cirugía se descubre que son testículos en el cuerpo de una 

niña, por ejemplo. Hoy se opta a que si tienes casos de esta índole, no se retira el testículo, y eso 

es lo que probablemente ocurrió en alguno de los casos más emblemáticos en Chile, y que cambió 

la lógica de nuestro proceder, es ese caso donde se encontró hernias inguinales y se retiraron todos 

los contenidos. En este momento, si encontramos un testículo en el cuerpo de una niña, en general 

se corrige la pared y se preserva en el conducto inguinal, cosa de que tu puedas seguir 

ecográficamente en el tiempo. (Dr. Alarcón, entrevista 2022) 

No obstante, este “nuevo” enfoque no deja de ser problemático. Si bien en teoría se 

reconoce el derecho a la autodeterminación corporal, la estructura binaria de género sigue 

limitando las opciones disponibles. La medicina continúa operando bajo la premisa de 

que, tarde o temprano, la persona adulta deberá “definir” su identidad dentro de las 

categorías de hombre o mujer, lo que invisibiliza otras formas de vivenciar la corporalidad 

intersexual y refuerza la idea de que la ambigüedad debe ser resuelta. 

Además, según algunas experiencias de las personas intersexuales entrevistadas sugieren 

que, aunque la práctica quirúrgica ha cambiado, los discursos biomédicos sobre la 

necesidad de “corregir” la intersexualidad persisten. La presión social y médica para 

conformar los cuerpos a modelos normativos de sexo y género sigue presente, lo que 

genera nuevas formas de vulnerabilidad para quienes no encajan dentro de estas 

categorías. 

 
62 Más información en Capítulo V. 



346 
 

En este contexto, el dilema ético no se reduce únicamente a la posibilidad de elegir, sino 

a las condiciones bajo las cuales se otorga esa elección. Si la única opción válida sigue 

siendo la adecuación a los modelos binarios, entonces el supuesto avance en los derechos 

de las personas intersexuales se encuentra aún limitado por las mismas estructuras que 

históricamente han justificado la intervención médica sobre sus cuerpos 

En consecuencia, las situaciones sociojurídicas, que han puesto en jaque el actuar médico 

y la autoridad y competencia sobre los casos de intersexualidades, las reconocen como 

uno de los motivos por los cuales existen muy pocos profesionales que quieran 

especializarse en estos casos. Esto se debe a que se trata de un tema ético y conflictivo 

que los deja sin un actuar estandarizado y con temor a ejecutar ciertas prácticas que 

siguen, según su perspectiva, siguen considerando como correctas: 

Muy pocos quieren meterse en esta especialidad, porque el porcentaje de personas afectadas es 

muy poco, no es un campo viable, por las pocas personas que hay con esta enfermedad. Por eso 

hay tanto profesional diciendo saber y que no sabe, de ahí sale esta gente traumada que después te 

persigue. (Dr. Curiel, entrevista 2023)  

Esta construcción discursiva de la profesión médica como práctica asediada opera como 

mecanismo retórico que invierte las relaciones de poder, presentando al estamento médico —

históricamente dominante— como entidad subordinada y vulnerable frente a las demandas de 

reconocimiento de las personas intersexuales. 

 Si tú dices: “sabes que a mí me parece que hay que operarlo”, se tiran encima. Al final decides 

decir, “sabes que más, yo estoy fuera”. A eso, agrégale más encima, que tienes una disforia natural 

que cualquier persona normal que enfrenta durante la adolescencia, las familias, las circulares 

ministeriales, etcétera. Mucho cacho, por eso somos pocos los que trabajamos el asunto. (Dr. 

Lozano, entrevista 2022) 

Esto ha derivado en que se gesten ciertas críticas respecto a la importancia que le asigna 

la institucionalidad a escuchar las voces intersexuales. Desde esta perspectiva, y muy 

similar a lo que expuse en el Capítulo V durante la etnografía institucional, la baja 

representatividad y la eliminación de la vivencia como una patología, terminaría 

recayendo en la creación de políticas públicas inapropiadas, sumadas al abandono del 

paciente: 

Es esa persona que está en el anonimato, es la que tenemos que tratar de rescatar una opinión, no 

con el discurso generalizado de estos grupos.  En este grupo podría existir alguien que pudo haber 

tenido una muy mala experiencia y eso podría dar impresión de que todo es así de simple y podría 

tener una repercusión en políticas de salud que no necesariamente se van a traducir a futuro en un 

buen resultado. Entonces, políticas de salud que nacen de los grupos activistas son 



347 
 

extremadamente importantes, pero esa política de salud que puedan hacer a través de la opinión 

de los grupos de activistas debe tener un buen respaldo de la población a la que están representando 

y no de forma sesgada. Deben tener también un buen respaldo desde el punto de vista de no crear 

una falsa expectativa de bienestar, es decir, decirte que tú vas a estar bien simplemente por este 

nuevo progreso en políticas de salud, o por prohibir las cirugías. (Dr. Alarcón, entrevista 2022) 

Sí, me tocó estar ahí como representante [de la comunidad médica] cuando salió la 18 [Circular] 

en diciembre, y que fue motivada por los grupos sociales, algunas de estas organizaciones, esos 

que no me acuerdo como se llaman [IntersexualesChile]. Yo creo que deberíamos nosotros tener 

más presencia, porque ellos hablan de su experiencia, que es justo, pero nosotros vemos a más 

personas que no están dentro de estos grupos. Entonces, claro, hoy el ministerio trabaja con estas 

2 o 3 personas, que solo conocen su propio caso y quieren prohibir las cirugías, ¡nada que ver po’! 

A mí me van a seguir llegando pacientes que quieren operarse, y yo ¿qué les voy a decir? (Dr. 

Lozano, entrevista 2022) 

Yo creo que ha llegado a situaciones que son, digamos, indeseables para los pacientes, por 

ejemplo: el abandono [refiriéndose a demandas del activismo]. En ese sentido, creo que, hasta 

ahora, los lugares donde yo considero que hay un mejor manejo de estos niños y niñas, ha pasado 

simplemente por voluntades personales, intereses personales como el mío o A. Somos los únicos 

que manejamos esto, pero, efectivamente, ha pasado por el interés personal. Desde ese punto de 

vista, Chile, en general, está al debe. Tal vez por desconocimiento o por falta de interés, sumado a 

que como no existe una política pública al respecto, también eso deriva en que queda a la voluntad 

del médico tratante. A eso le sumamos todos los antecedentes de casos judiciales, o sea que 

quedamos de manos atadas. Insisto. Quiero que esto quede claro. Yo siento que esto puede caer 

en un abandono de estos niños y niñas, porque si tú dices: “esto que está aquí es una condición 

natural, la naturaleza es intersexual” la naturaleza también es, por ejemplo: una cardiopatía 

congénita, pero resulta que hay muchos niños y niñas que tienen condiciones intersexuales que 

tienen patologías que pueden amenazar su vida, y tú decirle de frentón: “sabes, en realidad, tú solo 

eres distinto. ¡Perfecto! Te vamos a hacer un acompañamiento psicológico, lo que sea mejor, pero 

no nos vamos a preocupar de estudiar tu condición a cabalidad, de ver si es que tú tienes alguna 

otra variación genética que puede asociarse con mayor riesgo de tumor, etcétera” es que esto sería 

caer en un abandono del paciente, y encuentro que eso está súper mal. (Dra. Yanes, entrevista 

2022) 

Se puede asumir grandes generalizaciones que avalan los Derechos Humanos o de respeto por las 

personas, pero no se puede hacer una política de salud que sea tan poco representativa de toda la 

población intersex. Tienes que incluir en el análisis o en los comentarios o en la experiencia 

aquellas personas intersex que también quedaron conformes con la cirugía. Yo no estoy de acuerdo 

con las cirugías precoces, pero estoy tratando de ser lo más objetivo en mi análisis, o sea si voy a 

hacer una política de salud y no tengo la versión del otro lado, solamente tomo en consideración 

al grupo que está reclamando, también tengo que ver al grupo que no reclama y trabajar con ambos 

grupos. (Dr. Pérez, entrevista 2021) 



348 
 

En todos estos relatos es posible evidenciar una construcción discursiva que opera como 

mecanismo de deslegitimación política que fragmenta el colectivo intersexual, 

estableciendo jerarquías de legitimidad entre diferentes experiencias y privilegiando 

aquellas que presuntamente validarían la intervención médica. La Dra. Yanes articula esta 

posición al advertir que el reconocimiento de la intersexualidad como variación natural 

“puede caer en un abandono de estos niños y niñas”, equiparando la no intervención —

exigida por el activismo— con una forma de negligencia profesional. Esta equivalencia 

discursiva entre respeto a la integridad corporal y abandono constituye un desplazamiento 

retórico que resignifica las demandas de autonomía corporal como potencialmente 

perjudiciales, reinstaurando así la necesidad de la tutela médica sobre los cuerpos 

intersexuales. 

Finalmente, la preocupación expresada por los profesionales médicos respecto a una 

potencial “pérdida de conocimiento” técnico revela la persistencia de un paradigma que 

prioriza el saber técnico-instrumental sobre la autodeterminación corporal. Esta 

jerarquización epistemológica se articula discursivamente mediante la construcción de 

escenarios hipotéticos de arrepentimiento futuro que legitiman la intervención temprana 

basada en probabilidades: 

Ahora, con respecto al tipo de intervenciones que se realizan, bueno, efectivamente yo creo que 

ha servido todo esto del activismo para repensar las cosas, y como esto es una cosa pendular, yo 

también desconozco si la forma en la cual estamos llevando las cosas el día de hoy es mejor o peor 

que como se hacían 20 años atrás. Y te lo digo todo con tranquilidad, la verdad es que no lo sé. 

(Dra. Yanes, entrevista 2022) 

Asimilan, también que, con la falta de profesionales y los cambios de paradigmas, es 

posible que el “saber” médico se pierda. 

Desde el punto de vista médico, también hay un aprendizaje de lo técnico, que se ha forjado durante 

los años y que ha permitido tener desde el punto de vista médico y meramente técnico, resultados 

mejores, desde el punto de vista funcional, la sensibilidad, etcétera. Entonces, también uno dice: 

“bueno, aquí también hay un conocimiento que probablemente se va a perder”. (Dra. Yanes, 

entrevista 2022) 

Esta “pérdida” de conocimiento, desde su visión, sería perjudicial para aquellas personas 

intersexuales que apelan a las cirugías o a aquellas familias que insisten en que la 

intervención médica es sinónimo de bienestar para sus infantes, lo que recaería una 

especie de “culpa” por la falta de gestión médica en estos casos: 



349 
 

Yo no sé en pacientes que tienen porcentaje de disforia de género, que son alrededor del 8 o 10%, 

puede pasar el día de mañana, por ejemplo: con una paciente que te dice “bueno, tú me podrías 

haber ofrecido un tratamiento y no lo hiciste, porque tú querías que yo esperara, me obligaste a 

vivir otros 10 años o 14 años con un cuerpo que tú sabías que era un 90% de posibilidades con el 

que yo no voy a identificar”. Entonces, yo realmente como un poco eso es lo que me pasa con la 

circular N.18, que esto de poner todo dentro del saco de que todo esto tiene un fin de moldear los 

cuerpos de acuerdo con el molde de la dicotomía hombre/mujer, yo no creo que sea así realmente, 

porque además que la diversidad del cuerpo se manifiesta, en muchos otros aspectos, además de 

los genitales. Entonces, claro, yo creo que responde a algo —si uno tiene que ser muy ciego para 

no verlo—porque yo creo que, si nosotros miramos para atrás, hubo cirugías que perseguían 

solamente eso, es verdad, y cuando uno lo ve, y uno lo conversa, uno dice: “oye, pero ¡¿cómo?!”, 

porque hace 50 años atrás era normal eso, ahora uno lo cuestiona, y ahora uno puedo transmitir 

ese cuestionamiento a las familias, y las familias lo entienden, porque vivimos en una sociedad 

distinta. (Dra. Yanes, entrevista, 2022) 

A pesar de la evolución hacia un entendimiento más inclusivo y crítico de las experiencias 

intersexuales, la visión biomédica de la intersexualidad como una condición que requiere 

corrección aún prevalece en Chile. Los cambios de paradigmas evidencian en sí mismos 

las reticencias de la autoridad médica a dejar que la persona intersexual decida sobre un 

tema que consideran “no tienen el conocimiento necesario”. Las narrativas intersexuales 

pasan a ser cuestionadas por este saber, donde la presencia del paciente debe ser, en el 

mejor de los casos, una figura que asuma el tratamiento sin mayores cuestionamientos ni 

enfrentamientos.  

 

3. Tratamiento y adherencia en tensión 

 

Evidenciada la relación paciente-médico/médico-paciente, es posible enunciar la 

adherencia al tratamiento en la población intersexual como terreno de tensiones entre la 

autoridad médica y la autonomía de las personas pacientes. Esto es potenciado por el 

entendimiento de la adherencia como un indicador de éxito médico, lo que se convierte 

en un aspecto relevante tanto para las personas pacientes como para los médicos. 

El modelo de adherencia—que parte de la idea de que el médico es el portador del 

conocimiento legítimo sobre el tratamiento de la intersexualidad y tiene la autoridad para 

exigir su cumplimiento— está basado en un enfoque normativo, individualista y racional 

que asigna la responsabilidad individual a las personas intersexuales (en edad adulta) y a 



350 
 

sus cuidadores (en las etapas de la infancia y adolescencia), del cumplimiento de los 

tratamientos. De esta forma, la falta de adhesión a cualquiera de las indicaciones que 

estipule la persona profesional, se considera un desafío a la autoridad biomédica, 

atribuyendo a menudo la “culpa” de los resultados a las personas pacientes y no al sistema 

médico o al contexto en que se realizan las intervenciones.  

Según Recoder (2001), la adherencia se presenta en un continuo que va desde el 

cumplimiento total de las indicaciones hasta las dificultades por factores individuales y 

contextuales. En este contexto, las personas profesionales médicas entrevistadas 

identificaron algunos de estos que dificultan la adherencia. En primer lugar, estarían 

aquellas de índole personal, donde señalan la personalidad del paciente, la conciencia o 

de voluntad respecto al sentirse medicalizados, su estilo o hábitos de vida, entre otros. 

Como lo expresa Nico, la dependencia prolongada de medicamentos puede generar 

sentimientos de agotamiento y rechazo, lo que impacta directamente en la continuidad 

del tratamiento: 

Hay veces que estoy chata de tomar medicamentos todos los días, los he dejado por días. Dejo el 

tratamiento de sopetón63, porque me canso de estar todos los días con lo mismo. Me siento 

dependiente, me da rabia. Pero, las dejo y me pongo muy idiota, más insoportable aún, es como si 

me transformara en hulk (ríe). (Nico, entrevista 2022) 

Por otro lado, los factores sociales complejizan aún más la adherencia, especialmente en 

contextos de vulnerabilidad económica, migración y ruralidad. Las barreras idiomáticas 

y culturales dificultan la comprensión de los tratamientos y su continuidad, mientras que 

las limitaciones geográficas restringen el acceso a controles médicos regulares. La 

descentralización de los servicios de salud impide el seguimiento efectivo de casos que 

requieren atención especializada, generando discontinuidad en los tratamientos y 

aumentando el riesgo de complicaciones. En esta línea, Bourdieu (1986) señala que el 

acceso a la salud no puede separarse del capital social y económico de las personas, ya 

que quienes poseen menos recursos enfrentan mayores dificultades para sostener 

prácticas médicas que requieren constancia y seguimiento. 

Yo te diría que quizás uno de los problemas, de los desafíos recientes en nuestro país, es el tema 

de la inmigración, porque obviamente yo te diría que culturas, sobre todo la haitiana, el hecho de 

tener la brecha idiomática hace aún más difícil el proceso, porque en el fondo, el comprender, el 

 
63 Improviso. 



351 
 

expresar esto, genera que exista, no sé si más presión, pero sí más inconformidad por parte de los 

padres, que tienden a desestimar el tratamiento y descontinuarlo. (Dra. Yanes, entrevista 2022) 

Entonces, cuando tú haces el diagnóstico de hernia inguinal, no se le dice al paciente “ya, vuelva 

en dos años” sobre todo si es en zonas rurales, porque puede morirse esa persona, ya que existe 

una alta probabilidad de que no siga el tratamiento posterior a la consulta. Al no haber seguimiento, 

se pierde. (Dr. Alarcón, entrevista 2022) 

En este sentido, la falta de “concentración” de pacientes en centros especializados en 

intersexualidad aparece como un obstáculo estructural que profundiza las desigualdades 

en la atención médica. La derivación de casos a la capital (Santiago) centraliza los 

recursos, dejando a quienes viven en regiones en una situación de incertidumbre respecto 

a su tratamiento y seguimiento. Esto no solo afecta a la adherencia, sino que también 

evidencia la falta de una política pública integral que garantice un acceso equitativo y 

descentralizado para todas las personas intersexuales en el país. Como indica Scheper-

Hughes y Lock (1987), los modelos biomédicos suelen operar desde una perspectiva 

reduccionista que ignora los determinantes socioculturales de la salud, lo que en este caso 

se refleja en la falta de políticas que aborden las intersexualidades más allá del ámbito 

clínico. 

En lo que estamos más debe, es el tema de la voluntad del MINSAL de la centralización real de 

estos pacientes. Yo lo he pensado mucho y no sé cuál será la mejor solución, pero efectivamente 

la concentración en pocas manos de los niños y niñas que nacen con estados intersexuales o 

variantes de la diferenciación sexual pareciera ser deseable por tratarse de una condición poco 

frecuente de complejidad variable, como dije anteriormente, la que requiere, ojalá, la mayor 

expertise para poder hacer el mejor manejo posible, de acuerdo a los lineamientos internacionales. 

(Dra. Yanes, entrevista 2022). 

Finalmente, tanto las personas profesionales como las propias personas intersexuales me 

señalaban aquellos factores ligados a las dificultades intrínsecas al tratamiento, las cuales 

pueden ser que este no consiga el efecto deseado o provoquen efectos adversos, como lo 

ejemplifica Nico: 

Yo empecé con[medicamento] que era en gel, pero me hacía horrible. Recuerdo que tuve una 

especie de ataque por la noche en la que me lo puse por primera vez. Lo dejé altiro. Después, lo 

conversamos con la doctora y pasamos a las pastillas, para probar. Esas me hacían mejor, así que 

nos quedamos con esas. Además, yo tomo pastillas para la epilepsia, así que hago todo un cóctel 

en la mañana. (Nico, entrevista 2022) 

Como indica Nico, las personas pacientes intersexuales, especialmente aquellas que 

alcanzan la adultez, desarrollan estrategias para negociar las recomendaciones médicas, 



352 
 

evaluando críticamente los beneficios y riesgos de sus propios tratamientos. No obstante, 

no todos los casos gozan de un dialogo que propicie la negociación, ya que la autoridad 

médica se ve reforzada por la expansión de la investigación biomédica y la presión de la 

industria químico-farmacéutica que promueve la producción y el uso de fármacos, 

incrementando así la medicalización de la experiencia intersexual desde el primer 

contacto. 

Si bien, las intervenciones biomédicas han sido cuestionadas en esta etapa de la historia, 

las expectativas de solución a las inquietudes relacionadas con la intersexualidad se 

siguen enfocando en nuevos tratamientos y procedimientos médicos, así como la 

adherencia a los mismos. Hasta el momento, la medicina en Chile sigue buscando ofrecer 

respuestas, incluso cuando estas superan la capacidad real y efectiva de abordar 

completamente las necesidades de las personas intersexuales (Menéndez, 2004). 

Nosotros hoy contamos el conocimiento técnico, y seguimos buscamos soluciones en lo que 

entendemos como anatomía. Hacerla funcionar correctamente. Lo demás, nosotros no podemos 

preverlo, es algo que el paciente debe resolver consigo mismo o buscar acompañamiento. (Dr. 

Pérez, entrevista 2021) 

En este marco, la antropología médica subraya que las dificultades no solo son atribuibles 

a las personas pacientes o en la particularidad del médico tratante, sino que emergen de 

una estructura biomédica que privilegia la normatividad y desvaloriza la experiencia 

vivida (Karkazis, 2008). Esto es lo que señalan algunas de las personas intersexuales, 

quienes consideran que la adherencia puede, en muchos casos, convertirse en una especie 

fuente de resistencia activa contra aquellas “malas” experiencias vividas con los 

profesionales médicos. Así lo explica Kleinman (1988), la relación paciente-

médico/médico-paciente/ es un espacio de interacción donde las personas pueden 

manifestar resistencia y reafirmar su derecho a decidir sobre sus propios cuerpos. En los 

casos de las intersexualidades, esta negociación es una forma de agencia que desafía el 

control médico y la patologización de la experiencia. 

Como mencioné al iniciar este capítulo, la falta de participación es una de las primeras 

señales que puede generar tensiones con los profesionales de la salud, especialmente 

cuando las personas pacientes, en edad adulta, cuestionan las intervenciones a las que 

fueron sometidas o critican la patologización de su vivencia, así como la necesidad y/o 

eficiencia de corregir sus cuerpos (Karkazis, 2008).   



353 
 

De esta forma, la adherencia no puede reducirse únicamente a un problema de voluntad 

individual o desconocimiento, sino que debe ser analizada en relación con las condiciones 

materiales y simbólicas en las que las personas intersexuales acceden a la salud. Sin una 

estructura de atención médica que contemple las diversidades y desigualdades en juego, 

la adherencia seguirá siendo un desafío pendiente, más aún cuando los protocolos 

médicos se diseñan desde una lógica hegemónica que no siempre dialoga con las 

experiencias y realidades de quienes viven la intersexualidad.  

La tensión entre la necesidad de adherir a tratamientos prescritos y la autonomía para 

decidir sobre ellos refleja un conflicto mayor sobre el derecho a la autodeterminación y 

el control sobre los propios cuerpos (Davis, 2015). Como sugiere Foucault (1983[1975]), 

el poder médico no solo regula las prácticas clínicas, sino también las construcciones de 

identidad y los límites de lo socialmente aceptable.  

 

4. Proceso de expertización: Saberes “lego” 

 

El concepto de “expertización” resulta fundamental para comprender cómo las personas 

desarrollan un conocimiento situado y encarnado sobre sus cuerpos y su salud, 

tensionando, negociando o incluso reproduciendo las narrativas biomédicas dominantes. 

Desde una perspectiva antropológica, este proceso evidencia que los saberes médicos no 

operan de manera unidireccional, sino que son apropiados, resignificados y, en ocasiones, 

desafiados por los propios sujetos (Good, 1994; Fassin & Memmi, 2004). 

La noción de saber “lego” —retomando los planteamientos de Le Breton (2008[1990])— 

refiere a aquel conocimiento que no proviene exclusivamente de la autoridad médica, sino 

que se construye a partir de múltiples fuentes: la interacción con profesionales de la salud, 

la educación formal e informal, los medios de comunicación, las comunidades de pares 

y, especialmente, la experiencia vivida. Este saber no necesariamente es homogéneo ni 

coherente; al contrario, suele estar atravesado por tensiones, contradicciones y vacíos, y 

funciona como una herramienta práctica para gestionar la propia corporalidad. 

En el caso de las personas intersexuales, el proceso de expertización implica un ejercicio 

de reapropiación crítica de los discursos médicos y de las categorías diagnósticas. Tal 

como muestran los relatos de Gema y Ana. Este saber no solo consiste en la adquisición 



354 
 

de información técnica, sino en la construcción de un conocimiento situado que dialoga 

permanentemente con la experiencia corporal y emocional: 

Mi condición se llama Síndrome de Insensibilidad a los Andrógenos, esos andrógenos son como 

la testosterona del hombre, pero, claro, como yo soy insensible, en vez de mandar esa testosterona, 

mandaba solo señales. En vez de reproducirme como hombre, me reproduje como mujer. Entonces, 

cuando me dieron hormonas, empezó todo a equilibrarse. Yo ya soy una experta en hormonas y 

en saber cuánto y qué necesita mi cuerpo para lograr ese equilibrio. Hay veces que voy a médico 

solo a recibir la receta, pero podría hacerlo todo yo sola. (Gema, entrevista 2022) 

A mí me diagnosticaron como Síndrome de Morris, o Insensibilidad a los Andrógenos ¿Esto qué 

es? es que mi cuerpo no reconoce a los andrógenos, no reconoce a estas hormonas. Mi cuerpo es 

un imposible, mi cariotipo originalmente es XY, tenía testículos en el interior de mi abdomen, pero 

yo no tengo vello en las axilas, tengo muy poco vello corporal, no tengo olor corporal. Bueno, 

todo esto está relacionado con los andrógenos y la testosterona, lo fui aprendiendo en el camino y 

ahora soy toda una experta, sueno como otro médico más. Si no me entiendes, me dices, eh. 

Entonces, Mi cuerpo no reacciona ante los andrógenos, aunque desarrollé hormonas como 

cualquier hombre típico, yo no las proceso.  O sea, que, si lo pensamos, yo nací como un hombre 

que no procesó correctamente las hormonas. (Ana, entrevista 2023) 

Estos testimonios revelan una dimensión central del saber lego: no es simplemente un 

saber alternativo, sino un saber encarnado que emerge en la intersección entre la vivencia 

corporal, la experiencia médica y las redes de intercambio de información. En términos 

de Kleinman (1988), podría pensarse como un “sistema local de salud” que desafía la 

autoridad biomédica al producir significados y estrategias propias para habitar el cuerpo 

intersexual. 

Ahora bien, la expertización no siempre adopta una postura crítica o confrontativa frente 

al discurso médico. También existen procesos de adaptación y aceptación de la autoridad 

médica sin cuestionamientos explícitos. Como señala Le Breton (2008[1995]), muchas 

personas construyen una visión personal del cuerpo como un rompecabezas que articula 

fragmentos de información, aunque estos sean contradictorios, buscando garantizar su 

bienestar. Nico, por ejemplo, quien antes mencionaba lo cansada que se encuentra del 

ritual de la medicalización, no obstante, ahora ilustra su posición de necesidad, adhesión 

y expertización: 

Yo estoy de acuerdo con la medicalización y con las intervenciones. Sí, pero solo puedo hablar de 

mi caso, porque, por ejemplo, yo sin mis hormonas, sin los estrógenos me pongo súper pesá´. 

Entonces, yo sigo al pie de la letra lo que me dice la doctora, porque si no me tomo las pastillas, 



355 
 

yo siento que se me desaparecen las pechugas, me pongo idiota, como un hombrecillo. (Nico, 

entrevista 2022) 

El concepto de expertización se amplía entonces para incluir tanto la resistencia como la 

conformidad. Si bien algunas personas intersexuales adoptan un rol activo en la 

reconfiguración del conocimiento médico, otras prefieren seguir el tratamiento propuesto 

por los especialistas sin cuestionamientos abiertos. Esta diversidad en las respuestas a la 

autoridad médica muestra que la relación entre el saber lego y la expertización es más 

compleja de lo que podría parecer inicialmente (Davis, 2015; Good, 1994). 

La importancia de comprender esta diversidad radica en el reconocimiento de las distintas 

formas en que las personas intersexuales gestionan sus cuerpos y su salud.  Por una parte, 

el activismo u otras comunidades de apoyo fomentan un discurso de resistencia y 

empoderamiento, como evidencian algunos de los casos entrevistados: 

En palabras simples, el activismo nos ha permitido entender que, en el momento de una 

intervención corporal, sea una cuestión de autonomía corporal, o sea, que se realicen en una edad 

en la que podamos decidir lo que queremos hacer con nuestros cuerpos; si queremos poner nuestros 

cuerpos en la norma establecida mundialmente o si elegimos encarnar nuestro cuerpo ambiguo. 

(Vane, entrevista 2022) 

El movimiento político puede ayudar a re-apropiarse del cuerpo, ves a personas que se sienten 

felices en su cuerpo y te empiezas a cuestionar cosas y te empieza a aceptar y a reconocer que es 

lo que necesita tu propio cuerpo. (Ana, entrevista 2023) 

Yo, hoy soy como una pseudo madrina de todas estas chicas. Tenemos algo así como una 

agrupación secreta, no necesariamente activismo intersexual, porque este tema es muy de nosotras. 

Necesitamos sanar nosotras primero, entre nosotras, después, quizás, con el activismo intersex. 

Nosotras somos mujeres sin vagina. La intersexualidad incluye muchos otros 

diagnósticos.  Bueno, y nosotras nos vamos conteniendo, tratando de apoyar a cada una de las que 

entra y empoderándonos de nuestro cuerpo. (Yuri, entrevista 2023) 

Estos espacios colectivos favorecen la producción de un saber experiencial que 

reconfigura las nociones biomédicas de normalidad, abriendo la posibilidad de imaginar 

corporalidades más allá del binarismo sexual y de las lógicas intervencionistas (Davis, 

2015; Morland, 2009). 

Sin embargo, un análisis crítico exige no romantizar la resistencia ni minimizar la 

legitimidad de quienes optan por la conformidad con el dispositivo médico. Como 

advierte Kessler (1998), las decisiones de aceptar las intervenciones o adherir a los 

protocolos médicos también son formas situadas de agencia, atravesadas por 



356 
 

condicionamientos estructurales, recursos desiguales y estrategias de supervivencia. 

Reconocer estas distintas posturas permite una comprensión más inclusiva de las 

estrategias que las personas intersexuales emplean para vivir su corporalidad y enfrentar 

la medicalización (Dreger, 1998, 1999; Karkazis, 2008, 2019; Dembroff & Wodak, 2016). 

Mi mamá nos crio sola, mientras trabajaba de nana. Ella nunca tuvo acceso a la educación y, eso, 

yo creo, facilitó el hecho de que pensara que lo de los médicos estaba bien. Entonces, yo desde 

chica que acepté sin cuestionar, ahora lo sigo haciéndolo. Mi cuerpo ya está acostumbrado, es algo 

que necesita para estar bien po’. (Nico, entrevista 2022) 

En conclusión, la expertización no se limita a la resistencia activa frente al saber médico; 

también incluye la adaptación y la conformidad. Ambas respuestas reflejan la 

complejidad del saber lego y la forma en que los individuos articulan sus conocimientos 

y experiencias para gestionar su bienestar dentro de un sistema médico que, a menudo, 

impone estándares normativos, como se ha expuesto hasta aquí. 

 

5. Relación médico-familias 

 

La relación entre los médicos y las mapadres en los casos de intersexualidad es compleja 

y está marcada por un conjunto de tensiones y negociaciones que reflejan las diferentes 

perspectivas sobre el bienestar el infante, como intenté demostrar en el Capítulo VI.  

A modo general, las decisiones médicas suelen estar influenciadas por un enfoque 

biomédico que prioriza la normalización del cuerpo a través de intervenciones quirúrgicas 

y tratamientos hormonales. Por otro lado, las madres y familias pueden experimentar un 

conflicto entre aceptar estas recomendaciones y considerar los posibles efectos a largo 

plazo en la identidad y bienestar de sus bebés.  

No obstante, si bien en el punto antes mencionado quise exponer las presiones sociales 

por las cuales pasan las mapadres y las perspectivas o justificaciones que lograban armar 

en base a sus decisiones, en esta ocasión quisiera exponer la visión de los profesionales 

médicos sobre las relaciones que se gestan durante las interacciones con las familias. 

Algunas de las personas profesionales entrevistadas enunciaban que también enfrentan 

incertidumbre en su práctica, especialmente en casos donde no hay consenso clínico sobre 

las intervenciones o donde las presiones jurídico-legislativas les impiden llevar a cabo 

intervenciones, que quizás consideran la práctica óptima, pero que se ven coartados de 



357 
 

realizar por antecedentes nacionales que han significado demandas y cautela para la 

comunidad médica. Ante esta situación, evidencian como un problema las presiones que 

las propias familias generan sobre ellos: 

Nosotros a veces discrepamos con respecto a las patologías que son de bebé, sobre si eso debiera 

quedar arreglado antes de que vaya al jardín de infancia. Pero, hay tanta presión por parte de los 

padres, que al final, yo pienso… bueno, si está arreglado antes de ir al jardín, no tienes que dar 

explicaciones en el futuro (Dr. Curiel, entrevista 2023) 

Esta posición ambivalente puede interpretarse, siguiendo a Bourdieu, como una 

manifestación de las contradicciones del habitus médico contemporáneo, atrapado entre 

disposiciones profesionales históricamente constituidas que naturalizan la intervención 

normalizadora y un emergente marco ético-jurídico que cuestiona estas prácticas. La 

resolución de esta tensión mediante la concesión a las demandas parentales evidencia 

cómo la estructura del campo médico continúa privilegiando determinadas formas de 

capital simbólico —específicamente, la autoridad derivada de la capacidad de “resolver” 

la angustia parental— sobre consideraciones éticas emergentes relacionadas con la 

autonomía corporal. 

Estudios antropológicos han mostrado que los médicos a menudo recurren a un discurso 

técnico para manejar la incertidumbre de las mapadres y presentar las decisiones como 

científicamente fundamentadas (Good, 1994). Sin embargo, esta racionalización puede 

invisibilizar las dimensiones éticas y sociales del tratamiento, dejando a las familias con 

una comprensión limitada de las implicaciones a largo plazo, generándose una especie de 

continuum entre ambas personas adultas “competentes” y en la toma de decisiones. 

Yo creo que lo primero que hay que hacer es cambiar culturalmente a la sociedad, saber que en los 

genitales puede haber diferencias.  ¡Imagínate! que, a mí, papás me consultan simplemente porque 

encuentran que su hijo tiene el pene chico o me consultan porque tiene el clítoris más grande lo 

normal. Imagínate, si tratamos con papás que no son capaces de tolerar pequeñas diferencias, hay 

que pensar qué es lo que ocurre cuando los genitales son evidentemente atípicos. Entonces, 

culturalmente tenemos que cambiar. Cuando le informamos a los papás sobre que no vamos a 

operar, nos dicen: pero ¿cómo? ¿cómo no va a haber una solución? Entonces, ahí nosotros les 

explicamos que tenemos que esperar hasta que el niño tome su propia decisión, y te dicen que 

cómo va a ser posible su vida infantil, si tiene que ir al jardín, quién le va a cambiar el pañal. (Dr. 

Alarcón, entrevista 2022) 

El testimonio del Dr. Alarcón sobre las consultas de progenitores preocupados por 

variaciones corporales mínimas revela cómo el campo médico funciona como instancia 

de legitimación y reforzamiento de ansiedades sociales relacionadas con la conformidad 



358 
 

corporal. La patologización de variaciones corporales normales evidencia cómo el 

habitus médico y el habitus parental se refuerzan mutuamente, naturalizando expectativas 

normativas sobre la corporalidad que exceden significativamente los criterios 

estrictamente clínicos. 

La posición del Dr. Alarcón, quien articula una crítica a estas expectativas normativas 

mientras simultáneamente afirma la necesidad de “cambiar culturalmente a la sociedad”, 

ilustra las contradicciones inherentes a lo que Karkazis (2008) denomina “profesionales 

fronterizos”. Estos agentes, situados en posiciones ambivalentes dentro del campo 

médico, pueden articular críticas parciales al paradigma normalizador dominante, pero su 

posición estructural limita el alcance transformador de estas críticas. Desde la perspectiva 

bourdieusiana, estos profesionales operan en los márgenes del campo, cuestionando 

aspectos específicos de la doxa médica sin desafiar fundamentalmente la estructura del 

campo ni las relaciones de poder que lo constituyen. 

De esta forma, la intersexualidad genera incertidumbre no solo médica, sino también 

emocional en las familias. Esta incertidumbre puede intensificar la presión hacia los 

médicos, quienes a menudo son vistos como responsables de “resolver” lo que se percibe 

como una crisis familiar. Mattingly (2010) ha señalado que los médicos, al lidiar con estas 

emociones familiares, pueden sentirse empujados a justificar intervenciones tempranas 

como una forma de “calmar” las ansiedades de las familias, incluso si estas decisiones 

contradicen mejores prácticas éticas: 

Mira, te voy a contar un caso. Teníamos a niña que venía con DSD, le dijimos a la familia que no 

la inscribiera [registrar nombre al nacer], hoy día tú sabes que el Registro Civil de Chile se puede 

escribir como indiferenciado. Entonces, yo le dije a la familia que teníamos que estudiarla, porque 

a lo mejor puede ir por otro lado y que hay que ser paciente. Eso es lo que nos dice lo de los 

derechos humanos…esperar. Bueno, cuento corto un día llegó la mamá con la guagua vestida de 

rosado con aritos y le puso Daniela. Hoy, el cabro tiene 8 años, se llama Daniel. En ese minuto, la 

mamá nos presionó tanto que hicimos la cirugía, pero como ya estábamos más o menos a caballo 

en todo esto, lo único que hicimos fue subir las gónadas al canal inguinal, guardarlas. Resulta que 

ahora tengo que parar y bajárselas de nuevo, y lo que sí estamos de acuerdo es que no le vamos a 

realizar ninguna cirugía al falo hasta que Daniel sea más grande y que sea parte de las cosas. Hoy 

día hace pipi parado, sin ningún drama. Entonces, sí, se tiene que meter a familias, sí, pero también 

hay que entender que las familias a veces toman decisiones presionadas por creencias, cultura, 

sociedad, etcétera. (Dr. Lozano, entrevista 2022) 

A pesar de la presión, los médicos no siempre ceden a las demandas familiares en su 

totalidad, como expresaba el Dr. Lozano. Estudios como los de David Rubin (2017, 2021) 



359 
 

han mostrado cómo los médicos a veces adoptan una postura de resistencia, especialmente 

en contextos donde las políticas de derechos humanos y las perspectivas más inclusivas 

sobre la intersexualidad tienen peso y pueden imponerse en sus carreras.  Esta estrategia, 

que Bourdieu denomina “conservadorismo progresista”, permite a los agentes dominantes 

mantener su posición privilegiada mediante la incorporación selectiva de demandas 

emergentes que no amenazan fundamentalmente la estructura del campo. 

Sin embargo, esta resistencia puede generar conflictos con las familias, quienes pueden 

interpretar la falta de acción como indiferencia o negligencia, que es lo que comentaba la 

madre en cuestión (también entrevistada: Madre 3)64, quien, hasta el día de hoy sigue 

autogestionado cirugías para su hijo menor, consultando a distintos especialistas a nivel 

nacional. En palabras de Kleinman (1988), podríamos leer este proceso como una 

“delegación de la agencia”, en la que las familias buscan restituir un orden que la 

emergencia de la diferencia corporal ha puesto en cuestión. Así lo reafirma el Dr. Alarcón: 

La vergüenza surge con la interacción con la familia, primero, y en el colegio después. Si esta 

infancia no estuviese “atacada” por esta familia o colegio, seguramente las personas intersex nunca 

tendrían vergüenza de sus genitales y no se operarían nunca, o se operarían cuando les molesta por 

el roce o por malestares cotidianos, no porque les hace sentir menos persona o cuestionar quienes 

son. Los que vienen por las operaciones, finalmente, son los padres. Yo hago lo posible por 

explicarles, pero muchas veces no se quedan tranquilos y buscan a otro profesional. (Dr. Alarcón, 

entrevista 2022) 

No obstante, es importante señalar que la presión de las familias hacia los médicos no 

ocurre en un vacío cultural. En sociedades donde las normas de género son más estrictas, 

como es el caso de Chile, las familias tienden a ejercer más presión para realizar 

intervenciones tempranas. En contraste, en contextos donde la diversidad corporal es más 

aceptada, los médicos tienen más margen para dialogar y educar a las familias sobre la 

posibilidad de no intervenir de inmediato.  

Esto subraya la importancia de una educación médica culturalmente sensible, que permita 

a los médicos manejar la presión familiar sin comprometer principios éticos, como 

algunos ejemplos que señala el Dr. Alarcón respecto a la educación hegemónica binaria 

expuesta en los libros estudiantiles, donde él, a modo de motivación individual, explica 

otras posibles vías de cuerpos diversos, siempre y cuando las familias permitan este 

“aprendizaje”: 

 
64 Más información en Capítulo VI. 



360 
 

Es complejo el manejo de las familias en el jardín infantil. Todo esto es difícil, y hay que partir 

por educar, porque muchas de las faltas de información que uno pueda entregar o no, es porque 

los papás no te han autorizado entregar esa información, y te lo dicen: “yo no quiero que usted le 

diga a mi hija que es lo que está pasando aquí”. Lo que está pasando, desde este punto de vista, es 

que tú [mapadre] tienes muchas limitaciones éticas y sociales. Nosotros tratamos de educar al niño 

en relación con lo genital, y también a las familias. Para esa educación, pedimos que nos traigan 

el libro de biología, el de ciencias naturales, donde están pasando el cuerpo humano y en la medida 

que se van ingresando materias nuevas vamos entregando información al niño, porque si el 

Ministerio de Educación tiene un libro donde se explica pene/vulva, en paralelo, nosotros le 

explicamos que puede existir un Desarrollo Sexual Diferente, siempre y cuando los papás nos 

autoricen a entregar esa información. Y, eso depende de cuánto ellos mismos quieren aprender a 

normalizar estos cuerpos. (Dr. Alarcón, entrevista 2022) 

De esta forma, es posible comprender que la relación entre médicos y familias en los 

casos de intersexualidad revela una interacción profundamente influenciada por factores 

médicos, éticos, culturales y emocionales. Este vínculo está marcado por tensiones 

derivadas de expectativas divergentes: mientras los médicos buscan equilibrar principios 

éticos, normativas legales y prácticas clínicas, las familias suelen priorizar la resolución 

de lo que perciben como una “crisis” relacionada con la conformidad corporal y social de 

sus hijas, hijos o hijes, llevando a algunos de los profesionales entrevistados a reconocer 

que las decisiones podrían ser más beneficiosas si se posponen hasta que el infante pueda 

participar activamente en ellas. 

Además, como señala Karkazis (2008), algunos médicos contemporáneos funcionan 

como “profesionales fronterizos” que, desde dentro del sistema, desafían protocolos 

establecidos y buscan perspectivas más afirmativas de la diversidad corporal, por 

iniciativa propia o presionado por fuerzas externas, como ha sido el impacto del activismo 

y derechos humanos. Reconocer esta heterogeneidad permite identificar posibles alianzas 

con sectores médicos críticos, sin que esto implique minimizar la violencia sistémica que 

las prácticas médicas hegemónicas continúan ejerciendo sobre los cuerpos intersexuales. 

Un análisis matizado debe, por tanto, examinar las condiciones institucionales, 

discursivas y materiales que permiten la emergencia de estas posiciones críticas dentro 

de la medicina, así como las barreras que limitan su capacidad transformadora. 

 

 



361 
 

6. Reflexiones de cierre: Dinámicas biomédicas e institucionales en 

la adultez intersexual 

 

El análisis etnográfico revela que la gestión médico-institucional de los cuerpos 

intersexuales configura un campo de relaciones de poder donde convergen, se tensionan 

y se transforman diversas categorías explicativas. Si bien ciertas dinámicas persisten 

desde la infancia, la adultez intersexual emerge como un territorio donde emergen nuevas 

dinámicas de negociación, apropiación y resistencia frente al saber médico que 

complejizan significativamente la experiencia intersexual. 

Esta transformación no implica una ruptura total con las disposiciones adquiridas en la 

infancia. Por el contrario, las experiencias tempranas de medicalización generan 

sedimentaciones afectivas que perduran y condicionan las relaciones adultas con lo 

institucional. Las micro resistencias infantiles, como la negativa clandestina a tomar 

medicamentos, prefiguran las estrategias más elaboradas que despliegan las personas 

intersexuales adultas, evidenciando algunas continuidades significativas en las 

trayectorias biográficas, así como fascinantes ambivalencias en su relación con el sistema 

médico. 

En la adultez, la gestión médico-institucional adquiere una densidad particular. Las 

Circulares N.7, N.18 y N.15 del sistema sanitario chileno han reconfigurado formalmente 

el campo, prohibiendo cirugías normalizantes—puntualmente, con fines estéticos— en 

menores y proclamando principios de autonomía progresiva. Sin embargo, la etnografía 

revela la persistencia de un modelo hegemónico biomédico cuyo aparato diagnóstico 

sigue leyendo los cuerpos intersexuales principalmente como anomalías. Como expresó 

crudamente la Dra. Yanes (entrevista, 2022): “vemos patologías, no personas”. 

Esta contradicción entre reforma normativa y continuidad patologizante produce un 

escenario complejo donde las personas intersexuales adultas deben negociar 

constantemente su relación con lo médico. Ana (2023) narra cómo abandonó las 

revisiones anuales tras soportar exámenes invasivos hasta los veinte años. Este 

distanciamiento no representa una simple evasión, sino una decisión estratégica basada 

en una evaluación crítica de la relación costo-beneficio del acompañamiento médico 

institucional. 

 



362 
 

La figura del médico emerge en la adultez como una presencia ambivalente. Por un lado, 

persisten experiencias de objetivación y deshumanización, como expresa Ana (2023): 

“todo el mundo me quería ver la entrepierna”. Por otro, aparecen profesionales que abren 

espacios de reconocimiento subjetivo, como la ginecóloga que Chuli (2022) recuerda la 

“acompañó con respeto”. Estas ambivalencias revelan que el poder médico no opera de 

manera monolítica, sino a través de prácticas heterogéneas que pueden tanto reforzar 

como desestabilizar la patologización, como intento exponer en el siguiente rizoma: 

 

Figura 27: Configuración de subjetividades en la gestión con lo médico-institucional. Elaboración propia 65 

 
65 Representa cómo las personas intersexuales adultas navegan el sistema médico de manera compleja y no binaria 
(aceptación total vs. rechazo total), combinando disposiciones heredadas de experiencias tempranas, estrategias de 
negociación selectiva (aceptando algunos tratamientos y rechazando otros), y prácticas de reapropiación del 
conocimiento médico. El rizoma muestra que la relación con lo médico es un campo de agencia ambivalente donde 
coexisten múltiples dinámicas simultáneamente. 

 



363 
 

La categoría de disposiciones encarnadas permite comprender cómo los cuerpos 

intersexuales adultos sostienen o transforman inscripciones afectivas heredadas de la 

infancia médica o en un pasado próximo. Karen (2023) ejemplifica este proceso al relatar 

su distanciamiento de los espacios médicos tras múltiples experiencias de 

deshumanización, optando por prácticas de autoatención como la medicina alternativa, 

desde donde reconfigura su bienestar, a la vez que continúa su transición. 

Sin embargo, la etnografía también evidencia los límites de esta categoría. Las 

disposiciones no operan como determinaciones mecánicas, sino como tendencias que 

pueden ser reflexivamente transformadas. El caso de Karen muestra que las disposiciones 

de desconfianza adquiridas no determinan completamente su relación adulta con lo 

médico, sino que son activamente reelaboradas a través de búsquedas alternativas que no 

pueden reducirse a meros efectos de la socialización temprana.  

Este desborde teórico nos invita a pensar las disposiciones no solo como restricciones, 

sino también como recursos potenciales para la agencia. La desconfianza hacia lo médico, 

lejos de ser un simple trauma, puede convertirse en un filtro crítico que permite evaluar 

y seleccionar intervenciones, profesionales y espacios institucionales según criterios 

propios de bienestar. 

Los actos de legitimación y subversión respecto a la gestión médico-institucional se 

expresan en la adultez a través de decisiones que trascienden la dicotomía simple entre 

aceptación y rechazo. Nico, quien adhiere rigurosamente a su régimen hormonal, lo hace 

desde una experiencia de agencia encarnada: “si no me tomo las pastillas, siento que me 

desaparecen las pechugas”. La medicalización opera aquí no como mera disciplina 

impuesta, sino como tecnología de afirmación de una corporalidad deseada. 

Simultáneamente, quienes rechazan explícitamente ciertos aspectos del saber médico, 

como Cami (2021) al afirmar que “hoy entiendo que mi cuerpo no necesita ninguna 

mejora, ninguna otra operación”, no lo hacen desde una exterioridad respecto a lo médico, 

sino desde una reapropiación crítica de ese mismo discurso. Este rechazo se articula con 

procesos colectivos de despatologización impulsados desde el activismo intersexual. 

El desborde teórico radica en reconocer que legitimación y subversión no son actos 

discretos y mutuamente excluyentes, sino aspectos de performatividades complejas que 

operan simultáneamente en diferentes niveles. La adhesión a ciertos protocolos puede 

coexistir con el rechazo a otros, y ambos gestos pueden formar parte de una misma 



364 
 

estrategia de habitabilidad corporal que transforma el sentido mismo de lo médico. Esta 

simultaneidad desafía los marcos teóricos que tienden a conceptualizar la resistencia 

como exterioridad pura respecto al poder. 

Las tramas de afecto y poder en torno a la gestión médica adquieren configuraciones 

específicas en la adultez intersexual. Si en la infancia estos vínculos estaban mediados 

por una asimetría radical entre familia, profesionales y pacientes, en la adultez emergen 

relaciones más horizontales donde el afecto opera como práctica ética y no solo como 

instrumento de control. 

La “preocupación” que señalan algunos profesionales médicos demuestra un afecto que, 

siguiendo a Das (2007), no se reduce a una dimensión emocional, sino que constituye una 

forma de poder con doble filo: puede manifestarse como violencia epistémica o como 

cuidado ético (Spivak, 2003[1988]). Este doble filo del afecto institucionalizado revela 

que la dimensión relacional del cuidado es tan estructural como potencialmente 

transformadora. Por ejemplo, Pablo (2021) y Chuli (2022) recuerdan el acompañamiento 

de sus médicos para “encaminar” sus procesos conforme a sus deseos, evidenciando que 

el afecto institucionalizado puede transformarse en práctica de reconocimiento.  

La fisura interpretativa consiste en reconocer que el afecto no es un mero epifenómeno 

de las relaciones de poder, sino una dimensión constitutiva de las mismas que puede tanto 

reforzar como desestabilizar las jerarquías institucionales. Esta dimensión afectiva de la 

relación médico-paciente raramente aparece en los análisis foucaultianos clásicos del 

biopoder, constituyendo un desborde empírico que obliga a repensar la complejidad 

relacional de las instituciones médicas y las fisuras del modelo hegemónico. 

La etnografía permite pensar el embodiment o, la reconfiguración corporal, no solo 

como una experiencia subjetiva, sino como una práctica política atravesada por 

condiciones estructurales. Karen (2023) expresa esta tensión al decir: “no poder costear 

el tratamiento hormonal es vivir con la angustia constante de saber que tu cuerpo puede 

cambiar en cualquier momento”. Esta dimensión material, a menudo ausente en los 

análisis fenomenológicos del cuerpo, evidencia cómo la experiencia intersexual adulta 

está condicionada por desigualdades económicas y barreras institucionales que 

determinan posibilidades diferenciales de habitar el propio cuerpo. 

El desborde teórico radica aquí en comprender que el embodiment intersexual adulto no 

es solo una experiencia de vulnerabilidad ante la norma médica, sino también un campo 



365 
 

de experimentación donde emergen posibilidades corporales que exceden las taxonomías 

binarias. Esta duplicidad —el cuerpo como territorio de precariedad y como laboratorio 

de posibilidades— complejiza los marcos teóricos que tienden a enfatizar solo uno de 

estos aspectos. 

En la adultez, a diferencia de la infancia donde predomina la heterodesignación, 

surgen prácticas de autoconstrucción basadas en la apropiación crítica del conocimiento 

sobre el propio cuerpo.  La reapropiación de informes clínicos, como en el caso de Gema 

(2022) releyendo sus diagnósticos para construir una genealogía corporal alternativa, 

representa un trabajo hermenéutico que transforma documentos disciplinarios en recursos 

para la autodeterminación. De manera similar, la expertización del conocimiento 

hormonal entre personas como Nico evidencia la emergencia de saberes híbridos que 

combinan elementos biomédicos con experiencias encarnadas, desafiando así el 

monopolio epistémico del modelo hegemónico de salud. 

La articulación de redes de autocuidado representa otra dimensión crucial de estas 

“tecnologías del yo” colectivas. Ana señala: “te empiezas a aceptar y a reconocer qué es 

lo que necesita tu propio cuerpo”, frase que condensa el movimiento de retorno hacia el 

cuerpo como fuente legítima de conocimiento. Sin embargo, la etnografía también 

introduce un límite: estas prácticas no están igualmente disponibles para todas las 

personas, pues dependen de acceso a información, redes, tiempo y recursos materiales. 

El desborde teórico consiste aquí en reconocer que las “tecnologías del yo” no son meras 

prácticas individuales de autodominio, sino procesos socialmente situados que dependen 

de condiciones materiales y redes de soporte. Las prácticas de autoconstrucción, por 

tanto, no pueden pensarse como una capacidad inherente, sino como una posibilidad 

mediada por factores estructurales que producen accesos diferenciales a los recursos 

necesarios para devenir sujeto reflexivo. 

Lo que el análisis etnográfico revela con mayor claridad es la profunda imbricación entre 

estas categorías. Las disposiciones encarnadas condicionan, pero no determinan los actos 

de legitimación y subversión; estos, a su vez, se desarrollan en el seno de tramas afectivas 

que pueden tanto reforzar como subvertir relaciones de poder; la reconfiguración corporal 

nunca es meramente física, sino que implica prácticas de autoconstrucción subjetiva; y 

estas últimas no ocurren en el vacío, sino que están mediadas por disposiciones previas y 

condiciones estructurales. 



366 
 

La gestión médico-institucional de la intersexualidad en la adultez no puede, por tanto, 

reducirse a un modelo binario de dominación/resistencia. Por el contrario, se configura 

como un campo relacional donde normas, discursos y prácticas se tensionan 

continuamente: la norma médica se reproduce, se adapta, se resiste y, en ocasiones, se 

convierte en palanca de agencia, como intento exponer en la figura 27. Esta complejidad 

exige aproximaciones teóricas capaces de captar las ambivalencias y contradicciones 

inherentes a las experiencias intersexuales sin sacrificar su dimensión política. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



367 
 

Capítulo VIII 

La gestión de lo cotidiano 

No es la falta de limpieza o de salud lo que causa la abyección, 
sino aquello que perturba una identidad, un sistema, un orden. 
Lo que no respeta los límites, los lugares, las reglas. Lo 
entremedio, lo ambiguo, lo mixto. 

(Kristeva, 1982, p.4) 

 

1. Prácticas cotidianas de construcción subjetiva: Cuerpo, deseo y 
diferencia 
 

En este capítulo examino los modos en que las personas intersexuales navegan su vida 

cotidiana, construyen o transforman sus subjetividades y despliegan estrategias de 

agencia en un contexto marcado por las expectativas sociales hegemónicas. A partir del 

material etnográfico, analizaré las diversas formas en que estos sujetos gestionan sus 

corporalidades, sexualidades e identidades, articulando procesos de resistencia, 

negociación y resignificación. 

La sexualidad emerge como un territorio particularmente significativo donde se 

materializa la tensión entre los dispositivos de normalización y las prácticas de autonomía 

corporal. Las narrativas etnográficas revelan que la experiencia sexual de las personas 

intersexuales está frecuentemente atravesada por procesos de exclusión y patologización 

que construyen sus cuerpos y deseos como “abyectos” (Kristeva, 1982). La teoría de la 

abyección resulta particularmente fecunda para comprender cómo aquello que transgrede 

las fronteras normativas de la corporalidad sexuada es constituido como “lo otro”, como 

lo que debe ser repudiado para mantener la estabilidad del orden social. Los cuerpos 

intersexuales, en su radical cuestionamiento de la dicotomía sexual por su sola existencia, 

son posicionados en esta zona de abyección, sometidos a intervenciones normalizadoras 

que buscan reestablecer la inteligibilidad binaria. 

Sin embargo, el análisis etnográfico revela que las personas intersexuales desarrollan 

sofisticadas estrategias de reapropiación sexual que incluyen la búsqueda activa de 

relaciones donde sus corporalidades sean reconocidas y valoradas, la exploración de 



368 
 

prácticas sexuales que desafían las expectativas heteronormativas, y la elaboración de 

narrativas alternativas sobre el placer y el deseo que trascienden los marcos 

patologizantes. Estas prácticas constituyen formas de agencia sexual que permiten 

reconstruir su relación con el propio cuerpo y deseo desde la afirmación de experiencias 

corporales diversas y legítimas. 

Las narrativas etnográficas también evidencian una constante negociación con las 

categorías identitarias de género. Los términos “mujer”, “hombre”, “trans” o 

“intersexual” revelan las insuficiencias del marco binario para contener la diversidad de 

estas experiencias. Particularmente reveladora resulta la tensión que emerge en torno a la 

categoría “mujer”: identificarse como “mujer intersexual” implica un posicionamiento 

ambivalente que supone tanto la apropiación de una categoría que ofrece inteligibilidad 

social como el cuestionamiento de sus fundamentos biologicistas y esencialistas. 

El análisis que propongo se sitúa en la intersección de varias corrientes teóricas: la teoría 

de la abyección de Kristeva (1982), la performatividad de género de Butler (2007[1990]), 

el concepto de habitus de Bourdieu (1977[1972]), y las nociones de agencia situada de 

Ortner (2006) y Mahmood (2005). Sin embargo, más que aplicar teorías establecidas, 

busco cuestionar y reformular los marcos conceptuales dominantes a partir de las 

narrativas intersexuales. La noción de performatividad de Butler debe repensarse cuando 

la disrupción identitaria no es una elección política sino una imposición diagnóstica, 

mientras que el habitus bourdieusiano muestra sus insuficiencias frente a trayectorias 

donde la ruptura con esquemas corporales aprendidos es abrupta y radical. 

Estas prácticas cotidianas se articulan en lo que podríamos denominar “proyectos 

corporales” (Connell, 1995), configuraciones complejas de prácticas, discursos y 

relaciones sociales mediante las cuales las personas intersexuales buscan construir vidas 

habitables en un contexto social que frecuentemente niega la legitimidad de sus 

experiencias. La gestión cotidiana de la experiencia intersexual constituye una práctica 

ética y política que interroga los fundamentos mismos de nuestras concepciones sobre el 

cuerpo, el género y la diferencia. 

A partir de este marco conceptual y del análisis de las narrativas etnográficas en los 

campos de la sexualidad y la construcción identitaria, el cierre del capítulo se estructura 

en torno al examen de cinco categorías analíticas que emergen del trabajo de campo. Las 

disposiciones encarnadas se revelan como esquemas corporales específicos que 

configuran modos particulares de habitar la corporalidad intersexual, manifestándose en 



369 
 

las formas de percibir el propio cuerpo y relacionarse sexualmente. Los actos de 

legitimación comprenden estrategias para validar experiencias sexuales e identitarias 

frente a marcos normativos excluyentes, desde narrativas alternativas sobre el deseo hasta 

la búsqueda de espacios de reconocimiento. Las tramas de afecto y poder iluminan las 

redes relacionales donde se despliegan dinámicas de exclusión y patologización, pero 

también espacios de reconocimiento mutuo y vínculos afectivos que trascienden lo 

heteronormativo. La reconfiguración corporal abarca prácticas de transformación, 

cuidado y resignificación del propio cuerpo, desde la gestión de intervenciones médicas 

hasta la exploración de nuevas formas de placer e identidad. Finalmente, las prácticas de 

autoconstrucción comprenden procesos reflexivos mediante los cuales las personas 

intersexuales elaboran narrativas coherentes sobre sus trayectorias, construyendo marcos 

interpretativos que trascienden los dispositivos patologizantes. 

Este análisis categorial busca contribuir a una comprensión más matizada de cómo las 

personas intersexuales construyen agencia en los campos de la sexualidad y la identidad, 

ofreciendo herramientas conceptuales que emergen del material etnográfico para pensar 

la experiencia intersexual como territorio de producción de conocimientos sobre el 

cuerpo, el deseo y la diferencia. 

 

2. Sexualidad, abyecciones y estrategias 
 

Desde una perspectiva antropológica, la sexualidad no puede entenderse como una mera 

expresión biológica o instintiva; por el contrario, constituye un sistema simbólico 

profundamente modelado por factores históricos, sociales y culturales (Rubin, 1975; 

Héritier, 1996). En el caso de las personas intersexuales, esta construcción social de la 

sexualidad se ve atravesada por discursos normativos que intentan inscribir sus cuerpos 

y experiencias dentro de un binarismo de género rígido. Dichos discursos no solo buscan 

“normalizar” las corporalidades intersexuales, sino también regular sus deseos, prácticas 

y vínculos afectivos. 

Este apartado propone, por tanto, un análisis que trasciende las categorías médicas y 

biologicistas, para centrarse en cómo las personas intersexuales habitan, negocian y 

resignifican sus cuerpos y sexualidades en contextos socioculturales específicos, como es 

el chileno. Este enfoque parte de la comprensión de la sexualidad como una construcción 



370 
 

social, permeada por normas, emociones, imaginarios y subjetividades, pero también 

reconoce que los cuerpos intersexuales se constituyen como espacios de tensión entre 

expectativas normativas y vivencias individuales que, en muchos casos, desbordan los 

límites de las categorías dominantes de sexo y deseo. 

En este sentido, las sexualidades intersexuales son múltiples, situadas y fluidas. Algunas 

de ellas se inscriben dentro de la matriz heterosexual hegemónica, mientras que otras 

desafían activamente las etiquetas fijas impuestas por la cisheteronorma. Estas 

experiencias incluyen una amplia gama de orientaciones sexuales, prácticas y formas de 

deseo, las cuales están profundamente influenciadas por la experiencia corporal y social 

de ser intersexual. 

 

2.1 Abyecciones de la heterosexualidad 

 

Desde una mirada etnográfica, los relatos recogidos evidencian que la adolescencia 

emerge como un momento clave en la configuración de la identidad sexual intersexual. 

Esta etapa se encuentra marcada por tensiones estructurales y vivencias personales que 

revelan dinámicas de exclusión, estigmatización y resistencia, tal como fue analizado en 

el Capítulo VI. Siguiendo los planteamientos de Kristeva (1982) sobre la abyección, los 

cuerpos intersexuales son construidos como “otros” amenazantes que deben ser 

contenidos, regulados o invisibilizados para mantener la coherencia del orden simbólico 

heterocisnormativo. 

En los relatos intersexuales, esta abyección se manifiesta de múltiples maneras: desde 

comentarios discriminatorios y medicalización temprana, hasta la exclusión en los 

discursos educativos sobre sexualidad, los cuales suelen estar mediados por una mirada 

cisheteronormativa que invisibiliza las experiencias intersexuales. Tal como señala Lily, 

la ausencia de referentes y espacios de validación durante la adolescencia no solo refuerza 

la sensación de otredad, sino que también limita las posibilidades de agencia sexual y 

afectiva. 

En muchos momentos pensé que mi vagina era normal, pero mi ex pololo66 me dijo que no se 

parecía mucho a las que había visto y, sobre todo, que no era muy fácil entrar en ella. Ahí comenzó 

todo el rollo existencial, porque pensé que nunca iba a satisfacer a nadie, porque estaba como que 

 
66 Pareja sexoafectiva. 



371 
 

atrofiá´, y que, sin sexo, o al menos ese sexo que aprendemos es el correcto, nadie me iba a querer. 

Y mira la hueá´ que pensaba. Hoy pienso que era muy tonta de niña, pero era un cúmulo de tantas 

cosas que me habían formado como persona: el cole, mi familia, la religión, el cómo entender ser 

mujer entre mi mamá y mis amigas, no sé, todo eso. (Lily, entrevista 2021) 

Este testimonio nos permite acceder directamente al momento en que la normatividad 

sexual se inscribe en el cuerpo intersexual, revelando cómo, en palabras de Foucault 

(2001[1975]), los discursos sobre la sexualidad operan como tecnologías de poder que 

clasifican los cuerpos en “normales” y “anormales”. La mirada masculina heterosexual 

se convierte aquí en el tribunal que dictamina sobre la “funcionalidad” del cuerpo 

intersexual, revelando cómo la matriz heterosexual opera no solo como sistema de deseo, 

sino como régimen de verdad corporal. 

La experiencia de Lily evidencia cómo la heterosexualidad penetrativa se constituye 

como el parámetro único de validación sexual, generando lo que podríamos denominar 

una ”epistemología genital” que reduce la sexualidad a la capacidad de acomodar 

modelos específicos de penetración. Esta reducción tiene efectos devastadores en la 

construcción de la autoestima y agencia sexual intersexual. 

Según Butler (1993), la abyección se vincula con aquello que es rechazado, excluido o 

marginalizado por el orden normativo, funcionando como el límite constitutivo que define 

lo que es inteligible y aceptable dentro del marco social. Este régimen produce una doble 

violencia: por un lado, invisibiliza y patologiza las variaciones corporales; por otro, 

restringe el acceso a marcos de reconocimiento y agencia sexual, generando sentimientos 

de vergüenza, extrañeza y exclusión. 

Las narrativas de Cami ilustran cómo estos procesos de abyección, en su caso, el silencio 

familiar, opera como mecanismo de producción de vergüenza: 

Hasta ahora me cuesta hablar de sexo, y sobre cómo tener este tipo de sexo, explicándolo todo. Yo 

no hablaba, era como algo mío muy profundo y un secreto familiar. Yo sabía que era vergüenza, 

me dolía explicar que era diferente. Además, esas diferencias como que son aún más difíciles de 

contar, porque son un tabú. A mí me han llegado a preguntar cómo no tenía canal vaginal por 

donde hacía pis. Bueno, y me lo han preguntado mujeres, que eso es lo peor, porque me hacían 

sentir que no formaba parte del club. (Cami, entrevista 2023) 

Este testimonio encarna precisamente lo que Kristeva (1982) describe como el proceso 

de abyección: aquello que, por amenazar los límites del orden simbólico, debe ser 

expulsado y silenciado. Pero la abyección, lejos de ser un concepto abstracto, se 

manifiesta en experiencias corporales y emocionales concretas, como el silencio impuesto 



372 
 

y la vergüenza que Cami describe. La pregunta que le han hecho sobre “cómo orinaba” 

no es simplemente producto de la ignorancia, sino un mecanismo de lo que Butler (1993) 

denomina “materialización reguladora”, donde el cuerpo intersexual es constantemente 

interrogado y puesto bajo escrutinio para reafirmar las fronteras de la normalidad 

corporal. Este proceso de abyección se vincula con aquello que es rechazado, excluido o 

marginalizado por el orden normativo, funcionando como el límite constitutivo que define 

lo que es inteligible y aceptable dentro del marco social. 

Del mismo modo, Lily relata cómo la ausencia de información y referentes sobre la 

sexualidad intersexual la condujo a buscar respuestas en la pornografía hegemónica, que 

reproduce modelos cisheteronormativos y excluyentes: 

Me obsesioné buscando que era lo que tenía. Viendo mucho porno también, a modo educativo 

para conocer otras vaginas, y saber qué es lo que podía y no podía hacer. Claro, el porno es lo más 

heterocis del sexo, y yo que no había sido penetrada aún, sentía que no podía hacer nada de todo 

eso. (Lily, entrevista 2021) 

Este relato se conecta con lo que Fausto-Sterling (2006[2000]) denomina la “mitología 

del dimorfismo sexual”, donde ciertas configuraciones corporales son naturalizadas como 

las únicas “verdaderas” o “funcionales”, mientras otras son construidas como 

incompletas, fallidas o patológicas. Lo que Lily experimenta no es simplemente 

desconocimiento sobre su propio cuerpo, sino la violenta imposición de un marco 

interpretativo que no puede acomodar su experiencia corporal.  

La pornografía mainstream opera como una pedagogía normativa fallida que no solo 

excluye las corporalidades intersexuales, sino que establece parámetros de “funcionalidad 

sexual” que resultan inalcanzables para muchas personas. Esto genera lo que podríamos 

denominar una ”violencia representacional” que refuerza sentimientos de inadecuación y 

fracaso sexual. 

Preves (2002, 2003) y Karkazis (2008) han señalado cómo la ausencia de referentes 

positivos sobre la diversidad corporal genera profundos sentimientos de aislamiento. Este 

rechazo cultural, sumado al silencio médico y social, se expresan en los relatos de Flor y 

Ana: 

Tu sexualidad es definida por lo que te dicen los médicos, y automáticamente, después va a pasar 

tu cuerpo e identidad por el Registro Civil, donde se te tiene que poner femenino o masculino, no 

hay más opciones. Y el punto es que cualquiera de estas opciones es jugar a la ruleta rusa, porque 

en el fondo tú no sabes como la persona intersex se va a desarrollar a lo largo de su vida, como va 



373 
 

a practicar su sexualidad. Entonces, es una exclusión desde la cuna que te genera un trauma en ese 

aspecto. (Flor, entrevista 2022) 

Yo, al ser una persona intersex, esto siento que afecta todas las capas de mi carácter. Me forcé a 

ser una persona que siempre intentaba gustar, que siempre intentaba agradar con una sensación de 

culpabilidad tremenda, porque si estaba con una persona que supuestamente me quería, yo entendía 

que él quería lo que venía [sexo], pero él no sabía quién era yo realmente. Yo decía: ¡Dios mío!, 

lo estoy engañando, tengo que compensar y ser buena en todo. (Ana, entrevista 2023) 

En ambos relatos, la sexualidad aparece condicionada por la mirada normativa que las ha 

definido desde antes incluso de que pudieran construir sus propios deseos. El complejo 

médico-legal no solo asigna categorías de sexo, sino que produce lo que 

denominaremos “trauma estructural intersexual”: una forma de violencia institucional 

que genera culpabilidad, vergüenza y sensación de engaño incluso en contextos de 

intimidad consensual. Este trauma no es producto de la intersexualidad per se, sino de las 

violencias normativas que la rodean (Lamas, 2014). 

Desde esta forma, resulta clave reconocer que la sexualidad no puede entenderse aislada 

de las emociones que la atraviesan. Las vivencias intersexuales evidencian que afectos 

como la vergüenza, el miedo, la inseguridad o el deseo están íntimamente ligados a los 

procesos sociales derivados del estigma social y de la falta de información sobre sus 

propios cuerpos. Así lo expresa Cami: 

Mi vida sexual era algo inhóspito, un terreno vedado. Sí me súper enamoraba platónicamente de 

todos los chicos, pero no dando nunca ningún paso. Si tenía algún rollo con alguien, me entraban 

un montón de inseguridades, así que lo terminaba antes de empezar. Yo recuerdo que inclusive 

apropiarme de mi propio cuerpo, onda la masturbación, era un espacio donde más que placer, me 

salía el llanto y me paralizaba. (Cami, entrevista 2021) 

Esta experiencia ilustra lo que Ahmed (2004) denomina “geografías emocionales”: 

espacios afectivos donde ciertos cuerpos son marcados como extraños incluso para sí 

mismos. La masturbación, práctica frecuentemente asociada con el autodescubrimiento y 

el placer, se convierte en un espacio de confrontación traumática con la propia diferencia. 

El llanto durante la masturbación puede interpretarse como una “respuesta somática al 

trauma normativo”: el cuerpo expresa a través del afecto aquello que no puede ser 

procesado cognitivamente debido a la ausencia de marcos de inteligibilidad positivos 

sobre la sexualidad intersexual. 

Asimismo, Flor subraya cómo las normas sociales no solo imponen un modelo de 

sexualidad, sino también dictan cómo debe sentirse quien no encaja en ese modelo: 



374 
 

A ti el sistema te dice cosas. Te dice como hay que comportarse en distintos sitios. De la sexualidad 

también te dice cosas, te dice como debe ser y qué es lo que debes hacer y tener para que sea 

placentera. También te dice cosas sobre como uno debe sentirse al ser diferente, porque si uno 

trata de caber forzosamente en el espacio que te metieron en la tierra, no te van a hacer sentido y 

te tienes que sentir mal, porque no está bien sentirse diferente. (Flor, entrevista 2022) 

Estas narrativas dan cuenta de que la heterosexualidad y la cisnormatividad funcionan 

como matrices que estructuran no sólo los cuerpos, sino también las posibilidades de 

deseo. Las personas intersexuales enfrentan así una doble invisibilización: sus cuerpos 

son ignorados o patologizados, y sus sexualidades son reducidas a una condición médica, 

negando la legitimidad de sus deseos y afectos. Esto tiene un impacto directo en sus 

vínculos sexoafectivos, como relatan Nico y Gema: 

Este tema de la sexualidad fue un poco difícil para mí, pero no con mi pololo actual, sino con el 

primero, porque yo tuve que ocupar al principio, algo así como consoladores, dilatadores, de 

distintos tamaños para poder agrandar mi vagina y tener una relación normal. Entonces, cuando 

yo tuve mi primera pareja y dejé de ser virgen, obvio que quería que todo fuera hermoso, pero lo 

malo es que yo tengo como un tope, entonces, a pesar de todos los dilatadores que usé, él no pudo 

ir más allá, entonces eso lo frustró muchas veces. Mis parejas sexuales siempre se quejan de que 

es muy corta. Entonces, esto no alcanza a ser muy placentero para ellos, me imagino. (Nico, 

entrevista 2022) 

La “queja” de las parejas de Nico no es simplemente una expresión de preferencia, sino 

una forma de violencia sexual normativa que responsabiliza a las personas intersexuales 

por no ajustarse a modelos corporales predeterminados. 

Es raro, porque no pensamos otro tipo de sexualidad. Por ejemplo, que él me complazca a mí 

primero hablando, y luego, yo complacerlo él de otras maneras, pero en realidad no es algo que 

pase. No pensamos la sexualidad de otra forma que no sea la penetración. Entonces, como yo fui 

asignada mujer, me tienen que penetrar, si no, chao. (Gema, entrevista 2022) 

La heterosexualidad aquí es presentada como el modelo “deseable,” lo que genera 

presiones para conformar cuerpos y deseos intersexuales dentro de este marco. Esta 

matriz de normas cisnormativas, genera la expectativa de que las personas tengan un 

género y un sexo “coherente”, lo que limita la exploración de las sexualidades 

intersexuales fuera de lo binario. La presión por ajustarse al modelo heterosexual y 

genitalizado de la sexualidad genera tensiones, frustración y sufrimiento, limitando la 

posibilidad de imaginar y vivir sexualidades intersexuales que escapen de ese guion 

normativo. Además, esta dinámica impacta en la posibilidad de establecer vínculos 

afectivos estables y de experimentar la sexualidad desde el placer y la agencia: 



375 
 

A mí me ha pasado que llega el momento de decirle, “mira, yo soy intersexual” y que te diga 

“chucha, yo no puedo con eso”. O sea, yo conocí a una persona y quiero compartir con ella o con 

él, pero él me dice que tengo una limitación, es una limitación sexual, y ahí queda. Fin de ese 

amorío. (Gema, entrevista 2022) 

La construcción de la intersexualidad como “limitación sexual” revela cómo opera 

el “capacitismo sexual”: un sistema de opresión que establece jerarquías de capacidad 

sexual basadas en normas corporales restrictivas. Esta dinámica no solo afecta las 

posibilidades de establecer vínculos, sino que refuerza la internalización de la vergüenza 

y la percepción de inadecuación. 

Y así empecé a tener relaciones, generalmente invadida por el miedo de que me discriminaran al 

darse cuenta. Es verdad que siempre han sido esporádicas, cuidando siempre de que la persona 

fuese confiable, ya que luego llegaba ese fatídico momento (que odiaba y odio), en el que al 

principio decía que no quería tener penetración y que después opté por decir que no podía tenerla. 

Con este último paso me quité el peso de tener que estar pendiente de que el otro detectara mi 

diferencia, y así conseguí relajarme. Sin embargo, noto que aún queda un bloqueo ahí, siento que 

algo dentro de mí no funciona, nunca he tenido una relación de más de 3 meses y esto, obviamente, 

está evidenciando algo. (Cami, entrevista 2021) 

No obstante, y pese a estos procesos de exclusión y violencia simbólica, muchas de las 

personas entrevistadas han comenzado a transformar la experiencia de abyección en un 

espacio de reflexión crítica y resistencia. Desde la apropiación de sus cuerpos, el 

cuestionamiento de las normas sexuales hegemónicas y la creación de nuevas formas de 

vincularse, estas experiencias revelan un proceso de resignificación que desafía la matriz 

heterosexual y cisnormativa. 

En este sentido, la abyección no constituye un destino ineludible, sino un campo de 

disputa donde emergen estrategias para reapropiarse de la sexualidad y construir 

subjetividades que escapan a las lógicas de la patologización y la vergüenza. La agencia 

intersexual, lejos de ser un acto individual aislado, se configura en diálogo con un 

contexto social que las rechaza, pero que también puede ser resignificado a través de la 

resistencia cotidiana, el activismo y la creación de nuevas narrativas sexoafectivas. 

 

2.2 Estrategias de resignificación  

 

De esta forma, algunas personas intersexuales no solo se presentan como receptoras de 

estas dinámicas, sino que también ejercen agencia para negociar y resignificar su 



376 
 

identidad sexual. Desde las abyecciones iniciales hasta las estrategias de resignificación, 

se revela un proceso que evidencia la capacidad de las personas intersexuales para 

reconfigurar no solo su propia identidad, sino también los marcos culturales que intentan 

silenciarlas. Las dinámicas que emergen en este contexto ofrecen una ventana para 

comprender no solo las experiencias individuales, sino también las relaciones de poder y 

las posibilidades de transformación social, la experiencia de Lily resulta esclarecedora: 

A mí se me hicieron muchas cosas mal. Por ejemplo, normalizar mis genitales, cortando y quitando 

sensibilidad, impidiendo que tenga una sexualidad gozosa, porque, aunque los genitales no sean 

estándares, que al final eso no importa tanto, es posible encontrar un placer, pero en mi caso, yo 

no puedo encontrar mi placer tan fácil, porque alguien se metió en un campo que era decisión mía. 

Entonces, hoy me toca buscarla de otras formas. (Lily, entrevista 2021) 

“Hoy me toca buscarla de otras formas”, afirma Lily refiriéndose a su búsqueda de placer 

sexual después de intervenciones médicas que afectaron su sensibilidad genital. Esta 

simple frase contiene toda la potencia de lo que Ortner (2006) conceptualiza como 

“agencia situada”: no una libertad absoluta frente a las restricciones estructurales, sino la 

capacidad de maniobrar dentro de ellas, buscando intersticios donde sea posible la acción 

transformadora.  

La experiencia intersexual chilena, sin embargo, revela dimensiones de la agencia que 

van más allá de la simple resistencia a la normatividad. Como sugiere Mahmood (2005), 

la agencia puede manifestarse también en formas de habitar las normas que, aunque no 

las subviertan abiertamente, las resignifican desde dentro. Siguiendo esta línea, identifico 

tres estrategias principales en las narrativas analizadas: a) Activismo y visibilidad, b) 

Construcción de narrativas propias y c) Rechazo a sexualidad hegemónica, cada una 

representando distintas modalidades de agencia situada. 

En cuanto al activismo y la visibilidad, muchas personas intersexuales participan en 

movimientos que buscan educar a la sociedad, reformar marcos legales y promover una 

atención médica basada en la autonomía corporal. Un ejemplo claro es el creciente 

reconocimiento de la intersexualidad dentro de los discursos de diversidad sexual y de 

género en Chile. Las marchas, charlas sobre salud sexual y plataformas digitales han 

permitido que activistas—intersexuales o no—compartan historias que normalizan y 

celebran la intersexualidad como parte de la diversidad humana. 

Estos movimientos han impulsado una resignificación positiva de los cuerpos 

intersexuales, transformando la vergüenza en orgullo. Desde enfoques feministas y 



377 
 

postestructuralistas, el cuerpo intersexual deja de ser solo un objeto de regulación para 

convertirse en un espacio de subjetividad y resistencia (Butler, 1993; Lamas, 2014). La 

revalorización del cuerpo intersexual a través de la sexualidad genera nuevas narrativas 

que celebran la diversidad, como expresa Karen: 

Yo todavía, cuando me miro, pienso que mi cara ha cambiado bastante a como era antes, pero me 

miro y sigo viendo mi pene raro (que aún está ahí), la mandíbula masculina o las líneas del rostro 

que no me gustan. Todos esos detallitos que nunca fueron de mi parecer, todos esos detalles que 

manifestaban una masculinidad que era la mía y que determinaban a quien le gustaba o con quien 

me acostaba, por ejemplo, pero hoy, al estar metida en todo el movimiento trans, me acepto, porque 

soy yo, aprendí a entender que soy un cuerpo diverso y que con eso se va a la cama. (Karen, 

entrevista 2023) 

Respecto a la segunda, a través de la escritura, el arte, los testimonios y las redes sociales, 

las personas intersexuales construyen narrativas que contrarrestan las versiones 

medicalizadas y estigmatizantes de sus cuerpos, pero que no necesariamente se 

encuentran bajo el alero del activismo, como señala Yuri: 

Después que corté con una relación de pareja que fue muy importante para mí, yo no terminaba de 

cerrar el tema de que yo no podía tener hijos biológicos, para él yo no era mujer. Me frustré mucho 

porque nos separamos y a los 3 meses él dejó embarazada a una chica. Y para mí fue la muerte. O 

sea, para mí, puedes formar una familia con esa chica y todo bien, pero en ese momento fue un 

golpe a mi existencia y sobre mi femineidad. Estaba tan mal, porque era mi primera ruptura 

sentimental. ¿Sabes? Después con otros novios no fue tan terrible, pero ahí fue cuando toqué 

fondo. Vale y cuando empecé a hablar, a contar la historia esta para desahogarme, la gente se reía, 

pero yo esto no lo vi como algo negativo, porque a la vez yo me empecé a aliviar. Y me di cuenta 

de que hablar me sanaba, una persona me dijo así: yo conozco una chica que nunca podrá tener 

hijos, quizás te hace bien hablar con ella, y así fue. (Yuri, entrevista 2023) 

Finalmente, el rechazo a la normalización se inscribe en una crítica más amplia a las 

normas hegemónicas de género y sexualidad. Como argumenta Butler (2004[1997]), al 

cuestionar las categorías binarias de sexo y género, las personas intersexuales no solo 

reconfiguran sus experiencias individuales, sino que también desestabilizan las 

estructuras normativas que sostienen estas categorías. Esta negociación, entonces, 

trasciende la esfera individual y adquiere implicaciones políticas y culturales, como relata 

Pablo: 

Durante mucho tiempo pensé que no era masculino, que no era varonil, porque estaba físicamente 

incompleto. Pensaba que ser un hombre estaba necesariamente ligado a unos genitales masculinos 

grandes, completos y funcionales. El hecho de poder penetrar a una mujer, porque eso es lo que 

me tocaba, pero el hecho de tener testículos pequeños y un pene más corto, y también ser estéril 



378 
 

me hizo pensar durante mucho tiempo que no tenía derecho a esa masculinidad, pero tampoco la 

quería. Hoy en día, las cosas están mejor, estoy mucho más deconstruido en la cuestión. En todas 

estas cuestiones, de hecho. Pero la reflexión está lejos de terminar, hay todo un sistema detrás que 

desenredar. (Pablo, entrevista 2022) 

Es fundamental reconocer que las respuestas de las personas intersexuales ante las 

intervenciones médicas no son homogéneas, como expuse en el capítulo precedente. 

Mientras algunas resisten activamente los procedimientos diseñados para “normalizar” 

sus cuerpos y reivindican el derecho a una sexualidad diversa (Karkazis, 2008), otras 

consideran estas intervenciones como estrategias para mejorar su bienestar, construir su 

identidad y acceder a experiencias placenteras en sus propios términos (Preves, 2003). 

Estas posiciones, lejos de ser contradictorias, reflejan la diversidad de trayectorias y 

experiencias intersexuales, así como la capacidad de agencia dentro de un marco 

estructurado por normas biomédicas y socioculturales. 

Aunque los caminos sean distintos, ambos desafían la sexualidad hegemónica y abren 

espacios para narrativas alternativas sobre el deseo, el placer y la identidad (Fausto-

Sterling, 2006[2000]). Como expone Lily: 

[Decidí operarme] Pero, no por un tema identitario o porque quisiera “volver” a intentar prácticas 

sexuales heterocis, sino porque creía que podía ser más cómodo si no me limitaba, o si 

experimentaba la posibilidad de penetrarme cualquier pareja, sea hombre o mujer, quería poder 

experimentar. Creo que esto es algo en lo que no tengo tanto argumento, sólo lo hice porque sentí 

que podía estar mejor.  (Lily, entrevista 2021) 

A su vez, estas estrategias reflejan cómo la experiencia intersexual no solo enfrenta las 

normas sociales, sino que también puede redefinirlas, enmarcándolas en un proceso de 

autodescubrimiento que busca construir una relación positiva con sus cuerpos.  

Sí, creo que es una forma nueva de vivir mi sexualidad y me gusta. No tengo esa barrera corporal 

de no poder experimentar algo. Siento que experimenté mi sexualidad de una forma, que me llevó 

a conocer mi lado lésbico, y ahora puedo disfrutar ese lado lésbico con consoladores, por ejemplo. 

(Lily, entrevista 2021) 

Estas nuevas configuraciones del deseo permiten a las personas intersexuales explorar sus 

cuerpos y prácticas sexuales desde una posición de agencia, evidenciando cómo estos 

espacios de exploración también son de resistencia y de producción de subjetividades 

alternas. Karkazis (2019) documenta cómo muchas personas intersexuales han 

transformado las nociones convencionales del deseo, posicionando sus cuerpos no como 

“anormales”, sino como únicos y deseables, reclamando su autonomía frente a las 



379 
 

narrativas culturales que buscan disciplinarlos. Esto se ve reflejado en los relatos de Pola 

y Gema: 

Ya en el cole tuve mi primer “amor”. Yo aún era una chica, una especie andrógina, pero en algún 

momento de carrete recuerdo que le comenté mi situación. Fue una de las primeras personas, 

aparte de mi familia, en saber que mi cuerpo era diferente y que tenía HSC. En ese mismo momento 

nos besamos, empecé a experimentar sexualmente ¡bien vieja! le comenté que yo siempre me había 

sentido más identificada con el sexo masculino y, al hablarlo con él, llegué a la conclusión de que 

quería ver la posibilidad de operar mis genitales para que tuvieran la apariencia de unos más 

masculinos y poder cambiar mi identidad de mujer a hombre. Él era bisexual, así que estaba 

dispuesto a experimentar con todo este atao’67. (Pola, entrevista 2021) 

Pues, mi sexualidad varía indefinidamente. Me gustan los hombres, pero estaba atraída por mujeres 

también. No me considero bisexual, pero siento que, como no concibo los cuerpos como los otros 

los entienden, al final del día me da un poco igual lo que tiene en entre las piernas. Para mí el deseo 

radica en otras cosas. (Gema, entrevista 2022) 

En síntesis, la experiencia individual y colectiva de las personas intersexuales evidencia 

cómo el sistema cultural clasifica los cuerpos, jerarquiza las diferencias y produce 

exclusiones, pero también abre espacios para nuevas reflexiones sobre el deseo, el 

consentimiento y las prácticas sexuales inclusivas. Estas narrativas revelan horizontes 

alternativos para pensar el cuerpo, la subjetividad y las emociones, permitiendo imaginar 

configuraciones más abiertas y menos normativas de la sexualidad y el deseo. 

 

3. Ser “Mujer” o ser “Mujer intersexual” 
 

La tensión entre “ser mujer” y “ser mujer intersexual” revela una aporía fundamental en 

el corazón de las categorías de género: la simultaneidad de su necesidad y su 

imposibilidad. Esta aporía opera dentro de lo que Butler (2007[1990]) denomina la matriz 

heteronormativa, un sistema de inteligibilidad que exige la coherencia entre sexo 

biológico, género y deseo sexual. En el contexto chileno, donde la feminidad se articula 

históricamente en torno a la figura maternal mariana (Montecino, 1996), esta tensión 

adquiere dimensiones particulares que trascienden la mera autodefinición individual para 

convertirse en un campo de batalla por la inteligibilidad misma de los cuerpos y las 

subjetividades. 

 
67 Problema, drama. 



380 
 

Cuando las mujeres intersexuales se definen simplemente como “mujeres”, sin el 

calificativo “intersexual”, realizan una operación compleja que no puede reducirse a la 

asimilación o el passing. Esta omisión estratégica constituye lo que podríamos denominar 

una “política de lo innombrable”: la decisión de habitar una categoría desde su interior, 

sin explicitar la diferencia que podría convertirse en marca de exclusión. Esta estrategia 

se alinea con lo que Das (2007) conceptualiza como formas de “trabajo de reparación” 

que buscan reconstruir la normalidad cotidiana tras la confrontación con la violencia de 

las categorizaciones normativas. 

Yuri articula esta estrategia cuando afirma:  

Físicamente yo soy totalmente normal, porque todo lo que tiene que estar bien, lo que es externo 

está bien, solo que no implica tener una vagina. Mis genitales femeninos son normales, por eso 

podría decir que no soy intersex, soy mujer. (Yuri, entrevista 2023) 

Esta declaración opera una redefinición radical de los criterios de normalidad femenina 

que resonantes con la crítica foucaultiana (1976) al dispositivo de la sexualidad. Al 

separar la “normalidad” de la presencia vaginal, Yuri no solo cuestiona los criterios 

biomédicos, sino que propone una taxonomía corporal alternativa donde ciertos 

elementos anatómicos se vuelven prescindibles para la pertenencia categorial. 

La expresión “no soy intersex, soy mujer” no debe leerse como negación de la 

intersexualidad, sino como estrategia de supervivencia que busca acceder al 

reconocimiento social a través de la autoubicación en la categoría más amplia y 

socialmente legitimada. Esta operación se vincula con lo que Bourdieu (1990[1980]) 

denomina habitus: disposiciones incorporadas que permiten navegar campos sociales 

específicos sin explicitar constantemente las reglas del juego. 

Sin embargo, esta estrategia de identificación exclusiva como “mujer” se complica 

cuando examinamos los testimonios que revelan las fisuras internas de esta categoría. 

Flor expresa: 

No sé, nunca voy a tener hijos y hasta decirlo me da pena, me causa dolor, porque soy una mujer, 

hoy soy una mujer completa, pero no del todo completa sin la maternidad, y esa es una realidad 

con la que voy a tener que vivir para siempre duramente en el camino. (Flor, entrevista 2022) 

La contradicción performativa entre “mujer completa” y “no del todo completa” revela 

que la categoría “mujer” no es un espacio de refugio, sino un territorio atravesado por sus 

propias exclusiones internas. 



381 
 

Esta contradicción no es accidental: expone el carácter aporético de una categoría que 

promete incluir lo que estructuralmente excluye. La maternidad funciona aquí no como 

un atributo adicional de la feminidad, sino como su núcleo organizador, operando como 

lo que Foucault (1976) denomina un “dispositivo” que articula saberes, poderes y 

subjetividades en torno a la capacidad reproductiva. Este dispositivo maternal distingue 

entre la “mujer completa” y la “mujer incompleta”, revelando que “ser mujer” no 

constituye una pertenencia simple, sino una jerarquía interna donde algunas formas de 

feminidad son más legitimadas que otras. 

La experiencia de Yuri con su pareja masculina ilustra cómo esta jerarquía opera 

relacionalmente: 

Fue después que corté con una relación de pareja que fue muy importante para mí. Él no terminaba 

de cerrar el tema de que yo no podía tener hijos biológicos, para él no era mujer, y yo me lo terminé 

creyendo, así que empecé a buscar como resolver este tema, como ser mamá. (Yuri, entrevista 

2023) 

Este testimonio evidencia lo que Butler (2004) conceptualiza como la “vulnerabilidad 

primaria” del sujeto: la dependencia constitutiva del reconocimiento del otro para la 

propia supervivencia psíquica. La expresión “me lo terminé creyendo” revela el proceso 

mediante el cual las definiciones externas se interiorizan como verdades sobre el propio 

cuerpo y la propia identidad. 

Más aún, este testimonio revela que la capacidad reproductiva no opera solo como criterio 

de inclusión en la categoría “mujer”, sino como requisito para la deseabilidad 

heterosexual. La incapacidad reproductiva no solo cuestiona la feminidad, sino que 

compromete la posibilidad misma de establecer relaciones íntimas duraderas en el marco 

heteronormativo. Esto sugiere que “ser mujer” en contextos heterosexuales implica no 

solo la identificación con una categoría, sino la capacidad de cumplir con las expectativas 

relacionales que esa categoría supone, operando como lo que Preves (2003) denomina un 

“marcador de autenticidad” en las relaciones íntimas. 

Frente a estas limitaciones de la identificación exclusiva como “mujer”, algunos 

testimonios revelan estrategias alternativas que buscan expandir los límites de la categoría 

sin abandonarla completamente. Lily afirma: 

Ser intersexual me permitió entender que las categorías son hueás construidas. Puedo ser mujer y 

también algo más, algo que no necesita un nombre fijo. (Lily, entrevista 2021) 



382 
 

Esta formulación no rechaza la categoría “mujer”, sino que la habita de manera expansiva, 

añadiendo el “algo más” que excede las definiciones normativas. 

La expresión “algo más”, algo que no necesita un nombre fijo, es particularmente 

significativa porque sugiere una forma de existencia que no depende de la nominación 

para su legitimidad. Esto constituye una crítica implícita al régimen de inteligibilidad 

butleriano donde solo los cuerpos que pueden ser nombrados dentro de categorías binarias 

adquieren estatuto de realidad. Al declarar que ese “algo más” no necesita nombre, Lily 

propone una forma de ser que excede el régimen de la nominación sin caer en la 

invisibilidad, operando lo que Ortner (2006) conceptualiza como “agencia” dentro de 

límites estructurales específicos. 

Esta estrategia se profundiza en otro testimonio de Lily: 

Yo me considero mujer, lo cual significa que vivo bajo el concepto de lo que el ser mujer engloba. 

Aunque muchos años me pasé tratando de ser esa mujer que mi mamá o mi pololo esperaban que 

fuera, y que yo también deseaba ser para cumplirles. Hoy ya no, ya sé que no puedo calzar en estas 

categorías binarias que intentaron imponerme, pero soy mujer. (Lily, entrevista 2021) 

Esta declaración revela una comprensión sofisticada de la diferencia entre habitar una 

categoría y ser completamente determinado por ella. 

Al declarar que “vive bajo el concepto de lo que el ser mujer engloba”, Lily reconoce la 

dimensión normativa del género sin reducirla a imposición externa. Simultáneamente, al 

afirmar que “no puede calzar en estas categorías binarias”, propone una forma de 

habitarlas que las transforma desde su interior. La frase “pero soy mujer” funciona como 

una insistencia que no busca resolver la contradicción, sino mantenerla productivamente 

abierta, operando lo que Mahmood (2005) denomina formas de agencia que no se reducen 

a la resistencia explícita. 

Flor articula una estrategia similar cuando pregunta: 

¿Cómo puedes decir que te estás convirtiendo en una mujer, cuando ya eres mujer? o ¿cómo puedes 

decir que no podías vivir como hombre, cuando podrías hacerlo si quieres? Yo puedo ser 

cualquiera de estas categorías, hoy soy mujer a mi manera. (Flor, entrevista 2022) 

La formulación interrogativa no es casual: revela una forma de agencia que opera a través 

del cuestionamiento mismo de las premisas que subyacen a las narrativas hegemónicas 

de identidad de género. 



383 
 

La expresión “soy mujer a mi manera” es particularmente reveladora porque no rechaza 

la categoría “mujer”, pero tampoco acepta sus definiciones normativas. En su lugar, 

propone una apropiación singular que mantiene el término mientras transforma su 

contenido. Esta operación no constituye una simple “resignificación” en términos 

butlerianos, sino lo que podríamos denominar una “reapropiación decolonial” que dialoga 

con tradiciones locales de transgresión de género, como la figura de la “colipata” en la 

cultura popular chilena (Contardo, 2011), con la cual Flor se identifica. 

Los testimonios sobre modificaciones corporales revelan otra dimensión crucial de estas 

tensiones identitarias, operando como lo que Preciado (2008) denomina “tecnologías del 

género”. Karen explica:  

Fui adaptando mi cuerpo o modificando, de alguna forma, mi presentación para que se ajustara a 

lo que pasaba en mi cabeza, mi feminidad. Por ejemplo, yo me hice la depilación láser en la cara, 

mucho antes de que empezara el tratamiento hormonal, mucho antes de que tuviera claro todo este 

cuento. Yo lo hice porque no me gusta mi vello corporal ni la barba. Entonces iniciar el láser me 

ayudó harto, y en realidad me hizo bastante feliz, porque la barba era algo que me desagradaba 

demasiado, y ahora ya no tengo que afeitarme, ni nada de eso. (Karen, entrevista 2023) 

Este relato sugiere que “ser mujer” no constituye un estado, sino un proceso continuo de 

ajuste entre experiencia subjetiva y expresión corporal. 

La especificidad temporal de estas prácticas —la depilación láser previa al tratamiento 

hormonal, “mucho antes de que tuviera claro todo este cuento”— revela que la feminidad 

intersexual no opera a través de un plan maestro, sino mediante decisiones parciales que 

van configurando retrospectivamente una coherencia. Esto sugiere que “ser mujer 

intersexual” implica una forma particular de temporalidad donde las acciones preceden a 

la comprensión conceptual, donde el cuerpo “sabe” antes que la mente conceptualice, 

resonando con la fenomenología corporal de Merleau-Ponty (1993[1945]). 

Karen profundiza esta idea cuando afirma:  

Si yo nací hombre y hago la transición, no es para querer falsear una feminidad cisgénero, no, para 

nada, lo hice porque mi cuerpo me producía un malestar, porque, en cierta forma la intersexualidad 

me venía a dar una motivación para expresar esa feminidad que quería, el yo siendo siempre mujer 

y que no podía hacerlo, y… ahora si puedo. (Karen, entrevista 2023) 



384 
 

La formulación “falsear una feminidad cisgénero” es reveladora: sugiere una 

comprensión de la cisgeneridad no como modelo natural, sino como una construcción 

específica que puede ser “falseada”, es decir, imitada artificialmente. 

Al rechazar esta imitación, Karen propone una forma alternativa de feminidad que no 

busca la legitimación a través del passing, sino la expresión de una “feminidad que 

quería” que existía previamente como potencia no realizada. La expresión “siendo 

siempre mujer” no debe interpretarse como esencialismo, sino como el reconocimiento 

de una continuidad subjetiva que trasciende las categorías asignadas externamente, 

operando como “tecnología del yo” (Foucault, 1990). 

El testimonio de Nico introduce una dimensión adicional que complejiza estas estrategias 

de reapropiación:  

Yo nunca necesité esa operación [vaginoplastia], pero asumí que para que me quisieran, para poder 

relacionarme con otra persona o para sentir placer necesitaba una vagina “real”. Para ser válida 

necesitaba una vagina, para ser mujer necesitaba una vagina funcional, así que tomé la decisión 

por mí misma de hacerlo. Quizás no para cumplir con todas las expectativas de otros, sino para 

encontrar mi propio placer. Obvio que este placer era un placer aprendido, pero, en mi caso, era 

vivirlo de otra forma más auténtica. (Nico, entrevista 2022) 

Este relato revela que las decisiones sobre modificación corporal no operan en un vacío, 

sino en el contexto de expectativas relacionales específicas que reflejan lo que Davis 

(2015) identifica como las presiones normativas del sistema biomédico sobre los cuerpos 

intersexuales. 

La equiparación entre “ser válida”, “ser mujer” y “tener una vagina funcional” expone el 

carácter genital-céntrico de las definiciones hegemónicas de feminidad. Sin embargo, la 

posterior reapropiación de esta decisión sugiere la posibilidad de transformar actos 

inicialmente heterónomos en prácticas de autocuidado. 

La expresión “placer aprendido” es particularmente significativa porque reconoce la 

dimensión construida del placer sin invalidar su potencia transformativa. Al declarar que 

era “vivirlo de otra forma más auténtica”, Nico no apela a una autenticidad esencial, sino 

que propone una forma de autenticidad que reconoce su propia construcción sin renunciar 

a su potencia normativa, operando lo que Butler (2004) denomina “performatividad de 

género” como práctica reiterativa que puede desplazar las normas que busca citar. 

Ana introduce una perspectiva diacrónica que permite observar la evolución de estas 

estrategias: 



385 
 

Yo antes pensaba que mientras más operaciones me realizara, y me decían que serían muchas, más 

mujer me iría haciendo. Era como si fuera un camino hacia ser mujer completa, algo que debía 

perseguir. Ahora, no estoy ni ahí con esa hueá, soy lo que soy y quien me quiera, me querrá así. 

(Ana, entrevista 2023) 

Esta evolución narrativa revela el abandono del modelo progresivo —“más operaciones... 

más mujer”— y su reemplazo por una forma de aceptación que no renuncia a la 

transformación, sino que la redefine. 

La declaración “soy lo que soy” no constituye una simple renuncia a la modificación 

corporal, sino una redefinición radical de lo que significa “ser mujer completa”. En lugar 

de definir la completitud a través de la conformidad con normas externas, Ana propone 

una completitud que emerge de la aceptación de la propia particularidad. Esto sugiere que 

“ser mujer intersexual” puede implicar el abandono de la aspiración a la “mujer completa” 

normativa en favor de formas alternativas de completitud, operando lo que Das (2007) 

conceptualiza como “conocimiento ordinario”: formas de saber que emergen de la 

experiencia cotidiana de habitar cuerpos no-normativos. 

Estos testimonios revelan que la tensión entre “ser mujer” y “ser mujer intersexual” no 

constituye un problema que deba resolverse, sino una aporía productiva que genera 

nuevas formas de inteligibilidad corporal y subjetiva. Las mujeres intersexuales no 

simplemente “desafían” las normas de género, sino que las habitan de manera creativa, 

generando espacios de maniobra dentro de marcos estructurales que parecían cerrados. 

Esta habitación creativa opera como lo que Ortner (2005) denomina “práctica” en el 

sentido antropológico: la capacidad de los actores sociales de improvisar respuestas a 

situaciones estructuralmente determinadas. 

La categoría “mujer” se revela así no como un refugio estable, sino como un territorio 

disputado donde se negocian continuamente los límites de la inclusión y la exclusión. Las 

experiencias intersexuales exponen las fisuras internas de esta categoría, revelando que 

su aparente naturalidad depende de exclusiones sistemáticas que pueden ser cuestionadas 

y transformadas. Esta exposición opera como lo que Butler (2007[1990]) denomina la 

“dimensión subversiva” de la performatividad: la posibilidad de que la reiteración de las 

normas de género las desplace inadvertidamente. 

Más aún, estos testimonios sugieren que “ser mujer intersexual” no constituye una 

identidad fija, sino una práctica continua de negociación entre normas sociales, 

experiencias corporales y estrategias de supervivencia. Esta práctica no opera a través de 



386 
 

la resistencia frontal a las normas de género, sino mediante formas sutiles de 

desplazamiento que mantienen las categorías mientras transforman su contenido, 

configurando lo que Mahmood (2005) denomina “agencia como capacidad de acción 

dentro de normas”. 

La relevancia política de estas experiencias radica en su capacidad de revelar que las 

categorías de género, lejos de ser naturales o inmutables, constituyen construcciones 

históricas que pueden ser habitadas de múltiples maneras. Sin embargo, esta potencia 

transformativa no debe romantizarse: opera siempre en contextos de violencia estructural 

que limitan las posibilidades de acción y que requieren estrategias de supervivencia que 

privilegian la viabilidad sobre la pureza política. 

La pregunta ya no es si estas mujeres son “realmente” mujeres o “realmente” 

intersexuales, sino cómo sus formas particulares de habitar estas categorías transforman 

las posibilidades de vida para todas las personas que exceden las normas de género 

dominantes. 

 

4. Ser “hombre” o ser “hombre intersexual” 

 

La masculinidad hegemónica, entendida como el ideal dominante de “ser hombre”, se 

asocia con atributos como la fuerza, la racionalidad, la autonomía y, fundamentalmente, 

una clara distinción corporal y funcional de lo “masculino” frente a lo “femenino” 

(Connell, 1995). Sin embargo, la experiencia de los hombres intersexuales pone en 

cuestión estos ideales, ya que sus cuerpos y trayectorias vitales no siempre encajan en los 

modelos normativos de masculinidad. Más aún, estas experiencias revelan cómo el propio 

sistema medico-legal participa activamente en la construcción de las fronteras de lo 

masculino, determinando qué cuerpos pueden aspirar legítimamente a ser reconocidos 

como tales. 

Entre las personas entrevistadas, solo dos se identifican como “hombres”, aunque cada 

uno lo hace desde una perspectiva diferente. Ambos se reconocen como intersexuales, 

pero mientras que uno ve su intersexualidad como una “condición” que le permitió 

comprenderse mejor sin cuestionar su identidad masculina normativa, el otro construye 

una narrativa híbrida al identificarse como “hombre trans intersex”. Estas diferencias 

pueden analizarse considerando factores como la incorporación de la experiencia 



387 
 

intersexual en la identidad, la relación con el sistema binario de género y las estrategias 

personales frente a la normatividad. A estas perspectivas se suma el testimonio de Karen, 

cuya transición hacia lo femenino ofrece una mirada retrospectiva crítica sobre la 

construcción médica de la masculinidad intersexual y los mecanismos de invisibilización 

que operan sobre ella. 

El primer caso, Aldo, fue asignado como hombre al nacer, y su relato refleja cómo la 

masculinidad hegemónica puede servir como un mecanismo de integración a la norma, 

incluso cuando existen experiencias corporales que la desafían. 

Aldo fue asignado como hombre al nacer, y su relato refleja cómo la masculinidad 

hegemónica puede servir como un mecanismo de integración a la norma, incluso cuando 

existen experiencias corporales que la desafían. A los 21 años, se convirtió en padre, lo 

cual, en su narrativa, consolidó su rol dentro de la masculinidad tradicional. No obstante, 

en ese mismo periodo, Aldo recibió el diagnóstico de intersexualidad, lo que puso en 

crisis una identidad que, en muchos sentidos, le resultaba disonante. 

La estrategia de Aldo consistió en compartimentalizar su experiencia, manteniendo su 

intersexualidad en un plano privado y percibiéndola como una “condición” que, aunque 

incómoda en su manifestación corporal, no altera su identidad masculina normativa: 

Yo estaba re perdido en ese periodo. No sabía que era lo que me gustaba y sentía una masculinidad 

que no me era cómoda. Después, al paternar como que me iba a “poner las pilas”, era lo que tocaba. 

Apareció esta hueá´ del informe médico y fue como: ¡qué chucha! Pero, decidí que era una hueá´ 

mía no más. Me servía para comprender donde estaba eso que yo sentía como disociao'. Después 

leí que, claro, mi intersexualidad es piola. De hecho, hay mucha gente que no la considera dentro 

de las intersexualidades, así que para mí es un tema muy íntimo que no necesito explicar a nadie. 

(Aldo, entrevista 2022) 

El testimonio de Aldo evidencia cómo la paternidad funciona como un ritual de iniciación 

masculina que le permite acceder plenamente a los privilegios de la masculinidad 

hegemónica, neutralizando la potencial amenaza que representa su condición intersexual. 

Su decisión de minimizar la relevancia de su intersexualidad (“es piola”, “hay mucha 

gente que no la considera”) puede interpretarse como una estrategia de supervivencia 

social que le permite mantener su posición dentro del orden de género dominante. Esta 

postura revela cómo la masculinidad hegemónica ofrece incentivos materiales y 

simbólicos para la conformidad, favoreciendo la invisibilización de aquellas experiencias 

que desafían sus límites. 



388 
 

En contraste, Pablo se identifica como “hombre trans intersexual”, expresando una 

identidad que reconoce explícitamente su experiencia intersexual como componente 

central de su subjetividad. La inclusión de “trans e intersexual” en su autoidentificación 

refleja una postura política que busca visibilizar la diversidad corporal y desafiar las 

normas binarias de género: 

Si me preguntas que soy, yo soy un hombre trans intersex. Así de una forma fácil, cuando hablamos 

de la intersexualidad estamos hablando de una situación, a veces dicen la palabra condición, pero 

a mí no me gusta, no sé si me siento cómodo con eso, porque es como si estuviera enfermo y yo 

no estoy enfermo, solo me tocó vivir una situación donde los genitales no responden a los 

estándares habituales y eso es lo que intentaron arreglar. (Pablo, entrevista 2022) 

Pablo expone una mayor conciencia crítica respecto al binarismo de género y las 

intervenciones médicas, rechazando el lenguaje patologizante (“condición”, “enfermo”) 

y remarcando su experiencia en términos de diversidad corporal natural. Su identificación 

como “hombre trans intersexual” le permite articular una identidad híbrida que no solo 

valida su experiencia corporal, sino que también desafía las concepciones normativas 

sobre qué significa “ser hombre”. Su testimonio resalta cómo las identidades pueden 

construirse no solo desde experiencias individuales, sino también a partir de la 

vinculación con discursos políticos y movimientos sociales de resistencia. 

El caso de Karen resulta particularmente revelador para comprender los mecanismos de 

invisibilización de la masculinidad intersexual. Asignada hombre al nacer y actualmente 

en tránsito hacia lo femenino, Karen ofrece una perspectiva única que ilumina tanto la 

construcción médica de los cuerpos intersexuales como las razones estructurales detrás 

de la escasez de testimonios masculinos intersexuales: 

Una cosa es que cuando, al nacer, hay incertidumbre sobre el sexo del bebé y los médicos deciden 

operarlo, es decir, mutilarlo, la mayoría de las veces lo convierten en mujer. Quizá porque es más 

fácil cortar un clítoris demasiado largo que construir un pene funcional. A mí me dejaron con el 

mío que era más pequeño de lo normal, no sé por qué decidieron eso, pero ya está, es con lo que 

nací y lo que me hace ser hoy, justamente por haberlo odiado. Esto puede explicar algunos de los 

testimonios, que efectivamente son mayoritariamente femeninos. Admito que no sé por qué tan 

pocos hombres intersexuales hablan de sus experiencias. Será que, como yo ahora decidí 

feminizarme, el tamaño de mi pene no es lo relevante, pero, para ellos, que siguieron el camino de 

la masculinidad hegemónica, les será más difícil hablar de sus “pequeños penes”. (Karen, 

entrevista 2023) 

El relato de Karen revela múltiples capas de análisis que requieren una exploración 

detallada. Su testimonio expone crudamente la racionalidad técnica que subyace a las 



389 
 

intervenciones médicas en cuerpos intersexuales, donde las decisiones se toman en 

función de la “facilidad” quirúrgica más que del bienestar de la persona. La frase “es más 

fácil cortar un clítoris demasiado largo que construir un pene funcional” revela cómo la 

medicina reproduce y materializa las jerarquías de género, privilegiando la construcción 

de genitales femeninos “funcionales” (esto es, receptivos) por sobre genitales masculinos 

“funcionales” (esto es, penetrantes), reforzando así la matriz heterosexual que organiza 

el pensamiento médico. 

El testimonio de Karen sugiere además una hipótesis estructural para explicar la escasez 

de voces masculinas intersexuales. Al ser “dejada” con un pene “más pequeño de lo 

normal”, Karen experimenta en carne propia cómo el dispositivo médico produce una 

masculinidad “deficitaria” que posteriormente se vuelve fuente de vergüenza y silencio. 

Esta experiencia le permite comprender desde adentro por qué “tan pocos hombres 

intersexuales hablan de sus experiencias”: para aquellos que “siguieron el camino de la 

masculinidad hegemónica”, hablar de sus “pequeños penes” implicaría cuestionar los 

fundamentos mismos de su legitimidad masculina. 

Paradójicamente, es precisamente el tránsito de Karen hacia lo femenino lo que le permite 

hablar libremente de su experiencia intersexual previa. Como señala, “ahora que decidí 

feminizarme, el tamaño de mi pene no es lo relevante”. Esta liberación discursiva 

evidencia cómo la masculinidad hegemónica opera como una camisa de fuerza que 

impide a los hombres intersexuales narrar sus experiencias corporales sin poner en riesgo 

su estatus de género. 

El relato de Karen revela asimismo cómo el estigma intersexual se articula de manera 

diferencial según el género de identificación. Mientras que para las mujeres intersexuales 

el estigma se centra frecuentemente en la “masculinización” de sus cuerpos, para los 

hombres intersexuales el estigma se concentra en la “insuficiencia” de su masculinidad 

corporal. Esta diferencia explica por qué las mujeres intersexuales han logrado mayor 

visibilización: su experiencia puede articularse como una crítica al patriarcado, mientras 

que la experiencia masculina intersexual cuestiona los fundamentos mismos de la 

masculinidad hegemónica. 

El testimonio de Karen, junto con los de Aldo y Pablo, evidencia cómo la antropología 

de la masculinidad debe replantearse cuando abordamos experiencias intersexuales. 

Mientras Connell y Messerschmidt (2005) proponen que las masculinidades se 

construyen relacionalmente, estas narrativas muestran que la masculinidad intersexual no 



390 
 

solo se define en relación con lo femenino o con otras masculinidades, sino también en 

diálogo con discursos médicos que determinan qué cuerpos pueden aspirar legítimamente 

a ser reconocidos como masculinos. 

Esta particular configuración de la masculinidad en el contexto médico-social chileno —

lo que podríamos denominar “masculinidad medicalizada”— requiere expandir los 

marcos tradicionales de análisis de género. El caso chileno resulta particularmente 

revelador, pues la masculinidad se ha construido allí en relación con un imaginario militar 

y autoritario (Olavarría, 2001) que exige conformidad corporal y rechazo de cualquier 

ambigüedad. Esta configuración histórica explica por qué, como sugiere Karen, “hay tan 

pocos hombres intersexuales que hablan”: no es simplemente una cuestión de 

preferencias individuales, sino el resultado de estructuras sociales específicas que hacen 

que la visibilización de la intersexualidad resulte especialmente amenazante para la 

masculinidad hegemónica chilena. 

Propongo, entonces, el concepto de “masculinidades contingentes” para comprender estas 

experiencias que no encuentran acomodo adecuado en las teorías dominantes. No se trata 

simplemente de añadir las “masculinidades intersexuales” como una variante más dentro 

del esquema de Connell y Messerschmidt (2005), sino de cuestionar el modelo mismo 

desde sus cimientos, reconociendo que la relación entre cuerpo e identidad masculina no 

es un “dato” previo sino un proceso permanentemente inestable, especialmente en 

contextos latinoamericanos donde, como señala Viveros (2002), las masculinidades se 

han configurado históricamente en diálogo tenso con tradiciones coloniales, católicas y 

autoritarias específica (Lugones, 2008). 

Las diferencias expuestas entre estas formas de identificación reflejan las múltiples 

estrategias que las personas intersexuales desarrollan para navegar estructuras sociales 

hostiles. Mientras que unas buscan encajar en las categorías existentes (como Aldo), otras 

optan por desafiarlas creando nuevas formas de entender la masculinidad y la 

intersexualidad (como por ejemplo, Pablo). El testimonio de Karen, desde su posición 

liminal, ilumina los mecanismos estructurales que hacen que la invisibilización aparezca 

como la estrategia más viable para los hombres intersexuales que buscan mantener su 

legitimidad masculina. 

 



391 
 

5. El “yo-binario” perdido 

 

Ligado a los puntos precedentes, algunos de los relatos de las personas intersexuales 

entrevistadas se dirigieron a exponer que estas resignificaciones, que implicaron la 

gestión de lo cotidiano post diagnóstico o revelación del secreto, estaban, a su vez, 

relacionadas con la sensación de desconexión con su autopercepción binaria, lo que yo 

he denominado como el “yo-binario perdido”. 

El concepto del “yo-binario perdido” representa mucho más que un simple fenómeno 

psicológico individual; constituye una profunda disrupción ontológica que desafía los 

fundamentos mismos sobre los que se construye la subjetividad en sociedades 

estructuradas por el binarismo de género. Este concepto trasciende significativamente la 

noción de “duelo de género” planteada por Butler (2004), pero va más allá al capturar la 

especificidad de la experiencia intersexual, donde no se trata solo de la pérdida de un 

objeto de amor externo, sino de una fractura en la continuidad del yo. 

En el contexto sociocultural chileno, caracterizado por lo que Mora (2013) ha identificado 

como un binarismo de género particularmente rígido que opera transversalmente en 

instituciones como la escuela, la familia y el sistema médico-hospitalario, el “yo-binario 

perdido” adquiere dimensiones específicas. Esta rigidez institucional, documentada en 

los capítulos precedentes de esta investigación, configura un escenario donde la ruptura 

ontológica emerge como resultado de un conflicto irreductible entre la experiencia 

corporizada de la persona intersexual y las estructuras sociales que han naturalizado el 

binarismo hasta volverlo invisible. 

El concepto de “yo-binario perdido” me permite analizar la profunda transformación 

subjetiva que enfrentan algunas personas intersexuales posterior a su diagnóstico, ya que 

experimentan una ruptura con su autopercepción previa, enmarcada dentro de una lógica 

binaria de género. Esta “nueva” información no solo desarticula esa identificación, sino 

que la modifica de manera irreversible, exigiendo una reconfiguración de su identidad.  

Mientras Butler (2004, 2007[1990]) ha problematizado la concepción del género como 

entidad fija, enfatizando el rol de la performatividad género-discursiva en la 

conformación del yo, el análisis del “yo-binario perdido” requiere incorporar dimensiones 

fenomenológicas que den cuenta de la experiencia vivida de la corporalidad. La propuesta 

de Csordas (1994, 2002) sobre el cuerpo como centro de la experiencia subjetiva y social, 



392 
 

complementada con los aportes de Le Breton (2010) sobre el cuerpo como espacio de 

significación cultural, proporciona un marco más robusto para comprender las 

implicaciones subjetivas del diagnóstico intersexual. 

El testimonio de Lily ilustra con precisión la naturaleza de esta disrupción: 

Al tiempo después de saber todo esto [diagnóstico] sentía que yo ya no era la mujer que siempre 

pensé. Todo en lo que había basado mi existencia, se había desconectado a… por así decirlo, a mi 

esencia. Yo me preguntaba que sería en uno o dos años, yo sentía que ya no podía volver a ser 

mujer, o al menos, no como lo era antes, así que pensaba que tenía sí o sí que empezar a darle 

sentido a ser no binarie, y que ese sería mi futuro, porque no había vuelta atrás, había descubierto 

esto nuevo en mí y todas esas hueás que pa’mí significaron tremenda crisis existencial (Lily, 

entrevista 2021) 

Lily evidencia cómo el diagnóstico intersexual no solo modifica una etiqueta externa, 

sino que fractura la coherencia narrativa del yo, desestabilizando lo que Giddens 

denominaría la “seguridad ontológica” del sujeto. La persona se encuentra súbitamente 

habitando un espacio liminal, donde las coordenadas previas de orientación identitaria 

pierden su capacidad estructurante, generando lo que podríamos denominar una “crisis 

de inteligibilidad”. 

Esta dislocación identitaria puede analizarse desde la teoría bourdiana como una crisis 

del habitus generizada. El habitus, como sistema de disposiciones duraderas y 

transferibles que funcionan como principios generadores de prácticas, se ve 

profundamente alterado cuando el sujeto debe incorporar una información sobre su 

corporalidad que contradice fundamentalmente las disposiciones previamente 

incorporadas. No se trata simplemente de adoptar nuevas prácticas, sino de reconstruir 

todo el andamiaje perceptual y disposicional desde el que la persona se relaciona con el 

mundo. 

De esta forma, la revelación de este diagnóstico intersexual pone en crisis la imagen 

habitual que las personas tenían de sí mismas y que les permitía relacionarse con el mundo 

desde una perspectiva de género clara y definida (Cortés, 1997). Esta ruptura genera un 

proceso subjetivo complejo, donde las personas deben aprender a convivir con esta nueva 

información sobre sí mismas, enfrentándose a desafíos que afectan tanto su identidad 

como la relación con su cuerpo.  

A partir de este momento, se inicia un trabajo constante para desarrollar nuevas formas 

de cuidado personal y reconfiguración del yo, adaptándose a un cuerpo que ahora es 



393 
 

definido como intersexual y, por tanto, es indicador del peso del discurso biologicista 

binario en la configuración de la subjetividad.  

Desde una perspectiva fenomenológica, Csordas (1994, 2002) sugiere que el cuerpo es el 

centro de la experiencia subjetiva y social, por lo que esta reconfiguración implica una 

reelaboración profunda de la relación entre el sujeto y su corporalidad. Asimismo, Le 

Breton (2010) enfatiza cómo el cuerpo es un espacio de significación, donde se proyectan 

valores culturales que influyen en la experiencia del yo, lo que puede explicarse con el 

relato de Lily: 

Con el tiempo, empecé a decirme a mí misma “ok, soy intersexual”. También a la gente, “oye, es 

que soy intersexual”. A mis amigos primero, porque confiaba en ellos. Era una forma de cuidarme, 

de protegerme e ir adaptándome a lo que era mi nueva yo. (Lily, entrevista 2021) 

Así, el “yo-binario perdido” no solo representa una pérdida simbólica, sino que también 

implica enfrentar sentimientos de desconexión, vulnerabilidad y duelo por la identidad 

previa. Este proceso de duelo, que Giddens (1991) vincula con la reflexividad del yo en 

escenarios de transformación identitaria, se agrava por la necesidad de realizar controles 

médicos frecuentes, afrontar cambios corporales y gestionar nuevas rutinas de cuidado. 

En este contexto, la agencia del sujeto se tensiona con las estructuras normativas que 

regulan su corporalidad (Mahmood, 2005, 2009), evidenciando la necesidad de construir 

nuevos marcos de sentido para sostener una identidad coherente, equilibrando las 

emociones y las exigencias de la vida cotidiana. 

Yo recuerdo que los años posteriores [al diagnóstico] los viví así, con incertidumbre. Todo lo que 

se genera, es a nivel interno. Me decía a mí misma “ahora soy una persona rechazable, cualquiera 

que me conozca en profundidad me va a rechazar, así que tengo que fingir para que me quieran”. 

Eso es demoledor y acaba con toda tu identidad, en una edad tan temprana que acaba impregnando 

todo tu carácter, se profundiza, se acaba ampliando a todo a todo lo que eres. Antes de saberlo, yo 

me consideraba normal, pero después de esto, es como si hubiera matado a mi versión anterior, 

esa que vivía en paz. (Ana, entrevista 2023) 

Esta narrativa revela cómo la ruptura del yo-binario está indisolublemente ligada a 

estructuras de reconocimiento social que validan o invalidan determinadas 

corporalidades. La persona experimenta su nueva condición no solo como una pérdida 

personal, sino como una devaluación radical de su capital simbólico y social, lo que Butler 

denominaría una “vida menos digna de ser llorada” (2009). 

Desde esta perspectiva, el entorno sociocultural juega un rol central, ya que influye tanto 

en la forma en que las personas interpretan su diagnóstico como en cómo experimentan 



394 
 

sus emociones (Cabrera 2004, 2014, 2017). Según Lutz (1988), las emociones, a menudo 

vinculadas a la vulnerabilidad, se convierten en parte constitutiva de la subjetividad. En 

este contexto, las personas intersexuales deben enfrentar sentimientos como el temor, la 

angustia y la incertidumbre, mientras construyen herramientas para resignificar su 

identidad y su relación con el cuerpo. 

Después, con el tiempo, caché que ser intersex no tenía por qué ser malo. Obvio que generó como 

un quiebre con mi versión anterior, pero no era algo horrible. Ya no era el hombre como el que me 

había criado, pero, la verdad es que nunca fui ese hombre. Así que sí, esa distancia con mi pasado 

lo hacía una oportunidad para mí, para ser lo que siempre había querido ser (Aldo, entrevista 2022) 

La temporalidad juega un papel crucial en este proceso. Como señala Aldo: “Ya no era el 

hombre como el que me había criado, pero, la verdad es que nunca fui ese hombre”. Esta 

afirmación evidencia cómo la reconfiguración identitaria implica no solo una proyección 

hacia el futuro, sino una reinterpretación retrospectiva de la propia biografía, lo que De 

Lauretis (1987) denominaría una “tecnología del género” operando sobre la memoria y la 

narrativa personal. 

Entonces, este proceso de reconstrucción identitaria posterior al diagnóstico implica 

entonces un trabajo afectivo y cognitivo extraordinario. No se trata simplemente de 

asimilar nueva información, sino de reconstruir las bases mismas de la inteligibilidad 

social del sujeto. En este sentido, la agencia que despliegan las personas intersexuales 

para resignificar su experiencia corporal constituye un acto profundamente político, 

incluso cuando no se articule explícitamente como tal. 

El concepto del “yo-binario perdido” nos permite, además, cuestionar la aparente 

estabilidad de todas las identidades generizadas. Si el diagnóstico intersexual puede 

provocar tal ruptura epistémica, esto sugiere que toda identidad de género descansa sobre 

cimientos precarios que requieren un trabajo constante de reafirmación y 

performatividad, como bien señala Butler.  

Esta perspectiva conecta con los planteamientos de autores como Halberstam (2011) 

sobre las temporalidades queer y Preciado (2002) sobre la necesidad de pensar más allá 

de las categorías normativas del sistema sexo-género. La ruptura del “yo-binario” no solo 

evidencia las limitaciones del binarismo, sino que abre espacios para imaginar 

modalidades alternativas de existencia corporal y subjetiva. 

 



395 
 

6. Lo “trans” 

 

Siguiendo la lógica de los puntos previos, existe también una relación entre la 

intersexualidad y las identidades trans, las cuales se manifiestan de manera compleja y 

diversa, dependiendo de las experiencias individuales, los contextos socioculturales y las 

narrativas personales.  

Algunas personas intersexuales encuentran afinidad con las categorías trans, pudiendo 

autopercibirse como “trans e intersexual”, mientras que otras las rechazan, argumentando 

que su experiencia es única y no puede ser subsumida bajo el paraguas de lo trans. 

Para algunas personas intersexuales, identificarse como trans puede ser una estrategia 

para expresar su experiencia de incongruencia entre su cuerpo asignado y su identidad de 

género. Esto ocurre especialmente en casos donde las intervenciones médicas tempranas, 

como cirugías genitales o asignaciones de género, no correspondieron con su sentido 

interno de identidad. Al identificarse como trans, estas personas pueden reclamar su 

autonomía sobre su identidad y cuerpo, desafiando las decisiones impuestas por la 

medicina y las estructuras familiares. 

Siempre había sentido una identidad masculina, pero no lo entendía, así que me sentía como 

cualquier niño trans, por ejemplo, era un caso que tenía más a mano, y que conocía más. Sabes 

que te pasa algo, que no te identificas con lo que te están diciendo que eres, pero no lo concibes 

entender, porque tienes 4 años y es muy pronto para entender algunas cosas. Ya al crecer, pues por 

mucho tiempo me entendí como trans. (Pablo, entrevista 2021) 

Butler (2007[1990]) argumenta que las categorías de género son performativas y, por 

tanto, abiertas a resignificación. Desde esta óptica, identificarse como trans permite a las 

personas intersexuales navegar el sistema binario de género, incluso cuando lo hacen de 

manera crítica. En este sentido, la categoría “trans” puede ser una herramienta útil para 

visibilizar la resistencia al control médico y social de los cuerpos intersexuales. Además, 

la identificación como trans puede ofrecer acceso a redes de apoyo, activismo y 

comunidad que comparten luchas similares por la autodeterminación y el reconocimiento. 

Respecto a la intersexualidad, son aspectos biológicos. Yo no me siento muy cómoda con esa 

identidad como base, es como dar respuestas concretas y básicas a lo que sentiste con tu cuerpo y 

que fue mucho más profundo. Porque, a veces hay gente que no quiere transitar de hombre a mujer 

o de mujer a hombre, porque la biología se “equivocó”, simplemente no le gusta estar en el cuerpo 

en el que está, que puede ser cualquiera, sea intersex o no. Por otro lado, hay personas intersexuales 



396 
 

que rechazan la identificación como trans, ya que perciben que lo trans y lo intersexual responden 

a dinámicas distintas. Mientras que lo trans generalmente implica un movimiento entre géneros o 

una transición de uno a otro, muchas personas intersexuales argumentan que su experiencia no 

radica en una transición, sino en una lucha contra la imposición inicial de un género que no les 

representa. Yo ahora decidí feminizarme, por eso prefiero ser trans, me hace sentir más cómodo 

esta identificación. (Karen, entrevista 2023) 

Tal como señala Karen, y como afirma Dreger (1998), las personas intersexuales pueden 

rechazar lo trans porque consideran que su experiencia se relaciona más con el 

cuestionamiento de la normatividad médica y cultural sobre los cuerpos, más que con una 

búsqueda de transición entre géneros. En esta línea, Preves (2003) destaca que, para 

algunas personas intersexuales, la prioridad no es desafiar el género asignado, sino 

deslegitimar la patologización de la intersexualidad como condición que debe ser 

“arreglada”. 

Desde una perspectiva más reciente, Malatino (2019) argumenta que la intersexualidad y 

la transgeneridad comparten una historia de medicalización y control normativo, pero que 

no necesariamente deben ser comprendidas como experiencias idénticas. Mientras que lo 

trans muchas veces implica una reivindicación de autodeterminación frente a una 

identidad impuesta, lo intersexual en muchos casos representa una lucha contra la 

intervención y el borrado de la diversidad corporal. 

Por otra parte, siento que se está uniendo mucho el tema trans con lo intersex, eso genera un poco 

de confusión. Yo creo que no debería ser así, porque no somos todas personas intersex, trans. Yo 

creo que mucha gente deja el activismo porque no se identifica trans. No pasamos por los mismos 

hitos. Unos quieren cambiarse el cuerpo, a nosotros nos cambiaron el cuerpo. (Nico, entrevista 

2022) 

La gente que me conoce piensa automáticamente, piensan que yo soy trans, me dicen “eres trans” 

y yo, “no, yo no soy trans”. O sea, yo no decidí ser de esta manera, yo nací de esta manera; con 

una anatomía de hombre y mujer. No fue una decisión mía. (Gema, entrevista 2022) 

Bueno, yo primero pensaba que era una mujer trans, pero resulta que no soy una mujer trans, soy 

una persona intersexual y hay mucha diferencia. Soy una mujer porque biológicamente tengo cosas 

de mujer, no me transformé en una. Entonces, una persona intersexual puede ser hombre y mujer, 

pero al mismo tiempo presentar rasgos de hombre y mujer a la vez, genéticamente, biológicamente, 

cromosómicamente o de muchas maneras. (Flor, entrevista 2022) 

Rechazar lo trans también puede ser una forma de reivindicar una identidad autónoma 

que no depende del binarismo de género ni de los marcos discursivos trans. Esto se refleja 

en el testimonio de activistas intersexuales, quienes subrayan que su lucha no es por ser 



397 
 

reconocidos como hombres o mujeres trans, sino por desnaturalizar las intervenciones 

médicas no consensuadas y promover una comprensión más inclusiva de la diversidad 

corporal y de género. 

Yo no pedí esto, pero si volviera a nacer y me dicen si quiero nacer así, ahí si lo pido y tú ¿sabes 

por qué? Porque le voy a seguir enseñando esa gente que está allá afuera qué es ser intersex, porque 

tienen que entender que yo soy así, que yo nací. No fue que yo me levanté y dije “yo hoy quiero 

ser intersexual, porque me siento así, hoy me siento hombre, hoy me siento mujer, no…yo nací 

así”. Yo no soy trans. (Gema, entrevista 2022) 

Yo que no soy activista reconocido, si hago mi propio activismo, porque voy por ahí diciendo lo 

que soy y tratando de aplacar y disminuir el ruido de la ignorancia de muchas personas que utilizan 

frases como ser hermafrodita es ser intersexual, o ser transexual, como si todo fuese lo mismo. 

(Flor, entrevista 2022) 

Es posible subrayar que estas diferencias no son dicotómicas, sino que representan un 

continuo de experiencias y narrativas en constante negociación. Kulick (1998) menciona 

que las identidades de género, lejos de ser categorías fijas, están profundamente 

influenciadas por contextos culturales, políticos y económicos. En muchos casos, las 

personas intersexuales transitan entre categorías, apropiándose de algunas mientras 

rechazan otras, dependiendo de cómo estas se ajusten a su historia personal y a sus 

objetivos políticos. 

A mí me pasa comúnmente que en distintos espacios piensan que soy trans, y tengo que explicar 

que yo no soy trans, porque los trans eligen, ellos deciden hacer el tránsito. En mi caso, yo nací 

así, solo he sido mujer porque mi cuerpo lo permite, aunque genéticamente sea hombre. De poder 

serlo, sí, podría ser trans, pero hoy no lo soy. (Gema, entrevista 2022) 

Los diversos posicionamientos frente a la categoría “trans” —desde la identificación 

estratégica de Pablo hasta el rechazo explícito de Gema— ilustran lo que Brubaker y 

Cooper (2000) denominan el “trabajo identitario”: un proceso activo de negociación 

donde los sujetos no simplemente adoptan identidades preexistentes, sino que las 

reinterpretan y transforman. Sin embargo, estos posicionamientos no pueden entenderse 

como meras elecciones individuales; están profundamente arraigados en contextos 

sociohistóricos específicos. En Chile, donde el movimiento trans ha ganado visibilidad 

significativa en la última década (Barrientos, 2016), pero donde también persisten 

discursos medicalizantes sobre la intersexualidad (Gregori, 2015), la relación entre lo 

trans y lo intersexual se convierte en un terreno de disputas no solo personales sino 

también políticas. Esto evidencia lo que Kulick (1998) describe como la 



398 
 

“contextualización cultural de las identidades de género·, pero también nos invita a 

desarrollar lo que podríamos llamar una “antropología de las intersecciones identitarias”, 

que analice cómo categorías como “trans”, “intersexual”, “hombre” o “mujer” son no solo 

habitadas, sino también transformadas por personas cuyas experiencias desafían las 

clasificaciones hegemónicas.  

En la línea de las “variaciones del femenino” que describe de Souza (2014) en la Paraíba, 

es posible pensar la intersexualidad como otro circuito interconectado de prácticas y 

sociabilidades que redefinen los cuerpos fuera de la normatividad binaria. Así como 

travestis y transformistas emplean la mimesis y la visibilidad en mercados sexuales, 

concursos de belleza y redes activistas para disputar significados de feminidad, las 

personas intersexuales también tejen territorios de resistencia que trascienden la 

imposición médico‐biológica. En este sentido, la intersexualidad puede entenderse como 

un espacio estratégico donde se articulan narrativas corporales propias—no simplemente 

una “variación” dentro de un continuum trans, sino un modo de existencia que 

problematiza las taxonomías estatales y médicas—mostrando, al igual que en los circuitos 

estudiados por Nascimento, una pluralidad de insurgencias identitarias y 

performatividades situadas (de Souza Nascimento, 2014). 

Propongo, entonces, lo que podríamos llamar una “desobediencia taxonómica”: el 

rechazo a encajar perfectamente en categorías importadas y la creación de 

identificaciones fronterizas que respondan a genealogías locales. Esta perspectiva dialoga 

con lo que Rivera Cusicanqui (2010) denomina “ch'ixi” —ni lo uno ni lo otro, sino algo 

que participa de ambos sin mezclarse completamente— y nos permite comprender por 

qué algunas personas entrevistadas rechazan identificarse simplemente como “trans” o 

“intersexual”, y en cambio desarrollan articulaciones identitarias específicas que 

responden a sus trayectorias personales y a tradiciones locales de transgresión de las 

normas corporales y de género. 

 

7. Reflexión de cierre: Cuerpos, sexualidades e identidades en la 

experiencia intersexual cotidiana 

 

El análisis etnográfico de las experiencias intersexuales en la adultez revela que la gestión 

de lo cotidiano constituye un campo fundamental donde se negocian, reproducen y 



399 
 

subvierten las relaciones de poder que determinan la corporalidad, el género y la 

sexualidad. A diferencia de la gestión médico-institucional analizada en el capítulo 

anterior, que se centraba en las relaciones con los sistemas de salud y sus dispositivos de 

normalización, el ámbito de lo cotidiano permite comprender cómo las personas 

intersexuales construyen subjetividades en la intimidad, en las relaciones sexoafectivas y 

en los espacios de sociabilidad ordinaria. 

En el contexto chileno, ser mujer no solo implica una apariencia externa determinada, 

sino que está intrínsecamente vinculado a la capacidad reproductiva. La ausencia de esta 

función biológica genera un conflicto profundo en la autopercepción de muchas mujeres 

intersexuales entrevistadas. Como lo articula Flor (2022): “Nunca voy a tener hijos y 

hasta decirlo me da pena…hoy soy una mujer completa, pero no del todo completa sin la 

maternidad”. 

Este testimonio revela cómo la maternidad trasciende la experiencia personal para 

constituirse en un mandato de género que estructura la identidad femenina y determina 

su valoración dentro del sistema patriarcal. Esta experiencia es compartida por Yuri 

(2023), cuya imposibilidad de concebir impacta directamente en su autopercepción como 

mujer. Ambos casos ilustran cómo las normas culturales asociadas a la feminidad no solo 

regulan a las mujeres cisgénero, sino que también condicionan la experiencia intersexual. 

La maternidad se configura, así como un eje fundamental de validación identitaria, 

reforzando el control normativo sobre los cuerpos intersexuales (Preves, 2003; Butler, 

1993). 

De manera paralela, la identidad masculina intersexual está igualmente condicionada por 

expectativas de masculinidad vinculadas a la fertilidad y la capacidad de penetración. La 

percepción de un cuerpo masculino incompleto o inadecuado debido a diferencias 

genitales intensifica el estigma sobre la virilidad. La ausencia de relatos masculinos 

intersexuales puede explicarse, en parte, por el peso de la norma cultural que vincula 

indisolublemente masculinidad con funcionalidad genital y capacidad reproductiva 

(Connell & Messerschmidht, 2005). 

El concepto de habitus de Bourdieu (1977[1972]) nos permite comprender cómo estas 

disposiciones encarnadas, aunque profundamente internalizadas, no son inmutables. Por 

el contrario, son susceptibles de transformación a través de la experiencia y la resistencia. 

Sin embargo, la experiencia intersexual revela limitaciones en este marco teórico. Lily 



400 
 

(2021) describe elocuentemente cómo su percepción corporal evolucionó con el tiempo, 

transitando desde una autoconciencia abyecta hacia una apropiación política de su 

identidad intersexual. Este proceso ilustra lo que he conceptualizado como el “yo-binario 

perdido”: la ruptura abrupta con la identidad de género previamente construida tras la 

revelación del diagnóstico intersexual. 

Continuando con el caso de Lily (2021), ella caracteriza su experiencia como una crisis 

existencial. El descubrimiento de su intersexualidad desencadenó un cuestionamiento 

radical de su identidad de género. Este proceso se asemeja a lo que Lutz (1988) 

conceptualiza como “emociones culturalmente situadas”. La angustia y el alivio no 

constituyen meras respuestas individuales, sino que emergen de estructuras sociales que 

determinan qué cuerpos e identidades son considerados legítimos. 

No obstante, la desesperación inicial surge de la ruptura con la identidad previamente 

construida. Con el tiempo, numerosas personas intersexuales resignifican su experiencia 

como una oportunidad de autodefinición. Aldo (2022) señala que, aunque la 

intersexualidad alteró significativamente su autopercepción, también le permitió 

reconsiderar profundamente lo que significa ser hombre. 

Esta transformación subjetiva ejemplifica el concepto de agencia propuesto por Ortner 

(2006). Sin embargo, este hallazgo desborda los marcos bourdieanos clásicos que tienden 

a enfatizar la reproducción del habitus por sobre la transformación. La experiencia 

intersexual muestra rupturas abruptas y reconfiguraciones radicales que no se ajustan al 

modelo gradual de incorporación de disposiciones. 

Las categorías de disposiciones encarnadas y actos de legitimación/subversión ofrecen 

un marco para mapear las tensiones entre internalización y resistencia. No obstante, la 

etnografía muestra su recursividad simultánea. Ana (2023) confiesa que “durante años 

sentí que debía compensar mi diferencia para que no se notara en mi cuerpo”. Este gesto 

de performatividad butleriana legitima el binarismo para obtener aceptación. 

Sin embargo, en espacios de activismo, Ana alude a la subversión de esas mismas normas. 

Este vaivén entre reafirmar y cuestionar las normas en contextos diferentes desborda la 

idea de categorías secuenciales. Se observan actos fracturados que no encajan en 

dicotomías discretas de conformidad y rebeldía. 

Por su parte, la reconfiguración corporal y las prácticas de autoconstrucción 

ejemplifican cómo la materialidad del cuerpo impone límites que la teoría discursiva a 



401 
 

menudo no capta. Karen relata su depilación láser como parte de su feminización 

voluntaria. Esta práctica pone en acción las tecnologías del yo de Foucault, pero también 

expone la desigualdad de acceso a tratamientos que no todas las personas intersexuales 

pueden costear. 

Esta tensión entre agencia y condición socioeconómica revela un desborde del modelo de 

justicia de reconocimiento. La redistribución de recursos —como plantean Platero (2020) 

o Fraser (1997)— resulta indispensable para que la autoconstrucción no sea un privilegio 

de clase. 

El erotismo emerge como otro espacio crucial donde las personas intersexuales 

reconfiguran su relación corporal. La experiencia de Cami (2021) ilustra esta 

complejidad: “Recuerdo que inclusive apropiarme de mi propio cuerpo, onda la 

masturbación, era un espacio donde más que placer, me salía el llanto y me paralizaba”. 

Este testimonio muestra cómo la vergüenza y el trauma median la experiencia del deseo. 

Sin embargo, otras personas como Yuri describen procesos de redescubrimiento y 

reconexión con su corporalidad a través del apoyo comunitario. El desborde teórico radica 

aquí en comprender que el embodiment intersexual no es solo una experiencia de 

vulnerabilidad ante la norma. También constituye un campo de experimentación donde 

emergen posibilidades corporales que exceden las taxonomías binarias. 

A su vez, el análisis se complejiza al comprender que estas reconfiguraciones trascienden 

el campo de lo material. El lenguaje se erige como una herramienta performativa clave 

para definir y habitar categorías como “mujer”, “hombre”, “intersexual” o “trans”. En 

este proceso, algunas personas intersexuales, como Yuri (2023), describen el acto de 

afirmar “soy intersexual” como un ejercicio de “soberanía corporal lingüística”. 

Esta práctica desborda el léxico médico impuesto y abre espacios para una identidad 

legítima en sí misma. Otras, como Karen (2023), abrazan términos trans para articular su 

feminidad deseada. La adopción de estos nombres también refleja desigualdades en el 

acceso al capital cultural. No todas disponen de redes o recursos que faciliten el 

aprendizaje y la validación de nuevos lenguajes identitarios. 

Esto evidencia que la construcción del yo a través del lenguaje es tanto un acto 

emancipador como una práctica condicionada por factores socioeconómicos. Aquí, la 

noción misma de 'autoconstrucción identitaria' —que presupone un sujeto autónomo 

capaz de definirse reflexivamente— está profundamente arraigada en la modernidad 



402 
 

occidental. Sin embargo, su universalidad queda cuestionada por la estratificación 

sociocultural chilena. 

En este contexto, surge una reflexión interesante sobre el concepto de “secreto”. En la 

infancia y adolescencia, este operaba como un silenciamiento impuesto por profesionales 

y familias. En la vida cotidiana adulta, se reconfigura como una herramienta de gestión 

estratégica de la visibilidad. 

Aldo (2022) decidió que su diagnóstico era “algo sumamente íntimo, donde revelarlo no 

era una obligación, sino una decisión profundamente meditada”. Esta transformación del 

secreto, de imposición externa a decisión estratégica, evidencia cómo las personas 

intersexuales desarrollan tácticas para navegar entornos sociales potencialmente hostiles. 

Respecto a las tramas de afecto y poder, la teoría butleriana sobre performatividad y la 

noción de violencia simbólica de Bourdieu (1988) describen el marco general. Sin 

embargo, no capturan la riqueza de las micropolíticas afectivas que emergen en cada 

vínculo. 

Yuri (2023) explica cómo, tras el rechazo de su primer novio, anticipó que todos 

repetirían ese patrón y se alejó de relaciones heterosexuales. Esta anticipación emocional 

es un aspecto que las teorías lineales de sujeto agente pasan por alto. La etnografía 

muestra que las emociones no solo reproducen estructuras, sino que pueden convertirse 

en afectos críticos que articulan nuevas solidaridades y estrategias de cuidado mutuo. 

Este aspecto demanda un enfoque teórico más situado y relacional. No obstante, la 

etnografía también muestra cómo estas mismas tramas afectivas pueden convertirse en 

espacios de resistencia y transformación. Yuri (2023), mediante la difusión de su 

experiencia personal y la participación en comunidades de apoyo, resignificó su relación 

con su propio cuerpo y con los demás. 

Este proceso ilustra lo que Ahmed (2004) conceptualiza como la “política cultural de las 

emociones”. Los afectos no son estados internos, sino prácticas sociales que pueden 

reproducir o desafiar estructuras de poder. La transformación de la vergüenza en orgullo, 

del silencio en testimonio público, o del aislamiento en comunidad, representa una 

reconfiguración activa de las tramas de afecto y poder. 

En esta línea, a diferencia de la gestión médico-institucional, donde el afecto operaba 

principalmente en relaciones asimétricas profesional-paciente, en lo cotidiano estas 



403 
 

tramas configuran relaciones sexoafectivas, amistades y otros vínculos donde la 

intersexualidad se negocia constantemente. 

Sería simplista presentar estas reconfiguraciones afectivas como procesos lineales de 

emancipación. La etnografía revela profundas ambivalencias y contradicciones, 

especialmente en la esfera íntima. Nico (2022) describe la paradoja de buscar validación 

en relaciones sexoafectivas que simultáneamente teme por el potencial rechazo: “Quería 

ser deseada por cabros68 a quienes me daba mucha vergüenza mostrarme”. 

Estas ambivalencias evidencian lo que podríamos denominar el “excedente experiencial” 

de las tramas afectivas intersexuales. Este excedente desborda los marcos teóricos 

binarios de opresión/resistencia. La experiencia intersexual en el ámbito íntimo revela 

cómo el deseo, el miedo, la vergüenza y el orgullo pueden coexistir y entrelazarse de 

maneras que desafían las categorizaciones simples. 

Un hallazgo crucial es que estas categorías no operan secuencialmente, sino que 

configuran un entramado simultáneo y dinámico (Figura 28). Los procesos de 

reconfiguración corporal, por ejemplo, no son posteriores a las disposiciones encarnadas. 

Coexisten con ellas en una relación de tensión productiva. 

Esta simultaneidad revela las limitaciones de los modelos teóricos que tienden a 

establecer relaciones causales lineales entre estructura y agencia, o entre incorporación y 

resistencia. Los hallazgos tensionan varios conceptos centrales de los estudios de género 

contemporáneos. 

El concepto bourdiano de habitus (Bourdieu, 1977[1972]) resulta insuficiente para 

comprender trayectorias donde la ruptura con esquemas corporales previos es abrupta y 

radical. La noción butleriana de performatividad (Butler, 2007[1990]) requiere 

reformulación cuando la “subversión” de género no es una elección política sino una 

imposición diagnóstica que posteriormente puede ser resignificada. 

Los marcos de agencia que privilegian la resistencia consciente, como los planteados por 

Scott (1985), no capturan la complejidad de estrategias como la gestión selectiva del 

secreto o la identificación parcial con categorías normativas. 

A partir de estos hallazgos, propongo el concepto de “agencia intersexual situada”. Este 

concepto dialoga con los planteamientos de Mahmood (2005, 2009) sobre agencia como 

 
68  Chicos, hombres, jóvenes. 



404 
 

capacidad de acción dentro de normas, pero especifica las modalidades particulares que 

emergen de la experiencia intersexual, como se puede evidenciar en el último cuadrante 

del siguiente rizoma: 

 
 

Figura 28: Cuerpos, sexualidades e identidades en la experiencia intersexual cotidiana. Elaboración propia 69 

 

Esta agencia se caracteriza por tres dimensiones principales: 

• Recursividad temporal: La agencia intersexual opera simultáneamente hacia el 

pasado (reinterpretando la biografía), el presente (gestionando la cotidianidad) y 

el futuro (imaginando posibilidades alternativas). No es lineal sino recursiva, 

 
69 Representa cómo las personas intersexuales construyen sus cuerpos, sexualidades e identidades en lo cotidiano a 
través de un entramado simultáneo y no lineal que incluye: disposiciones encarnadas heredadas, actos ambivalentes de 
legitimación/subversión según contextos, reconfiguraciones corporales materiales, tramas afectivas complejas 
(especialmente en relaciones íntimas), y prácticas de autoconstrucción identitaria. Muestra que estas dimensiones 
coexisten y se modifican mutuamente, configurando una “agencia intersexual situada” caracterizada por la recursividad 
temporal, la ambivalencia estratégica y el reconocimiento de la materialidad corporal y los recursos disponibles. 



405 
 

donde cada dimensión modifica a las demás. Esto desafía la temporalidad 

progresiva que Halberstam (2005) identifica en las narrativas normativas de 

desarrollo. 

• Ambivalencia estratégica: En lugar de buscar coherencia identitaria, esta 

agencia abraza la ambivalencia como recurso político. Permite habitar múltiples 

categorías simultáneamente o rechazarlas según contextos específicos. Opera lo 

que Bhabha (1994) conceptualiza como “espacios intersticiales” que 

desestabilizan las autoridades culturales dominantes. 

• Materialidad encarnada: Reconoce que la agencia está siempre mediada por las 

posibilidades y limitaciones materiales del cuerpo, así como por los recursos 

socioeconómicos disponibles para modificarlo o habitarlo de maneras 

alternativas. Esto conecta con los planteamientos de Fraser (1997) sobre la 

necesidad de articular justicia de reconocimiento y justicia redistributiva. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



406 
 

Capítulo IX 

Encuentros, desencuentros y desafíos identitarios en el 
activismo 

La infrapolítica de los grupos subordinados se encuentra, por 
definición, a mitad de camino entre la aceptación abierta y 
directa de su subordinación, por un lado, y la rebelión 
declarada, por el otro. 

(Scott, 1990, s.p) 

 

1. Del silencio a la resignificación: Tensiones en la construcción 

discursiva de la identidad intersexual 

 

El lenguaje es fundamental en la construcción de la identidad, ya que permite a los 

individuos nombrar y dar sentido a sus experiencias (Butler, 2007[1990]). En el caso de 

las personas intersexuales, la ausencia de un lenguaje accesible y común puede dificultar 

la comprensión y comunicación de sus vivencias. Este vacío lingüístico está 

profundamente arraigado en estructuras normativas que han silenciado las experiencias 

intersexuales, subordinándolas a discursos médicos que priorizan la patologización sobre 

la diversidad de narrativas personales (Davis, 2015). 

Siguiendo la perspectiva de Bourdieu (1991) respecto a la “violencia simbólica”, este 

fenómeno se puede presentar por medio de un lenguaje dominante que limita la capacidad 

de los individuos para articular su agencia y definir sus propias realidades. Esto también 

puede vincularse con el concepto de “poder disciplinario” de Foucault (2007[1976]), 

donde las instituciones médicas, educativas y legales regulan cuerpos e identidades dentro 

de un marco normativo. Frente a estas restricciones, algunas personas intersexuales 

entrevistadas suelen desarrollar nuevas formas de expresión que transforman su 

experiencia en un acto político y colectivo (Preciado, 2008). 

Este proceso de resignificación lingüística no se limita al uso de palabras; también abarca 

gestos, narrativas visuales y actos performativos que cuestionan la idea de que solo lo 

nombrado existe. Por ejemplo, los movimientos intersexuales globales han introducido 

términos como variaciones en las características sexuales o han resignificado el acrónimo 



407 
 

DSD, cambiando “Desórdenes” por “Diferencias” (Differences of Sex Development). 

Estas alternativas no solo buscan desafiar el lenguaje médico, sino también crear 

categorías que reflejen las experiencias y luchas de las personas intersexuales. 

De esta forma, si bien, en los últimos años, el activismo intersexual ha desempeñado un 

papel clave en la visibilización y resignificación de las experiencias intersexuales a través 

de su acción colectiva y ha politizado el concepto de “ser intersexual”, transformándolo 

en una categoría que trasciende los diagnósticos médicos y se consolida como una 

identidad social y cultural, lo que, según Cabral (2017, p.2506), ha sido un trabajo por 

“despatologizar los cuerpos intersexuales, trasladando el foco de la 'anormalidad médica' 

hacia una diversidad corporal legítima”, este proceso de homologación de experiencias 

también presenta tensiones.  

Dreger (1998) advierte que al intentar unificar experiencias diversas bajo el término 

“intersexual”, se corre el riesgo de invisibilizar las diferencias individuales y las 

particularidades de cada caso. Así también lo afirma Preves (2003), señalando que la 

experiencia de las personas intersexuales no puede ser completamente comprendidas sin 

considerar las estructuras sociales que moldean sus vidas. 

Estas tensiones subrayan la complejidad de articular una identidad colectiva en un 

contexto que privilegia las categorías estándar. Más allá del reconocimiento legal y social, 

el activismo intersexual también se enfoca en cuestionar las categorías binarias y 

normativas del sexo y el género (Garland-Thomson, 2009), lo que, en algunas ocasiones, 

más que unión real y práctica ha traído exclusiones no intencionadas. 

 

2. “Nos falta lenguaje para describir nuestra intersexualidad”: 

Caminos colectivos y/o individuales 

 

La antropología reconoce que la identidad es un proceso negociado en múltiples niveles. 

Para las personas intersexuales, el acto de nombrarse —o no nombrarse— intersexual 

implica una interacción constante entre las trayectorias individuales y los marcos 

colectivos. Este proceso puede ser entendido a través del concepto de “agencia 

estructurada” de Ortner (2006), que sugiere que las decisiones individuales están 

moldeadas por las posibilidades y limitaciones del contexto social, donde el sujeto 

negocia constantemente su lugar en el mundo en interacción con otros. 



408 
 

Desde esta perspectiva, la lucha por nombrar la intersexualidad no es únicamente un 

ejercicio lingüístico, sino una reivindicación ontológica: una afirmación de existencia. La 

creación de un lenguaje común y colectivo para las personas intersexuales no solo facilita 

la articulación de demandas, sino que también permite reconfigurar las nociones sociales 

sobre corporalidad y diversidad.  

Para algunas personas entrevistadas, el descubrimiento y la afirmación de su 

intersexualidad surgió a través del contacto con comunidades intersexuales o 

movimientos sociales afines, donde encontraron un espacio para el reconocimiento y el 

intercambio de experiencias comunes (Karkazis, 2008). 

En este sentido, Mauro Cabral, activista argentino, define la intersexualidad desde una 

perspectiva política y social, enfatizando la violencia médica e institucional sufrida por 

las personas intersexuales. Una entrevistada comparte su experiencia de identificación 

con las palabras de Cabral: 

A mí me gusta esta definición de Mauro Cabral [activista argentino], te la leo, porque la saqué de 

internet y la traje hoy. Venía preparada (ríe) “¿Quiénes son los intersexuales? Cualquiera que haya 

nacido con un cuerpo sexuado distinto al ‘promedio’ femenino o masculino, y en particular quienes 

fueron sometidos a intervenciones médicas para corregirlo, quienes han sido y son violentados por 

el maltrato familiar, social e institucional de esta distinción. ¿Dónde están? En todas partes. ¿Cómo 

se les reconoce? No se los reconoce, pasan inadvertidos entre la gente porque son esa gente: la 

vecina heterosexual, el cura dando misa, el gay que se da la mano con su pareja, el conocido del 

bar, la cuñada de alguien. Cualquier persona pudo haber nacido con un clítoris ‘muy largo’ o un 

pene ‘muy corto’, con testículos que no descendieron o con ovostestes, sin vagina, con el agujerito 

para orinar al costado en la base del pene, con cromosomas XXY o X0, con alguno de los múltiples 

cuerpos sexuados que la medicina nombró primero en la lengua de los “síndromes” y que ahora 

nombra en la de los “trastornos”. Yo siento que sus palabras activistas a mí me hicieron mucho 

sentido, me hicieron reconocerme en ese texto, en esa vivencia compartida, según lo que él dice. 

(Cami, entrevista 2021) 

La identificación de Cami con las palabras de Cabral no es solo un acto de 

reconocimiento, sino un proceso de subjetivación donde el lenguaje moldea su 

autopercepción y pertenencia. 

Por otro lado, la performatividad de la identidad intersexual se articula en la manera en 

que las personas aprenden a amar sus cuerpos y a reclamar su existencia en un mundo 

que patologiza sus corporalidades: 

Entonces, claro, cuando ves que gente del movimiento político se ama, se reivindica, tú dices 

¡chucha!, sí que puedo gustar, así como soy, es que me gusto como soy, perdón. Me gusto como 



409 
 

soy, y a quien no le guste, que se vaya a la mierda. Aprendes a relacionarte con tu cuerpo, amar tu 

cuerpo, aprendes a decir: “soy una persona intersexual y amo mi cuerpo”. Funciona cuando ves a 

otra que lo dice y lo practica, pero es difícil cuando estás sola con tus pensamientos. (Ana, 

entrevista 2023) 

Aquí se observa cómo la colectividad facilita la resignificación del cuerpo intersexual 

como un espacio de resistencia, en contraposición a los discursos médicos que buscan 

corregirlo. Foucault (2007[1976]) argumenta que el poder se ejerce sobre los cuerpos a 

través de regímenes discursivos que los disciplinan. En este sentido, el activismo 

intersexual puede interpretarse como una forma de contraconducta que desafía la 

biopolítica médica. 

No obstante, para algunas personas intersexuales, la visibilidad no solo es un medio de 

empoderamiento personal, sino una estrategia política para generar cambios sociales. 

Nico expresa su deseo de que su hermano sea una “cara visible” del movimiento: 

Para mí, el tema del activismo es una forma como de visibilizar y de poder también abrirnos 

puertas en distintos lugares, oportunidades. A mí me gustaría que mi hermanito [niño intersexual] 

quedara como cara visible, que contara su historia, porque él tiene una personalidad inmensa y le 

encanta decir por lo que ha pasado, eso podría ayudarle a otras familias a entender. (Nico, 

entrevista 2022) 

Esta perspectiva se alinea con la noción de “comunidades imaginadas” de Anderson 

(1983), que sostiene que las comunidades no requieren proximidad física, sino una 

narrativa compartida que les otorgue cohesión. El activismo intersexual crea un espacio 

simbólico donde las experiencias individuales adquieren un sentido colectivo. 

No obstante, la accesibilidad a estos espacios no es homogénea. Factores geográficos y 

tecnológicos pueden condicionar la participación en redes activistas70.  

Yo sigo todo lo que hacen IntersexualesChile por el Instagram, los videos que suben, la 

información que difunden, toda la volá, pero nunca he estado con elles, porque yo vivo acá donde 

el diablo perdió el poncho y pa’ eso hay que estar en Santiago (ríe). (Chuli, entrevista 2022) 

Este relato ilustra las desigualdades estructurales en el acceso a la comunidad intersexual. 

Según Fraser (1997), la justicia social no solo implica redistribución económica, sino 

también reconocimiento cultural. La exclusión geográfica puede convertirse en una 

barrera para el reconocimiento y la integración dentro del activismo intersexual. 

 
70 Más información en Capítulo II y Capítulo V. 



410 
 

Las desigualdades estructurales que caracterizan a la sociedad chilena configuran 

condiciones materiales radicalmente distintas para la participación activista. El testimonio 

de Chuli, quien afirma seguir al movimiento por Instagram, pero sin poder participar 

presencialmente porque vive 'donde el diablo perdió el poncho', revela cómo la geografía 

del activismo intersexual reproduce las lógicas centralistas del Estado chileno, 

concentrando sus actividades en Santiago. Este centralismo no es casual sino parte de un 

patrón histórico de distribución desigual de recursos y oportunidades, donde las regiones 

periféricas quedan sistemáticamente excluidas de los espacios de articulación política. 

En este contexto, la decisión de 'no activar' puede interpretarse como el resultado de 

barreras materiales concretas: distancias geográficas, costos de traslado, tiempo 

disponible tras largas jornadas laborales, o incluso acceso desigual a internet y redes 

sociales.  

El modelo neoliberal chileno, caracterizado por la precarización laboral y la privatización 

de servicios esenciales, exige de muchas personas intersexuales estrategias de 

supervivencia que dejan poco espacio para la militancia formal. En este sentido, la 

'activación' política se convierte en un privilegio al alcance de quienes disponen de ciertos 

capitales económicos, culturales y sociales, lo que explica por qué el activismo 

intersexual chileno, como muchos otros movimientos, tiende a estar conformado 

mayoritariamente por personas con acceso a educación superior y residencia en áreas 

urbanas centrales. 

En estos contextos, particularmente en regiones donde el acceso a redes comunitarias o 

activistas es limitado, esta experiencia puede vivirse de manera profundamente 

individual. En el sur de Chile, por ejemplo, algunas personas relatan que, aunque internet 

y las redes sociales pueden facilitar el conocimiento sobre las consignas del activismo 

intersexual, el acceso a estas herramientas no es uniforme ni garantiza una participación 

activa en las discusiones virtuales. Factores como la falta de infraestructura tecnológica, 

el tiempo disponible o incluso el desinterés por las dinámicas digitales afectan la manera 

en que se vinculan con el activismo: 

Yo igual ya estoy vieja como para meterme a internet y seguir toda la movida. Además, que no 

tengo Instagram, con suerte tengo Facebook y, además, no tengo tanto tiempo para eso. Entre la 

pega y la familia, no es algo que me interese. (Xavi, entrevista 2022) 

A mí no me gustan las articulaciones por internet, me gustan las cosas en vivo, porque siento que 

es distinto. Como que siento que no me puedo involucrar mucho en las cosas de la virtualidad, hay 



411 
 

muchas cosas que me molestan. Hay situaciones de privilegios de los que no son conscientes y me 

gusta concientizarlo, y eso a la gente no le gusta. Sobre todo, entendiendo que yo soy de aquí (Sur 

de Chile). (Chuli, entrevista 2022) 

En estos casos, la búsqueda de un lenguaje propio para nombrar y resignificar el cuerpo 

puede ser un camino solitario, marcado por la introspección y la construcción de sentido 

a partir de la experiencia personal más que del colectivo. Turner (1967) describiría estas 

vivencias como estados liminales, en los cuales las personas intersexuales se encuentran 

entre categorías sociales establecidas, sin una posición claramente definida dentro del 

marco normativo de género y sexualidad. Esta “indefinición” muchas veces obliga a 

construir una identidad en aislamiento, sin referencias comunitarias directas: 

A veces hay personas que me han escuchado de que me identifico como persona intersexual, y me 

han apañado como a conocer a otras personas intersexuales, pero muy por la virtualidad, nunca 

he estado con otra persona intersexual, así como: “oye, yo me identifico también intersexual” No, 

con nadie más. Entonces, ha sido un camino sola el ir armando lo que soy. (Chuli, entrevista 2022) 

En este sentido, la agencia no se expresa únicamente en términos de resistencia colectiva, 

sino también en prácticas individuales de significación. Por ejemplo, algunas personas 

optan por asumir un rol pedagógico dentro de sus entornos inmediatos, desafiando los 

discursos dominantes sin necesariamente inscribirse en movimientos formales: 

Yo no soy activista, no estoy en la organización, pero sí tengo mi propia pega, que es ir por ahí 

diciendo lo que soy yo, yo solo, tratando de aplacar y disminuir el ruido de la ignorancia de muchas 

personas que utilizan frases como ser hermafrodita es ser intersexual o es ser transexual, como si 

todo fuese lo mismo. Algunas personas dicen que no existimos o que lo de las redes sociales es un 

bot, y yo ahí salto y digo, no po’, si yo estoy aquí, yo existo. (Flor, entrevista 2022) 

El testimonio de Flor ilustra cómo la visibilización cotidiana puede funcionar como una 

forma de micropolítica que desafía la invisibilización y el silenciamiento de las 

experiencias intersexuales. Estas prácticas de “activismo cotidiano” (Mansbridge & 

Flaster, 2007) o “activismo ordinario” (Aizura, 2006) evidencian que la transformación 

social no ocurre únicamente en espacios formalmente políticos, sino también en 

interacciones diarias donde se cuestionan ideas normativas sobre el cuerpo y el género. 

Asimismo, la articulación de redes informales de apoyo entre personas intersexuales, 

como las que menciona Chuli al referirse a contactos virtuales, constituye una forma de 

“infrapolítica” (Scott, 1990) que, aunque menos visible que el activismo formal, genera 

espacios de reconocimiento y solidaridad que pueden ser cruciales para quienes no 

acceden a organizaciones formales. 



412 
 

Estas prácticas alternativas de activación no deberían interpretarse como menos políticas 

o transformadoras que el activismo organizado. Por el contrario, como sugiere Parrini 

(2018) desde el contexto latinoamericano, estas “políticas de lo ordinario” pueden 

constituir formas especialmente efectivas de resistencia en contextos donde los espacios 

formales de participación política están limitados por factores estructurales como la 

geografía, la clase o el acceso a capital cultural 

Desde la perspectiva de Turner (1967), estas experiencias pueden considerarse estados 

liminales, donde la persona intersexual no encaja completamente en las categorías 

sociales predefinidas y debe construir su identidad en aislamiento. La resistencia 

individual de Flor desafía los discursos que niegan la existencia de personas intersexuales 

y demuestra cómo la agencia puede ejercerse fuera de los marcos colectivos. 

De esta forma, si bien las narrativas colectivas ayudan a transformar experiencias de 

exclusión en fuentes de empoderamiento político y cultural, las tensiones entre lo 

individual y lo colectivo persisten. Gran parte de las personas entrevistadas expusieron 

no sentirse representadas por las definiciones adoptadas por los movimientos, lo que 

refuerza la idea de que la identidad intersexual es plural y en constante evolución. 

Cuando me enteré de mi condición pensé que yo era la única en este mundo que había nacido de esa 

manera. Al pasar los años información comenzó a salir en el internet y más me daba cuenta de que no 

estaba sola. Sin embargo, nunca considere que mi condición fuera parte de la comunidad LGBTIQ+ 

hasta hace dos años atrás. Seguí investigando y me di cuenta que nosotros también formamos parte de 

esa comunidad. Existen acciones dentro de la comunidad con las cuales no estoy de acuerdo. Pero me 

considero parte de ella. Es como todo, por ejemplo, puede haber cosas de tu familia que no te gustan, 

pero eso no quita que sigas siendo parte de ellos. (Lily, entrevista 2021) 

Es decir, mientras que en algunos casos la identidad se articula a través del activismo y 

la comunidad, en otros emerge como un proceso interno, marcado por la exploración 

individual y las formas cotidianas de negociación con el propio entorno. 

 

3. “No sé si soy lo suficientemente intersex” 

 

Una de las autopercepciones recurrentes en los relatos de personas intersexuales es la 

duda sobre la propia legitimidad dentro del espectro intersexual o de no sentirse “lo 

suficientemente intersexual”, especialmente cuando no han sido sometidas a cirugías 



413 
 

durante la infancia, razón que les hacía distanciarse del discurso colectivo. Esta 

percepción revela una lucha por la autenticidad en un contexto en el que las definiciones 

biomédicas han dominado la narrativa en torno a la intersexualidad, estableciendo 

criterios de pertenencia que tienden a excluir experiencias menos visibles. 

El relato de Chuli ilustra cómo el deseo de encontrar una “prueba” diagnóstica de 

intersexualidad responde a la presión de marcos legitimadores, tanto biomédicos como 

activistas: 

De partida, yo ahora, justo en este momento de mi vida, recién me estoy haciendo mis exámenes 

de tiroides, etcétera, para igual ver el tema de mi cuerpo y saber qué pasa… de por qué tengo tanto 

desfase hormonal. Intentar encontrar una respuesta en un papel [diagnóstico]. Al menos yo lo 

siento así, no es algo que yo tenga una prueba al respecto de ser intersexual, yo creo serlo, pero no 

puedo comprobarlo para el activismo, por ejemplo. De hecho, me estoy haciendo recién mis 

exámenes. Es muy intenso que en este momento aparezcas. (Chuli, entrevista 2022) 

Aquí se observa la “violencia epistémica” (Spivak, 2003[1988]), es decir, la imposición 

de una estructura de conocimiento que define qué relatos son válidos y cuáles no, 

excluyendo experiencias que no se alinean con sus parámetros. En el caso de la 

intersexualidad, estos discursos han tendido a privilegiar los casos visibles, marcados por 

características físicas “ambiguas” o intervenciones quirúrgicas, ignorando que la 

identidad intersexual también incluye experiencias subjetivas menos visibles, pero 

igualmente válidas. 

La inseguridad sobre la propia identidad intersexual también puede entenderse a través 

de Goffman (2008 [1963]), quien describe el “estigma” como un proceso mediante el cual 

los individuos internalizan las expectativas sociales y se sienten inadecuados si no 

cumplen ciertos criterios. En este sentido, la narrativa activista, aunque busca visibilizar 

la intersexualidad, puede reproducir formas de exclusión al privilegiar ciertas 

experiencias sobre otras. 

Mary Douglas (1973 [1966]) aporta una clave adicional a esta problemática al analizar la 

clasificación social. Lo que no encaja en las categorías establecidas genera incomodidad 

y tiende a ser marginado para preservar el orden simbólico de la sociedad. De este modo, 

las personas intersexuales cuyas experiencias no incluyen cirugías o traumas visibles 

pueden ser consideradas “menos intersexuales” dentro de las narrativas predominantes, 

replicando dinámicas de exclusión dentro del mismo movimiento que busca su inclusión. 



414 
 

Karkazis (2008) enfatizan que la intersexualidad no es una esencia fija, sino un constructo 

social que incluye tanto lo corporal como la manera en que las personas negocian su 

identidad frente a las normas culturales. Desde esta perspectiva, no haber sido sometido 

a cirugías no es excluyente de la categoría intersexual; más bien, amplía el espectro de lo 

que significa ser intersexual, cuestionando narrativas que asocian esta identidad 

exclusivamente con el sufrimiento físico o la intervención médica. 

El relato de Yuri refuerza esta tensión: 

El síndrome de Rokitansky, con un nombre muy complicado, es una malformación del aparato 

reproductor femenino que tiene diferentes grados. Las mujeres que nacemos con esto tenemos 

ovarios normales, pero ausencia de útero. Y ahí vienen los diferentes grados, hay mujeres que 

nacen con un canal vaginal perfecto, normal. Hay otras con un canal vaginal un poquito más cortito 

y otros con nada, como yo. El tema es que a mí nunca me operaron a la fuerza cuando chica, no 

pasé por lo del secreto familiar, mis genitales externos no son ambiguos. Entonces, no sé si soy lo 

suficientemente intersexual, hay conflictos internos con eso, por eso hacemos grupo aparte. (Yuri, 

entrevista 2023) 

Desde la teoría de la “liminalidad” de Turner (1967), Yuri se encuentra en un espacio 

intermedio entre categorías establecidas: su experiencia no encaja del todo en las 

narrativas biomédicas ni en las de trauma activista ligado a las intervenciones quirúrgicas. 

Este estado, aunque incómodo, permite desafiar las normativas existentes y reclamar una 

identidad más inclusiva y diversa. Un espacio de resignificación, donde es posible 

construir nuevas formas de comprender la intersexualidad. 

En este marco, el relato de Lily sugiere esta posibilidad de resignificación de la 

intersexualidad: 

He aprendido que ser intersexual no debería ser sinónimo de tristeza, ni de confusión, ni de 

soledad, ni de preocupación, ni de motivos para estar enojada con la vida, que en general, me 

imagino que son los sentimientos que compartimos todos los intersexuales, los que son visibles y 

los que no lo somos, pero lo visibles se mantienen en ese trauma, como en modo permanente. Por 

ejemplo, lo del hospital, el nacer y crecer en estos cuerpos que al saber tu diagnóstico piensa que 

vas a morir, o que eres un fenómeno, creo que esa es una experiencia que compartimos, pero que 

no debería por qué estar cargada de odio o ser la única. Esas variaciones, son variaciones. Deberían 

poder ser variaciones, así sin más. Ojalá se transmitiera a nuestros padres la información sobre 

nuestras corporalidades de una manera más amable y comprensible, todo esto no pasaría. Si el 

activismo puede hacer algo, deberíamos partir por ahí, por incluir otras experiencias que no sean 

solo el dolor. Como yo no solo tengo dolores relacionados a la intersexualidad, a veces no me 

siento. (Lily, entrevista 2021) 



415 
 

Desde una perspectiva posestructuralista (Butler, 2007 [1990]), la identidad intersexual 

debería concebirse como fluida y negociada, en lugar de fija y definida por el trauma o la 

intervención médica. Esto implica un desplazamiento hacia un entendimiento más 

amplio, donde la intersexualidad no esté determinada por criterios biomédicos ni 

activistas cerrados, sino por las vivencias diversas de quienes la experimentan. 

 

4. Activar o no activar: La decisión de exponer “la experiencia” en 

el campo de batalla 

 

De esta forma, la participación en el activismo intersexual no es un proceso homogéneo 

ni universalmente aceptado por todas las personas intersexuales. La tensión entre quienes 

desean involucrarse en la militancia y quienes no se sienten representadas por sus 

discursos refleja un conflicto más amplio: la coexistencia de experiencias diversas frente 

a la construcción de narrativas colectivas. Este fenómeno pone en evidencia la compleja 

relación entre la agencia individual y la producción de discursos políticos que buscan 

visibilizar las demandas del colectivo. 

Desde la antropología del activismo, autores como Nancy Fraser (1997) han señalado que 

los movimientos sociales enfrentan el reto de articular demandas en marcos reconocibles 

para las instituciones sin diluir la heterogeneidad de las experiencias que representan. En 

el caso del activismo intersexual, esto implica un esfuerzo por generar discursos que 

interpelen tanto a la sociedad como a quienes viven la intersexualidad, aunque no todas 

las personas intersexuales se identifiquen con estas narrativas. 

Por otro lado, Didier Fassin (2009) introduce el concepto de “economía moral de la 

verdad” para describir cómo ciertos discursos sobre la salud, el sufrimiento y la identidad 

adquieren legitimidad en el espacio público. En este sentido, exponer la propia 

experiencia intersexual en el activismo puede verse como una estrategia que permite 

inscribir estas vivencias dentro de un marco político legítimo. Sin embargo, quienes 

eligen no participar pueden hacerlo precisamente porque estas narrativas pueden 

homogeneizar experiencias que son profundamente situadas y subjetivas. La construcción 

de marcos interpretativos (Snow & Benford, 1988) dentro del activismo es clave para 

entender cómo ciertos significados se vuelven dominantes en la lucha política, dejando a 

un lado otras vivencias. 



416 
 

Exponer la propia experiencia intersexual en el activismo puede verse como una 

estrategia que permite inscribir estas vivencias dentro de un marco político legítimo. Sin 

embargo, quienes eligen no participar pueden hacerlo precisamente porque estas 

narrativas pueden homogeneizar experiencias que son profundamente situadas y 

subjetivas. Así, se genera una tensión entre quienes encuentran en la exposición una 

herramienta de visibilidad y quienes perciben que el discurso activista impone categorías 

que no necesariamente reflejan su experiencia. 

En este contexto, algunas personas intersexuales encuentran en el activismo un espacio 

de agencia y transformación, mientras que otras pueden percibirlo como una imposición 

de marcos normativos. La narrativa predominante puede excluir inadvertidamente a 

quienes no han pasado por intervenciones médicas o no experimentan un profundo 

malestar con la comunidad médica, como se expuso en los puntos precedentes. Esta 

exclusión se observa en testimonios como el de Nico: 

Yo también conozco a otras personas intersexuales aquí en Chile, la Chuli, por ejemplo. Ella fue 

la primera persona que conocí que es intersexual. Es terapeuta de medicinas alternativas y tampoco 

está metida en el activismo, porque no le gusta la volá’71 de la agrupación, el discurso radical y 

todo eso, como lleno de resentimientos. (Nico, entrevista 2022) 

El relato de Nico ilustra cómo ciertas personas intersexuales pueden distanciarse de los 

discursos activistas cuando los perciben como excesivamente confrontativos o 

unidimensionales. La idea de “resentimiento” refleja una percepción de que el activismo 

se basa en un antagonismo absoluto con el sistema médico o social, lo que puede alejar a 

quienes no comparten esa perspectiva. 

El concepto de “comunidades imaginadas” de Benedict Anderson (1983) resulta útil para 

analizar cómo los colectivos construyen una identidad compartida basada en ciertas 

experiencias comunes. Si bien esta identidad colectiva es vital para la movilización 

política, también puede generar barreras para quienes no comparten completamente las 

mismas vivencias. En este sentido, Chuli expresa su distancia con el activismo debido a 

una percepción de que el dolor es un elemento esencial en la construcción de la identidad 

intersexual: 

Bueno, ahí conocí también a otras personas intersexuales dentro de un movimiento de la 

intersexualidad, pero nunca me metí mucho, no sé, no me sentí parte de, porque yo me lo tomo 

con humor. Sentía que el dolor era necesario para ser intersex, y yo me río. (Chuli, entrevista 2022) 

 
71 Los lineamientos, el accionar, los objetivos. 



417 
 

Este relato permite abordar el problema de la victimización en los discursos activistas. 

Autoras como Ahmed (2004) han explorado cómo las emociones colectivas configuran 

los movimientos sociales, y en este caso, la centralidad del dolor puede excluir a quienes 

no se identifican con esa experiencia emocional. 

Las trayectorias diversas, determinadas por factores como el acceso a información, redes 

de apoyo y decisiones médicas, refuerzan la crítica a la homogenización del discurso 

activista basado en un arquetipo atravesado por el dolor. Lily lo expresa en su testimonio: 

Siento que no me representa. Siento que engloba a un par de personas que tuvieron experiencias 

forzadas. En mi caso, la decisión de operarme otra vez, ya de vieja, fue mía, y creo que siempre 

dicen “ay es que la gente que se opera es subordinada al sistema heterocis”, yo no. Soy 

abiertamente lesbiana, y creo que tuve la posibilidad de hacer mi propia idea de lo que quería y de 

lo que no. Siento que toda mi vida he estado en contra de lo que me imponen, entonces ¿por qué 

debería dejar que, por el solo hecho de ser intersexual, algunas personas intersexuales decidan qué 

es lo que puedo o no puedo hacer con mi cuerpo?  Creo que es muy dogma. Dicen “no” a las 

operaciones cuando son niños, y eso ya, está bien, por lo del consentimiento, pero ¿no a las 

operaciones nunca? Es una censura, no pueden hablar por lo que queremos otras personas intersex, 

que queremos y podemos decidir sobre nuestros cuerpos y vivencias. Además, no sé, como que el 

ser intersex es siempre una misma definición, muy ambigua. Hay cosas que no me hacen sentido, 

como lo de los médicos, ese odio, a mí los que me atendieron lo hicieron bien, es como que no les 

compro el discurso. (Lily, entrevista 2021) 

Lily problematiza la noción de autonomía dentro del activismo intersexual, cuestionando 

la rigidez de ciertos discursos sobre las cirugías. Joan Scott (1991) enfatiza que la 

experiencia no es neutral ni objetiva, sino que está mediada por el lenguaje y el poder, lo 

que sugiere que las narrativas activistas también están sujetas a relaciones de poder 

internas. Esta diversidad de experiencias no implica negar las violaciones a los derechos 

humanos documentadas en intervenciones médicas a personas intersexuales, sino 

reconocer que las trayectorias individuales no pueden reducirse a una narrativa única de 

victimización. 

También, es importante señalar en este sentido, que no todas las personas intersexuales 

sienten un malestar directo hacia la comunidad médica; algunas incluso pueden haber 

tenido experiencias positivas o neutrales en su relación con los sistemas de salud, como 

expuse en el Capítulo VII. Esto no invalida su identidad, pero sí puede generar un 

distanciamiento frente a discursos que parecen definir la intersexualidad exclusivamente 

a través del prisma del trauma y la resistencia médica. 



418 
 

La complejidad aumenta cuando consideramos las desigualdades en el acceso a la salud 

en Chile. Para algunas personas intersexuales, especialmente de sectores populares o 

zonas rurales, el problema no es tanto la intervención médica como la falta de acceso a 

atención especializada. En estos contextos, el discurso activista centrado en la resistencia 

a la medicalización puede resultar ajeno a necesidades más inmediatas de acceso a 

diagnósticos y tratamientos adecuados. 

Esta tensión plantea el desafío de cómo articular un activismo intersexual que, sin 

abandonar la crítica a la patologización, pueda también abordar las desigualdades en el 

acceso a servicios de salud de calidad, reconociendo que la relación con la medicina está 

atravesada por factores de clase, territorio y capital cultural que configuran experiencias 

radicalmente distintas, estableciéndose una especie de “jerarquía espacial”. Además, la 

barrera etaria también puede ser un factor de exclusión dentro del activismo, como 

menciona Ana: 

Hoy, el activismo intersex les debe mucho al movimiento trans, a todo el colectivo. Se ha 

transformado la sociedad, está cambiando mucho, afortunadamente. Yo no soy de esta 

generación, tampoco me puedo sentir parte del activismo hoy por hoy, pero no me hago la 

tonta con las cosas que hacen y lo que han avanzado.  Es que yo soy de otra época, entonces 

la lucha de hoy es distinta, pero a nosotros, los viejitos ya, nadie nos pesca72. (Ana, entrevista 

2023) 

Aquí, es útil el concepto de “interseccionalidad” (Crenshaw, 1989), ya que permite 

entender cómo múltiples factores —como clase, género, sexualidad, y acceso a 

recursos— configuran la forma en que las personas intersexuales experimentan y 

articulan su identidad.  

De esta forma, la decisión de 'activar o no activar' en el movimiento intersexual chileno 

debe analizarse no solo desde las diferencias individuales, sino también dentro del 

contexto sociopolítico específico de Chile. En un país donde los movimientos sociales 

han estado históricamente marcados por la ruptura dictatorial y la posterior transición 

democrática, la participación política adquiere connotaciones particulares. Como señala 

Garcés (2019), los movimientos sociales chilenos post-dictadura se han caracterizado por 

ciclos de alta movilización seguidos de períodos de reflujo y fragmentación, lo que ha 

configurado distintas 'culturas políticas' con tradiciones activistas diversas. 

 
72 Brindar atención. 



419 
 

Para las personas intersexuales de mayor edad, como Ana, su distanciamiento del 

activismo actual no puede entenderse simplemente como falta de interés, sino como el 

resultado de experiencias políticas formadas en contextos históricos donde el secreto y la 

discreción eran estrategias de supervivencia. En contraste, las generaciones más jóvenes 

han crecido en un Chile donde las políticas de identidad y el reconocimiento de la 

diversidad sexual han ganado mayor legitimidad pública, especialmente tras el estallido 

social de 2019, que abrió espacios para articular demandas previamente invisibilizadas. 

Finalmente, también existen los casos heterosexuales, quienes también enuncian una 

exclusión del discurso colectivo activista, como expone Nico: 

Yo siempre me he sentido hetero, y creo que eso como que no se ajusta o se juzga en los espacios 

del activismo. Como el evento del otro día [26 octubre día de intersexualidad], donde preguntaron 

qué hacían ustedes como agrupación con las personas cis que no son del colectivo. Es como si 

hubiese que obligarlas a estar dentro, si no, no vales. Entonces esto me parece muy rígido, y yo 

nací mujer y me gustan los hombres, pero, además, soy intersexual. No sé cómo explicarlo, quizás 

hasta yo estoy del todo mal. Tiene que haber opiniones de todos, y hay muchas experiencias que 

no vienen desde las disidencias. Por ejemplo, yo quisiera ser madre algún día. No puedo, pero me 

gustaría. Podría adoptar. (Nico, entrevista 2022) 

De este modo, aunque las personas intersexuales entrevistadas han interactuado en 

distintos grados con el discurso activista, su adhesión o distanciamiento del movimiento 

revela una doble crítica. Por un lado, desde el activismo, se percibe que quienes gozan de 

mayores privilegios en ciertos ámbitos pueden no sentir la necesidad de sumarse a luchas 

colectivas que consideran radicales o poco representativas de su experiencia (Capítulo 

V). Esta percepción es reforzada, en parte, por discursos provenientes de la comunidad 

médica y por la limitada presencia del activismo intersexual en Chile. Por otro lado, 

personas intersexuales con trayectorias diversas—ya sea por su ubicación geográfica, 

edad, orientación heterosexual u otros factores—plantean que el verdadero privilegio 

radica en la posibilidad misma de participar en el activismo. Desde su perspectiva, las 

narrativas predominantes en el movimiento no siempre les incluyen, aunque esta 

exclusión no sea deliberada. 

 



420 
 

5. Virajes del activismo intersexual en Chile 

 

De acuerdo con este último punto, durante la etapa final de esta investigación, pude 

presenciar algunos cambios en el discurso activista chileno, principalmente, aquel 

emanado bajo el alero de IntersexualesChile. Este apartado no incluirá citas etnográficas, 

ya que fue elaborado posterior al término del trabajo de campo. 

Los cambios recientes en este activismo reflejan dinámicas más amplias de 

transformación social y cultural, especialmente en lo que respecta a la identidad y el 

género. Estos procesos pueden entenderse como un avance en la negociación entre 

discursos normativos y las experiencias vividas de las personas intersexuales. Un cambio 

significativo ha sido la transición desde un enfoque predominantemente queer hacia una 

mayor inclusión de identidades heteronormativas, como aquellas de personas 

intersexuales que se identifican como hombres o mujeres heterosexuales. Esta 

reconfiguración del movimiento pone en evidencia tanto tensiones como oportunidades 

en su desarrollo. 

Como analicé en el Capítulo II, el activismo intersexual internacional ha estado 

históricamente vinculado a los marcos teóricos y políticos de lo queer, especialmente en 

sus primeras etapas. En el contexto chileno, la articulación con estos discursos globales 

ha permitido cuestionar la compulsión hacia la heteronormatividad y la cisnormatividad, 

alineándose con luchas más amplias dentro de la comunidad LGBTQ+. Esta relación 

entre lo intersexual y lo queer ha sido tanto estratégica como conceptual, ya que ambas 

perspectivas buscan criticar y reimaginar las estructuras de poder que definen los cuerpos 

y las subjetividades. En las primeras publicaciones de las agrupaciones intersexuales en 

Chile (inicialmente dos), se evidenciaba esta alianza mediante la explicitación de 

consignas y marcos teóricos compartidos. 



421 
 

 

Figura 29. Instagram IntersexualesChile. Fecha 23 de noviembre 2019 

 

Figura 30: Instagram IntersexPacíficoSur. Fecha 19 de septiembre 2021 

No obstante, la relación entre el activismo intersexual y lo queer no está exenta de 

tensiones. Mientras el enfoque queer celebra la fluidez y la ambigüedad de las 

identidades, algunas personas intersexuales, como expuse en el punto anterior, no se 

identifican con estas categorías y prefieren narrativas más normativas de género. Estas 

diferencias internas plantean preguntas fundamentales sobre la definición de prioridades 

dentro del activismo: ¿quién decide cuáles son los discursos predominantes?, ¿qué 

experiencias se visibilizan y cuáles quedan en los márgenes del movimiento? 



422 
 

Este cambio puede analizarse desde la perspectiva de la relación entre estructura y agencia 

(Ortner, 2006). Las personas intersexuales ejercen agencia al relatar sus experiencias y al 

resistir las normas médicas y culturales que históricamente han patologizado sus cuerpos. 

Sin embargo, estas narrativas también están moldeadas por estructuras sociales y políticas 

que delimitan qué relatos son más aceptados dentro del activismo y la sociedad en general. 

La inclusión de personas intersexuales heteronormativas puede ser interpretada como una 

estrategia para ampliar la legitimidad y el alcance político del movimiento, desafiando la 

idea de que solo las identidades no binarias pueden ser disruptivas. 

Un ejemplo de este giro discursivo se observa en la publicación realizada en septiembre 

de 2024 por IntersexualesChile, donde se plantea la pregunta: “¿Todas las personas 

intersexuales son parte de la comunidad LGBTQNB+?” (Figura 31 y 32). La publicación 

ilustra su respuesta con mini-historias ficticias, como la de “José y Antonia llevan 7 años 

de casados, José es intersexual” o “Emilia tiene 5 años y nació con una variación 

intersexual, Emilia no tiene edad para entender de sexualidad. Llamar a Emilia queer solo 

por ser intersex antes de que ella lo haya resuelto es inapropiado”. A lo cual concluye, 

que las generalizaciones pueden ser dañinas y enfatizando la diversidad de la comunidad 

intersexual. 

 

Figura 31: Instagram IntersexualesChile. Fecha 14 de septiembre 2024 



423 
 

 
Figura 32: Instagram IntersexualesChile. Fecha 14 de septiembre 2024 

Este reconocimiento de identidades heteronormativas en el activismo intersexual chileno 

permite complejizar la lucha, haciendo un llamado a activar a aquellas personas cuyas 

experiencias intersexuales no son homogéneas. En lugar de asumir una única forma de 

vivenciar la intersexualidad, esta perspectiva reconoce que existen múltiples trayectorias 

marcadas por factores como la socialización, la identidad de género, la orientación sexual 

y las distintas formas en que el sistema de salud y la sociedad en general intervienen en 

sus vidas. 

Este cambio implica una revalorización de las experiencias de personas que, si bien no 

cuestionan las categorías binarias de género, enfrentan estigmas y violencias específicas. 

En este sentido, la inclusión de identidades heteronormativas dentro del activismo 

intersexual contribuye a desmantelar la idea de que solo quienes desafían el binarismo de 

género enfrentan vulneraciones. 

En un contexto conservador y binario como el sistema sanitario chileno, esta apertura 

también permite tender puentes con sectores que, aunque no necesariamente se 

identifiquen con discursos disidentes, comparten la necesidad de justicia y 

reconocimiento. De este modo, el activismo intersexual se fortalece al ampliar su base de 

apoyo y al demostrar que la lucha por los derechos intersexuales no es exclusiva de ciertos 

grupos, sino una causa que interpela a la sociedad en su conjunto.  

 



424 
 

6. Reflexión de cierre: El activismo intersexual como espacio 

paradójico de transformación y tensión 

 

El activismo intersexual emerge como un campo de tensiones donde las subjetividades se 

reconfiguran en relación con nuevas formas de reconocimiento y exclusión. A diferencia 

de la aparente uniformidad disciplinaria de la gestión médica, el activismo opera como 

una fuerza ambivalente: por un lado, ofrece un lenguaje político para resignificar 

colectivamente experiencias que fueron sistemáticamente patologizadas; por otro, genera 

sus propias normatividades que pueden reproducir exclusiones y jerarquías, como intento 

ilustrar gráficamente a través del siguiente rizoma: 

 
Figura 33: Activismo intersexual como espacio paradójico de transformación y tensión. Elaboración propia 73 

 
73 Representa las paradojas constitutivas del activismo intersexual chileno, mostrando cómo este espacio 
simultáneamente libera y constriñe. Incluye tensiones como la “política de autenticidad” que jerarquiza experiencias 



425 
 

Esta paradoja constitutiva del activismo intersexual desafía las narrativas teleológicas 

sobre emancipación y resistencia, revelando que los mismos espacios que posibilitan 

nuevas formas de subjetivación simultáneamente imponen sus propias restricciones. Este 

hallazgo complica el marco analítico utilizado hasta ahora, que ha tendido a situar la 

agencia principalmente en oposición a la normatividad médica, sin contemplar 

suficientemente cómo los propios espacios de resistencia generan nuevas formas de 

regulación subjetiva, como intento interpretar por medio del siguiente rizoma: 

Las categorías analíticas previamente desarrolladas adquieren nuevas dimensiones 

cuando se aplican al campo del activismo intersexual. Las disposiciones encarnadas, 

inicialmente concebidas como incorporaciones de normatividades médicas y sociales, 

revelan ahora su capacidad para operar también como mecanismos reguladores dentro del 

propio activismo. El concepto de “arquetipo intersexual” identificado en el análisis 

evidencia cómo ciertas experiencias —particularmente aquellas marcadas por el trauma 

médico, las intervenciones quirúrgicas y el secreto familiar— son valoradas como signos 

de autenticidad. 

Esta jerarquización experiencial que Fassin (2009) considera “Economía moral de la 

verdad”, y que me apronto a señalar el caso chileno como una “política de autenticidad”, 

establece fronteras internas dentro del colectivo intersexual. A diferencia de la 

patologización médica, que operaba desde una exterioridad institucional, esta 

normatividad activista funciona mediante mecanismos más sutiles de inclusión/exclusión 

que determinan quién puede hablar legítimamente como sujeto intersexual. El testimonio 

de Chuli (2022) (“sentía que el dolor era necesario para ser intersex, y yo me río”) revela 

cómo ciertos afectos (dolor, trauma, indignación) son constituidos como elementos 

necesarios para una subjetividad intersexual “auténtica”, mientras que otros (humor, 

aceptación) son implícitamente devaluados (Das, 2007). 

Este hallazgo desafía la utilidad de la categoría disposiciones encarnadas, tal como fue 

inicialmente concebida, pues revela que estas disposiciones no solo son producto de la 

medicalización temprana, sino también de los discursos y prácticas activistas que 

modelan retrospectivamente la forma en que las experiencias corporales son interpretadas 

 
(privilegiando trauma médico como legitimidad), geografías desiguales (centralización en Santiago), brechas 
generacionales, economías afectivas que delimitan pertenencias, prescripciones corporales implícitas sobre cómo ser 
intersexual “auténtico”, y prácticas periféricas que operan al margen del activismo organizado. El rizoma evidencia que 
los espacios de resistencia reproducen nuevas normatividades mientras critican las médicas, configurando un campo 
paradójico donde empoderamiento y regulación coexisten. 



426 
 

y valoradas. La disposición hacia cierto tipo de relato biográfico se convierte así en un 

requisito implícito para la pertenencia plena al colectivo (Ahmed, 2004). 

Entrelazado a las disposiciones, encontramos los actos de legitimación, los cuales 

adquieren en el activismo una dimensión ritual que delimita pertenencias y exclusiones. 

La narrativa pública del trauma, la participación en espacios urbanos de militancia 

reproduciendo esta narrativa y la adopción de ciertos discursos sobre la corporalidad 

funcionan como escenificaciones normativas que determinan quién es reconocido como 

un sujeto activista legítimo. 

Un aspecto crítico que emerge en este análisis es la geografía desigual del activismo. 

Como evidencia el testimonio de Chuli (2022): “Yo sigo todo lo que hacen 

IntersexualesChile por el Instagram, los videos que suben, la información que difunden, 

pero nunca he estado con elles, porque yo vivo acá donde el diablo perdió el poncho y 

pa' eso hay que estar en Santiago”. Esta centralización espacial genera lo que podríamos 

denominar una “jerarquía geográfica” dentro del movimiento, donde la proximidad a los 

centros urbanos de activismo determina las posibilidades de participación y 

reconocimiento. 

Esta observación complejiza nuestra comprensión de los actos de legitimación, 

evidenciando que no solo operan a nivel discursivo o performativo, sino también a través 

de geografías materiales que determinan quién puede acceder físicamente a los espacios 

donde estos actos se realizan. A diferencia de la gestión médico-institucional, igualmente 

centralizada, pero por motivos distintos (concentración de “expertise” médica), el 

activismo reproduce involuntariamente esta centralización por factores logísticos y de 

acceso a recursos. 

El límite de esta categoría analítica radica en su insuficiente atención a las condiciones 

materiales y geográficas que determinan quién puede participar en estos actos de 

legitimación. Un análisis más robusto requeriría contemplar cómo las desigualdades 

estructurales (clase, ubicación geográfica, acceso a internet) condicionan las 

posibilidades de ser reconocido como un sujeto legítimo dentro del activismo (Crenshaw, 

1989). 

En la misma línea, un aspecto significativo que emerge del análisis es la temporalidad 

divergente que caracteriza el activismo frente a la gestión médico-institucional. Mientras 

las instituciones médicas y jurídicas muestran una notable resistencia al cambio, 



427 
 

manteniendo paradigmas relativamente estables a lo largo del tiempo (aunque con 

adaptaciones cosméticas), el activismo experimenta transformaciones más rápidas y 

radicales en sus discursos y estrategias. 

Esta diferencia temporal genera tensiones específicas para las personas intersexuales, que 

deben navegar simultáneamente instituciones caracterizadas por la inercia y movimientos 

sociales en constante evolución. Como expresa Ana (2023): “Yo no soy de esta 

generación, tampoco me puedo sentir parte del activismo hoy por hoy”. Esta declaración 

evidencia cómo las brechas generacionales dentro del activismo pueden producir 

desafiliaciones temporales que complejizan la construcción de una solidaridad duradera. 

Por su parte, las tramas de afecto y poder adquieren en el activismo una dimensión 

política que configura comunidades emocionales con fronteras específicas. El testimonio 

de Ana (2023) evidencia la potencia transformadora de estas tramas: “cuando ves que 

gente del movimiento político se ama, se reivindica, tú dices ¡chucha!, sí que puedo 

gustar, así como soy”. Este proceso de “espejeo” (mirroring) muestra cómo la 

identificación afectiva con otros cuerpos intersexuales puede transformar radicalmente la 

relación con el propio cuerpo. Sin embargo, la etnografía también revela cómo estas 

economías afectivas pueden producir exclusiones cuando privilegian ciertos estados 

emocionales sobre otros, como expuse previamente. Esta “desafiliación afectiva” 

evidencia que los afectos no son simplemente reacciones individuales, sino campos de 

fuerza que delimitan pertenencias y exclusiones. 

El límite de esta categoría analítica está en la tensión entre su dimensión descriptiva y su 

potencial normativo. Al identificar ciertas tramas afectivas como constitutivas del 

activismo, podría inadvertidamente reforzar la idea de que hay formas “correctas” e 

“incorrectas” de sentir la intersexualidad, reproduciendo así las jerarquías afectivas que 

pretendo analizar. 

La reconfiguración corporal adquiere en el activismo una dimensión colectiva que 

puede tanto liberar como constreñir. Como señala Lily (2021): “Yo no quiero que me 

digan que tengo que aceptar mi cuerpo o no operarme. Mi cuerpo es mío, y yo decido 

sobre él”. Esta afirmación evidencia una tensión fundamental entre la autodeterminación 

corporal y las prescripciones implícitas del activismo sobre cómo debe habitarse un 

cuerpo intersexual “político”. 



428 
 

Esta tensión revela un límite significativo en nuestra categoría analítica: la 

reconfiguración corporal no puede entenderse solo como un proceso individual de 

negociación con normas sociales, sino que debe contemplar cómo los propios espacios de 

resistencia pueden generar nuevas normatividades corporales. El activismo, al enfatizar 

ciertos ideales de corporalidad no intervenida o “natural”, puede inadvertidamente 

reproducir lógicas prescriptivas similares a las que critica en el sistema médico, aunque 

con contenidos opuestos. 

Este hallazgo complica las narrativas simplistas sobre “liberación corporal” que suelen 

acompañar los análisis de movimientos sociales. La etnografía muestra que la relación 

entre cuerpo, agencia y colectividad es más compleja: el mismo espacio que ofrece 

herramientas para resignificar positivamente la diversidad corporal puede 

simultáneamente generar nuevas prescripciones sobre cómo habitar un cuerpo intersexual 

“auténtico”. 

Finalmente, las prácticas de autoconstrucción adquieren en relación con el activismo 

una dimensión de “resistencia dentro de la resistencia”. Como afirma Flor (2022): “Yo 

no soy activista, no estoy en la organización, pero sí tengo mi propia pega, que es ir por 

ahí diciendo lo que soy yo”. Esta declaración evidencia cómo muchas personas 

intersexuales desarrollan “tecnologías del yo” que operan al margen o en tensión con el 

activismo organizado. 

Estas prácticas no representan una despolitización de la experiencia intersexual, sino 

formas alternativas de politización que responden a barreras estructurales de acceso o a 

desacuerdos con las narrativas dominantes del activismo. Estas prácticas “periféricas” 

negocian simultáneamente con las normatividades activistas, generando espacios 

intersticiales de subjetivación. 

El límite de esta categoría analítica radica en su tendencia a privilegiar formas visibles y 

articuladas de autoconstrucción, invisibilizando prácticas más silenciosas o menos 

legibles como “resistencia”. Un análisis robusto requiere atender a lo que Scott (1990) 

denomina “infrapolítica”: formas cotidianas de resistencia que no se expresan en el 

lenguaje explícito de la contestación política, pero que, sin embargo, constituyen modos 

significativos de transformar la propia experiencia. 

En términos metodológicos, la etnografía del activismo intersexual ha enfrentado desafíos 

significativos que desbordan los marcos tradicionales. A diferencia de etnografías 



429 
 

centradas en comunidades geográficamente delimitadas, este estudio ha debido navegar 

un campo multilocal, con presencias físicas y digitales, y atravesado por profundas 

asimetrías en el acceso a la participación (Figura 33). Este carácter disperso y desigual 

del campo etnográfico refleja las propias condiciones estructurales que determinan quién 

puede participar plenamente en el activismo intersexual.  

De esta forma, el análisis del activismo intersexual revela la insuficiencia de los marcos 

dicotómicos (dominación/resistencia, normatividad/agencia, individual/colectivo) para 

comprender la complejidad de las experiencias intersexuales. La etnografía muestra cómo 

estos términos, lejos de oponerse de manera simple, se entrelazan y constituyen 

mutuamente en configuraciones paradójicas. 

La paradoja central que emerge de este análisis es que los espacios de resistencia, como 

el activismo intersexual chileno, simultáneamente liberan y constriñen, visibilizan y 

excluyen, empoderan y regulan. Este estudio del activismo reveló la necesidad de una 

“etnografía de las paradojas y ambivalencias” que pueda captar las tensiones constitutivas 

de toda práctica de resistencia, lo que desarrollé en el siguiente capítulo. Esta 

aproximación no busca “resolver” estas tensiones, sino comprenderlas como el terreno 

mismo donde se negocian y transforman las subjetividades intersexuales. 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



430 
 

Capítulo X 

Lo no abarcado en el discurso 

Cualquier teoría social digna de su ambición requiere un 
espacio para apegos enigmáticos, caóticos, incoherentes y 
estructuralmente contradictorios. 

(Berlant, 2011, s.p) 

 

1. Lo “no dicho” como estructura del relato y desafío etnográfico 

 

La etnografía es siempre un ejercicio de interpretación de lo decible y lo indecible. Cada 

entrevista, cada conversación y cada observación contienen no solo palabras, sino 

silencios, gestos, risas incómodas y estrategias narrativas que revelan lo que no puede o 

no quiere ser dicho. En este análisis, profundizo en las capas de significado que emergen 

en lo no dicho, explorando los silencios estratégicos, los chistes como resistencia, la 

incomodidad de la investigadora y la tensión entre la representación y la experiencia. 

Uno de los aspectos más recurrentes en el trabajo etnográfico fue la presencia de silencios 

estratégicos en las narrativas de las entrevistadas. A menudo, al abordar ciertos temas, las 

respuestas eran breves, ambiguas o acompañadas de largos silencios que decían más que 

las palabras, lo que he denominado “etnografía de lo no dicho”. 

Por ejemplo, en una conversación con Gema (entrevista 2022), le pregunté cómo había 

sido la relación con su familia después de enterarse de su diagnóstico. Hizo una pausa 

larga, miró hacia otro lado y, después de unos segundos, dijo: 

“Bien, supongo.” 

Silencio. 

“O sea... no sé. Creo que hicieron lo que pudieron.” 

Silencio otra vez. 

“Es que igual no quiero hablar mal de mi mamá, ¿cachai?” 

Este intercambio encapsula lo que Das (2007) describe como la incorporación del trauma 

en la vida cotidiana. Lo que Gema no dice no es solo una ausencia de información, sino 

una estrategia de gestión emocional. Al evitar profundizar en su relación con su familia, 



431 
 

Gema no solo protege a su madre de la crítica, sino que también se protege a sí misma de 

revivir ciertos malestares. 

Aquí podemos retomar la idea de “injusticia epistémica” de Fricker (2007), donde ciertos 

sujetos no solo son silenciados por las estructuras de poder, sino que también desarrollan 

sus propias estrategias de silencio para navegar esas estructuras. Gema no niega su 

experiencia, pero opta por no verbalizarla completamente, manteniendo un equilibrio 

entre decir y callar. 

Otra dimensión de lo no dicho en la etnografía es la manera en que las propias personas 

intersexuales eligen qué contar y qué callar. En la entrevista con Nico (2022), por 

ejemplo, después de casi dos horas de conversación en un café, hizo una pausa y agregó: 

“Igual hay cosas que no te voy a contar. No porque no quiera, sino porque... no sé, no 

quiero que suenen como una historia triste”. Esta afirmación es clave porque demuestra 

que no solo las estructuras sociales imponen silencios, sino que las propias personas 

intersexuales pueden optar por omitir ciertas partes de su historia para evitar 

encasillamientos narrativos, una impresión que fue reiterada por otras personas 

entrevistadas en contextos activistas, detallados en el Capítulo IX. 

Richardson (1990) plantea que las personas no solo cuentan sus experiencias, sino que 

las narran estratégicamente de acuerdo con los marcos de interpretación disponibles en 

su sociedad. Si la única manera en que las intersexualidades aparecen en el discurso 

público es a través del sufrimiento o la victimización, entonces algunas personas pueden 

decidir qué partes de su historia compartir y cuáles silenciar para no ser reducidas a un 

relato de dolor. Nico, en este sentido, estaba ejerciendo un acto de agencia narrativa: se 

resistía a convertirse en una historia de victimización para consumo ajeno. Su silencio era 

una manera de protegerse de ser reducida a un guion preestablecido. 

Entonces, ¿cómo abordar en la etnografía esas historias que las personas deciden no 

contar? ¿Cómo hacer etnografía sin caer en la expectativa de que la otra persona nos 

“reveal” su verdad más íntima? 

Uno de los momentos más inesperados en las entrevistas fue cuando Ana (2023), al hablar 

de la relación con su familia, hizo una imitación teatral de su madre:  

Imagínate, mi mamá diciéndome: ‘pero hijita, si todos los cuerpos son diferentes’, mientras por 

dentro seguro estaba pensando ‘puta la hueá´ rara esta’”. (Ana, entrevista 2023) 



432 
 

Risas. Ana no solo estaba narrando su historia, sino interpretándola para mí, creando un 

acto de performance en el que ella misma se situaba en el papel de narradora y actriz. En 

este caso, Ana usó el humor como una manera de distanciarse de la mirada de la madre y 

de resignificar su propia historia. 

Lo interesante es que, si bien la imitación fue graciosa, también contenía una crítica 

latente: su madre, aunque discursivamente aceptaba la diversidad corporal, 

probablemente seguía viéndola como algo fuera de lo normativo. A través del humor, 

Ana no solo narró su historia, sino que expuso las contradicciones en los discursos de 

aceptación familiar. 

El humor surgió en varias entrevistas como un mecanismo para gestionar la incomodidad 

y la vulnerabilidad. En muchos casos, el humor negro o la ironía funcionaban como una 

táctica de distanciamiento, permitiendo a las entrevistadas hablar de experiencias difíciles 

sin quedar atrapadas en la lógica del sufrimiento. 

Por ejemplo, en la entrevista con Nico (2022), hablamos sobre su experiencia en la 

adolescencia cuando descubrió que no tenía útero ni ovarios. En un momento, después de 

contarme lo difícil que fue ese periodo, se rió y dijo: “Igual, piénsalo por el lado bueno: 

nunca me iba a embarazar” Nos reímos las dos. 

Aquí, el humor no es solo un chiste casual, sino un acto de agencia narrativa. Nico 

transforma lo que podría ser un relato de trauma en una afirmación de control sobre su 

propio cuerpo y su historia. Esta estrategia puede entenderse desde la perspectiva de la 

performatividad de la identidad de Judith Butler (1993): al contar su historia de esta 

manera, Nico está construyendo activamente su subjetividad, resistiéndose a ser vista 

únicamente como una víctima. 

Richardson (1990) plantea que las personas narran sus experiencias estratégicamente 

según los marcos de interpretación disponibles. En este caso, Nico rechaza el discurso de 

la victimización y opta por una narrativa donde el humor le permite ejercer control sobre 

su propio relato. 

Similar, fue otro momento particularmente significativo el que ocurrió durante la 

entrevista con Cami, cuando hablábamos sobre su diagnóstico y la reacción de su madre. 

Al recordar la conversación en la que se enteró de que no tenía útero, Cami hizo una pausa 

y, luego de un silencio, soltó una risa seca y dijo:  



433 
 

Bueno, al menos nunca tuve que preocuparme de comprar toallitas. Un gasto menos. (Cami, 

entrevista 2021). 

Nos reímos. Fue un momento incómodo, pero necesario. La risa no era solo una manera 

de aligerar el tema, sino un mecanismo de defensa y un dispositivo de resignificación 

(Scott, 2001). Este tipo de humor negro es característico de quienes han experimentado 

situaciones de vulnerabilidad y buscan recuperar el control sobre su narrativa. 

Aquí, la noción de “agencia en los márgenes” (Ortner, 2006) es relevante. La risa, lejos 

de ser un simple reflejo de nerviosismo, puede ser entendida como una estrategia de 

subjetivación, una forma de marcar una distancia crítica con la propia experiencia sin 

necesariamente rechazarla. A través del humor, Cami se apropia de un aspecto de su 

historia que, en otras circunstancias, podría haber sido narrado como pura tragedia. 

Por su parte, el humor en la medicina no es casual. Como han señalado estudios sobre la 

cultura médica (Atkinson, 1995; Luhrmann, 2000), los médicos a menudo utilizan el 

humor como un mecanismo para reafirmar su autoridad y enmarcar el conocimiento 

biomédico como la única verdad legítima. Esto es particularmente visible en contextos 

donde la autonomía de las pacientes es cuestionada. 

Durante las entrevistas con personas intersexuales, se relataron múltiples casos en los que 

los médicos recurrieron a bromas o sarcasmos para minimizar las preocupaciones de sus 

pacientes. Por ejemplo, Cami durante la entrevista, recordó una consulta en la que intentó 

discutir sobre la posibilidad de suspender su tratamiento hormonal: 

Le pregunté al doctor si realmente tenía que seguir con esto, porque cada vez que tomaba hormonas 

me sentía peor. Y él se rió y me dijo: “Claro, y si quieres también puedes dejar de comer y ver 

cómo te va”. (Cami, entrevista 2021) 

La risa del médico aquí no es una simple reacción espontánea, sino una estrategia 

discursiva para cerrar la conversación. Al equiparar la decisión de Cami con algo absurdo 

como dejar de comer, el médico descarta cualquier cuestionamiento a la necesidad del 

tratamiento. 

Otro caso similar ocurrió en la consulta de Nico, quien relató que uno de los médicos usó 

el humor para ridiculizar sus preocupaciones sobre su desarrollo corporal:  

Yo le dije que no lograba los cambios que quería para mi cuerpo. Y él, con una sonrisita, me dijo: 

“Ah, claro, porque todos pueden elegir cómo se desarrolla su cuerpo, ¿no?” (Nico, entrevista 2022) 



434 
 

Aquí, el humor opera como una estrategia de desautorización del paciente. En lugar de 

tomar en serio la inquietud de Nico, el médico usa una broma para trivializarla, 

manteniendo la asimetría de poder en la consulta. 

Este tipo de interacciones son un ejemplo de lo que Foucault (1983[1975]) llama 

“tecnologías de control discursivo”, donde el humor no es solo una herramienta de 

comunicación, sino una forma de disciplinamiento. En estos casos, el sarcasmo médico 

marca los límites de lo que es debatible y lo que no lo es dentro del campo biomédico. 

Si bien la condescendencia médica se presenta como una forma de control, las pacientes 

intersexuales también han desarrollado estrategias discursivas para responder a este 

humor soberbio. Muchas veces, la resistencia no se manifiesta en la confrontación directa, 

sino en la ironía y el sarcasmo. 

Lily me narró un episodio donde, cansada del tono paternalista de su endocrinólogo, 

decidió darle una respuesta en su mismo lenguaje:  

El doctor me explicó que tenía que tomar hormonas ‘para completar mi desarrollo como mujer’. 

Yo le dije: ‘Ah, perfecto, entonces ¿en cuánto tiempo me crece el instinto maternal?’ (Lily, 

entrevista 2021) 

Al comentármelo, ambas reímos, ambas sabíamos que Lily no quiere ser madre, a la vez 

de que ella me recordaba de que su respuesta provocó risas incómodas en todo el 

consultorio, pero también generó un momento de tensión. El médico no supo qué 

responder de inmediato y terminó cambiando de tema. La ironía aquí revela un juego de 

inversión de poder: si el médico utiliza el humor para infantilizar y minimizar la angustia 

de sus pacientes, las personas intersexuales pueden utilizar el sarcasmo como un arma de 

retorno. 

Esto se alinea con lo que Bourdieu (1997) describe como “subversión del capital 

simbólico”, donde los grupos subordinados pueden utilizar el mismo lenguaje de las élites 

para desafiarlas. En este caso, el uso del humor no solo es una forma de resistencia 

discursiva utilizada para articular sus relatos, sino también una manera de marcar una 

distancia crítica con el discurso médico. 

Por otra parte, un elemento que rara vez se discute en la etnografía es la incomodidad de 

la propia investigadora. Si bien buscamos capturar lo no dicho en las entrevistas, a 

menudo evitamos confrontar nuestras propias reacciones y silencios ¿qué ocurre con la 

postura de la investigadora en esos momentos incómodos? Durante muchas entrevistas, 



435 
 

sentí que mi papel oscilaba entre investigadora, confidente y, a veces, extraña receptora 

de historias llenas de ambivalencias. 

En este sentido, también me vi enfrentada a bromas incómodas dirigidas a mí y, otras, 

donde debí responder con una sonrisa para continuar con el rapport. 

En las entrevistas realizadas con médicos, fue evidente que el humor no solo se usaba 

dentro de la consulta con pacientes, sino también como una forma de autoafirmación 

profesional dentro del campo médico. 

Uno de los momentos más incómodos ocurrió en una entrevista con un endocrinólogo 

(Dr. Lozano, 2022), quien al hablar sobre la intersexualidad recurrió a una analogía que 

minimizaba la experiencia de sus pacientes: “Mira, la gente lo ve muy complicado, pero 

en realidad es como cuando compras una casa y tienes que hacerle arreglos para que quede 

como te gusta”. 

Me reí por nerviosismo. No porque me pareciera gracioso, sino porque no supe cómo 

responder de inmediato. El médico continuó: “El problema es cuando el dueño de la casa 

no sabe qué remodelación le hicieron y después se enoja. Pero si hubieran sabido desde 

el principio, no habría tanto drama.” Este comentario, disfrazado de broma, contenía una 

justificación implícita de las cirugías en la infancia sin consentimiento. La risa aquí no es 

solo una forma de humor, sino una estrategia para hacer que una intervención médica 

irreversible parezca un procedimiento trivial. 

Una situación similar sucedió cuando subestimó la vivencia intersexual, enunciando que 

hoy es más una cosa de “moda” que una experiencia vital, ridiculizando las 

identificaciones: “…y tú te encontrai´ con los no binarios, los contrabinarios, los 

“animalegos” y los no sé qué”. Este episodio me hizo pensar en la idea de “injusticia 

epistémica normalizada” (Fricker, 2007), donde el conocimiento biomédico se presenta 

como el único marco válido de interpretación, dejando fuera otras formas de entender la 

experiencia intersexual. 

Mi propia risa en ese momento fue una forma de incomodidad performativa. No reí 

porque estuviera de acuerdo, sino porque la estructura de la entrevista me puso en una 

posición donde confrontar al médico de manera directa no parecía viable. Este tipo de 

situaciones revelan cómo la risa puede ser una herramienta de dominación, pero también 

de negociación dentro del espacio etnográfico. 



436 
 

En el caso de las personas intersexuales entrevistadas, también me vi expuesta a algunos 

momentos de humor incómodo. Por ejemplo, en una conversación con Flor (entrevista 

2022), hablamos sobre cómo su familia había mantenido su intersexualidad en secreto 

hasta que fue necesario que comenzara con tratamiento hormonal. En un momento, me 

miró y dijo: “Oye, pero dime... ¿tú habrías contado algo así si fueras mamá? a veces siento 

que le doy mucho color y yo, en su caso, haría la misma hueá”. 

Me reí, nerviosa. Flor rio también. La pregunta me dejó sin palabras. ¿Cómo responder 

sin imponer un juicio moral sobre sus mapadres? ¿Cómo evitar una respuesta 

políticamente correcta sin perder mi lugar en la conversación? Este momento me hizo 

pensar en lo que Abu-Lughod (1991) describe como “reflexividad incómoda”: la 

etnografía no es solo un proceso de recolección de información, sino una interacción 

donde la investigadora también está siendo observada y evaluada. Mi silencio y mi 

evasión en ese momento fueron una respuesta al dilema ético de no querer imponer una 

lectura sobre su experiencia, pero también revelaron mis propios límites como 

etnógrafa74. 

Este episodio también ilustra lo que Erving Goffman (1959) denomina “manejo de la 

impresión”: en toda interacción social, las personas presentan una imagen estratégica de 

sí mismas. Flor jugó con mi incomodidad y me hizo consciente de mi propio rol en la 

entrevista. Esteban (2018) describe como el coste afectivo de la investigación feminista 

crítica, en la que la neutralidad epistémica es una ilusión. Mi cuerpo también “habla”, y 

mi risa también es una inscripción del poder y del saber en el campo. 

Otras incomodidades las evidencié en mis notas de campo sobre las entrevistas con 

hombres evidencian momentos significativos de “incomodidad cognitiva” que reflejan 

los límites de mi propio aparato conceptual para comprender experiencias corporales 

radicalmente diferentes. Este fenómeno fue especialmente notable en mi interacción con 

Aldo, a quien conocí a través de una aplicación de citas. Sus silencios evocaban 

proyecciones eróticas implícitas que nunca llegamos a verbalizar explícitamente, pero 

que permanecieron como una posibilidad latente entre ambos, lo cual se manifestaba en 

los diversos contextos en los que se desarrollaban nuestros diálogos. A diferencia de las 

otras personas entrevistadas, con Aldo todo adquiría el carácter implícito de una “cita”, 

 
74 Más información en Capítulo IV- 



437 
 

condicionando así la dinámica de nuestras interacciones y el proceso mismo de 

recolección de datos. 

Estas incomodidades no constituyeron meros obstáculos metodológicos a superar, sino 

datos etnográficos valiosos que revelan cómo las normatividades de género y 

corporalidad operan tanto en la sociedad estudiada como en mi propia aproximación 

como investigadora. El reconocimiento de estas limitaciones no busca reforzar una 

posición de privilegio epistemológico mediante la confesión, sino hacer explícitas las 

condiciones de producción del conocimiento etnográfico, asumiendo que toda 

comprensión de las experiencias intersexuales está inevitablemente mediada por 

relaciones de poder, privilegio y diferencia. Esta reflexividad resulta especialmente 

importante en un campo como los estudios intersexuales, donde históricamente las voces 

académicas han tenido mayor legitimidad y poder que las voces de las propias personas 

intersexuales, replicando dinámicas de objetivación y extractivismo epistémico que este 

trabajo busca conscientemente evitar. 

De esta forma, lo “no dicho” en la etnografía intersexual no es simplemente una ausencia, 

sino un espacio de significado. Las risas, silencios incómodos y omisiones estratégicas 

no son vacíos, sino formas de narrar lo inenarrable, del exceso de afecto que rebasa las 

narrativas disponibles, de resistir ciertos encasillamientos y de negociar lo decible en 

distintos contextos. Lo no dicho no es silencio, sino desborde: emociones que no 

encuentran aún una forma lingüística para expresarse. Así, lo no dicho se transforma en 

una forma de conocimiento afectivo que interpela a la etnografía desde sus límites. 

Durante esta etnografía, el desafío fue aprender a escuchar no solo las palabras, sino 

también los momentos de duda, las risas que ocultaban incomodidad, los gestos que 

desmienten el discurso verbal. Porque en esos intersticios del lenguaje es donde realmente 

se revela la complejidad de la experiencia intersexual. 

Siguiendo a Esteban (2018), es posible afirmar que las risas, los silencios y los gestos en 

esta etnografía no son meros acompañamientos del relato, sino formas encarnadas de 

producción de conocimiento. La risa, en particular, opera como un gesto táctico y político 

que permite a las personas entrevistadas resistir el encasillamiento narrativo, marcar 

distancias críticas y construir espacios de subjetivación. Asimismo, mi propia 

incomodidad y mis respuestas afectivas en el campo (las risas nerviosas, el no saber cómo 

responder) también son datos etnográficos que revelan la dimensión emocional del poder, 

el género y el conocimiento. En este sentido, la etnografía no solo recoge relatos, sino 



438 
 

que también los co-produce emocionalmente, y es allí, en ese entre-lugar afectivo, donde 

se revelan muchas veces los sentidos más profundos de lo no dicho. 

En esta línea, es importa señalar que, en esta investigación, la mayoría de los relatos 

provienen de personas que han pasado por un proceso reflexión sobre su intersexualidad, 

ya sea por acceso a internet, redes activistas, comunitarias o de otra índole. Pero ¿qué 

pasa con aquellas personas que no tienen una narrativa clara sobre su identidad?, 

¿aquellas a quienes no llega el concepto de “intersexualidad” a sus vidas como para 

resignificarse como tales?  

Este desafío fue identificado no solo por mí, sino también por las personas intersexuales 

e incluso, fue explícito en una entrevista con Padre 1, quién al explicarme que él contaba 

con formación previa en medicina y con los recursos para brindarle “opciones” variadas 

a su hijo, cuestionaba y criticaba al sistema estructural de no permitir que esta reflexión 

se diera en otros casos de lejanía geográfica, acceso a información o en limitación de 

recursos. 

En este sentido, es importante analizar cómo la estructura de la etnografía misma 

configura lo que queda fuera del discurso. Como menciona Bourdieu (1997), todo 

conocimiento está mediado por las estructuras de poder que determinan qué se considera 

relevante y qué se omite, lo que evidentemente, se trasformó en una limitante en esta 

investigación y también en un desafío por abordar en un futuro investigativo. 

 

2. Fricciones epistémicas: Contradicciones y ambivalencias en los 

relatos intersexuales 

 

Las ambivalencias que emergen en las narrativas intersexuales no constituyen 

simplemente inconsistencias o contradicciones problemáticas, sino elementos 

constitutivos de las subjetividades en contextos de normatividad corporal. Como señala 

Berlant (2011), la ambivalencia puede entenderse como una “estructura de sentimiento” 

que permite habitar simultáneamente posiciones aparentemente incompatibles sin 

resolverlas en una síntesis definitiva. En este sentido, las ambivalencias que expresan las 

personas intersexuales no reflejan confusión o falta de claridad, sino una manera 

sofisticada de habitar un mundo cuyas categorías binarias resultan insuficientes. 



439 
 

Durante mi trabajo de campo, Chuli expresó esta ambivalencia constitutiva de manera 

elocuente:  

A veces me encanta mi cuerpo, ser diferente, y después me quejo, porque me molesta o porque 

quisiera ser como cualquier otra mujer, pero, después se me pasa…siempre una hueá´ muy rara, 

me ahueono´ yo misma. (Chuli, entrevista 2022) 

Esta coexistencia de sentimientos aparentemente contradictorios refleja lo que Probyn 

(2005) denomina “pertenencia ambivalente”: la capacidad de sentirse simultáneamente 

parte y extraño en relación con determinadas categorías identitarias. Chuli no “oscila” 

entre dos posiciones, sino que habita productivamente la tensión entre ellas, desarrollando 

lo que podríamos llamar, siguiendo a Shotwell (2016), una “subjetividad compleja” que 

resiste las demandas de coherencia normativa. 

En el ámbito médico, las ambivalencias no son meramente impuestas, sino también 

estratégicamente habitadas. Como relata Karen: 

Cuando me diagnosticaron, me sentí por fin validada medicamenté. Entendí que lo que me pasaba 

tenía un nombre, que no estaba loca. Pero a la vez, ese mismo diagnóstico me encasilló en un 

montón de expectativas sobre cómo debía sentirme y qué debía hacer con mi cuerpo. Hasta el día 

de hoy juego con esa ambigüedad: uso el diagnóstico cuando me sirve y lo rechazo cuando limita 

mi libertad. (Karen, entrevista 2023) 

Esta relación ambivalente con el diagnóstico médico ilustra lo que Epstein (1996) 

identifica como la “movilización del conocimiento lego”, y lo que yo he denominado en 

el Capítulo VII como “proceso de expertización”, donde las personas pacientes 

desarrollan una relación táctica con el conocimiento biomédico, apropiándose de él 

selectivamente según sus necesidades. La ambivalencia se convierte así no en una 

parálisis sino en un recurso estratégico que permite a las personas intersexuales navegar 

un sistema médico que simultáneamente ofrece reconocimiento y ejerce control. 

Siguiendo a Mol (2002, 2008), podríamos hablar de una “política ontológica” donde la 

paciente no rechaza totalmente la biomedicina ni la acepta acríticamente, sino que 

participa en la negociación de qué significa “estar bien” o “ser saludable”. 

En el plano identitario, las ambivalencias funcionan como recursos narrativos que 

permiten una autocomprensión más rica y matizada. Como explicó Chuli: 

Me dan días que entro en bucle: ¿soy mujer? ¿soy intersexual? ¿ambas? Hasta que comprendí que 

mi identidad no es una hueá de elección entre categorías, sino que podía ser un espacio de tensión 



440 
 

entre ellas. No tengo por qué resolver la ecuación, puedo vivir perfectamente en la pregunta, y me 

gusta. (Chuli, entrevista 2022) 

Esta postura, así como otras que expuse en detalle en el capítulo VIII, ilustra una 

subjetividad que habita productivamente los espacios fronterizos entre categorías 

establecidas. Chuli no experimenta su ambivalencia identitaria como una carencia de 

definición, sino como una forma de conocimiento situado que le permite desafiar las 

lógicas binarias desde su propia experiencia encarnada.  

Chuli me comentaba, que dentro de esta misma ambivalencia encontró una forma de 

expresar su arte. De esta forma, la ambivalencia corporal aquí puede reinterpretarse como 

una potencia creativa. Esta perspectiva conecta con lo que Braidotti (2013) denomina 

“subjetividad nómada”: una forma de habitar el mundo que celebra la diferencia como 

potencia creativa y no como carencia. La ambivalencia corporal de Chuli no es 

experimentada como una falta de definición, sino como una apertura a posibilidades no 

normativas de existencia. 

En el ámbito familiar, la cohabitación de discursos emancipatorios y prácticas de tutela 

reviste un matiz especialmente agudo: madres y padres que defienden el derecho a la 

autodeterminación de sus hijas, hijos o hijes, pero que simultáneamente delegan 

incondicionalmente en el saber médico, revelan un “impasse ético” donde el deseo de 

protección colisiona con el temor a la catástrofe corporal o social en caso de asunción 

plena de la agencia intersexual (Abu-Lughod 1991; Butler 1993). Estas contradicciones, 

si bien se despejan con mayor información; también se profundizan en el horizonte de 

incertidumbre que implica tomar decisiones irreversibles en contextos de asimetría 

epistémica. 

Esta forma de cuidado complejo se puede ejemplificar con el relato de Madre 3: 

Llevo a mi hijo a todas sus citas médicas, porque quiero que tenga las mejores opciones posibles. 

Pero cada vez que entramos al consultorio, me invade la duda: ¿estoy haciendo lo correcto? ¿Qué 

pasa si Diego mañana quiere volver a ser una niña? Sería repetir este mismo proceso a la inversa. 

Esta duda constante me agota, pero también me mantiene alerta. (Madre 3, entrevista 2023) 

Esta reflexión ilustra lo que Kittay (2011) denomina “ética de la dependencia”: un 

cuidado que reconoce las asimetrías de poder, pero busca constantemente minimizar sus 

efectos dominantes. La ambivalencia maternal, lejos de ser paralizante, genera una 

vigilancia crítica que protege al hijo no solo de posibles daños médicos, sino también de 

la naturalización completa de la patologización. La madre no resuelve la contradicción 



441 
 

entre cuidado médico y afirmación de la integridad corporal, sino que la habita como un 

espacio de reflexión ética continua. 

En otra entrevista, Padre 1 compartió: 

Cuando nació mi hija y los médicos empezaron a hablar de cirugías, sentí simultáneamente el 

impulso de protegerla de intervenciones innecesarias y el miedo de que, si no hacíamos nada, ella 

sufriría por ser diferente. Esa tensión nunca se ha resuelto completamente. Cada decisión que 

tomamos está entre estos dos miedos. (Padre 1, entrevista 2022) 

Este testimonio refleja no una indecisión moral, sino una conciencia aguda de que 

cualquier decisión implica tanto beneficios como costos éticos. El padre no presenta esta 

ambivalencia como un fracaso, sino como una forma de paternidad responsable que 

rechaza las certezas absolutas en favor de un compromiso continuo con la complejidad.  

Estas ambivalencias se repiten en muchos casos, como expuse en el Capítulo VI, 

mapadres que han tenido la oportunidad de acercarse al activismo y “transformar” el 

sentido común, han resuelto algunas ambivalencias. No obstante, en ninguno de los casos, 

las decisiones se presentan como una seguridad absoluta. 

En el ámbito activista, como expuse tanto en el Capítulo V como en el Capítulo IX, las 

ambivalencias también funcionan como estrategias político-discursivas deliberadas. Una 

activista intersexual con experiencia en incidencia política me explicó: 

Cuando hablamos con políticos, es necesario hinchar75 con lo de los derechos humanos y el 

consentimiento. Cuando hablo con médicos, uso su vocabulario, a regañadientes, pero lo hago. 

Cuando hablo con otras personas intersex, soy más radical. No es que sea hipócrita, es intentar 

sobrevivir políticamente (conversación informal, 2022) 

Esta reflexión ilustra la capacidad de mantener posturas en tensión sin buscar una 

resolución final que elimine la diferencia. La ambivalencia estratégica del activismo 

intersexual no es una debilidad teórica, sino una sofisticación política que permite incidir 

simultáneamente en múltiples espacios sin comprometer objetivos fundamentales. Esta 

postura refleja lo que Ferguson (2004) denomina “rearticulación crítica”: la capacidad de 

relacionarse con instituciones dominantes de maneras que simultáneamente reconocen su 

poder y buscan transformarlo desde dentro. La ambivalencia aquí no es indecisión sino 

una posición política sofisticada que reconoce la complejidad de la transformación social. 

 
75 Presionar. 



442 
 

Otro ejemplo, fue aquello que he denominado “virajes del activismo”, donde en el cambio 

de discurso, hacia una experiencia que antes consideraban criticable, hoy busca la 

adherencia e inclusión de personas intersexuales heterocis.  

Finalmente, en la dimensión metodológica, las ambivalencias que experimenté como 

investigadora también pueden reinterpretarse como elementos productivos del proceso 

etnográfico.  

Esto lo he señalado en detalle en el Capítulo IV “reflexiones etnográficas”, donde 

expongo algo cercano a lo que Behar (1996) denomina “antropología vulnerable”: una 

práctica etnográfica que no elimina las ambivalencias afectivas y epistemológicas, sino 

que las incorpora como elementos constitutivos del conocimiento situado. Mi propia 

ambivalencia como investigadora no era un obstáculo para la comprensión sino una forma 

de “resonancia empática” (Wikan, 2012) que me permitía aproximarme a la complejidad 

experiencial de mis interlocutoras. La ambivalencia metodológica, en este sentido, no es 

una falta de rigor, sino una apertura epistémica que permite captar dimensiones de la 

experiencia que escapan a aproximaciones más rígidamente definidas. 

Las ambivalencias que aparecen en los relatos intersexuales — identitarias, corporales, 

médicas, familiares, identitarias, corporales, activistas y metodológicas — no son 

obstáculos para la comprensión, sino ventanas hacia formas más ricas y matizadas de 

habitar el mundo. Como señala Das (2007), estas ambivalencias constituyen un 

“conocimiento en los márgenes” que, precisamente por su resistencia a la sistematización 

completa, nos ofrece perspectivas críticas sobre las categorías dominantes. 

En última instancia, las ambivalencias en las experiencias intersexuales nos invitan a lo 

que Haraway (2016) llamaría “pensamiento tentacular”: un modo de conocer que se 

mueve a través de conexiones parciales y tensiones productivas, en lugar de buscar 

síntesis definitivas o verdades absolutas. La etnografía intersexual, al hacer visibles estas 

ambivalencias, no solo documenta realidades complejas, sino que también contribuye a 

imaginar mundos donde la diferencia corporal pueda ser vivida como potencia creativa y 

no como problema a resolver. 

Como expresó poéticamente Chuli (entrevista 2023): “puedo vivir perfectamente en la 

pregunta” Esta afirmación captura la esencia de las ambivalencias como sabiduría 

encarnada: no son estados transitorios hacia una resolución futura, sino modos válidos y 

potentes de ser y conocer desde la diferencia. Mantener visible esa fricción —más allá de 



443 
 

ofrecer síntesis o conclusiones definitivas— significa reivindicar la etnografía como 

práctica cognitiva situada, una forma de conocimiento que se nutre del desborde y del 

desajuste, y que invita a seguir indagando sin pretender cerrar jamás el círculo de la duda. 

 

3. Reflexiones de cierre: Desbordando los marcos entre silencios, 

risas y ambivalencias en la etnografía de experiencias 

intersexuales 

 

La inmersión en esta etnografía de experiencias intersexuales revela una tensión 

fundamental: mientras la academia busca categorizar, sistematizar y hacer inteligible, las 

vidas intersexuales desbordan persistentemente los marcos conceptuales que intentan 

contenerlas. Este desborde no constituye un fracaso metodológico, sino la evidencia de 

un conocimiento que resiste la domesticación teórica y que nos obliga a repensar nuestras 

herramientas de análisis. 

Los silencios, las risas incómodas y las ambivalencias que pueblan los relatos de Gema, 

Nico, Cami y tantos otros no son periféricos al análisis, sino centrales. Cuando Gema 

calla al hablar de su familia o cuando Nico afirma “hay cosas que no te voy a contar”, nos 

enfrentamos a una resistencia epistémica que desafía la pretensión etnográfica de capturar 

la totalidad de la experiencia. El silencio aquí funciona como barricada contra la 

apropiación académica de vivencias que, históricamente, han sido objeto de extractivismo 

epistémico por parte de la medicina, la psicología y, también, la antropología. 

La persistencia del humor negro en estos relatos —”al menos nunca tuve que 

preocuparme de comprar toallitas”— tampoco es un simple mecanismo de alivio 

emocional, sino una estrategia sofisticada de contra-narrativa que desestabiliza los relatos 

médicos hegemónicos. Este humor corrosivo evidencia una conciencia aguda de la 

violencia epistémica que supone la patologización, transformando lo que podría ser 

narrado como déficit en un espacio de ironía crítica. No debemos romantizar esta 

resistencia, sin embargo: surge en condiciones de asimetría radical y a menudo conlleva 

un costo emocional considerable. 

La investigación, sin embargo, cae en momentos de cierta complacencia autocrítica al 

reconocer sus limitaciones sin cuestionar más radicalmente las condiciones de producción 



444 
 

del conocimiento. Reflexionar sobre la “incomodidad de la investigadora” puede 

convertirse en un gesto autoindulgente si no se traduce en una crítica sustantiva de las 

jerarquías epistémicas que continúan privilegiando la voz académica sobre la experiencia 

vivida. La mera conciencia de estas asimetrías no las desactiva. 

Particularmente problemático resulta el enfoque predominante en personas que ya han 

desarrollado reflexiones elaboradas sobre su intersexualidad. Esta selección, aunque 

metodológicamente comprensible, reproduce una jerarquía implícita entre 

intersexualidades “reflexivas” y aquellas que permanecen sin nombrarse, carentes del 

lenguaje activista o académico para ser “legibles”. La pregunta lacerante que emerge es 

si esta etnografía, en su esfuerzo por visibilizar, no termina reforzando una nueva 

normatividad: la de la intersexualidad políticamente articulada. 

Las ambivalencias documentadas —identitarias, corporales, médicas, familiares— 

demuestran que las personas intersexuales habitan productivamente los espacios 

fronterizos entre categorías establecidas. El testimonio de Chuli, “puedo vivir 

perfectamente en la pregunta”, desafía epistemologías que privilegian la resolución y la 

coherencia sobre la contradicción productiva. Sin embargo, también debemos 

preguntarnos si esta celebración de la ambivalencia no corre el riesgo de estetizar la lucha 

cotidiana contra estructuras que continúan patologizando las diferencias corporales y 

ejerciendo violencia material sobre los cuerpos intersexuales. 

En la consulta médica, el humor condescendiente del endocrinólogo que compara las 

corporalidades intersexuales con “casas que necesitan remodelación” revela la 

persistencia de un poder biomédico que, incluso cuando parece flexible o jovial, continúa 

ejerciendo control normalizador. La risa nerviosa de la investigadora ante este comentario 

evidencia la dificultad de desafiar estas jerarquías en tiempo real, incluso desde 

posiciones críticas. No hay exterioridad absoluta respecto a las relaciones de poder que 

estructuran el campo. 

El activismo intersexual, con su uso táctico de diferentes registros discursivos según 

contextos e interlocutores, demuestra una sofisticación política considerable. Sin 

embargo, esta adaptabilidad estratégica también revela la persistencia de marcos 

institucionales que siguen exigiendo que las demandas intersexuales se traduzcan a 

lenguajes “legibles” para el Estado, la medicina o la academia. La necesidad misma de 

esta traducción constante evidencia la distribución desigual del poder de definición. 



445 
 

Esta etnografía nos deja, finalmente, ante una paradoja productiva: los esfuerzos por 

representar las experiencias intersexuales inevitablemente las domestican, mientras que 

respetar su irreductibilidad puede conducir a una parálisis analítica. Quizás el desafío no 

sea resolver esta paradoja sino habitarla críticamente, reconociendo que toda teorización 

sobre cuerpos y vidas intersexuales es provisional, parcial y está atravesada por relaciones 

de poder. 

Lo que queda claro es que las experiencias intersexuales, con su persistente desborde de 

categorías binarias, nos obligan a un “pensamiento tentacular” (Haraway, 2016) que 

avanza por conexiones parciales sin pretensión de totalidad. Si algo nos enseña esta 

etnografía es que la diferencia corporal es un espacio de conocimiento desde los márgenes 

que interroga radicalmente nuestras certezas sobre el cuerpo, el género y la normalidad. 

El reto está en escuchar estas interrogaciones sin apresurar respuestas que las clausuren. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



446 
 

CONCLUSIONES 

 

En diciembre de 2024, mientras finalizaba la redacción del capítulo de resultados de esta 

tesis, asistí en Valencia a la presentación de un libro que exploraba la construcción del 

sujeto político intersexual. Este evento significativo no solo cerraba un ciclo personal y 

académico, sino que me permitió reflexionar sobre las tensiones y desafíos que atraviesan 

las experiencias intersexuales, tanto a nivel individual como colectivo. Las ponentes eran 

activistas españolas a quienes había conocido en 2019, al comienzo de esta trayectoria 

investigativa durante la elaboración de mi TFM. Reencontrarme con estas personas, sus 

relatos y reflexiones me condujo a una introspección profunda sobre el camino recorrido 

y los horizontes por explorar. 

El evento estuvo cargado de emoción y significados compartidos. Las expositoras 

narraron historias de vida marcadas por experiencias comunes: rechazo familiar, malestar 

con el cuerpo, sentimientos de ser un “error” y la necesidad de ocultarse. No obstante, 

todas destacaron la importancia de haber encontrado una comunidad que les permitió 

resignificar sus identidades y construir un camino colectivo que trascendiera el dolor. Este 

proceso, según sus palabras, no solo implicaba sanar heridas personales, sino también 

desafiar narrativas normativas que patologizan la intersexualidad, reconfigurando el lugar 

de esta vivencia dentro del marco social y político. 

El público, compuesto mayoritariamente por jóvenes identificados con el colectivo 

LGBTQ+, reaccionaba con entusiasmo ante cada testimonio. Las ovaciones se repetían 

cada vez que se mencionaban conceptos como el “camino queer”, la resignificación 

identitaria o la lucha contra la heteronormatividad. 

Escuchaba atentamente este discurso que, de algún modo, me resultaba familiar y 

cercano. En él encontraba ecos de las ideas que he compartido durante estos cinco años 

de trabajo junto a IntersexualesChile. Sin embargo, a diferencia de aquel primer encuentro 

en 2019, cuando escuché a estas valientes mujeres relatar sus experiencias, esta vez hubo 

una frase que resonó profundamente en mí. Una de las expositoras afirmó: “Aquelles que 

quieren adecuarse, están mal, eso está mal”, refiriéndose a las personas intersexuales que 

optan por intervenciones quirúrgicas o eligen vivir dentro del binarismo de género. 

Esta declaración, lejos de sorprenderme, me llevó a reflexionar críticamente sobre las 

tensiones que habitan en los propios discursos activistas. ¿Quién define qué significa 



447 
 

“estar bien” en el contexto de las experiencias intersexuales? ¿Es la “diversidad” un 

destino uniforme o un circuito de experiencias múltiples y contradictorias? ¿Acaso la 

resistencia a la normalización no puede generar, paradójicamente, nuevas 

normatividades? 

Estas reflexiones se conectan profundamente con las conclusiones de esta tesis, donde se 

aborda la intersexualidad como un campo en constante resignificación, atravesado por 

tensiones irreductibles entre normatividad y resistencia, entre imposiciones externas y 

afirmaciones internas. El evento no solo reafirmó la relevancia de las discusiones 

planteadas en este trabajo, sino que también abrió nuevas interrogantes sobre cómo las 

experiencias individuales se entrelazan con las estructuras sociales y políticas más 

amplias. 

La convergencia de estas inquietudes, surgidas tanto de manera personal como durante el 

transcurso de la investigación, evidenció la complejidad del tema abordado. En este 

contexto, la decisión inicial de emplear la perspectiva teórico-metodológica de la 

antropología de la subjetividad para desarrollar este análisis resultó sumamente valiosa y 

representa una contribución original al campo. Dado que la subjetividad se configura a 

partir de aspectos existenciales, materiales, simbólicos y políticos, abordar el estudio 

desde este enfoque me permitió explorarlos con profundidad, articulando dimensiones 

tradicionalmente fragmentadas en los estudios sobre intersexualidad. Más relevante fue 

la posibilidad de integrarlos mediante una aproximación etnográfica que los hiciera 

dialogar con lo recogido en el campo. 

Para ello, diseñé un conjunto de herramientas teóricas basado en estudios sobre cuerpo, 

subjetividad y emociones. Este enfoque me ayudó a esclarecer los componentes sociales 

presentes en las experiencias relatadas, así como los desafíos que estas implican. Esta 

síntesis teórica innovadora permitió superar las limitaciones de los enfoques únicamente 

biomédicos o exclusivamente activistas que han dominado el campo hasta ahora, 

proponiendo un diálogo crítico entre ambas perspectivas. 

El análisis inició con un distanciamiento analítico de las voces de las protagonistas, 

tomando como referencia teórica el debate entre esencialismo y construccionismo en 

torno al cuerpo intersexual. Este punto de partida buscaba comprender las dimensiones 

históricas y estructurales de la intersexualidad, así como el contexto más amplio en el que 

se sitúa, para examinar su influencia en las vivencias individuales. Mi objetivo fue 

explorar las dinámicas de poder subyacentes en las que estas construcciones sociales se 



448 
 

forman, identificando los actores sociales que compiten por legitimar sus definiciones y, 

sobre todo, sus intereses en la distribución de recursos dentro de relaciones de poder a 

niveles macro. 

Continué el análisis adoptando un enfoque feminista e interseccional, una elección 

metodológica que vino a desafiar las concepciones hegemónicas sobre el cuerpo y la 

subjetividad expuestas en los primeros epígrafes. En este contexto, la interseccionalidad 

hace referencia a una posición epistemológica que privilegia conocimientos situados, 

emergentes de experiencias concretas y locales, por sobre narrativas universalistas que 

tienden a homogenizar la diversidad de vivencias. Esta perspectiva implica escuchar 

activamente a quienes han sido relegadas a los márgenes, reconociendo la validez de sus 

formas de saber y de sus estrategias de resistencia frente a las normativas impuestas desde 

el centro. 

Este marco permitió cuestionar la preeminencia de perspectivas biomédicas y 

patologizantes, proponiendo una mirada más inclusiva centrada en las experiencias 

vividas, las relaciones de poder que las atraviesan y los modos en que las personas 

intersexuales resignifican sus cuerpos e identidades. A su vez, este enfoque feminista e 

interseccional también posibilitó la identificación de tensiones y contradicciones que 

emergen dentro de los propios movimientos activistas, destacando la diversidad de 

perspectivas y caminos posibles dentro de estas luchas colectivas, así como las 

exclusiones internas que pueden producirse. 

De esta forma, analicé la influencia del feminismo en la creación del sujeto político 

intersexual y del activismo tanto a nivel internacional como en Chile por medio de 

publicaciones y artículos testimoniales escritos por ellas mismas, presentes en internet. 

Esto fue particularmente relevante, ya que las organizaciones de la sociedad civil y los 

movimientos sociales han jugado roles clave en la disputa por las definiciones y recursos 

asociados a las experiencias intersexuales.  

Un hallazgo relevante que desarrollé en el Capítulo II fue la constatación de lo que he 

denominado “arquetipo intersexual”: una representación simbólica o modelo idealizado 

que encapsula características asociadas con la intersexualidad y que ha sido útil para la 

articulación del movimiento activista en contextos culturales, psicológicos y narrativos. 

Este concepto representa una contribución original al campo que permite comprender 

mejor la construcción de narrativas colectivas en torno a la intersexualidad, así como su 

influencia en la generación y articulación del activismo intersexual latinoamericano. 



449 
 

Hasta este punto, el análisis avanzó de manera paralela al trabajo de campo, con un 

distanciamiento analítico —aunque no físico— del contexto etnográfico, con el objetivo 

de abordar las dimensiones más amplias que lo enmarcan. Al regresar al campo, lo hice 

con una perspectiva enriquecida que comprendía como una red de interacciones 

complejas entre múltiples actores. Esto me llevó a la necesidad de situar en contexto la 

disputa paradigmática entre desorden y diversidad, en cuyo marco se inserta la 

emergencia de la intersexualidad en Chile. Este análisis se presentó detalladamente en el 

Capítulo V. 

A través del análisis etnográfico institucional, donde el Estado fue el actor principal, 

consideré no solo su legislación y políticas públicas, sino también las formas en que los 

discursos se combinan para crear estas normativas y cómo estas se implementan, 

afectando directamente la configuración de subjetividades intersexuales. Entender al 

Estado como una entidad diversa y no homogénea permitió identificar a los distintos 

actores que conforman los espacios de participación y analizar sus dinámicas de poder. 

En consecuencia, incluí las voces del funcionariado, profesionales del ámbito médico y 

activistas intersexuales que, desde su quehacer diario, participan en la gestión de la 

intersexualidad en Chile, reproduciendo y transformando estos discursos. 

A modo de antecedentes, la emergencia de la intersexualidad en Chile se manifestó de 

manera acusada en el Estado chileno a partir de 2015, iniciándose con la incidencia 

política que buscaba el reconocimiento del derecho a la autonomía e integridad corporal 

exigido por organismos internacionales. Esto dio paso a la creación de la Circular 

N.18/2015, cuyo objetivo era prohibir las intervenciones quirúrgicas en las infancias 

intersexuales. Estos cambios fueron contestados por la comunidad médica, las familias y 

también por algunas personas intersexuales, lo que resultó en la imposición de la Circular 

N.7/2016, que vino a patologizar las vivencias intersexuales, imponer el uso de lenguaje 

DSD y protocolizar intervenciones dependiendo del tipo de “condición”. 

El panorama en Chile había experimentado transformaciones incoherentes en este corto 

período, cuyos cambios no habían estado exentos de actualizaciones continuas y 

discrepancias, las cuales pude evidenciar durante la etnografía institucional ejecutada 

entre 2022 y 2024, donde, además, fui testigo de la creación de un nuevo documento 

regulatorio, la Circular N.15/2023, impulsada por presiones internacionales y denuncias 

que exigían al Estado tomar medidas concretas.  



450 
 

No obstante, a pesar de que esta iniciativa incluyo la diversidad de voces, el nuevo 

documento no logró el reconocimiento esperado por las personas intersexuales 

implicadas, ya que los recursos médicos prevalecieron sobre los discursos activistas. Esta 

prevalencia impactó en lo que he denominado “dispositivos institucionales médicos y 

jurídicos”, destacando su capacidad para moldear subjetividades y las posibles fugas o 

excesos normativos que inciden en las experiencias de las personas intersexuales, a través 

de lineamientos estatales que presionan para categorizar la intersexualidad de nuevas 

maneras, incluso con la manifestación de rechazo explícito de algunas personas 

intersexuales. 

De esta forma, un hallazgo de este capítulo fue identificar la “paradoja del 

reconocimiento” en las políticas contemporáneas de diversidad sexual. El reconocimiento 

institucional opera bajo lógicas que exigen que las experiencias sean legibles y 

clasificables dentro de racionalidades políticas que privilegian la cuantificación. Esta 

gubernamentalidad produce formas específicas de subjetividad que exigen determinadas 

actuaciones para acceder al reconocimiento, configurando un tipo de reconocimiento que 

puede convertirse en nueva forma de captura. 

Asimismo, los discursos institucionales no solo reflejan saberes biomédicos, sino que 

funcionan como dispositivos que estructuran prácticas cotidianas dentro del sistema 

público de salud. A través de estos discursos, el Estado se hace presente en la gestión local 

de cuerpos, subjetividades y recursos, afectando directamente las experiencias de las 

personas intersexuales. Los sujetos se convierten en pacientes y usuarios/as que deben 

adecuarse a categorías diagnósticas, aprender a convivir con su “condición” y negociar 

su acceso al sistema según las dinámicas propias de la salud pública. Por su parte, los 

profesionales de la salud oscilan entre sus roles como agentes médicos y funcionariado 

estatal. 

Uno de los aspectos más reveladores fue constatar que, pese a los esfuerzos del Ministerio 

de Salud por diseñar normativas inclusivas, estas no llegaron a implementarse en regiones 

ni en hospitales centrales. La Circular N.°15/2023, en la práctica, quedó como una 

declaración de buenas intenciones, mientras en los territorios persistieron las estructuras 

sociales históricas que reproducen exclusiones y silenciamientos. 

A partir de estos resultados obtenidos, argumenté que estos procesos no solo se vinculan 

a las experiencias individuales, sino también a las dimensiones estructurales que las 

moldean. Las estructuras relacionadas con la intersexualidad abarcan tanto significados 



451 
 

culturales y sociales—es decir, la intersexualidad como una construcción simbólica—

como estructuras materiales. 

Así, correspondió el análisis a nivel micro. En el Capítulo VI: “Polifonías del devenir 

intersexual” centré mi análisis en uno de los momentos críticos enunciados por las 

personas entrevistadas: el diagnóstico o revelación de la intersexualidad. Identifiqué que 

este proceso constituye un punto de inflexión biográfico caracterizado por comunicación 

fragmentada y asimétrica, con patrones diferenciados según el momento vital del 

descubrimiento.  

En muchos relatos, las llamadas “mitologías familiares” —narrativas parcialmente 

ficcionalizadas sobre intervenciones médicas o particularidades corporales— emergieron 

como mecanismos protectores que, sin embargo, generaron posteriores confusiones y 

silencios. La categoría de género aparece como eje estructurante en estas experiencias, 

operando desde lo biológico hacia lo normativo. Las asignaciones iniciales, sustentadas 

en marcos médicos y sociales binarios, refuerzan dinámicas de poder que modelan las 

subjetividades desde la infancia. 

Para captar la complejidad de estas configuraciones, desarrollé una aproximación 

polifónica, que permitió registrar cómo múltiples voces —familiares, médicas, 

personales— se entrelazan en la construcción del relato intersexual. Este enfoque superó 

los modelos que privilegian exclusivamente la voz del sujeto, y permitió evidenciar cómo 

el “secreto constitutivo” opera como forma de silenciamiento traumático, generando lo 

que conceptualicé como un “conocimiento venenoso”: saberes que circulan sin 

articulación, y que producen efectos subjetivos significativos. 

No obstante, la investigación también documentó la emergencia de “microagencias” 

desarrolladas por personas intersexuales, particularmente durante la infancia y 

adolescencia. Estas formas de agencia no siempre implican transformación estructural, 

pero permiten generar espacios habitables dentro de marcos opresivos, evidenciando 

creatividad y adaptabilidad subjetiva. 

En el Capítulo VII, “Gestión médico-institucional”, quedó en evidencia la persistencia 

del modelo médico-hegemónico en Chile. Este modelo se caracteriza por la centralización 

del saber biomédico como fuente legítima para interpretar los cuerpos intersexuales, junto 

con una atención fragmentada, despersonalizante y sin articulación efectiva entre 

especialidades. El lenguaje utilizado —como “Desórdenes del Desarrollo Sexual 



452 
 

(DSD)”— refuerza la patologización y profundiza la distancia entre profesional y 

paciente. 

Un hallazgo clave fue la identificación de desigualdades en el acceso a información y 

alternativas de tratamiento, determinadas por clase social y ubicación geográfica. 

Mientras quienes habitan sectores urbanos y cuentan con capital económico pueden 

acceder a segundas opiniones y opciones menos invasivas, las personas de sectores rurales 

o con bajos recursos enfrentan diagnósticos tardíos y procesos sin acompañamiento. 

Frente a esto, observé prácticas que contradicen la idea de pasividad del paciente. Las 

personas intersexuales desarrollan estrategias sofisticadas de “navegación institucional 

estratégica” y, en muchos casos, prácticas alternativas que priorizan sus experiencias 

sobre los protocolos normativos. Algunas se apropian de saberes médicos desde sus 

propios marcos de bienestar, lo que denomino “procesos de expertización”, mientras otras 

se distancian completamente de los discursos clínicos, priorizando redes de cuidado 

comunitarias y saberes situados. 

Una hipótesis que se desmoronó en este capítulo fue la idea de que el proceso de 

normalización opera exclusivamente desde la medicina hacia la sociedad. Si bien la 

relación médico-paciente tiene raíces históricamente desiguales, también evidencié un 

flujo inverso, donde las normas sociales configuran el conocimiento y las prácticas 

médicas, reforzando nociones de “normalidad” y “anormalidad” en una interacción 

bidireccional que problematiza las narrativas lineales de dominación.  

En el Capítulo VIII: “Gestión de lo cotidiano” exploré cómo la esfera intima emerge como 

ámbito crucial donde se negocian impactos de intervenciones médicas, estigmas sociales 

y expectativas normativas. Identifiqué “ciclos de revelación/ocultamiento” en relaciones 

sexoafectivas: complejos procesos decisionales sobre cuándo, cómo y a quién revelar la 

vivencia intersexual. Estos ciclos, según pude observar, generan una carga cognitiva y 

emocional sustancial, pero también constituyen espacios donde las personas intersexuales 

desarrollan estrategias comunicativas y relacionales sofisticadas. 

En esta dimensión, documenté estrategias que incluyen la resignificación de la sexualidad 

y el bienestar, donde muchas personas intersexuales desafían narrativas médicas para 

redefinir su corporalidad fuera de marcos normativos, transformando las disposiciones 

que estructuran la interpretación de sus cuerpos como abyectos. Analicé cómo el lenguaje 

funciona como herramienta performativa crucial, donde afirmar “soy intersexual” opera 



453 
 

como acto de “soberanía corporal lingüística” que desborda el léxico médico impuesto. 

Sin embargo, mi investigación también reveló que el acceso al capital cultural determina 

significativamente las posibilidades de autodenominación y construcción identitaria, 

generando desigualdades en la capacidad de articular experiencias divergentes. 

En el Capítulo IX: “Encuentros y desencuentros identitarios en el activismo” retomé el 

concepto de “arquetipo intersexual” para analizarlo críticamente. Observé que, si bien 

puede entenderse como posibilidad política, para algunas personas entrevistadas funciona 

como narrativa maestra que establece un horizonte normativo sobre qué significa ser 

“correctamente intersexual”. Analicé cómo el activismo opera como fuerza ambivalente 

que simultáneamente empodera y constriñe, ofreciendo lenguaje político para resignificar 

colectivamente experiencias patologizadas, pero también generando normatividades 

propias que pueden reproducir exclusiones. 

Identifiqué que la centralización geográfica del activismo en Chile genera una “jerarquía 

espacial” que determina posibilidades de participación y reconocimiento, donde personas 

de zonas rurales o periféricas experimentan doble marginalidad. Asimismo, documenté 

cómo las brechas generacionales producen desafiliaciones temporales que complican la 

construcción de solidaridad duradera. Una paradoja central que identifiqué es que el 

activismo puede generar prescripciones implícitas sobre cómo debe habitarse un cuerpo 

intersexual “político”, tensionando la autodeterminación corporal y provocando formas 

alternativas de politización que desafían tanto el binarismo médico como las 

normatividades activistas emergentes. 

Al finalizar cada uno de estos capítulos, realicé una reflexión de cierre en torno a cinco 

categorías analíticas que surgieron como un diálogo entre la propuesta teórico-

metodológica de la antropología de la subjetividad (Cabrera, 2017) y los datos 

etnográficos obtenidos: disposiciones encarnadas (habitus corporales y esquemas 

perceptivos), actos de legitimación/subversión (rituales médicos, jurídicos, 

comunitarios), tramas de afecto y poder (relaciones familiares, médicas, activistas), 

reconfiguración corporal (embodiment) y prácticas de autoconstrucción (tecnologías del 

yo).  

Si bien las presenté secuencialmente por necesidades expositivas, reconozco que 

conforman en realidad un campo de fuerzas mutuamente constitutivas cuya separación es 

más artificial que ontológica. De esta forma, entendí estas categorías, no como 

descriptores de realidades discretas, sino como herramientas provisionales para navegar 



454 
 

la radical heterogeneidad de experiencias que desafían sistemáticamente los marcos 

teóricos eurocéntricos sobre el cuerpo, el género y la subjetividad. A su vez, me permitió 

evidenciar lo que he denominado “desbordes teóricos y etnográficos”, aquello que no 

alcanza a ser capturado por las teorías existentes y que se ven rebosadas por las 

experiencias intersexuales recogidas. 

Estas cinco categorías operan de manera rizomática, configurando un entramado no 

jerárquico donde cada elemento se conecta con cualquier otro sin seguir una lógica lineal 

o causal. En este rizoma etnográfico, las disposiciones encarnadas (nivel de imposición 

estructural) se entrelazan con los actos de legitimación/subversión y las tramas de afecto 

y poder (nivel de negociación identitaria), mientras que la reconfiguración corporal y 

las prácticas de autoconstrucción (nivel de autonomía agencial) atraviesan 

transversalmente todas las dimensiones experienciales —desde el punto de partida 

diagnóstico hasta los espacios médico-institucionales, cotidianos y activistas, como 

expongo en este rizoma combinado final: 

 
Figura 34: rizoma combinado de las dimensiones analizadas. Elaboración propia 

 

Finalmente, en el Capítulo X: “Aquello no abarcado por el discurso” exploré elementos 

no verbalizados como componentes centrales de narrativas intersexuales. Identifiqué 

patrones de silencio estructurado en torno a experiencias de dolor físico/emocional, 

confusiones identitarias y vivencias de estigma que revelan aspectos cruciales 



455 
 

inaccesibles a metodologías exclusivamente discursivas. Esta aproximación, que 

denominé “etnografía de lo no dicho”, se caracterizó por atención sistemática a elementos 

que exceden la verbalización, pero resultan fundamentales para comprender experiencias 

que desafían categorías lingüísticas disponibles, reconociendo que ciertos aspectos se 

manifiestan precisamente en los límites del lenguaje. Esta aproximación no considera el 

silencio, las risas o las ambivalencias como déficit, sino como expresión legítima de zonas 

de inexplicabilidad subjetiva, reconociendo el derecho a no ser completamente 

comprendido como una forma de agencia epistémica. 

De esta forma, la etnografía desarrollada en esta investigación, que abarcó tanto 

dimensiones institucionales como experiencias vividas de personas intersexuales en 

Chile, desveló un entramado complejo de tensiones estructurales que configuran las 

posibilidades de subjetivación intersexual. En este análisis identifiqué tres desafíos 

fundamentales que, lejos de constituir obstáculos aislados, operan como un campo de 

fuerzas interconectadas donde se despliega una negociación constante y desigual entre la 

agencia individual y las estructuras de poder que organizan lo social. 

Estos desafíos no emergen de manera fortuita, sino que responden a la arquitectura 

específica del poder en el contexto chileno, donde convergen dispositivos neoliberales de 

gestión de la vida, tradiciones católico-conservadoras y marcos jurídicos que, bajo la 

apariencia de inclusión, perpetúan formas renovadas de exclusión. La intersexualidad, en 

este contexto, se constituye como un sitio privilegiado para observar cómo operan los 

mecanismos contemporáneos de normalización y disciplinamiento corporal. 

El primer desafío se materializa en el marco de lo que he denominado “dispositivos 

institucionales”. Estos, en lugar de garantizar derechos, tienden a sofisticar violencias 

estructurales hacia cuerpos que desestabilizan la normatividad binaria. El sistema de 

salud, como dispositivo foucaultiano paradigmático, patologiza la diversidad corporal 

mediante una política molecular que fragmenta el cuerpo en unidades intervenibles 

(hormonas, genitales, cromosomas), cada una sujeta a protocolos específicos de 

normalización. Esta fragmentación técnica es, en realidad, profundamente política. 

El control del tiempo institucional —quién accede a diagnósticos, tratamientos, 

acompañamiento— produce desigualdades que configuran lo que conceptualicé como 

un “apartheid biopolítico”. Mientras las personas con capital económico pueden acelerar 

procesos mediante el sistema privado, quienes dependen del sistema público enfrentan 



456 
 

demoras que impactan directamente en su autonomía corporal. A esto se suma la 

persistencia de una lógica médica patriarcal y falocéntrica, donde la asignación de sexo 

sigue organizada en torno a la penetrabilidad y la reproductividad como criterios 

legitimadores de masculinidad y feminidad. 

Por otra parte, los procedimientos administrativos institucionales reproducen el binarismo 

bajo lógicas tecnocráticas que, en apariencia inclusivas, vacían de contenido político los 

discursos activistas. A través de procesos como la tecnocratización del debate, la 

individualización de problemas estructurales y la apropiación superficial de terminología 

intersexual, el Estado despolitiza demandas colectivas. La categoría “indeterminado” en 

el registro civil ilustra lo que Fraser (2020) denomina inclusión diferencial: formas de 

reconocimiento que incorporan al sujeto marginal sin cuestionar los marcos normativos 

que lo excluyen. 

Esta lógica de exclusión se reproduce transversalmente también en el sistema educativo, 

que perpetúa la ausencia total de diversidad corporal tanto en el currículum formal como 

en el oculto, y en el sistema judicial, que mantiene una impunidad estructural frente a las 

intervenciones médicas no consentidas. Esta configuración genera una distribución 

profundamente desigual de la precariedad jurídica que deja a las personas intersexuales 

sin recursos legales efectivos para enfrentar las violaciones a su autonomía corporal. 

Así, la “lotería del cuidado” revela que el Estado no opera como una máquina coherente, 

sino como un campo de tensiones donde se disputan saberes, prácticas y verdades sobre 

los cuerpos. La legalidad chilena guarda silencio frente a la intersexualidad; la educación 

reproduce normas binarias; y los discursos públicos solo nombran esta experiencia de 

forma excepcional, muchas veces desde el morbo o la compasión. Esta inconsistencia 

institucional genera trayectorias radicalmente diferentes para personas con experiencias 

similares, reforzando las geografías desiguales de posibilidad identificadas. 

El segundo desafío emerge en el marco complejo del “reconocimiento y la dependencia”, 

reflejando el rol simultáneamente crucial y contradictorio que desempeñan las familias y 

el activismo en el acompañamiento de personas intersexuales. Este desafío revela cómo 

los vínculos afectivos más íntimos pueden convertirse en vectores de normalización y 

disciplinamiento. La familia opera como un espacio neurálgico fundamentalmente 

ambivalente: constituye el ámbito inaugural de socialización y protección, pero 

simultáneamente funciona como el territorio donde se materializa con mayor eficacia el 

poder normalizador binario. Las familias, enfrentadas a lo que podemos conceptualizar 



457 
 

como una “crisis clasificatoria” ante el nacimiento de una persona intersexual, y 

condicionadas por el monopolio interpretativo del discurso médico, responden 

frecuentemente con intervenciones quirúrgicas tempranas, procesos de hormonización y 

la producción activa de silencios familiares, motivadas paradójicamente por sentimientos 

genuinos de afecto y protección. 

El “secreto familiar” constituye una herramienta particularmente poderosa de 

normalización que construye identidades “desacreditables” en el sentido goffmaniano. 

Este secreto no es simplemente la ausencia de información, sino una producción activa 

de silencio que genera fragmentación subjetiva y pérdida sistemática de agencia. La 

familia se convierte así en un lugar de disciplinamiento afectivo, donde el amor se 

condensa estructuralmente con formas sofisticadas de control. Sin embargo, es crucial 

reconocer que la capacidad familiar para contestar el mandato biomédico depende de 

factores estructurales específicos: capital cultural, posición socioeconómica, acceso a 

redes de apoyo alternativas, y proximidad a discursos contrahegemónicos. Esto evidencia 

que la aparente “decisión familiar” está estructuralmente condicionada y no puede 

comprenderse como una elección libre e individual. 

Ambos desafíos convergen en el tercero, que constituye el eje conceptual de esta tesis: 

el “devenir intersexual”. El devenir intersexual representa un desafío existencial y 

político de primer orden que no puede reducirse a una identidad fija ni a una condición 

médica estática. Siguiendo las conceptualizaciones de Puar (2015) y la filosofía del 

devenir de Deleuze-Guattari (1980), este proceso debe comprenderse como un campo de 

batalla simbólico donde se disputan las posibilidades mismas de existir fuera de la norma 

binaria. 

El desafío radica precisamente en que no todas las personas intersexuales pueden 

desplegarlo. Sus cuerpos enfrentan marcos institucionales, discursivos, culturales y 

afectivos que exigen silencios, adecuaciones normativas o conformidades binarias como 

prerrequisito para el reconocimiento social. Esta condición estructural convierte el 

devenir intersexual en un “privilegio” desigualmente distribuido, no en una posibilidad 

universal. 

Como proceso performativo, este devenir desafía simultáneamente dos dimensiones 

fundamentales: la dimensión de la acción, donde el género y el cuerpo se materializan a 

través de prácticas que van más allá de la repetición normativa, incluyendo formas 

creativas de desplazamiento y subversión que desestabilizan las certezas sociales sobre lo 



458 
 

que constituye un cuerpo “legítimo”; y la dimensión de la construcción subjetiva, donde 

estas prácticas configuran posicionamientos éticos y políticos que desafían las estructuras 

de poder que intentan clasificar, normalizar y disciplinar la diversidad corporal. 

La mayoría de las personas entrevistadas enuncian el recuerdo de una infancia donde se 

encarnaron disposiciones específicas que configuraron lo que denominé habitus 

intersexual: un desafío cotidiano de habitar un cuerpo que la sociedad percibe como 

problemático, incompleto o necesitado de corrección. 

Este habitus se constituye no solamente por la experiencia corporal diferente, sino 

fundamentalmente por las reacciones sociales que la rodean y la significan como desafío 

al orden establecido: los gestos de quienes callan, los espacios que exigen explicaciones, 

las miradas que se desvían, las intervenciones médicas que buscan “corregir” la 

diferencia. 

El desafío surge desde la infancia: las intervenciones médicas trascienden su dimensión 

clínica para convertirse en actos de legitimación normativa que buscan resolver el 

“problema” que representa un cuerpo intersexual para el orden binario. Estas prácticas 

configuran maneras específicas de habitar el mundo, estableciendo disposiciones que 

orientan la percepción del género, del dolor y del silencio como elementos constitutivos 

de una experiencia marcada por la constante interpelación normalizadora. 

A pesar de estos condicionamientos, algunas personas han logrado desarrollar prácticas 

de autoconstrucción que constituyen respuestas creativas al desafío de existir fuera de la 

norma: apropiación estética del propio cuerpo, resignificación narrativa de cicatrices 

como marcas de supervivencia, reconstrucción semántica de eventos traumáticos. 

Estas “tecnologías del yo” (Foucault, 1990) no son decorativas: son actos concretos de 

autodeterminación que desafían activamente un entorno que niega, silencia o disciplina. 

Representan formas sofisticadas de agencia que prefiguran transformaciones más amplias 

en las relaciones de poder. 

No obstante, el acceso al devenir intersexual está estructuralmente mediado por 

desigualdades profundas. El capital cultural, la clase social, la ubicación geográfica y el 

acceso a redes comunitarias determinan quién puede enfrentar exitosamente el desafío de 

devenir intersexual y cómo puede hacerlo. 

Esta realidad revela geografías de posibilidad profundamente desiguales: no todos los 

cuerpos disidentes tienen la misma oportunidad de transformarse en cuerpos legibles, 



459 
 

habitables o políticamente articulados. El devenir intersexual se convierte así en un 

desafío que requiere recursos materiales y simbólicos específicos para ser navegado 

exitosamente. 

Poder decir “soy intersexual” constituye un desafío político fundamental que reorganiza 

el sentido de la experiencia vivida. Esta capacidad de enunciación representa una frontera 

epistémica crucial: desafía los marcos culturales disponibles, los afectos que circulan 

socialmente, y la legitimidad asignada a diferentes discursos sobre la corporalidad. 

El desafío reside en que muchas personas se identifican como “hombres” o “mujeres” no 

por representación total de su experiencia, sino porque constituye la única forma de 

viabilidad social disponible frente a un entorno hostil. Otras se afirman intersexuales 

desde lugares híbridos que desafían la lógica de la coherencia identitaria, evidenciando 

formas creativas de habitar múltiples mundos simbólicos simultáneamente según 

recursos. 

Esta complejidad se intensifica en personas intersexuales con proximidad a 

cosmovisiones mapuche, donde emergen formas específicas de desafío epistémico que 

entrelazan elementos ancestrales con marcos contemporáneos de derechos humanos, 

representando resistencias culturales que desafían directamente la patologización 

biomédica occidental. Esta hibridación epistémica no representa “contaminación” de 

saberes ancestrales, sino procesos creativos de reelaboración cultural que desafían las 

hegemonías occidentales sobre la comprensión del cuerpo y la diversidad. 

En este panorama, el activismo intersexual constituye un ejercicio de imaginación política 

que desafía no solo a las instituciones, sino también a las formas dominantes de pensar la 

identidad, el reconocimiento, la comunidad y la agencia. El desafío específico del 

activismo reside en navegar la tensión entre construir un “arquetipo intersexual” como 

estrategia política inmediata, y la necesidad de desafiar estos mismos arquetipos mediante 

el concepto de devenir intersexual. Esta tensión es productiva: mientras el arquetipo 

permite cierta inteligibilidad política, el devenir propone una resignificación radical que 

desafía los estereotipos y limitaciones impuestas, comprendiendo la intersexualidad como 

un proceso continuo y contingente que no se agota en las categorías binarias tradicionales. 

Los tres desafíos identificados no operan de manera independiente, sino que configuran 

un campo de fuerzas mutuamente constitutivas donde el devenir intersexual debe 

desplegarse navegando tensiones simultáneas y contradictorias, evidenciando circuitos 



460 
 

complejos de retroalimentación donde la patologización médica refuerza los silencios 

familiares, que a su vez limitan las posibilidades de politización activista, debilitando la 

presión por transformaciones institucionales. 

El devenir intersexual en Chile, entonces, es un proceso profundamente situado en 

estructuras materiales, en afectos compartidos, en disposiciones encarnadas, en actos de 

resignificación, en posibilidades desiguales de narración. Es una forma de estar en el 

mundo que resiste la clausura de la norma que, apuesta por una vida más vivible, aunque 

esa vida todavía no haya sido plenamente autorizada por las instituciones dominantes. 

Hacer habitable ese devenir no implica solo reformar leyes específicas o capacitar 

profesionales de la salud: implica transformar las condiciones de posibilidad del cuerpo, 

el lenguaje y el afecto que estructuran la experiencia social. Implica, como señala Butler 

(2017), suavizar la coerción de las normas para que otras vidas, otras formas de ser, 

puedan desplegarse sin tener que justificarse constantemente ante tribunales médicos, 

familiares o políticos. Solo así el devenir intersexual dejará de ser una excepción 

patologizada para convertirse en parte legítima y digna de la diversidad humana, abriendo 

posibilidades de habitabilidad que trascienden las fronteras de lo intersexual para incluir 

todas las formas de diversidad corporal y subjetiva que han sido marginalizadas por los 

regímenes de normalización contemporáneos. 

El verdadero desafío que plantea la intersexualidad es fundamentalmente ontológico: 

¿podemos imaginar formas de reconocimiento que no dependan de la transparencia o la 

categorización? ¿Es posible construir espacios donde la opacidad y la contradicción sean 

también formas legítimas de existir? ¿Cómo negociar las tensiones entre lo colectivo y lo 

individual, lo normativo y lo disruptivo, sin reproducir las lógicas totalizantes que se 

pretende resistir? 

Una limitación fundamental de esta investigación residió —y reside— en la dificultad 

para trasladar las comprensiones académicas complejas al terreno de las políticas 

públicas, que tienden a operar con categorías simplificadoras y mediciones cuantificables. 

Mientras la antropología revela la naturaleza fluida y contextual de las experiencias 

intersexuales, los mecanismos estatales requieren definiciones estables para implementar 

protocolos y asignar recursos. Esta tensión genera un dilema persistente: ¿cómo 

garantizar protecciones institucionales sin reducir la diversidad de experiencias a 

categorías rígidas que reproducen nuevas exclusiones? 



461 
 

La composición de la muestra, predominantemente urbana y de clase media, constituyó 

otra limitación estructural. Aunque se realizaron esfuerzos para diversificar las voces, las 

experiencias rurales, indígenas y de sectores populares quedaron subrepresentadas. Esta 

limitación no es meramente técnica, sino que revela cómo las metodologías académicas 

convencionales pueden reforzar silencios epistémicos al privilegiar voces que ya tienen 

mayor acceso a recursos materiales y simbólicos. 

El énfasis en la subjetividad, aunque valioso, puede inadvertidamente desviar la atención 

de las condiciones estructurales que determinan quién puede articular su experiencia en 

términos propios. En un contexto como el chileno, marcado por profundas desigualdades 

socioeconómicas, el acceso a recursos materiales y simbólicos condiciona radicalmente 

las posibilidades de autodeterminación, lo que requiere un análisis más sistemático de las 

determinaciones estructurales. 

Frente a estas limitaciones, desarrollé una propuesta ética fundada en el “derecho a la 

opacidad”. Las personas intersexuales que rechazaron participar formalmente o 

mantuvieron zonas de su experiencia fuera de la conversación no evidencian “falta de 

conciencia política”, sino que ejercen una forma sofisticada de agencia epistémica. Como 

expresó una participante: “No quiero que me entiendan, quiero que me dejen ser.” Esta 

afirmación desafía los fundamentos éticos de la investigación social, obligándonos a 

preguntarnos si la comprensión completa del otro es prerrequisito para la justicia. 

A partir de estos hallazgos, propongo tres líneas de acción transformadora experimentales 

que articulen los desafíos identificados: 

1. Laboratorios de narrativas corporales donde las personas intersexuales 

elaboren sus propias formas de narración sin verse obligadas a traducirse 

constantemente al lenguaje del derecho o la ciencia, desafiando el monopolio 

interpretativo de los dispositivos institucionales. 

2. Redes de acompañamiento entre pares que fortalezcan conocimientos situados 

sobre cuidado y bienestar, articulando saberes experienciales que contesten las 

ambivalencias familiares y activistas mediante creación de comunidades 

alternativas de reconocimiento. 

3. Intervenciones pedagógicas críticas con profesionales orientadas a cuestionar 

nociones normativas de cuerpo y género, reconociendo los límites de la experticia 

técnica frente a la complejidad del devenir intersexual. 



462 
 

Como futuras líneas de investigación, considero relevante explorar cómo la consolidación 

de comunidades de resistencia y la implementación de nuevas políticas públicas 

transformarán las experiencias intersexuales, analizando si lo que hoy se está generando 

construye entornos más inclusivos o produce exclusiones no intencionadas que 

reproducen lógicas de poder bajo nuevas formas. 

Analizar cómo se representa la intersexualidad en medios, instituciones educativas y otros 

espacios culturales es vital para entender y desmantelar los prejuicios que operan en el 

nivel de los imaginarios sociales. La educación podría ser una herramienta clave para 

promover una comprensión más inclusiva de la diversidad corporal, pero solo si logra 

descentrar las lógicas normativas que organizan los currículos y las prácticas 

pedagógicas. 

El principal aporte de esta investigación radica en haber situado las intersexualidades en 

un marco relacional que conecta dimensiones aparentemente opuestas: lo hegemónico 

con las prácticas cotidianas, las experiencias individuales con las dinámicas estructurales, 

y las resistencias con los discursos dominantes. Este enfoque permitió explorar cómo las 

narrativas sociales y médicas no solo configuran las experiencias de las personas 

intersexuales, sino que también influyen en sus estrategias de resistencia y 

resignificación, evidenciando la naturaleza dialéctica de estos procesos. 

La identificación de los tres desafíos fundamentales —institucional, de reconocimiento y 

del devenir— constituye una contribución teórica original que permite comprender la 

intersexualidad como campo de fuerzas complejas donde se articulan múltiples niveles 

de experiencia y poder. Esta aproximación supera tanto enfoques exclusivamente 

biomédicos como perspectivas activistas homogeneizantes, proponiendo un marco 

analítico que honra la complejidad sin renunciar a la transformación social. 

El concepto de “devenir intersexual” como proceso performativo condicionado por 

estructuras de poder representa una innovación teórica que permite pensar la 

subjetivación intersexual más allá de identidades fijas, reconociendo su carácter 

contingente, situado y desigualmente accesible. 

No obstante, esta investigación no pretende cerrar el debate sobre intersexualidad, sino 

abrir nuevas preguntas sobre los límites de nuestros marcos de comprensión. Quizás el 

verdadero desafío ético y político sea aprender a convivir con lo que no entendemos del 



463 
 

todo, con lo que escapa a nuestras categorías, reconociendo que la búsqueda obsesiva de 

comprensión total puede reproducir violencias epistémicas sutiles. 

En un mundo que progresivamente reconoce la diversidad corporal y de género, la 

investigación sobre las experiencias intersexuales no solo contribuye a mejorar la vida de 

quienes las viven, sino que también nos invita a repensar nuestras concepciones sobre el 

cuerpo, la identidad y la agencia. El devenir intersexual emerge así no como destino 

individual, sino como horizonte político que desafía formas hegemónicas de organizar la 

vida social, apuntando hacia posibilidades más amplias de justicia, reconocimiento y 

autodeterminación corporal. 

Este proceso exige transitar desde una “lógica de la elección” centrada en decisiones 

médicas hacia una “lógica del cuidado” que reconozca la complejidad de experiencias 

intersexuales y priorice el bienestar integral sobre la conformidad normativa 

Este trabajo aspira a formar parte de ese diálogo transformador, aportando una mirada 

que honre tanto la complejidad de las estructuras sociales como la irreductible 

singularidad de cada experiencia humana, reconociendo que el verdadero reto reside en 

construir formas de reconocimiento que honren tanto la singularidad de cada experiencia 

como la necesidad de transformación social colectiva, sin pretender resolver las tensiones 

constitutivas que hacen de la intersexualidad un campo de disputas irreductiblemente 

político. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



464 
 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

Abu-Lughod, L. (1990). Can there be a feminist ethnography? Women & Performance: A 

Journal of Feminist Theory, 5(1), 7-27. 

Abu-Lughod, L. (1991). Writing against culture. En R. Fox (Ed.), Recapturing 
anthropology: Working in the present (pp. 137-162). School of American Research 
Press. 

Agamben, G. (2003). Estado de excepción. Homo sacer II. Pre-Textos. 

Agamben, G. (2007[1979]). Infancia e historia. Destrucción de la experiencia y origen 
de la historia. Adriana Hidalgo Editora. 

Agar, M. (1996). The professional stranger: An informal introduction to ethnography. 
Academic Press. 

Ahmed, S. (2004). The cultural politics of emotion. Routledge. 

Ahmed, S. (2006). Queer phenomenology: Orientations, objects, others. Duke University 
Press. 

Aizura, A. Z. (2006). Of borders and homes: The imaginary community of (trans)sexual 
citizenship. Inter-Asia Cultural Studies, 7(2), 289-309. 

Alcántara, E. (2016). Identidad sexual/rol de género. PUEG-UNAM. 

Alderson, P. (2006). Who should decide and how? En E. Parens (Ed.), Surgically shaping 
children: Technology, ethics and the pursuit of normality. Johns Hopkins University 
Press. 

Aliaga, C. (1929). Un caso de pseudohermafroditismo. Tipo androginoideo 
irregular. Revista Médica de Chile, (6). 

Alonso, L. E. (1998). La mirada cualitativa en sociología: Una aproximación 
interpretativa. Fundamentos. 

Anderson, B. (1983). Imagined communities: Reflections on the origin and spread of 
nationalism. Verso. 

Apple, M. (1979). Ideología y currículo. Akal. 

Ardévol, E. (2012). Virtual/visual ethnography. Advances in Visual Methodology, 74-94. 

Asociación Peruana de Personas Intersexuales (APPI). (s.f.). ¿Qué es la intersexualidad? 
Recuperado el 5 junio del 2022 de: https://peruintersex.org/intersexualidad/ 

Asociación Peruana de Personas Intersexuales (APPI). (s.f.). Quienes somos. Recuperado 
el 4 junio 2022 de: https://peruintersex.org/about/ 

https://peruintersex.org/intersexualidad/
https://peruintersex.org/about/


465 
 

Associação Brasileira Intersexo (ABRAI). (s.f.). História. Recuperado el 3 junio del 2022 
de: https://abrai.org.br/sobre-a-abrai/historia/ 

Atkinson, P. (1995). Medical talk and medical work. SAGE Publications. 

Atria, P., Etchart, M., Vela, P., & Rodriguez, J. (1963). Pseudohermafroditismo masculino 
como causa de amenorrea primaria. Revista Médica de Chile, (8). 

Austin, J. L. (1994[1962]). Cómo hacer cosas con palabras: Palabras y acciones. Paidós. 

Barley, N. (1992[1983]). El antropólogo inocente. Anagrama. 

Barrientos, J. (2016). Situación social y legal de gays, lesbianas y personas transgénero 
en Chile. Sexualidad, Salud y Sociedad, 22, 331-354. 

Barril, J. P. (2015). La (re) asignación sexual en Chile: la (re) territorialización de la 
ambigüedad del género por el discurso médico del sexo binario. En I Congreso 
Latinoamericano de Teoría Social. Instituto de Investigaciones Gino Germani. 

Baskin, L. S. (2004). Hypospadias and urethral development. The Journal of Urology, 
171(5), 1923-1931. https://doi.org/10.1097/01.ju.0000123777.80010.50 

Batista, R. L., & Costa, E. M. F. (2018). Understanding androgen insensitivity 
syndrome. Advances in Experimental Medicine and Biology, 1043, 163-178. 
https://doi.org/10.1007/978-3-319-71788-3_9 

Beatty, A. (2014). Anthropology and emotion. Journal of the Royal Anthropological 
Institute, 20(3), 545-563. 

Behar, R. (1996). The vulnerable observer: Anthropology that breaks your heart. Beacon 
Press. 

Bennett, A. (1999). Subcultures or neo-tribes? Rethinking the relationship between youth, 
style, and musical taste. Sociology, 33(3), 599-617. 

Berlant, L. (2011). Cruel optimism. Duke University Press. 

Biehl, J., Good, B., & gan, A. (2007). Subjectivity: Ethnographic investigations. 
University of California Press. 

Blackless, M., Charuvastra, A., Derryck, A., & Fausto-Sterling, A. (2000). How sexually 
dimorphic are we? Review and synthesis. American Journal of Human Biology, 
12(2), 151-166. 

Blackwood, E. (1995). Falling in love with an-Other lesbian: Reflections on identity in 
fieldwork. En D. Kulick & M. Willson (Eds.), Taboo: Sex, identity and erotic 
subjectivity in anthropological fieldwork (pp. 51-75). Routledge. 

Bolea, R. C. (2013). Marañón y la identidad sexual: biología, sexualidad y género en la 
España de la década de 1920. Arbor, 189(759). 

https://abrai.org.br/sobre-a-abrai/historia/
https://doi.org/10.1097/01.ju.0000123777.80010.50


466 
 

Bordo, S. (1993). Unbearable weight: Feminism, western culture, and the body. 
University of California Press. 

Bourdieu, P. (1977[1972]). Outline of a theory of practice. Cambridge University Press. 

Bourdieu, P. (1984[1979]). La distinction: Critique sociale du jugement. Les Éditions de 
Minuit. 

Bourdieu, P. (1986). The forms of capital. En J. Richardson (Ed.), Handbook of Theory 
and Research for the Sociology of Education (pp. 241-258). Greenwood. 

Bourdieu, P. (1988). La distinción. Criterios y bases sociales del gusto. Taurus. 

Bourdieu, P. (1990[1980]). The logic of practice. Stanford University Press. 

Bourdieu, P. (1991). Language and symbolic power. Harvard University Press. 

Bourdieu, P. (1997[1994]). Razones prácticas. Sobre la teoría de la acción. Anagrama. 

Bourdieu, P. (1998). La dominación masculina. Anagrama. 

Bourdieu, P. (1999). Meditaciones pascalianas. Anagrama. 

Bourdieu, P. (2000[1987]). Cosas dichas. Gedisa. 

Bourdieu, P., & Wacquant, L. (1995). An invitation to reflexive sociology. University of 
Chicago Press. 

Bourdin, G. L. (2016). Antropología de las emociones: conceptos y tendencias. Cuicuilco. 
Revista de Ciencias Antropológicas, 23(67). 

Brah, A. (1992). Difference. Race, culture and difference, 126. 

Braidotti, R. (2000). Sujetos nómades (pp. 207-240). Paidós. 

Braidotti, R. (2004). Feminismo, diferencia sexual y subjetividad nómade (Vol. 110). 
Gedisa. 

Braidotti, R. (2013). The posthuman. Polity Press. 

Brubaker, R., & Cooper, F. (2000). Beyond “identity”. Theory and Society, 29(1), 1-47. 

BrújulaIntersexual (2015). Historia de Ale una persona con Hiperplasia Suprarrenal 
Congénita. Recuperado el 17 marzo del 2022 de: 
https://brujulaintersexual.org/2015/02/08/historia-de-una-persona-con-hiperplasia-
suprarrenal-congenita/ 

BrújulaIntersexual (2015). Iglesia cristiana: Mi historia intersexual Por Sara 
Gillingham. Recuperado el 16 marzo del 2022 de: 
https://brujulaintersexual.org/2019/02/22/iglesia-cristiana-historia-intersexual-
sara/ 

https://brujulaintersexual.org/2015/02/08/historia-de-una-persona-con-hiperplasia-suprarrenal-congenita/
https://brujulaintersexual.org/2015/02/08/historia-de-una-persona-con-hiperplasia-suprarrenal-congenita/
https://brujulaintersexual.org/2019/02/22/iglesia-cristiana-historia-intersexual-sara/
https://brujulaintersexual.org/2019/02/22/iglesia-cristiana-historia-intersexual-sara/


467 
 

BrújulaIntersexual (2015). Mi historia intersexual por Cecilia. Recuperado el 15 marzo 
del 2022 de: https://brujulaintersexual.org/2020/01/31/mi-historia-por-c-l/ 

BrújulaIntersexual (2019). Buscándome…. Por BEA IS. Recuperado el 15 marzo del 2022 
de: https://brujulaintersexual.org/2019/04/20/buscandome-por-bea-is/ 

BrújulaIntersexual (2020). Intersexualidad en primera persona. Recuperado el 15 marzo 
del 2022 de: https://brujulaintersexual.org/2020/11/06/intersexualidad-primera-
persona-ananda/ 

BrújulaIntersexual (2020). Mi cuerpo, por Laura Inter. Recuperado el 15 marzo del 2022 
de:  https://brujulaintersexual.org/2020/08/29/brujula-mi-cuerpo-laura-inter/ 

BrújulaIntersexual (2021). Como fuera de este mundo. Recuperado el 15 marzo del 2022 
de: https://brujulaintersexual.org/2021/05/12/fuera-de-este-mundo-cris/ 

BrújulaIntersexual (2021). Recorriendo un camino hacia la libertad. Recuperado el 17 
marzo del 2022 de:  https://brujulaintersexual.org/2021/04/14/camino-libertad-
mary/ 

BrújulaIntersexual (2023) ¿qué es la intersexualidad? Recuperado el 17 marzo del 2022 
de: https://brujulaintersexual.org/2015/01/19/que-es-la-intersexualidad/ 

BrújulaIntersexual (s.f) Historias de personas intersexuales. Recuperado el 15 marzo del 
2022 de: https://brujulaintersexual.org/tag/historias-de-personas-intersexuales/ 

Bruner, E. M. (1986). Experience and its expressions. En V. W. Turner & E. M. Bruner 
(Eds.), The anthropology of experience (pp. 3-32). University of Illinois Press. 

Butler, J. (1993). Bodies that matter: On the discursive limits of “sex”. Routledge. 

Butler, J. (1994). Against proper objects: Introduction. Differences: A Journal of Feminist 
Cultural Studies, 6(2), 3. 

Butler, J. (2004). Undoing gender. Routledge. 

Butler, J. (2004[1997]). Lenguaje, poder e identidad. Síntesis. 

Butler, J. (2006). Vida precaria: El poder del duelo y la violencia. Paidós. 

Butler, J. (2007[1990]). El género en disputa: El feminismo y la subversión de la 
identidad. Paidós. 

Butler, J. (2009). Frames of War: When Is Life Grievable? London: Verso. 

Butler, J. (2015). Variaciones sobre sexo y género: Beauvoir, Wittig y Foucault. 
En Variaciones sobre sexo y género: Beauvoir, Wittig y Foucault (pp. 291-312). 

Butler, J. (2017). Cuerpos aliados y lucha política: Hacia una teoría performativa de la 
asamblea. Paidós. 

https://brujulaintersexual.org/2020/01/31/mi-historia-por-c-l/
https://brujulaintersexual.org/2019/04/20/buscandome-por-bea-is/
https://brujulaintersexual.org/2020/11/06/intersexualidad-primera-persona-ananda/
https://brujulaintersexual.org/2020/11/06/intersexualidad-primera-persona-ananda/
https://brujulaintersexual.org/2020/08/29/brujula-mi-cuerpo-laura-inter/
https://brujulaintersexual.org/2021/05/12/fuera-de-este-mundo-cris/
https://brujulaintersexual.org/2021/04/14/camino-libertad-mary/
https://brujulaintersexual.org/2021/04/14/camino-libertad-mary/
https://brujulaintersexual.org/2015/01/19/que-es-la-intersexualidad/
https://brujulaintersexual.org/tag/historias-de-personas-intersexuales/


468 
 

Cabral, M. (2003). Pensar la intersexualidad, hoy. Sexualidades migrantes. Género y 
transgénero, 117-126. 

Cabral, M. (2008). No saber--acerca de XXY. O Centro Latino-Americano em 
Sexualidade e Direitos Humanos. 

Cabral, M. (2009). Interdicciones. Escrituras de la intersexualidad en castellano. 
Anarrés. 

Cabral, M. (2010). Autodeterminación y libertad. Página12, Suplemento Soy. 
http://www.pagina12.com.ar/diario/suplementos/soy/1-1675-2010-10-22.html 

Cabral, M. (2011). La paradoja transgénero. Sexualidad, ciudadanía y derechos humanos 
en América Latina: Un quinquenio de aportes regionales al debate y la reflexión, 
97-104. 

Cabral, M. (2017). Right answers. Archives of Sexual Behavior, 46(8), 2505-2506. 

Cabral, M., & Benzur, G. (2005). Cuando digo intersex: Un diálogo introductorio a la 
intersexualidad. Cadernos Pagu, 283-304. 

Cabral, M., & Carpenter, M. (2015). Intersex issues in the international classification of 
diseases: A revision. 

Cabrera, P. (2004). Ideario religioso y ritual en los grupos de oración de la Renovación 
Carismática Católica. Trabajos en Antropología Social y Arqueología, 51-64. 

Cabrera, P. (2014). Propuesta teórico-metodológica para el estudio de la subjetividad 
desde una perspectiva antropológica. Virajes, 16(1), 185-208. 

Cabrera, P. (2017). Antropología de la subjetividad: Un estudio desde las alquimias 
corporales, la sensibilidad teórica y el habitus. Universidad de Buenos Aires. 

Cabrera, P. (2017). La conformación de la persona en el contexto (pos)neoliberal. Una 
mirada desde y hacia las subjetividades. Miño y Dávila. 

Cabrera, P. (2017). La temporalidad del padecer: El papel de la narrativa en la 
construcción de la enfermedad crónica. Revista de Antropología Social, 26(1), 69-
91. 

Cádiz, R. (1958). Sexo anormal (hermafroditismo-pseudohermafroditismo-
ginecomastía-homosexualidad y otros estados intersexuales y anomalías del sexo). 
Hospital Deformes. 

Caicedo, A. (2003). Aproximaciones a una antropología reflexiva. Tabula Rasa, (1), 165-
181. 

Califia, P. (2003[1997]). Sex changes: The politics of transgenderism. Cleiss Press. 

Carpenter, M. (2018). The “normalization” of intersex bodies and “othering” of intersex 
identities in Australia. Journal of Bioethical Inquiry, 15(4), 487-495. 

http://www.pagina12.com.ar/diario/suplementos/soy/1-1675-2010-10-22.html


469 
 

Casanova Molina, G. E. (2021). Cuerpos ficticios, identidades falseadas: La construcción 
socio-médica de la(s) intersexualidad(es). Revista do Nucleo de Antropología - 
Ponto Urbe. https://doi.org/10.4000/pontourbe.11112 

Casanova Molina, G. E. (2023a). Aproximaciones teóricas desde la comprensión del 
cuerpo como construcción socio-cultural hasta la experiencia del cuerpo 
sujeto. Rumbos TS, 18(30), 135-150. https://dx.doi.org/10.51188/rrts.num30.751 

Casanova Molina, G. E. (2023b). Infancia subalterna: Reflexiones en torno al control del 
cuerpo y de la sexualidad de la niñez intersex en Chile. Revista de Antropología 
Social, 32(1). 

Casanova Molina, G. E. (2025). Configuration of “Intersexuality” in the Chilean Context: 
Approaches, Paradigms and Institutional Devices Controlling the Experience 
(s). Dilemas: Revista de Estudos de Conflito e Controle Social, 18, e64173 

Cesara, M. (1982). Reflections of a woman anthropologist: No hiding place. Academic 
Press. 

Charmaz, K. (2006). Constructing grounded theory: A practical guide through qualitative 
analysis. Sage. 

Chase, C. (1998). Affronting reason. Looking queer: Body image and identity in lesbian, 
bisexual, gay, and transgender communities, 205-220. 

Chase, C. (2003). What is the agenda of the intersex patient advocacy movement? The 
Endocrinologist, 13(3), 240-242. 

Chiland, C. (2003). Le transsexualisme. Presses Universitaires de France. 

Chiland, C. (2011). Les mots et les réalités. L'information Psychiatrique, 87, 261-267. 

Chiland, C. (2014). La construction de l'identité de genre à l'adolescence. Adolescence, 
32(1), 165-179. 

Chinchilla, M. (1995). Mitología clásica y simbolismo del hermafrodita. Editorial Trotta. 

Cleminson, R., & Vázquez García, F. (2007). Los invisibles: A history of male 
homosexuality in Spain, 1850-1940. University of Wales Press. 

Clifford, J. (1995). Dilemas de la cultura: Antropología, literatura y arte en la 
perspectiva posmoderna. Gedisa. 

Coll-Planas, G. (2010). La policía del género. En G. Coll-Planas & M. Missé 
(Coords.), El género desordenado. Críticas en torno a la patologización de la 
transexualidad (pp. 55-66). Egales. 

Collins, P. H. (1990). Black feminist thought in the matrix of domination. Black Feminist 
Thought: Knowledge, Consciousness, and the Politics of Empowerment, 138(1990), 
221-238. 

https://doi.org/10.4000/pontourbe.11112
https://dx.doi.org/10.51188/rrts.num30.751


470 
 

Comité contra la Tortura. (2017). Observaciones finales sobre el séptimo informe 
periódico de Chile. ONU. 

Comité de los Derechos del Niño. (2016). Observaciones finales sobre los informes 
presentados por Chile en virtud de la Convención sobre los Derechos del Niño. 
ONU. 

Connell, R. (1987). Gender and power. Polity Press. 

Connell, R. (1995). Masculinities. University of California Press. 

Connell, R. (2007). Southern theory: The global dynamics of knowledge in social science. 
Allen & Unwin Australia. 

Connell, R. (2009). Gender: In world perspective. Polity Press. 

Connell, R. (2010[1997]). Escuelas y justicia social. Morata. 

Connell, R., & Messerschmidt, J. (2005). Hegemonic masculinity: Rethinking the 
concept. Gender & Society, 19(6), 829-859. 

Conrad, P. (1982). The meaning of medications: Another look at compliance. Social 
Science & Medicine, 15(5), 833-846. https://doi.org/10.1016/0277-9536(81)90320-
5 

Conrad, P., & Barker, K. K. (2010). The social construction of illness: Key insights and 
policy implications. Journal of Health and Social Behavior, 51(1_suppl), S67-S79. 

Contardo, Ó. (2011). Raro: Una historia gay de Chile. Planeta. 

CONVENCIÓN SOBRE LOS DERECHOS DEL NIÑO CDN (1989). Recuperado el 2 
enero de 2021 de: 
http://www.ohchr.org/SP/ProfessionalInterest/Pages/CRC.aspx 

CONVENCIÓN SOBRE LOS DERECHOS DEL NIÑO CDN (2015). Observaciones 
finales sobre los informes periódicos cuarto y quinto combinados de Chile. 
Recuperado el 2 de enero de 2021 de: 
https://ddhh.minjusticia.gob.cl/media/2020/02/CRC-2015.pdf 

Cortés, B. (1997). Experiencia de enfermedad y narración: El malentendido de la 
cura. Nueva Antropología, 16(53), 89-115. 

Crapanzano, V. (1984). Life histories. American Anthropologist, 86(4), 953-960. 
https://doi.org/10.1525/aa.1984.86.4.02a00060 

Crawford, R. (1994). The boundaries of the self and the unhealthy other: Reflections on 
health, culture and AIDS. Social Science and Medicine, 38, 1347-1365. 

Crenshaw, K. (1989). Demarginalizing the intersection of race and sex: A Black feminist 
critique of antidiscrimination doctrine, feminist theory and antiracist 
politics. University of Chicago Legal Forum, 1989(1), 139-167. 

https://doi.org/10.1016/0277-9536(81)90320-5
https://doi.org/10.1016/0277-9536(81)90320-5
http://www.ohchr.org/SP/ProfessionalInterest/Pages/CRC.aspx
https://ddhh.minjusticia.gob.cl/media/2020/02/CRC-2015.pdf
https://doi.org/10.1525/aa.1984.86.4.02a00060


471 
 

Crenshaw, K. (1991). Mapping the margins: Intersectionality, identity politics, and 
violence against women of color. Stanford Law Review, 43(6), 1241-1299. 

Csordas, T. J. (1994). Introduction: The body as representation and being-in-the-world. 
En T. J. Csordas (Ed.), Embodiment and experience: The existential ground of 
culture and self (pp. 1-24). Cambridge University Press. 

Csordas, T. J. (2002). Embodiment as a paradigm for anthropology. 
En Body/meaning/healing (pp. 58-87). Palgrave Macmillan. 

Das, V. (2000). Violence and subjectivity. University of California Press. 

Das, V. (2007). How the body speaks. Subjectivity: Ethnographic Investigations, 7, 66. 

Das, V. (2008). Sujetos del dolor, agentes de dignidad. Universidad Nacional de 
Colombia. 

Das, V. (2015). Affliction: Health, disease, poverty. Fordham University Press. 

Davis, G. (2015). Contesting intersex: The dubious diagnosis. NYU Press. 

De Beauvoir, S. (2007[1949]). El segundo sexo (2ª ed.). Ediciones Cátedra. 

De Certeau, M. (1984). The practice of everyday life. University of California Press. 

De Lauretis, T. (1987). The female body and heterosexual presumption. Semiotica, 67(3-
4), 259-79. 

De Lauretis, T. (2011). Teoría queer: Sexualidades lésbicas y gay. PUEG-UNAM. 

De Sousa Santos, B. (2010). Descolonizar el saber, reinventar el poder. Trilce. 

Deleuze, G., & Guattari, F. (1980). Mille plateaux. Éditions de Minuit. 

Dembroff, R., & Wodak, S. (2016). The politics of embodiment: A feminist approach to 
intersex and identity. Gender and Society, 30(2), 209-229. 
https://doi.org/10.1177/0891243215627819 

Denzin, N. (1970). The research act: A theoretical introduction to sociological methods. 
Aldine Publishing Company. 

Denzin, N. (2017). Autoetnografía interpretativa. Investigación Cualitativa, 2(1), 81-90. 

Denzin, N. K., & Giardina, M. D. (2008). Qualitative inquiry and the politics of evidence. 
Left Coast Press. 

Descartes, R. (2024[1641]). Meditaciones sobre la filosofía primera (Vol. 5). LP. 

Díaz Cruz, R. (1997). La vivencia en circulación: Una introducción a la antropología de 
la experiencia. Alteridades, 7(13), 5-15. 

Díaz Cruz, R. (2011). Danzante en los intersticios. Una conversación con Victor W. 
Turner. Diario de Campo, (6-7), 75-78. 

https://doi.org/10.1177/0891243215627819


472 
 

Dorlin, E. (2005). Sexe, genre et intersexualité: La crise comme régime 
théorique. Raisons Politiques, 18, 117-137. http://www.cairn.info/revue-raisons-
politiques-2005-2.htm 

Douglas, M. (1973[1966]). Pureza y peligro: Un análisis de los conceptos de 
contaminación y tabú. Routledge. 

Dreger, A. D. (1998). Hermaphrodites and the medical invention of sex. Harvard 
University Press. 

Dreger, A. D. (1999). Intersex in the age of ethics. University Publishing Group. 

Dreger, A. D., & Herndon, A. M. (2009). Progress and politics in the intersex rights 
movement: Feminist theory in action. GLQ: A Journal of Lesbian and Gay Studies, 
15(2), 199-224. 

Dular, N. (2021). Mansplaining as epistemic injustice. Feminist Philosophy Quarterly, 
7(1). 

Eckert, C. A. (2003). The historicisation of the hermaphroditic/Intersexed body: From 
medicalisation to de-medicalisation [Master's thesis]. University of Essex. 

Edelman, L. (2004). No future: Queer theory and the death drive. Duke University Press. 

Ekman, P. (1980a). L'expression des emotions. La Recherche, 117, 1408-1415. 

Ekman, P. (1980b). The face of man. Expressions of universal emotions in a New Guinea 
village. Garland STPM Press. 

Eliade, M., & Anaya, R. (1994[1929]). El mito del eterno retorno. Altaya. 

Enguix, B. (2011). Cuerpo y transgresión: De Helena de Céspedes a Lady Gaga. Revista 
Latinoamericana de Estudios sobre Cuerpos, Emociones y Sociedad, (5), 25-38. 

Epstein, S. (1996). Impure science: AIDS, activism, and the politics of knowledge. 
University of California Press. 

Escala, J. M., Cadena, Y., López, P. J., Ángel, L., Retamal, M., Letelier, N., & Zubieta, 
R. (2009). Feminizing genitoplasty in adrenal congenital hiperplasia: One or two 
surgical steps? Archivos Españoles de Urología, 62(9), 724-730. 

Estalella, A., & Ardévol, E. (2007). Ética de campo: hacia una ética situada para la 
investigación etnográfica de internet. In Forum Qualitative Sozialforschung, 2007, 
8 (3). Forum Qualitative Sozialforschung. 

Esteban, M. L. (2004). Antropología del cuerpo: Género, itinerarios corporales, 
identidad y cambio. Bellaterra. 

Esteban, M. L. (2007). El amor en el contexto de la marginalidad: El papel de las 
emociones en la resistencia social. Editorial Universitaria. 



473 
 

Esteban, M. L. (2008). Etnografía, itinerarios corporales y cambio social: Apuntes 
teóricos y metodológicos. En E. Imaz (Ed.), La materialidad de la identidad (pp. 
135-158). Hariadna. 

Esteban, M. L. (2011). Crítica del pensamiento amoroso: Temas contemporáneos. 

Esteban, M. L. (2016). Antropología del cuerpo, itinerarios corporales y relaciones de 
género. Perifèria. Cristianisme, Postmodernitat, Globalització, 3(3). 

Esteban, M. L. (2018). Etnografías feministas. Una mirada al siglo XXI desde la 
antropología vasca. Athenea Digital, 18(2), e1977. 

Eudave, C. (2014). Del cuerpo monstruoso a la representación fantástica: El caso de 
Monstruos y prodigios de Ambroise Paré. Sincronía, (66), 113-131. 

Fabian, J. (2014[1983]). Time and the other: How anthropology makes its object. 
Columbia University Press. 

Fassin, D. (2009). Les économies morales revisitées. Annales. Histoire, Sciences 
Sociales, 64(6), 1237-1266. 

Fassin, D. (2012). La razón humanitaria: Una historia moral del tiempo presente. 
Prometeo. 

Fassin, D. (2018). Life: A critical user's manual. Polity Press. 

Fassin, D., & Memmi, D. (Eds.). (2004). Le gouvernement des corps. Éditions de l'École 
des hautes études en sciences sociales. 

Fausto-Sterling, A. (1998[1993]). Los cinco sexos. En Transexualidad, transgenerismo y 
cultura: Antropología, identidad y género (pp. 79-90). 

Fausto-Sterling, A. (2006[2000]). Cuerpos sexuados. Melusina. 

Feder, E. (2006). In their best interests. Parents' experience of atypical genitalia. En E. 
Parens (Ed.), Surgically shaping children. Technology, ethics and the pursuit of 
normality (pp. 189-210). 

Fernández-Garrido, S. (2021). La clínica intersexual como “zona de contacto”. 
Binarismo sexual, saberes expertos y otras artesanías biológicas en la clínica 
española contemporánea [Doctoral dissertation]. Universidad de Granada. 

Fernández-Garrido, S., & Alegre-Agís, E. (Eds.). (2019). Autoetnografías, cuerpos y 
emociones (II). Perspectivas feministas en la investigación en salud (Vol. 31). 
Publicacions Universitat Rovira i Virgili. 

Fernández, A. M. (2012). Antropología de las emociones y teoría de los 
sentimientos. Versión. Estudios de Comunicación y Política, (26), 315-339. 

Flick, U. (2004). Triangulation in qualitative research. A Companion to Qualitative 
Research, 3, 178-183. 



474 
 

Flick, U. (2014). La gestión de la calidad en investigación cualitativa. Morata. 

Foucault, M. (1983[1975]). Vigilar y castigar: Nacimiento de la prisión. Siglo XXI. 

Foucault, M. (1986). Of other spaces. Diacritics, 16(1), 22-27. 

Foucault, M. (1990). Tecnologías del yo y otros textos afines. Paidós. 

Foucault, M. (1999[1984]). Historia de la sexualidad. Vol. II: El uso de los placeres. Siglo 
XXI. 

Foucault, M. (2001[1975]). Los anormales. Ediciones Akal. 

Foucault, M. (2004[1984]). Historia de la sexualidad. Vol. III: La inquietud de sí. Siglo 
XXI. 

Foucault, M. (2007 [1984]). Nacimiento de la biopolítica: Curso del Collège de France 
(1978-1979). Fondo de Cultura Económica. 

Foucault, M. (2007[1976]). Histoire de la sexualité, I: La volonté de savoir. Gallimard. 

Foucault, M. (2021[1978]). Herculine Barbin dite Alexina B. Gallimard. 

Foucault, M. (2021[2018]). Historia de la sexualidad. Vol. IV: Las confesiones de la 
carne. Akal. 

Fraser, N. (1997). Justice interruptus: Critical reflections on the “postsocialist” 
condition. Routledge. 

Fraser, N. (2008). Scales of justice: Reimagining political space in a globalizing world. 
Columbia University Press. 

Freeman, E. (2010). Time binds: Queer temporalities, queer histories. Duke University 
Press. 

Freidson, E. (1978). La profesión médica: Un estudio de sociología del conocimiento 
aplicado. Siglo XXI Editores. 

Fricker, M. (2007). Epistemic injustice: Power and the ethics of knowing. Oxford 
University Press. 

Funes, J. (2008). Adolescentes de hoy. Un encaje difícil en una sociedad compleja. A: C. 
Brullet i C. Gómez (ed): Malestares, adolescencia y familia. Barcelona: CIIMU, 
127-168. 

Gallardo, C. (2017). La situación jurídica de la intersexualidad en Chile: Un desafío para 
el Estado [Tesis de Grado]. Universidad de Valparaíso. 

Garcés, M. (2019). Un mundo común. Bellaterra. 

García, D. (2015). La intersexualidad en el discurso médico-jurídico. Eunomía. Revista 
en Cultura de la Legalidad, 8, 54-70. 



475 
 

García, F. V. (2019). Cuerpos ambiguos. Elementos para una genealogía de la 
intersexualidad. Ayer, (114), 359-374. 

Garfinkel, H. (1967). Studies in ethnomethodology. Prentice-Hall. 

Garland-Thomson, R. (2009). Staring: How we look. Oxford University Press. 

Gauché, X. (2011). Sexualidad diversa y discriminación. Una mirada desde el Derecho 
Internacional de los Derechos Humanos. Editorial Académica Española. 

Geertz, C. (1983). Local knowledge: Further essays in interpretive anthropology. Basic 
Books. 

Geertz, C. (2000[1973]). La interpretación de las culturas. Gedisa. 

Geertz, C. (2004[1988]). El antropólogo como autor. Paidós. 

Gelfman, I. (2010). Because of intersex: Intersexuality, Title VII, and the reality of 
discrimination because of...(perceived) sex. NYU Review of Law & Social Change, 
34, 55. 

Ghattas, D. C. (2019). Protecting intersex people in Europe: A toolkit for law and 
policymakers. ILGA-Europe. 

Giddens, A. (1991). Modernity and self-identity: Self and society in the late modern age. 
Stanford University Press. 

Godoy, C. (2015). Análisis del tratamiento de la intersexualidad a la luz del derecho 
internacional de los derechos humanos y su realidad en Chile [Tesis de Grado]. 
Universidad de Concepción. 

Goffman, E. (1959). The presentation of self in everyday life. Anchor Books. 

Goffman, E. (2008[1963]). Estigma. La identidad deteriorada. Amorrortu. 

Goldie, T. (2014). The man who invented gender: Engaging the ideas of John Money. 
UBC Press. 

Gómez-Torres, M. J., Pérez, C., Rm, V. M., Mf, G., & Jl Segovia Huertas, Y. (2006). 
Autoaprendizaje, campus virtual y grupos de discusión en la enseñanza de la 
Histología. La reconfiguración curricular en el escenario universitario, 139-159. 

González Echevarría, A. (1994). Teorías del parentesco: Nuevas aproximaciones. 

González Echevarría, A. (2009). Del enfoque emic a los procedimientos críticos de 
interpretación: Retrospectiva y anticipaciones. Papeles de Trabajo-Centro de 
Estudios Interdisciplinarios en Etnolingüística y Antropología Socio-Cultural, (18), 
0-0. 

González, J. (2007). Marcia Alejandra Torres, la primera transexual de Chile. Instituto 
Nacional de Derechos Humanos. Recuperado el 15 marzo del 2022 de: 



476 
 

http://bibliotecadigital.indh.cl/bitstream/handle/123456789/423/entrevista_marcia.
pdf?sequence=1 

González. M. (2018). De la visibilización a invisibilización de las personas intersexuales 
en Chile [Tesis de Grado]. Universidad Academia de Humanismo Cristiano. 

Good, B. J. (1994). Medicine, rationality, and experience: An anthropological 
perspective. Cambridge University Press. 

Good, B. J. (2003). Medicina, racionalidad y experiencia: Una perspectiva 
antropológica. Bellaterra. 

Gorduza, D. B., Vidal, I., Birraux, J., Gay, C. L., Demède, D., Mure, P. Y., & Mouriquand, 
P. (2010). The surgical challenges of disorders of sex development (DSD). Archives 
of the Spanish Society of Urology, 63(7), 495-504. 

Gramsci, A. (1971). Selections from the prison notebooks. International Publishers. 

Grau, A., & Gómez, E. (2022). Trayectorias corporales y lecturas contrahegemónicas del 
cuerpo. Recerca, 27(1). 

Grau i Muñoz, A., Faus Bertomeu, A., Marco Arocas, E., Robledo Diaz, L., & Torres 
Palomares, J. (2024). Des-naturalitzant el cos, trajectòries dels estudis sociològics 
sobre corporalitats socials. 

Gravholt, C. H., Chang, S., Wallentin, M., Fedder, J., Moore, P., & Skakkebæk, A. (2018). 
Klinefelter syndrome: Integrating genetics, neuropsychology, and 
endocrinology. Endocrine Reviews, 39(4), 389-423. 
https://doi.org/10.1210/er.2017-00212 

Greenberg, J. (2012). Health care issues affecting people with an intersex condition or 
DSD: Sex or disability discrimination? Loyola of Los Angeles Law Review, 45(3), 
849-907. http://digitalcommons.lmu.edu/llr/vol45/iss3/ 

Gregori Flor, N. (2015). Encuentros y des-encuentros en torno a las 
intersexualidades/DSD. Narrativas, procesos y emergencias [Tesis doctoral]. 
Universidad de Valencia. 

Grosz, E. (1994). Volatile bodies: Toward a corporeal feminism. Indiana University Press. 

Guasch, Ó. (1997). Observación participante. Centro de Investigaciones Sociológicas. 

Guerrero, S., & Muñoz, L. (2018). Ontopolíticas del cuerpo trans: Controversia, historia 
e identidad. En L. Raphael & A. Gómez (Coords.), Diálogos diversos para más 
mundos posibles (pp. 71-94). 

Guzmán, C. (2016, marzo 15). Cambiados de sexo al nacer. El Mercurio. Recuperado el 
15 marzo del 2022 de: 
http://www.economiaynegocios.cl/noticias/noticias.asp?id=233702 

http://bibliotecadigital.indh.cl/bitstream/handle/123456789/423/entrevista_marcia.pdf?sequence=1
http://bibliotecadigital.indh.cl/bitstream/handle/123456789/423/entrevista_marcia.pdf?sequence=1
https://doi.org/10.1210/er.2017-00212
http://digitalcommons.lmu.edu/llr/vol45/iss3/
http://www.economiaynegocios.cl/noticias/noticias.asp?id=233702


477 
 

Hajer, M. (2002). Discourse analysis and the study of policy making. European Political 
Science, 2(1), 61-65. 

Hajer, M. A. (2005). Coalitions, practices, and meaning in environmental politics: From 
acid rain to BSE. En D. Howarth & J. Torfing (Eds.), Discourse theory in European 
politics: Identity, policy and governance (pp. 297-315). Palgrave Macmillan. 

Halberstam, J. (2005). In a queer time and place: Transgender bodies, subcultural lives. 
NYU Press. 

Halberstam, J. (2011). The Queer Art of Failure. Durham: Duke University Press. 

Hall, S. (1996). Who needs “identity”? En S. Hall & P. Du Gay (Eds.), Questions of 
cultural identity (pp. 1-17). Sage. 

Hammersley, M., & Atkinson, P. (1994). Etnografía: Métodos de investigación. Paidós. 

Haraway, D. (1988). Situated knowledges: The science question in feminism and the 
privilege of partial perspective. Feminist Studies, 14(3), 575-599. 

Haraway, D. (1991). Simians, cyborgs, and women: The reinvention of nature. Routledge. 

Haraway, D. (2016). Staying with the trouble: Making kin in the Chthulucene. Duke 
University Press. 

Héritier, F. (1996). Masculin/Féminin. La pensée de la différence. Odile Jacob. 

Hernández, V. (2009). Intersexualidad y práctica científicas: ¿Ciencia o ficción? RIPS. 
Revista de Investigaciones Políticas y Sociológicas, 8(1), 89-102. 
http://www.redalyc.org/pdf/380/38011446008.pdf 

Hine, C. (2015). Ethnography for the internet: Embedded, embodied and everyday. 
Bloomsbury Publishing. 

Hinkle, C. (2006). Intersex. The right to one's self. OII Europe. 

Hinkle, C. (2007). The DSD chronicles. OII Europe. 

Holmes, M. (2008). Intersex: A perilous difference. Associated University Presse. 

Holmes, M. (2009). Critical intersex. Routledge. 

Honneth, A. (1995). The struggle for recognition: The moral grammar of social conflicts. 
Polity Press. 

Hughes, I. A., Houk, C., Ahmed, S. F., & Lee, P. A. (2006). Consensus statement on 
management of intersex disorders. Archives of Disease in Childhood, 91(7), 554-
563. 

Ingold, T. (2021). Imagining for real: Essays on creation, attention and correspondence. 
Routledge.Inter, L. (2015). Finding my compass. Narrative Inquiry in Bioethics, 
5(2), 95-98. 

http://www.redalyc.org/pdf/380/38011446008.pdf


478 
 

Íñiguez-Rueda, L., & Antaki, C. (1994). El análisis del discurso en psicología 
social. Boletín de Psicología, 44(1), 57-75. 

Inter, L. (2015). Finding my compass. Narrative Inquiry in Bioethics, 5(2), 95-98. 

IntersexChile (2014) ¿Qué es la intersexualidad? Recuperado el 5 abril del 2022 de: 
https://intersexchile.wordpress.com/2014/10/29/que-es-la-intersexualidad/ 

ISNA (1996a). Hermaphrodites with attitude take to the streets. Recuperado el 15 marzo 
del 2022 de: http://www.isna.org/books/chrysalis/beck 

ISNA (1996b). News Release: American Academy of Pediatrics position on 
intersexuality. Recuperado el 5 de julio de 2022 de: 
http://www.isna.org/books/chrysalis/aap 

Jones, T. (2016). The needs of students with intersex variations. Sex Education, 16(6), 
602-618. 

Jorge, J. (2011). Lecciones médicas sobre la variante sexual: Los hermafroditas del siglo 
XVI y los intersexuales del siglo XXI. Cuicuilco, 18(52), 251-272. 

JusticiaIntersex (s.f) Acerca de Justiciaintersex. Recuperado el 17 marzo de 2022 de: 
https://justiciaintersex.org 

Kaleidos (2020) quiénes somos? Recuperado el 17 marzo de 2022 de: 
https://kaleidosintersex.com/kaleidos-2/ 

Karkazis, K. (2008). Fixing sex: Intersex, medical authority, and lived experience. Duke 
University Press. 

Karkazis, K. (2019). The misuses of “biological sex”. The Lancet, 394(10212), 1898-
1899. 

Kessler, S. J. (1998). Lessons from the intersexed. Rutgers University Press. 

Kessler, S. J., & McKenna, W. (1978). Gender: An ethnomethodological approach. 
University of Chicago Press. 

Kipnis, K., & Diamond, M. (1998). Pediatric ethics and the surgical assignment of 
sex. The Journal of Clinical Ethics, 9(4), 398-410. 
http://hawaii.edu/PCSS/biblio/articles/1961to1999/1998-pediatric-ethics.html 

Kittay, E. F. (2011). The ethics of care, dependence, and disability. Ratio Juris, 24(1), 49-
58. 

Kitzinger, J. (1994). The methodology of focus groups: The importance of interaction 
between research participants. Sociology of Health & Illness, 16(1), 103-121. 
https://doi.org/10.1111/1467-9566.ep11347023 

Klebs, E. (1876). Handbuch der pathologischen anatomie. G. Fischer. 

https://intersexchile.wordpress.com/2014/10/29/que-es-la-intersexualidad/
http://www.isna.org/books/chrysalis/beck
http://www.isna.org/books/chrysalis/aap
https://justiciaintersex.org/
https://kaleidosintersex.com/kaleidos-2/
http://hawaii.edu/PCSS/biblio/articles/1961to1999/1998-pediatric-ethics.html
https://doi.org/10.1111/1467-9566.ep11347023


479 
 

Kleinman, A. (1988). The illness narratives: Suffering, healing, and the human condition. 
Basic Books. 

Kozinets, R. V. (2015). Netnography: Redefined (2nd ed.). Sage. 

Kristeva, J. (1982). Powers of horror: An essay on abjection. Columbia University Press. 

Krueger, R. A. (2014). Focus groups: A practical guide for applied research. Sage 
publications. 

Kulick, D. (1995). Introduction. The sexual life of anthropologists: Erotic subjectivity 
and ethnographic work. En D. Kulick & M. Willson (Eds.), Taboo. Sex, identity and 
erotic subjectivity in anthropological fieldwork (pp. 1-28). Routledge. 

Kulick, D. (1998). Travesti: Sex, gender, and culture among Brazilian transgendered 
prostitutes. University of Chicago Press. 

Lahire, B. (2004). El hombre plural: Los resortes de la acción. Bellaterra. 

Lakoff, G., & Johnson, M. (1980). Metaphors we live by. University of Chicago Press. 

Lamas, M. (2014). Cuerpo, sexo y política. Océano. 

Laqueur, T. (1994[1986]). La construcción del sexo: Cuerpo y género desde los griegos 
hasta Freud. Cátedra. 

Laurell, A. C. (1982). La salud-enfermedad como proceso social. Cuadernos Médicos 
Sociales, 19(4), 3-12. 

Le Breton, D. (1995). Antropología del dolor. Ediciones Siglo XXI. 

Le Breton, D. (2008[1990]). Antropología del cuerpo y modernidad. Nueva Visión. 

Le Breton, D. (2010). Cuerpo sensible. Santiago: Metales Pesados. 

Le Breton, D. (2012). Por una antropología de las emociones. Revista Latinoamericana 
de Estudios sobre Cuerpos, Emociones y Sociedad, 4(10), 67-77. 

Le Breton, D. (2018[1992]). Antropología del cuerpo y modernidad. Nueva Visión. 

Leavitt, J. (1996). Significado y sentimiento en la antropología de las 
emociones. American Ethnologist, 23(3), 514-539. 

Ledig, S., & Wieacker, P. (2011). Clinical and genetic aspects of Mayer-Rokitansky-
Küster-Hauser syndrome. Medizinische Genetik, 23(3), 313-319. 
https://doi.org/10.1007/s11825-011-0296-8 

Lesko, N. (1996). Denaturalizing adolescence: The politics of contemporary 
representations. Youth & Society, 28(2), 139-161. 

Lesko, N. (2012). Act your age! A cultural construction of adolescence. Routledge. 

https://doi.org/10.1007/s11825-011-0296-8


480 
 

Lev, A. (2006). Intersexuality in the family: An unacknowledged trauma. Journal of Gay 
and Lesbian Psychotherapy, 10(2), 27-56. https://doi.org/10.1300/J236v10n02_03 

Lipschutz, A. (1929). La intersexualidad en el cuy. Revista Médica de Chile, (6). 

Lock, M., & Scheper-Hughes, N. (1987). The mindful body: A prolegomenon to future 
work in medical anthropology. Medical Anthropology Quarterly, 1(1), 6-41. 
https://doi.org/10.1525/maq.1987.1.1.02a00020 

Lorde, A. (1984). Sister outsider: Essays and speeches. Crossing Press. 

Löwy, I. (2003). Intersexe et transsexualités: Les technologies de la médecine et la 
séparation du sexe biologique du sexe social. Cahiers du Genre, (34), 81-104. 
http://www.cairn.info/revue-cahiers-du-genre-2003-1-page-81.htm 

Lugones, M. (2008). Colonialidad y género. Tabula Rasa, (9), 73-101. 

Luhrmann, T. M. (2000). Of two minds: The growing disorder in American psychiatry. 
Alfred A. Knopf. 

Lupton, D. (2016). Digital health technologies and digital data: new ways of monitoring, 
measuring and commodifying human bodies. In Research handbook on digital 
transformations (pp. 85-102). Edward Elgar Publishing. 

Lutz, C. (1988). Unnatural emotions: Everyday sentiments on a Micronesian atoll and 
their challenge to Western theory. University of Chicago Press. 

Mahmood, S. (2005). Politics of piety: The Islamic revival and the feminist subject. 
Princeton University Press. 

Mahmood, S. (2009). Agency, performativity, and the feminist subject. En Pieties and 
gender (pp. 11-45). Brill. 

Malatino, H. (2019). Queer embodiment: Monstrosity, medical violence, and intersex 
experience. University of Nebraska Press. 

Malinowski, B. (2001[1922]). Los argonautas del Pacífico Occidental: Un estudio sobre 
comercio y aventura entre los indígenas de los archipiélagos de la Nueva Guinea 
melanésica. Ediciones Península. 

Maneiro, R. (2012). ¿Quién habla la infancia? Revista Científica Multimedia sobre la 
Infancia y sus Institución (es) INFEIES RM, 1(1). 

Mansbridge, J., & Flaster, K. (2007). The cultural politics of everyday discourse: The case 
of “male chauvinist”. Critical Sociology, 33(4), 627-660. 

Mara-McKay, N. (2018). Two medieval approaches to intersex gender 
assignment. Prandium: The Journal of Historical Studies at U of T Mississauga, 
7(1). 

https://doi.org/10.1300/J236v10n02_03
https://doi.org/10.1525/maq.1987.1.1.02a00020
http://www.cairn.info/revue-cahiers-du-genre-2003-1-page-81.htm


481 
 

Marañón, G. (1929). La homosexualidad como estado intersexual. Revista médica de 
Chile, 57(6), 413-443. 

Marañón, G. (1936). La evolución de la sexualidad y los estados intersexuales. Morata. 

Marañón, G. (1944). Sobre la intersexualidad química y sus aspectos clínicos 
terapéuticos. Revista Médica de Chile, (7). 

Markham, A., & Buchanan, E. (2012). Ethical decision-making and internet research: 
Recommendations from the AoIR Ethics Working Committee (Version 2.0). 
Association of Internet Researchers. https://aoir.org/reports/ethics2.pdf 

Martin, E. (1987). The woman in the body: A cultural analysis of reproduction. Beacon 
Press. 

Martin, E. (1991). The egg and the sperm: How science has constructed a romance based 
on stereotypical male-female roles. Signs: Journal of Women in Culture and 
Society, 16(3), 485-501. https://doi.org/10.1086/494680 

Martínez, A. (2013). Dimensiones del cuerpo bajo el umbral de los debates feministas. 
Convergencias y divergencias en Simone de Beauvoir, Luce Irigaray y Judith 
Butler. Fundamentos en Humanidades, 14(2), 141-166. 

Mattingly, C. (2010). The paradox of hope: Journeys through a clinical borderland. 
University of California Press. 

Mauss, M. (1973[1934]). Techniques of the body. Economy and Society, 2(1), 70-88. 
https://doi.org/10.1080/03085147300000003 

Mbembe, A. (2011). Necropolítica. Melusina. 

Mead, M. (1939). Adolescencia, sexo y cultura en Samoa. Paidós. 

Menéndez, E. L. (1988). Modelo médico hegemónico y atención primaria. Segundas 
Jornadas de Atención Primaria de la Salud, 30, 451-464. 

Menéndez, E. L. (1994). La enfermedad y la curación. ¿Qué es medicina 
tradicional? Alteridades, 4(7), 71-83. 

Menéndez, E. L. (2003). Modelos de atención de los padecimientos: De exclusiones 
teóricas y articulaciones prácticas. Ciência & Saúde Coletiva, 8, 185-207. 

Menéndez, E. L. (2004). Modelos de atención de los padecimientos: De exclusiones 
teóricas y articulaciones prácticas. En H. Spinelli (Comp.), Salud colectiva: 
Cultura, instituciones y subjetividad; epidemiología, gestión y políticas (pp. 11-47). 
Lugar Editorial. 

Menéndez, E. L. (2015). Las enfermedades ¿son solo padecimientos?: Biomedicina, 
formas de atención “paralelas” y proyectos de poder. Salud Colectiva, 11(3), 301-
330. 

https://aoir.org/reports/ethics2.pdf
https://doi.org/10.1086/494680
https://doi.org/10.1080/03085147300000003


482 
 

Menéndez, E. L. (2018). Autoatención de los padecimientos y algunos imaginarios 
antropológicos. Desacatos, (58), 104-113. 

Menéndez, E. L. (2020). Modelo médico hegemónico: Tendencias posibles y tendencias 
más o menos imaginarias. Salud Colectiva, 16, e2615. 

Menéndez, E. L. (2021). Las relaciones sociales sanan, pero también enferman, matan y 
controlan. Una reinterpretación de la medicina tradicional. AM. Rivista della 
Societa Italiana di Antropología Médica, 22(52). 

Merleau-Ponty, M. (1993[1945]). Fenomenología de la percepción. Planeta-Agostini. 

Michala, L., Liao, L. M., Wood, D., Conway, G. S., & Creighton, S. M. (2014). Practice 
changes in childhood surgery for ambiguous genitalia? Journal of Pediatric 
Urology, 10(5), 934-939. 

Michaud, P., Magiolo, C., Beas, F., Pierret, T., Roa, A., & Chuaqui, B. (1972). 
Hermafroditismo verdadero con mosaico XX-XY. Estudio clínico y 
psicológico. Revista Médica de Chile, (6). 

Ministerio de Salud de Chile. (2015). Circular Nº18, Instruye sobre ciertos aspectos de 
la atención de salud a niños y niñas intersex. Recuperado el 1 de marzo de 2022 
de: https://diprece.minsal.cl/wrdprss_minsal/wp-
content/uploads/2018/03/Circular-08-22-12-15-Instruye-Sobre-Ciertos-Aspectos-
de-la-atención-de....pdf 

Ministerio de Salud de Chile. (2016). Circular Nº7, Complementa Circular Nº18 que 
instruye sobre ciertos aspectos de la atención de salud a niños y niñas intersex. 
Recuperado el 7 marzo de 2022 de:https://diprece.minsal.cl/wrdprss_minsal/wp-
content/uploads/2018/03/Circular-aclaratoria-002.pdf 

Ministerio de Salud de Chile. (2023). Circular N.15 Instruye a equipos de salud a adoptar 
todas las medidas necesarias para asegurar el interés superior de niños, niñas y 
adolescentes con variaciones de las características sexuales 2023.  Recuperado el 
25 de diciembre de 2023 de:https://diprece.minsal.cl/wp-
content/uploads/2023/11/Circular-15-Instruye-a-equipos-de-salud-a-adoptar-
todas-las-medidas-necesarias-para-asegurar-el-interes-superior-de-ninos-ninas-y-
adolescentes-con-variaciones-de-las-caracteristicas-sexuales.pdf 

Mol, A. (2002). The body multiple: Ontology in medical practice. Duke University Press. 

Mol, A. (2008). The logic of care: Health and the problem of patient choice. Routledge. 

Money, J., & Ehrhardt, A. A. (1982). Man and woman, boy and girl: Differentiation and 
dimorphism of gender identity from conception to maturity. Johns Hopkins 
University Press. 

Money, J., Hampson, J. G., & Hampson, J. L. (1957). Imprinting and the establishment 
of gender role. AMA Archives of Neurology & Psychiatry, 77(3), 333-336. 

https://diprece.minsal.cl/wrdprss_minsal/wp-content/uploads/2018/03/Circular-aclaratoria-002.pdf
https://diprece.minsal.cl/wrdprss_minsal/wp-content/uploads/2018/03/Circular-aclaratoria-002.pdf
https://diprece.minsal.cl/wp-content/uploads/2023/11/Circular-15-Instruye-a-equipos-de-salud-a-adoptar-todas-las-medidas-necesarias-para-asegurar-el-interes-superior-de-ninos-ninas-y-adolescentes-con-variaciones-de-las-caracteristicas-sexuales.pdf
https://diprece.minsal.cl/wp-content/uploads/2023/11/Circular-15-Instruye-a-equipos-de-salud-a-adoptar-todas-las-medidas-necesarias-para-asegurar-el-interes-superior-de-ninos-ninas-y-adolescentes-con-variaciones-de-las-caracteristicas-sexuales.pdf
https://diprece.minsal.cl/wp-content/uploads/2023/11/Circular-15-Instruye-a-equipos-de-salud-a-adoptar-todas-las-medidas-necesarias-para-asegurar-el-interes-superior-de-ninos-ninas-y-adolescentes-con-variaciones-de-las-caracteristicas-sexuales.pdf
https://diprece.minsal.cl/wp-content/uploads/2023/11/Circular-15-Instruye-a-equipos-de-salud-a-adoptar-todas-las-medidas-necesarias-para-asegurar-el-interes-superior-de-ninos-ninas-y-adolescentes-con-variaciones-de-las-caracteristicas-sexuales.pdf


483 
 

Montecino, S. (1996). Madres y huachos: Alegorías del mestizaje chileno. Sudamericana. 

Mora, C. (2013). Género y educación en Chile: La persistencia del binarismo en las 
instituciones escolares. Estudios Pedagógicos, 39(1), 279-295. 

Mora, E. (2019). La percepción flotante situacional. Autoetnografía y emociones. 
In Autoetnografías, cuerpos y emociones (II): Perspectivas feministas en la 
investigación en salud (pp. 81-102). Publicacions URV. 

Morcel, K., Camborieux, L., & Guerrier, D. (2007). Mayer-Rokitansky-Küster-Hauser 
(MRKH) syndrome. Orphanet Journal of Rare Diseases, 2(13). 
https://doi.org/10.1186/1750-1172-2-13 

Morland, I. (2009). What can queer theory do for intersex? GLQ: A Journal of Lesbian 
and Gay Studies, 15(2), 285-312. 

Morland, I. (2014). Intersex. Transgender Studies Quarterly, 1(1-2), 111-115. 

Morris, E. (1998). The missing vagina monologue. Our Bodies, Ourselves. 

Mortimer, L. (1999). Les aventures de l'esprit et la chaleur vivante: A new encounter with 
Simone de Beauvoir. French Cultural Studies, 10, 277-305. 

Namaste, V. K. (2000). Invisible lives: The erasure of transsexual and transgendered 
people. University of Chicago Press. 

Neugebauer, F. L. V. (1908). Hermaphroditismus beim menschen. Vol. II. 

Nevada, E., & Chase, C. (1995). Natural allies. Hermaphrodites with Attitude Summer, 
1-ff11. 

O'Brien, M. (2009). What is intersex? http://oii.org.au/725/intersex-michelle-obrien/ 

OII International (2012). About OII. Recuperado el 4 junio 2023 de: 
http://oiiinternational.com/2533/welcome/ 

Olavarría, J. (2001). Y todos querían ser (buenos) padres: Varones de Santiago de Chile 
en conflicto. FLACSO-Chile. 

Ong, A. (2006). Neoliberalism as exception: Mutations in citizenship and sovereignty. 
Duke University Press. 

Organization Intersex International Australia. (2013). OII Australia/OII NZ release 
submission on DSM-5 and SOC-7. What is Intersex? Defining Intersex. 

Ortiz, M. (1998). Hacia una antropología implicada: Una propuesta de 
discusión. ANTROPOlógicas. Edición especial. 

Ortner, S. (2005). Subjectivity and cultural critique. Anthropological Theory, 5(1), 31-52. 

Ortner, S. (2006). Anthropology and social theory: Culture, power, and the acting subject. 
Duke University Press. 

https://doi.org/10.1186/1750-1172-2-13
http://oiiinternational.com/2533/welcome/


484 
 

Ortner, S. (2024[1974]). 21. Is female to male as nature is to culture? Anthropological 
Theory: An Introductory History, 344. 

Owen, G. (2011). Queer theory and the logic of adolescence. GLQ: A Journal of Lesbian 
and Gay Studies, 17(4), 597-617. 

Owen, G. (2014). Adolescence. TSQ: Transgender Studies Quarterly, 1(1-2), 22-24. 
https://doi.org/10.1215/23289252-2399479 

Paré, A. (1982). Des monstres et prodiges. University of Chicago Press. 

Parrini, R. (2018). Deseografías: Una antropología del deseo. Universidad Nacional 
Autónoma de México. 

Pateman, C. (1997). El contrato sexual. Anthropos. 

Pateman, C. (1997). The fraternal social contract. Contemporary political philosophy: An 
anthology, 45-59. 

Paula, A. (2013, junio 20). Identidad forzada: La negligencia médica que obligó a un niño 
a crecer como niña. La Tercera. Recuperado el 17 marzo de 2022 de: 
https://www.latercera.com/paula/identidad-forzada/ 

Pérez, M. (2019). Salud y soberanía de los cuerpos: propuestas y tensiones desde una 
perspectiva queer. En Sabrina Balaña, Agostina Finielli, Carla Giuliano, Andrea 
Paz y Carlota Ramirez, Salud Feminista. Soberanía de los cuerpos, poder y 
organización. Buenos Aires (Argentina): Tinta Limón. 

Pérez, M. (2019). Salud y soberanía de los cuerpos: Propuestas y tensiones desde una 
perspectiva queer. En S. Balaña, A. Finielli, C. Giuliano, A. Paz, & C. 
Ramirez, Salud feminista. Soberanía de los cuerpos, poder y organización. Tinta 
Limón. 

Pichardo, J. I. (2009). Entender la diversidad familiar: Relaciones homosexuales y 
nuevos modelos de familia. Bellaterra. 

Pimentel, R. (2012). Corpos, heteronormatividade e performances híbridas. Psicologia & 
Sociedade, 24(1). http://www.ufrgs.br/seerpsicsoc/ojs/viewissue.php?id=31 

Pink, S., Sinanan, J., Hjorth, L., & Horst, H. (2016). Tactile digital ethnography: 
Researching mobile media through the hand. Mobile media & 
communication, 4(2), 237-251. 

Pizzi, R., Parpacén, L., Fernandes, J., Hernández, E., Fung, L., & Centeno, I. (2016). 
Trastornos de diferenciación sexual. Revista de Obstetricia y Ginecología de 
Venezuela, 76(2), 133-142. 

Platero, R. L. (2020). Redistribution and recognition in Spanish transgender laws. Politics 
and Governance, 8(3), 253-265. 

Preciado, B. (2002). Manifiesto contra-sexual. Madrid: Opera Prima. 

https://doi.org/10.1215/23289252-2399479
https://www.latercera.com/paula/identidad-forzada/
http://www.ufrgs.br/seerpsicsoc/ojs/viewissue.php?id=31


485 
 

Preciado, P. B. (2008). Testo yonqui. Espasa. 

Preves, S. (2002). Sexing the intersexed: An analysis of sociocultural responses to 
intersexuality. Signs, 27(2), 523-556. 
https://stjsociologyofgender.files.wordpress.com/2010/10/preves-intersexed.pdf 

Preves, S. (2003). Intersex and identity: The contested self. Rutgers University Press. 

Probyn, E. (1993). Sexing the self: Gendered positions in cultural studies. Routledge. 

Probyn, E. (2005). Blush: Faces of shame. University of Minnesota Press. 

Puar, J. (2015). Bodies with new organs: Becoming trans, becoming disabled. Social Text, 
33(3), 45-73. 

Puelma, G. (1924). Nociones recientes de endocrinología sexual -- Los caracteres 
sexuales secundarios. Revista Médica de Chile, 8-9. 

Pujadas, J. J. (1992). El método biográfico: El uso de las historias de vida en ciencias 
sociales. Centro de Investigaciones Sociológicas. 

Pujadas, J. J., & Comas d'Argemir, D. (2004). Etnografía. UOC. 

Quijano, A. (2000). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. En E. 
Lander (Ed.), La colonialidad del saber: Eurocentrismo y ciencias sociales. 
Perspectivas latinoamericanas (pp. 201-246). CLACSO. 

Recoder, S. (2001). Reflexiones sobre la adhesión médica y las prácticas de 
control. Revista de Ciencias Sociales, 3(5), 112-130. 

Redhead, S. (1997). Subculture to clubcultures: An introduction to popular cultural 
studies. 

Richardson, L. (1990). Narrative and sociology. Journal of Contemporary Ethnography, 
19(1), 116-135. 

Ricoeur, P. (1990). Soi-même comme un autre. Éditions du Seuil. 

Rivera Cusicanqui, S. (2010). Ch'ixinakax utxiwa: Una reflexión sobre prácticas y 
discursos descolonizadores. Tinta Limón Ediciones. 

Rosaldo, M. (1980). Knowledge and passion (Vol. 4). Cambridge University Press. 

Rubin, D. A. (2017). Intersex matters: Biomedical embodiment, gender regulation, and 
transnational activism. SUNY Press. 

Rubin, D. A. (2021). Anger, aggression, attitude: Intersex rage as biopolitical 
protest. Signs: Journal of Women in Culture and Society, 46(4), 987-1011. 

Rubin, G. (1975). El tráfico de mujeres: Notas hacia una economía política del sexo. En 
R. R. Reiter (Ed.), Hacia una antropología de la mujer (pp. 157-210). Monthly 
Review Press. 

https://stjsociologyofgender.files.wordpress.com/2010/10/preves-intersexed.pdf


486 
 

Rubin, G., & Butler, J. (1994). Sexual traffic. A Journal of Feminist Cultural Studies, 
6(2), 63-99. 

Salamanca, A. B., & Martín-Crespo, C. (2007). El muestreo en la investigación 
cualitativa. Nure Investigación, 27, 1-4. 

San Francisco Human Rights Commission. (2005). A human rights investigation into the 
“normalization” of intersex people. Por M. de María Arana. http://sf-
hrc.org/reports-research-investigations 

Sanmartín, R. (2003). Observar, escuchar, comparar, escribir: La práctica de la 
investigación cualitativa. Ariel. 

Santander, P. (2011). Por qué y cómo hacer análisis de discurso. Cinta de Moebio, (41), 
207-224. https://doi.org/10.4067/S0717-554X2011000200006 

Santos, B. S. (2009). Sociología jurídica crítica: Para un nuevo sentido común en el 
derecho. Trotta. 

Santos, B. S. (2010). Descolonizar el saber, reinventar el poder. Trilce. 

Santos, B. S. (2014). Epistemologies of the South: Justice against epistemicide. Paradigm 
Publishers. 

Scott, J. (1985). Weapons of the weak: Everyday forms of peasant resistance. Yale 
University Press. 

Scott, J. (1990). Domination and the arts of resistance: Hidden transcripts. Yale 
University Press. 

Scott, J. C. (1998). Seeing like a state: How certain schemes to improve the human 
condition have failed. Yale University Press. 

Scott, J. W. (1991). The evidence of experience. Critical Inquiry, 17(4), 773-797. 

Scott, J. W. (2001). Experiencia. La Ventana, 2(13), 42-73. 

Scribano, A. (2009a). A modo de epílogo: ¿Por qué una mirada sociológica de los cuerpos 
y las emociones? En C. Figari & A. Scribano (Comps.), Cuerpo(s), subjetividad(es) 
y conflicto(s): Hacia una sociología de los cuerpos y las emociones desde 
Latinoamérica (pp. 141-151). CLACSO. 

Scribano, A., & De Sena, A. (2009b). Construcción de conocimiento en Latinoamérica: 
Algunas reflexiones desde la auto-etnografía como estrategia de 
investigación. Cinta de Moebio, (34), 1-15. 

Segato, R. (2003). Las estructuras elementales de la violencia: Ensayos sobre género, 
entre la antropología, el psicoanálisis y los derechos humanos. Universidad 
Nacional de Quilmes. 

Segato, R. (2016). La guerra contra las mujeres. Traficantes de Sueños. 

http://sf-hrc.org/reports-research-investigations
http://sf-hrc.org/reports-research-investigations
https://doi.org/10.4067/S0717-554X2011000200006


487 
 

Semler, K. (2010). Let the child decide: Surgical intervention after parental consent 
should no longer be considered the best option for children with intersex 
conditions. Student Scholarship, 16, 1-29. 

Shore, C. (2010). La antropología y el estudio de la política pública: Reflexiones sobre la 
“formulación” de las políticas. Antípoda. Revista de Antropología y Arqueología, 
(10), 21-49. 

Shore, C. (2012). Anthropology and public policy. The Sage Handbook of Social 
Anthropology, 2, 89-104. 

Shotwell, A. (2016). Against purity: Living ethically in compromised times. University of 
Minnesota Press. 

Simmel, G. (2012[1908]). El extranjero. Sociología del extraño, 21-26. 

Smith, D. E. (2005). Institutional ethnography: A sociology for people. AltaMira Press. 

Snow, D. A., & Benford, R. D. (1988). Ideology, frame resonance, and participant 
mobilization. International Social Movement Research, 1, 197-217. 

Solomon, R. (2008[1978]). Emotions and anthropology: The logic of emotional world 
views. Inquiry: An Interdisciplinary Journal of Philosophy, 21(1-4), 181-199. 

Souza. de S. (2014). Variações do feminino: circuitos do universo trans na Paraíba. 
Revista de Antropologia, 57(2), 377–411. https://doi.org/10.11606/2179-
0892.ra.2014.89117 

Spivak, A., & Simarco, L. (2019). Emotions and power: A critical review of 
epistemological approaches. Journal of Critical Anthropology, 25(2), 74-90. 

Spivak, G. (2003[1988]). Can the subaltern speak? En Imperialism (pp.171-219). 
Routledge. 

Spivak, G. (2008[1985]). Estudios de la subalternidad. Deconstruyendo la historiografía. 
En S. Mezzadra (Comp.), Estudios postcoloniales. Ensayos fundamentales (pp.33-
67). Traficantes de Sueños. 

Spivak, G. C. (1990). The post-colonial criticism: A reader. Routledge. 

Spivak, G. C. (2003[1988]). ¿Puede hablar el subalterno? Revista Colombiana de 
Antropología, 39, 297-364. 

Springer, A., van den Heijkant, M., & Baumann, S. (2016). Worldwide prevalence of 
hypospadias. Journal of Pediatric Urology, 12(3), 152.e1-152.e7. 
https://doi.org/10.1016/j.jpurol.2016.04.007 

Star, S. L., & Bowker, G. (1999). Sorting things out. Classification an its consequences 
The MIT Press, Cambridge, Massachusetts, London, England. 

https://doi.org/10.11606/2179-0892.ra.2014.89117
https://doi.org/10.11606/2179-0892.ra.2014.89117
https://doi.org/10.1016/j.jpurol.2016.04.007


488 
 

Stolcke, V. (2003). La mujer es puro cuento: La cultura del género. Quaderns de l'Institut 
Catalá d'Antropologia, (19), 69-95. 

Stolcke, V. (2013a). Is sex to gender as race is to ethnicity? En Gendered 
anthropology (pp. 17-37). Routledge. 

Stolcke, V., & Browne, W. (2013b). Invaded women: Gender, race, and class in the 
formation of colonial society. En Women,'Race'and writing in the early modern 
period (pp. 272-286). Routledge. 

Stolkiner, A. (2011). Reflexiones sobre la mercantilización de la salud. Publicaciones 
académicas. 

Stryker, S. (2006[1994]). My words to Victor Frankenstein above the village of 
Chamounix: Performing transgender rage. En S. Stryker & S. Whittle (Eds.), The 
transgender studies reader (pp. 244-256). Routledge. 

Stryker, S. (2008). Transgender history. Seal Press. 

Suess, A. (2018). Derechos de las personas trans e intersex: Revisión del marco legislativo 
en el contexto español desde una perspectiva de despatologización y derechos 
humanos. Revista Derecho y Salud, 28, 97-115. 

Surrallés, A. (1998). Entre el pensar y el sentir. La antropología frente a las 
emociones. Anthropologica, 16(16), 291-304. 

Taussig, M. (1987). Shamanism, colonialism, and the wild man: A study in terror and 
healing. University of Chicago Press. 

Taussig, M. (1993). Mimesis and alterity: A particular history of the senses. Routledge. 

Taussig, M. (2010). Desfiguraciones. El secreto público y la labor de lo negativo. Fineo. 

Taylor, J. (2011). The intimate insider: Negotiating the ethics of friendship when doing 
insider research. Qualitative Research, 11(1), 3-22. 

Taylor, S. J., & Bogdan, R. (1998). Introducción a los métodos cualitativos de 
investigación. La búsqueda de significados. Paidós. 

Tellez, R., Araya, A., & Yañez, A. (1949). Relación de un caso clínico de 
pseudohermafroditismo masculino externo. Revista Médica de Chile, (1). 

Tilley-Lubbs, G. A. (2014). Critical autoethnography and the vulnerable self as 
researcher. Multidisciplinary Journal of Educational Research, 4(3), 268-285. 
https://doi.org/10.4471/remie.2014.14 

Torrentera, A. (2019). Intersexualidad e intertextualidad. Sentido común y políticas 
corporales como desafío cultural. Cuicuilco, (74), 88-102. 

Tuana, N. (2006). The speculum of ignorance: The women's health movement and 
epistemologies of ignorance. Hypatia, 21(3), 1-19. 

https://doi.org/10.4471/remie.2014.14


489 
 

Turner, B. S. (1992). Regulating bodies: Essays in medical sociology. Routledge. 

Turner, B. S. (1987). Medical power and social knowledge. SAGE Publications. 

Turner, B. S. (1989). El cuerpo y la sociedad: Exploraciones en teoría social. Fondo de 
Cultura Económica. 

Turner, V. (1967). The forest of symbols: Aspects of Ndembu ritual. Cornell University 
Press. 

Turner, V. (1974). Dramas, fields and metaphors: Symbolic action in human society. 
Cornell University Press. 

Turner, V. (1985). On the edge of the bush: Anthropology as experience. The University 
of Arizona Press. 

Turner, V. (1986). Dewey, Dilthey, and drama: An essay in the anthropology of 
experience. En V. Turner & E. Bruner (Eds.), The anthropology of experience (pp. 
33-44). University of Illinois Press. 

Turner, V. (1987). The anthropology of perfomance. En V. Turner (Comp.), The 
anthropology of performance. PAJ Publications. 

Turner, V. (1988). El proceso ritual: Estructura y antiestructura. Taurus. 

Turney, l. & Pocknee, c. (2005). Virtual Focus Groups: New Frontiers. International 
Journal of Qualitative Methods, 4(2), 1-10. DOI: 10.1177/160940690500400203  

UDP (Universidad Diego Portales). (2009). Informe anual sobre derechos humanos en 
Chile 2009. Universidad Diego Portales. 

United Nations Human Rights Office. (2015). Free and equal: Fact sheet on intersex. 
UNOHCHR. 

Valentine, D. (2007). Imagining transgender: An ethnography of a category. Duke 
University Press. 

Valentini, R. (s.f.). Etimologías. 

Vallés, M. S. (1997). Técnicas cualitativas de investigación social: Reflexión 
metodológica y práctica profesional. Síntesis. 

Van Dijk, T. (2006). Discurso y manipulación: Discusión teórica y algunas 
aplicaciones. Revista Signos, 39(60), 49-74. 

Van Dijk, T. (2011a). Discurso y poder. Gedisa. 

Van Dijk, T. (2017). Análisis crítico del discurso. Revista Austral de Ciencias Sociales, 
(30), 203-222. 

Van Dijk, T. A. (1995). De la gramática del texto al análisis crítico del discurso: Una 
breve autobiografía académica. Universidad Pompeu Fabra. 



490 
 

Van Dijk, T. A. (2011b). Sociedad y discurso: Cómo influyen los contextos sociales sobre 
el texto y la conversación. Gedisa. 

Van Gennep, A. (1986[1909]). Los ritos de paso. Taurus. 

Visootsak, J., & Graham, J. M. (2009). Klinefelter syndrome and other sex chromosomal 
aneuploidies. Orphanet Journal of Rare Diseases, 4(8). 
https://doi.org/10.1186/1750-1172-4-8 

Viveros, M. (2002). De quebradores y cumplidores: Sobre hombres, masculinidades y 
relaciones de género en Colombia. Universidad Nacional de Colombia. 

Viveros, M. (2016). La interseccionalidad: Una aproximación situada a la 
dominación. Debate Feminista, 52, 1-17. https://doi.org/10.1016/j.df.2016.09.005 

Von Neugebauer, F. L. (1908). Hermaphroditismus beim Menschen (Vol. 2). Klinkhardt. 

Wacquant, L. (2013[2007]). Los condenados de la ciudad. Gueto, periferias y estado. 
Siglo XXI. 

Wenger, E. (1998). Communities of practice: Learning, meaning, and identity. 
Cambridge University Press. 

WHO (World Health Organization). (2015). Sexual health, human rights and the law. 
Recuperado el 22 enero de 2023 
de:https://iris.who.int/bitstream/handle/10665/175556/9789241564984_eng.pdf;js
essionid=A4119456BA51D49D0C72C5777C43B5E0?sequence=1 

Wikan, U. (2012). Resonance: Beyond the words. University of Chicago Press. 

Williams, C. (2014). Gender performance: The TransAdvocate interviews Judith 
Butler. TransAdvocate. 

Wittig, M. (1973). The lesbian body. Avon Book. 

Wittig, M. (2006[1992]). El pensamiento heterosexual y otros ensayos. Egales. 

Woodward, K. (2020). 8 gendered bodies: Sexed. Introducing gender and women's 
studies, 128. 

Yankovic, F. (2018). Desafíos urológicos en la transición de pacientes pediátricos hacia 
la adultez. Revista Médica Clínica Las Condes, 29(2), 242-248. 

Young, I. M. (1980). Throwing like a girl: A phenomenology of feminine body 
comportment, motility, and spatiality. Human Studies, 3(2), 137-156. 
https://doi.org/10.1007/BF02331805 

 

 

https://doi.org/10.1016/j.df.2016.09.005
https://iris.who.int/bitstream/handle/10665/175556/9789241564984_eng.pdf;jsessionid=A4119456BA51D49D0C72C5777C43B5E0?sequence=1
https://iris.who.int/bitstream/handle/10665/175556/9789241564984_eng.pdf;jsessionid=A4119456BA51D49D0C72C5777C43B5E0?sequence=1
https://doi.org/10.1007/BF02331805


491 
 

ANEXOS 
 

Anexo 1: Guiones de entrevistas 

 

GUION 1: PERSONAS INTERSEXUALES 

INTRODUCCIÓN 

• Presentación de la investigadora y explicación del propósito de la investigación 

• Aclaración sobre confidencialidad y consentimiento informado 

• Explicación sobre la posibilidad de no responder preguntas o detener la entrevista en cualquier 
momento 

HISTORIA PERSONAL Y DESCUBRIMIENTO 

1. ¿Podrías contarme un poco sobre tu historia personal en relación con la intersexualidad? 
¿Cómo y cuándo descubriste que eras una persona intersexual? 

2. ¿Qué información recibiste en ese momento? ¿Quién te la proporcionó y cómo fue 
comunicada? 

3. ¿Cómo fue el proceso de comprensión y aceptación de tu condición intersexual? 

EXPERIENCIAS MÉDICAS 

4. ¿Podrías describir tus experiencias con el sistema médico en relación con tu intersexualidad? 

5. ¿Has pasado por alguna intervención médica relacionada con tu condición? Si es así, ¿podrías 
hablarme sobre esas experiencias? 

6. ¿En qué medida sentiste que tuviste control o participación en las decisiones médicas 
relacionadas con tu cuerpo? 

7. ¿Cómo evaluarías la información que has recibido de los profesionales médicos sobre tu 
condición? 

IMPACTO PSICOSOCIAL 

8. ¿Cómo ha influido la intersexualidad en tu desarrollo personal, emocional y social? 

9. ¿Has enfrentado desafíos particulares en tus relaciones personales, familiares, románticas o 
sociales debido a tu intersexualidad? 

10. ¿Qué estrategias has desarrollado para manejar posibles situaciones difíciles relacionadas con 
tu vivencia? 

IDENTIDAD Y PERTENENCIA 

11. ¿Cómo describirías tu identidad en relación con tu intersexualidad? 

12. ¿Qué papel ha jugado la comunidad intersexual u otros grupos de apoyo en tu vida? 

13. ¿Cómo te relacionas con otros movimientos como el LGBTIQ+? 



492 
 

PERSPECTIVAS Y RECOMENDACIONES 

14. Desde tu experiencia, ¿qué cambios consideras necesarios en el ámbito médico, legal o social 
para mejorar la situación de las personas intersexuales? 

15. ¿Qué recomendaciones darías a profesionales de la salud que trabajan con personas 
intersexuales? 

16. ¿Qué mensaje te gustaría transmitir a otras personas intersexuales o a sus familias? 

CIERRE 

17. ¿Hay algo más que te gustaría compartir que no hayamos abordado en esta entrevista? 

18. ¿Tienes alguna pregunta para mí? 

19. Agradecimiento por la participación 

 

GUION 2: MAPADRES DE PERSONAS INTERSEXUALES 

INTRODUCCIÓN 

• Presentación de la investigadora y explicación del propósito de la investigación 

• Aclaración sobre confidencialidad y consentimiento informado 

• Explicación sobre la posibilidad de no responder preguntas o detener la entrevista en cualquier 
momento 

DESCUBRIMIENTO Y PRIMERAS EXPERIENCIAS 

1. ¿Podría compartir cómo y cuándo descubrió que su hijo/a tenía una vivencia intersexual? 

2. ¿Qué información recibió en ese momento y cómo fue comunicada? 

3. ¿Cuáles fueron sus primeros pensamientos, sentimientos y preocupaciones? 

EXPERIENCIAS CON EL SISTEMA MÉDICO 

4. ¿Podría describir sus experiencias con los profesionales médicos durante este proceso? 

5. ¿Qué tipo de opciones o recomendaciones médicas recibió? 

6. ¿Cómo fueron los procesos de toma de decisiones médicas respecto a su hijo/a? 

7. ¿Qué información le hubiera gustado recibir que no le fue proporcionada? 

IMPACTO FAMILIAR 

8. ¿Cómo ha afectado esta situación a su familia? 

9. ¿Cómo ha sido la comunicación familiar sobre este tema? 

10. ¿Qué desafíos han enfrentado como familia y cómo los han manejado? 

CRIANZA Y DESARROLLO 

11. ¿Cómo ha abordado la crianza de su hijo/a en relación con su condición intersexual? 

12. ¿Qué estrategias ha desarrollado para apoyar el bienestar emocional y social de su hijo/a? 



493 
 

13. ¿Cómo ha manejado la comunicación con su hijo/a sobre su condición a lo largo de diferentes 
etapas de desarrollo? 

APOYO Y RECURSOS 

14. ¿Ha encontrado fuentes de apoyo o información útiles? ¿Cuáles? 

15. ¿Ha conectado con otras familias en situaciones similares? ¿Cómo ha sido esa experiencia? 

16. ¿Qué recursos o apoyos han faltado en su experiencia? 

PERSPECTIVAS Y RECOMENDACIONES 

17. Desde su experiencia, ¿qué cambios considera necesarios en el ámbito médico, educativo o 
social para mejorar la situación de las familias con hijos/as intersexuales? 

18. ¿Qué recomendaciones daría a otros padres que acaban de descubrir que su hijo/a tiene una 
condición intersexual? 

CIERRE 

19. ¿Hay algo más que le gustaría compartir que no hayamos abordado en esta entrevista? 

20. ¿Tiene alguna pregunta para mí? 

21. Agradecimiento por la participación 

 

GUION 3: PROFESIONALES DE LA COMUNIDAD MÉDICA 

INTRODUCCIÓN 

• Presentación de la investigadora y explicación del propósito de la investigación 

• Aclaración sobre confidencialidad y consentimiento informado 

• Explicación sobre la posibilidad de no responder preguntas o detener la entrevista en cualquier 
momento 

FORMACIÓN Y EXPERIENCIA PROFESIONAL 

1. ¿Podría describir brevemente su formación y experiencia profesional en relación con la 
atención a personas intersexuales? 

2. ¿Cómo describiría la formación que recibió sobre variaciones intersexuales durante sus 
estudios y posteriormente? 

3. ¿Cuál ha sido su experiencia clínica con pacientes intersexuales? 

ENFOQUE CLÍNICO Y TOMA DE DECISIONES 

4. ¿Cómo definiría su enfoque clínico respecto a las variaciones intersexuales? 

5. ¿Qué factores considera al evaluar y planificar la atención de un paciente con una variación 
intersexual? 

6. ¿Cómo aborda la toma de decisiones respecto a posibles intervenciones? ¿Quiénes participan 
en este proceso? 

7. ¿Cómo ha evolucionado su enfoque clínico a lo largo del tiempo? 



494 
 

COMUNICACIÓN CON PACIENTES Y FAMILIAS 

8. ¿Cómo comunica el diagnóstico a los pacientes y/o sus familias? 

9. ¿Qué información considera esencial proporcionar? ¿Cómo la presenta? 

10. ¿Qué desafíos ha encontrado en la comunicación con pacientes y familias? 

11. ¿Cómo aborda las preocupaciones y expectativas de los padres? 

CONSIDERACIONES ÉTICAS 

12. ¿Qué consideraciones éticas guían su práctica profesional en este ámbito? 

13. ¿Cómo equilibra los diferentes principios éticos (autonomía, beneficencia, no maleficencia, 
justicia) en casos complejos? 

14. ¿Cómo ha influido el debate actual sobre derechos humanos y consentimiento en su práctica 
clínica? 

TRABAJO INTERDISCIPLINARIO 

15. ¿Cómo funciona el trabajo interdisciplinario en la atención a personas intersexuales en su 
contexto profesional? 

16. ¿Qué disciplinas considera esenciales en un equipo de atención integral? 

17. ¿Qué desafíos y oportunidades presenta el trabajo interdisciplinario? 

CAMBIOS Y PERSPECTIVAS 

18. ¿Qué cambios ha observado en el abordaje médico de las variaciones intersexuales a lo largo 
de su carrera? 

19. ¿Cómo ve el futuro del abordaje médico de las variaciones intersexuales? 

20. ¿Qué cambios considera necesarios en la formación médica sobre este tema? 

CIERRE 

21. ¿Hay algo más que le gustaría compartir que no hayamos abordado en esta entrevista? 

22. ¿Tiene alguna pregunta para mí? 

23. Agradecimiento por la participación 

 

GUION 4: ALIADAS DESDE LAS CIENCIAS SOCIALES 

INTRODUCCIÓN 

• Presentación de la investigadora y explicación del propósito de la investigación 

• Aclaración sobre confidencialidad y consentimiento informado 

• Explicación sobre la posibilidad de no responder preguntas o detener la entrevista en cualquier 
momento 

 

 



495 
 

TRAYECTORIA Y MOTIVACIÓN 

1. ¿Podría describir su trayectoria profesional y académica en relación con el tema de la 
intersexualidad? 

2. ¿Cómo surgió su interés por trabajar en este campo? 

3. ¿Cuáles son sus principales líneas de investigación o áreas de trabajo relacionadas con la 
intersexualidad? 

PERSPECTIVA TEÓRICA Y METODOLÓGICA 

4. ¿Desde qué perspectiva teórica aborda el tema de la intersexualidad? 

5. ¿Cómo definiría la intersexualidad desde su disciplina? 

6. ¿Qué metodologías ha encontrado más adecuadas para investigar sobre este tema? 

7. ¿Qué desafíos metodológicos o éticos ha enfrentado en su trabajo? 

ANÁLISIS DE LA SITUACIÓN ACTUAL 

8. ¿Cómo describiría la situación actual de las personas intersexuales desde una perspectiva 
social? 

9. ¿Qué factores sociales, culturales o políticos considera más relevantes en la configuración de 
esta realidad? 

10. ¿Cómo evalúa el impacto del modelo biomédico en la vida de las personas intersexuales? 

11. ¿Qué avances y retrocesos observa en el reconocimiento y respeto de los derechos de las 
personas intersexuales? 

INTERSECCIONALIDAD Y CONEXIONES 

12. ¿Cómo se relaciona la intersexualidad con otras áreas como el género, la sexualidad, la 
discapacidad o los derechos humanos? 

13. ¿Qué aportes puede hacer la perspectiva interseccional al estudio y abordaje de la 
intersexualidad? 

14. ¿Cómo se posiciona o relaciona el movimiento intersex con otros movimientos sociales? 

ACTIVISMO Y ACADEMIA 

15. ¿Cómo describiría la relación entre la academia y el activismo intersex? 

16. ¿Qué papel considera que deben tener las personas intersexuales en la producción de 
conocimiento sobre intersexualidad? 

17. ¿Cómo gestiona la tensión entre la objetividad académica y el compromiso político en su 
trabajo? 

CAMBIO SOCIAL Y PERSPECTIVAS 

18. ¿Qué cambios considera prioritarios para mejorar la situación de las personas intersexuales? 

19. ¿Qué papel pueden jugar las ciencias sociales en estos cambios? 



496 
 

20. ¿Cómo visualiza el futuro en relación con el reconocimiento y respeto de la diversidad 
corporal? 

CIERRE 

21. ¿Hay algo más que le gustaría compartir que no hayamos abordado en esta entrevista? 

22. ¿Tiene alguna pregunta para mí? 

23. Agradecimiento por la participación 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



497 
 

Anexo 2: Códigos, ejes y categorías de análisis 

 

EJE 1: RELACIONES DE PODER Y SABER EN LOS DISCURSOS SOBRE 
INTERSEXUALIDAD 

A. Disposiciones Encarnadas (13 códigos) 

1. Percepción corporal divergente - Formas en que las personas intersexuales perciben sus 
cuerpos en relación con normas dominantes 

2. Corporalidad no normativa - Experiencia de habitar un cuerpo que no se ajusta a estándares 
binarios 

3. Esquemas de percepción interiorizados - Estructuras mentales que organizan la experiencia 
corporal 

4. Sensación de diferencia - Percepciones subjetivas de ser diferente a los demás 

5. Habitus corporal - Disposiciones corporales adquiridas en contextos específicos 

6. Emociones encarnadas - Manifestaciones corporeizadas de emociones vinculadas a la 
experiencia intersexual 

7. Lenguaje corporal no verbalizado - Gestos, posturas y expresiones no verbales durante las 
entrevistas 

8. Desbordamientos emocionales - Momentos de expresión emocional intensa durante las 
entrevistas 

9. Silencios significativos - Pausas y silencios con valor interpretativo durante los relatos 

10. Estrategias de ocultamiento corporal - Prácticas para esconder características corporales 

11. Narrativas de descubrimiento - Relatos sobre el momento de descubrir la condición 
intersexual 

12. Dolor físico asociado a intervenciones - Experiencias de dolor relacionadas con 
procedimientos médicos 

13. Tensiones identitarias - Conflictos internos relacionados con la identidad 

B. Actos de Legitimación o Subversión (12 códigos) 

14. Lenguaje patologizante - Uso de terminología que patologiza la intersexualidad 

15. Construcción discursiva médica - Formas en que el discurso médico define la 
intersexualidad 

16. Discursos feministas sobre intersexualidad - Perspectivas feministas en la comprensión del 
fenómeno 

17. Discursos activistas - Articulaciones discursivas desde el activismo intersexual 

18. Referencias históricas médicas - Evolución histórica de la conceptualización médica 

19. Justificaciones médicas - Argumentos utilizados para legitimar intervenciones 



498 
 

20. Producción de conocimiento alternativo - Generación de saberes fuera del ámbito médico 
hegemónico 

21. Estrategias discursivas de resistencia - Modos de articular contradiscursos 

22. Performatividad de género - Actos que instituyen significados de género 

23. Subversión de categorías binarias - Cuestionamiento activo de clasificaciones normativas 

24. Testimonios como herramienta política - Uso estratégico de la experiencia personal 

25. Visibilización estratégica - Exposición pública con fines políticos 

 

EJE 2: RELACIÓN ENTRE EXPERIENCIAS INTERSEXUALES Y DIMENSIONES 
ESTRUCTURALES 

C. Tramas de Poder y Afecto (17 códigos) 

26. Relación médico-paciente - Dinámicas de poder en interacciones clínicas 

27. Toma de decisiones médicas - Procesos decisionales sobre intervenciones corporales 

28. Consentimiento informado - Prácticas relacionadas con la información y autonomía 
decisional 

29. Relaciones de poder institucional - Jerarquías y ejercicios de autoridad en contextos 
médicos 

30. Secreto familiar - Manejo de la información sobre intersexualidad dentro de la familia 

31. Comunicación intrafamiliar - Patrones de comunicación sobre la intersexualidad 

32. Reacción parental al diagnóstico - Respuestas emocionales de los padres 

33. Redes de pares - Conexiones con otras personas intersexuales como soporte 

34. Comunidades virtuales - Espacios digitales de apoyo y resistencia 

35. Alianzas afectivas - Vínculos significativos de apoyo emocional 

36. Alianzas estratégicas activistas - Coaliciones con otros movimientos sociales 

37. Tensiones intraactivistas - Conflictos y negociaciones dentro del movimiento 

38. Relación Estado-medicina-sociedad civil - Interacciones entre estos actores 

39. Dinámicas de género intrafamiliares - Concepciones de género dentro de la familia 

40. Aislamiento social - Experiencias de soledad y falta de comprensión 

41. Jerarquías de saberes - Valoración diferencial de distintos tipos de conocimiento 

42. Apoyo familiar - Manifestaciones de soporte emocional dentro de la familia 

 

 

 



499 
 

D. Reconfiguración Corporal (14 códigos) 

43. Cirugías normalizadoras - Intervenciones quirúrgicas para adaptar el cuerpo a normas 
binarias 

44. Hormonización - Tratamientos hormonales y sus efectos transformadores 

45. Protocolos de intervención - Descripción de procedimientos médicos estandarizados 

46. Efectos secundarios - Consecuencias no deseadas de tratamientos médicos 

47. Tecnologías médicas - Técnicas y dispositivos utilizados en el abordaje corporal 

48. Medicalización temprana - Intervenciones realizadas en la infancia 

49. Seguimiento médico - Controles y revisiones posteriores a intervenciones 

50. Cambios históricos en protocolos - Evolución de las prácticas médicas institucionales 

51. Acceso a la salud - Condiciones de acceso a servicios médicos 

52. Itinerario terapéutico - Recorrido por diferentes especialistas e instituciones 

53. Desmedicalización - Esfuerzos para reducir la intervención médica 

54. Diagnóstico médico - Procesos diagnósticos y terminología médica utilizada 

55. Institucionalidad médica - Estructuras y protocolos institucionales 

56. Acceso a historiales clínicos - Experiencias relacionadas con obtener información médica 
personal 

 

EJE 3: PROCESOS DE CONFORMACIÓN Y ESTRATEGIAS DE RECONFIGURACIÓN 
SUBJETIVA 

E. Prácticas de Autoconstrucción (20 códigos) 

57. Autodeterminación corporal - Expresiones de autonomía sobre el propio cuerpo 

58. Autoidentificación sexual y de género - Formas de autodenominación identitaria 

59. Proceso de aceptación - Etapas en la asimilación de la condición intersexual 

60. Resistencia a tratamientos - Negativas o cuestionamientos a intervenciones propuestas 

61. Resignificación de la diferencia - Transformación de estigmas en elementos positivos 

62. Construcción narrativa de la experiencia - Elaboración de relatos personales coherentes 

63. Estrategias de afrontamiento - Recursos psicológicos para manejar la adversidad 

64. Relaciones románticas - Experiencias en relaciones de pareja y sexualidad 

65. Organización política - Formas de articulación colectiva intersexual 

66. Demandas activistas - Reivindicaciones específicas del movimiento intersexual 

67. Activismo digital - Uso de plataformas virtuales para la movilización 

68. Interseccionalidad en la lucha - Conexiones con otras opresiones y demandas sociales 



500 
 

69. Resistencia cotidiana - Formas no organizadas de resistencia individual 

70. Transformación de marcos legales - Iniciativas para modificar normativas 

71. Registros de identidad - Prácticas relacionadas con documentación oficial 

72. Soporte profesional no médico - Apoyo psicológico, legal u otro tipo de acompañamiento 

73. Políticas públicas sobre intersexualidad - Iniciativas estatales específicas 

74. Marco jurídico nacional - Legislación chilena relevante 

75. Estándares internacionales - Normativas y recomendaciones internacionales 

76. Derechos humanos aplicados - Uso del marco de derechos en el contexto intersexual 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



501 
 

Anexo 3: Consentimiento informado  

 

INFORMACIÓN DEL ESTUDIO 

Título de la investigación: CONSTRUCCIÓN DE SUBJETIVIDADES 
INTERSEXUALES EN CHILE: EXPERIENCIAS Y DESAFÍOS EN LOS 
INTERSTICIOS 

Investigadora principal: Gloria Casanova Molina 
RUT: 17.045.508-8 
Programa: Doctorado en Antropología Social y Cultural 
Institución: Universitat Autònoma de Barcelona 
Contacto: [correo electrónico] / [teléfono] 

PROPÓSITO DE LA INVESTIGACIÓN 

Esta investigación tiene como objetivo comprender las experiencias de construcción de 
subjetividades intersexuales en Chile, explorando los desafíos, resistencias y estrategias 
de las personas intersexuales en el contexto social, médico y legal chileno. Su 
participación contribuirá al conocimiento académico sobre diversidad corporal y 
derechos humanos. 

PROCEDIMIENTOS 

Su participación en este estudio implicará: 

• Una o más entrevistas en profundidad (duración aproximada: 60-90 minutos cada 
una) 

• Posible observación participante en espacios que usted frecuente (previa 
autorización específica) 

• Revisión de documentos personales que usted desee compartir voluntariamente 

• Posibles encuentros de seguimiento para aclaraciones o profundización de temas 

RIESGOS Y BENEFICIOS 

Riesgos mínimos: Algunas preguntas pueden generar reflexiones emocionales sobre 
experiencias personales. Usted puede pausar, omitir respuestas o suspender su 
participación en cualquier momento. 

Beneficios: Su participación contribuye a la visibilización académica de las 
experiencias intersexuales y puede aportar al desarrollo de políticas públicas más 
inclusivas. 

CONFIDENCIALIDAD Y PRIVACIDAD 

• Su identidad será protegida mediante el uso de seudónimos 

• Los datos se almacenarán de forma segura y cifrada 



502 
 

• Solo la investigadora principal tendrá acceso a su identidad real 

• Los resultados se presentarán de forma agregada y anónima 

• Las grabaciones serán destruidas al finalizar la investigación 

VOLUNTARIEDAD Y DERECHO A RETIRO 

• Su participación es completamente voluntaria 

• Puede retirarse del estudio en cualquier momento sin penalización 

• Puede solicitar la eliminación de sus datos hasta antes de la publicación final 

• No recibirá compensación económica por su participación 

DIFUSIÓN DE RESULTADOS 

Los resultados podrán ser publicados en: 

• Tesis doctoral 

• Artículos académicos 

• Conferencias científicas 

• Informes para organizaciones de la sociedad civil 

CONSENTIMIENTO 

He leído y comprendido la información sobre este estudio de investigación. He tenido la 
oportunidad de hacer preguntas y todas han sido respondidas satisfactoriamente. 

Autorizo mi participación en:  

☐ Entrevistas en profundidad 
☐ Observación participante 
☐ Revisión de documentos personales 
☐ Contacto para seguimiento 

Autorizo el uso de:  

☐ Grabación de audio de las entrevistas 
☐ Notas de campo 
☐ Fotografías (si aplica) 

Acepto que: 

• Mi participación es voluntaria 

• Puedo retirarme en cualquier momento 

• Mi identidad será protegida 



503 
 

• Los datos pueden ser utilizados para fines académicos 

 

Nombre del/la participante: ________________________________ 

Firma: ________________________________ Fecha: ___________ 

RUT: ________________________________ 

Correo electrónico: ________________________________ 

Teléfono: ________________________________ 

 

Investigadora: Gloria E. Casanova Molina 

Firma: ________________________________ Fecha: ___________ 

 

Para consultas sobre aspectos éticos de esta investigación, puede contactar al Comité 
de Ética de la Universitat Autònoma de Barcelona. 

Fecha de elaboración: junio 2022  
Versión: 3.0 (cambio título de la tesis) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



504 
 

Anexo 4: Acuerdo de confidencialidad  

INFORMACIÓN DE LAS PARTES 

INVESTIGADORA: 

• Nombre: Gloria E. Casanova Molina 
• RUT: 17.045.508-8 
• Programa: Doctorado en Antropología Social y Cultural 
• Institución: Universitat Autònoma de Barcelona 

PARTICIPANTE/COLABORADORA: 

• Nombre: ________________________________ 
• RUT: ________________________________ 
• Dirección: ________________________________ 
• Correo: ________________________________ 
• Teléfono: ________________________________ 

OBJETO DEL ACUERDO 

El presente acuerdo tiene por objeto establecer los términos y condiciones de 
confidencialidad para el manejo de información sensible compartida en el marco de la 
investigación doctoral titulada: ”CONSTRUCCIÓN DE SUBJETIVIDADES 
INTERSEXUALES EN CHILE: EXPERIENCIAS Y DESAFÍOS EN LOS 
INTERSTICIOS”. 

DEFINICIONES 

Información Confidencial: Toda información oral, escrita, gráfica, electrónica o de 
cualquier otra naturaleza que sea proporcionada por el/la participante, incluyendo, pero 
no limitándose a: 

• Relatos de experiencias personales 
• Datos médicos o de salud 
• Información sobre relaciones familiares y sociales 
• Documentos personales 
• Fotografías o material audiovisual 
• Cualquier dato que permita la identificación directa o indirecta 

COMPROMISOS DE LA INVESTIGADORA 

La investigadora se compromete a: 

1. PROTECCIÓN DE DATOS: 

• Mantener absoluta confidencialidad sobre toda la información 
proporcionada 

• Utilizar seudónimos en todas las publicaciones y presentaciones 
• Anonimizar cualquier dato que pueda permitir identificación 
• Almacenar la información en dispositivos seguros y cifrados 



505 
 

2. USO ACADÉMICO EXCLUSIVO: 

• Utilizar la información únicamente para fines académicos y de 
investigación 

• No compartir información identificable con terceros sin autorización 
expresa 

• Limitar el acceso a los datos a la investigadora principal 

3. SEGURIDAD DIGITAL: 

• Utilizar contraseñas seguras para todos los archivos 
• Realizar copias de seguridad encriptadas 
• No almacenar información en servicios de nube no seguros 
• Eliminar grabaciones originales una vez finalizada la investigación 

4. PUBLICACIÓN RESPONSABLE: 

• Presentar resultados de forma agregada y anónima 
• Evitar detalles que puedan facilitar identificación 
• Someter manuscritos a revisión del/la participante cuando sea solicitado 

COMPROMISOS DEL/LA/LE PARTICIPANTE 

El/la participante se compromete a: 

1. VERACIDAD: Proporcionar información veraz y precisa 
2. AUTORIZACIÓN: Confirmar que tiene derecho a compartir la información 

proporcionada 
3. COMUNICACIÓN: Informar cualquier cambio en sus condiciones de 

participación 

EXCEPCIONES A LA CONFIDENCIALIDAD 

La investigadora podrá revelar información confidencial únicamente en los siguientes 
casos: 

• Orden judicial que lo requiera 
• Riesgo inminente de daño para el/la/le participante u otras personas 
• Autorización escrita y expresa del/la/le participante 

DURACIÓN DEL ACUERDO 

Este acuerdo tendrá vigencia desde la fecha de firma hasta: 

• La finalización completa de la investigación y publicación de resultados 
• La destrucción total de los datos según los plazos establecidos 
• Un período mínimo de 5 años posteriores a la defensa de la tesis 

CONSECUENCIAS DEL INCUMPLIMIENTO 

El incumplimiento de este acuerdo podrá generar: 



506 
 

• Responsabilidades civiles y penales según la legislación vigente 
• Sanciones académicas por parte de la institución educativa 
• Retiro inmediato de la autorización para usar la información 

RESOLUCIÓN DE CONFLICTOS 

Cualquier controversia derivada de este acuerdo será resuelta mediante: 

1. Diálogo directo entre las partes 
2. Mediación institucional a través de la Universitat Autònoma de Barcelona 

LEGISLACIÓN APLICABLE 

Este acuerdo se rige por: 

• Normativas de la Universitat Autònoma de Barcelona 

CONSENTIMIENTO Y FIRMA 

Las partes declaran haber leído, comprendido y aceptado todos los términos de este 
acuerdo de confidencialidad. 

 

INVESTIGADORA: 

Nombre: Gloria E. Casanova Molina 
Firma: ________________________________ 
Fecha: ________________________________ 

 

PARTICIPANTE/COLABORADORA: 

Nombre: ________________________________ 
Firma: ________________________________ 
Fecha: ________________________________ 

 

Este documento se firma en duplicado, quedando una copia para cada parte. 

Lugar: ________________________________ 
Fecha de elaboración: Junio 2022 
Versión: 2.0 (cambio título de la tesis) 

 



 

Anexo 5: Línea de tiempo Transparencia 

 

 


	Títol de la tesi: Construcción de subjetividades
intersexuales en Chile:
Experiencias y desafíos en los intersticios
	Nom autor/a: Gloria E. Casanova Molina


