
ADVERTIMENT. Lʼaccés als continguts dʼaquesta tesi queda condicionat a lʼacceptació de les condicions dʼús 
establertes per la següent llicència Creative Commons:                     https://creativecommons.org/licenses/?lang=ca

ADVERTENCIA. El acceso a los contenidos de esta tesis queda condicionado a la aceptación de las condiciones de 
uso establecidas por la siguiente licencia Creative Commons: https://creativecommons.org/licenses/?
lang=es

WARNING. The access to the contents of this doctoral thesis it is limited to the acceptance of the use conditions set
by the following Creative Commons license: https://creativecommons.org/licenses/?lang=en



Aprendiendo a ser un “buen cristiano”. Un acercamiento antropológico a las comunidades 
evangélicas pentecostales transnacionales de Colombia, Chile y España. 

 
 
 
 
 

Laura Ramírez Rodríguez 
 
 
 
 
 
 
 
 

TESIS DOCTORAL 
Mención Internacional 

 
 
 
 
 
 
 

Dirección: 
 

Josep Lluís Mateo Dieste 
William A. Christian Jr. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Departament d’Antropologia Social i Cultural  
Facultat de Filosofia i Lletres 

 
 
 

 

 
 



 2 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 3 

Agradecimientos  
 
 
Este trabajo no hubiera sido posible sin la generosidad, conocimientos, experiencias y gran 
apertura de todas las mujeres y hombres de las iglesias a las que me acerqué en Colombia, 
Chile y España a lo largo de estos años. Este trabajo y estas líneas nunca serán suficientes para 
expresar mi agradecimiento por su aceptación, escucha atenta e historias inspiradoras. En 
especial, me gustaría agradecer a Lorena S., por su amabilidad y alegría, al ahora pastor 
‘Bonza’ por su amistad sincera, por ser mi Wikipedia del pentecostalismo y permitirme seguir 
su vida en diferentes latitudes; a Catalina por tanto cariño genuino, al pastor Samuel en 
Barcelona por su sabiduría, a Johan S., por las fotografías de la iglesia; al pastor Jorge en 
Valparaíso por su sencillez; a Esmeralda por su amabilidad; igual que a Salma y Rosita por su 
acogida y las mejores comidas chilenas que he probado nunca.  
 
A mis padres Martha y Germán por todo su amor, sacrificio y comprensión en este camino de 
cinco años y siempre. Sin su apoyo constante nunca hubiera podido terminar esta etapa. Este 
logro es por y para ustedes. 
  
A Miro por su compañía, amor, apoyo, disposición y paciencia. Me siento afortunada de haber 
podido compartir este viaje juntos, unas veces más de cerca y otras más de lejos; gracias por 
permitirme inspirarme en tu propio camino. 
 
A Josep Lluís y Bill, dos investigadores admirables e inspiradores. Muchas gracias por su 
confianza, apoyo, dirección y colaboración conjunta durante todos estos años, y además por 
sus grandes ideas que permitieron que este trabajo haya resultado después de tantos ires y 
venires. A ti, Bill, además, quiero darte las gracias por tu amistad, cariño y presencia constante 
durante estos años. 
 
Al CéSor del EHESS en París y a las personas que me abrieron las puertas para poder estar allí 
durante algunos meses del 2024. 
 
A las tías Rodríguez (Liliana, Myriam, Patricia y Carmen Rosa) por su buena energía, mensajes 
de apoyo y videollamadas alegres.  
 
A Arelia por siempre creer en mí, a Dieguito por su energía positiva, a Jennifer por sus notas 
de audio/podcasts divertidos en medio del estrés, a Josselin por la compañía en Barcelona y su 
capacidad de contagiarme su persistencia “con fe” y a Brenda por su amistad y momentos 
compartidos. 
 
A Wolfgang, por la oportunidad de conocer el páramo del Sumapaz que fue un paréntesis en 
la realización de este doctorado y que me permitió conocer más del lugar en el que nací. 
También por sus comentarios a este documento. Muchas gracias por todo el apoyo y la 
confianza. 
 
A Manuela Cantón por sus comentarios a mi borrador de tesis preliminar que permitieron la 
mejora de este documento. 
 
Y, finalmente, a todas las personas que por causa de mi mala memoria no mencione con nombre 
propio en esta página. Muchas gracias a todos y todas por el apoyo que me brindaron para 
poder culminar esta etapa de la mejor manera posible. 



 4 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 5 

TABLA DE CONTENIDO  

RESUMEN ............................................................................................................................. 11 

ABSTRACT ............................................................................................................................. 12 

RÉSUMÉ ................................................................................................................................. 13 

RESUM .................................................................................................................................... 14 

PARTE 1 – INTRODUCCIÓN, METODOLOGÍA, MARCO TEÓRICO Y ENCUADRE 
ANALÍTICO .......................................................................................................................... 16 

INTRODUCCIÓN ................................................................................................................. 17 

CAPÍTULO I – DISEÑO METODOLÓGICO DEL ESTUDIO ....................................... 20 

1. INGRESO Y RECUENTO DEL TRABAJO DE CAMPO .................................................................... 20 
2. SOBRE MÉTODOS Y TÉCNICAS ................................................................................................ 41 
3. PROCESO DE ANÁLISIS Y ESCRITURA ...................................................................................... 44 
4. POSICIONAMIENTO Y POSICIONALIDAD DE LA INVESTIGADORA .......................................... 46 
5. DESAFÍOS EN EL ACCESO AL CAMPO ....................................................................................... 49 
6. ÉTICA ................................................................................................................................. 54 
7. ¿CÓMO ESTÁ ORGANIZADO ESTE TRABAJO? ....................................................................... 55 

CAPÍTULO II – MARCO TEÓRICO Y ENCUADRE ANALÍTICO ............................. 57 

1. REVISIÓN DE LOS TEMAS RECURRENTES DE LA LITERATURA ENTRE COLOMBIA, CHILE Y 
ESPAÑA ..................................................................................................................................... 58 
2. LA RELIGIÓN EN MOVIMIENTO: TRANSNACIONALIZACIÓN, MIGRACIÓN Y NUEVOS ESPACIOS 
CRISTIANOS ............................................................................................................................... 59 
3. LA RELIGIÓN COMO PRÁCTICA CORPORAL ENCARNADA ...................................................... 61 
4. LA FORMACIÓN DEL “BUEN CRISTIANO” COMO PROCESO CORPORAL, MORAL, SOCIAL Y 
COMUNITARIO ........................................................................................................................... 65 

PARTE 2 – CONTEXTUALIZACIÓN DE LOS CASOS DE ESTUDIO ........................ 67 

CAPÍTULO III – EL CONTEXTO PENTECOSTAL: BREVE RECUENTO DE LA 
HISTORIA DEL PENTECOSTALISMO ........................................................................... 68 

1. ORÍGENES DEL PENTECOSTALISMO EN ESTADOS UNIDOS ...................................................... 68 
2. LOS ORÍGENES DEL PENTECOSTALISMO EN CHILE Y EN COLOMBIA ........................................ 70 



 6 

3. BREVE PANORAMA DEL PENTECOSTALISMO EN BARCELONA (ESPAÑA) ................................. 76 

CAPÍTULO IV – DEL ORIGEN NACIONAL A LA EXPANSIÓN INTERNACIONAL: 
TRAYECTORIA TRANSNACIONAL DE DOS IGLESIAS PENTECOSTALES 
LATINOAMERICANAS ENTRE COLOMBIA, CHILE Y ESPAÑA ............................ 80 

1. EL CAMINO DE UNA IGLESIA QUE HA TRASPASADO FRONTERAS - IGLESIA PENTECOSTAL 

UNIDA DE COLOMBIA – IPUC ................................................................................................... 80 
1.1. ESTRUCTURA DE LA IGLESIA PENTECOSTAL UNIDA DE COLOMBIA .................................. 84 
2. LA IPUC LLEGA A ECUADOR Y A CHILE - IGLESIA EVANGÉLICA APOSTÓLICA DEL NOMBRE 

DE JESÚS – ECUADOR, CHILE .................................................................................................... 87 
3. LA IGLESIA EVANGÉLICA APOSTÓLICA DEL NOMBRE DE JESÚS EN CHILE .......................... 88 
4. LA IGLESIA PENTECOSTAL UNIDA DE COLOMBIA LLEGA A ESPAÑA - IGLESIA PENTECOSTAL 

UNIDA DE EUROPA .................................................................................................................... 91 
5. DISTRIBUCIÓN DE LAS IGLESIAS EN BARCELONA ............................................................... 94 

PARTE 3 – EL PROCESO DE FORMACIÓN DEL “BUEN CRISTIANO” ............... 102 

CAPÍTULO V – IMÁGENES Y SIGNIFICADOS DE DIOS ......................................... 103 

1. ¿QUIÉN O QUÉ ES DIOS? ................................................................................................... 103 
2. SIGNIFICADOS DE DIOS .................................................................................................... 104 
2.1. OTROS CONCEPTOS QUE SE RELACIONAN CON DIOS ......................................................... 109 
3. LA RELACIÓN CON DIOS EN LA VIDA COTIDIANA .............................................................. 116 

CAPÍTULO VI – RITUALES Y EXPERIENCIAS FUNDAMENTALES EN LA 
FORMACIÓN DEL BUEN CRISTIANO ......................................................................... 125 

1. EL BAUTISMO EN AGUA .................................................................................................... 126 
1.2. ¿CÓMO ES UN BAUTISMO EN LA IGLESIA PENTECOSTAL UNIDA DE EUROPA – BARCELONA?
 127 
2. IMPLICACIONES DEL BAUTISMO EN AGUA ......................................................................... 132 
3. EL ESPÍRITU SANTO SE DERRAMA: HABLAR EN LENGUAS (GLOSOLALIA) O EL BAUTISMO EN 

FUEGO ..................................................................................................................................... 146 
4. EL LLAMADO DE DIOS ...................................................................................................... 160 

CAPÍTULO VII – APRENDIZAJE DE DISPOSICIONES Y FORMAS CORPORALES
................................................................................................................................................ 175 

1. APRENDIZAJE DE TÉCNICAS CORPORALES POR MÍMESIS ................................................... 175 
2. APRENDIZAJE DE UNA ESTÉTICA “CRISTIANA” .................................................................. 183 
3. EXPERIMENTAR UNA CRISIS PARA SER CRISTIANO ................................................................ 190 



 7 

3.1. LAS PRUEBAS DE DIOS: RUPTURAS, CAMBIOS Y TRANSFORMACIONES .............................. 191 
3.2. ATADURAS ....................................................................................................................... 209 

CAPÍTULO VIII – LA CONSTRUCCIÓN DE LA COMUNIDAD: MUNDO, 
VÍNCULOS Y PRÁCTICAS .............................................................................................. 221 

1. LAS BASES CONCEPTUALES DE LA COMUNIDAD ................................................................ 221 
1.1. LA CONCEPCIÓN DEL MUNDO EN EL PENTECOSTALISMO ................................................... 221 
1.2. ¿HERMANOS, AMIGOS, SIMPATIZANTES? LAS CATEGORÍAS DE PERTENENCIA ................... 225 
2. ESTRUCTURA Y COMPOSICIÓN DE LAS REDES DE LA IGLESIA ............................................. 228 
3. PRÁCTICAS DE CONSTRUCCIÓN Y MANTENIMIENTO DE LA COMUNIDAD FUERA DE LA IGLESIA
 231 
3.1. MAÑANAS DE VICTORIA .................................................................................................. 232 
3.2. REUNIONES FAMILIARES DE AMISTAD (REFAM): LA FORMACIÓN DOCTRINAL SISTEMÁTICA
 235 
3.3. “TORNEO CONGREGACIONES”: TIEMPO LIBRE, FRATERNIDAD Y FORMA DE FINANCIAMIENTO
 236 

PARTE 4 – CONCLUSIONES Y DIRECCIONES FUTURAS ...................................... 239 

CAPÍTULO IX – CONCLUSIONES Y DIRECCIONES FUTURAS ............................ 240 

1. SÍNTESIS DE RESULTADOS Y HALLAZGOS PRINCIPALES ...................................................... 241 
2. CONSIDERACIONES FINALES, LIMITACIONES Y DIRECCIONES FUTURAS ............................. 253 

CHAPTER IX – CONCLUSIONS AND FUTURE DIRECTIONS ................................ 259 

1. SYNTHESIS OF RESULTS AND MAIN FINDINGS .................................................................... 260 
2. FINAL CONSIDERATIONS, LIMITATIONS AND FUTURE DIRECTIONS ..................................... 271 

REFERENCIAS ................................................................................................................... 277 

ANEXOS ............................................................................................................................... 289 

1. TABLA REGISTRO DE ACTIVIDADES REALIZADAS EN EL TRABAJO DE CAMPO .................... 289 
2. MENSAJES DE LAS “MAÑANAS DE VICTORIA” .................................................................. 296 
3. NOTAS SOBRE LAS LECCIONES DE REFAM ...................................................................... 306 
 
 
 
 
 
 



 8 

ÍNDICE DE TABLAS 
 
 
Tabla 1. Estructura de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia. .......................................... 86 
Tabla 2. Estructura administrativa de la IEAN-Jesús. ............................................................. 88 
Tabla 3. Número de población extranjera originaria de América del Sur que vive en 
Barcelona por distrito. .............................................................................................................. 98 
Tabla 4. Número de población extranjera que vive en Barcelona según el distrito. ................ 98 
Tabla 5. Número de iglesias versus la población migrante con origen sudamericano. ........... 99 
Tabla 6. Gráfico de barras con los resultados de la pregunta ¿Qué o quién es Dios? ............ 111 
Tabla 7. Gráfico de flor con los resultados de la saliencia cultural para dominio de lo que le 
agrada a Dios de las personas encuestadas. ........................................................................... 112 
Tabla 8. Gráfico de flor con los resultados de la saliencia cultural de las personas encuestadas
................................................................................................................................................ 114 
Tabla 9. Gráfico de flor con los resultados de la saliencia cultural de las personas encuestadas
................................................................................................................................................ 115 
Tabla 10. Tipo de redes en la iglesia. ..................................................................................... 229 
Tabla 11. Tipo de red de contactos ......................................................................................... 231 
  



 9 

ÍNDICE DE ILUSTRACIONES 
 
 
Ilustración 1. Bautizo de Rosita Aranda en la playa de Algarrobo. ......................................... 23 
Ilustración 2. Salón de la casa de Rosa Aranda. ...................................................................... 24 
Ilustración 3. Certificado por “un servicio con excelencia” de Rosa Aranda. ......................... 24 
Ilustración 4. Collage de certificados de participación en seminarios y cultos de Rosita 
Aranda. ..................................................................................................................................... 25 
Ilustración 5. Comedor de la casa de Rosita Aranda. .............................................................. 25 
Ilustración 6. Collage de fotos realizado por Rosita Aranda. .................................................. 26 
Ilustración 7. Imagen difundida por los grupos de WhatsApp de la iglesia para invitar al 
“Encuentro de Amigos”. .......................................................................................................... 28 
Ilustración 8. “Perifoneo” en la calle 19 del barrio Porvenir Bajo en Playa Ancha 
(Valparaíso). ............................................................................................................................. 29 
Ilustración 9. Encuentro de Amigos en Paine. ......................................................................... 30 
Ilustración 10. Encuentro de Amigos en La Pintana. ............................................................... 31 
Ilustración 11. Momento de la prédica hecha por Patricia, esposa del pastor Jorge. ............... 32 
Ilustración 12. Transmisión de un culto de Escuela Dominical. .............................................. 33 
Ilustración 13. Flyer con la invitación que circuló por las redes sociales para el evento de 
alabanza “De todo ritmo y de toda nación”. ............................................................................ 38 
Ilustración 14. Coche bíblico de George Lawrence ................................................................. 77 
Ilustración 15. Un hombre camina para ser sumergido. ........................................................ 129 
Ilustración 16. Sumergimiento del hombre en el agua. ......................................................... 130 
Ilustración 17. Celebración por los nuevos miembros de la iglesia. ...................................... 130 
Ilustración 18. Los recién bautizados se arrodillan. ............................................................... 131 
Ilustración 19. Imposición de manos. .................................................................................... 131 
Ilustración 20. Momento de alabanza en el culto. ................................................................. 177 
Ilustración 21. Momento de oración. ..................................................................................... 178 
Ilustración 22. Imposición de manos durante un culto. ......................................................... 178 
Ilustración 23. Esquema del mundo cristiano. ....................................................................... 225 
Ilustración 24. Trayectoria institucional de un cristiano. ....................................................... 227 
Ilustración 25. Captura de pantalla de la “Mañana de Victoria 77”. ...................................... 232 
Ilustración 26. Invitación de la iglesia de Terrassa para el Torneo Congregaciones. ............ 237 
  



 10 

  



 11 

RESUMEN  
 
Este estudio explora el proceso de formación del “buen cristiano” en comunidades 

evangélicas/pentecostales transnacionales en Colombia, Chile y España. La investigación 

describe y explica los elementos que configuran esta formación, entendida como un proceso 

relacional, encarnado y situado históricamente. Adoptando un enfoque cualitativo etnográfico, 

complementado con datos cuantitativos, el trabajo de campo se realizó entre 2021 y 2024 en 

sedes de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia/Iglesia Pentecostal Unida de Europa 

(IPUC/IPUE) y la Iglesia Evangélica Apostólica del Nombre de Jesús (IEAN-Jesús). Se 

utilizaron entrevistas, observación participante, grupos focales y un cuestionario sobre la 

percepción de Dios y el “buen cristiano”. El marco teórico se sitúa en la intersección de la 

antropología de la religión, estudios migratorios transnacionales y teorías del embodiment y 

hábitus, empleando el concepto de capital religioso. Los hallazgos principales revelan que la 

formación del buen cristiano es una reconfiguración identitaria profunda, modelada por 

estructuras institucionales y vivencias personales/comunitarias. Las iglesias actúan como 

espacios vitales de apoyo y sentido frente a las incertidumbres de la migración. La percepción 

de Dios es transformadora, fuente de guía y responsabilidad. Rituales como el bautismo en 

agua y el “bautismo en fuego” (glosolalia) son fundamentales para la afiliación y confirmación. 

El cuerpo es un sitio central de aprendizaje y disciplina moral, manifestado en técnicas 

corporales y una estética cristiana distintiva (vestimenta, apariencia). Las crisis vitales son 

reinterpretadas como pruebas de Dios o ataduras a superar, marcando un antes y después en la 

vida de las personas. La comunidad se construye a través de prácticas cotidianas como 

devocionales (“Mañanas de Victoria”), formación doctrinal (REFAM) y eventos sociales 

(“Torneos Congregaciones”), fomentando la unidad de la comunidad. En síntesis, la tesis 

concluye que este proceso es un complejo entramado de experiencias, prácticas y pertenencia 

comunitaria en un mundo percibido como una batalla espiritual, donde la reciprocidad con Dios 

y la entrega personal son pilares para alcanzar la salvación y propósito de vida. 

 

Palabras clave: buen cristiano, pentecostalismo, transnacionalismo religioso, embodiment, 

capital religioso, experiencia religiosa 

 
 
 
 
 
 



 12 

ABSTRACT 

 

This study explores the formative process of the "good Christian" in transnational 

evangelical/Pentecostal communities in Colombia, Chile, and Spain. The research describes 

and explains the elements that constitute this formation, understood as a relational, embodied, 

and historically situated process. Adopting a qualitative ethnographic approach, complemented 

by quantitative data, I conducted fieldwork between 2021 and 2024 at branches of the Iglesia 

Pentecostal Unida de Colombia/Iglesia Pentecostal Unida de Europa (IPUC/IPUE) and the 

Iglesia Evangélica Apostólica del Nombre de Jesús (IEAN-Jesús). My methods included 

interviews, participant observation, focus groups, and a questionnaire on the perception of God 

and the "good Christian". The theoretical framework is situated at the intersection of the 

anthropology of religion, transnational migration studies, and theories of embodiment and 

habitus, employing the concept of religious capital. The main findings reveal that the formation 

of a good Christian is a profound identity reconfiguration, shaped by institutional structures 

and personal and community experiences. Churches act as vital spaces of support and meaning 

in the face of migration uncertainties. The perception of God is transformative, a source of 

guidance and responsibility. Rituals such as baptism by water and the "baptism of fire" 

(glossolalia) are fundamental for affiliation and confirmation. The body is a central site of 

learning and moral discipline, manifested in bodily techniques and a distinctive Christian 

aesthetic (dress, appearance). Life crises are reinterpreted as tests from God or bondages to be 

overcome, marking a before and after in people's lives. Community is built through daily 

practices such as devotionals ("Mornings of Victory"), doctrinal formation (REFAM), and 

social events ("Congregations' Tournaments"), fostering community. In summary, the thesis 

concludes that this process is a complex web of experiences, practices, and community 

belonging in a world perceived as a spiritual battle, where reciprocity with God and personal 

surrender are pillars for achieving salvation and life purpose. 

  

Keywords: good Christian, Pentecostalism, religious transnationalism, embodiment, religious 

capital, religious experience. 

 

 

 

 
 



 13 

RÉSUMÉ 

 
Cette étude explore le processus de formation du « bon chrétien » au sein de communautés 

évangéliques/pentecôtistes transnationales en Colombie, au Chili et en Espagne. La recherche 

décrit et explique les éléments qui configurent cette formation, comprise comme un processus 

relationnel, incarné et historiquement situé. Adoptant une approche ethnographique qualitative, 

complétée par des données quantitatives, le travail de terrain a été réalisé entre 2021 et 2024 

dans des églises de l'Église Pentecôtiste Unie de Colombie/Europe (IPUC/IPUE) et de l'Église 

Évangélique Apostolique du Nom de Jésus (IEAN-Jesús). Les méthodes utilisées comprennent 

des entretiens, l'observation participante, des groupes de discussion et un questionnaire sur la 

perception de Dieu et du « bon chrétien ». Le cadre théorique se situe à l'intersection de 

l'anthropologie de la religion, des études sur la migration transnationale et des théories de 

l'incorporation (embodiment) et de l'habitus, en utilisant le concept de capital religieux. Les 

principaux résultats révèlent que la formation du bon chrétien est une reconfiguration 

identitaire profonde, façonnée par les structures institutionnelles et les expériences 

personnelles/communautaires. Les églises agissent comme des espaces vitaux de soutien et de 

sens face aux incertitudes de la migration. La perception de Dieu est transformatrice, source de 

guide et de responsabilité. Des rituels tels que le baptême d'eau et le « baptême de feu » 

(glossolalie) sont fondamentaux pour l'affiliation et la confirmation. Le corps est un lieu central 

d'apprentissage et de discipline morale, manifesté par des techniques corporelles et une 

esthétique chrétienne distinctive (vêtements, apparence). Les crises de la vie sont réinterprétées 

comme des épreuves de Dieu ou des liens à surmonter, marquant un avant et un après dans la 

vie des personnes. La communauté se construit à travers des pratiques quotidiennes telles que 

des dévotions (« Matins de Victoire »), la formation doctrinale (REFAM) et des événements 

sociaux (« Tournois des Congrégations »), favorisant la communauté. En synthèse, la thèse 

conclut que ce processus est un enchevêtrement complexe d'expériences, de pratiques et 

d'appartenance communautaire dans un monde perçu comme une bataille spirituelle, où la 

réciprocité avec Dieu et le don de soi sont des piliers pour atteindre le salut et un but dans la 

vie. 

 

Mots-clés : bon chrétien, pentecôtisme, transnationalisme religieux, embodiment, capital 

religieux, expérience religieuse. 



 14 

RESUM 

 

Aquest estudi explora el procés de formació del “bon cristià” en comunitats 

evangèliques/pentecostals transnacionals a Colòmbia, Xile i Espanya. La investigació descriu 

i explica els elements que configuren aquesta formació, entesa com un procés relacional, 

encarnat i situat històricament. Adoptant un enfocament qualitatiu etnogràfic, complementat 

amb dades quantitatives, el treball de camp es va realitzar entre 2021 i 2024 a seus de l'Església 

Pentecostal Unida de Colòmbia/Europa (IPUC/IPUE) i l'Església Evangèlica Apostòlica del 

Nom de Jesús (IEAN-Jesús). Es van utilitzar entrevistes, observació participant, grups focals i 

un qüestionari sobre la percepció de Déu i el “bon cristià”. El marc teòric se situa en la 

intersecció de l'antropologia de la religió, els estudis migratoris transnacionals i les teories de 

l’embodiment i l’habitus, emprant el concepte de capital religiós. Els principals resultats 

revelen que la formació del bon cristià és una reconfiguració identitària profunda, modelada 

per estructures institucionals i vivències personals/comunitàries. Les esglésies actuen com a 

espais vitals de suport i sentit davant les incerteses de la migració. La percepció de Déu és 

transformadora, font de guia i responsabilitat. Rituals com el baptisme en aigua i el “baptisme 

de foc” (glossolàlia) són fonamentals per a l'afiliació i la confirmació. El cos és un lloc central 

d'aprenentatge i disciplina moral, manifestat en tècniques corporals i una estètica cristiana 

distintiva (vestimenta, aparença). Les crisis vitals són reinterpretades com a proves de Déu o 

lligams a superar, la qual cosa marca un abans i un després en la vida de les persones. La 

comunitat es construeix a través de pràctiques quotidianes com les devocionals (“Matins de 

Victòria”), la formació doctrinal (REFAM) i els esdeveniments socials (“Tornejos de 

Congregacions”), cosa que fomenta la comunitat. En síntesi, la tesi conclou que aquest procés 

és un complex entramat d'experiències, pràctiques i de pertinença comunitària en un món 

percebut com una batalla espiritual, on la reciprocitat amb Déu i l'entrega personal són pilars 

per assolir la salvació i un propòsit de vida. 

 

Paraules clau: bon cristià, pentecostalisme, transnacionalisme religiós, embodiment, capital 

religiós, experiència religiosa.  



 15 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 16 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTE 1 – INTRODUCCIÓN, METODOLOGÍA, MARCO TEÓRICO Y 
ENCUADRE ANALÍTICO   



 17 

INTRODUCCIÓN 

 

¿Qué significa ser un buen cristiano y cómo se aprende a serlo en contextos de migración y 

transnacionalismo religioso? Este trabajo parte de la convicción de que, para comprender el 

pentecostalismo en su complejidad contemporánea, es imprescindible acercarse a la 

experiencia vivida de los creyentes. En especial, me interesa atender a las formas concretas 

en que las personas construyen y encarnan su relación con Dios: cómo lo nombran, lo sienten, 

lo buscan y cómo esa relación transforma sus vidas. Más allá de estadísticas o discursos 

institucionales, son los cuerpos, las emociones, las trayectorias vitales y los gestos cotidianos 

los que permiten visibilizar lo que significa “ser cristiano” en el día a día. 

Desde esta perspectiva, el eje central de este trabajo es la formación del “buen cristiano” 

entre los pentecostales latinoamericanos en contextos transnacionales. Esta formación no 

puede entenderse como un proceso exclusivamente individual ni como una práctica 

espontánea; está profundamente atravesada por las doctrinas, las estructuras organizativas y 

las dinámicas de socialización de las iglesias a las que pertenecen. Por ello, con esta 

investigación me propongo describir y explicar los elementos que configuran esta formación 

del creyente, en un cruce entre experiencia personal, disciplina institucional y condiciones 

históricas y geográficas concretas. 

En esta línea, resulta clave introducir el concepto de capital religioso, que será central 

a lo largo del trabajo. El capital religioso puede definirse como la acumulación de recursos 

diversos (culturales, económicos, sociales, etc.) en forma de disposiciones corporales y 

discursivas que poseen los evangélicos/as y que les sirven para producir y reproducir la 

religión en diversos espacios. Como todo capital, se trata de una forma de trabajo acumulado 

en el cuerpo que se adquiere a través del tiempo de inversión –lo que Daniel Winchester ha 

llamado “inversión somática”– e incorporación, y que tiene efectos prácticos en las 

comunidades evangélicas: permite ganar prestigio, acceder a privilegios de distintos tipos y 

establecer una determinada comprensión del mundo en relación con otras formas de vida o 

sistemas de sentido. Esta noción permitirá pensar no solo cómo se forma un creyente, sino 

también cómo se valora y legitima dicha formación dentro del campo religioso evangélico. 

Para abordar esta cuestión, resultará necesario situar primero el fenómeno religioso 

pentecostal en su dimensión histórica y geopolítica. El pentecostalismo, ampliamente 

documentado en su expansión por América Latina desde mediados del siglo XX (Martin, 

1990; Stoll, 1990; Bastian, 1993; Bidegaín & Sánchez, 2010), ha transformado de forma 

significativa el panorama religioso de la región latinoamericana. En algunos países de esta 



 18 

región, su establecimiento coincidió con periodos de aguda violencia política y social. En 

medio de este contexto, las iglesias evangélicas y pentecostales encontraron espacios de 

acción, especialmente en zonas rurales, donde se consolidaron como ámbitos de desarrollo 

comunitario y espiritual. Sin embargo, este mismo contexto hostil también generó 

persecuciones, desplazamientos y migraciones que obligaron a estas comunidades a moverse 

dentro y fuera de estos países. La movilidad, en este sentido, no solo fue una consecuencia de 

la violencia, sino también una extensión del mandato evangelizador de llevar el mensaje a 

todas las naciones. 

En las últimas décadas, estos movimientos se han intensificado con las dinámicas 

migratorias globales, dando lugar a lo que diversos autores denominan la transnacionalización 

religiosa (Bava, 2011; Argyriadis et al., 2016). Iglesias evangélicas y pentecostales 

latinoamericanas y africanas se han instalado en Europa respondiendo a sus comunidades 

migrantes, pero también con el objetivo de expandirse hacia la población local. Este 

fenómeno, que André Mary (2012) ha descrito como una “reconquista espiritual” a la inversa, 

plantea preguntas clave sobre cómo estas iglesias se adaptan a nuevos contextos, y cómo 

transforman sus prácticas, discursos y estructuras en el proceso. Explorar estas 

transformaciones entre Colombia, Chile y España permite comprender cómo se articulan las 

experiencias religiosas en tránsito, así como los significados que adquieren en distintos 

escenarios sociales y culturales. 

Ahora bien, este trabajo no se centra únicamente en los aspectos institucionales o 

sociológicos del fenómeno. Si bien es necesario comprender el contexto histórico y 

organizativo en que se insertan estas iglesias, el énfasis aquí recae en las dimensiones 

subjetivas, corporales y emocionales de la vida religiosa. Este trabajo propone explorar los 

significados que los creyentes atribuyen a Dios y a la noción del “buen cristiano”, los rituales 

que marcan sus trayectorias, las prácticas que configuran una corporalidad cristiana y las 

experiencias espirituales que definen momentos de transformación en sus vidas. ¿Qué 

imágenes y representaciones de Dios circulan en estos espacios? ¿Cómo se manifiestan en el 

cuerpo, en la voz, en las emociones? ¿Qué momentos son vividos como decisivos en el 

camino de devenir un “buen cristiano”? 

Estas preguntas conducen, finalmente, a una reflexión sobre cómo se aprende a “ser 

cristiano”. A través del seguimiento de trayectorias individuales y de la observación de la 

vida comunitaria, se analiza cómo se transmite, interioriza y corporiza la idea del “buen 

cristiano”. Esto implica indagar en el discurso de las iglesias y de sus pastores, en los valores 

que se enseñan y en los mecanismos —rituales, afectivos, disciplinarios— mediante los 



 19 

cuales se forma al creyente. No se trata solo de aprender a creer, sino de aprender a vivir de 

cierta manera: con determinados gestos, afectos, posturas y formas de estar en el mundo. 

En términos teóricos y metodológicos, esta investigación se enmarca en la intersección 

entre la antropología de la religión, los estudios migratorios y los enfoques fenomenológicos 

del cuerpo. Resultan especialmente relevantes el enfoque del embodiment propuesto por 

Thomas Csordas (1990), los conceptos de hábitus y hexis corporal de Pierre Bourdieu, así 

como las contribuciones recientes sobre religión vivida (Ammerman, 2020) y 

transnacionalismo religioso (Levitt, 2003, Levitt & Jaworsky, 2007; Steigenga et al., 2008; 

Salzbrunn, 2007; Lozada, 2003). Estos marcos permiten pensar cómo la religión actúa no solo 

como sistema simbólico o como institución, sino como experiencia situada que atraviesa el 

cuerpo, las emociones y la vida cotidiana. 

Finalmente, esta tesis también busca ofrecer un aporte crítico al campo de los estudios 

sobre el pentecostalismo, al poner el foco en los dilemas, tensiones y contradicciones que 

enfrentan los creyentes en su proceso de conversión y en su esfuerzo por vivir conforme a los 

valores del “buen cristiano”. En ese camino, el apoyo de la comunidad y la relación con Dios 

se constituyen en fuentes fundamentales de sentido, consuelo y orientación para navegar la 

complejidad de la vida migrante. En suma, este trabajo propone una mirada atenta y situada 

sobre el modo en que las personas viven su fe, se transforman a través de ella y, en ese 

proceso, buscan aprender a ser, cada día, mejores cristianos. 

  



 20 

CAPÍTULO I – DISEÑO METODOLÓGICO DEL ESTUDIO 
 

1. Ingreso y recuento del trabajo de campo 

 

Este trabajo se centra en el estudio de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia (IPUC), 

conocida en España como Iglesia Pentecostal Unida de Europa (IPUE) y en la Iglesia 

Evangélica Apostólica del Nombre de Jesús (IEAN-Jesús) con sede en Chile. La elección de 

estas iglesias responde a varios factores: por un lado, la IPUC es la primera iglesia pentecostal 

establecida oficialmente en Colombia alrededor del año 1937, lo que le confiere una trayectoria 

institucional extensa; por otro lado, esta iglesia cuenta con una presencia significativa a nivel 

internacional, con más de 140 sedes en España y cuatro de ellas en Barcelona. Esta expansión 

transnacional, su fuerte impronta misionera y la ausencia de estudios etnográficos sobre ellas 

en la literatura académica, hicieron de la IPUC/IPUE y la IEAN-Jesús, un caso ideal para 

explorar cómo se da la formación del “buen cristiano” dentro de estos espacios religiosos que 

acompañan la vida cotidiana de sus miembros, en especial, colombianos, ecuatorianos, chilenos 

y otros latinoamericanos que tienen trayectorias vinculadas a procesos migratorios, en 

contextos urbanos europeos y del Cono Sur. 

Los primeros acercamientos al campo se dieron en el año 2020, en plena pandemia de 

la COVID-19, poco después de haberme matriculado en el doctorado. Durante la cuarentena 

obligatoria en un piso del Raval (Barcelona), comencé una búsqueda por internet sobre iglesias 

pentecostales colombianas en la ciudad. Sin embargo, por las restricciones sanitarias, muchas 

de estas iglesias estaban cerradas o no respondían los mensajes. Sin embargo, por causa de la 

pandemia regresé a Colombia indefinidamente donde continué la búsqueda y fue entonces 

cuando encontré la IPUC. Decidí contactarla a través de un número telefónico que encontré en 

su página de Facebook y una joven del comité de jóvenes me respondió muy amablemente por 

videollamada, me facilitó contactos de otros jóvenes y me invitó a participar en actividades 

virtuales de la iglesia mediante la plataforma Zoom. 

Estas condiciones marcaron mis primeros pasos en el campo y mis dos primeros años 

de doctorado ya que la mayoría de trabajo tuvo que realizarse de forma virtual, desde Colombia 

y después en Chile, dado que los efectos de la pandemia y el confinamiento en estos dos países 

comenzaron meses después que en España. De esta manera, empecé a involucrarme en 

actividades como reuniones juveniles, lecturas bíblicas, encuentros de REFAM (Reuniones 

Familiares de Amistad), e incluso en cenas comunitarias por Zoom.  



 21 

Gracias a estos vínculos iniciales pude conocer más sobre la historia institucional de la 

IPUC y su red de misiones en otros países latinoamericanos como Ecuador y Chile. Este 

aspecto me llamó la atención, ya que en la literatura es bastante más común encontrar estudios 

sobre iglesias extranjeras europeas o norteamericanas establecidas en América Latina, pero no 

sobre iglesias latinoamericanas en otros países latinoamericanos. Me interesó entonces 

explorar si estas misiones en países como Ecuador o Chile respondían a la presencia creciente 

de migrantes colombianos, y si su establecimiento estaba vinculado a las necesidades de estos 

o si respondían a otros elementos. 

Si bien el caso de Ecuador captó mi interés, por falta de financiamiento y la situación 

de incertidumbre que se vivía decidí no realizar trabajo de campo allí. Solo logré entrevistar a 

un pastor ecuatoriano de la IEAN-Jesús, contacto facilitado por una pastora ecuatoriana en 

Chile. Elegí entonces realizar trabajo de campo en Chile, durante el primer semestre de 2022 

porque tenía un contacto cercano que me facilitaba la entrada a una sede de la Iglesia 

Evangélica Apostólica del Nombre de Jesús (IEAN-Jesús). Esta iglesia, de origen ecuatoriano, 

fue anteriormente una misión de la IPUC colombiana, establecida en Chile a finales de los años 

90. Además, el hecho de que Chile fuera el primer país suramericano en recibir el 

protestantismo y actualmente, uno de los países en donde la población protestante es numerosa, 

representaba una oportunidad para observar la trayectoria del protestantismo en este lugar del 

mundo desde finales del siglo XIX, así como las trayectorias de las personas cristianas 

migrantes en este país. 

Durante mi estancia en Chile, entre diciembre de 2021 y junio de 2022, conocí a 

miembros de la iglesia con diversos orígenes de algunos países sudamericanos, aunque en su 

mayoría, la IEAN-Jesús se componía principalmente de ecuatorianos recién llegados, 

bolivianos, peruanos, colombianos residentes desde hacía décadas, familias chilenas 

convertidas con la llegada de la iglesia, y más recientemente, venezolanos y haitianos. Allí viví 

en casa de Salma, una mujer evangélica parte de la IEAN-Jesús que vivía en el cerro Rodelillo 

entre Valparaíso y Viña del Mar y que participaba semanalmente de actividades propuestas por 

varias iglesias de manera virtual, incluyendo la iglesia IEAN Jesús - Chile. Gracias a ella, pude 

acercarme a su familia que también pertenece a la IEAN-Jesús desde hace más de veinte años 

y que inició su obra en Algarrobo, donde ella vivía junto con sus hijos, su esposo y sus padres. 

Estando en su casa y a medida que empecé a ganar su confianza, fui invitada a los encuentros 

que organizaba con sus “hermanas”, como ella llama a sus amigas cristianas, en la casa de una 

de ellas. Después de haber estado en dos reuniones para tomar el té en la casa de la “hermana” 



 22 

Ruth –cuyo esposo es pastor– y de manifestarles mi interés por sus experiencias religiosas, 

organizamos unas onces donde charlamos sobre su trayectoria de vida dentro de la iglesia. 

A pesar de ser la primera reunión “formal” donde haría preguntas más dirigidas sobre 

mis intereses de la investigación, los encuentros anteriores me sirvieron para poder pensar qué 

aspectos de mi investigación trabajar en Chile. Por lo tanto, esta reunión se enfocó en recoger 

las categorías y conceptos de lo que significa el ser cristiano (quién es o quién puede ser un 

“buen cristiano”, comportamientos/actitudes que refieren como cristianos, momentos 

importantes) desde sus narrativas y experiencias de su vida cotidiana en donde estos aspectos 

son fundamentales. Además, el haber tenido la oportunidad de participar de sus momentos de 

encuentro antes y de ver la importancia de las redes que se forman entre ellas les hice preguntas 

sobre los tipos de apoyo que se dan dentro del contexto de la iglesia y la relevancia que tenían, 

durante el momento de pandemia, estos lazos especialmente en su vida cotidiana ya que entre 

ellas había un gran trabajo en comunidad que se basaba en el intercambio de productos 

(alimentarios, cerámica, ropa), apoyo emocional, económico; organización de reuniones para 

orar, cadenas de oración por redes sociales, viajes entre la región central y al sur de Chile para 

visitar a otros “hermanos”, o acogida de hermanos provenientes de otras misiones en el país. 

En Algarrobo tuve la oportunidad de quedarme durante varios fines de semana en la 

casa de la familia de Rosita Aranda, madre de Salma, quien me permitió adentrarme en su vida 

cotidiana, compartir con su familia –esposo e hijas– y acompañarla a la iglesia los domingos 

cuando estaba abierta. Ella fue una de las primeras mujeres que se afilió a la iglesia recién fue 

creada su sede en Algarrobo, que fue la primera sede en Chile de la IEAN-Jesús, junto con 

todas sus hijas y su esposo. Estar rodeada de su familia y participar en sus actividades me 

permitió acercarme a su vida más íntima, además de poder participar de momentos más 

solemnes como la oración o la lectura diaria de la biblia.  

Compartiendo con esta familia, se me permitió fotografiar su archivo visual que se 

encontraba expuesto en algunos muros de su casa mientras me explicaba la historia e 

importancia de cada fotografía, así como de los personajes que allí aparecen como los pastores 

misioneros, obreros; los eventos importantes que han vivido como familia e iglesia como los 

bautizos, el matrimonio, los encuentros de amigos, las santas cenas y las convenciones; eventos 

que son importantes tanto dentro de la iglesia como dentro de cada familia. 



 23 

 
Ilustración 1. Bautizo de Rosita Aranda en la playa de Algarrobo1. 

 
 

Esta práctica es habitual dentro de los hogares de algunas personas de la iglesia en Chile donde 

suelen hacer collages con fotografías de momentos importantes que cuelgan en el salón de sus 

casas o en las habitaciones, como testimonio de su fe. En el caso de la familia Aranda, las fotos 

estaban colgadas dentro de marcos de madera pequeños y medianos o en algunos casos, estaban 

pegados sobre los cuadros, en el caso de los certificados o menciones que recibieron. También 

se hace lo mismo con los diplomas que reciben por alguna formación o participación en 

encuentros. En las casas de algunos miembros en Barcelona también es habitual, pero no es tan 

común como en Chile, probablemente porque de las pocas casas que visité en Barcelona, 

muchas personas compartían piso con otras personas y no solían exponer estas fotos en los 

espacios comunes. 

 
1 Fotografía del archivo de Rosa Aranda y familia. Fotografía realizada por la autora con el permiso de la familia. 



 24 

 
Ilustración 2. Salón de la casa de Rosa Aranda2. 

 
 
 

 
Ilustración 3. Certificado por “un servicio con excelencia” de Rosa Aranda3.  

 
 
 

 
2 Fotografía del archivo de Rosa Aranda y familia. Fotografía realizada por la autora con el permiso de la familia. 
3 Entregado a Rosita Aranda en el 2008 por la iglesia. Fotografía realizada por la autora con el permiso de la 
familia. 



 25 

 
Ilustración 4. Collage de certificados de participación en seminarios y cultos de Rosita Aranda4. 

 
 
 

 
Ilustración 5. Comedor de la casa de Rosita Aranda5. 

 
4 Se encuentra colgado en el salón de su casa. Fotografía realizada por la autora con el permiso de la familia. 
5 En su comedor tiene colgadas fotografías de su bautismo, certificados de participación en seminarios y cultos y 
del matrimonio de uno de sus nietos que hoy en día es pastor de la iglesia. Fotografía realizada por la autora con 
el permiso de la familia.  



 26 

 
Ilustración 6. Collage de fotos realizado por Rosita A.6. 

 
Gracias a la familia Aranda pude conocer al pastor de la iglesia de Algarrobo quien me abrió 

las puertas de su sede amablemente y me permitió participar en varios cultos de domingo. Pude 

entrevistarlo a él y conocerlo, lo que facilitó mi acceso a otros pastores del norte de Chile a 

quienes entrevisté de manera virtual los meses siguientes (ya que se encontraban a muchas 

horas de diferencia del centro de Chile donde yo me encontraba). Ya que me interesaba mucho 

conocer la historia de la iglesia para entender su funcionamiento, me di a la tarea de entrevistar 

a los dieciocho pastores de la iglesia en todo Chile. Sin embargo, solamente logré contactarme 

con nueve por dificultades que menciono en el apartado de dificultades metodológicas. 

Durante los meses siguientes, visité otras sedes en la región metropolitana de Santiago 

como Paine, Colina y La Pintana, aunque las restricciones sanitarias seguían limitando las 

reuniones presenciales. Los cultos eran esporádicos, cada quince días o una vez al mes, pero 

con el levantamiento progresivo de las restricciones, pude desplazarme con mayor libertad.  No 

obstante, muchas sedes se encontraban en zonas periféricas y de difícil acceso o consideradas 

peligrosas y ello limitó la frecuencia de mis visitas. En algunos casos, solo pude ir una vez y 

 
6 Fotografías del día de su bautizo colgadas en el salón. Fotografía realizada por la autora con el permiso de la 
familia. 



 27 

acompañada del pastor o algún miembro que me llevaba al lugar. Cuando estuve sola siempre 

intentaba llegar e irme en taxi, si la economía me lo permitía. 

Las condiciones materiales de esta iglesia en Chile eran bastante precarias. Al tratarse 

de una iglesia misionera, vivía de la ayuda de sus miembros. En Valparaíso, por ejemplo, la 

sede se encontraba en una casa humilde en el sector de Playa Ancha construida por el pastor 

obrero Jorge y su esposa, Patricia, una pareja ecuatoriana que había llegado no hace muchos 

años al país. Dado que los pastores obreros no reciben salario, deben autofinanciarse, lo que se 

hace especialmente difícil cuando no pueden trabajar formalmente y deben costear no solo su 

manutención sino también los elementos necesarios de la iglesia como el sonido, mobiliario, 

instrumentos, un local, etc. En este caso, la pareja pastoral vendió todas sus pertenencias en 

Ecuador para poder comprar un terreno y construir su casa/iglesia en Chile, enfrentando 

enormes dificultades para cubrir gastos diarios. 

La mayoría de las sedes que visité pertenecientes a esta iglesia estaban ubicadas en 

barrios bastante humildes y funcionaban como viviendas y templos a la vez. No estaban 

abiertas todo el tiempo, y muchas no contaban con una congregación estable, por lo que los 

cultos se transmitían por Facebook a feligreses conectados desde otras ciudades o desde 

Ecuador y Colombia. Los pastores debían desplazarse constantemente en coche o en bus para 

realizar visitas a domicilio y organizar cultos más privados entre los miembros de la sede que 

no podían desplazarse. Su labor era itinerante, centrada en construir una comunidad donde aún 

no la había. 

Al ser una iglesia de carácter misionero, la acción de personajes claves tales como el 

pastor misionero son esenciales para la circulación de la palabra y la fe en actividades que 

reúnen a las familias evangélicas como “amigos de Dios” en grandes familias que constituyen 

la iglesia a nivel barrial, local, nacional, transnacional y, por supuesto, virtual. Sobre esto, los 

pastores misioneros, al ser los líderes de las iglesias en los países a los que se envía una misión, 

están encargados de organizar actividades que conecten a sus miembros a estos niveles.  

En ese sentido, tuve la oportunidad de seguir la gira musical organizada por IEAN-

Jesús Ecuador –llamada “Encuentro de Amigos”– de David Guzmán, cantante evangélico 

ecuatoriano, que pertenece a la iglesia IEAN-Jesús en Ecuador y quien viajó por todas las sedes 

de la iglesia en Chile, junto con su hermano (el pastor misionero Daniel Guzmán) para realizar 

conciertos durante los meses de abril y mayo en tres sedes de la quinta región de Chile en las 

ciudades de Valparaíso y Santiago: Paine y La Pintana.  

 



 28 

 
Ilustración 7. Imagen difundida por los grupos de WhatsApp de la iglesia para invitar al “Encuentro de 

Amigos”. 

 

En cada sede, los pastores designados y sus familias eran quienes se encargaban de preparar 

tanto el recibimiento del cantante y el pastor misionero como de las personas miembros de la 

iglesia que asistían a los eventos. En familia preparaban la decoración del lugar, realizaban la 

limpieza, las esposas de los pastores eran las encargadas de la comida y los hijos participaban 

en la banda musical que animaba los conciertos. En cada iglesia la asistencia variaba 

dependiendo de la antigüedad y el establecimiento de la iglesia en el barrio/ciudad.  

En Valparaíso, al ser en ese entonces una sede en proceso de consolidación asistíamos 

muy pocas personas (éramos diez personas, pero solamente tres ajenas a la iglesia). Previo a 

este y a otros encuentros, había un “perifoneo” que consistía en salir con un micrófono y un 

parlante para invitar a los vecinos que se acercaran a la iglesia y asistieran a los eventos. En el 

caso del “Encuentro de Amigos” en Valparaíso, llamaba la atención el apoyo que tuvo el evento 

por parte de los miembros más activos ya que en esta ocasión asistieron el pastor de Algarrobo, 

sus ayudantes y acólitos que simultáneamente entregaban volantes para dar a conocer de dios 



 29 

y difundir la dirección de la iglesia en el barrio. Además, ese mismo día se realizaron dos cultos 

pequeños en las esquinas más importantes de la calle donde estaba situada la casa del pastor, 

hablándole a los vecinos con mensajes de paz, salvación y de la necesidad de dejar entrar a 

Dios en los corazones. También se realizaban cánticos y oraciones.  

 

 
Ilustración 8. “Perifoneo” en la calle 19 del barrio Porvenir Bajo en Playa Ancha (Valparaíso)7. 

 
A Paine asistí por invitación del pastor David Changoluisa quien amablemente me abrió las 

puertas de su hogar el día del Encuentro de Amigos, por lo que pude además de charlar con él, 

almorzar con su familia y observar la exhaustiva preparación para este tipo de eventos ya que 

además de estar pendiente de la logística. Cada sede esperaba al cantante y al pastor misionero 

con diversos regalos (que incluían objetos de uso personal como camisetas de un equipo de 

fútbol chileno, y/o premios como un disco de oro que le dieron al cantante en La Pintana). Por 

lo general, para entregar estos regalos la sede entera hacía una colecta de dinero con la que 

pagaban por estos obsequios que se entregaban al final de cada evento y que cerraba con un 

agasajo a los asistentes en diversas comidas y bebidas que también son aportadas por los 

asistentes.  

 

 
7 En la foto de derecha a izquierda: Jorge Ruíz (Pastor Obrero de Valparaíso), Daniel Guzmán (Pastor Misionero) 
y ayudante de la iglesia de Valparaíso. Fotografía: Laura Ramírez Rodríguez. 



 30 

 
Ilustración 9. Encuentro de Amigos en Paine8.  

 

A diferencia de los dos eventos anteriores, en La Pintana (comuna de Santiago ubicada en el 

sur de la ciudad) el evento tuvo que realizarse al aire libre en una cancha de fútbol que fue 

alquilada. En este evento hubo más personas entre de los organizadores y participantes. Aquí 

también había una asistencia mayor de los pastores y familias que viajaron de otras partes de 

Chile para asistir al evento y compartir con toda la comunidad. Este evento tenía la misma 

estructura de los encuentros anteriores, pero a diferencia de los otros, un grupo de mujeres de 

diversas nacionalidades (colombiana, ecuatoriana, chilena) cantaban canciones para animar y 

abrir el evento antes de que actuara David Guzmán. La cancha de fútbol estaba decorada para 

el evento y hacia el final, el cantante salió de la cancha para invitar a los vecinos y personas 

que se detenían a observar para que se acercaran al púlpito a arrodillarse y orar. 

 
8 David Guzmán, el cantante, se encuentra en el púlpito y varios asistentes arrodillados. Otros pastores están 
orando con sus manos encima de las cabezas de los asistentes. El evento está siendo transmitido por las redes 
sociales en simultáneo. Fotografía realizada por la autora. 



 31 

 
Ilustración 10. Encuentro de Amigos en La Pintana9.  

 

El final de estos encuentros era siempre bastante emotivo y por lo general provocaba diversas 

emociones en los asistentes quienes pasaban al frente, se arrodillaban, hablaban en lenguas, 

lloraban, oraban mientras el cantante hacía reflexiones con una música sentimental. En 

ocasiones, se pedía que algunas personas pasaran al frente y se arrodillaran para recibir al 

Espíritu Santo. En estos momentos, todos se abrazaban, se tomaban de las manos y abrazaban 

a los pastores. Había oraciones colectivas y puestas de manos sobre los fieles de parte de los 

pastores. Estos encuentros también eran transmitidos simultáneamente por Facebook donde las 

personas de otras ciudades/países podían verlos. Personas de otros países también participaban 

de manera virtual reaccionando a manera de comentarios durante la transmisión en vivo. 

Durante las entrevistas con los pastores y mi propia observación, la pandemia de covid-

19 afectó el tipo de acercamiento de los pastores con su comunidad y sus metodologías en 

momentos importantes en la vida de sus feligreses. La pandemia hizo que los pastores tuvieran 

que adaptarse a la no presencialidad y en consecuencia, transformar las formas en las que daban 

su mensaje a través de una pantalla y por las redes sociales. En varias ocasiones, tuve la 

oportunidad de asistir en Valparaíso a los cultos que se realizaban de manera virtual (debido a 

la pandemia, pero también debido a que la iglesia está en proceso de consolidación) y con muy 

pocos o cero participantes presenciales ya que muchos habitan en otras ciudades de los 

alrededores como Reñaca, Quilpué, Villa Alemana, entre otras).  

 
9 Abrazo de los asistentes a los pastores asistentes al evento. El cantante ora por ellos y dedica el concierto a su 
obra en Chile. Fotografía propia. 

 



 32 

 

 
Ilustración 11. Momento de la prédica hecha por Patricia, esposa del pastor Jorge10.  

 
 

La estructura de estos cultos virtuales seguía la misma estructura de los cultos presenciales 

(introducción, lectura de la biblia, mensaje, cantos, oración, canto) y la misma organización 

espacial; la única diferencia es que no había participantes excepto por el pastor, su esposa y 

algunos ayudantes. En el caso de la ilustración 11, yo era la única asistente por lo que en 

ocasiones el pastor o su esposa establecían algún tipo de contacto visual conmigo, pero la 

mayoría del tiempo estaban mirando la cámara que estaba en el trípode frente al escenario como 

se observa en la fotografía. La duración de los cultos virtuales era de aproximadamente una 

hora y media o menos. Estos eran transmitidos por Facebook ya que cada sede contaba con su 

página administrada por el pastor donde se daban las noticias más importantes, se avisaba de 

los eventos a venir y se transmitían las reuniones, cultos, fotografías y videos de las actividades, 

entre otras. Esta dinámica se mantuvo tiempo después del final de la pandemia.  

 
10 En la imagen, Patricia se encuentra haciendo la lectura de la biblia a la derecha y a la izquierda Lucas, un joven 
que colaboraba en la iglesia de Valparaíso, pero pertenecía a la de Algarrobo. Fotografía propia. 

 



 33 

Durante las transmisiones, algunas personas intervenían en vivo saludando desde 

diversos lugares y/o países, pidiendo que se orara por la salud de algún miembro de la iglesia 

o indicando los libros de la iglesia a los cuales se está haciendo referencia, también hay 

reacciones (las que estaban disponibles en Facebook: me gusta, me encanta, me importa, me 

divierte, me asombra) o con stickers también disponibles en la aplicación.  

 

 

 
Ilustración 12. Transmisión de un culto de Escuela Dominical11. 

 
 

Después de este trabajo en Chile, regresé a Colombia a mediados de 2022 con la intención de 

poder trasladarme de nuevo a Barcelona seis meses después, una vez ya superadas todas las 

barreras y efectos de la pandemia, y continuar el trabajo de estas iglesias en España. Decidí 

entonces contactar con la Iglesia Pentecostal Unida de Europa12, que en Barcelona contaba con 

dos sedes: una en la ciudad y otra en Cornellà de Llobregat. A diferencia de la iglesia en Chile, 

la IPUE tenía una institución mucho más consolidada pues llevaba muchos más años de haber 

sido establecida, y, además, contaba con una nave alquilada exclusivamente para funcionar 

como templo, que en ese momento estaba ubicada en un sótano de un edificio en el barrio de 

Vilapicina. 

La sede “Barcelona Segunda”, como la denominan coloquialmente sus miembros, 

cuenta con aproximadamente 250 a 300 asistentes, entre miembros formalmente registrados y 

simpatizantes. La mayoría de esta población tiene orígenes colombianos. Particularmente, 

muchas familias cuyos padres superan los 50 años migraron a España en las primeras oleadas 

 
11 Captura de pantalla de la transmisión por la página de Facebook de la sede de Valparaíso de la iglesia IEAN. 
En la fotografía aparece el pastor Jorge Ruíz. 
12 No confundir con la Iglesia Pentecostal Unida de España.  



 34 

de colombianos durante los años 90, impulsadas por el recrudecimiento del conflicto armado 

y el narcotráfico en distintas regiones de Colombia. Un número significativo de estas familias 

proviene del Eje Cafetero (occidente del país) y de los departamentos de Santander y Norte de 

Santander (nororiente). 

Algunas de estas personas ya formaban parte de la Iglesia Pentecostal Unida de 

Colombia (IPUC) en sus lugares de origen, mientras que otras se vincularon a la congregación 

una vez asentadas en Barcelona, siguiendo redes de amistad y familiares. Durante los primeros 

años de llegada, antes del establecimiento de una sede local de la IPUE en Barcelona (a 

principios de los 2000), varios migrantes asistieron a la Iglesia Evangélica Apostólica del 

Nombre de Jesús (IEAN), ubicada en Badalona, debido a su cercanía doctrinal e histórica con 

la IPUC. En otros casos, como en la ciudad de Logroño, la ausencia de una sede de la IPUE 

llevó a los migrantes a integrarse en congregaciones evangélicas afines. 

Las familias que arribaron en esta primera etapa son actualmente las que han 

permanecido por más tiempo en la iglesia, incluyendo a la familia pastoral, y han participado 

activamente en su proceso de consolidación y crecimiento. En los últimos años, la llegada de 

nuevos migrantes colombianos, especialmente desde 2023, ha reforzado este crecimiento13. 

Muchos de los recién llegados son jóvenes de entre 20 y 30 años, provenientes en su mayoría 

de Barranquilla y otras zonas de la Costa Atlántica. Algunos migran como estudiantes; otros 

llegan como turistas con la expectativa de regularizar su situación posteriormente, 

desempeñándose inicialmente en sectores informales como el cuidado de personas mayores o 

niños, en el caso de las mujeres, y la construcción, en el caso de los hombres. Una proporción 

considerable de estos nuevos miembros enfrenta situaciones de irregularidad administrativa, lo 

que condiciona su acceso a servicios básicos como salud o banca. 

Mi primer contacto en esta sede de la iglesia fue con el pastor Samuel Bañol, un 

colombiano de 51 años originario de la ciudad de Cartago en el Eje Cafetero. El pastor me 

invitó a un culto de domingo al que asistí en febrero de 2023. La iglesia en ese entonces estaba 

ubicada cerca de la estación de metro Virrei Amat en Vilapicina, un barrio ubicado en la zona 

del Nou Barris de Barcelona sobre los ejes del paseo de Fabra i Puig y de Maragall14. Hacia 

enero de 2022 el porcentaje de extranjeros que vivían en esta área era de 15,08%15 y entre las 

 
13 Según los datos del Instituto Nacional de Estadística de Cataluña más recientes hasta el 1 de enero de 2024: 
https://www.idescat.cat/poblacioestrangera/?geo=mun:080193&nac=a&b=12&lang=es 
14 Para más información sobre el barrio consultar https://ajuntament.barcelona.cat/noubarris/es/el-distrito-y-sus-
barrios/vilapicina-i-la-torre-llobeta 
15 Datos estadísticos del barrio Vilapicina i la Torre Llobeta (Nou Barris) actualizados a julio 2023. Cabe aclarar 
que estas estadísticas oficiales están discriminadas únicamente por sexo y carácter nacional o extranjero. De estas 
 



 35 

tres nacionalidades más presentes estaban los colombianos. Después de caminar unos diez 

minutos llegué a lo que parecía una bodega en la planta 0 de un edificio. La entrada daba a un 

aparcamiento y hacia la izquierda había dos puertas blancas. Una de ellas era la entrada a una 

cocina y un pequeño cuarto que estaba condicionado como comedor para varias personas y la 

otra era la entrada a la iglesia. Ese domingo que llegué a la iglesia el pastor Samuel, que se 

encontraba en la entrada del aparcamiento, me recibió con una gran sonrisa, me dio la mano y 

me preguntó cómo había llegado a la iglesia. Le comenté que ya la conocía desde Colombia 

mientras bajábamos por la rampa hacia la entrada de la iglesia. Allí había tres hombres que 

saludaban a todas las personas, entre esos Alexis y Ángel que siempre están en la puerta dando 

la bienvenida alegremente a las personas que llegan allí.  

El pastor me presentó, me dieron la bienvenida y me llevaron adentro donde estaba 

Miguel, un joven colombiano, que estaba encargado de pedirnos los datos a los nuevos. 

Después de pedirme mi nombre, teléfono y otros datos me hizo entrega de una bolsa de cartón 

con una botella de agua, un flyer de la iglesia y unos chocolates. Me anotó también en un grupo 

que se llama REFAM y me dijo que si me interesaba se reunían todos los miércoles por Zoom. 

Me preguntó también si era bautizada y anotó que no. 

 Desde que entré a la iglesia las personas que había conocido incluido el pastor eran 

colombianas, lo cual no me sorprendía dado el origen de la iglesia. Lo primero que me 

preguntaron Alexis y Ángel al entrar fue “¿de dónde es usted?” a lo que yo respondí “del mismo 

lugar de dónde son ustedes” –porque había notado sus acentos–, y ellos se rieron. Esta pregunta 

se convirtió en parte del ritual de bienvenida. Al fondo de este salón había un chiringuito donde 

vendían productos colombianos (bebidas, paquetes, dulces, etc.) y a la izquierda había otra 

puerta gris más grande que daba la entrada al lugar de culto. Otro miembro de la iglesia estaba 

allí para dar la mano a los recién llegados, saludar y ubicarlos en los lugares.  

Había mucha gente, no había muchas sillas disponibles y hacía bastante calor dentro. 

Cuando llegué estaban en el momento de la alabanza. Había varias familias y lo que me llamó 

la atención mucho más es que había bastantes niños y jóvenes. Poco a poco se acababan los 

sitios y los encargados de acomodar a la gente tenían que ir trayendo más sillas para acomodar 

a los recién llegados en los espacios libres. Después de que se acabó la alabanza un hombre 

tomó el micrófono y comenzó a saludarnos a todos mientras se mostraba un video en unos 

televisores que se encontraban al frente de nosotros. El pastor tomó el lugar del hombre que 

 
no podemos saber ni edades, etnias, u otras: 
https://ajuntament.barcelona.cat/estadistica/castella/Estadistiques_per_territori/Documents/barris/44_NB_Vilapi
c_tllob_2023.pdf 



 36 

hablaba para explicar que era el video de la despedida y posesión de una familia pastoral que 

se iría a continuar la misión de la iglesia en Austria. Después de mostrar el video, el pastor 

comentó un poco sobre la apertura de la iglesia en este país y pidió a todos una oración por esta 

misión. Este día el culto duraría aproximadamente tres horas. 

 Al ser los domingos días de Escuela Dominical, cada día se presenta un tema diferente 

dependiendo del mes y del tema que se esté tratando en ese momento. Como la iglesia trabaja 

por misiones, cada mes tiene una misión específica y un nombre con el que se promociona el 

tema dentro de la iglesia en los anuncios semanales –que se transmiten antes del inicio de los 

cultos de la semana– y a través de las redes sociales. Al ser una iglesia pentecostal basada en 

las enseñanzas de la biblia únicamente los temas de las escuelas dominicales suelen versar 

sobre la biblia. Por ejemplo, el día 26 de marzo de 2023 el tema era “¿Es la biblia viable?” y a 

partir de esta pregunta el pastor comienza a reflexionar sobre la “ignorancia” de las personas 

que “desconocen las escrituras tratándolas como un libro más” y la importancia de leer la 

palabra de Dios y recibir “la luz en el alma, un cambio de vida, paz, un milagro” (Notas de 

campo sobre la prédica Pastor Samuel B., Barcelona, 2023). Estas “escuelas dominicales” 

tienen un carácter pedagógico en las que el pastor se convierte en una especie de educador que 

les enseña a los miembros de la iglesia sobre diversos temas importantes en la vida cotidiana a 

través de la lectura en voz alta de enseñanzas de la biblia, versículos que se recitan en público 

en donde se prueba, al azar, qué tan familiarizadas están las personas con la biblia16. 

Después del culto, se generaban espacios de socialización en los que los jóvenes 

organizaban salidas, celebraban cumpleaños o simplemente conversaban. Una de las primeras 

características que llamó mi atención al comenzar a asistir a los cultos de la “Barcelona 

Segunda” fue la importante presencia de jóvenes en la congregación y su papel central en la 

vida comunitaria. Los jóvenes son actores clave en el mantenimiento y la expansión de la 

iglesia: organizan actividades, sostienen los distintos grupos internos, coordinan eventos, 

reciben a los recién llegados, gestionan los canales de comunicación y conforman la banda 

musical. De este modo, son un componente fundamental en la dinámica y vitalidad de la 

congregación. 

 
16 Durante los momentos donde había interrupciones durante los cultos ya fuera por problemas técnicos o algún 
otro motivo, un miembro del comité de bienvenida, de caballeros, algún diácono o a veces algún joven, pasa al 
frente para iniciar la ronda de recitar versículos de memoria que se realiza al azar con todos los asistentes al culto. 
La dinámica inicia con la persona que tomó la palabra en el púlpito recitando un versículo y al final dice: “le doy 
la palabra ahora a la hermana/o X” y elige una persona al azar para que recite un versículo. Esta persona se pone 
de pie, primero dice el nombre del libro y el versículo, lo recita y luego, le da la palabra a otro hermano o hermana 
que hace lo mismo y así sucesivamente hasta que se retoma el culto. Estos momentos suelen durar máximo 5 
minutos.  



 37 

Durante el primer semestre de 2023, la iglesia experimentó un notable crecimiento. 

Cada domingo se presentaban nuevos miembros, en su mayoría colombianos recién llegados 

que ya conocían la iglesia desde su país de origen. Estas personas eran rápidamente integradas 

porque ya eran conocidas dentro de la comunidad. Algunos incluso llegaban siguiendo a 

familiares, amigos o conocidos ya establecidos en la ciudad. A raíz de este rápido crecimiento, 

el pastor lanzó la campaña “Proyecto Jabes” para recolectar fondos destinados a la compra de 

un templo propio. Esta urgencia también respondía a las quejas de vecinos por el ruido, 

agravadas por el hecho de compartir edificio con una iglesia africana, percibida por algunos 

miembros como una “amenaza espiritual”. Los miembros de la IPUE se referían a estas 

personas como “personas enviadas por Satanás que probablemente hacían brujerías” como me 

dijo Ángel –el encargado del mantenimiento del templo, de abrir y cerrar las puertas, de la 

bienvenida a las personas–, molesto por las quejas de los vecinos que “deberían estarse 

quejando de los africanos de arriba y no de nosotros”. En una ocasión después de un culto fui 

a la puerta de esta iglesia para ver si podía hablar con alguien, pero desde fuera parecía un lugar 

abandonado y nadie salió a abrir la puerta. Cuando le comenté a un chico de la iglesia unos 

días después que había estado allí, lo primero que hizo fue abrir sus ojos de manera sorprendida 

mientras me decía “Laurita, ¿por qué te fuiste a meter por allá? Esa gente hace cosas de las que 

mejor ni hablar…Aquí estás protegida”.  

En pocos meses, se logró la compra de una nave en el distrito de Sant Martí, y se 

iniciaron los trámites para habilitar el nuevo espacio a partir del verano de 2023. El pastor 

informó a la comunidad que estaban orando mucho para obtener el permiso del Ayuntamiento 

y poder desempeñar su labor de iglesia y, además, para poder tener acceso a los servicios de 

agua y electricidad que no se consiguieron hasta casi la entrada del verano de 2024. Hasta este 

verano los lugares de encuentro de los jóvenes solían ser los alrededores de la iglesia, además 

porque muchos miembros de la iglesia vivían en este sector. Solían frecuentar, por ejemplo, un 

local de Burger King cerca de la parada de Virrei Amat porque una de las líderes de jóvenes 

trabajaba allí.  

Entre las actividades que se organizan en la iglesia destacan los eventos de alabanza, 

donde los distintos grupos regionales o nacionales presentan canciones tradicionales y preparan 

platos típicos, con el objetivo de recaudar fondos para misiones en otros países. Estas 

actividades responden a la lógica misionera característica del pentecostalismo, que enfatiza la 

expansión del evangelio a nivel global y como los miembros comparten un origen regional 

similar. Estas campañas están basadas en un retorno a los diversos lugares de origen a través 

de elementos como la comida, la música y los eventos culturales. Finalmente, en cuanto a las 



 38 

estrategias de expansión de la iglesia, esta realiza campañas de evangelización dirigidas a los 

vecinos del barrio.  

 

 
Ilustración 13. Flyer con la invitación que circuló por las redes sociales para el evento de alabanza “De todo 

ritmo y de toda nación”. 

 

En diciembre de 2023 empecé a participar solamente una o dos veces por semana y en abril de 

2024 dejé de ir completamente, ya que me mudé a París para hacer una estancia de 

investigación con el objetivo de finalizar el análisis de datos y continuar la escritura de mi tesis 

doctoral. El decidir dejar de ir de manera tan asidua no significó que dejara de ir a la iglesia. 

Pude participar en otros eventos menos formales como comidas, evangelismos, picnics, 

caminatas, especialmente con los jóvenes de la iglesia quienes siempre me han acogido 

bastante bien. Participé también en los días de misiones donde se hacían comidas para 

recolectar fondos para enviar a las diferentes misiones que se habían instalado recientemente 

en Guinea Ecuatorial, Austria y Dinamarca.  

Durante estos últimos meses de trabajo de campo y en el contexto de un curso de catalán 

que me encontraba realizando conocí otra iglesia evangélica, Torre de Gracia, por medio de 

una compañera colombiana que asistía con su familia y cuya hermana era ministra de esta 



 39 

iglesia. Empecé a asistir también a encuentros cada viernes durante cuatro meses y a dos cultos 

de domingo que me permitieron conocer por encima el funcionamiento de otra iglesia 

evangélica originaria de Argentina, que no difiere mucho en doctrina de las que ya conocía, 

pero cuyo funcionamiento y estructura es diferente. Con este ejercicio no pretendía añadir otro 

lugar de estudio a mi trabajo sino simplemente tomar un poco de distancia de la iglesia a la que 

asistía, explorar el funcionamiento de esta, y ver si había algún tipo de similitudes con las 

iglesias anteriormente exploradas.  

Torre de Gracia –antes conocida como Cosecha Mundial– funciona a través de células 

que están “esparcidas” por todo Barcelona. Su estructura responde a la organización de los 

grupos conocidos como neo-pentecostales que utilizan la estructura de células para su 

funcionamiento y expansión. Estas células consisten en pequeños grupos de miembros que se 

reúnen durante la semana para hacer oración, alabanza y estudiar la biblia en la casa de cada 

miembro encontrándose los fines de semana con toda la congregación para los servicios que 

son “cuidadosamente coreografiados” (Brenneman, 2011: 56). En esta iglesia, las células son 

de doce personas que se reúnen en la casa de una persona designada como ministro quien es la 

encargada de realizar encuentros semanales (los viernes de cada semana) de dos horas 

aproximadamente que tienden a profundizar los temas hablados en las prédicas dominicales. 

Estos grupos están divididos por género y por edad por lo que el grupo al que fui asignada, en 

el momento que llegué, contaba con ocho (8) mujeres latinoamericanas que tenían desde 25 

años hasta 60. Cada vez que una célula alcanza los doce participantes se designa a otra persona 

como ‘ministro’ para que inicie una nueva célula en su hogar.  

Por lo general, los “nuevos” ministros son las mujeres u hombres que son más activos 

y de quienes se pueda dar cuenta de su compromiso de manera tangible: son las personas más 

participativas durante los encuentros, quienes colaboran en la realización de actividades con 

los ministros, conocen más la biblia, asisten a todos los eventos de la iglesia y ofrecen su tiempo 

para hacer “momentos de propósito17”, entre otras cosas.  

Estas células funcionan como una familia; todas las personas que hacen parte de una 

célula se ven mínimo una vez por semana en la casa del ministro designado, participan en la 

 
17 Los “momentos de propósito” son, como su nombre lo indica, momentos en los cuales cualquier persona 
perteneciente a la iglesia se encuentra con otra persona de la iglesia, que por lo general se ha unido recientemente 
a la iglesia y ha empezado a asistir hace poco, y le cuenta sobre su experiencia de Dios, sobre lo que ha hecho 
Dios en su vida, leen juntas un versículo de la biblia y conversan sobre este. El objetivo de estos encuentros es, 
por un lado, afianzar los lazos de confianza con las personas nuevas para que se sientan más a gusto dentro de su 
iglesia y dentro de la célula asignada; y por el otro lado, de mostrar como ejemplo su testimonio donde Dios ha 
transformado sus vidas y así demostrar a la otra persona lo que Dios es capaz de hacer cuando se acepta su 
presencia.  



 40 

actividad determinada, y asisten juntas al culto de domingo. Todas terminan por conocerse 

bastante bien, conocer los problemas que enfrenta cada una y sirven de apoyo cuando hay 

alguna dificultad. En las fechas especiales de Navidad o de cumpleaños también se organizan 

cenas y pequeñas celebraciones, así que en la vida cotidiana estos grupos se convierten en el 

apoyo que estas personas necesitan. Las mujeres que asistían a este grupo eran en su mayoría 

de Honduras, pero también de Argentina, Colombia y Perú que vinieron con sus hijos muy 

pequeños o con sus padres buscando una vida mejor. Algunas no tenían ningún tipo de 

documentación, otras se encontraban en proceso de obtenerla y otras sí la tenían. Puesto que 

todas comparten un origen similar marcado por una migración, este grupo de apoyo es bastante 

importante en la trayectoria de cada una, casi que se convierte en su familia en Barcelona y a 

nivel institucional, es la manera más efectiva de transmitir una creencia y facilitar el 

aprendizaje de las normas o reglas que hacen parte de esta iglesia en específico y de la doctrina 

particular de la misma institución. Para los hombres se da el mismo caso, pero el acceso a este 

grupo era imposible para mi puesto que solo pueden asistir hombres.  

La sede principal de esta iglesia es en Sant Andreu, también muy cerca de la zona de 

Fabra i Puig. Cuando empecé a asistir a estos encuentros se estaba realizando una colecta de 

dinero para la compra de un castillo, como ellas lo llaman, y poder trasladar la iglesia allí. Esta 

colecta dio frutos bastante rápido y la compra fue realizada durante el segundo semestre de 

2024. En ese momento, se visitó el nuevo terreno por grupo (célula) y la construcción se 

esperaba para iniciar en 2025. La organización de los cultos no distaba mucho de cómo eran 

realizados en las otras iglesias que visité, pero la particularidad de esta iglesia es que al ser aún 

más grande que la IPUE (en España), tiene más seguidores y una congregación muchísimo más 

grande. Para 2023, la participación en los cultos se realizaba dos veces al mes –debido al alto 

número de personas– y cada persona debía tener un código propio que se proporcionaba la 

semana anterior y se solicitaba a la entrada de la iglesia. El código es fundamental para el 

ingreso y sin él no se podía ingresar. La entrada debía hacerse por célula; es decir, una persona 

no podía ingresar al culto sin las otras miembros de su célula.  

Al ingresar por la puerta había un control de seguridad donde se debía pasar los objetos 

personales por un escáner y después de caminar un largo pasillo, abrir unas puertas grandes, se 

llegaba a un gran auditorio con una tarima inmensa, luces y sonido –como si fuera a haber un 

concierto– y sillas distribuidas en filas donde se debe ubicar cada célula de manera organizada. 

Después de la alabanza salía el pastor por el centro de la tarima donde era recibido como una 

estrella de rock. Las dos veces que asistí a los cultos, el pastor invitado era un pastor 

dominicano que lidera la iglesia en las Islas Canarias.  



 41 

Durante los cultos, se realizaba una bienvenida a los nuevos que a diferencia de la IPUE 

se realizaba en un cuarto aparte y no frente a todos los asistentes a los cultos. Los nuevos eran 

invitados por el pastor a ir a la izquierda del escenario donde había un cuarto con muros grises 

sin nada dentro donde todos entraban y se ubicaban en círculo. Una vez dentro, se entregaban 

unos trozos de papel pequeños donde se preguntaban datos como el nombre, el lugar de 

nacimiento, el teléfono, el correo electrónico y la dirección de la casa; y también por medio de 

quién llegó a la iglesia y a qué célula pertenece. La ministra recordaba antes de entrar que era 

importante escribir el nombre de ella en este papel. Una persona daba la bienvenida anotando 

que “desde hoy pueden sentirse contentos porque comienza su renacimiento”. Después de esto, 

recogían el papel y permitían salir del cuarto y volver al lugar. Al final del culto no había 

posibilidad de reunirse sino con la misma célula ya que seguido a ese culto, iniciaba otro y se 

debía despejar el espacio rápidamente para que las otras personas se fueran acomodando. La 

socialización con otros miembros de otras células no es tan fácil debido a la gran cantidad de 

personas, cuestión que sí difiere bastante de lo que pasa en la IPUE donde la socialización 

después de los cultos es más sencilla. A esta iglesia dejé de asistir en abril al trasladarme a 

París, y la asistencia a los cultos era difícil porque coincidía con los cultos de la otra iglesia a 

los que no quise dejar de asistir.  

 

2. Sobre métodos y técnicas 

 

Durante la realización de mi trabajo en Colombia, Chile y España realicé treinta (30) entrevistas 

semi-estructuradas a hombres y mujeres pertenecientes a las sedes de las tres iglesias con las 

que tuve contacto y a las que asistí. Entre las personas entrevistadas se encuentran mujeres y 

hombres entre los 18 hasta los 60 años. En Colombia realicé entrevistas vía Zoom con cinco 

(5) jóvenes pertenecientes a las sedes de Bogotá y Norte de Santander, entre los que se incluyen 

a una familia pastoral, dos mujeres líderes juveniles y un joven líder. También, de manera 

virtual realicé una (1) entrevista semi-estructurada vía Zoom con un pastor de la iglesia IEAN-

Jesús en Ecuador.  

En Chile realicé un (1) grupo focal con mujeres pertenecientes a la iglesia pentecostal 

en Valparaíso, trece (13) entrevistas semi-estructuradas a mujeres y pastores líderes de la 

iglesia en algunas ciudades de Chile; y mantuve numerosas conversaciones informales en el 

contexto de la iglesia y fuera de ella. Además, realicé observación participante durante los 

momentos de apertura de la iglesia en Santiago, Valparaíso, Algarrobo, Paine, Colina y La 

Pintana.  



 42 

En España, realicé once (11) entrevistas semi-estructuradas a mujeres y hombres 

miembros de la IPUE, sede Barcelona-Segunda, entre ellas al pastor líder de esta sede, asistí a 

la iglesia de manera regular cuatro veces por semana (martes, jueves, sábado y domingo) desde 

el mes de febrero de 2023 hasta el mes de enero de 2024 y esporádicamente (una, dos o tres 

veces por semana) desde enero hasta abril de 2024. Durante este trabajo de campo también 

mantuve numerosas conversaciones informales con varios miembros de la iglesia, pastores de 

otras sedes, asistí a la realización de un bautismo, de los eventos misioneros, conciertos, obras 

de teatro a lo largo de dos años.  

 Sobre la realización de entrevistas semi-estructuradas he de aclarar que comenzaba con 

una explicación breve de mi proyecto de investigación (aún si ya las personas estaban 

familiarizadas con mi estudio), siguiendo los métodos propuestos por Nancy Ammerman y 

Roman Williams (2012), y una invitación a contarme la historia de su vida, no todo, pero sí los 

momentos que para las personas han sido importantes en el camino de conocer a Dios y en la 

iglesia. Las personas hacían su relato sin ninguna intervención mía mientras yo tomaba nota de 

algunos elementos importantes sobre los cuales podría indagar más adelante con preguntas más 

específicas de acuerdo con la experiencia de cada persona. Cuando el relato no surgía de 

manera espontánea sí realizaba preguntas específicas para animar a la persona a hablar de 

ciertos temas, ya que antes de las entrevistas había elaborado una guía a la que no me adherí 

rígidamente, sino como punto de partida con oportunidades aprovechadas para hacer preguntas 

de seguimiento reactivas (McKenzie, 2017). El enfoque de las entrevistas consistía en analizar 

los componentes narrativos fundamentales, como los personajes, sus relaciones y los 

escenarios, prestando especial atención tanto al contenido emocional y moral como a las 

dimensiones específicamente religiosas y espirituales de los relatos (Ammerman & Williams, 

2012).  

Sobre la observación participante, esta fue necesaria para acercarme tanto al campo de 

investigación como a las personas que viven su relación con Dios de manera tan viva y en su 

cotidianidad. Este método fue fundamental en mi trabajo porque “la religión no se entiende 

adecuadamente si no prestamos atención a su práctica plenamente encarnada, materializada, 

local y siempre cambiante” (Harvey, 2021: 273). Por lo tanto, me enfoqué en realizar un trabajo 

a profundidad viviendo cada momento como lo vive un cristiano dentro del espacio de la 

iglesia. Como mencioné antes, participé en las actividades planificadas en cada iglesia. En 

Colombia, a través de la plataforma Zoom durante la pandemia, asistí a cultos, devocionales y 

actividades de integración juvenil. En Chile, asistí a cultos de domingo y eventos de tipo 

misionero como conciertos y días de misiones, almuerzos y cenas de integración y viví en casa 



 43 

de dos mujeres miembros de la iglesia. En España asistí a todos los cultos realizados 

semanalmente (cuatro por semana), días de misiones, caminatas por el barrio, cumpleaños, 

salidas a cenar con el grupo de jóvenes y la realización de un bautizo. En los tres lugares 

establecí conversaciones informales con otras personas que asistían a la iglesia, pastores, 

diáconos, líderes de mujeres, hombres, visitas, jóvenes, del grupo de música y adolescentes. 

Con la información recolectada no pretendía realizar ninguna generalización de la 

experiencia pentecostal porque no considero que haya una sola. Mi foco en las historias de vida 

de las personas recolectadas a través del sentarme a escuchar durante las entrevistas, así como 

las observaciones u otras actividades realizadas durante todo el trabajo de campo no 

ejemplifican nada más que la vivencia encarnada de la fe de las personas pertenecientes a estas 

iglesias y que se identifican como cristianas pentecostales/evangélicas, sus propias vidas y 

experiencias con relación a cómo viven su relación con Dios en la vida cotidiana. 

Para complementar este trabajo y, especialmente, para poder responder al segundo 

objetivo que me planteé de indagar en los significados e imágenes culturales sobre Dios y el 

buen cristiano, también desarrollé un cuestionario enfocado en la percepción de Dios y en las 

evidencias sobre las estructuras relacionales de los creyentes. El ejercicio fue motivado por el 

trabajo de Rita Anne McNamara et al. (2021), que explora cómo las personas representan a 

Dios en su mente y cómo esta representación se relaciona con sus prácticas morales. En 

particular, me centré en analizar el contenido mental y cultural que los cristianos evangélicos 

tienen sobre Dios. Realicé un cuestionario construido en Microsoft Forms de veintidós (22) 

preguntas que envié por WhatsApp –red social más utilizada por los miembros de las iglesias– 

a las personas miembros de las iglesias (IPUC, IEAN-Jesús en Chile y IPUE) en Colombia, 

Chile y España quienes a su vez lo enviaron a sus contactos cristianos dentro de la iglesia. En 

algunos casos, recogí algunos yo misma en Barcelona cuando las personas tenían dificultad 

para acceder a él. El cuestionario fue respondido por 84 personas de Colombia (43%), España 

(26%) y Chile (26%). Posteriormente, se excluyó a los participantes que no se identificaban 

como evangélicos/pentecostales por lo que solo tomé en cuenta las respuestas de N = 79 

participantes. 

El cuestionario se estructuró en tres secciones principales, además de una sección 

introductoria que describe la investigación y aborda las consideraciones éticas conforme al 

código de buenas prácticas de la UAB. La participación en el estudio fue completamente 

voluntaria. La primera sección recopiló datos demográficos y culturales de los participantes, 

incluyendo edad, género, estado civil, nivel educativo, residencia actual, país de nacimiento, 

ocupación y actividades culturales realizadas en los últimos seis meses. La segunda sección se 



 44 

enfocó en la percepción de Dios, utilizando preguntas adaptadas del cuestionario realizado por 

McNamara et al. (2021). En esta parte, se solicitó a los encuestados que proporcionaran cinco 

palabras que describieran lo que significa Dios en su vida, cinco aspectos que piensan agradan 

a Dios, cinco aspectos que le desagradan y cinco conductas que ellos consideran propias de un 

“buen cristiano”. Esto emula la técnica de listas libres, que consiste en crear un listado ordenado 

de palabras que las personas evocan para el dominio cultural. La tercera sección se enfocó en 

las relaciones sociales y las creencias religiosas de los participantes, incluyendo la frecuencia 

de asistencia a iglesias, con quiénes frecuentan (composición de creyentes y no creyentes 

cercanos) y la estructura relacional dentro de su comunidad eclesiástica. Para esto, se utilizó el 

modelo de representación visual de las redes (Borgatti & Halgin, 1999) desde fragmentada, 

pasando por las centro-periferia y las de diferentes grupos, hasta llegar a las muy cohesionadas. 

 

3. Proceso de análisis y escritura 

 
Durante mi trabajo de campo recopilé entrevistas semiestructuradas enfocadas en las historias 

de vida, notas consignadas en mi diario de campo sobre mi observación participante, notas de 

conversaciones informales, audios de las prédicas, flyers de los eventos, un ejercicio de freelist, 

información suministrada vía redes sociales, fotografías hechas por mí y por otros miembros 

de la iglesia y dos libros sobre la historia de la iglesia en Colombia. Para poder procesar esta 

información, comencé por la organización y transcripción de las entrevistas que realicé con la 

ayuda de un software de pago por internet. Esto me ayudó a ahorrar muchas horas de 

transcripción que me permitieron revisar las notas de campo, las notas de las conversaciones y 

los audios de las prédicas. Las entrevistas se enfocaron en las trayectorias vitales de cada 

persona haciendo énfasis en sus procesos de conversión y su proceso migratorio. Estas 

entrevistas son los documentos más valiosos de este trabajo ya que nos dan información única 

sobre vidas que se desenvuelven en dos o más territorios y que están conectadas por una fe.  

Cabe aclarar que algunos relatos fueron más detallados, más extensos y más o menos 

abundantes en información. No todos los relatos contienen el mismo tipo de información ni 

tienen la misma duración. Había participantes, entre pastores y otros miembros de la iglesia, 

que se enfocaban en ciertos temas u otros dependiendo de su edad, del tiempo que llevaran en 

la iglesia, de su rol dentro de la institución y, en algunas ocasiones de su género. Por ejemplo, 

algunas entrevistas realizadas con los pastores eran muy ricas en detalles específicos lo que 

daba cuenta de cómo ellos, debido a su experiencia y rol dentro de la institución, habían 

destinado quizá más tiempo a construir un relato que diera sentido al rol que ocupan hoy en día 



 45 

dentro de la iglesia –por la importancia de construir un “buen testimonio”– y que en el momento 

de la entrevista ante una persona que no pertenece a la iglesia, eran los representantes de la 

institución y por tanto, debían usar un lenguaje que demostrara su conocimiento tanto de la 

doctrina como de la institución y de cómo ellos justificaban su presencia allí. Durante algunos 

momentos, las entrevistas se convertían en clases sobre la biblia donde me eran explicados 

versículos de la biblia, conceptos doctrinales o rituales específicos de la iglesia que igual eran 

interesantes por la información que me proporcionaron.  

Al tener como objetivo analizar cómo una persona se hace “buen cristiano”, las 

trayectorias vitales de los participantes se concentraron en momentos específicos de sus vidas 

a los que ellos dieron un sentido religioso, pero que también estaban marcados por la 

interacción con una institución religiosa y con otros cristianos. Además, cada testimonio, 

especialmente en Chile y en España, estaba atravesado por un proceso migratorio “acabado” o 

en proceso, por una nueva cultura y una “antigua”; por la pérdida de una cotidianidad, por 

cambios abruptos o por procesos de adaptación. Por ello, dentro de sus relatos se encuentra un 

lenguaje particular que está condicionado por las posicionalidades de cada interlocutor, y que 

fue aprendido durante su misma trayectoria migratoria o dentro de la iglesia, en su hogar, en 

solitario, y en general, que se encuentra atravesado por una doctrina cristiana que en ocasiones 

es bastante evidente y en otras, no tanto. Cada entrevista me brindó los hechos importantes de 

la existencia de cada persona que ella misma relacionó con Dios o con la obra y el plan de Dios 

en su vida y que mostraba cómo se iba dando este devenir buen cristiano.  

El análisis de las entrevistas y de las notas de campo se hizo a través del software Atlas.ti 

donde se realizó un análisis de tipo inductivo que permitió que los datos hablaran sin ninguna 

interferencia de la teoría o de códigos previamente establecidos. Posteriormente se hizo la 

codificación manual donde surgieron 1714 códigos, que después de limpiarlos, permitieron 

reducirlos y realizar 6 grupos de códigos que agrupaban los testimonios de las personas sobre 

quién o qué es Dios, el bautismo en agua y fuego, los momentos de crisis durante el proceso 

de conversión, los procesos de aprendizaje dentro y fuera de la iglesia, la relación con el cuerpo, 

hábitos, comportamientos y valores adquiridos, la relación con el mundo secular, y sensaciones 

o sentimientos.  

 

 

 



 46 

4. Posicionamiento y posicionalidad de la investigadora 
 
 
Con el propósito de darle a este documento un enfoque más centrado en las experiencias de las 

personas, considero necesario situarme como investigadora y reflexionar sobre cómo este 

trabajo ha influido en mi proceso investigativo. No se trata de centrar la atención en mi 

experiencia personal –ya que este no es un ejercicio de autoetnografía– sino de contextualizar 

mi perspectiva y posicionamiento como elementos que han moldeado la realización de este 

trabajo. Como investigadores, nuestras identidades, con sus privilegios y marginalidades, 

generan dinámicas de poder que influyen tanto en la interacción con los participantes como en 

la producción del conocimiento. Mi presencia en el campo, mi identidad y la forma en la que 

fui percibida afectaron la información recopilada, su análisis y la forma en que se presenta en 

este documento. 

Mi formación disciplinaria de base es la antropología. Desde la realización de mi grado, 

he tenido la fortuna de dedicarme a la investigación cualitativa, un enfoque que disfruto 

profundamente. Mis estudios de antropología (grado y máster) fueron realizados en una 

universidad privada católica colombiana en Bogotá y en una universidad pública francesa en 

Lyon (Francia). Provengo de una familia de clase media y todos mis estudios han sido 

financiados por mis padres a excepción de unas cuantas becas que he tenido en Francia. He 

enfrentado las limitaciones económicas “comunes” en un país donde las becas son escasas y 

en otros donde solo las obtienen los que nacieron allí. La falta de financiamiento estable 

también ha implicado tener que alternar mi investigación con otros trabajos, lo que, aunque 

desafiante, me brindó herramientas profesionales valiosas. En 2021, un proyecto colaborativo 

me permitió reflexionar sobre vulnerabilidad y posicionalidad como investigadores y asistentes 

de investigación, ideas que han nutrido este trabajo en el complejo campo de lo religioso.  

La pandemia de COVID-19 condicionó los primeros años de mi doctorado dificultando 

el trabajo de campo. Sin embargo, al regresar a Barcelona en 2023 pude realizar –finalmente– 

un trabajo de campo más estable, aunque hubiera requerido de un esfuerzo económico 

considerable. Estar en contacto con diversas iglesias y personas en este contexto enriqueció mi 

comprensión sobre las formas de vivir la fe, permitiéndome conectar con perspectivas distintas 

a la mía. Durante todo el proceso, mi posicionalidad –como mujer, estudiante, migrante, 

proveniente del Sur Global y en ciertos aspectos privilegiada– influyó en las preguntas que 

formulé, en la interacción con los participantes y en el análisis realizado. El trabajo de campo, 



 47 

especialmente en un entorno religioso, implicó una negociación constante de mi presencia y 

mi capacidad de participación. 

Fui acogida con apertura en la mayoría de las iglesias y actividades, intenté establecer 

límites para no involucrarme emocional o personalmente cuando había algún motivo que me 

condujera a hacerlo, manteniendo una postura que me permitiera realizar una observación 

objetiva.  

Con lo anterior me refiero a que, por ejemplo, cuando había algún debate sobre el aborto, 

o la comunidad LGBTI+ o el rol de las mujeres dentro de la iglesia siempre procuré no opinar 

porque no estaba allí para ello y porque a pesar de que no estaba de acuerdo ni con la posición 

de la iglesia ni con la de sus miembros respecto a estos temas, el dar mi opinión hubiera 

generado algún tipo de rechazo y me hubiera generado barreras con los miembros de la iglesia. 

Asumir esta postura me generaba algunos cuestionamientos personales porque lo que oía y veía 

en estos lugares, algunas veces, no coincidía con mi postura ante estos temas, pero era necesario 

mantenerme al margen para poder realizar un trabajo de campo más objetivo. Con objetivo no 

me refiero a “verdadero” sino a una versión menos guiada por mis propias creencias o 

escepticismos y más guiada en mostrar las diversas realidades y experiencias que entran en 

juego en este campo y que, por supuesto e inevitablemente, se entrelazan con las mías18. 

Teniendo en cuenta que en los contextos donde desarrollé mi trabajo de observación yo era 

una outsider, mi trabajo se presenta desde esta perspectiva. En consecuencia, el trabajo que se 

presenta aquí no hace parte de ningún proselitismo religioso, ni pretende presentar ninguna 

“verdad” ni de tipo religioso o académico. Mi posicionamiento ante el mundo, mi forma de 

vida, y los privilegios u oportunidades que he tenido a lo largo de mi vida, en gran medida, 

contrastaron con los de mis interlocutores a pesar de que compartiéramos una nacionalidad, lo 

cual era ya una gran ventaja –aunque no en todo momento, especialmente en ambientes donde 

mi nacionalidad era mal vista a causa de todos los estigmas y estereotipos que se han construido 

en torno a esta. Ser colombiana en una iglesia colombiana fue una gran ventaja ya que entendía 

bastante bien las dinámicas relacionales que se daban y podía ser empática con las historias 

que las personas me narraban que, al fin y al cabo, no eran ajenas a mi propio camino y aunque 

fueran diferentes en muchos aspectos, no me sentía tan lejana de ellas. No obstante, también 

 
18 En Cosas Dichas (1988), Pierre Bourdieu aborda el problema de la objetivación y la dificultad de llegar a un 
conocimiento “objetivo”. La observación del campo religioso desde un punto de vista “neutral” es imposible y 
problemática porque como investigadores participamos en un campo que tiene su propia lógica, intereses y 
estructuras simbólicas. Por ello, para poder hacer un trabajo más objetivo propone analizar también las 
condiciones sociales y epistemológicas que determinan nuestra propia perspectiva y cómo influyen en nuestra 
manera de ver el mundo.  



 48 

creo que pudo haber sido una desventaja porque seguramente dejé pasar muchas cosas que 

hubieran nutrido este trabajo. 

A pesar de que este estatus se haya mantenido durante todo el transcurso de mi trabajo de 

campo, ser outsider me dio ciertas ventajas que ser insider no me hubiera dado. El hecho de 

desconocer el funcionamiento de la iglesia o de no ser cristiana fue una ventaja ya que las 

personas siempre estuvieron muy abiertas a explicarme todo lo que no entendiera sobre su 

doctrina o sobre su forma de vida para asegurarse que “obtendría la verdad” a través de sus 

explicaciones. Todos mis interlocutores siempre me brindaron su tiempo en la iglesia o fuera 

de ella y estuvieron dispuestos a escuchar mis preguntas. Muy pocas veces me sentí fuera de 

lugar, siempre intenté dar mi tiempo y ofrecer mis habilidades cuando era solicitada. Si 

necesitaba ayudar a acomodar las sillas, o escuchar los ensayos de las chicas de canto, del grupo 

de teatro, acompañar a alguien en el bus o simplemente servir de oído a quien me lo pidiera lo 

hice con cariño y gusto, también aproveché para probar las diferentes comidas que se 

preparaban los días de misiones o las pequeñas comidas que vendían en el chiringuito de la 

iglesia. 

A pesar de mi estatus migratorio más “privilegiado” en España, en contraste con el de mis 

interlocutores, enfrenté desafíos emocionales y burocráticos comunes entre los migrantes. 

Estos obstáculos me permitieron entender, en parte, el estrés que mis interlocutores enfrentan, 

aunque desde una posición diferente. La religión, para ellos, se convierte en un refugio frente 

a estas tensiones –entre muchas otras–. Antes del inicio de este trabajo era consciente de los 

obstáculos y potenciales tensiones que iba a tener que enfrentar por lo que mi posición 

representaba para mis interlocutores. Como lo mencioné antes, el hecho de estar en una iglesia 

colombiana con población en su mayoría colombiana y latinoamericana fue una ventaja, pero 

en algunos casos, el hecho de que yo fuera una persona de la capital de mi país con recursos y 

acceso a educación superior me ubicaba en una posición, a veces incómoda, porque esta no es 

la realidad de la mayoría de la población de mi país ni de las personas que son parte de la 

iglesia. Muchas de las personas con quien yo me relacioné dentro de la iglesia no nacieron en 

la capital o en grandes ciudades y crecieron en contextos completamente diferentes al mío: en 

familias campesinas dedicadas a la tierra, sin acceso a salud, educación; algunos de ellos 

desplazados y afectados por el conflicto armado y sin muchas oportunidades de trabajo. 

Aunque hay personas que cuentan con títulos universitarios, esto no es una generalidad; más 

bien muchos de ellos ni siquiera pudieron terminar el colegio y otros ni siquiera pisaron uno. 

Por ello, aunque las personas siempre estuvieron abiertas a mi presencia allí, a veces las 

posibilidades de diálogo se veían truncadas por lo que yo representaba para ellos y mi interés 



 49 

académico en sus vidas. El hecho de no ser cristiana y no vestirme ‘como las mujeres deberían 

vestirse’ en ocasiones me alejaba de las personas. Aunque pudiera parecer un detalle menor, 

en las ocasiones en las que usaba falda más personas se acercaban a hablarme y a felicitarme 

de estar “dando el paso correcto”.  

Lo que soy como persona y todas las capas que constituyen mi posicionalidad en el mundo 

son elementos que se van transformando diariamente y aunque algunas de las cosas que hacen 

parte de mí a veces no sean bien vistas en determinados contextos, no puedo deshacerme de 

ellas. Intenté que mi trabajo de campo con esta comunidad fuera realizado desde la 

transparencia, el respeto y la escucha. Finalmente, asumo la responsabilidad de todo el 

contenido de este trabajo, su organización, análisis y conclusiones, así como de todos mis 

hábitos y vicios, tanto intelectuales como personales. 

 

5. Desafíos en el acceso al campo  

 

En este trabajo me alineo con el ejercicio propuesto por Rita Laura Segato y Carvalho (1992, 

1993) de considerar la experiencia de campo como fundamental para evitar la objetivación y 

racionalización de las categorías académicas “religiosas” que invalidan las experiencias vividas 

por las personas. A menos que pasemos décadas en un lugar específico realizando trabajo de 

campo, es imposible vivir la vida exactamente como lo hacen los “locales”. En el mejor de los 

casos, podemos intentar comprenderla –incluso convertirnos en cristianos nosotros mismos– 

para apreciar la importancia que tienen estas creencias o estilos de vida religiosos para las 

personas, y cómo construyen su relación con entidades más allá de nuestra comprensión, como 

Dios. Este ejercicio requiere nuestra presencia corporal y no podemos desligarnos de estas 

experiencias porque, de una forma u otra, somos parte de ellas a pesar de nuestros intentos de 

mantenernos distantes. 

En ese sentido, como antropóloga enfrenté varios desafíos en este campo, tanto en Chile 

como en España. Primero, comenzar mi trabajo de campo en medio de una pandemia fue 

bastante complicado, ya que todos los lugares concurridos como las iglesias estuvieron 

cerrados por muchos meses, especialmente en Chile. Mi tiempo limitado (seis meses) en este 

país me obligó a correr contra el reloj para realizar algún tipo de trabajo de campo. Una vez en 

Chile, con todas las iglesias cerradas, tuve la fortuna de vivir con un contacto que en varias 

ocasiones me presentó a su grupo de mujeres de la iglesia. A través de ellas, conocí a un pastor 



 50 

que, a su vez, me presentó a otros pastores y personas que me abrieron sus hogares e iglesias a 

pesar de las restricciones.  

En este contexto, uno de los primeros desafíos fue articular mi proyecto de 

investigación en términos sencillos mientras demostraba apertura para aprender sobre Dios y 

seguir su guía —porque me di cuenta de que esto era necesario para hacerlo posible, 

especialmente porque no soy cristiana—. Si hubiera dicho que no creía en Dios o que 

simplemente tenía curiosidad por entender los temas de Dios, era muy probable que no me 

hubieran permitido participar en las reuniones como lo hice o acercarme a los pastores y otras 

personas para involucrarme en sus actividades. Así que tuve que abrir mi mente y corazón para 

intentar entender aquellas “cosas de Dios” para establecer una buena relación con los 

participantes, manteniendo la honestidad conmigo misma y con los demás. 

A pesar de esto, en una ocasión, debido a no haberme documentado bien sobre el 

funcionamiento administrativo de la iglesia en Chile, el pastor misionero (el pastor de más alto 

rango en esta iglesia) me llamó aparte durante un servicio misionero en un barrio del sur de 

Santiago, cuestionando –con enojo– mis "verdaderas" intenciones al estudiar la iglesia. Yo 

pensaba que había sido clara y sincera con mis interlocutores allí y no fui consciente de que 

me había saltado los "canales adecuados" y la jerarquía de la iglesia al no contactarlo a él 

primero, antes de ponerme en contacto con un pastor de menor rango –un pastor obrero– en 

Valparaíso, lo que me convirtió aún más en objeto de sospecha cuando empecé a contactar a 

todos los pastores de la iglesia por redes sociales y teléfonos que me había proporcionado el 

pastor obrero– sin su aprobación.  

Durante esta confrontación, el pastor bastante alterado me preguntó si era una periodista 

pagada por algún medio para investigar las finanzas de la iglesia —afirmando nerviosamente 

que no recibían dinero de ningún partido político ni de la sede administrativa en Ecuador y que 

el poco dinero que recibían era obtenido legalmente—, o si era un miembro encubierto de otra 

iglesia evangélica tratando de recopilar información sobre su metodología, ya que 

anteriormente habían tenido casos de ese tipo. Quizá valdría la pena que alguien investigara 

sobre el tema…También señaló que era inusual que "una joven como tú –o sea, soltera– esté 

investigando la vida de pastores casados", porque yo en ese momento me encontraba 

recopilando las historias de vida de pastores y tenía contacto con ellos. Así que tuve que 

“demostrarle” que, antes que nada, tenía una pareja y no estaba detrás de ningún pastor y que 

era una estudiante de una universidad en España. 

Este incidente me llevó a reflexionar sobre mi posición como antropóloga. Al no 

investigar a fondo la estructura administrativa de la iglesia, causé inadvertidamente un temor 



 51 

innecesario en este pastor y en otros que nunca respondieron a mis mensajes o me ignoraron 

en persona, y con justa razón. Mi interés en estudiar un "tema religioso" fue interpretado de 

otra forma y negativamente, lo que creó una barrera significativa de acceso al campo. Sin 

embargo, lo ocurrido era un indicador del poder centralizante de este pastor y su visión 

jerárquica de la autoridad. Además, me sentí muy incómoda cuando me juzgaron por indagar 

en las vidas de pastores casados debido a los estereotipos machistas profundamente arraigados 

en la iglesia, donde una joven que no vaya con un hombre a todos lados es vista como rara o 

sospechosa, ya que significa que no está casada y que podría “andar detrás de los pastores”. 

Como si el simple hecho de ser mujer e ir sola a los lugares significara que me voy a entrometer 

en las relaciones amorosas de los hombres. Es claro que hubiera sido mejor asistir con una 

pareja –hombre– y muchísimo mejor si mi pareja hubiera sido miembro de la iglesia; esto me 

hubiera dado más legitimidad en este espacio, seguramente. 

Para seguir abordando este desafío, tuve que responder a cada una de las 

preocupaciones del pastor misionero. Le envié por correo electrónico mi proyecto de 

investigación con los objetivos del trabajo de campo, asegurándole que cualquier información 

se mantendría anónima y sería compartida con los participantes al final de mi tesis. También 

le proporcioné los correos electrónicos de mis directores y mi carné de estudiante de la 

universidad, en caso de que quisiera verificar mi identidad y propósito. Me disculpé por no 

haberme asegurado de que conociera esta información de antemano y por no haber seguido los 

canales adecuados. A pesar de la incomodidad que me causaba el tener que justificar mi estado 

civil para evitar ser catalogada como una “mujer sospechosa”, tuve que decir que tenía una 

pareja. Finalmente, logré conectar con algunos pastores y personas que me respondieron, pero 

mi tiempo en Chile terminó y tuve que regresar a Colombia. 

En España, nunca enfrenté una situación similar porque, después de la experiencia 

anterior, fui muy cuidadosa al respetar las idiosincrasias y jerarquías de la iglesia estudiada. 

Sin embargo, encontré otros desafíos relacionados con ser mujer y no cristiana. La iglesia a la 

que asistí en Barcelona es más grande que la que estudié en Chile, por lo que pensé que sería 

“más fácil” pasar desapercibida. Sin embargo, no fue tan fácil ya que yo seguía afirmando que 

no era cristiana, aunque estaba interesada en aprender sobre Dios, tenía una pareja, pero no 

estaba casada, y, en ocasiones, por mi forma de vestir no era muy bien vista. Al escribir esto 

creo que metodológicamente hubiera sido más fácil decir que era cristiana, estaba casada y que 

pertenecía a la iglesia desde Colombia. Sin embargo, no me sentía cómoda mintiendo a mis 

interlocutores ni a mí misma y aunque a veces intentaba parecer cristiana, con mi forma de 

vestir, no lo logré “exitosamente” principalmente porque como veremos más adelante, ser 



 52 

cristiano es algo que se encarna desde lo más profundo de las personas, pero también en lo más 

“superficial”.  

La iglesia en Barcelona reúne a muchas familias colombianas y otras latinoamericanas 

que eran miembros de la iglesia en sus países de origen. Muchas de ellas son familias enteras 

y a veces de la misma región, por lo que se conocen desde hace muchos años. Por lo tanto, es 

inusual que alguien llegue solo, especialmente una mujer, pero no imposible. Este hecho no 

fue tan significativo, especialmente porque asistir a esta iglesia por un período más largo 

también fue positivo para los miembros de la iglesia, quienes llegaron a conocerme y aceptarme 

como investigadora y posible "convertida", lo que me dio una ventaja de participación. 

Por otro lado, uno de los hechos donde me sentí bastante preocupada sin tener mucha 

idea sobre qué era lo mejor que podía hacer, fue en una situación de “posesión demoníaca” en 

la que después de un culto en la iglesia de Barcelona, una mujer se desmayó cerca del púlpito. 

Esto fue interpretado por algunos miembros de la iglesia como lo he llamado en la frase 

anterior, pero indagando entre las mismas personas de la iglesia en los días siguientes, me 

enteré de que era una mujer que estaba sufriendo por esa época de un cáncer bastante agresivo 

y que estaba en el proceso de la quimioterapia. Después de que ella cae al suelo, muchas 

personas la rodean y mientras ella se encontraba convulsionando en el suelo19, las personas 

empezaron a orar, gritar, llorar y hablar en lenguas; que yo interpreté como una imposición de 

manos para lograr su sanación. Esto no funcionó ya que cinco minutos después ella continuaba 

en la misma situación. Yo tenía mucho miedo de que esta mujer muriera allí sin que nadie 

hiciera nada, pero también me debatía entre saber si esto era un hecho “común” de posesión 

demoníaca o incluso del Espíritu Santo puesto no sabía si esto era “normal” dentro de la 

dinámica de la iglesia –porque existe rechazo frente a estos hechos por parte de algunas 

instituciones pentecostales y evangélicas que lo ven como parte de un show mediático–.  

Mientras esto ocurría, yo veía desde atrás a las otras personas que observaban también 

preocupadas, otras se salieron de la sala negando con sus cabezas y la mayoría oraban desde 

sus puestos por la mujer. Este día el pastor no se encontraba en la iglesia porque estaba en un 

viaje. La semana siguiente cuando regresó el pastor, en la siguiente prédica hizo una breve 

referencia a este hecho reprendiendo lo que había ocurrido sin dar muchas explicaciones. 

Frente a este panorama no sabía yo cuál era la mejor opción para actuar como antropóloga ya 

 
19 Durante este momento, yo me encontraba completamente impresionada por lo que estaba viendo –a pesar de 
estar familiarizada con la literatura y con el hecho de que estos sucesos pudieran ocurrir en estos espacios– me 
debatía entre si era lo correcto llamar a una ambulancia porque estaba teniendo una convulsión y si se mantenía 
así podría sufrir de un accidente cerebrovascular o incluso morir, o si esto era parte del momento de sanación y 
yo no podía interrumpir este momento.  



 53 

que seguramente como médica hubiera corrido a socorrerla. Lo único que me consuela es que 

luego vi a la mujer con su familia en otros cultos hasta que finalmente dejó de asistir una vez 

la iglesia se trasladó a Sant Martí. El por qué, no lo sé, pero espero de corazón que no hubiera 

sido por un fatal desenlace.  

Ahora bien, constantemente durante mi trabajo de campo en España tenía que “verificar”, 

especialmente con el género opuesto, mi estado civil verbalmente o mostrando una foto con mi 

pareja para evitar comentarios inapropiados e invasivos, sobre todo cuando algunos hombres 

me preguntaban directamente sobre mi vida sexual o sobre cómo “soportaba” las prohibiciones 

que existen dentro de la iglesia al no estar unida a mi pareja “como Dios manda” –o sea, 

casada–. En algunas ocasiones tuve que hacer frente a la incomodidad que me causaban las 

preguntas insistentes sobre este tema fingiendo que no pasaba nada, tratando de cambiar el 

tema o simplemente alejándome para hablar con otras personas. Me daba cuenta por el lenguaje 

corporal de otras mujeres jóvenes especialmente, que evitaban hablar con ciertos hombres 

durante los momentos de socialización en el espacio de la iglesia, porque era incómodo, 

además, tener que soportar miradas a partes de nuestros cuerpos y discusiones incómodas sobre 

temas que verdaderamente no le incumben a nadie más que a nosotras mismas. 

Durante el trabajo de campo, nosotras como mujeres, estamos más expuestas a posibles 

acosos por parte de nuestros sujetos de estudio, especialmente en espacios o lugares que están 

configurados bajo una idiosincrasia bastante masculina y masculinizada, y esto no se discute 

con frecuencia. La academia aún guarda silencio sobre estas situaciones, aunque poco a poco 

se esté hablando más al respecto; queda mucho por hacer. Elegir un entorno de trabajo de 

campo bastante masculinizado, donde aún se mantienen los roles de género tradicionales, hace 

que el trabajo de las antropólogas sea algo más complejo que el de los colegas hombres, quienes 

tampoco están exentos de situaciones similares. Estos momentos generan situaciones de 

vulnerabilidad para las investigadoras –otro tema que no ha sido bastante discutido, al menos 

en estos espacios– y que debería ser parte de los currículos de los programas de grado y 

posgrado de las universidades. 



 54 

6. Ética 
 

Este trabajo se realizó siguiendo el código de buenas prácticas de la Universitat Autònoma de 

Barcelona (UAB). Todos los participantes dieron su consentimiento de manera oral 

permitiendo el uso de la información registrada en grabadora de voz con fines académicos y, 

específicamente, para esta tesis doctoral. También autorizaron a la autora utilizar las fotografías 

realizadas por ella misma dentro del mismo trabajo y, además, proporcionaron fotografías 

realizadas por el fotógrafo oficial de la iglesia (en Barcelona) para agregar al trabajo con su 

respectivo reconocimiento de créditos. Los participantes prefirieron no firmar ningún 

documento especialmente porque algunas de ellas –en España– no tenían documentación para 

poder permanecer en el país de manera legal. La identidad de todos los interlocutores se 

mantiene en el anonimato para salvaguardar su privacidad, con la salvedad de mencionar el 

nombre de las comunidades para dar transparencia a la localización del estudio. Finalmente, el 

conjunto de los datos—incluyendo entrevistas, notas de campo, archivos audiovisuales, 

cuestionarios y bases de datos—se almacenó en la nube institucional de la UAB, con acceso 

restringido exclusivamente mío. 

 

  



 55 

7. ¿Cómo está organizado este trabajo?  

 

La estructura principal del cuerpo de la tesis se organiza en cuatro partes temáticas principales. 

El orden de este trabajo está pensado para ir desde lo más general hacia lo más específico. La 

PARTE 1 se centra en la Introducción, Metodología, Marco Teórico y Encuadre Analítico. 

Comienza con una Introducción general al tema de la formación del “buen cristiano” en 

contextos de migración y transnacionalismo religioso, destacando la importancia de la 

experiencia vivida por los creyentes. El CAPÍTULO I aborda el Diseño Metodológico, 

detallando el ingreso y recuento del trabajo de campo, los métodos y técnicas utilizados, el 

proceso de análisis y escritura, el posicionamiento de la investigadora, los desafíos encontrados 

en el acceso al campo y las consideraciones éticas. El CAPÍTULO II presenta el Marco Teórico 

y Encuadre Analítico, incluyendo una revisión de la literatura sobre el tema en Colombia, Chile 

y España abordando conceptos clave como la religión en movimiento (transnacionalización, 

migración, nuevos espacios cristianos), la religión como práctica corporal encarnada 

(embodiment), y la formación del “buen cristiano” como un proceso corporal, moral, social y 

comunitario. 

La PARTE 2 se dedica a la Contextualización de los Casos de Estudio. El CAPÍTULO 

III ofrece un Breve Recuento de la Historia del Pentecostalismo, explorando sus orígenes en 

Estados Unidos, su desarrollo en Chile y Colombia, y un panorama específico del 

pentecostalismo en Barcelona (España). El CAPÍTULO IV se centra en la trayectoria 

transnacional de dos iglesias pentecostales latinoamericanas entre Colombia, Chile y España 

(la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia - IPUC y la Iglesia Evangélica Apostólica del 

Nombre de Jesús - IEAN-Jesús), describiendo su expansión desde sus orígenes nacionales hasta 

su llegada a otros países como Ecuador, Chile y España (como la Iglesia Pentecostal Unida de 

Europa - IPUE), incluyendo detalles sobre su estructura y la distribución de iglesias en 

Barcelona. 

La PARTE 3 constituye el núcleo analítico sobre la formación del “buen cristiano”. El 

CAPÍTULO V explora las imágenes y significados de Dios para los creyentes, quién o qué es 

Dios, los significados que le atribuyen y cómo se manifiesta la relación con Dios en la vida 

cotidiana de las personas. El CAPÍTULO VI detalla los rituales y experiencias fundamentales 

en la formación del buen cristiano, cubriendo el bautismo por agua (su proceso y significados), 

el recibimiento del Espíritu Santo (hablar en lenguas o glosolalia) y el llamado de Dios, 

particularmente para los pastores. El CAPÍTULO VII analiza el aprendizaje de disposiciones 



 56 

y formas corporales, examinando cómo se aprenden técnicas corporales por mímesis, la 

adquisición de una estética “cristiana”, la experiencia de momentos de crisis como catalizador 

de la conversión y el concepto de "ataduras" espirituales.  

El CAPÍTULO VIII detalla cómo se forma la idea de comunidad en las iglesias 

pentecostales, enfocándose en la idea de “hermandad”. Inicia explorando la concepción 

pentecostal del “mundo”, describe las categorías de pertenencia, analiza la estructura de las 

redes sociales dentro de la iglesia y finalmente, examina las prácticas que fortalecen estos 

vínculos fuera de la iglesia.  

Finalmente, la PARTE 4 presenta la discusión, conclusiones y direcciones futuras. El 

CAPÍTULO IX incluye la Discusión y Conclusiones de la investigación, abordando temas 

como el pentecostalismo y la globalización, la formación del buen cristiano y la construcción 

del ser cristiano a través del capital religioso, las tensiones entre el mundo secular y cristiano, 

reflexiones sobre género y roles dentro de la iglesia, la respuesta a las hipótesis planteadas y la 

identificación de otras líneas futuras de investigación. 

En resumen, la tesis sigue una organización lógica que va desde la contextualización 

amplia del fenómeno pentecostal y de las iglesias estudiadas, pasando por un análisis profundo 

de las experiencias individuales y comunitarias que configuran la identidad del “buen 

cristiano”, hasta llegar a una discusión y conclusiones que resumen los hallazgos y proponen 

nuevas vías de investigación. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 57 

CAPÍTULO II – MARCO TEÓRICO Y ENCUADRE ANALÍTICO 

 

Esta investigación se enmarca en una perspectiva que entiende la religión como un fenómeno 

encarnado, situado y relacional, donde el cuerpo opera como mediador clave entre normas 

institucionales, emociones, experiencias espirituales y trayectorias migratorias. Al articular los 

aportes de la antropología del cuerpo, algunos estudios sobre los procesos de conversión 

religiosa y la religión vivida, propongo analizar la formación del “buen cristiano” en contextos 

pentecostales transnacionales, no como una identidad fija, sino como una disposición en 

constante elaboración, sostenida por prácticas morales, afectivas y corporales. Esta mirada 

permite comprender la conversión no solo como un momento de quiebre en la vida de las 

personas, sino como un proceso sostenido de aprendizaje y transformación cotidiana, en el que 

los creyentes negocian su pertenencia, su identidad y su lugar en el mundo a través del cuerpo 

y sus prácticas. 

A partir de estas perspectivas, propongo un marco de “trayectorias corporizadas de la 

formación del buen cristiano transnacional” que articula cuatro ejes interdependientes: 

primero, el embodiment como la forma en que los esquemas corporales (hábitus) se interiorizan 

y reproducen a través de rituales, gestos y prácticas morales; segundo, la conversión, entendida 

no como un evento puntual sino como una secuencia de negociaciones y “rituales de paso” 

distribuidos a lo largo de las trayectorias vitales de las personas que, en algunos casos, 

involucran un proceso migratorio; tercero, la religión vivida que traslada esas prácticas a la 

vida cotidiana (hogar, el trabajo y la comunidad), produciendo una moral cotidiana encarnada; 

y cuarto, el transnacionalismo religioso que moviliza cuerpos, creencias y símbolos entre sur y 

norte, reconfigurando permanentemente espacios de pertenencia y afecto. 

Con este marco que presento a continuación, examinaré cómo los migrantes 

pentecostales negocian y materializan el ideal del “buen cristiano” —como una disposición en 

constante elaboración— a través de la interacción entre cuerpo, emoción y espíritu, sus redes 

de apoyo y las condiciones de sus itinerarios en y entre Colombia, Chile y España. Esta 

propuesta permite capturar tanto la dimensión corporal de la fe pentecostal como los procesos 

relacionales y espaciales que la sustentan.  

Antes de profundizar en este marco, sin embargo, realizo una breve revisión de los 

temas recurrentes de la literatura que se ha realizado sobre pentecostales y evangélicos entre 

los tres países en donde se llevó a cabo la investigación.  

 

 



 58 

1. Revisión de los temas recurrentes de la literatura entre Colombia, Chile y 
España 

 

A partir de una revisión de la literatura sobre pentecostales/evangélicos en Colombia, Chile y 

España, se encuentra un conjunto de temas fundamentales que configuran las distintas líneas 

de trabajo. He examinado 207 documentos registrados en las bases de datos de Scopus hasta 

2025 usando una búsqueda de palabras “pentecostal/ismo” y/o “evangélicos” en “Colombia”, 

“Chile” o “España”. Esto para tener una imagen general de la manera en que se investiga, los 

intereses de los investigadores, y los diferentes aportes que se encuentran de manera 

condensada. Para el análisis, se utilizó la detección de “temas recurrentes” (topics) con el 

paquete “stm” para R.  

Los resultados de este breve análisis muestran que la literatura se compone de diez (10) 

temas recurrentes fundamentales y que su producción se comienza a consolidar a partir de 

1994, aunque desde décadas antes se esté trabajando en el tema, como señala Mansilla (2014). 

En ocasiones, estos temas recurrentes escapan a los países en cuestión porque los trabajos 

muestran casos comparativos a los objetivos. En primer lugar, la literatura aborda tres ejes 

bastante singulares en el pentecostalismo latinoamericano y su vinculación con su crecimiento, 

política y en contexto de violencia y procesos de paz: (1) “Violencia & Paz”: que analiza la 

implicación de iglesias pentecostales y evangélicas en narrativas de memoria, reconciliación y 

apoyo a víctimas tras los conflictos armados guatemalteco y colombiano; (2) “Iglesia & 

Crecimiento”: cuantifica y explica el auge de denominaciones como la Iglesia Universal del 

Reino de Dios y de congregaciones de inmigrantes en Chile y España, destacando sus 

estrategias presenciales y digitales (Benedict, 2007; Padilla, 2007; Gooren, 2015); y (3) 

“Política & Pentecostalismo”: donde se estudia la entrada de actores religiosos en la esfera 

pública—desde capellanías militares hasta partidos de “moral evangélica” que influyen en 

plebiscitos y legislación (Florez, 2024; Bom & Monroy-Soto, 2023; Mansilla & Orellana, 

2016; Beltrán & Sian, 2018; Cazarin & Cossa, 2017). 

Otros tres temas recurrentes exploran dimensiones de práctica y creencia: (4) “Misión 

& Materialidad”: compara proyectos misionales evangélicos en territorios indígenas mediante 

el uso de objetos litúrgicos, catequesis bilingüe y arquitectura de templos; (5) “Salud & 

Religión”: examina cómo rituales de sanación pentecostal y redes modulan indicadores de 

salud mental y procesos de rehabilitación en contextos urbanos y rurales (Fuentes-Ferrada, et 

al., 2023); y (6) “Migración & Fe”: las iglesias funcionan como redes de apoyo indispensables 

para haitianos, africanos y andinos en tránsito por Santiago (Chile) y Barcelona (España) 



 59 

(Madriaga-Parra & Gissi-Barbieri, 2025; Jacques-Coper, Cubillos & Ibarra, 2019; Mansilla, 

Leiva-Gómez, Piñones-Rivera, 2020; Vidal Rojas, 2017). 

El séptimo y octavo tópico sitúan al pentecostalismo en marcos más amplios: (7) 

“Reforma & Derecho”: rastrea la influencia de la ética protestante en marcos jurídicos desde 

Vasco de Quiroga en la Nueva España hasta la deliberación ciudadana en la reforma 

constitucional en Chile; y (8) “Familia & Demografía”: valora el impacto de la “segunda 

transición demográfica” en dinámicas reproductivas, estructuras familiares evangélicas y 

políticas de educación sexual en jóvenes. 

Por último, los dos ejes finales subrayan procesos de identidad y sincretismo: (9) 

“Empoderamiento & Evangelismo”: documenta cómo las redes evangélicas empoderan social, 

política y espiritualmente a comunidades en Chile, España y Bulgaria (Boas, 2016; Slavkova, 

2018; Ospina-Encino, 2022; López, García & Martí, 2018); y (10) “Sincretismo & Misión”: 

donde las prácticas rituales y simbólicas étnicas (Misak, Nasa, Aymara, Roma) se hibridan con 

el pentecostalismo, dando lugar a creativas resignificaciones cosmológicas (Demera, 2022; 

Cantón, 2010; Jakob, 2004). 

Los ejes temáticos no solo muestran la diversidad investigativa sino también la madurez 

creciente de este campo desde mediados de los noventa y que combina desplazamientos 

transnacionales, reivindicaciones de identidad y vivencias rituales en contextos muy diversos. 

 

2. La religión en movimiento: transnacionalización, migración y nuevos espacios 
cristianos 

 
El interés en la “religión transnacional” es posterior a la Segunda Guerra Mundial e inicia con 

el interés en la expansión de varias religiones hacia nuevas regiones del mundo siendo la 

explosión del protestantismo en América Latina la más prominente dado que hasta entonces 

había sido una sociedad profundamente católica (Martin, 2001; Levitt, 2001 en Roudometof; 

2016). Es así como América Latina comienza a presenciar una “expansión protestante” donde 

se recompone el espacio religioso en un contexto político confuso y violento que era común a 

varios países de la región. Jean Pierre Bastian (1993) hace referencia a cómo a partir de la 

década de los sesenta se empieza a hacer una distinción entre lo que se conoce como 

protestantismo histórico y pentecostalismo. Desde la academia se empieza a considerar el 

impacto de la expansión de este “protestantismo” en los diferentes ámbitos económicos, 

culturales y sociales y de las implicaciones de “ser cristiano”.  



 60 

La migración internacional también ha contribuido –y sigue contribuyendo– al proceso 

de consolidación del campo de la “religión transnacional” como un sitio de investigación 

importante (Roudometof, 2016). A partir de los años noventa, la migración desde el Sur global 

hacia el norte comenzó a intensificarse debido a la lenta pero creciente penetración del 

capitalismo en la región, la globalización y las políticas de libre mercado. Al mismo tiempo, el 

recrudecimiento de la violencia, el narcotráfico y la pobreza actuaron como factores 

determinantes que no solo transformaron las sociedades, sino también las creencias de las 

personas. En este nuevo contexto, el “protestantismo histórico” y el pentecostalismo 

empezaron a renovarse, adquiriendo una nueva cara y redefiniendo su contenido para hacer 

frente a los desafíos de esta condición emergente (Avilés, 2012). 

 En consecuencia, y como estrategia para mitigar los efectos de las reformas 

estructurales impulsadas por los gobiernos latinoamericanos, las migraciones campo-ciudad 

comenzaron a desplazarse desde las urbes de América Latina hacia las de países del Norte 

global, principalmente Estados Unidos y naciones europeas. Estos migrantes no solo 

transportaron sus pertenencias materiales, sino también sus creencias y sus maneras de vivir y 

ser en el mundo. Así, el protestantismo histórico y el pentecostalismo –corrientes que en otra 

época habían transitado del Norte al Sur– se transforman ahora en lo que se conoce como 

“protestantismo latinoamericano” y emprenden su propio retorno hacia los países del Norte. 

Este nuevo flujo religioso responde tanto a la demanda de los migrantes como a un discurso 

renovado que sitúa la búsqueda de la salvación y la felicidad como fines últimos (Avilés, 2012). 

La expansión y traslado tanto de personas creyentes como de iglesias protestantes 

latinoamericanas dentro del mismo Latinoamérica y hacia el Norte global, ha transformado 

profundamente las prácticas y rituales de sus creyentes, no solo por el desplazamiento 

geográfico, sino también por cómo estas prácticas se adaptan a nuevos contextos, se inscriben 

en los cuerpos de los creyentes y reconfiguran las redes de vínculo entre las personas y las 

instituciones. Para diversos autores, este proceso de transnacionalización institucional religiosa 

ha sido resultado de tres procesos: el incremento de los adeptos; la difusión de la doctrina de 

la iglesia siguiendo los itinerarios migratorios de sus adeptos; y la necesidad de adaptación a 

las necesidades, deseos y esperanzas de los creyentes (Levitt, 2003; 2007; Mary, 2012; Bava, 

2010; Bava & Capone, 2010; Argyriadis et al., 2016). 

Entendiendo que este proceso de transnacionalización implica una “constante 

circulación de personas, saberes, ideas, o rituales, como afirma Lozada (2003), las instituciones 

religiosas o iglesias, crean espacios que funcionan como lugares donde se movilizan y 

acumulan capitales culturales, sociales, religiosos y políticos, entre otros. Estos espacios 



 61 

proponen nuevas formas de ser cristiano, de vivir el cristianismo y/o servirse de lo que este 

ofrece para lograr diversos objetivos en la vida cotidiana (conseguir un trabajo, establecer una 

red de amigos, integración en la sociedad receptora).  

Algunos autores como André Mary (2012) o Ari Oro (2014), consideran que estas 

instituciones llegan con un fuerte propósito de “reconquista espiritual” y, en ese sentido, se 

implantan en lugares considerados como abandonados por el catolicismo con una oferta 

heterogénea que intenta adaptar según el público que recibe. La implantación y expansión de 

las iglesias en nuevos lugares (ciudades, pequeños pueblos, comunas, etc.) involucra el acudir 

a recursos o estrategias de atracción. Si bien las comunidades religiosas que se establecen en 

nuevos lugares no están dirigidas exclusivamente a migrantes, cuando éstos constituyen la 

mayoría de los fieles, tanto el mensaje pastoral como las iniciativas de la iglesia se enfocan 

mayoritariamente en ellos, apoyándose en un lenguaje común, vínculos de país de origen y 

espacios de encuentro cultural. En últimas, se construye un lenguaje familiar que tiene bases 

en la fe y en los códigos culturales comunes que se activan en comunidad.  

De esta manera, las iglesias proveen a los creyentes de un vocabulario empático para 

expresar sus emociones mientras construye un sentido dentro de este contexto religioso que 

ofrece estructura, apoyo e intimidad (Smith, 1978: 181; Frederiks, 2016). Para la estabilidad y 

reproducción de este modelo de institución, algunas iglesias protestantes hacen uso de un “haz 

de metáforas performativas, prácticas discursivas y ocasionalmente actos de autoridad 

profética, pero sobre todo prácticas deterritorializadas y estrategias de ocupación de sitios 

rituales inscritos en un campo de fuerzas” (Mary, 2012:133). Algunas de estas prácticas, a 

manera de rituales y técnicas corporales que no están inscritas en un territorio específico se 

podrían considerar como disposiciones morales. Estas hacen parte de procesos individuales y 

sociales que se encuentran atravesados por dos aspectos: los discursos y acciones de las 

instituciones que reinterpretan y difunden “enseñanzas” de la biblia, y la interpretación de 

quienes las reciben; es decir, la puesta en práctica en la vida cotidiana de estas “enseñanzas”.  

 

3. La religión como práctica corporal encarnada 

 

En ese sentido y para enfocarnos en la interiorización de las “enseñanzas” o prácticas que tienen 

un carácter religioso, la teoría de las prácticas y la comprensión desde el cuerpo ha tenido un 

amplio lugar en las últimas décadas (Turner, 2008) en lo que ha sido llamado el “giro práctico” 

de las ciencias sociales (Schatzki, Knorr-Cetina & von Savigny, 2001). Desde la antropología, 



 62 

a partir de 1980 se introducen los conceptos de práctica, cuerpo, actividad, praxis, entre otros, 

para destacar el aspecto implícito, rutinario, tácito, disposicional y cotidiano de los fenómenos 

sociales (Ortner, 1984). Este ha sido conocido como “enfoque de la encarnación” (embodiment 

approach) (Csordas, 1990) que resalta el cuerpo como fuente de las indagaciones 

antropológicas (Lock, 1993).  

En esta perspectiva, el vínculo entre los sujetos morales y la formación del cuerpo (o 

incorporación) es central (Csordas, 1990), particularmente por la influencia que tienen las 

estructuras culturales y morales en el cuerpo (Ignatow, 2007). Desde la antropología, Marcel 

Mauss introdujo dos ideas fundamentales en este sentido: la idea del “yo” en la construcción 

de la moralidad de la “persona religiosa” (Mauss, 1936); y los tipos de técnicas que están 

presentes en la construcción de los cuerpos, como los adiestramientos, guías y educación en 

los distintos espacios institucionales (Mauss, 1936). El cuerpo entonces pasa a tener un rol 

esencial en la comprensión de los fenómenos religiosos y morales (Ignatow, 2007; Abend, 

2013) en el modo en que se constituye la experiencia religiosa en la interacción con otros 

(Csordas, 1990), los procesos de conversión religiosa a través de ciertas prácticas morales 

(Winchester, 2008), el control religioso de los cuerpos y la concepción del yo (Turner, 1991, 

2008), el aprendizaje de una disciplina monasterial (Asad, 1987), la imitación y socialización 

corporal de las prácticas de meditación (Pagis, 2010; Winchester & Pagis, 2022), el gesto como 

construcción de identidad religiosa (Avilés, 2012), entre otros.  

Bourdieu (2007) también proporcionó una orientación con la noción de “hábitus”, que 

retoma el interés por las prácticas asociadas a la posición social realizadas en base a una serie 

de esquemas interiorizados dentro de ciertos contextos institucionales de un campo (Lizardo, 

2004), y el concepto “corporal” para las prácticas corporales (Bourdieu, 2007). La religión, 

desde esta concepción, es comprendida como una actividad o práctica que el cuerpo realiza con 

base en esquemas y marcos culturales; y por lo mismo, presta atención a cómo se forman los 

cuerpos, sus prácticas y disposiciones morales, así como de su formación a través de la 

imitación (Mauss) o las pedagogías implícitas (Bourdieu). 

Estos trabajos nos invitan a pensar en los rituales como reorganizadores –y 

controladores– de las emociones y los deseos de los hombres y en cómo a través de estos se 

van inculcando valores tales como la sumisión, la obediencia –ceder el control, entregarse– y 

la humildad ante Dios. Estos valores no son vistos como impuestos sino como virtudes que se 

adquieren a través de la práctica de ejercicios que promueven la realización y adquisición de 

hábitos tales como el ayuno, la oración, la confesión, el trabajo manual. Igualmente, existe un 

amplio interés en el fenómeno de cómo los sujetos se van convirtiendo en cristianos después 



 63 

del proceso de afiliación, iniciación e incorporación de ciertas prácticas morales de las iglesias 

(similar a Becker (1953), Benzecry (2009), y Wacquant (2016) en otros ámbitos), tal como 

Tavory y Winchester (2012) constataron en el cambio de prácticas religiosas en el caso de 

judíos y musulmanes a través de la rutinización.  

En esta misma línea, estudios recientes inspirados del trabajo de Thomas Csordas 

(1990) introducen el concepto de “inversión somática” describiendo experiencias donde 

dimensiones corporales normalmente tácitas—como el hambre o la respiración—trascienden a 

conciencia plena durante prácticas como el ayuno ortodoxo o la meditación vipassana, 

revelando conexiones profundas entre cuerpo, emoción y espiritualidad (Winchester & Pagis, 

2022). De igual forma, el concepto de “religión vivida” (Ammerman, 2020; Williams, 2010) 

subraya cómo las prácticas religiosas trascienden los espacios institucionales e impactan la vida 

diaria de los creyentes. Esto incluye cambios en prácticas estéticas —desprendimiento de lo 

material, vestimenta, joyas, maquillaje, peinados—, la manera de hablar y de relacionarse con 

los demás, y la incorporación de ritos como el bautizo y el ayuno como marcadores éticos en 

la rutina, entre otras.  

El hecho de no comer y sentir hambre hace que las personas practican el ayuno 

reflexionen sobre deseos corporales y cómo están conectados con las “pasiones del alma” y 

aprendan a “controlarlos”. Hacerse consciente de esto a nivel corporal se vincula con discursos 

religiosos que tienen que ver con la virtud y el control espiritual. En contraste, las prácticas que 

produce la meditación fomentan una atención profunda del cuerpo y la mente. Sensaciones 

como el dolor, la incomodidad, escuchar los latidos del corazón o cómo funciona la respiración 

son interpretadas usando conceptos budistas como la permanencia y el sufrimiento. Aquí, el 

concepto de “educación de la atención” surge también para explorar la forma en la que, a través 

de la práctica repetida de estas formas corporales, los practicantes aprenden a percibir 

“realidades religiosas” en momentos cotidianos como la alimentación, el uso de la tecnología 

o las relaciones con los demás.  

Por lo tanto, las personas desarrollan un aprendizaje que les permite adquirir habilidades 

para interpretar ciertas sensaciones o posturas como una manifestación de lo sagrado y 

relacionarlo, además, con sus emociones. En ese sentido, la antropología de las emociones (Le 

Breton, 1999) insiste en la importancia de las emociones como experiencias sensoriales que se 

dan en contextos promovidos por la socialización. Por lo tanto, las prácticas corporales no 

solamente involucran al cuerpo como materia, sino también a la mente y al espíritu (McGuire, 

2008, 2016). En otras palabras, las prácticas religiosas que son reguladas, “cultivan una 

modalidad somática de atención, es decir, una manera culturalmente elaborada de atender y 



 64 

estar con el propio cuerpo que incluye la presencia corporal de los demás (Csordas, 1993; en 

Olivas-Hernández, Csordas & Ortíz, 2025). Esta atención somática es clave en la “guerra 

espiritual”, un proceso donde las luchas existenciales –como las que enfrentan los migrantes– 

se reinterpretan como un combate corporal para “enseñar al cuerpo lo que no es bueno” 

(Mahieddin, 2018). Desde este enfoque, el cuerpo se entiende como mediador y, por tanto, 

hace parte de lo que Meyer (2009) llamó sensational forms activando memorias individuales o 

colectivas en espacios considerados religiosos y “no religiosos”.  

Dentro de esta misma línea, otros autores discuten que las experiencias emocionales y 

espirituales también son aprendidas y dependen de la interpretación basada en categorías 

cognitivas social y culturalmente variables que identifican la presencia de Dios (Luhrman, 

Nusbaum & Thisted, 2010). Esta interpretación depende también de la visión de los “expertos 

espirituales” que son quienes pueden “descifrar” las diversas experiencias y “asegurar” que son 

resultado de la comunicación con Dios (Inbody, 2019). En general, la necesidad de indagar las 

prácticas inscritas en los cuerpos es fundamental para profundizar la construcción de los sujetos 

morales en nuestro contexto pentecostal (Suárez, 2022).  

Con esta serie de disposiciones morales y prácticas religiosas aprendidas las 

instituciones pentecostales/evangélicas ofrecen a sus adeptos la posibilidad de vivir una 

“transformación” con el objetivo de llegar a ser una “mejor persona” y, en consecuencia, un 

“verdadero” o “buen cristianos”. Los “buenos cristianos” deben cumplir con ciertas normas, 

identificarse con ciertos valores y cumplir con ciertas reglas que tienen como objetivo educar 

el cuerpo, la mente y el espíritu para obedecer a Dios y poder conectar con él teniendo como 

ejemplo la vida de Jesús y las enseñanzas de la biblia.  

Dentro de estas comunidades pentecostales/evangélicas se cree que adquirir una 

disciplina cristiana o ser obediente ante los designios de Dios llevará a las personas a consolidar 

y lograr una conexión espiritual mucho más profunda con Dios. Este proceso, por lo tanto, no 

es algo que pasa de la noche a la mañana, sino que requiere de la vivencia de un proceso de 

transformación o conversión y, como mencionamos antes, del aprendizaje e incorporación de 

ciertas disposiciones –algunas vistas como “sacrificios”– que se van realizando a lo largo de la 

trayectoria vital de los creyentes. En este proceso, la participación en diversos rituales 

comunitarios tales como: bautizos, formas de ayuno, oración, alabanza, entre otros, van 

permitiendo que esta interiorización ocurra individualmente y que se exteriorice de manera 

“encarnada” a través de comportamientos, gestos, prácticas, etc., que hacen de estos sujetos 

unos “buenos cristianos”. 



 65 

Dentro del pentecostalismo, se cree que una vez interiorizadas estas disposiciones la 

conexión con Dios y con lo sagrado será más fuerte y por lo tanto se verá traducida en dones 

que pueden ser: la glosolalia (hablar en lenguas) o el don de la sanación y que son la 

manifestación del Espíritu Santo. Particularmente el hablar en lenguas se considera como la 

expresión “encarnada” del Espíritu Santo en los cuerpos de los creyentes. 

 

4. La formación del “buen cristiano” como proceso corporal, moral, social y 
comunitario 

 
En este trabajo se analiza la formación del buen cristiano como un proceso continuo de 

aprendizajes morales, afectivos y corporales más que como un instante de ruptura o crisis. 

Lejos de ser un evento aislado, la formación del “buen cristiano” hace parte de la experiencia 

de conversión y se despliega a través de una serie de “rituales de paso” que reconfiguran 

gradualmente el hábitus del creyente, tal como señalan Csordas (1990) e Ignatow (2007) al 

mostrar la interiorización de esquemas morales mediante prácticas rutinizadas. Desde esta 

perspectiva, la definición clásica de A. D. Nock sobre el proceso de conversión (1961) como 

una “reorientación consciente del alma”, y la de James (1902) como un éxtasis emocional y 

cambio cognitivo, cobran una nueva dimensión cuando se observan en acción. Es decir, no nos 

basta con describir la intensidad del momento inaugural de bautismo, por ejemplo, sino nos 

acercamos a la manera en la que el cuerpo aprende a sostener esa “reorientación” en la vida 

cotidiana mediante prácticas que adquieren significados religiosos y espirituales como pueden 

ser los ayunos, las oraciones prolongadas o la imitación de gestos litúrgicos o la lectura de la 

biblia (Mauss, 1936; Bourdieu, 2007). En este proceso, el bautismo en fuego o los dones de 

sanación no son solo fenómenos “espectaculares”, sino que se constituyen como signos de una 

pedagogía somática que va modelando las disposiciones espirituales de los creyentes. 

Joel Robbins (2010) con su trabajo, sitúa la conversión pentecostal como un proceso de 

“negociación moral” prolongada, donde cada gesto ritual —desde el levantamiento de las 

manos hasta la confesión pública— reproduce y refuerza las expectativas institucionales. Estas 

prácticas realizadas en colectivo, como el bautismo o la imposición de manos, funcionan 

simultáneamente como instancias de control emocional (Fer, 2022) y como espacios de 

sensational forms donde se activan memorias colectivas (Meyer, 2009). La dimensión 

transnacional añade un matiz crucial: durante el proceso de formación del “buen cristiano” no 

solo se reconfigura el interior del individuo, sino que se redefinen sus redes de apoyo y sus 

itinerarios vitales. Al respecto, Gooren (2010) habla de las conversion careers que atraviesan 



 66 

contextos culturales diversos; aquí, cada migración –de Colombia a España o de Colombia a 

Chile– reubica los ritos fundacionales en nuevos marcos de interpretación, “obligando” a los 

creyentes a renegociar tanto sus vínculos afectivos como sus prácticas corporales.  

En este contexto, el devenir cristiano dentro del proceso de conversión modifica 

también el ámbito doméstico y profesional, tal como postula la noción de “religión vivida” 

(Ammerman, 2020). En esta, no basta con el acto comunitario, sino que la moral cotidiana (la 

gestión de emociones, en la educación de los hijos o en la forma de tratar a los colegas) se 

convierte en un terreno donde el sujeto ratifica su nueva identidad cristiana. Malogne-Fer 

(2013) lo ilustra en la Polinesia Francesa al mostrar cómo el bautismo regula el ámbito 

conyugal, mientras que Lindhart (2012) destaca cómo las narrativas de conversión en Chile 

crean un imaginario pentecostal colectivo que trasciende el espacio de la iglesia en la 

organización de las dinámicas del hogar, por ejemplo. 

Por último, la centralidad del cuerpo como mediador –destacada por Csordas (1993) en 

la “modalidad somática de atención”– revela que la conversión es tan corpórea como 

emocional: aprender a escuchar el propio pulso o a contener el hambre convierte al creyente en 

guardián de un yo moral, habitado por el Espíritu Santo. Así, la formación de un “buen 

cristiano” no se limita al discurso teológico, sino que se encarna diariamente en la interacción 

sostenida entre ritual, migración y redes afectivas, trazando una trayectoria siempre en 

movimiento y en constante reelaboración. 

 

 

 

 
 
 
 
 



 67 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTE 2 – CONTEXTUALIZACIÓN DE LOS CASOS DE ESTUDIO   



 68 

CAPÍTULO III – EL CONTEXTO PENTECOSTAL: BREVE RECUENTO DE LA 
HISTORIA DEL PENTECOSTALISMO 
 

1. Orígenes del pentecostalismo en Estados Unidos 

 
El pentecostalismo es una de las tres corrientes de los grupos evangélicos del protestantismo 

que basa su doctrina en el libro de la biblia20. Su nombre viene del día de Pentecostés que se 

encuentra descrito en el capítulo 2 del libro de los Hechos de los Apóstoles (Lalive d’Epinay, 

1976), donde el Espíritu Santo descendió de los cielos sobre los apóstoles de Jesús –“como de 

un viento recio que soplaba, el cual llenó toda la casa donde estaban sentados” …– mientras se 

encontraban celebrando en Jerusalén. Durante este día los apóstoles “fueron llenos del Espíritu 

Santo, y comenzaron a hablar en otras lenguas” (2:1-31, Reina Valera, 1960).  

El pentecostalismo tiene sus orígenes más modernos en el avivamiento que ocurrió en 

Azusa Street (Los Ángeles), en la sede de la Iglesia Episcopal Metodista Africana, liderado por 

William Seymour, predicador afroamericano. El avivamiento al que se le atribuye el origen del 

pentecostalismo21 tuvo comienzo en la noche del 9 de abril de 1906 y terminó en el año 1915. 

La noche del 9 de abril es bastante conocida dentro del mundo pentecostal ya que Dios se 

manifestó a través de un relámpago tumbando al predicador Seymour y las otras personas que 

estaban allí. Se dice que después del impacto estos comenzaron a hablar en lenguas y gritar 

mientras levantaban sus manos alabando a Dios. Al ver esto, muchas personas de diferentes 

lugares comenzaron a llegar para presenciar este milagro y unirse al avivamiento durante los 

 
20 Semán, P. (2019). ¿Quiénes son? ¿Por qué crecen? ¿En qué creen? Pentecostalismo y política en América 
Latina https://static.nuso.org/media/articles/downloads/1.TC_Seman.pdf 
21 La historia del pentecostalismo, sin embargo, puede rastrearse aún más atrás, ya que tiene sus orígenes en el 
pietismo luterano de los siglos XVII y XVIII. El pietismo fue un “movimiento de renovación introspectivo, no 
mundano y de oración, que valoraba la lectura de la Biblia, la experiencia espiritual y la actividad caritativa, sin 
buscar una reforma eclesiástica o social significativa”. Los hermanos John y Charles Wesley fueron fuertemente 
influenciados por el pietismo. Hijos de una familia anglicana y bastante espiritual, presenciaron un episodio 
impactante mientras viajaban en barco desde Inglaterra hacia América. Durante una tormenta, observaron cómo 
un grupo de moravos permanecía en calma, cantando himnos, mientras los demás pasajeros estaban aterrados. En 
1738, durante la lectura de un pasaje de los escritos de Lutero por parte de un pastor moravo, John Wesley 
experimentó lo que describió como su corazón “strangely warmed” (extrañamente encendido). Estos dos hechos 
marcaron su conversión y consolidaron la prédica metodista. Esta se caracterizaba por la doctrina de la assurance, 
o la convicción intelectual basada en la experiencia espiritual de que el pecado había sido eliminado por Dios 
(Kay, 2011: 26, 58). El metodismo creció de manera extraordinaria y, para 1840, era el grupo religioso más grande 
en los Estados Unidos, según continúa Kay. Elementos como el canto, los aplausos y el testimonio público pueden 
rastrearse aún más atrás, hasta la religión de los esclavos afroamericanos en las plantaciones del sur de los Estados 
Unidos (2011: 37). Los McRobert (1988) y Yong & Alexander (2011) exploran y recuperan la historia del afro-
pentecostalismo y la influencia de la tradición africana en las bases del pentecostalismo del siglo XX. Estas 
iglesias ya empleaban el estilo de avivamiento característico de las reuniones tipo campamento y el lenguaje del 
bautismo de “fuego” del Espíritu Santo como dotación de poder para el servicio y la piedad, elementos que 
finalmente se integraron en el movimiento pentecostal. 
 



 69 

años siguientes. Muchos de los que llegaban a la calle Azusa eran “ministros o misioneros que 

venían buscando poder espiritual y el don de lenguas” (Kay, 2011: 89). Las personas que 

llegaban allí decían sentir el fuego del Espíritu Santo y este día es recordado como un momento 

de sanación en el que muchos fueron curados de sus enfermedades mientras otros fueron 

bautizados en el Espíritu Santo manifestándose el don de hablar en lenguas o glosolalia.  

William Seymour era visto como un visionario para la época ya que creía que el Espíritu 

Santo se podía manifestar en todas las personas independientemente de su raza o de su género. 

A partir de 1915, la congregación de Azusa Street revisa su constitución y hace que solamente 

sean pastores afroamericanos quienes lleven la palabra de Dios a otros lugares. Sin embargo, 

entre los visitantes de este avivamiento se encontraba William Durham, bautista, quien habló 

en lenguas por primera vez en el año 1907. Durham se encargó de revisar el esquema doctrinal 

de Seymour dando paso a los orígenes de lo que hoy se conoce como pentecostalismo. A partir 

de allí se comienzan a crear diversas denominaciones que, a pesar de tener grandes diferencias 

con la doctrina propuesta por Seymour, en especial por la cuestión racial, se constituyeron 

como las primeras iglesias pentecostales estadounidenses como la Iglesia de Dios en Cristo que 

se pentecostalizó en 1906 cuando su ministro fue bautizado por Seymour, o las Asambleas de 

Dios en 1914.  

A pesar de que el revival liderado por William Seymour ha sido el más reconocido 

dentro del mundo pentecostal y que estableció las bases del pentecostalismo moderno, un año 

antes, en 1905, ya había tenido lugar un avivamiento en la Houston Bible School de Texas, en 

Estados Unidos, dirigido por el pastor Charles Fox Parham. En esa época, las leyes de 

segregación racial impedían que afroamericanos y blancos compartieran los mismos espacios, 

por lo que Seymour solo podía asistir a las clases del seminario de Parham observando desde 

el pasillo, a través de una ventana. Esta experiencia influyó profundamente en la visión de 

Seymour, y una vez conformada su iglesia, una de sus principales preocupaciones fue la 

integración racial y la justicia. Como explica el historiador Gastón Espinosa (2014), estos no 

eran simplemente elementos de una agenda de “acción social”, como ha sucedido con muchas 

iglesias y denominaciones posteriormente, sino ideales profundamente teológicos. Seymour 

creía que “Dios estaba enviando al Espíritu Santo en estos últimos días para purgar a la iglesia 

de sus divisiones pecaminosas creadas por el hombre y presentarla como una novia inmaculada, 

preparada para la llegada del novio divino cuyo descenso se esperaba pronto” (2014: 16). 

De hecho, esta postura fue una de las razones por las que Seymour se distanció de 

Parham, quien criticó duramente la experiencia de Azusa. Según Espinosa, Parham sostenía 

que el éxito de Seymour se debía únicamente al “elemento” residual de verdad aprendido en 



 70 

su escuela bíblica en Houston, pero que dicho mensaje había sido rápidamente eclipsado por 

lo que él consideraba “fanatismo” y prácticas “carnales” por parte de los “negros” en Azusa, 

las cuales, según él, “se impusieron a la gente de todo el mundo como obra del Espíritu Santo” 

(2014: 8). 

Ahora bien, dentro de las denominaciones pentecostales siempre ha habido una 

discusión respecto a la doctrina unicitaria o trinitaria. Según William Kay, teólogo, la gran 

mayoría de pentecostales son trinitarios, –es decir, creen en que Dios, Jesús y el Espíritu Santo 

son tres personas distintas– mientras que quizá el 10% adhieren a la forma unicitaria –Dios, 

Jesús y el Espíritu Santo son uno solo– (2011: 98). Las iglesias donde realicé trabajo de campo 

hacen parte de este 10% identificándose como “iglesias del nombre”, es decir, iglesias del 

nombre de Jesús, que considera a Dios, a Jesús y al Espíritu Santo como una sola persona. El 

carácter unicitario de la iglesia se recuerda constantemente durante las prédicas, en los relatos 

de los pastores y en las conversaciones con las personas porque es uno de los aspectos que 

destaca la identificación con la denominación de la iglesia.  

  

2. Los orígenes del pentecostalismo en Chile y en Colombia 
 
 
Desde sus orígenes, el pentecostalismo se expandió rápidamente dentro de Estados Unidos y 

hacia otros países, impulsado por ministros y misioneros que participaron del avivamiento en 

Azusa Street y de otros movimientos similares a nivel mundial. En el caso de América Latina, 

esta expansión encontró terreno fértil gracias a la implantación de un protestantismo que, como 

señala Willems (1967, en Beltrán, 2004), privilegiaba las experiencias personales y emotivas 

por sobre los aspectos doctrinales. No obstante, el desarrollo del pentecostalismo en la región 

estuvo marcado por contextos nacionales complejos, que influyeron en las formas particulares 

en que los misioneros y las instituciones protestantes se fueron estableciendo en cada país. 

El arraigo del pentecostalismo en América Latina se dio en una sociedad profundamente 

católica, lo que ya de por sí condicionaba los espacios sociales y culturales disponibles para la 

implantación de iglesias protestantes. Además, como señala Christian Lalive d’Epinay (1976), 

su llegada estuvo atravesada por momentos de gran inestabilidad y crisis, particularmente por 

los efectos sociales de la crisis económica de 1929-1931 y por el incremento de la violencia 

que marcó el inicio de una crisis estructural que –según el autor– aún no ha sido resuelta. En 

ese contexto de ruptura de las regulaciones sociales, hambre, desempleo y miseria, el 

pentecostalismo ofrecía una alternativa poderosa: “la fe en un Dios de amor, la certeza de la 



 71 

salvación, la seguridad del reino y de una comunidad fraterna, así como la posibilidad de 

participar activamente en responsabilidades compartidas dentro de un proyecto común” (1976: 

208). 

En el contexto latinoamericano, los primeros enclaves del protestantismo en Sudamérica 

pueden rastrearse con la llegada de negociantes protestantes europeos –principalmente ingleses 

y de la rama presbiteriana– y del metodismo pionero al puerto de Valparaíso, en Chile 

(Willems, 1967; Kay, 2011; Mansilla & Orellana, 2021). De hecho, las primeras referencias a 

predicaciones al aire libre en la región se encuentran, primero, en Chile y, posteriormente, en 

Brasil (Frodsham, 1926, citado en Mansilla & Orellana, 2020). En el caso chileno, el 

pentecostalismo no fue influenciado directamente por el avivamiento de Azusa Street, sino por 

otro avivamiento que tuvo lugar en la India en 1905. Fue allí donde la misionera metodista 

Minnie Abrams, tras haber experimentado lo que interpretó como el bautismo en el Espíritu 

Santo, difundió la experiencia a través de panfletos que circularon internacionalmente. Uno de 

estos panfletos llegó a manos del misionero Willis Hoover, por medio de su esposa Mary Ann 

Louise Hilton, quien se convirtió tras leerlo y posteriormente estableció la Iglesia Metodista en 

Chile (Kay, 2011: 90).  

Hoover jugaría un papel central en el desarrollo del pentecostalismo en el país. Hacia 

1910, se separó de la Iglesia Metodista para fundar la Iglesia Metodista Pentecostal, que ya en 

sus inicios contaba con catorce congregaciones distribuidas por el territorio chileno. Cabe 

destacar que en este proceso también participaron activamente varias mujeres, quienes 

desempeñaron un papel clave en la difusión de la nueva doctrina en distintas regiones del país 

(Mansilla, 2019). 

Hacia finales de los años 30 y durante las décadas siguientes, las Asambleas de Dios 

llegan a Chile desde Suecia, Estados Unidos y Alemania, lo que provoca una división entre el 

“pentecostalismo misionero” y el “pentecostalismo nacional”. Durante estos años, la música 

pentecostal incorporó influencias campesinas y mexicanas, caracterizadas por un tono 

“lastimero y sufriente” (Mansilla, 2021). Los reclamos de las clases menos favorecidas 

encontraron eco en las comunidades pentecostales, que se convirtieron en espacios 

comunitarios de “refugio, participación y solidaridad,” una característica que perdura hasta 

nuestros días. Uno de los aspectos más interesantes es la teodicea del sufrimiento (cf. Winfield, 

2021), donde el dolor y la desilusión adquieren relevancia, reflejándose en los testimonios y 

canciones pentecostales. 

Según Mansilla (2019), el pentecostalismo se fue consolidando entre los sectores más 

olvidados de la sociedad chilena: campesinos de las regiones sur y central, así como obreros a 



 72 

medida que avanzaba el siglo XX. Los pastores asumían un rol similar al de “patrones,” lo cual 

contrastaba con la identidad de los obreros, quienes representaban a los sectores marginados 

de la sociedad en la década de 1920. Esta población reclamaba la inclusión de “expresiones, 

símbolos y costumbres populares en la liturgia protestante”, consolidando una “religión de los 

pobres”, donde las mujeres seguían participando activamente en el ámbito público, aunque 

seguían sin recibir el reconocimiento dentro de la comunidad pentecostal, ya que el púlpito 

seguía siendo un espacio dominado por hombres (Mansilla, 2019).  

A partir de los años 50, los movimientos pentecostales aceleraron su movimiento por el 

territorio latinoamericano y se constituyeron como movimientos autónomos (Lalive d’Epinay, 

1976). La figura del misionero pentecostal emergió como una vía de movilidad social y 

geográfica. Muchos pastores comenzaron a movilizarse entre Chile, Argentina y Bolivia. 

Durante este periodo ya se hablaba de la importancia de la salvación del alma, la vida en 

santidad y lo que esto implicaba: renunciar a los placeres mundanos, el trabajo humilde, el 

sufrimiento y la misericordia hacia los demás (Mansilla, 2019). Con la llegada de Clifton 

Erickson a las Asambleas de Dios, el pentecostalismo se convirtió en un fenómeno masivo y 

visible, caracterizado por una predicación testimonial y anecdótica, donde se usaban las 

emociones y el autoritarismo. Además, se unificaron las creencias doctrinales. Durante la 

dictadura de Pinochet, surgieron nuevos grupos y denominaciones, generando una crisis de 

definición, en la que no solo se hablaba de salvación, cielo, infierno y apocalipsis, sino también 

de aspectos de la vida cotidiana como la salud, la prosperidad, la vivienda, el trabajo y la 

educación. 

La influencia de la dictadura, junto con el proceso de secularización contemporánea en 

la sociedad chilena, ha llevado a las iglesias pentecostales a adoptar posturas más radicales y 

conservadoras en temas de interés general, como el matrimonio entre personas del mismo sexo, 

el aborto, la adopción homoparental y el rol de la mujer, el cual sigue sin cambiar dentro de la 

comunidad pentecostal (Mansilla, 2019). Además, el funcionamiento y la estructura de las 

iglesias, como espacios jerarquizados y autoritarios, se mantienen vigentes, y siguen orientando 

la vida de las familias pentecostales, donde los pastores actúan como referentes sociales a los 

que acuden en momentos difíciles. 

En Colombia, el protestantismo arribó por diversos frentes. Uno de los primeros fue la 

llegada y presencia de soldados extranjeros –especialmente ingleses– que llegaron al país 

durante el siglo XIX para apoyar el proceso de independencia, trayendo consigo formas 

incipientes de protestantismo (Arboleda, 2015). En un tiempo donde el proselitismo y la 

exhibición pública de credos religiosos por parte de extranjeros no católicos estaban 



 73 

prohibidos, Arboleda (2015: 26) destaca que el comienzo de la distribución de Biblias en 

lengua popular (a cargo de los colportores) en el país se atribuye precisamente a militares y 

comerciantes extranjeros. Esta acción resultó ser crucial para la diseminación del 

protestantismo a lo largo del siglo XIX. 

En este contexto, Ramón Montsalvatge, un exfraile catalán que naufragó en las playas 

de Cartagena hacia 1855 se instaló en el país dando su testimonio y más adelante vendiendo 

biblias puerta a puerta con apoyo de la Sociedad Bíblica Americana (Ordoñez, 1956); seguido 

de dos misioneros, James Thomson22 y Lucas Matthews, de las Sociedades Bíblicas Británicas. 

El trabajo de Montsalvatge fue importante porque propuso una gran discusión en la República 

de la Nueva Granada23 y marcó el inicio de una presencia protestante más profunda a pesar de 

ser públicamente criticado y desacreditado llegando a ser llamado “ministro de Satanás” 

(Arboleda, 2015). Además de la venta de biblias, estos primeros misioneros se dedicaron a la 

“elaboración de periódicos y volantes –publicaciones en las cuales se narraban las conversiones 

de católicos al protestantismo–, la fundación de instituciones educativas y viajes por territorios 

con escaso control de la Iglesia católica” (Ospina, 1953 en Figueroa, 2016: 198). 

Un año después de la llegada de Montsalvatge, el misionero presbiteriano Henry Pratt 

llega a territorio colombiano por el puerto de Santa Marta y al ver que el protestantismo ya 

tenía representante en Montsalvatge decide continuar hacia el interior del país por el río 

Magdalena seguido de un trayecto a lomo de mula hasta llegar a Bogotá en 1856, donde 

estableció la primera iglesia protestante. Esta fecha coincide con lo que se conoce como la 

“fecha oficial del comienzo de la labor protestante en Colombia” (Figueroa, 2016). Según 

Carlos Arboleda, durante el desarrollo de las labores proselitistas de los protestantes, no había 

ninguna distinción entre los diversos grupos y durante las luchas de independencia, los 

protestantes eran llamados negativamente “masones y luteranos” puesto que tenían una visión 

“revolucionaria” que difería de la de los católicos. Estos adjetivos eran atribuidos a los 

protestantes por traer ideas modernas e independentistas y una filosofía de vida basada en la 

libertad, conciencia individual, creencia en el progreso y conciencia individual (Arboleda, 

2015).  

Henry Pratt, que era visto por los sacerdotes católicos como parte de estos 

“revolucionarios,” no encontró resistencia desde el gobierno y pudo desarrollar su trabajo en 

 
22 Thomson llega el 29 de enero de 1825 a Bogotá desde Ecuador y establece la Sociedad Bíblica Colombiana 
para distribuir biblias a los ciudadanos (Arboleda, 2015: 27).  
23 Aún para esta época, Colombia no se había constituido como la república que se reconoce hoy en día. Esto 
ocurriría definitivamente en el año 1886. 



 74 

un contexto de “libertad religiosa, interés por la cultura inglesa, y posibilidades económicas y 

de transporte que ofrecía el país” (Arboleda, 2015: 34). Durante dos años que duraría su 

primera estancia en Colombia y con ayuda de otros miembros que llegarían posteriormente, 

también de la Sociedad Bíblica de Londres, pudo imprimir cinco mil ejemplares del Nuevo 

Testamento en Bogotá en el año 1957. Además de su trabajo en la capital del país, Pratt se 

dedicaría a una evangelización por distintos departamentos, especialmente en el nororiente del 

país, en Bucaramanga y Piedecuesta en Santander (Ordóñez, 1957).    

Ya durante el siglo XX se dice que los liberales buscaban traer protestantes para 

debilitar la fuerza del catolicismo y para introducir un pensamiento más moderno de libre 

examen, libre decisión y lectura de la Escritura (Arboleda, 2015: 39). Sin embargo, para 1917 

en Colombia solamente había cinco ministros ordenados, ningún ministerio nacional y 

solamente cuatro colportores (2015: 42). Para esta época, el protestantismo que se encontraba 

en Colombia era mayoritariamente presbiteriano y aún no se encontraban misiones 

pentecostales grandes sino diversos grupos independientes en distintas partes del país. Hacia 

1938, se registraban de manera oficial algunas misiones pentecostales en Colombia: la primera 

de Thomas Lowe, misionero pentecostal en una pequeña obra del barrio Teusaquillo en Bogotá; 

una congregación en La Vega, Cundinamarca –que fue descontinuada por causa de la 

violencia–; y otras congregaciones en: Apulo (Cundinamarca), Tocaima, Santander, Tolima, 

algunas ciudades de la Costa Atlántica, Caldas y los Llanos Orientales (Ordóñez, 1957: 344-

345).  

El pentecostalismo se oficializaría en el país más tarde hacia 1946 con la llegada de 

misioneros estadounidenses de orígenes escandinavos que traían otra doctrina y que coincidió 

con la acentuación de una guerra política y social sangrienta en el campo y de reclamo por los 

derechos de los trabajadores. En ese sentido, tanto las misiones pentecostales y evangélicas 

experimentaron grandes dificultades para establecerse ya que el catolicismo se encontraba 

profundamente arraigado en la sociedad colombiana y especialmente en la política, lo que hizo 

que hubiera una persecución, a veces sangrienta, contra líderes protestantes y sus 

congregaciones (Flora, 1976). Las misiones tampoco fueron ajenas a las dificultades de la 

geografía, al pésimo estado de las vías de acceso y comunicación entre las diferentes regiones 

del país, las enfermedades tropicales y la escasez de alimentos (López, 2014: 98).  

Las misiones pentecostales se instalaron especialmente en regiones del oriente del río 

Magdalena como lo son Santander y Boyacá que poco a poco fueron perdiendo importancia 

económica, mientras que las evangélicas se instalaron en la banda occidental hacia el Eje 

Cafetero, el Valle del Cauca y la Costa Caribe donde se encontraba la producción cafetera, 



 75 

azucarera y la conexión con los puertos de exportación (López, 2014). Como en el oriente del 

país había menos presencia católica, era de más difícil acceso por ser zona rural poco 

desarrollada y era una zona periférica respecto de donde estaba ocurriendo el desarrollo del 

país, pues fue un enclave “perfecto” para la implantación de las misiones pentecostales. 

López destaca que al analizar los orígenes de los pentecostalismos de finales del siglo 

XIX y el siglo XX, Jean Pierre Bastian (2006) subraya que estos, a diferencia del 

protestantismo presbiteriano regional, constituían una forma de religión popular basada en la 

emoción. Esta diferencia se hace más evidente al considerar, como explica Bonino (1995, en 

López, 2014: 72), que la fe pentecostal apelaba a la “eficacia de la emoción” mediante prácticas 

carismáticas como la sanidad divina o el don de lenguas, en contraste con el evangelismo, que 

se inclinaba por una “exposición 'racional' del mensaje religioso”. 

En este contexto, hubo una diferenciación de clase social respecto a la expansión e 

implantación del protestantismo (evangelicalismo y pentecostalismo) en Colombia. El 

evangelicalismo experimentó una difusión más fluida debido a su interacción con los círculos 

intelectuales de las clases alta y media, quienes proveyeron el soporte intelectual y económico 

necesario. Esto contrastó con la naturaleza de las congregaciones pentecostales, que tendían a 

ser más personalistas y, según López (2014: 76), se movían por un “espíritu mesiánico que no 

requería de grandes recursos y estructuras de envío, sino más bien, de la probidad carismática 

de la vocación personal” de sus pastores. Es en este punto donde los misioneros pentecostales 

se esforzaron por establecer un vínculo más horizontal y recíproco con sus seguidores, lo que, 

para David López, facilitó la “enculturación de una misión religiosa foránea en un país 

católico” (2014: 76). 

Los misioneros pentecostales en Colombia empleaban una estrategia territorial clave: 

se asentaban en centros de operaciones (conocidos como estaciones o centros misioneros), 

como documentó López. Desde estos puntos, se enviaban expediciones para explorar nuevas 

áreas, procurando siempre establecerse donde no existiera ya otra agencia misionera. Esta 

práctica formaba parte de una lógica de cooperación interinstitucional, cuyo objetivo era 

abarcar todo el ámbito nacional asignado, contribuyendo a la visión de configurar una Iglesia 

Nacional Protestante. Además, estas estaciones servían para fundar obras educativas (López, 

2014). 

 

 



 76 

3. Breve panorama del pentecostalismo en Barcelona (España) 
 
En la península ibérica, el desarrollo del protestantismo encontró mucha resistencia por el gran 

peso de la iglesia católica tanto a nivel religioso como cultural, social e incluso político como 

ocurrió en Colombia. El predominio católico era tan fuerte que impidió el desarrollo de 

instituciones protestantes (entre estas, universidades) limitando la formación, que se tuvo que 

mantener en el extranjero para quienes se interesaban en esta rama del cristianismo (Van Der 

Grijp, 2001). La fuerte represión católica impidió la expansión del protestantismo hasta el siglo 

XIX (Griera & Clot-Garrel, 2013) e incluso durante el siglo XX, por lo que se puede decir que 

el pentecostalismo como rama del protestantismo es relativamente nuevo si lo comparamos 

con otros movimientos. A diferencia de Latinoamérica donde el pentecostalismo y 

evangelicalismo son tan variados, en España “el origen del pentecostalismo se remonta a 

mediados del siglo XX” y es, en parte, particular de las comunidades gitanas (Amador-López, 

2019: 38).    

Los primeros núcleos protestantes en Barcelona se ubicaban en la Rambla donde había 

una oficina de distribución de biblias hacia 1841, y un lugar de culto en el barrio de Gràcia que 

fue establecido por un misionero inglés en 1870 (Griera & Clot-Garrel, 2013). George 

Lawrence, discípulo de Robert Chapman quien había sido el primer misionero de las 

Asambleas de Hermanos en Madrid, hizo un trabajo de evangelización en Barcelona durante 

el año 1869, que después de la dictadura, daría paso a la primera iglesia pentecostal en 

Barcelona, en Lleida y Madrid24. George Lawrence continuaría regresando a Barcelona y otros 

pueblos de Cataluña donde hizo un trabajo de ““coche bíblico” o librería ambulante. Éste 

contaba con ventanas laterales, y cuando se abrían formaban unos escaparates y mostrador 

donde podían verse y comprarse biblias, Nuevos Testamentos y materiales evangelísticos”25.  

 
24 Asamblea de Hermanos y primera iglesia pentecostal en Madrid: 
https://protestantedigital.com/orbayu/36720/asamblea-de-hermanos-y-primera-iglesia-pentecostal-en-madrid 
25 Cómo llegó el Evangelio a la ciudad de Madrid y al barrio de Chamberí. Recuperada de: 
https://iechamberi.org/history/ 



 77 

 
Ilustración 14. Coche bíblico de George Lawrence26 

 
Durante finales del siglo XIX, la comunidad protestante siguió creciendo y estableciendo 

escuelas protestantes en la ciudad de Barcelona, así como lugares de asistencia sanitaria como 

el Hospital Evangélico en 1893 (Griera & Clot-Garrel; 2013: 28). Posteriormente hacia los 

años 30 y 60 del siglo XX se consolida una “comunidad intelectual protestante” que comienza 

a escribir la historia de sus iglesias y comunidades, pero de manera clandestina (Van der Grijp, 

2001) debido a las dictaduras de Salazar (1932-1974) en Portugal y de Franco (1939-1975) en 

España. En esta época, los protestantes fueron forzados a la clandestinidad debido al 

hostigamiento del que eran víctimas (Van der Grijp, 2001) ya que 

 

“se impusieron numerosas restricciones como la negativa a la apertura de lugares 
de culto y la clausura de los centros ya autorizados, la confiscación y retención 
ilegal de inmuebles y propiedades, la penalización del culto clandestino, el cierre 
de colegios y escuelas, la suspensión de las actividades editoriales de la Sociedad 
Bíblica, la prohibición de la impresión, circulación y venta de literatura evangélica 
y la discriminación civil y laboral” (Capó, 1994; en Griera & Clot-Garrel, 2013: 
30).  
 

Sin embargo, a pesar de estas restricciones y censura de la dictadura, en el año 1965 se inaugura 

la primera “iglesia gitana” en Balaguer (Lleida) conocida como Església de Filadèlfia, con la 

llegada del misionero francés Clément Le Cossec, quien ya había creado la Missió Evangèlica 

Gitana en Francia y había comenzado su expansión por otros países europeos (2013: 33). Las 

 
26 Ibid. Recuperada de: https://iechamberi.org/history/ 



 78 

iglesias evangélicas de la población gitana “se ubicaron desde los inicios en las zonas 

periféricas y a menudo más marginales de Barcelona respondiendo a los asentamientos 

históricos de la población gitana y a las escasas posibilidades que a ésta se le han permitido” 

(Méndez, 2005: 125).  

Hacia el fin de la dictadura y el comienzo de la transición se comienza a presenciar el 

establecimiento de “las primeras iglesias de carácter pentecostal y carismático en Cataluña, 

casi completamente desconocidas antes de la Guerra Civil” (Griera & Clot-Garrel, 2013). Una 

de las primeras fue la iglesia Asambleas de Dios que se abrió en la travesía de Sant Antoni, en 

Gràcia, liderada por un pastor de origen cubano que consigue muy pronto agrupar a un buen 

número de fieles y atraer la atención de los protestantes históricos, que miraban a estos nuevos 

protestantes con cierta desconfianza (2013: 32). Estas iglesias desconocidas comienzan a 

hacerse más públicas dejando de lado el perfil bajo que se vieron obligados a mantener debido 

a los estereotipos y represalias que generó la dictadura contra lo que no era considerado parte 

de la “tradición española católica” (Van der Grijp, 2001).  

En el año 1992, se alcanzaron acuerdos con el Estado español sobre el derecho al culto, 

la enseñanza religiosa evangélica en escuelas y la asistencia religiosa de los internos en centros 

hospitalarios, asistenciales y penitenciarios respondiendo a un panorama más democrático y 

abierto donde se comienza a diversificar la comunidad protestante en Barcelona; además se 

crearon organizaciones como la Federación de Entidades Religiosas Evangélicas de España 

(FEREDE) y el Consell Evangèlic de Catalunya (CEC) para representar legalmente a las 

iglesias evangélicas (Griera & Clot-Garrel, 2013). 

Finalmente, los últimos treinta años han sido caracterizados por una transformación del 

campo religioso español (Bourdieu, 1971; en Briones, 2018) que ha visto un crecimiento de las 

iglesias evangélicas/pentecostales carismáticas que han sido impulsadas por migrantes 

latinoamericanos y africanos. Esto, en el caso de Barcelona, ha hecho que el pentecostalismo 

pase de ser una minoría histórica a una que crece significativamente por la llegada de población 

migrante procedente de América Latina, África Subsahariana y del Magreb (Briones, 2018). 

Las comunidades pentecostales actuales buscan integrarse en las comunidades locales 

respondiendo a su llamado misionero de llevar el evangelio a todas las naciones, pero además 

buscando una aceptación y conversión de la población local.  

A pesar de que no se haga en catalán, algunas de estas iglesias reciben a algunas 

personas de origen español y catalán, y algunos de los niños y adolescentes que han nacido 

aquí y que se han integrado en medio de las dos culturas (de origen de sus padres y de destino) 

son los encargados de continuar con el legado a nivel local. El establecimiento de estas iglesias 



 79 

en la ciudad de Barcelona ha permitido, además, la formación y expansión de redes 

transnacionales de iglesias que conectan a Barcelona con otras ciudades europeas donde se 

establecen nuevas misiones o con otros continentes –usualmente aquellos de donde provienen 

los pastores o los creyentes–. 

Las iglesias pentecostales, en el caso de algunos migrantes latinoamericanos, son 

espacios donde las personas pueden “dar continuidad a su identidad religiosa de origen […] 

que no sólo debe entenderse en términos religiosos” y como instituciones, las iglesias logran 

brindar apoyo “generando espacios valorizantes para el migrante que resultan operativos para 

su integración” (García, 2010: 1). Respondiendo también a los desafíos de la globalización y 

revolución tecnológica, las iglesias han tenido que adaptarse incorporando el uso de las redes 

sociales, el streaming de cultos y los grupos de WhatsApp para mantener la unidad comunitaria. 

Estos elementos han permitido llevar el proceso de evangelización más lejos puesto que a 

través de las redes sociales no hay fronteras físicas, lo que hace que así una iglesia o pastor 

tenga sede en una ciudad, otras personas de otras ciudades o países pueden verlo y participar 

de manera remota.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 80 

CAPÍTULO IV – DEL ORIGEN NACIONAL A LA EXPANSIÓN INTERNACIONAL: 
TRAYECTORIA TRANSNACIONAL DE DOS IGLESIAS PENTECOSTALES 
LATINOAMERICANAS ENTRE COLOMBIA, CHILE Y ESPAÑA 

 

1. El camino de una iglesia que ha traspasado fronteras - Iglesia Pentecostal 

Unida de Colombia – IPUC 

 
La Iglesia Pentecostal Unida de Colombia es una de las iglesias pentecostales más antiguas en 

Colombia. Hay diferentes versiones sobre el año de su creación oficial, pero según algunos 

relatos de miembros de la iglesia, la fecha es el año 1937 cuando una familia de pastores llega 

a Colombia proveniente de Canadá. Al inicio del siglo XX las misiones evangélicas tanto de 

Norteamérica y Europa del norte se interesan en seguir expandiendo la palabra de Dios por 

América Latina como vimos en el capítulo III. Una de esas misiones era la sede de la Iglesia 

Pentecostal del Evangelio Completo en New Brunswick (Canadá) donde se encontraban las 

hermanas Davis junto con Wynn Stairs, quien había tenido una visión con Colombia. Wynn 

Stairs, secretario de misiones, contacta con la familia Larsen (Verner Larsen y Abigail Larsen), 

quienes viajan a Nueva York y posteriormente a Colombia, designados pastores misioneros, 

donde llegan “a estudiar español con algunos misioneros pentecostales independientes, quienes 

no compartían la doctrina de la unicidad” (Flora, 1976: 33). Los Larsen llegan a Puerto 

Colombia, en Barranquilla (Costa Atlántica) el 12 de mayo de 1937 y de ahí se contactan con 

la familia Berchtold que, en ese momento, se encontraba en Bucaramanga. La llegada de esta 

familia a Colombia no supone la llegada del pentecostalismo a Colombia ya que desde hace 

algunas décadas ya había algunas congregaciones en proceso de organización, así como 

algunos misioneros, especialmente en las zonas rurales y de difícil acceso. 

La familia Berchtold ya se había instalado en Colombia en el año 1932 después de haber 

sido desahuciada de Bolivia y reasignada a este país por Wynn Stairs. Los Berchtold estaban 

encargados de la misión de la iglesia en el departamento de Santander, concretamente en las 

ciudades de Bucaramanga, Málaga y Loma del Salado27. La familia Larsen y Berchtold 

coinciden primero en Bucaramanga y después en El Salado donde querían bautizar a más 

 
27 Conocida hoy en día como El Salado. Es un centro poblado del municipio del Carmen de Bolívar en la región 
de Montes de María que ha sido duramente golpeada por el conflicto armado. Desde los años 80s ha sufrido varias 
masacres hechas por los paramilitares, así como tomas guerrilleras y actualmente el Clan del Golfo hace presencia 
en esta región. En el año 2000 fue fuertemente golpeada por la Masacre del Salado donde murieron más de sesenta 
personas a manos de 450 paramilitares. Más información sobre este hecho en: 
https://centrodememoriahistorica.gov.co/el-salado-esa-guerra-no-era-nuestra/ 



 81 

personas28, pero comienzan a tener diferencias doctrinarias puesto que los Berchtold eran 

trinitarios y bautizaban a las personas en el nombre del padre, hijo y espíritu santo, mientras 

que la familia Larsen era unicitaria y creía en que dios padre, hijo y espíritu santo son solo uno. 

A pesar de esto, la familia Larsen logró bautizar a 52 personas en el nombre de Jesús. 

Según el recuento oficial de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia29, estas primeras 

familias misioneras encontraron una gran hostilidad de parte de alguna parte de la población 

de los pueblos o ciudades donde se ubicaban ya que la religión oficial y predominante en esa 

época era la católica. En este contexto, los misioneros de la Iglesia Pentecostal del Evangelio 

Completo como la familia Larsen se vio afectada ya que su casa fue destrozada lo que hizo que 

esta familia tuviera que salir de allí hacia Bucaramanga. Esto también contribuyó a la 

separación de las dos familias debido a las diferencias que ya existían. Al llegar a 

Bucaramanga, los Larsen deben empezar a vender biblias puerta a puerta para conseguir algo 

de dinero y esto les permite abrir un lugar de reunión y posteriormente, a la primera “hermana” 

bautizada.  

La familia Larsen sufre una gran pérdida ya que Abigail muere en su trabajo de parto. 

Verner Larsen tuvo que buscar un cementerio no católico para enterrar a su esposa y lo 

encuentra gracias a la ayuda de misioneros presbiterianos. Según Flora (1976), la misión de 

Canadá ante la cual respondía el misionero Larsen le insistió que regresara a Canadá, pero él 

decide quedarse con el pequeño grupo ya establecido en Bucaramanga. En este primer grupo 

de convertidos ya estaba el que tiempo después sería el primer pastor pentecostal colombiano 

Campo Elías Bernal. Sin embargo, en este momento, Campo Elías tenía apenas once años. 

Antes de Campo Elías Bernal, las misiones pentecostales, así como las presbiterianas tenían 

misioneros extranjeros y ninguno nacional. 

Al mismo tiempo, en Estados Unidos se seguían fortaleciendo las misiones protestantes 

y dos misioneras metodistas: Fayetta Barnard y Pearl Cooper son invitadas a Colombia por la 

familia Berchtold30. Allí aprendieron la doctrina unicitaria con la familia Larsen. Varias 

versiones de la historia de la iglesia son confusas en cuanto a las fechas de los hechos aquí 

contados, pero la versión oficial –encontrada en la página web de la iglesia– dice que la familia 

 
28 Esta parte de la historia tiene más de dos versiones. Según el estudio de Flora, los Larsen llegan a Málaga, luego 
se trasladan a Bucaramanga y no menciona a El Salado. Sin embargo, en la versión oficial de la iglesia, los Larsen 
y los Berchtold coinciden en este poblado y fue allí donde tuvieron sus diferencias.  
29 Historia de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia. Disponible en: https://ipuc.org.co 
30 Según Flora, las dos misioneras llegan a Colombia como misioneras independientes y se instalan en 
Bucaramanga. Una vez allí, dos años después del fallecimiento de la esposa de Larsen, este misionero se casa con 
Fayetta Barnard con quien funda una iglesia en Bucaramanga mientras que Pearl Cooper se traslada a la Costa 
Atlántica a evangelizar.  



 82 

Berchtold también sufrió persecución en Loma del Salado, lo que los obliga a moverse hacia 

la región de los Llanos Orientales donde no había ninguna misión conocida de los 

pentecostales.  

Una vez llegado el momento del retiro de la familia Larsen, la familia Ball (James y 

Grace) los reemplaza en Bucaramanga, que para ese entonces ya era un grupo consolidado de 

treinta personas. Los Larsen tenían que regresar en barco a Canadá y en su tránsito por 

Barranquilla, que era el lugar donde tenían que tomar el barco de regreso a Nueva York, 

tuvieron un retraso por causa del estallido de la Segunda Guerra Mundial31. Esto hizo que se 

quedaran por un largo tiempo en Barranquilla  

 

“usando esta oportunidad para evangelizar, repartiendo tratados y hablando a la 
gente en las calles […]. Pronto estuvieron en capacidad de comenzar cultos en uno 
de los barrios más pobres de la ciudad que fueron, junto con el grupo de 
Bucaramanga, los únicos grupos de la doctrina pentecostal unicitaria en Colombia 
hasta 1950” (Flora, 1976: 34).  

 
El flujo de misioneros y sus familias hacia Colombia continuó, y entre ellos destacó la figura 

del canadiense Sanford Johnston, quien arribó en 1943 con el oficio de carpintero (Flora, 1976). 

A pesar de las reservas que los directivos norteamericanos pudieran tener sobre él, Johnston se 

aventuró por su propia cuenta, viajando de Miami a Barranquilla y de allí a unirse a la iglesia 

de los Larsen. Posteriormente, en Bucaramanga, su camino se cruzó con el de Campo Elías 

Bernal, para entonces un estudiante de tres años con la misionera Cooper y ayudante de la 

familia Ball. Sin embargo, la trayectoria de Johnston fue particular, pues, según la versión de 

Flora, nunca fue oficialmente reconocido como misionero. 

Las misiones de estas familias hasta ese momento tenían dos orígenes: iglesias 

evangélicas y pentecostales estadounidenses y canadienses. Sin embargo, en 194632, la 

organización canadiense sufre algunos cambios, lo que hace que la Iglesia Pentecostal del 

Evangelio Completo se una con la Iglesia Pentecostal Incorporada de Estados Unidos para 

después dar paso a la creación de la Iglesia Pentecostal Unida (United Pentecostal Church). 

Esta institución envía tres nuevos misioneros en el año 1949: Sallie Lemons33, estadounidense 

de la Iglesia Bautista del Sur y los esposos Drost (William y Ruth) de Canadá quienes llegaron 

 
31 En el libro de Flora no se hace ninguna referencia al inicio de la Segunda Guerra Mundial, pero la versión de la 
iglesia es bastante insistente en este hecho.  
32 Para Flora es en el año 1945 y las iglesias que se unen son la Iglesia Pentecostal Incorporada de Estados Unidos 
y la Asamblea Pentecostal de Jesucristo, no la Iglesia Pentecostal del Evangelio Completo.   
33 La versión oficial de la iglesia dice que Sally Lemons llega junto con su pareja Lewis Morley.  



 83 

a colaborar en la apertura de la iglesia en la región del Valle del Cauca (occidente del país). La 

familia Drost quedó encargada de la misión en Cali en el otoño del 49 comenzando la iglesia 

en el barrio La Bretaña.  

Al departamento de Antioquia llegó Lía Kryziac, quien había emigrado a Panamá. Allí 

se casó con un estadounidense y juntos se convirtieron al cristianismo. Al regresar a Medellín, 

Lía compartió su fe con familiares y amigos, pero inicialmente no logró ninguna conversión. 

Por ello, invitó al pastor Larsen de Barranquilla a realizar cultos, y fue así como la iglesia 

comenzó a crecer. En 1950, Campo Elías fue oficialmente designado como el primer pastor 

colombiano de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia en Medellín. Podríamos profundizar 

mucho más en la historia de la iglesia, ya que está extensamente documentada. Sin embargo, 

quiero destacar que el carácter misionero de la IPUC se debe en gran medida al pastor William 

Drost. Él se desmarcaba del clásico modelo colonial de establecimiento misionero que aún 

empleaban las organizaciones norteamericanas y fue gracias a Drost que miembros 

colombianos pudieron ser designados como pastores oficiales de la iglesia, ya que los trató 

como iguales tanto en el aspecto espiritual como en el administrativo (Flora, 1976). 

William Drost es constantemente recordado dentro de la narrativa y el discurso de la 

iglesia, los pastores y algunos fieles que conocen de la historia de su iglesia. Aún entre los 

jóvenes de la IPUC/IPUE, la figura de Drost es bastante conocida y admirada. Estando yo en 

un culto de la iglesia en Barcelona, Miguel, un joven que proviene de una familia antioqueña 

que se trasladó a España desde antes de su nacimiento, fue quien comenzó a hablarme de 

William Drost y quien amablemente me envió un libro que se difunde en la iglesia sobre la 

historia de este misionero que conoció a Dios durante su servicio militar.  

Hay que agregar también que la IPUC, así como otras iglesias protestantes, sufrieron 

los efectos de la violencia política que comenzó a finales del siglo XIX y que continuó durante 

todo el siglo XX. Particularmente, Flora documenta en su libro que la Iglesia Pentecostal Unida 

de Colombia fue víctima de constantes ataques de parte de los conservadores desde el año 1951 

“que frecuentemente sostenían grupos de asesinos a sueldo” y que consideraban que los 

protestantes estaban conectados de alguna forma con los comunistas (Flora, 1976: 39). Los 

sacerdotes católicos también instaban a la eliminación de los grupos pentecostales, así como 

las instituciones del gobierno; a pesar de que en esta época la libertad de cultos hacía parte de 

la Constitución Política de Colombia.  

  



 84 

1.1. Estructura de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia 

 

La estructura de la iglesia es bastante compleja: para finales de 2024 contaba con 5049 

congregaciones en Colombia que están organizadas en 35 distritos (uno por cada departamento 

(32) habiendo tres adicionales). Tenía a su vez 29 obras misioneras nacionales y 43 en el 

extranjero. La organización está dirigida por el Consistorio de Ancianos que es un grupo de 

nueve pastores que se encargan de la administración de la iglesia siendo los representantes 

mayores de la institución frente al Estado colombiano y dentro de la organización. Los 

miembros de este consistorio actúan como los regidores de la iglesia y, por tanto, es el mayor 

cargo dentro de la jerarquía institucional y el cargo más alto al que puede aspirar un pastor. El 

Consistorio de Ancianos es el que da las órdenes a nivel administrativo, organizacional de la 

iglesia a nivel global.  

El consistorio es liderado por el presidente y cuenta con los cargos de primer y segundo 

vicepresidente, secretario, encargado de finanzas, misiones extranjeras, misiones nacionales, 

educación cristiana y obra social. Al ser una organización sin ánimo de lucro tiene que justificar 

ante la DIAN (Dirección de Impuestos y Aduanas Nacionales) todos los ingresos que tiene en 

materia de diezmos, ofrendas y todo tipo de ingreso que registre. Por lo tanto, el Consistorio 

también es el encargado de dar cuenta de las finanzas de la iglesia y ser el rostro de la 

organización ante el Estado colombiano. Los pastores pertenecientes a este consistorio no 

cumplen funciones de pastorado en iglesias. Para la elección de este grupo, se realiza una 

asamblea de 5200 pastores cada dos años y se realizan elecciones. Un consejo de entre 12 a 18 

miembros es quien elige a los que ocuparan estos cargos después de la votación general.   

Por debajo de este consistorio se cuentan los cargos nacionales e internacionales que 

tienen como objetivo repartir el trabajo en el organigrama de la iglesia. Aquí encontramos a los 

Líderes Nacionales, que hay uno por país y por área de trabajo, también conocidos como 

presidentes de la Escuela Dominical Nacional. Estos líderes nacionales están sujetos a las 

decisiones del líder nacional. Las áreas que cuentan cada una con un líder nacional son: 

Evangelismo, Música, Damas Dorcas y Misiones nacionales e internacionales. Entre las 

funciones destacadas que tienen está el enviar portafolios a todos los pastores de la iglesia con 

la información necesaria de cada área para sus actividades mensuales y anuales; y el tipo de 

proyectos a realizar con las congregaciones.  

El cargo de menor jerarquía es el pastor obrero, quien vive en sujeción como muestra 

de fidelidad a Dios. Los pastores obreros son los encargados de llegar a una ciudad o pueblo e 



 85 

inaugurar una sede de la iglesia. Son propuestos o patrocinados por otro pastor de la iglesia que 

suele tener un cargo de mayor jerarquía y, dependiendo de la sede, tendrán o no una 

“nivelación” (que es como un salario). En algunas sedes de la iglesia, la “nivelación al obrero” 

corresponde entre aproximadamente 1’600.000 a 2’000.000 de pesos colombianos, lo que 

equivale a aproximadamente 434€ mensuales. Esta nivelación es entregada al pastor obrero 

designado por medio del pastor que lo proyectó y lo administra. Este dinero tiene tres fuentes:  

1.⁠ ⁠La iglesia de donde sale el obrero que es la que lo sostiene (se hace un tipo de envío 

mensual colectado en ofrendas o votos). 

2.⁠ ⁠El pastor que lo patrocinó lo sostiene, si la iglesia no tiene cómo; o si en su defecto 

está sobrecargada con otras cosas (esto solo sucede si el pastor patrocinador tiene dinero y 

quiere ayudarlo). 

3.⁠ ⁠Se llega a un acuerdo de porcentajes: el pastor habla con el obrero y le ofrece un 

cierto porcentaje que puede ser el 25%, 50% o 70%”, y en este caso, el resto tiene que 

conseguirlo el obrero trabajando medio tiempo para generar los ingresos que le falten. 

En la Iglesia Evangélica Apostólica del Nombre de Jesús funciona de manera similar, 

aunque este último caso es imposible ya que, si un pastor obrero decide servirle a Dios, este 

“trabajo” debe ser realizado a tiempo completo, lo cual es incompatible con desarrollar otro 

tipo de trabajos en el mundo secular. En los testimonios de los pastores de esta iglesia, veremos 

cómo los que contaban con una carrera profesional y que desempeñaban un trabajo secular, 

tuvieron que renunciar y, en algunas ocasiones, vender sus propiedades para poder realizar este 

servicio. En la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia, el pastor obrero debe su obra a su distrito 

y como tal, debe atender a los supervisores y presbíteros –que pueden ser de uno a tres– y que 

tienen diversas funciones de administración de los recursos de la iglesia, organización de 

eventos, bienestar emocional y espiritual, representación de la iglesia, y enseñanza de la palabra 

de Dios.  

 



 86 

  
Tabla 1. Estructura de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia34.  

 

Por otro lado, la comunicación entre los cargos más bajos y altos de la iglesia no es muy 

sencilla. Según los testimonios de algunos miembros y pastores de la congregación, si una 

persona quiere comunicarse con los altos mandos, este proceso es bastante complicado y en la 

mayoría de los casos, es imposible. Existe mucho control de las comunicaciones –ya sean 

telefónicas, virtuales o personales– entre los miembros de la congregación y el consistorio de 

ancianos o con los líderes nacionales. Si una persona quiere o necesita ponerse en contacto con 

algún miembro superior, debe escribir una carta o petición explicando el motivo por el cual 

necesita establecer este contacto, debe ser un motivo de peso, y los supervisores del distrito 

decidirán si esta carta llega a los altos mandos o no. Por lo general, de acuerdo con los relatos, 

las cartas nunca suelen llegar a los altos mandos a menos que sea sobre un tema muy urgente 

que requiera atención inmediata. Esto ocurre así porque se piensa que los pastores designados 

de cada sede o de cada distrito pueden solucionar o hacerse cargo de la inquietud de la 

congregación; si estos no lo pueden solucionar, solamente como una última instancia, el 

consistorio de ancianos o los miembros de rango superior responderán estas inquietudes.  

 

  

 
34 Elaboración propia con la información disponible en: www.ipuc.org.co.  

http://www.ipuc.org.co/


 87 

2. La IPUC llega a Ecuador y a Chile - Iglesia Evangélica Apostólica del Nombre de 
Jesús – Ecuador, Chile 

 
El contexto de Colombia durante las primeras décadas del siglo XX era de violencia por lo que 

las comunidades religiosas que no eran católicas sufrieron bastante persecución volviéndose 

blanco de los chusmeros, quienes eran campesinos que, por causa de la violencia, decidieron 

tomar las armas y convertirse en autodefensas. Para los años 50, el panorama político y social 

ya estaba bastante degradado en Colombia, por lo que empieza uno de los primeros éxodos de 

colombianos hacia el exterior. Dentro de estos primeros colombianos que comienzan a 

desplazarse hacia países vecinos, se encuentran algunos “hermanos” de la IPUC que llegan 

hasta Santo Domingo de los Colorados en Ecuador, donde se establece un “santo varón 

proveniente de Cali” conocido como Crispiniano Arredondo, artesano, que es considerado 

como el primer mensajero de la verdad en Ecuador. Otra de las versiones de la iglesia dice que 

los primeros misioneros llegaron a Ecuador tiempo después de la evangelización hecha por una 

monja católica que se convirtió al pentecostalismo. Estos misioneros llegaron a Guayaquil 

donde empezaron a predicar y eran sostenidos por la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia. 

Otros “hermanos” de la iglesia comienzan a encontrarse en este mismo lugar empezando a 

predicar y ganar adeptos.  

Los primeros cultos que se realizaron en Ecuador se hicieron en el año 1958 y contaron 

con la presencia de Verner Larsen, que viajó desde Colombia para realizar el primer bautismo 

en el río Suma, en la actual provincia de Manabí. Un año después de la llegada de Crispiniano 

Arredondo ya se contaban treinta “hermanos” que habían sido bautizados en el vecino país, por 

lo que la IPUC es avisada de este hecho transmitiendo la noticia y necesidad de enviar un 

misionero a Ecuador para realizar bautizos y ganar más adeptos. En la versión de la historia de 

la iglesia35, el misionero que viajó a hacer el primer bautizo fue William Drost, quien viajó en 

compañía de Noel Ospina para realizar el primer bautizo de las hermanas Arredondo. Debido 

al crecimiento de la iglesia en adeptos y a la exitosa obra de los primeros misioneros, la iglesia 

en Ecuador se vuelve autónoma y deja de depender tanto económica como administrativamente 

de la IPUC.  

El pastor Miguel Peña y su esposa Beatriz –que no son nombrados en la historia de la 

IPUC– son entonces designados familia misionera en Ecuador instalándose en Quito y después 

 
35 ¿Quiénes somos? Iglesia Evangélica Apostólica del Nombre de Jesús. Disponible en: 
http://ieanjesus.org.ec/quienes-somos/ 



 88 

en Guayaquil, donde hoy en día se encuentra la sede mayor de esta iglesia. De allí, comienza 

su extensión dentro del territorio ecuatoriano y fuera de sus fronteras. 

 

3. La Iglesia Evangélica Apostólica del Nombre de Jesús en Chile 

 

Actualmente, la Iglesia Evangélica Apostólica del Nombre de Jesús es la organización 

pentecostal más grande del Ecuador. Hasta finales de 2024 tenía sedes en diecinueve países 

(Suiza, Rumania, Italia, Francia, España, Alemania, Israel, Venezuela, Uruguay, Bolivia, 

Chile, Honduras, Estados Unidos, El Salvador, Perú, Costa Rica, Brasil, República Dominicana 

y Reino Unido) y su coordinación depende de la sede central en Guayaquil. Está administrada 

por la Honorable Junta Administrativa con 16 juntas distritales en 16 distritos por todo el 

Ecuador. Por debajo de la Honorable Junta Administrativa se encuentran las Juntas Distritales, 

los Comités Nacionales cada una con un líder (Damas Dorcas, Misiones, Jóvenes, Obra Social, 

Comunicaciones, Escuela Dominical, Música, Educación Secular, Educación Teológica, 

Comité de Campamento) y el Directorio de Obras Nacionales y Obras Extranjeras. En Chile 

actualmente cuenta con 1045 congregaciones con aproximadamente 100.000 fieles en todo el 

país.   

 

 
Tabla 2. Estructura administrativa de la IEAN-Jesús36.  

 

 
36 Elaboración propia con la información obtenida en: http://ieanjesus.org.ec 

http://ieanjesus.org.ec/


 89 

Según la última encuesta realizada por Centro de Estudios Públicos en Chile, su población 

evangélica alcanzaba un 17% para 202437. Para el censo de 2012, las ciudades de Valparaíso y 

Santiago ya contaban con una de las mayores poblaciones pentecostales de Chile. Santiago, al 

ser la capital ofrece una diversa oferta de iglesias pentecostales/evangélicas concentrándose en 

las comunas del sur de Santiago (las comunas densamente más pobladas y humildes) teniendo 

a La Pintana y Cerro Navia con 21.8% y 20.7% como las comunas con más población 

evangélica hasta el 2018, según un estudio de la Fundación Futuro38. En estas dos comunas se 

ubican las sedes principales de la Iglesia Evangélica Apostólica del Nombre de Jesús (IEAN 

Jesús – Chile) con más de doscientas personas que la conformaban –hasta el año 2022–. En 

estas comunas también se encuentra radicada una gran cantidad de población migrante 

proveniente de Bolivia, Perú, Ecuador, Colombia, y más recientemente Haití y Venezuela.  

La iglesia contaba con 17 sedes hasta junio de 2022 y para finales de 2024, con 19 sedes 

en las ciudades de Arica, Alto Hospicio, Casablanca, Algarrobo, Curinalahue, Lebu, Coronel, 

Ancúd en Chiloé, Caldera, Copiapó, Tierra Amarilla, Colina, Padre Hurtado, La Pintana, Paine, 

Rengo y Talca. Santiago, la capital, alberga dos sedes: Estación Central y Cerro Navia, esta 

última es donde se encuentra la sede administrativa y la residencia del pastor misionero.   

La mayor parte de los pastores de cada sede son ecuatorianos –que pueden estar en 

territorio chileno con un permiso especial por ser misioneros religiosos– a excepción de cuatro 

que son chilenos y que desde muy temprana edad pertenecen a la iglesia al igual que sus 

familias. Las edades de estos pastores van desde los veinticinco hasta los setenta años. Al ser 

una iglesia fundada en Ecuador depende económicamente, en parte, de la sede central 

ecuatoriana y del diezmo de sus fieles en Chile. Su estructura y organización interna funciona 

como la ecuatoriana. Los pastores son líderes de cada sede y son los encargados de la 

construcción del templo, de ganar adeptos, de la planeación de actividades, de la visita a 

hogares de las personas, entre otras actividades. Su trabajo es diario, sin descanso y con mucha 

disciplina: estudio de la biblia, oración, ayuno y servicio a la comunidad. Los pastores deben 

seguir un proceso exigente para llegar al último escaño de su formación empezando como 

aspirante obrero, pastor local, pastor general y pastor con licencia de ordenación. Cada escaño 

de su proceso formativo dura entre tres o cuatro años y puede ser desempeñado en el país de 

origen o en un país extranjero dependiendo de sus resultados y del llamado de Dios.  

 
37 Estudio Nacional de Opinión Pública. Encuesta CEP 92 Agosto-Septiembre de 2024. Recuperado de: 
https://static.cepchile.cl/uploads/cepchile/2024/10/02-144908_c98u_PPT-CEP-92_ANEXOS.pdf 
38 Mapas temáticas Religión Santiago. Recuperado de: https://www.fundacionfuturo.cl/wp-
content/themes/fund_futuro_theme/img/pdf/stgo-religion_abr18.pdf 



 90 

La mayoría de las personas que asisten a esta iglesia varía según la ubicación de la sede. 

En el norte de Chile, al ser el lugar a donde más arriban ecuatorianos, bolivianos, peruanos y 

colombianos, la mayoría de los feligreses suelen ser de estas nacionalidades y muy pocos 

chilenos. Hacia la región central las nacionalidades son variadas incluyendo poco a poco más 

haitianos, colombianos y venezolanos. En esta región, la población varía en nacionalidad 

debido a que Santiago congrega la mayor cantidad de población migrante que llega al país 

(Soto, 2016).  

Cabe aclarar que los ecuatorianos son una gran población de feligreses ya que la iglesia 

tiene sus orígenes allí y muchas personas asisten porque migran utilizando las redes de la iglesia 

o porque ya la conocían previamente y asistían a ella en Ecuador y ya resulta conocida para 

ellos. En el sur de Chile, los pastores reportan que su población es en su mayoría chilena “por 

el carácter abierto de las personas del sur” donde el único extranjero resulta siendo el pastor y 

su familia, en los casos donde no son chilenos.  

Esta congregación no es muy diferente de otras iglesias evangélicas/pentecostales en la 

estructura de su iglesia ni en la de sus cultos. Los pastores son líderes y orientadores, sus 

esposas y sus familias (que pueden ser niños, niñas, adolescentes) sirven de colaboradoras. Un 

aspecto para resaltar es que, en algunos casos, los hijos de los pastores han nacido en Chile y 

han ido a la escuela en Chile, lo que los convierte en la primera generación de chilenos que 

hacen parte de la iglesia de manera formal y, por lo tanto, tienen un papel activo en la expansión 

de la misión de la iglesia.  

La búsqueda y atracción de feligreses es una constante para los pastores por lo que las 

redes sociales resultan un efectivo medio por el cual difundir su presencia en tal sector de las 

ciudades donde se encuentran. La iglesia de Valparaíso, sin embargo, al haber sido 

recientemente renovada por la llegada de un pastor obrero no contaba con feligreses de manera 

presencial por lo que su acción se limitaba a las redes sociales y a las visitas que realizaba la 

familia pastoral en auto a diferentes ciudades cercanas donde se encontraban familias de 

feligreses que por diversas razones no podían desplazarse a la sede que se encontraba en el 

barrio humilde de Porvenir Bajo de Playa Ancha en Valparaíso.  

 

 

 

 

 



 91 

4. La Iglesia Pentecostal Unida de Colombia llega a España - Iglesia Pentecostal 
Unida de Europa 

 

Los primeros misioneros latinoamericanos en llegar a España fueron la pareja de esposos 

Laverne Larsen –hija del pastor Larsen– y Álvaro Torres junto con la familia Drost, Noel 

Ospina y Ana Mora, que previamente ya habían ido a realizar el primer bautizo en Ecuador 

también junto a Drost (Flora, 1976). De este viaje no se encuentra mucha información. Sin 

embargo, según los testimonios de algunos miembros de la iglesia entrevistados y del pastor 

Samuel Bañol sobre los orígenes de la Iglesia Pentecostal Unida de Europa, un grupo pequeño 

de personas provenientes de Colombia empezó a reunirse en Madrid durante el año 2002 en 

una primera escuela dominical realizada en el parque El Retiro con quince personas que se 

congregaron liderados por el actual pastor misionero en Suiza, Alberto Monsalve. Sin embargo, 

en otra versión del pastor Marcos Pabón, pastor misionero de la iglesia en Madrid, la IPUE se 

inició liderada por él y su esposa Laverne Pérez. Durante un mes y medio estuvieron 

reuniéndose en el parque El Retiro, haciendo cultos al aire libre hasta que pudieron ahorrar 

para comprar el primer local en esta ciudad.  

De allí se empezó a planear la expansión por todo el territorio español y como 

consecuencia de un proyecto llamado Obreros Misioneros, se comenzaron a abrir más sedes de 

la iglesia en Madrid y en otras ciudades españolas siendo Écija en Sevilla la primera iglesia en 

ser inaugurada fuera de Madrid en ese mismo año. También se abrieron otras en Alicante y dos 

años después ya se había consolidado la Junta Nacional y se contaba con el registro de la iglesia.  

Para el año 2016 ya apoyaban misiones en Mozambique y Cabo Verde, y desde España 

administraban la sede en Suiza, Suecia y Francia. Para finales de 2024, la iglesia se encontraba 

en diecisiete comunidades autónomas, tenía 179 congregaciones y contaba con 7700 miembros 

a nivel nacional. También tenía tres misiones instaladas en Guinea Ecuatorial, Dinamarca y 

Austria.  

 



 92 

 
Ilustración 14. Mapa de la presencia de la Iglesia Pentecostal Unida de Europa (IPUE) en España39. 

.  
 
Según el pastor Samuel, cuando él llega a Barcelona desde Madrid en el año 2002 no había 

sede de la iglesia en Barcelona porque apenas hace poco había llegado el pastor Pabón a Madrid 

y se encontraba en todos los trámites para poder establecer la iglesia en España. Algunas 

personas de Colombia y Ecuador que se conocían y asistían a la IEAN-Jesús, en la sede de 

Badalona, decidieron hacer un grupo pequeño y empezar a congregarse en las casas de algunos 

miembros en Barcelona. El pastor Samuel cuenta que fueron alrededor de diez personas tanto 

de la IEAN como de la IPUE –o de la IPUC– quienes se empezaron a reunir de manera semanal, 

pero como empezaron a crecer rápidamente, se comunicaron con el pastor Marcos Pabón para 

que les enviara una persona que les ayudara con la apertura de la sede en Barcelona. Además 

de este grupo, otros grupos se empezarían a reunir a lo largo y ancho de Cataluña, lo que hizo 

que la sede de Madrid empezara a enviar pastores obreros a esta comunidad autónoma que, 

para 2024 ya contaba con 27 sedes. 

En agosto de 2023, la IPUE se trasladó al barrio Provençals del Poblenou en el distrito 

de Sant Martí en Barcelona que se encuentra viviendo una progresiva transformación urbana 

“que se extiende hasta la Diagonal y que corresponde a uno de los dos grandes sectores del 

desarrollo del 22@”40. Es un barrio que antiguamente albergaba diversas industrias por lo que 

 
39 En blanco los lugares donde aún no hay misión. Fuente: https://ipue.es/localizacion/ 
40 Historia de Provençals del Poblenou. En: https://ajuntament.barcelona.cat/santmarti/es/el-distrito-y-sus-
barrios/provencals-del-poblenou/historia-de-provencals-de-poblenou 



 93 

al caminar por sus calles se pueden encontrar varios edificios y naves vacías o abandonadas, 

además de casas bastante antiguas ocupadas por población gitana. Este barrio cuenta con cinco 

iglesias evangélicas de diferentes orígenes, una parroquia católica y una asociación cultural 

musulmana. La nave de la iglesia tiene de vecinos a la Federación Colombófila Catalana de 

Palomas Mensajeras y al Colegio Miró. Este local fue comprado con ayuda de todas las 

personas miembros de la iglesia que colaboraron económicamente cada mes durante seis meses 

y reformado también con la ayuda de las manos de hombres y mujeres de la iglesia que 

trabajaron durante dos meses día y noche para poder tener listo el local y así continuar con las 

reuniones de manera ininterrumpida. Mientras unos trabajaban manualmente, otros 

colaboraban con la preparación de la comida y bebidas proporcionadas a las personas. Todo 

fue un trabajo voluntario y en equipo sin ningún tipo de retribución económica, aprovechando 

las habilidades de cada uno de los que puso su fuerza de trabajo allí. Esta nueva ubicación 

además de haberle dado un espacio más amplio a la iglesia para poder desarrollar su misión, 

por su cercanía al mar, ha permitido la realización de más bautizos ya que en solamente veinte 

minutos caminando se llega a la playa de Llevant. 

 

 
Ilustración 15. Ubicación de la Iglesia Pentecostal Unida de Europa en el distrito de Sant Martí. 

 
 

 
 
 



 94 

 
Ilustración 16. Fachada de la Iglesia Pentecostal Unida de Europa – Barcelona Segunda 

 

5. Distribución de las iglesias en Barcelona 

 
 
Según el Mapa Religioso de Cataluña publicado por la Dirección General de Asuntos 

Religiosos41 en enero de 2023 (que es el último que se ha publicado), había 186 lugares de 

culto evangélico para el año 2022 entre los 556 centros de culto de toda confesión solamente 

en la ciudad de Barcelona. La Iglesia Pentecostal Unida de Europa se encuentra clasificada 

dentro de este grupo. Tomando los datos que se encuentran en este sitio web me di a la tarea 

de realizar un mapa simple en Google Maps para mostrar la ubicación de las iglesias 

evangélicas/pentecostales que hay en la ciudad de Barcelona. Sin embargo, los datos solo 

llegan hasta 2022 y contrastándolos con una búsqueda por Google, hay muchas de ellas que 

han cerrado –quizá cambiado de nombre– y que ya no existen, o al menos, no aparecen en la 

web. El mapa que realicé solamente muestra las iglesias que encontré activas que fueron 102 

de las 186 que aparecen en el estudio. Solamente me enfoqué en las iglesias clasificadas como 

evangélicas/pentecostales y en el mapa están clasificadas por distrito. Cada distrito tiene un 

color específico y los puntos en el mapa corresponden al número de iglesias en la ciudad de 

Barcelona.  

 Este mapa nos ofrece una visión del diverso panorama evangélico/pentecostal de la 

ciudad. En Barcelona, el pentecostalismo ha experimentado un notable crecimiento, hasta el 

punto de que un 66% de las iglesias se identifican como pentecostales o carismáticas (Griera 

 
41 Mapa Religiós de Catalunya. Disponible en: https://afersreligiosos.gencat.cat/ca/diversitat-religiosa/mapa-
religios-de-catalunya/ 



 95 

& Clot-Garrel, 2013). Este auge se debe, en parte, a la llegada de migrantes latinoamericanos, 

africanos y asiáticos, lo que ha provocado un incremento tanto en el número de congregaciones 

como en su número de fieles. El éxito de estas iglesias se explica por su gran capacidad de 

adaptarse doctrinal y organizativamente a los escenarios concretos en los que se desarrollan. 

Tal flexibilidad se refleja en la forma en que logran ajustar su mensaje a las necesidades y 

tradiciones culturales de sus congregaciones; por ejemplo, al asistir a una iglesia africana o 

latinoamericana se puede notar que el culto resuena con la herencia cultural y geográfica de la 

mayoría de sus fieles: la música, el estilo del culto y las metáforas del discurso están 

impregnados de estas tradiciones, lo que genera una atmósfera más cercana y cálida (Clot-

Garrel & Griera, 2013). 

 

 
Ilustración 17. Mapa de la ubicación de las iglesias evangélicas/pentecostales en Barcelona por distrito42 

  
 

 
42 Elaboración propia.  



 96 

 
Tabla 18. Número de iglesias evangélicas/pentecostales por distrito en Barcelona43 

 

En la tabla anterior, podemos ver el número de iglesias que hay en Barcelona por distrito. Sant 

Andreu, Sants-Monjuïc, Nou Barris y Sant Martí son los distritos que más tienen iglesias 

establecidas. El distrito del Eixample está casi al mismo nivel de número de iglesias que Sant 

Martí. Como vemos, la mayoría de estas iglesias se ubica hacia el nororiente, noroccidente, 

centro y suroriente de la ciudad. Después de haber realizado este mapa, decidí cruzar la 

información de la Oficina de Asuntos Religiosos con las estadísticas del Instituto de Estadística 

de Cataluña (IDESCAT) para ver si la ubicación de estas iglesias corresponde, de alguna 

manera, al lugar de residencia de las personas migrantes en la ciudad. En esta ocasión, sin 

embargo, solamente me centré en los migrantes latinoamericanos.  

 

 
43 Elaboración propia. 



 97 

 
Tabla 19. Población migrante por distrito en Barcelona44. 

 

Como vemos, la mayoría de población migrante originaria de Sudamérica se ubica en los 

distritos del Eixample, Sant Martí, Ciutat Vella y Sants-Monjuïc. Nou Barris también tiene una 

gran población. Esto podría sugerirnos que estos distritos que cuentan con una alta población 

migrante actúan como “foco de atracción” para las comunidades religiosas puesto que allí 

encuentran su nicho y la posibilidad de servir como espacios de apoyo espiritual, social y 

cultural.  

En la siguiente tabla se puede ver la cantidad de población extranjera originaria de 

América del Sur por distrito y en la siguiente, la población extranjera sin ninguna 

discriminación de origen geográfico.  

 

 
44 Ibidem. 



 98 

Tabla 3. Número de población extranjera originaria de América del Sur que vive en Barcelona por distrito45.                                                                                                                                                                                                                                          

 
 

 
Tabla 4. Número de población extranjera que vive en Barcelona según el distrito46. 

 
 

 

Para analizar este conjunto de datos, realicé un gráfico donde relaciono el número de iglesias 

y el número de población migrante con orígenes sudamericanos presentes en cada distrito de 

la ciudad de Barcelona. El resultado evidencia una tendencia creciente en donde los distritos 

con mayor población migrante tienden a tener un mayor número de iglesias evangélicas. La 

correlación, sin embargo, no es muy fuerte, por lo que, aunque haya cierta asociación de estas 

variables, no todos los distritos con una alta población migrante presentan un número 

proporcional de iglesias. Esto podría sugerir varias cosas. En primer lugar, que la distribución 

 
45 La población que vive en los distritos de Sant Martí, Sant Andreu, Nou Barris y Horta-Guinardó es de 45.015 
personas de las 100.251 personas originarias de este lugar que están ubicadas por todo Barcelona. Fuente: 
IDESCAT. 
46 En los distritos de Sant Martí, Sant Andreu, Nou Barris y Horta Guinardó viven 149.019 personas extranjeras 
de las 384.660 que hay en todos los distritos. Fuente: IDESCAT 



 99 

de iglesias no depende exclusivamente de la cantidad de población migrante que viva en el 

distrito.  

 

 
Tabla 5. Número de iglesias versus la población migrante con origen sudamericano47. 

 

En segundo lugar, que los factores como el perfil socioeconómico del distrito o la accesibilidad 

a espacios urbanos adecuados o incluso la antigüedad o expansión de comunidades religiosas 

podrían influir en donde están ubicadas las iglesias. En tercer lugar, que los distritos de Sant 

Martí o Eixample concentran la mayoría de la población sudamericana migrante, tienen un 

número significativo de iglesias porque cuentan con un desarrollo urbanístico que facilita el 

acceso a locales más amplios que permiten el desarrollo de actividades comunitarias. Ciutat 

Vella, por el contrario, que tiene la tercera concentración de migrantes de este origen, no tiene 

muchas iglesias establecidas. Esto podría deberse a dinámicas históricas urbanísticas 

específicas que tienen que ver con el hecho de que es uno de los distritos más antiguos de la 

ciudad y densamente poblado cuya disponibilidad de espacios es muy reducida para abrir un 

local lo bastante grande como para organizar una iglesia que reciba cientos de personas varias 

veces a la semana. 

En cuarto lugar, los distritos de Nou Barris y Sants-Montjuïc que cuentan con una 

menor población migrante que los tres primeros distritos Eixample, Sant Martí y Ciutat Vella, 

cuentan con un gran número de iglesias. Es posible que estos distritos sean más asequibles en 

 
47 Elaboración propia. 
 



 100 

términos económicos y de disponibilidad de espacios –por su distanciamiento con el centro 

más turístico y concurrido– para establecer una congregación. Además, las características 

socioeconómicas de estos distritos, históricamente asociados con clases trabajadoras y 

alquileres un poco más asequibles, pueden facilitar la apertura de iglesias y su establecimiento 

por parte de comunidades migrantes con menos recursos. 

Contrastando con esto, los distritos de Sarrià-Sant Gervasi y Les Corts que cuentan con 

una menor población migrante y un perfil socioeconómico más alto, tienen un número de 

iglesias bajo. Esto podría indicar que la dinámica de las iglesias evangélicas/pentecostales se 

encuentra más relacionada con comunidades más humildes y/o migrantes con menos recursos 

que se ubican en sectores de la ciudad donde están sus redes comunitarias más inmediatas y 

que son “más útiles e importantes” en su vida cotidiana. Así mismo, estos datos nos muestran 

que las instituciones religiosas tenderían a ubicarse en distritos donde hay comunidades “más 

vulnerables” más grandes donde puedan realizar la función social que esta población requiere.  

Ahora bien, las iglesias evangélicas/pentecostales se ubican en lugares que 

antiguamente eran grandes locales y naves industriales, como es el caso de la Iglesia 

Pentecostal Unida de Europa o el caso de muchas otras como la iglesia Casa Sobre la Roca48 o 

Torre de Gracia49. Muchas veces cuesta encontrar los locales de estas iglesias debido a que 

algunas deben mantenerse “escondidas” o son invisibilizadas o por el hecho de no contar con 

la autorización para tener un local de este tipo en el sector que tiene que ver con las dificultades 

administrativas que supone la apertura de una iglesia en determinado lugar; y la actitud de los 

vecinos que, en ocasiones, no desean que haya una iglesia en su calle o en su barrio. Estas 

dificultades no son ajenas a las iglesias donde realicé trabajo de campo. Casa Sobre la Roca, 

iglesia que estudié antes de la pandemia, tuvo que buscar un local acorde a las necesidades de 

su comunidad y a los recursos de esta. Empezando su labor en un hotel cerca de Glòries debido 

a la centralidad del lugar tuvo que trasladarse por falta de recursos y de espacio a la Zona 

Franca, a una antigua nave. Esto les hizo reducir su congregación ya que algunas personas no 

podían llegar de manera fácil a este sitio y otros lo encontraban poco seguro. Con el tiempo fue 

 
48 Iglesia evangélica originaria de Colombia donde realicé trabajo de campo durante los años 2019 y 2020 ubicada 
en una nave industrial en la Zona Franca de Barcelona. Antes del año 2019 se reunían en un hotel ubicado en 
Glòries, pero tuvieron que trasladarse a esta zona por los altos costos alquilando un auditorio para cada evento, 
además de la imposibilidad de desarrollar su obra en su propio lugar.  
49 Iglesia evangélica originaria de Argentina, antes conocida como Cosecha Mundial. Se ubica en una nave 
industrial cerca de La Sagrera donde realizan sus cultos y eventos semana tras semana. Han comprado un castillo 
en ruinas en San Boi de Llobregat para reformarlo y convertirlo en su nueva sede ya que durante el año 2019 sus 
pastores se desligaron de la iglesia anterior para formar la suya propia. La iglesia es bastante concurrida por 
nacionales de América Central, del Sur y del Caribe, especialmente de Honduras, Nicaragua, Colombia, entre 
otros.  



 101 

ganando más adeptos y el cambio contribuyó con la expansión de su obra al permitir la apertura 

de una misión para los niños dentro de la iglesia.  

En el caso de la Iglesia Pentecostal Unida de Europa, el haberse trasladado a una nave 

en Sant Martí desde Vilapicina puso fin a sus conflictos con la iglesia de origen africano que 

funcionaba encima de su local y con los vecinos de la finca donde se encontraba su sede. 

Además, la compra del local en Sant Martí les permitió transformar el espacio para responder 

a sus necesidades, ampliar su congregación y estar más cerca de otro tipo de población. Igual 

ocurrirá con la Iglesia Torre de Gracia (antigua Cosecha Mundial) que compró un antiguo 

castillo en Sant Boi de Llobregat que ya empezó a reformar para poder trasladar la sede desde 

Fabra i Puig y acoger a sus más de 3000 miembros sin necesidad de dividirlos por turnos para 

los cultos. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 102 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTE 3 – EL PROCESO DE FORMACIÓN DEL “BUEN CRISTIANO” 

  



 103 

CAPÍTULO V – IMÁGENES Y SIGNIFICADOS DE DIOS  
 
 

1. ¿Quién o qué es Dios? 

 
Cuando una persona decide iniciar su camino de formación para ser un buen cristiano, este se 

ve motivado en gran medida por una búsqueda de una conexión espiritual fuerte con Dios. Por 

lo tanto, una de las primeras cosas que las personas aprenden al ingresar en la iglesia es a 

reconocer a Dios, identificarlo y a comunicarse con él. En este proceso, Dios adquiere diversos 

roles y significados éticos y morales que tienen un carácter transformativo y liberador. Por lo 

tanto, Dios es visto como un camino, como una manera de adquirir libertad, es una sensación; 

una corazonada, un lugar feliz. Es quien da seguridad, quien permite que las personas se 

comprometan, es quien inspira y permite ser una mejor persona. Este mismo Dios tiene un 

carácter transformativo: Dios se hace carne, palabra, puede crear, abrir o cerrar puertas, 

corregir, enseñar, Dios puede hablar al oído e incluso tocar el corazón. Dios es una experiencia 

vivida (Ellington, 2013) y al ser una experiencia vivida, la experiencia de Dios es tangible, se 

puede ver, se puede sentir. La experiencia de Dios es bastante íntima, está cargada de muchos 

significados, emociones y sensaciones y se construye en diálogo constante con la doctrina de 

la iglesia, las experiencias de otras personas y la palabra de Dios.  

Dios no solamente es un ser trascendente o una figura de autoridad. Para los 

pentecostales, Dios es el recurso espiritual y práctico más importante que moldea, reacomoda 

y da sentido a la experiencia humana. Durante los cultos es normal escuchar que “Dios está 

aquí”, “Dios habita este lugar”, “la presencia de Dios se siente en este lugar”, entre varias otras 

frases que son pronunciadas tanto por el pastor como por los asistentes a la iglesia. El hecho 

de que Dios esté allí habitando el lugar y que su presencia se pueda sentir nos hace preguntarnos 

de qué manera es que este Dios se hace tan real para los cristianos. 

¿Por qué los pentecostales celebran esto como si fuera un hecho comprobable? ¿Por 

qué exclaman “amén” cuando el pastor les recuerda con bastante emoción que Dios está allí? 

¿Quién o qué es Dios para estas personas? ¿Cómo definir a Dios o las ideas que se tienen sobre 

este Dios?  

En este capítulo se presentarán las diversas experiencias de Dios de mis interlocutores 

pertenecientes a estas iglesias pentecostales, además de cómo definen a Dios y a partir de qué 

experiencias lo hacen. Aunque el enfoque de este capítulo no se basa en la enseñanza doctrinal, 

considero que estas influyen en las percepciones y experiencias individuales sobre lo que 

significa Dios. Por ello también será interesante ver de qué manera los elementos doctrinales 



 104 

se filtran en las experiencias personales sobre Dios y de qué manera las personas reinterpretan 

la doctrina para ajustarla a sus experiencias de vida. 

El lugar que tiene el culto y la reunión en comunidad para participar de esta vivencia 

también es importante. El ritual comunitario hace que la experiencia de Dios intensifique la 

presencia de Dios en los cuerpos y las mentes de las personas y de manera generalizada en la 

iglesia. Los elementos que acompañan al culto como la música, la oración en voz alta, el hablar 

en lenguas, los gestos corporales (levantar los brazos, llorar, gritar, saltar, hablar en lenguas, 

etc.) también permiten que Dios se haga más presente para cada persona y que también se 

construya una experiencia compartida de lo que es Dios para los miembros de la iglesia.  

Echar un vistazo a estos aspectos nos permitirá ir más allá de la definición institucional 

o académica de Dios y concentrarnos en la percepción de algo “divino” en relación con las 

experiencias individuales y colectivas de estas comunidades pentecostales. En este sentido, lo 

que significa Dios para cada persona no es el resultado de su visión subjetiva, sino que también 

es resultado de prácticas sociales y culturales específicas que ocurren dentro y fuera de la 

iglesia. El discurso del pastor, los testimonios de otros cristianos, la lectura de la biblia, el 

compartir en comunidad y la construcción de una narrativa común dentro de la iglesia 

contribuyen a la construcción de un entorno donde la presencia divina y lo que es Dios es 

percibido como evidente. 

 
2. Significados de Dios 

 

El proceso de transformación por el que pasan los pentecostales una vez deciden dar el paso a 

la conversión, tiene que ver con encontrar a Dios y disfrutar plenamente de la presencia de este 

en sus vidas. Dios pasa a ser el centro de la vida de las personas a través de su rol de 

transformador. Según el pastor Samuel Bañol, Dios tiene un poder de regeneración que 

“dignifica al hombre al ser un Dios moral y un Dios bueno” (Entrevista P.S. Samuel Bañol, 

2023). Este poder transformador de Dios no se da si no se ha labrado una relación con él. Por 

lo tanto, el dejarse transformar por el poder de Dios, implica que los pentecostales cultiven su 

relación con Dios diariamente. Decía el pastor Samuel Meneses, de una pequeña sede de la 

iglesia IPUC de Norte de Santander en Colombia, que “conocer a Dios implica vivir una 

relación con él”.  

Los pentecostales tienen diversas formas de cultivar esta relación con Dios: puede ser a 

través de la oración, el ayuno, la vigilia, la asistencia a los cultos o simplemente el ayudar o 



 105 

amar a otros desinteresadamente. Estos momentos rituales son importantes porque durante 

muchos de ellos, Dios se hace presente y se manifiesta en el cuerpo de los cristianos. Las 

descripciones de mis interlocutores, en sus palabras, no son suficientes para explicar la manera 

en la que Dios se hace presente en sus vidas, pero son aquí un testimonio de cómo han conocido 

a Dios, como nos cuenta Miguel Ángel, ingeniero industrial, líder de jóvenes de una de las 

sedes de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia en Bogotá. 

 

Escuché un mensaje [en el culto], sinceramente no lo recuerdo ahora. Lo único que 
recuerdo es que hicieron una invitación de pasar al frente para que pusieran las 
manos y oraran por uno y yo sentí algo especial. No fueron solamente sensaciones, 
no fueron solo mis sentidos los que en ese momento percibieron como que –uy, no, 
que me puse loco–, no…Realmente fue algo dentro de mí, en mi interior, en mi 
corazón que cambió y a partir de ahí traté de empezar a llevar una vida correcta 
delante de Dios. Tomé la decisión de bautizarme en su nombre e hice el curso 
bautismal en Cúcuta… (Entrevista Miguel Ángel L., Bogotá, 3 de mayo de 2021). 

 
En esta cita Miguel Ángel nos cuenta sobre la primera vez que sintió a Dios. Dice que lo que 

sintió no fue solamente una sensación física o sensorial sino más bien una experiencia que 

produjo un cambio en su corazón, que él relaciona con algo que ocurrió a nivel interior. Dios 

se manifestó en una dimensión que sobrepasó lo corporal; por eso dice “no fueron solamente 

sensaciones, no fueron solo mis sentidos…” y que lo motivó a tomar la decisión de bautizarse. 

Además, el hecho de haber pasado al frente para recibir una oración más personal con la 

imposición de manos también contribuyó para que Miguel Ángel pudiera sentir el carácter 

transformador de Dios. Las prácticas rituales compartidas, como mencionábamos al inicio, 

actúan como facilitadoras de esta comunicación o conexión con Dios abriendo la puerta para 

poder establecer una conexión con él.  

Posterior a su experiencia divina, Miguel Ángel decide tomar una decisión concreta y 

comprometerse a “llevar una vida correcta delante de Dios”. Esto es importante porque nos 

muestra que la experiencia de sentir a Dios no termina en un momento determinado, sino que 

va más allá del momento en el que Dios se manifiesta en el momento ritual y se traduce, en la 

vida práctica, en una toma de decisiones concretas y compromisos con Dios que necesitaban 

de esa “señal” para poder hacerlos realidad. Por lo tanto, este momento sagrado se materializa 

en acciones que refuerzan, por un lado, la relación con Dios, y por el otro la transformación 

espiritual de la persona.  

El carácter transformador de Dios actúa afectando desde el cuerpo hasta el corazón. Al 

ser Dios una figura transformadora, los pentecostales también creen en que Dios puede cambiar 



 106 

la mente de las personas. “Si Dios fue capaz de morir por mí en la cruz, tiene la capacidad de 

cualquier cosa” (Entrevista Angie M., 2021, Bogotá). En ese sentido, la presencia de Dios en 

la vida de las personas transforma al ser humano en su integralidad: cuerpo, corazón y mente. 

Angie Maldonado, una joven bogotana, psicóloga y líder de jóvenes perteneciente a la iglesia 

pentecostal en Colombia, me hablaba de este carácter de Dios durante nuestra entrevista. 

Cuando las personas verdaderamente llegan a conocer a Dios, empiezan a ver cambios en sus 

vidas en todo sentido, pero, sobre todo, en la forma de pensar. 

Cuando se conoce a Dios, sobre todo, y más importante, se empieza a cambiar la 
mente. La mente se transforma y los pensamientos empiezan a ser unos 
pensamientos diferentes. Y también la forma en la que se empiezan a afrontar 
diferentes cosas en la vida, todo eso cambia. Cambia totalmente, del cielo a la 
tierra. ¿Por qué? Porque cuando uno tiene esa noción de –Listo, está bien, yo ya 
conozco a Dios. Conozco lo que él hizo por mí; que ya es mucho, de hecho…El 
hecho de decir, pero más importante, de entender que Él murió por mí, por amor… 
¡Creérselo! Eso es algo muy impactante porque finalmente estoy declarando que 
alguien me ama verdaderamente y yo ¿cómo no voy a cambiar mi modo de pensar 
por alguien que hizo algo así? (Entrevista Angie M., Bogotá, 6 de abril de 2021).  

 
La cita de Angie destaca uno de los ejes fundamentales de la experiencia pentecostal: la 

renovación de la mente. Según ella, al comprender verdaderamente el sacrificio de amor de 

Dios –encarnado en Jesús– la mente se reconfigura. Este entendimiento no sólo impacta lo 

espiritual e interior, sino que se traduce también en actitudes y decisiones concretas frente a los 

retos cotidianos. El propósito va más allá de la salvación individual: se trata de vivir de manera 

íntegra y agradable a los ojos de Dios. Además, como muestra Angie, el experimentar el “amor 

divino” otorga una fuerza renovadora que fortalece nuestro compromiso con Él. Reconocer el 

acto supremo de amor de Dios genera en el creyente un sentido de gratitud que lo impulsa a 

cambiar sus pensamientos y—de forma gradual—su conducta. Así, la fe en ese amor se expresa 

en un compromiso ético y moral: quien acepta el sacrificio de Cristo y se siente amado por 

Dios se esfuerza por “portarse como un buen cristiano”, obedeciendo sus mandatos como 

testimonio de su fe. 

La reflexión también subraya la importancia del arrepentimiento genuino y de una 

conversión auténtica. En algunas prédicas se solía plantear: “¿de qué sirve que se hayan 

bautizado y que vengan a llorar el fin de semana a la iglesia si siguen pensando las mismas 

cosas y teniendo su mente contaminada de las cosas del mundo? No sirve para nada. Perdieron 

su tiempo. Una mente realmente transformada por el poder de Cristo es una mente arrepentida 

y llena del Espíritu Santo…y eso se nota. Nadie puede engañar a Dios” (Notas de campo, 2023). 



 107 

Así, una mente renovada por el Espíritu se evidencia en un arrepentimiento verdadero, un acto 

palpable que trasciende las palabras. Por eso, como enfatizan Angie y el pastor, no basta con 

declarar que “conocemos” a Dios —ni con bautizarse o asistir a la iglesia—; es esencial 

“creérselo” y dejar que esa convicción transforme la vida diaria. Vivir con una conducta 

cristiana y una mente renovada es la manifestación clara de que el poder de Dios está presente 

en las personas y en la comunidad: su obra se reconoce y, en efecto, “se nota” en cómo cada 

persona encarna este poder de Dios. 

Ahora bien, podemos hablar de un segundo carácter de Dios, que es el de libertad. 

Aceptar a Dios, experimentar su poder transformador y decidir cambiar la forma de pensar y 

actuar genera en quienes lo viven un profundo sentido de liberación. Así lo expresa Joel, un 

joven peruano de 20 años de la iglesia en Barcelona, al describir su encuentro con Dios como 

“algo liberador”. 

Recibir a Dios es algo que te cambia la vida por completo. El hecho de acercarte a 
él te resulta más fácil, cada vez más fácil y fuerte. En mi caso, sentir a Dios fue 
algo liberador. Me sentí como una persona libre, o sea, sentía como que todo lo que 
tenía en mi vida, todas esas nubes y cosas así, desaparecían y que nuevamente solo 
soy yo y Dios y la libertad que eso da, es increíble. Yo, después de eso, me siento 
capaz de hacer cualquier cosa. (Entrevista Joel, Barcelona, 4 de agosto de 2023).  

 

La liberación de la que nos habla Joel simboliza un descanso de la culpa, del miedo o de la 

angustia que él sentía y cómo el haber sentido a Dios le dio tanta fortaleza que se sentía “capaz 

de hacer cualquier cosa”. Podríamos decir que este contacto con Dios funciona como una 

especie de redención emocional que es efectiva en la vida cotidiana de las personas porque trae 

un sentimiento de tranquilidad que no proporciona ninguna otra cosa. También es interesante 

ver cómo el haber tenido la experiencia de haber conocido o sentido a Dios tiene como 

consecuencia la construcción de una relación bastante íntima y personal con él y que también 

resalta ese carácter de libertad: “soy solo yo y Dios”. Aquí hay que resaltar la manera en la que 

él explica su vínculo porque se entiende como una relación horizontal sin intermediarios. Este 

elemento es clave dentro del proceso de formación del “buen cristiano” porque contribuye a la 

construcción de una relación con Dios de manera más autónoma que no depende ni del pastor 

ni de la iglesia, sino de la propia persona –aunque sea reforzada socialmente con la 

participación dentro de la iglesia–. 

Esta cita también es interesante porque nos habla sobre el sentimiento de 

empoderamiento que surge de la liberación que proporciona conocer a Dios. Experimentar la 



 108 

presencia de Dios en la vida de las personas motiva a los creyentes a enfrentar su vida con un 

mayor coraje, una mayor confianza en sí mismos y un sentido de propósito, con el que no se 

contaba antes o que no era muy claro. Este aspecto es central dentro del pentecostalismo porque 

se cree que tener una relación con Dios otorga a los cristianos la fuerza que necesitan para 

superar los obstáculos de la vida cotidiana.  

El pastor Samuel, de la iglesia de Barcelona, vincula la libertad que genera el encuentro 

con Dios a la responsabilidad seria que se adquiere al aceptarlo en su vida; que conecta con lo 

que anotaba Angie. Por lo que en este caso ya no es solamente Dios quien libera o empodera, 

sino quien motiva a adquirir un compromiso con él: las personas se sienten con la “obligación” 

moral de ser un cristiano responsable. El pastor Samuel M., en la siguiente cita habla sobre la 

importancia de hacerse consciente de esta responsabilidad con Dios cuando tenía dieciséis 

años, en Colombia, cuando tiene su primer encuentro con Dios y comprende lo que significaba 

aceptar a Dios verdaderamente.   

“Bueno, siempre nos daban unas enseñanzas previas, como una 
preparación…[para] Hacerlo a uno consciente de que es una responsabilidad seria 
con Dios y para hacerlo a uno más consciente de lo que es el evangelio. Y, por 
supuesto, uno llega con la gran expectativa, ¿no? De qué es ese día, qué se 
siente…Y realmente, cuando uno lo entiende bien, uno sabe que es como 
descargarse de todos los pecados que uno trae encima porque es lo que dice la biblia 
[…] Entonces, con Dios uno siente como si se le cayese una carga de encima, carga 
onerosa del pecado, una carga muy pesada del pecado. Eso siente uno: que es libre. 
Libre de todo…que ha aceptado una fe muy grande. Es como una sensación de 
limpieza en el alma, en los pensamientos…Y hay mucha gratitud, ¿no? Hay mucha 
gratitud porque esto es un acto de fe. Es todo por la fe […]” (Entrevista Pastor 
Samuel M. 15 de mayo de 2021, Bogotá).  

 

Con esta cita del pastor Samuel, vemos que conocer a Dios no un simple paso más dentro de 

la formación de un buen cristiano sino una responsabilidad seria. El testimonio del pastor 

Samuel es importante porque nos muestra cómo el hecho de recibir una enseñanza previa lo 

preparó para lo que significaba conocer a Dios realmente y hacerse consciente de esta 

responsabilidad. Por lo tanto, conocer a Dios “verdaderamente” exige preparación: leer la 

biblia, entender el peso del pecado y entregarse a Dios con fe. La etapa formativa no basta con 

la expectativa momentánea, sino asumir el compromiso ético y espiritual de haber aceptado 

construir una relación con Dios.  

 Por otro lado, cuando el pastor dice que se descargó de todos sus pecados y la sensación 

de limpieza que sintió en el alma cuando conoció a Dios, revela la capacidad de transformación 

radical de este hecho. El sentirse limpio, libre y agradecido impulsó al pastor Samuel a 



 109 

corresponder en ese amor divino. En otras palabras, Dios significa asumir la obligación de vivir 

conforme a ese acto de fe teniendo una conducta coherente con la libertad y limpieza que se 

han recibido.  

Para los pentecostales, Dios encarna múltiples significados que dan sentido a la 

experiencia cristiana. Dios es transformador puesto que renueva la mente y la conducta de las 

personas. También es libertad porque libera de la culpa, el miedo y la angustia otorgando paz 

y empoderamiento únicos. Además, es redentor porque disipa “las nubes del alma” abriendo 

paso a la posibilidad de construir una relación íntima y horizontal con Dios. Y, finalmente, es 

quien inspira gratitud –al morir por amor en la cruz– y se convierte en la fuente de inspiración 

de un compromiso de responsabilidad con él.  

 

2.1. Otros conceptos que se relacionan con Dios  

 

Como resultado de un ejercicio de lista libre en donde quise seguir explorando los distintos 

significados y representaciones de Dios que tenían las personas miembros de estas iglesias o 

de otras, pero de la misma doctrina, y cómo se relacionaban con sus prácticas cotidianas y sus 

creencias, ahora nos acercaremos a otros conceptos o ideas sobre quién o qué es Dios en esta 

comunidad. Este ejercicio fue inspirado en el trabajo de Rita Anne McNamara et al. (2021), 

God’s mind on morality quienes a través de este ejercicio querían estudiar el razonamiento 

moral. Por un lado, querían explorar la manera en la que la expansión del cristianismo a través 

de procesos como la colonización y la globalización ha generado preguntas sobre cómo las 

creencias introducidas afectan las normas culturales locales y las diversas formas de pensar. Y 

por el otro, querían saber si esta expansión llevaba a una homogenización cognitiva global, o 

si más bien, los modelos culturales locales persistían y se adaptaban en el tiempo a estas nuevas 

creencias. También querían entender la interacción entre distintas creencias religiosas y 

modelos mentales, además de acercarse a la forma en la que las creencias se adaptan a contextos 

culturales donde existe un modelo diferente, tomando como ejemplo a los Itaukei en Fiji. Con 

su trabajo buscaban ampliar el alcance del conocimiento sobre sociedades con tradiciones 

culturales distintas a las occidentales y que están menos documentadas.  

Basada en este ejercicio, quise realizar uno similar para ver si se compartían los 

significados religiosos de ciertos conceptos del pentecostalismo como:  

1. ¿Qué o quién es Dios?  

2. ¿Quién es un “buen cristiano”?  



 110 

3. ¿Qué le agrada a Dios?  

4. ¿Qué le desagrada a Dios?  

5. ¿Qué nos dice esto sobre la construcción de una moralidad o identidad particular de 

esta rama del cristianismo?  

De igual manera, me interesaba saber el perfil sociocultural de las personas participantes y qué 

otras actividades realizaban en su vida cotidiana aparte de las ya sabidas que hacían parte de la 

rutina cristiana. Esto, con el objetivo de explorar los significados en torno a conceptos que 

muchas veces son abstractos desde el mundo secular y que están cargados de multiplicidades 

de sentidos que nos dan pistas sobre cómo los cristianos viven su relación con Dios y con las 

normas y valores que promueve la religión o la iglesia a la que pertenecen.  

En este ejercicio recibí un total de 84 respuestas, distribuidas principalmente en 

Colombia (43%), España (26%) y Chile (26%). Posteriormente, excluimos a los participantes 

que no se identificaban como evangélicos/pentecostales para afinar nuestro análisis, quedando 

un total de N = 79 participantes. La distribución por género de los encuestados fue de 31% 

masculino y 69% femenino y la edad promedio fue de 53 años (min = 19, máx. = 69). El nivel 

educativo de los encuestados se repartía de la siguiente manera: 13 personas con estudios de 

posgrado, 38 personas con educación universitaria, 21 personas con bachillerato, 5 personas 

con estudios de primaria y solamente 2 personas sin estudios. En cuanto al estado civil, el 43% 

de los participantes están casados y el 37% solteros. Respecto a las actividades culturales 

realizadas en los últimos seis meses, el 26% de los encuestados indicó haber asistido al cine, el 

16% a ferias temáticas, el 15% a conciertos de música y/o eventos deportivos, el 2% a festivales 

de arte clásico, ópera o ballet, y el 4% al teatro o exposiciones de arte. 

Con el ánimo de entender cómo se definía Dios entre esta población de 

pentecostales/evangélicos, la primera pregunta fue: ¿Qué o quién es Dios? Las respuestas 

fueron bastante variadas, pero encontramos que el concepto que tuvo una saliencia bastante 

mayor y que es el que define a Dios es el todo. Los siguientes conceptos fueron amor, salvador 

y creador. Estos significados con una mayor saliencia reflejan una visión que ve a Dios como 

un ser integral puesto que tiene características “omnipotentes”. Además, se le asignan atributos 

que lo hacen un ser más cercano e íntimo como padre, amigo, y protector. Esto es interesante 

porque nos sugiere que los pentecostales observan a Dios no solamente como una figura de 

autoridad o control, sino más como un ser superior, universal que, a pesar de ello, es “alguien” 

asequible y presente en la vida cotidiana de las personas.  



 111 

Otros conceptos que aparecen como sinónimos de Dios son paz, misericordia o guía y 

ayuda, y nos muestran que los pentecostales valoran a Dios como una fuente de estabilidad 

emocional y/o moral, necesaria en momentos de dificultad o incertidumbre como los que 

pueden enfrentar las comunidades migrantes, por ejemplo, o quienes se encuentran en un 

proceso de adaptación cultural o transformación personal. Otras palabras que salieron de 

manera frecuente fueron existencia y razón lo que nos podría indicar una cierta conexión con 

la reflexividad puesto que se ve a Dios como fundamento de la propia existencia y de su 

propósito. En conjunto, los conceptos con los que las personas relacionan la figura de Dios 

abarcan desde lo más trascendental hasta lo más personal percibiéndolo como un todopoderoso, 

pero también como un compañero cercano que brinda consuelo, dirección y sentido. Esta 

comprensión es relevante para entender la manera en la que las personas se relacionan con Dios 

y porqué le obedecen, lo alaban y dejan que guíe tanto sus caminos como las decisiones de la 

vida cotidiana.  

 

 
Tabla 6. Gráfico de barras con los resultados de la pregunta ¿Qué o quién es Dios?50 

 
 

 
50 Elaboración propia con base en los resultados de la encuesta. 



 112 

Ahora bien, la segunda pregunta del ejercicio giró en torno a ¿qué le agrada a Dios? Los 

resultados nos muestran que los dos valores que la gente identifica como que más le agradan a 

Dios son la obediencia y el amor, respuestas que tuvieron más saliencia entre las personas que 

respondieron la encuesta. Estas cualidades, especialmente la de obediencia, reflejan los valores 

centrales de la experiencia religiosa de las personas vinculadas con una visión de Dios que 

prioriza una “sumisión” al poder de Dios y la necesidad de buscar el encuentro y la unión este 

y con los demás (amor y amor al prójimo, que fue tercera en saliencia). En el caso del 

pentecostalismo, esta obediencia no solo busca agradar a Dios sino también estructurar un 

marco moral que delimita las acciones cotidianas que son permitidas y las que no. Valores 

como la fe, la sinceridad, la fidelidad, la honestidad y la humildad aparecen como extensiones 

prácticas de este marco moral que funciona como “guía práctica” para vivir en concordancia 

con los preceptos divinos, algunos de los cuales también son los frutos del Espíritu Santo como 

la mansedumbre (u obediencia) el amor, la fe, la fidelidad, y la humildad (la modestia).  

 

 
Tabla 7. Gráfico de flor con los resultados de la saliencia cultural para dominio de lo que le agrada a Dios de las 

personas encuestadas51. 

 
51 Elaboración propia. El gráfico se lee de la siguiente manera: en el centro se encuentra el dominio cultural 
consultado. Alrededor del dominio cultural se encuentran los ítems más salientes para los evangélicos 
encuestados. En el vínculo se encuentra el peso de la saliencia. Un valor más alto, indica más saliente. 



 113 

Por otro lado, las respuestas a la tercera pregunta —que señalan la mentira, la desobediencia y 

el pecado como aquello que no agrada a Dios— pueden revelar una preocupación por la 

“integridad” dentro del vínculo con Él. McNamara explica que las representaciones de lo que 

desagrada a Dios están fuertemente condicionadas por los modelos mentales locales y 

culturales, lo que ayuda a comprender cómo los pentecostales encuadran estas conductas en un 

marco moral que refuerza la autoridad de Dios como juez supremo. Dichos modelos mentales 

o esquemas compartidos sobre lo que es “correcto” o “incorrecto” en cada sociedad, se 

alimentan tanto del imaginario bíblico como de las experiencias históricas y sociales del grupo: 

por ejemplo, en contextos donde la corrupción o la violencia han marcado la vida cotidiana, la 

mentira y la desobediencia se perciben con mayor gravedad y se interpretan como amenazas 

directas a la cohesión comunitaria y a la presencia divina. Así, la moral pentecostal no surge 

en el vacío, sino que reinterpreta el texto sagrado a la luz de los valores y desafíos culturales 

locales, reforzando el papel de Dios como regulador último de la conducta humana. 

Resulta significativo que, tanto en lo que agrada como en lo que desagrada a Dios, la 

obediencia y la desobediencia se presenten como conceptos opuestos y destacados, subrayando 

su relevancia en el mundo pentecostal. La desobediencia, no actuar en consonancia con la 

palabra o el plan divino, aleja a las personas de Dios y afecta no solo al individuo que 

desobedece, sino a toda la comunidad: “porque donde están los hermanos juntos y en armonía, 

ahí se derrama la gracia de Dios y la bendición de Dios”, advertía el pastor Samuel durante una 

Escuela Dominical al referirse a unos hermanos que se habían descarrilado (Notas de campo, 

2023, citando Salmos 133:1-3). ¿Qué implica esto? Que, para que Dios se manifieste, todos los 

miembros de la iglesia deben permanecer unidos en el camino de la fe; cuando uno se 

“descarrila” –desobedece–, su conducta repercute en los demás e impide que Dios obre 

plenamente en la comunidad. De ahí, al menos en parte, el fuerte control mutuo que se ejerce 

en la congregación para evitar que la acción de uno perjudique a todos.  

Este elemento es muy interesante porque nos muestra que dentro de la comunidad 

cristiana hay un cierto acuerdo tácito sobre la obediencia y el hecho de que sea lo primero en 

lo que la mayoría de las personas responde al pensar sobre lo que agrada o desagrada a Dios, 

nos dice que hay un entendimiento común de Dios como figura de autoridad que exige un alto 

estándar de subordinación que tendrá efectos a nivel individual como comunitario. Esto resuena 

con el hallazgo de McNamara et al., en el cual la creencia en un “agente sobrenatural” puede 

actuar como un mecanismo que regula normas sociales porque se teme por las consecuencias 

que pueda tener a nivel comunitario. Como vimos anteriormente, se cree que Dios puede abrir 

o cerrar puertas de acuerdo con el comportamiento de las personas.  



 114 

 

 
Tabla 8. Gráfico de flor con los resultados de la saliencia cultural de las personas encuestadas52 

 
 
 

Otras respuestas sobre lo que desagrada a Dios como la altivez, la maldad, el odio, matar y 

robar subrayan una preocupación ética sobre las interacciones con los demás. Estos conceptos 

o antivalores también hacen parte de este marco moral que condena los comportamientos que 

perturban la conexión con lo divino como la altivez que está relacionada con el orgullo o la 

falta de humildad –que veíamos que es parte de lo que le agrada a Dios y fruto del Espíritu 

Santo– y las acciones que afectan directamente al colectivo, como matar –que es un pecado 

mortal y va en contra de los mandamientos de Dios– robar o ser una mala persona.  

Este balance entre agradar a Dios y evitar lo que le desagrada refleja un componente 

central de la moralidad cristiana, donde los valores agradables a Dios fortalecen tanto la 

relación espiritual como la cohesión comunitaria, mientras que las acciones desagradables son 

vistas como amenazas a la estructura moral y social. Tal como se menciona en el trabajo de 

McNamara et al., este marco no solo guía la conducta individual, sino que también refuerza la 

identidad y los lazos comunitarios, adaptándose a los contextos locales de la práctica religiosa, 

ya sea en Colombia, Chile o España.  

 
52 Ibidem. 



 115 

Continuando con nuestro análisis, los resultados sobre lo que los participantes 

relacionan con ser un “buen cristiano” incluyen al amor –que es el valor que tuvo más saliencia 

(0.22) en contraste con la humildad, el amor al prójimo, el respeto, todas con una saliencia de 

0.12 y la obediencia (0.11) –que de nuevo aparece–. Aquí vemos que el amor aparece dos veces 

tanto como principio general como dirigido hacia los demás y esto nos da luces sobre una 

comprensión moral que prioriza la empatía y la conexión con los demás que se expresan en 

una práctica de fe. Ser un buen cristiano significa amar (a Dios y a los otros). Así mismo, vemos 

que aparece el “buen testimonio”, la oración y el servicio, que, aunque tienen una menor 

saliencia (0.09), apuntan a una dimensión más práctica y tangible al ser acciones y no valores. 

Estos están más dirigidos a acciones concretas como devenir un buen ejemplo a seguir para los 

demás a través de la entrega a la comunidad, la oración y la obediencia.  

 

 
Tabla 9. Gráfico de flor con los resultados de la saliencia cultural de las personas encuestadas53 

 
Estas acciones igual que los valores relacionados al concepto del buen cristiano permiten a las 

personas poder navegar el contexto donde se desenvuelven e integrarse coherentemente dentro 

de su propia comunidad y con el mundo secular siguiendo el valor que Jesús propagó por el 

 
53 Ibidem. 



 116 

mundo, como lo es el amor. Así mismo, la saliencia de este concepto nos muestra la 

importancia que tiene para las personas el reconocer el sacrificio de amor que Dios hizo por 

los cristianos al haber entregado su vida para el perdón de los pecados, como lo veíamos al 

inicio del capítulo.   

 

3. La relación con Dios en la vida cotidiana  

 

En el apartado anterior examinamos los múltiples significados que los creyentes atribuyen a 

Dios y observamos que, al definirlo y vivir su relación con él de este modo, asumen un 

compromiso moral que convierte la relación en un vínculo recíproco. En consecuencia, la 

presencia de Dios se vuelve más clara y palpable según la calidad de la relación que cada 

persona cultiva con él y con su prójimo: cuanto mayor es la responsabilidad ética y moral que 

el creyente ejerce sobre su propia vida y sobre la comunidad, con mayor fuerza –según su 

testimonio– irrumpe Dios en la experiencia cotidiana. Así, en los relatos personales, Dios 

aparece como la voz que orienta decisiones, libra de peligros, alerta sobre malas inversiones, 

sana enfermedades o incluso ayuda en cuestiones aparentemente ordinarias –como conseguir 

vivienda o trabajo–. Permitir que Dios guíe todos los ámbitos de la existencia se interpreta, en 

este marco, como el acto de “ceder el control”: los creyentes entregan su destino a la voluntad 

divina y, a cambio, experimentan su intervención concreta en cada paso del camino. Geraldine 

Velandia, una joven de 23 años perteneciente a la iglesia pentecostal en Bogotá me daba un 

ejemplo sobre cómo Dios guía decisiones cotidianas, especialmente en momentos de 

incertidumbre o que requieren de una toma de decisiones importantes.  

 
 Hay muchas formas en las que Dios te habla o se manifiesta en tu vida cotidiana,

o bueno, en mi vida es así. Te voy a dar un ejemplo concreto: yo iba a hacer un 
negocio…te voy a contar: un amigo me dijo: oye, mira, yo estoy en un negocio, me 
gustaría, pues que tú invirtieras, no sé qué…, hacer una inversión y la inversión es 
de tres millones de pesos [700€ aproximadamente]. Entonces, nosotros ponemos a 
trabajar esa plata y en tanto tiempo te va a dar una rentabilidad. Yo dije: ok, está 
perfecto. Entonces, le conté a mi mamá, le dije: mami, yo, pues, quiero hacer este 
negocio, ¿qué me aconsejas tú? Ella me dijo: pues ahora pregúntele a Dios a ver 
qué le dice. Yo le dije al Señor: yo quiero que tú me respondas por medio de la 
Biblia. Obviamente, puede haber otras formas diferentes de pedir respuesta, pero 
esa fue mi petición en ese momento. Abrí la Biblia y ahí me salió un pasaje bastante 
miedoso en…creo que era en Lamentaciones, en el que me decía algo así como: 
confiaste en tus enemigos y te fue como perra en misa, prácticamente...(Entrevista 
Geraldine V., 6 de abril de 2021, Bogotá).  
 
 



 117 

La anécdota de Geraldine ilustra varias dimensiones características de la práctica pentecostal. 

Primero, revela cómo la relación con Dios permea las esferas más “seculares” de la vida: antes 

de comprometer tres millones de pesos, recurre a la guía de Dios, integrando así la toma de 

decisiones financieras en su experiencia de fe. Segundo, la recomendación de la madre de 

Geraldine de “preguntarle a Dios” muestra la circulación intergeneracional de un hábitus 

religioso donde la “voluntad divina” se consulta de modo rutinario y la familia actúa como 

mediadora antes de que Geraldine dialogue directamente con Dios. Tercero, Geraldine escoge 

un método frecuente entre muchos pentecostales: la apertura aleatoria de la Biblia, confiando 

en que la Escritura, como palabra viva, será un canal inmediato de respuesta. Su petición 

expresa una concepción sagrada de la Biblia: no se trata solo de un texto que instruye, sino de 

un medio de comunicación con Dios cuya autoridad supera cualquier consejo humano. El 

pasaje sombrío de Lamentaciones como lo interpreta Geraldine –“confiaste en tus enemigos y 

te fue como perra en misa”– aparece como una advertencia, y la propia dureza de la imagen 

refuerza la seriedad con la que Dios protege a las personas de riesgos financieros. 

 Además, podríamos decir que la anécdota de Geraldine muestra una tensión entre la 

prosperidad (que alienta la iniciativa económica) y una ética que desconfía de ganancias fáciles. 

Por lo tanto, la respuesta encontrada en la biblia actúa como una advertencia ante posibles 

excesos de obtener cosas fáciles. Finalmente, la reacción de Geraldine de buscar confirmación 

adicional antes de decidir refleja uno de los principios pentecostales de “discernimiento”: aun 

tras recibir una impresión sobrenatural, los creyentes contrastan, oran y esperan una 

confirmación, lo que subraya que la autoridad de Dios se articula mediante un proceso de 

consulta continua más que por un acto aislado. En conjunto, la anécdota evidencia cómo la 

Biblia, la comunidad familiar y la intuición espiritual convergen para moldear una especie de 

economía moral pentecostal, donde cada decisión viene filtrada por la pregunta: “¿Qué dice 

Dios al respecto?”. 

Después de eso, yo le dije a mi mamá: mami, sí, fue feo ese pasaje como respuesta, 
pero a mí me gustaría, tener más certeza, ¿sí? Entonces, bueno, nos reunimos con 
ella y oramos. Yo le dije: mami, pues si otra vez por medio de la Biblia nos sale 
algo así, ya no lo hago. Y, después de orar, volvimos a abrir la Biblia y me salió un 
pasaje que decía algo así como: no te pongas en yugo porque yo romperé todo 
yugo. Y, o sea, era algo así como que no debía hacer eso porque es yugo y más 
adelante traerá problemas a tu vida. Entonces, yo dije, no, no lo voy a hacer. Y pues 
ya está. Obviamente muchas personas dirán que estoy loca o yo qué sé, sí, pero 
para mí eso fue una respuesta contundente. Y me ha pasado en muchas ocasiones 
de mi vida que recibo una respuesta así y listo, yo me quedo quieta y más adelante 
veo que la persona que sí lo hizo, la persona que sí tomó tal decisión, le fue mal 
(Entrevista Geraldine V. 6 de abril de 2021, Bogotá). 



 118 

El relato de Geraldine continúa con la búsqueda de una “doble confirmación”, práctica que 

refuerza el principio de discernimiento. Geraldine comenta su inquietud a la madre, oran juntas 

y vuelven a abrir la Biblia con la condición previa: si el segundo texto reitera la advertencia, 

renunciará a la inversión. El pasaje de la Biblia que emerge —“no te pongas en yugo porque 

yo romperé todo yugo”— interpreta esta inversión de dinero como un yugo riesgoso (como en 

2 Corintios 6:14 y de las metáforas proféticas sobre cargas indeseables). La coincidencia de 

dos textos bíblicos negativos valida la sospecha inicial de Geraldine que convierte su intuición 

en certeza ya que Dios, por medio de la Escritura, ha cerrado definitivamente la puerta a que 

ocurra este negocio. 

Esta búsqueda de confirmación redundante revela otro rasgo del hábitus pentecostal: la 

prudencia. Las revelaciones de Dios no ocurren de inmediato; se contrastan, se oran y se 

someten a verificación bíblica. Además, se aprende a identificarlas. De ese modo, la autoridad 

de Dios no se reduce a una “voz interior”, sino que se ancla en la palabra escrita y en el aval 

comunitario (la madre como co-intérprete). La metáfora del yugo se reactualiza dentro de un 

imaginario cultural de un negocio rápido donde “atarse” a terceros podría terminar en una carga 

o una ruina, deudas o fracaso; la Biblia tratada como una especie de oráculo, traduce este temor 

social en una directriz moral. 

Finalmente, cuando Geraldine menciona que en otras ocasiones quienes ignoraron 

advertencias semejantes “les fue mal”, se sigue consolidando esta economía moral pentecostal 

en la cual la obediencia protege y la desobediencia acarrea consecuencias importantes. Así, la 

experiencia de Geraldine materializa una suerte de “pedagogía espiritual” donde la Biblia, la 

familia y la historia personal convergen para filtrar la incertidumbre y mantener a las personas 

bajo el amparo de un Dios protector.  

En otros casos, como el de Evelyn, una joven miembro de la iglesia en Barcelona 

originaria de Ecuador, cuando ha tenido momentos de duda, dice que Dios se ha hecho presente 

a manera de pensamientos que le vienen “sin explicación”:  

 

Yo siempre veo a Dios en los pensamientos que me vienen, ¿sabes? Él se hace 
presente como en esos pensamientos que te vienen sin explicación. Luego, tú los 
miras, los lees con la palabra [la biblia] y dices, por ejemplo: ah, esto no se me ha 
dado porque no tengo este fruto, porque no he cambiado cierta cosa de mi…Yo 
digo entonces: Señor, permíteme mejorar esto en mi –porque siempre tienes cosas 
que quitar o mejorar– y, en el caso de escoger piso, yo le pregunto: Señor, por 
favor, si no es para tu voluntad, que no me salga o que sí me salga. Por eso uno ora, 
uno habla con él porque eso…Él te escucha, él no te va a dejar ahí…en la 
incertidumbre. “Si no es tu voluntad, que no se dé” y pasa así. Uno lo ve muy claro 
porque empiezan a haber muchos impedimentos y finalmente no se da lo del piso 



 119 

y dices: claro, este es Dios mostrándome que no debemos ir por este camino. O que 
tú piensas que algo es imposible y dices: no, es que a mí no me van a dar este piso 
porque no cumplo los requisitos y tú dices: Señor, por favor suelta y de repente no 
te piden nada; te dicen que sí. Y es que ¿cómo no se te va a dar si tú estás abriendo 
puertas con tu oración? (Entrevista Evelyn P., 12 de julio de 2023, Barcelona). 

 
 

El relato de Evelyn prolonga y matiza la dinámica que vimos con Geraldine. Para ella, la voz 

de Dios llega primero como “pensamientos que te vienen sin explicación”; sin embargo, esa 

intuición interior no vale por sí misma hasta que no es revalidada por Dios con su palabra en 

la Biblia. Abrir la bíblia y confrontar allí el contenido de esos pensamientos convierte la 

impresión subjetiva en una orientación objetiva y, por lo tanto, autoritativa. Se reproduce así 

la costumbre de encontrar la voz de Dios y confirmarla, que es usual del hábitus pentecostal, 

donde la bíblia funciona simultáneamente como filtro y amplificador de la voz interior. Cuando 

la respuesta de Dios es negativa —por ejemplo, si no le alquilan el piso a Evelyn o si se frustra 

porque “empiezan a haber muchos impedimentos”— ella la interpreta como una falta suya: 

quizá le falta “cierto fruto del Espíritu” o todavía debe “quitar o mejorar” rasgos de su carácter 

y por ello Dios se lo impide. Por lo tanto, el hecho de que Dios cierre puertas no es visto 

negativamente sino más bien como una protección ante un posible riesgo y una oportunidad 

para avanzar en el camino de la transformación personal. De este modo, el “no” de Dios se 

convierte en una retroalimentación moral que impulsa a las personas a profundizar su relación 

con él para, más adelante, poder tener todas las puertas abiertas, o las que les convengan según 

el plan de Dios. 

La oración o el hablar con Dios, por su parte, adquiere un carácter performativo que 

alinea los deseos de las personas con la voluntad divina: “Si no es tu voluntad, que no se dé”. 

La metáfora de las puertas que se abren o cierran traduce la voluntad de Dios en hechos 

concretos: trámites que fluyen, requisitos que desaparecen o barreras burocráticas que bloquean 

el proceso; y permite leer cada giro de los acontecimientos como una señal clara de Dios. 

Siguiendo con el caso de Geraldine, la experiencia de Evelyn confirma este “patrón 

pentecostal” de discernimiento en donde hay una impresión interior subjetiva, luego una 

verificación bíblica y finalmente, una confirmación de Dios, pero añade también la convicción 

de que la voluntad de Dios depende no solo de la prudencia o el peligro de la decisión, sino 

también del grado de madurez espiritual de quien la solicita. Así, el “éxito” en la vida cotidiana 

se entreteje con un proceso de transformación que ocurre en el interior de las personas: Dios 

protege, recompensa y, al mismo tiempo, va moldeando el carácter del creyente, de modo que 



 120 

cada resultado positivo o negativo se interpreta como intervención divina orientada al bien 

personal y comunitario. 

Andrés –antiguo miembro de la Iglesia Pentecostal en Colombia y hoy pastor en otra 

congregación del mismo movimiento– subraya la dimensión ritual de consultar la Biblia en 

busca de dirección, en línea con los testimonios de Geraldine y Evelyn. Cuando surge la duda 

en algún aspecto de su vida, explica él, sentarse a orar y abrir la bíblia se vuelve la estrategia 

por excelencia para hallar respuestas, porque “de no ser así, tomaría malas decisiones como el 

resto de los seres humanos”. 

A diario, yo leo la palabra del Señor, oro, y en medio de la lectura bíblica, en medio 
de esa conversación con Dios encuentro respuestas, encuentro guía, encuentro 
salida...De pronto estaba estancado y no lo veía, pero eso es porque no estaba 
buscando el rostro del Señor, pero si no, créeme que estuviera tomando malas 
decisiones como el resto de los seres humanos, pero para que no pase eso, Dios nos 
invita todos los días a un devocional con él, a una cita con él porque es un momento 
donde uno tiene claridad para tomar decisiones, para escuchar la voz de Dios y hay 
que estar atento (Entrevista Andrés B., 27 de marzo de 2023, Barcelona).  

 

Con esta declaración, Andrés también traza una frontera simbólica entre un cristiano que se 

“somete” a la guía de Dios y quienes, a su juicio, carecen de ella, o los no cristianos. La práctica 

diaria del devocional—leer la Palabra, orar y “buscar el rostro del Señor”—funciona, entonces, 

como un espacio de recepción de la voz de Dios que otorga claridad y previene errores, 

reforzando al mismo tiempo la identidad del creyente frente al mundo. Esto, a su vez, se 

convierte en un espacio donde las personas aprenden a distinguir la “voz de Dios”. Esa misma 

lógica se refleja en la experiencia de Evelyn durante procesos de selección laboral. Frente a la 

ansiedad de competir con otras personas pensando que –“todos son mejores que tú porque eso 

siempre pasa”– ella recurre a la oración: 

 

Es que todo es con la oración a Dios, mira, por ejemplo, para un trabajo…de 
repente tú vas a entrevistas y piensas que todos son mejores que tú porque eso 
siempre pasa…Bueno, tú ya sientes que no vas a quedar porque no hay manera, no 
sé qué…pero tú empiezas a pedir dirección, tú le hablas a Dios y en esos momentos 
le dices: Señor, ayúdame, si no es de tu parte [ese trabajo] que no se dé o tal, ¿sabes? 
Y Él te cierra esa puerta o te la abre y tú lo vas viendo así, lo vas viviendo a diario 
de esa manera (Entrevista Evelyn P., 12 de julio de 2023, Barcelona).  

  
 
En este relato, de nuevo la oración vuelve a funcionar como el canal privilegiado para gestionar 

la incertidumbre. Durante un proceso de selección laboral –situación en la que el candidato 

suele sentirse en desventaja– el creyente apela a Dios para que “abra o cierre” la puerta. La 



 121 

práctica cumple una doble función: psicológica, porque ofrece consuelo y seguridad ante la 

competencia, y teológica, porque coloca la decisión final en manos divinas. Al “ceder el 

control”, el cristiano resignifica la posible respuesta negativa: si la oferta se frustra, no es un 

fracaso personal, sino un acto de cuidado de Dios; si prospera, se interpreta como confirmación 

de que el trabajo está dentro del plan de Dios. Así, la oración no solo disipa la ansiedad, sino 

que reordena la lógica de éxito y fracaso según una economía espiritual: lo “conveniente” no 

se mide por las métricas de la sociedad no cristiana, sino por la congruencia con la voluntad de 

Dios. Este patrón reafirma la confianza continua en que cada resultado—positivo o negativo—

es, en última instancia, favorable cuando se vive “en propósito”, y consolida la idea de una vida 

guiada por Dios más que simplemente gestionada por el individuo solo. 

Volviendo a la relación recíproca que se construye entre Dios y sus creyentes, Brian G., 

un joven colombo-español de 26 años, que llegó con sus padres a Barcelona cuando tenía cuatro 

años y ha crecido toda su vida dentro de la iglesia, nos explicaba cómo Dios da a los cristianos 

en tanto ellos cumplan con su parte, en esta relación de reciprocidad. En ese sentido, un 

cristiano que trabaja en sí mismo es fiel porque cumple con sus obligaciones como cristiano a 

manera de acto de fe y reconocimiento.  

 

Dios puede abrir las ventanas de los cielos…es un simbolismo, algo metafórico, 
Dios te de que abre las ventanas a través de lo que es bueno. Dios te prospera, 

bendice, Dios te abre puertas de empleo si eres fiel pues te da un buen empleo, 
rendir el dinero de tal forma que tú puedas cumplir con tus obligaciones te hace 

, […] es como un acto de fe, y de reconocimiento a Dios, porque como cristiano
(Entrevista  Él te ha sido fiel, entonces, de lo mismo que Él te ha dado, tú le das

. 25 de julio de 2023, Barcelona)Brian G.,  

 
Como señala Brian, la prosperidad y las bendiciones materiales –como el empleo o el dinero– 

reflejan la generosidad de Dios hacia quienes se esfuerzan por mantener una relación fiel con 

Él. Esto nos recuerda que las bendiciones divinas no llegan por sí solas, sino que responden a 

un principio de reciprocidad: quien cumple sus responsabilidades como cristiano, recibe a 

cambio la retribución de Dios. Así, de esta cita podemos destacar el ciclo de reciprocidad: al 

comportarse como un cristiano ejemplar se reconoce a Dios y así él se convierte en la fuente 

de sus logros y bienes. Este proceso continuo es el que permite una relación dinámica con Dios. 

La prosperidad en la vida cotidiana de un cristiano implica tanto la responsabilidad de 

reconocer a Dios como origen de esa prosperidad, como el compromiso de contribuir con sus 

acciones y pensamientos a los propósitos de Dios. Solo de esta manera, Dios provee a diario y 



 122 

cada día se convierte en una nueva oportunidad en la que Dios entrega bendiciones a sus hijos. 

Andrés nos explica la importancia de esto en la vida diaria de los cristianos.   

Si me baso en la biblia, dice Malaquías 3:23, que las misericordias de Dios son 
nuevas todas las mañanas. Cada mañana. Entonces, hablar de cómo se manifiesta 
Dios en mi vida cotidiana es partir de ahí porque su misericordia lo es todo. ¿Por 
qué lo es todo? Porque hemos sido consumidos por su misericordia. Si estamos de 
pie tanto tú o yo u otra persona, es por la misericordia de Dios; porque él te da la 
vida, te da el aire para respirar. La biblia también menciona que el sol sale sobre 
buenos y malos, justos e impíos y eso es demostración de misericordia. En mi vida 
cotidiana, miremos…la paz que siento, el consuelo que siempre me otorga su 
espíritu y en la vida de todo aquel que ha creído en él; de todo aquel que se 
considera o que se ha hecho llamar “hijo de Dios”. No puedo decirte que todos los 
días son buenos, hay días grises, pero detrás de todo eso, uno siente una paz, 
serenidad o consuelo que humanamente no podría tenerlo aun en esos días 
(Entrevista Andrés B., 27 de marzo de 2023, Barcelona).  

 
Este relato de Andrés nos muestra cuatro ideas clave. Primero, la presencia de Dios en la vida 

diaria de los cristianos no depende de nuestros méritos, sino de su misericordia inagotable, que 

se renueva cada mañana para “buenos y malos, justos e impíos”. Segundo, esta misericordia 

constante es una gracia accesible en todo momento, sin que las acciones de las personas, tanto 

buenas como malas, determinen su alcance. Tercero, Dios se revela en los “pequeños milagros” 

de cada día como: poder despertar, respirar y disfrutar de la creación; que son gestos sencillos 

que, para Andrés, son muestra palpable de su amor. Cuarto, aunque no todos los días sean 

perfectos, la compañía de Dios transforma hasta los momentos grises, llenándolos de paz, 

serenidad y consuelo que sobrepasan la capacidad humana de afrontarlos. Además, esta 

práctica diaria va moldeando este hábitus cristiano donde una disposición interior y un estilo 

de vida que reconoce y agradece continuamente la misericordia de Dios, configura una 

renovada manera de ver el mundo y de relacionarse con los demás. 

Esto nos da pistas sobre cómo los cristianos involucran estas enseñanzas de la biblia para 

adquirir herramientas que les permitan transitar las dificultades de la vida cotidiana sabiendo 

que Dios es misericordioso con las personas, a pesar de que hayan obrado de una mala manera 

o que no hayan sido responsables con su misión o sus deberes diarios como cristianos. Andrés 

continúa su relato sobre la misericordia de Dios como bendiciones que recibe a diario que, para 

él son provisiones divinas o nuevas oportunidades que le permiten “sacar a relucir lo que hay 

dentro de sí”.  

 
En mi vida diaria Dios se manifiesta por medio de bendiciones: háblese de 
provisiones, háblese de salud, de oportunidades…porque hasta en las pequeñas 



 123 

cosas que ocurren a diario ahí está Dios. […] No creo que sean casualidades sino 
“diosidades”, es decir, propósitos…Eso se cumple en lo que está escrito en la 
palabra de Dios. La biblia dice que la bendición del Señor no añade tristeza, sino 
que enriquece. Entonces, si tú analizas tu día a día, el Señor te da muchas 
oportunidades y esas oportunidades son una plataforma donde tú sacas a relucir lo 
que hay dentro de ti, en este caso, Dios (Entrevista Andrés B., 27 de marzo de 2023, 
Barcelona).  

     
En este testimonio vemos cómo se interiorizan conceptos doctrinales en la vida diaria. Andrés 

ve en las bendiciones diarias expresiones del amor de Dios, que como dijimos antes, es 

constante. Reconocer el recibimiento de estas bendiciones en la vida cotidiana es una ganancia 

porque es una oportunidad para mostrar a los demás lo que hay dentro de sí mismo: los frutos 

de Dios que vienen al haber decidido vivir una vida cristiana. Por ello, las bendiciones diarias 

no solo evidencian la misericordia constante de Dios, sino también la respuesta del creyente 

que, al aceptar su presencia en todos los ámbitos, refleja en su vida los frutos espirituales que 

nacen de vivir conforme a la palabra.  

Respecto a este tema, Andrés, desde su experiencia pastoral y de servicio dentro de la 

iglesia, nos explica que Dios cada día nos brinda la oportunidad de servir a los demás más allá 

de los muros formales de la iglesia. Este servicio, entendido como disposición y humildad sin 

importar a quién se ayude, revela la presencia de Dios en actos concretos de bondad y apoyo 

hacia otros. Así, cada gesto de solidaridad se convierte en una manifestación tangible del amor 

de Dios en las relaciones cotidianas de los pentecostales. 

 
Dios te escucha en tu oración o en un momento de necesidad y al momento está 
contigo. Así va operando Dios en el día a día porque…yo he aprendido esto hace 
alrededor de unos tres o cuatro años y es que Dios permite que en tu día a día 
puedas tener la oportunidad de servir a otro sin mirar a quien. La biblia dice: no 
nos cansemos de hacer el bien sin mirar a quien y eso implica servicio y el servicio 
es humildad. Aquel a quien lo le gusta servir, no es humilde. Pero entonces aquel 
que es apasionado del servicio, sin necesidad de estar dentro de una iglesia. 
Solamente aquel que sirve a otro, está sirviendo a Dios. ¿Por qué? Porque la biblia 
dice que todo lo que hagas en servicio para los hombres, hazlo como para Dios. 
Entonces, cada vez que nosotros ayudamos, compartimos, animamos a alguien 
estamos siendo una extensión del amor de Dios, de su gracia, de su misericordia 
manifestada aquí en la tierra. Entonces, imagínate dónde nadie sirviera a otro y 
tuviéramos con qué. No se necesita tener, hablando financieramente, sino tener la 
disposición…Eso es…Imagínate donde nadie tuviera eso…sería caótico, pero hay 
personas que somos serviciales y así demostramos el inmenso amor que hay en 
nuestras vidas (Entrevista Andrés B., 27 de marzo de 2023, Barcelona).  

  



 124 

Lo que nos dice Andrés en esta cita es que él ve cómo valores tales como el amor, la gracia y 

la misericordia de Dios se encarnan cuando las personas deciden ponerse al servicio de otros. 

Según la Biblia, “todo lo que hagas en servicio para los hombres, hazlo como para Dios”, y ese 

llamado encuentra en el hábitus pentecostal una forma de vida: una sensibilidad al Espíritu 

Santo que impulsa a “ejercer” los dones carismáticos –como la oración intercesora, el buen 

consejo o la sanidad– en favor del prójimo. Cada acto de humildad, bondad y solidaridad 

fortalece la comunidad y refleja el inmenso amor que Dios ha derramado en los corazones de 

quienes lo encarnan, convirtiendo este servicio en el motor diario de la fe. 

En conclusión, los testimonios de Geraldine, Brian, Evelyn y Andrés nos permiten 

observar que la manifestación de Dios en la vida cotidiana de los pentecostales no se limita a 

eventos “extraordinarios”, sino que se despliega en cada aspecto de sus decisiones personales 

e interpersonales en la vida cotidiana. Estos relatos ponen de manifiesto una relación cercana 

y personal con Dios, donde la lectura de la Biblia y la oración se convierten en guías prácticas 

que permiten interpretar y discernir la voluntad de Dios. La presencia de Dios, por lo tanto, se 

traduce en una orientación concreta para resolver situaciones cotidianas –ya sea un negocio, la 

búsqueda de un hogar, o la decisión de servir a otros–, generando una relación reciproca en la 

que el creyente se esfuerza por vivir conforme a los principios de su fe, esperando que Dios 

también bendiga y guíe su camino. Así, la vida diaria para los cristianos se convierte en un 

espacio de comunión y diálogo constante con Dios, lo que permite encontrar paz y propósito 

en cada acto, confiando en que su camino está sostenido y dirigido por Dios. Este estilo de vida 

donde los actos de fe, servicio y agradecimiento son expresiones visibles de su relación con 

Dios, les brinda fortaleza y serenidad en un mundo lleno de incertidumbres.  

Además, en este apartado vemos cómo el hábitus pentecostal va articulando un modo 

de vida en el que la relación con Dios se plasma en cuatro dinámicas interdependientes: la 

apertura espontánea de la Biblia como canal de respuesta; el devocional, que renueva la 

misericordia divina; el discernimiento continuo, y el servicio humilde fuera de los espacios de 

la iglesia. Estos elementos configuran una “economía moral” en la que cada decisión 

profesional, personal o financiera, se somete a la pregunta “¿qué dice Dios?” y, en 

consecuencia, se vive como un acto de fe recíproca. Finalmente, con este apartado vemos que 

Dios no es una idea abstracta sino un agente activo que guía elecciones, protege contra riesgos 

y fortalece la comunidad mediante la entrega de dones carismáticos puestos al servicio del 

prójimo. Al ceder el control a la voluntad de Dios, el pentecostalismo convierte el día a día en 

un espacio sagrado donde la gracia y la misericordia se entrelazan con el testimonio ético y el 

compromiso social. 



 125 

CAPÍTULO VI – RITUALES Y EXPERIENCIAS FUNDAMENTALES EN LA 
FORMACIÓN DEL BUEN CRISTIANO 

 

En el proceso de formación de un “buen cristiano”, los pentecostales aprenden a reconocer la 

presencia de Dios en cada aspecto de su vida cotidiana y a cultivar con él una relación que 

transforma sus pensamientos, actitudes y acciones conforme al plan divino como vimos en el 

capítulo anterior. Esta transformación no se limita a acciones externas —como asistir 

puntualmente a un culto o bautizarse—, sino que implica un cambio interior profundo, 

producido por la asimilación e interiorización de conceptos doctrinales y la práctica constante 

de disciplinas espirituales, tanto en la intimidad de la oración personal como en el respaldo de 

la comunidad. Convertirse en un “buen cristiano” es, antes que nada, aceptar un estilo de vida 

consagrado: renunciar al pecado, buscar una vida santa y el servicio humilde.  

El bautismo en agua marca el inicio oficial de esta trayectoria, al identificar a los nuevos 

cristianos con la muerte y resurrección de Cristo; pero la experiencia se completa con el 

“bautismo en fuego” –el recibimiento del Espíritu Santo– como manifestación de uno de los 

dones carismáticos conocida también como glosolalia, y el llamado de Dios (particular de 

quienes llegan al ministerio pastoral) que validan la presencia viva de Dios en el creyente. 

Sentir el llamado de Dios, en el caso de los pastores, refuerza la certeza de que el nuevo estilo 

de vida cristiano que se adquiere responde a un mandato superior, y no a una costumbre social. 

 En las comunidades pentecostales, donde se proclama la inminencia de la segunda 

venida de Cristo, la salvación no se interpreta como un simple oficio doctrinal, sino como una 

realidad que debe manifestarse en frutos espirituales, como lo veíamos antes, y en un buen 

testimonio. Por ello, la formación continua, la reflexión o conversación con Dios y el servicio 

a otros, se convierte en motor de crecimiento y en una estrategia misionera para atraer a otros 

a la vida cristiana. De esta forma, las personas van interiorizando un hábitus que los capacita 

para discernir la voluntad de Dios, actuar con valentía frente a las pruebas y cooperar, con 

espíritu de servicio, en la misión de su iglesia. En este capítulo, por lo tanto, nos acercaremos 

en primera medida a las diversas experiencias de los miembros de estas iglesias sobre cómo 

ocurre el bautismo en agua, el bautismo en fuego y finalmente, el llamado de Dios.  

 

 

 

 

 



 126 

1. El bautismo en agua 
 

El bautismo en agua, en la tradición pentecostal, es ante todo un acto consciente de obediencia 

y de identificación con la muerte, sepultura y resurrección de Cristo. Tal como se afirma en 

Gálatas 3:27 (Reina Valera), “todos los que habéis sido bautizados en Cristo, de Cristo estáis 

revestidos”: al sumergirse, el creyente declara públicamente que ha muerto al pecado y ha 

renacido a una vida nueva en Jesús. Este paso ritual marca el inicio oficial del camino de 

conversión y define a la persona como nuevo miembro activo de la comunidad de fe. Antes de 

la inmersión, el aspirante debe pasar por un periodo formativo –generalmente un curso 

bautismal– donde se estudian los fundamentos del cristianismo y de la variante doctrinal. Si 

bien algunos que han crecido “en cuna cristiana” pueden ser exonerados de este curso, lo 

habitual es que todos los “candidatos” acrediten su comprensión y su compromiso personal con 

Dios y con su iglesia. De este modo, el bautismo en agua no se realiza de manera precipitada, 

sino que responde a una decisión madura, preferiblemente tomada en la adultez cuando la 

persona posee “uso de razón” para dar testimonio de su fe. Sin embargo, como veremos, hay 

personas que deciden realizarlo durante su niñez por algunas razones que tienen otras 

motivaciones.  

La inmersión en el agua se realiza ante toda la congregación lo que subraya el carácter 

comunitario y público del ritual. Al descender en el agua, el nuevo miembro de la iglesia asume 

su identificación con Cristo “sepultado” y al emerger, proclama la resurrección y el poder 

transformador del Espíritu Santo. Este gesto, más allá de su dimensión simbólica, refuerza la 

centralidad de la oralidad en el pentecostalismo: el nuevo miembro, vestido ya con la “vestidura 

de justicia” (Isaías 61:10), declara en voz alta y con el sumergimiento, su entrega total a Jesús, 

mientras la comunidad acompaña, avala y celebra su compromiso. Espiritualmente, el bautismo 

en agua cumple la función de purificar el cuerpo y el espíritu. El pastor Samuel describía este 

momento como una “limpieza de la carne que elimina la amargura, la tristeza y los efectos del 

pecado acumulados en el mundo […] ya que se nos coloca una “vestidura de justicia”. La 

inmersión se convierte así en un signo visible de la gracia que obra en el creyente: el agua 

arrastra las impurezas, y al salir, el bautizado experimenta la libertad de una vida restaurada. 

En el bautismo en agua, el agua como elemento purificador no solo remite a un lavado 

físico, sino que simboliza una limpieza espiritual integral. Así como Josep Lluís Mateo (2010) 

observa en la concepción árabe-musulmana del tawhîd que “cuerpo y alma forman una 

continuidad” que solo se logra mediante la pureza –entendida no como higiene material, sino 

como “requisito para la salvación del alma” (Mateo, 2010: 5–6)–, en el ritual pentecostal, el 



 127 

agua arrastra las impurezas del pecado y renueva el corazón del creyente. La inmersión trae 

consigo esa restauración profunda, porque la purificación espiritual es inseparable de la 

purificación corporal. 

Además, como todo ritual de paso, el bautismo en agua implica una separación del 

mundo secular y una reidentificación como miembro de una iglesia que es considerada como 

una familia en Cristo, o como una familia de la fe. En la terminología de Sirimarco (2011: 28), 

esta separación ritual “destruye” la conexión con la esfera profana y marca el tránsito a un 

nuevo estado: el candidato deja atrás su antigua vida y emerge identificado con Cristo y con la 

comunidad cristiana. De este modo, el nuevo bautizado no solo declara públicamente su fe, 

sino que asume una identidad excluyente que le vincula de manera irrevocable al cuerpo de 

creyentes y a la misión de Dios. 

 Finalmente, el bautismo en agua es solamente el primer hito de un itinerario espiritual 

más amplio. Una vez ungido por el agua, la persona queda llamada –y comprometida– a crecer 

en madurez y servicio: participa de la enseñanza bíblica, se integra a su comunidad y abre su 

corazón al bautismo en fuego, donde busca ser lleno del Espíritu Santo y la manifestación de 

dones carismáticos. Así, la inmersión no sólo incorpora al individuo a la iglesia, sino que le 

impulsa a vivir como auténtico hijo de Dios, con una identidad renovada y un compromiso 

firme con la misión de Dios y de su iglesia. 

 
1.2. ¿Cómo es un bautismo en la Iglesia Pentecostal Unida de Europa – 

Barcelona? 

 

Por lo general, los bautizos en la iglesia suelen tener la misma estructura. Algunas veces se 

realizan dentro de la misma iglesia, pero al tener la cercanía con el mar, la iglesia decide hacer 

los bautizos en la playa del Llevant, que es la más cercana a la ubicación de la iglesia. El día 

que se llevó a cabo este bautizo, el pastor comenzó haciendo una lectura breve de un versículo 

de la biblia de espaldas al mar mientras observaba a “aspirantes” que se encontraban vestidos 

de blanco (que simboliza la pureza y la limpieza con la que saldrían del agua renovados y 

limpiados por Jesús), como se aprecia en la ilustración 14. Algunos miembros de la iglesia 

estábamos presentes mientras algunos miembros del grupo musical de la iglesia acompañaban 

el bautismo con alabanzas que continuaron durante todo el acto ritual.  

Al ser un momento tan importante de celebración donde cuatro catalanes iban a ser 

confirmados en la fe del Señor, todas las personas llevaban sus mejores trajes y se sentía un 



 128 

ambiente de fiesta y mucha alegría. Había muchas sonrisas, amabilidad y expectativa ya que 

este momento se esperaba desde hacía algunos años por parte del pastor, de las parejas 

(latinoamericanas) de estos cuatro catalanes, y de toda la comunidad que veía en este bautismo 

un momento esperanzador y una muestra del éxito del trabajo que hace Dios en Cataluña (y en 

España). Este día, el cielo estaba muy gris y estaba lloviznando, pero esto no impidió que se 

realizara el bautismo. Sin embargo, por el clima y la marea alta tuvimos que movernos unos 

metros más hacia el sur buscando un lugar seguro que permitiera que las personas fueran 

sumergidas sin peligro, en caso de que lloviera más fuerte. Algunas personas comentaban que 

el cielo cubierto y gris estaba así porque Dios estaba a punto de limpiar las almas de estas 

personas. El viento a veces impedía escuchar lo que el pastor decía, pero después de que el 

grupo de música terminara las alabanzas, se mantenía la sensación de expectativa.  

 

 
Ilustración 14. Apertura del bautismo54. 

 

Después de la lectura de la biblia y una breve bendición del pastor y de la comunidad, cada 

persona ingresó caminando al mar (Ilustración 15) donde con ayuda de Elwin, el diácono, el 

pastor Samuel sumergía al nuevo cristiano de cuerpo entero para limpiar sus faltas (Ilustración 

16). Algunas personas alzaban sus manos y otras tenían biblias en la mano a las que se aferraban 

 
54 El pastor Samuel abre el acto ritual con una lectura de un versículo de la biblia. Fotografía tomada por la autora 
el 2 de marzo de 2024. 



 129 

con fuerza (Ilustración 17). Cuando todos fueron sumergidos, los recién bautizados ya fuera 

del agua, se arrodillaron de cara a los miembros de la iglesia mientras el pastor y su diácono 

imponían sus manos sobre sus cabezas orando por su futuro dentro de la iglesia, deseándoles –

y recordándoles el compromiso que acababan de adquirir con su bautizo de seguir los preceptos 

de la biblia y ayudar a la expansión de la iglesia y de la palabra de Dios en España y en todo el 

mundo (Ilustraciones 18 y 19).  

Al terminar el ritual, la iglesia entera se acercó al agua para recibirlos con aplausos. Fue 

un momento bastante emotivo. Algunas personas lloraban de alegría, cantaban y agradecían a 

Dios por este milagro. Uno de los miembros de la iglesia que los esperaba, tenía una cartelera 

que decía “Bienvenidos a la iglesia de Señor”. 

 

 
Ilustración 15. Un hombre camina para ser sumergido55. 

 
55 El individuo camina para ser sumergido en las aguas del mar y limpiar sus pecados. Lo aguardan el pastor y su 
acólito. Fotografía tomada por la autora el 2 de marzo de 2024. 



 130 

 
Ilustración 16. Sumergimiento del hombre en el agua56.  

 
 

 
Ilustración 17. Celebración por los nuevos miembros de la iglesia57. 

 
56 El individuo es sumergido en las aguas del mar por el pastor y su diácono. Fotografía tomada por la autora el 2 
de marzo de 2024. 
57 Los miembros de la iglesia que acompañan a los nuevos convertidos celebran con alegría el ingreso “oficial” 
de estas cuatro personas a la iglesia y su decisión de seguir a Dios. Algunos alzan sus manos, aplauden, cantan y 
oran en voz alta. Fotografía tomada por la autora el 2 de marzo de 2024. 



 131 

 
Ilustración 18. Los recién bautizados se arrodillan58. 

 
 

 
Ilustración 19. Imposición de manos59.  

 
58 Los recién bautizados salen del agua renovados y se arrodillan ante la comunidad de la iglesia que los espera 
con alegría. Los acompañantes se acercan más a los cuatro españoles bautizados mientras el pastor se prepara para 
imponer sus manos en las cabezas de los nuevos miembros y bendecirlos. Fotografía tomada por la autora el 2 de 
marzo de 2024. 
59 Los recién bautizados se encuentran arrodillados mientras el pastor y el diácono imponen sus manos en sus 
espaldas orando por ellos. Mientras tanto, la comunidad sigue cantando y orando. Algunas personas también hacen 
videos y fotos sobre el evento. Fotografía tomada por la autora el 2 de marzo de 2024. 



 132 

Desde este día, los cuatro nuevos miembros de la iglesia dejaron de ser llamados 

“simpatizantes”, para pasar a ser “hermanos”. Los que estábamos allí en calidad de 

espectadores nos regresamos a la iglesia caminando porque después del bautizo continuaba el 

culto dominical donde seguiría la celebración. La gente seguía muy contenta a pesar de la lluvia 

que inició tan pronto como terminó el bautismo. Al llegar al local de la iglesia ya había algunas 

personas que estaban esperando el inicio del culto y era imposible no remarcar que todo el local 

estaba lleno de banderas pequeñas de España, –no había de Cataluña– y en el púlpito había otro 

cartel que ponía “El Señor está con Cataluña y España” en letras gigantes. Después del culto 

que duró más de lo normal debido a este evento –aproximadamente cuatro horas– se hizo una 

entrega de diplomas a los cuatro catalanes bautizados mientras el pastor les daba la bienvenida 

a la comunidad del Señor, de nuevo, como miembros oficiales.  

Ahora bien, una vez descrito este ritual, exploraremos en mayor profundidad cómo el 

bautismo no solo transforma la vida de los creyentes sino también cómo refuerza la cohesión 

(de fe, moral y normativa) de la comunidad renovando así su misión colectiva de extender la 

palabra de Dios. Además, nos acercaremos a los casos donde el bautismo no fue 

necesariamente algo bueno y lo que implicó, para algunos, esta decisión.  

 

2. Implicaciones del bautismo en agua  

 

En este apartado, nos concentraremos únicamente en las diversas experiencias del bautismo en 

agua que es el momento en el que la persona se sumerge en el agua para el perdón de sus 

pecados y se convierte en parte de la iglesia como acabamos de ver en el apartado anterior. 

Podríamos decir que el bautismo es el primer paso60 dentro de la vida de un cristiano donde las 

personas que descienden a las aguas “mueren al mundo y a sus deseos” como afirma Miguel 

Ángel, un joven santandereano miembro de la iglesia pentecostal en Bogotá, cuando se refería 

a su experiencia del bautismo. 

 

En el momento del bautismo lo que sucede es que usted cuando desciende a las 
aguas muere al mundo y a sus deseos y cuando se levanta es como una resurrección 
espiritual donde ahora mi vida la gobierna Jesús, donde yo voluntariamente le 
entrego el control de mi vida a Jesús y mi dependencia a Él. Entonces, Jesús no va 
a andar tomando, Jesús no va a andar buscando mujeres, Jesús no va a andar 
rumbeando, Jesús no va a andar en discotecas porque no lo hace, no lo hace y yo 

 
60 El primer paso a nivel “institucional” dependiendo del caso. Para muchas personas, el proceso de conversión 
ha iniciado mucho antes cuando sintió o el “llamado de Dios”, empezó a sentir curiosidad por conocer más sobre 
Dios o vivió un hecho traumático o doloroso que lo hizo acudir a Dios.  



 133 

tuve siempre en mente eso, hay personas que se convierten, que entregan su vida a 
Jesús y no están convencidos de que eso conlleva un cambio y un giro de 180 
grados en su vida (Entrevista Miguel Ángel L., 3 de mayo de 2025, Bogotá).   
 
 

En esta cita de Miguel Ángel, vemos que el bautismo es visto como una especie de ritual de 

separación simbólica en el que, al sumergirse en el agua, la persona muere a su antiguo yo, sus 

costumbres, hábitos y deseos “mundanos” o profanos como el consumo de alcohol, las 

relaciones sin compromiso o las fiestas. Cuando el cristiano emerge de las aguas es como si 

resucitara dejando su vida atrás asumiendo voluntariamente un compromiso de cambio con 

Dios y con su comunidad. Este compromiso implica ceder el control de sus acciones y 

motivaciones para hacerlas más parecidas a Jesús que aparece como una figura que representa 

un estilo de vida ejemplar incompatible con la vida en el mundo secular. A partir de este 

momento, se “inaugura” la conversión (la decisión de devenir cristiano) y la rendición a Dios 

y a los valores cristianos.  

 Este énfasis en el cambio radical de vida nos subraya la importancia de la autenticidad 

en la conversión. Miguel Ángel plantea que el bautismo solamente adquiere sentido cuando se 

articula con una fe “genuina”. Por lo tanto, no basta con bautizarse por cumplir con el ritual, 

puesto que este implica un pacto con Dios tan significativo que su autenticidad se mide en la 

coherencia entre la transformación interior y las prácticas cotidianas de las personas. El pastor 

Samuel, pastor de una pequeña sede de la IPUE en Norte de Santander en Colombia, también 

coincidía con Miguel Ángel en la responsabilidad que implica esta decisión de bautizarse. 

 

El bautismo como un acto consciente tiene que ser un acto responsable. Y como a 
mí me formaron en la Palabra, con esa concepción de que por lo menos en la Biblia 
el que le falla a Dios luego de ser bautizado se convierte en impío; esa palabra 
“impía” la consigue en la Biblia cualquier cantidad de veces. Precisamente por eso, 
porque el impío es la persona que toma en vano el nombre de Dios. […] Y en mí, 
pues pasaba algo, que como yo estaba tan seguro de esa responsabilidad y que eso 
no era algo para tomarlo en juego, entonces yo les decía a mis papás que cuando 
yo terminara el bachillerato, yo iba a tomar la decisión de bautizarme y yo seguía 
yendo a la iglesia, seguía participando. Después me fui a estudiar a Bogotá, pero 
no me bauticé porque entonces empecé a pensar: ¿qué tal que yo en Bogotá…de 
pronto por allá no me sepa comportar? O sea, era un pensamiento que yo en ese 
momento tenía, como temor de si me bautizaba y cometía errores, después ya iba 
a ser impío para siempre (Entrevista Pastor Samuel M., 15 de mayo de 2021, 
Bogotá). 
 
 

El testimonio del pastor Samuel aporta otra dimensión al bautismo: él define al bautismo como 

un acto ético de compromiso irreversible. Vemos que el pastor Samuel prefirió aplazar la 



 134 

realización de su bautismo hasta sentirse plenamente preparado porque temía ser impío con sus 

acciones. El hecho de que hubiera decidido aplazar el momento del bautismo para poder 

cumplir con el estándar que requiere este acto ritual nos muestra, que, en su comprensión, el 

bautismo no solamente limpia los pecados o redefine la identidad espiritual, sino que establece 

un deber moral permanente frente a Dios. 

 El abandono de las cosas mundanas no es un proceso fácil, y por ello, muchas personas 

aplazan el día de su bautismo o la formalización de su proceso de conversión porque no se 

sienten preparadas renunciar a aquello que hasta ese momento las mantenía ancladas al mundo. 

Este temor al compromiso absoluto con Dios se hace palpable en el relato de Lorena, una joven 

de 25 años nacida en Rionegro (Antioquia, Colombia), –que llegó a Logroño (España) durante 

su infancia junto a su madre y hermano para reunirse con su padre, quien había migrado años 

antes– que comparte cómo vivió esa indecisión.  

 

Una vez estábamos con mi papá –porque ese día fue a visitar la iglesia– y me vio 
llorando y me dijo: Lorena, ¿qué te pasa? Y yo le dije…yo llorando, pero mal; le 
dije: es que me quiero bautizar, papá, pero no puedo. Me quiero bautizar y no 
puedo, papá. Pues me abrazó y me dijo: tranquila, Lorena, tal y cual…Cuando a mí 
me empezó a pasar eso, claro, era como que yo me hacía la dura. Yo decía: no, no, 
yo no me quiero bautizar, no, no, yo no estoy preparada para eso. Porque yo 
siempre dije, Laura, el día que yo me bautice, yo no vuelvo para atrás. Y lo decía 
seria, yo decía: yo no vuelvo para atrás…Entonces, claro, por eso tardaba en tomar 
la decisión, porque no me sentía preparada (Entrevista Lorena S., 8 de agosto de 
2023). 
 
 

Esta pequeña viñeta pone de manifiesto la gran carga que representaba para Lorena la decisión 

de bautizarse y la importancia que tenía para ella, respetar el compromiso que representa el 

bautismo como ritual. Lorena insistía en que el día que se bautizara, no volvería atrás, lo que 

nos muestra un punto de no retorno, como lo vimos atrás con los testimonios de Miguel Ángel 

y el pastor Samuel, que al mismo tiempo que confían en lo sagrado de este acto, se ven 

obligados reflexionar “verdaderamente” hasta sentirse plenamente aptos para renunciar a los 

lazos con lo mundano. De igual manera, vemos una ambivalencia entre el miedo a fallar o a 

ser impía y la necesidad de sentir que el compromiso que se adquiere tiene que ser auténtico o 

no puede ser.  

Aun cuando Lorena había decidido aplazar su bautismo por su miedo a no estar a la altura 

de este compromiso, su resistencia se quebró en un momento inesperado donde el pastor de su 

iglesia la empujó a que se bautizara sin la posibilidad de negarse. A continuación, veremos 



 135 

cómo a pesar de su negativa, la presión del pastor y la carga simbólica del bautismo que se 

estaba llevando a cabo, Lorena finalmente se deja llevar y se sumerge en la pila bautismal.  

 

Estaban bautizando a ese señor español y yo, como siempre, me fui la primera a 
mirar. Y miraba, y miraba, y miraba…Cuando se me acerca el pastor y me dice: 
Lorena, bautícese, y yo: no, ¿qué? ¿qué? Y el pastor me insistía e insistía. –
Bautícese. Y yo: –No...Hija, Lorena, hija, tal, no. Y ese hombre me rogó, me 
insistió como nunca. Y yo me acuerdo de un versículo que dice: “como si Dios 
rogara por medio de otros que no rogamos” …No sé cómo continúa el verso, pero 
era como si Dios estuviera rogándome a través del pastor.  Nosotros no tenemos 
necesidad de rogarle a nadie, nos cansamos. Y si a mí me dicen diez veces que no, 
pues no insisto. Él insistió. Y mientras tanto me decía que su hija se había 
descarriado, que se había ido para el mundo, encima con mi hermano así rebelde 
también...Ella tenía 24 o 25 años y mi hermano 17. Y se fueron juntos, se 
escaparon. Y andaban en el mundo mal. Y me dijo: mira, he hablado con mi hija. 
Me dice que no encuentra paz, que no se halla, que allá en el mundo no ha 
encontrado nada. Y yo seguía: no, pastor, no, no, no. Y él siguió. Cuando yo no sé 
en qué momento, Laura, te prometo que yo no sé en qué momento dejé de pensar 
así y me empecé a quitar los tacones. Yo no había ido preparada para bautizarme y 
me metí. A mí ni siquiera me dieron doctrina, porque te dan doctrina siempre. Pero 
ahí me decían: a usted no hay que darle doctrina porque es crecida en el Evangelio. 
Me metí ahí, Laura. Me quité los tacones y me metí. Cuando me veo ahí metida y 
todos llorando por mí fue como que reaccioné y yo dije: ¿qué hago aquí? Y claro, 
me acordé de por qué no lo había hecho antes. Y yo pensaba, ¿ahora qué voy a 
hacer? Y me dio ganas de salirme. Me dio ganas de salirme corriendo y decir: 
¡esperen, esperen, no, no, no! Pero claro, ya todos orando, alabando…yo dije: no, 
ya no puedo hacer eso. Claro, en ese momento yo hablé con Dios y le dije: –Señor, 
no, no tengo escapatoria. Me acorralaste –. Y todo eso, imagínate, sentada en la 
pila bautismal, hasta arriba de agua, con la ropa que me había ido… (Entrevista 
Lorena S., 8 de agosto de 2023). 

 

En esta cita de Lorena, vemos cómo se redefinen los límites de la voluntad individual a través 

de la interacción dentro del ritual. En el testimonio de Lorena es muy evidente la insistencia 

del pastor que se convierte en un tipo de mediador que hace que Lorena cambie su decisión. 

Esto nos muestra cómo en algunos casos y a pesar de la existencia del deseo o del impulso 

interno de bautizarse y convertirse, la decisión puede estar mediada por una presión de una 

autoridad de la iglesia o de la misma comunidad. Lorena, sin embargo, define esta presión por 

medio de una metáfora “como si Dios rogara por medio de otros” lo que nos muestra cómo en 

este caso Dios se “personificó” a través del pastor para lograr convencer a Lorena de que entrara 

en las aguas. Esto también nos permitiría pensar en la manera en la que los líderes religiosos 

“encarnan” la autoridad en este tipo de contextos rituales.  



 136 

 Por otro lado, es interesante notar que además del significado sagrado del bautismo, 

este momento se vive como una experiencia que genera tensiones a nivel individual entre el 

anhelo de bautizarse, ser limpio de los pecados y vincularse formalmente con la comunidad de 

la iglesia y el deseo de no querer hacerlo por las presiones colectivas y significados construidos 

en torno a este ritual. Este contraste pone de relieve el papel de la emotividad en la 

consolidación del bautismo como una experiencia de transformación individual y comunitaria.  

En este punto de su relato, Lorena describe cómo, tras resistirse a bautizarse por temor a 

romper irrevocablemente con sus “ataduras” mundanas, finalmente optó por entregarlas a Dios 

en el momento mismo de la inmersión. Sin embargo, su alivio inicial se vio acompañado de 

una intensa conmoción personal: al salir del agua sintió una limpieza física y espiritual tan 

profunda –como si “corrientes frescas” recorrieran su interior– que, paradójicamente, la 

confrontó con la urgencia de asumir de golpe una identidad totalmente nueva, un cambio que, 

más que gratificante, le resultó en ese instante desconcertante y doloroso. 

…Y no me quedó de otra que decirle a Dios: Señor, todas mis ataduras por las que 
no me había bautizado antes, todas mis ataduras con las que yo no puedo a partir 
de ahora, te las entrego a ti. Y me metieron ahí otra vez. Cuando yo salí, Lau, te 
cuento que fue una sensación tan rara. Yo me sentía como si me hubieran bañado 
cincuenta veces. Imagínate, y a duras penas me habían sumergido. Me fui para la 
casa mojada porque ni siquiera tenía toalla. Salí de la iglesia, me llevaron en un 
carro, …pero imagínate, mojadita de arriba abajo. Y yo ese día llegué, me duché y 
todo, pero te digo que no fue la ducha.  Yo me sentía tan limpia, pero Laura, es 
algo tan raro. Era como si dentro de mí…como si hubiera corrientes, corrientes 
frescas. Era algo tan…una sensación que nunca voy a entender. Lo único que sé es 
que ese día, para mí, no fue el mejor día de mi vida. Tengo que decirlo. Fue de los 
peores. Fue de los peores porque ese día me choqué con una Lorena que, por unos 
segundos de bautismo, tenía que ser, de un día para otro, otra Lorena diferente 
(Entrevista Lorena S., 8 de agosto de 2023). 
 
 

Aquí vemos que Lorena subraya el momento de su bautismo como un punto de inflexión donde 

tuvo que dejar sus ataduras y rendirse absolutamente. Cuando dice que sintió “como si me 

hubieran bañado cincuenta veces” nos muestra cómo se articulan las dimensiones física y 

espiritual de su experiencia de bautismo: Lorena siente su cuerpo empapado “como si hubiera 

corrientes frescas” para describir que se sentía purificada. Esta sensación positiva de limpieza 

espiritual y corporal contrastó con el choque identitario al reconocer que después de unos 

segundos bajo el agua, debía surgir una persona nueva que asumía completamente su 

compromiso con Dios. Por lo tanto, lo que en teoría y para otros hubiera sido entendido como 

una alegría, fue vivido como un momento de confrontación con las exigencias de la conversión.   



 137 

Respecto a lo anterior, es claro que su bautizo respondió a una presión muy grande que 

no venía de ella misma solamente, sino también del pastor y de su comunidad, de cumplir con 

las expectativas de este mundo cristiano y la necesidad incorporar-se a los roles y 

comportamientos que “debe tener” una cristiana. Su decisión, por tanto, estuvo condicionada 

y moldeada por esta expectativa y por las normas que existen dentro de la iglesia y esta doctrina. 

Lorena continúa explicando cómo vivió el después del día de su bautismo donde comenzaron 

a surgir aún más preguntas que podrían resumirse en una gran duda cristiana que es: ¿cómo 

dejar atrás las cosas del mundo?  

 

…Yo decía: Dios, ¿y cómo voy a hacer ahora para cambiar? ¿Y cómo cambio yo 
con mis amigos? ¿Tú te imaginas eso, Laura? ¡De un día para otro! Y yo me sentía 
presionada porque yo dije: el día que yo me bautice ya no tenía de otra...Entonces 
me creó tal frustración, Laura, que ese día estuve mal. Ese día estuve triste. Muy, 
muy triste pensando cómo iba a ser para dejar de pintarme y con los complejos que 
yo tenía. Yo solamente me pintaba una raya en el ojo acá, pero es que esa raya te 
marca una diferencia, te hace los rasgos como más fuertes, los ojos más grandes. 
Total, que...imagínate que después de eso estuve fatal, estuve muy mal. Tuve como 
una mini depresión. Lo que sí no me costó fue la música que tenía que era mundana 
y la borré del móvil. […] Total que, después de eso…claro, yo usaba las palabras 
diferente. […] Estoy trayendo a memoria, recuerdos que la verdad que sí que 
fueron duros. Yo tenía muchísimos complejos. Tenía muchos complejos físicos y 
claro, fue como: vale, la música la puedo borrar. Con mis amigos, pues nada, me 
toca perderlos. Y bueno, yo decía: tampoco es que pierda mucho, pero sobre todo 
yo que llevaba las faldas cortas, no muy cortas, pero cortas y apretadas; mis ojos 
pintados y tantas cosas, ¿no? Y no lo podía dejar…mis cejas, yo me depilaba las 
cejas mucho. Me dejaba unos hilitos y yo decía: no, no lo dejo porque además en 
la iglesia donde yo estaba eran muchísimo más radicales en el tema del cuerpo, de 

(Entrevista Lorena S., 8 de agosto de 2023). la vestimenta ). 
 
 

Lorena pone en evidencia la dimensión práctica y material de lo que implica la renuncia con la 

decisión de bautizarse. Su duda no era sobre cambiar sus creencias porque ya las tenía; su duda 

era sobre cómo abandonar hábitos, rutinas, prácticas, personas que hacían parte de su identidad 

(su círculo de amigos, la música, la ropa, el maquillaje). Esta pregunta por la renuncia refleja 

la tensión que existe en el mundo pentecostal y especialmente en los inicios entre la abstracción 

del compromiso espiritual –la separación requerida de todo lo conocido– y las implicaciones 

en la adopción de una forma de vida “contraria” fuera del mundo secular, pero inmersa en él. 

En el caso de sus amigos, por ejemplo, al preguntarse “¿cómo voy a hacer ahora para cambiar 

[…] con mis amigos?” vemos que se revela esta exigencia de reconstrucción de redes afectivas 

y simbólicas que difícilmente se logran de un día para otro, lo que –por supuesto– puede 

generar frustración o angustia porque implica dejar espacios que antes daban seguridad o 



 138 

hacían parte de la cotidianidad de las personas. La entrada en la vida cristiana involucra, entre 

otras, un realineamiento de las relaciones sociales que integran al creyente en su nueva 

comunidad para poder compartir estas experiencias religiosas y los valores de Dios (Asamoah-

Gyadu, 2009). 

 Por otro lado, esta experiencia de tristeza que Lorena define como una “mini depresión” 

nos muestra el carácter liminal del bautismo. Al tener que abandonar de golpe lo que la ataba 

al mundo, Lorena se encontró suspendida en el vacío, en un espacio intermedio donde las 

normas cristianas aún no estaban solidificadas en ella como hábitos propios y, por lo tanto, se 

vio en la obligación de tener que empezar a apropiárselas para cumplir su deber como cristiana, 

a pesar de que aún no se sintiera preparada o de que le generara dudas. Este momento de 

inseguridad que ella explica, a través de sus preocupaciones, nos muestra que el bautismo 

implica una reconfiguración global del yo y que abarca este tránsito entre las obligaciones 

morales que las personas adquieren como cristianos y la gradualidad del cambio e 

incorporación de hábitos y de una nueva forma de ser, además de la renuncia a las cosas del 

mundo. Este periodo de vulnerabilidad, en el caso de Lorena, fue necesario para ayudarla a 

consolidar su nueva condición. 

 Ahora bien, el bautismo también puede generar tensiones no solo con las autoridades o 

la comunidad de la iglesia, sino con el propio núcleo familiar, especialmente cuando la 

conversión implica abandonar la tradición religiosa de origen. En esos casos, algunos creyentes 

eligen celebrar el bautismo en secreto, ante la falta de apoyo o la oposición de sus padres. Tal 

es el caso de Rosa, una mujer peruana de 44 años, ama de casa, miembro de la iglesia 

pentecostal en Barcelona, quien, con la complicidad del pastor y su esposa, organizó su 

bautismo oculto a su familia católica para poder concretar su anhelo de convertirse. 

 

El problema era que mi papá y mi mamá ya me habían hecho un bautismo [católico] 
y ellos no iban a entender. Porque no era yo quien estaba tratando con él [Dios], 
era él conmigo. Entonces, yo le compartí eso al pastor y le pedí que me bautizara, 
pero sin gente. Solo él y su esposa, ¿vale? Y fue solo él y su esposa en algo muy 
privado, muy oculto porque mis papás no iban a entender y no quería que me 
pusieran barreras…Yo fui a estudiar y en mi mochila llevé mi ropa para cambiarme 
después del bautismo, o sea, para ponerme en el bautismo y una ropa de cambio. 
Todo lo que el pastor me dijo que llevara yo lo llevé ahí. Me salí de la clase como 
a la hora de recreo. Me salí por la mañana y me fui al río. Ese día estaba frío, me 
acuerdo. No sé en qué época era, pero era frío. Allá estaba esperando el pastor con 
su esposa, no había gente, no había nadie, solo yo y el Señor y salió un sol radiante, 
así como un rayo de luz ahí donde yo me iba a bautizar. Entré a las aguas y ahí el 
Señor no sé qué hizo, pero me hizo danzar en el agua y ahí sin música ni nada, 
éramos yo y el Señor. Ese fue un bautismo totalmente diferente. Yo me levanté de 



 139 

las aguas como toda nueva…era como que ¡ah, que hermoso todo! (Entrevista Rosa 
M., 4 de agosto de 2023, Barcelona). 
 
 

Este relato de Rosa ilustra cómo el bautismo se convierte en un acto que desafía la autoridad y 

la tradición familiar religiosa heredada. Para evitar tener conflictos con sus padres, Rosa decide 

organizar su bautizo sin ningún testigo y sin la compañía de la comunidad, lo que le permite 

sortear la resistencia de sus padres a que ella hiciera público su cambio de religión. Esta 

estrategia le permitió, además, redefinir su vínculo con Dios por encima de la presión y las 

opiniones y creencias familiares o de su comunidad inmediata. Por otro lado, vemos que el 

bautismo puede ser flexible y adaptarse a diversas situaciones y lugares; y el pastor, en aras de 

ayudar a su próxima conversa, sirve de cómplice para cumplir el deseo de Rosa de bautizarse. 

Cuando regresa a su casa después de su bautizo secreto, Rosa comenta lo que ocurrió. 

 

Ahora el problema era llegar a mi casa después del bautismo porque estaba con el 
cabello todo mojado y, claro, vienes de estudiar…¿Cómo se llega a la casa así? 
Pasé todo el camino orando al Señor Jesús. Nosotros teníamos la costumbre de 
almorzar juntos. Entonces yo llegaba y almorzábamos juntos todos los 
días…Bueno, yo me cambié y el pastor me acercó a la casa. Llegamos a la casa, yo 
entré…bueno, yo todo el camino orando, la señora orando, el pastor también…Me 
senté a la mesa con ellos, nos reímos, conversamos y mi papá y mi mamá nunca se 
dieron cuenta que mi cabello estaba mojado. ¿Cómo? No sé. Yo creo que el Señor 
los volvió ciegos, pero ellos no se dieron cuenta. Ellos se enteraron tiempo después 
de que yo me había bautizado en el nombre del Señor…y bueno, pues nada, en ese 
entonces todo con el Señor después de ese bautismo se hizo más intenso y volví a 
tener experiencias nuevas con Él (Entrevista Rosa M., 4 de agosto de 2023, 
Barcelona). 
 
 

El que los padres de Rosa no hubieran notado que llegaba con el cabello mojado es un ejemplo 

de cómo, en la vida cotidiana de los cristianos, estos pequeños eventos pueden reinterpretarse 

como un signo de la intervención de Dios al “hacerlos ciegos”. Esta anécdota también subraya 

hasta qué punto su compromiso con Dios era tal que se impuso a las expectativas de sus padres. 

Finalmente, lo que desencadenó el bautismo para Rosa fue positivo ya que estas experiencias 

nuevas que ella describe tras el ritual permitieron que se construyera una relación más intensa 

y vivida con Dios que logró transformar su experiencia religiosa.  

Contrastando con la experiencia de Rosa, los padres de Miguel Ángel descubrieron que 

se había bautizado. Su madre notó que “había algo diferente en él” y al llegar de su bautismo, 

ella se descarga verbalmente por el desconcierto de ver que Miguel Ángel se involucrara tan 

profundamente con otra fe diferente a la de la familia. Para los padres de Miguel Ángel, el 



 140 

bautismo fue visto como un desafío a la tradición católica de su casa y como un acto que 

desestabilizó las normas del hogar. 

…y yo llegué a la casa y mi mamá me pegó una soberana levantada61, me insultó, 
me gritó, me dijo un montón de improperios, que yo dije: bueno, pero yo ¿qué fue 
lo que hice? O sea, yo fui y me bauticé y volví a la casa. De hecho, dijo algo muy 
curioso que nunca se me va a olvidar…Mi mamá también se acuerda, dijo: ¡huele 
a formol! Y, claro, yo tenía la ropa mojada del bautismo. Y yo después de eso nunca 
le conté nada…yo le conté fue ya unos años después cuando ya ella misma empezó 
a asistir a la iglesia, y le dije sobre ese día, pero a partir del día del bautismo empezó 
una vida totalmente diferente para mí (Entrevista Miguel Ángel L., 3 de mayo de 
2021).  

 

Hasta aquí hemos observado que el bautismo se vive como una fiesta ritual tanto para la 

comunidad pentecostal como para quien lo recibe, pero no siempre supone una experiencia 

inmediata de renovación personal. En casos como el de Lorena puede llegar a generar tensiones 

y consecuencias opuestas. De hecho, existen creyentes cuyo proceso de conversión no arranca 

con el bautismo ni se traduce en un cambio de vida instantáneo, lo que evidencia que la 

formación cristiana trasciende el acto ceremonial. Más allá de “ceder todo el control a Dios”, 

una frase recurrente en muchos testimonios, desarrollar una vida cristiana implica un esfuerzo 

consciente y sostenido: sin la voluntad de acompañar el rito con disciplina y praxis, el camino 

de fe corre el riesgo de convertirse en una experiencia frustrante y hasta dolorosa. 

Estas dinámicas suelen darse con mayor frecuencia entre jóvenes –en plena 

adolescencia o poco después–, tal como comprobamos en el testimonio de Lorena o como el 

que veremos a continuación. En el caso de Joel, un joven peruano de dieciocho años que llegó 

a Barcelona a los diez para reunirse con su padre tras un proceso de reagrupación familiar. Ni 

él ni su familia practicaban ninguna religión en Perú y su incorporación a la iglesia pentecostal 

obedeció más bien a la recomendación de una tía, ya establecida en la ciudad, que les sugirió 

asistir a la iglesia como modo de socializar e integrarse en el nuevo país. 

En nuestras conversaciones, Joel relató que al principio su participación en los cultos fue 

estrictamente por obediencia a su madre.  Él, sin embargo, entraba en conflicto con sus padres 

porque no deseaba ir, pero debía cumplirle a su madre. Durante esos primeros años, la iglesia 

constituyó para él más una obligación que una elección personal, aunque con el tiempo empezó 

a sentirse atraído por las prácticas, el discurso que oía en los cultos y la lectura de la biblia. 

Este paso gradual, desde la imposición familiar hasta el surgimiento de una conexión auténtica 

 
61 Una gran reprimenda. 



 141 

con la fe, ilustra cómo, en ciertos contextos migratorios y generacionales, la conversión puede 

ser un proceso gradual que trasciende la sola formalidad del bautismo. 

 

Pasó el tiempo y no sé, como no tenía elección básicamente, me dio por empezar a 
prestar atención a los cultos. O sea, al principio iba, pero estaba ahí como que, 
pensando en mis cosas, contando el tiempo a ver cuándo se acababa y todo eso ahí. 
Pero un día, no sé, me dio por leer la Biblia…Fui leyendo y como que me fui dando 
cuenta de que la Biblia es así una especie de, o sea, había como consejos y cosas 
así para la vida, ¿sabes? Y en ese momento como que no lo entendía, leía por leer, 
pero algo se me quedaba. Y fue así la cosa que hasta que llegó un punto en el que 
me sentí…me empecé a sentir atraído por las cosas de Dios. Poco a poco empezó 
a surgir en mí el sentimiento de querer ir a la iglesia, no porque mis padres lo 
hubieran decidido así sino por voluntad propia. Y fue allí cuando ya mi relación 
con Dios, se podría decir que empezó. Sin embargo, en lo secular pues seguí con 
mi vida normal como si no fuera cristiano porque no estaba ni bautizado… 
(Entrevista Joel M., 4 de agosto de 2023, Barcelona).  

 
En el caso de Joel y de su familia, la migración y la reagrupación familiar actuaron como 

palancas que los condujeron a la iglesia pentecostal más por la necesidad de integración que 

por su convicción religiosa. Tal como recordaba el pastor Samuel, “Dios puso a las personas 

aquí, así ellas no quieran, para mostrarles que Dios es el camino y que él es el único que puede 

mejorar tu vida” (Notas de campo, Barcelona, julio de 2023), esta retórica refuerza la idea de 

que la asistencia “obligada” al culto tiene un propósito mayor que es “forzar” el encuentro con 

Dios. Durante sus primeros años en Barcelona, Joel cumplió con los cultos casi como una tarea 

escolar, miraba el reloj y permanecía abstraído, hasta que el ejercicio repetido de la lectura 

bíblica comenzó a revelarle pautas de vida y consejos prácticos que finalmente calaron en él. 

Este proceso de “descubrimiento” gradual de la fe pone de manifiesto que no todas las 

personas ingresan a la iglesia por un llamado o un momento de necesidad, sino que a menudo 

su experiencia está mediada por factores sociales, culturales y familiares. Los relatos de Miguel 

Ángel, Lorena y ahora Joel ponen en evidencia formas menos “heterodoxas” de incorporación 

–obligación, secreto, presión– que desmienten la narrativa idealizada de un bautismo o una 

inmersión súbita que responde a la gracia divina. En estos casos, vemos que la formación 

cristiana y el devenir en buen cristiano, se construye desde la práctica rutinaria y la adaptación 

cultural, antes incluso que por la materialización del bautismo o del creer en Dios. 

Finalmente, con la historia de Joel vemos cómo la tensión entre la vida secular y la vida 

cristiana persiste durante todo su relato porque afirma que, aunque empezó a interesarse por la 

Biblia y a asistir voluntariamente al culto, fuera de la iglesia seguía comportándose “como si 

no fuera cristiano porque no estaba ni bautizado”. Esta dualidad revela la pregunta esencial de 



 142 

muchos creyentes: ¿hasta qué punto el bautismo formal resulta condición previa para integrar 

plenamente los valores cristianos en la cotidianidad? En su testimonio, el inicio real de su 

relación con Dios coincide con el momento en que pasó de la obligación impuesta por sus 

padres a la atención consciente y reflexiva a las “cosas de Dios”, un paso que, más que ritual, 

se convierte en el comienzo de una relación con Dios y una creencia personalmente apropiada.  

Continuando con el relato, Joel nos habla de que aproximadamente tres años después de 

haber llegado a la iglesia, la madre le sugiere tanto a él como a su hermano que se bauticen 

antes de que se fuera el pastor que estaba en la iglesia.  

Me acuerdo de que iban a cambiar de pastor. Parece que en ese entonces estaba el 
pastor Obed Hernández, y nos iban a cambiar por el pastor Nelson. Y claro, mi 
madre nos dijo a mí y a mi hermano que si nos queríamos bautizar pues para que 
el pastor Obed nos bautice antes de que se vaya. Y entonces yo le dije a mi madre 
que vale y el pastor Obed nos bautizó. Pero como te dije no era porque estuviera 
seguro de si me arrepiento de mis pecados y quiero realmente seguir a Dios, 
sí…sino que fue algo como más, no sé, algo apresurado lo sentí. Como que fue la 
decisión que dije: vale, sí, por decir sí, ¿sabes? Y, claro, pues tomar decisiones a la 
ligera en cuanto a las cosas de Dios pues no es algo fácil. Me bauticé, sí, y pues 
durante un tiempo estuve bien. Pero nuevamente preferí el mundo antes que Dios 
y claro, trajo sus consecuencias. O sea, en mi vida secular como tal pues, no sé, 
seguía con lo mismo, pero como que dejando un poco a Dios de lado. A veces 
volvía a Dios, otras veces no y era como una especie de lucha constante dentro de 
mí: entre lo que yo quería hacer y lo que realmente le agradaba a Dios. Y desde ese 
entonces en mi vida fueron más que todo estas etapas en las que estaba metido en 
Dios, en las que estaba peor, otras en las que estaba mejor y así sucesivamente. […] 
Nunca podía tener algo estable con Dios. Siempre estaba bien o estaba mal y 
constantemente así. No fue hasta que realmente tuve experiencias con Dios que 
fue cuando realmente me di cuenta de lo importante que es Dios para mi vida. Y a 
lo largo del tiempo pues entendí eso. De momento que yo recuerde, a lo largo de 

 toda mi vida, ha habido dos experiencias que han sido las que más me marcaron
(Entrevista Joel M., 4 de agosto de 2023, Barcelona). 

 

En esta viñeta, Joel relata que su bautismo se produjo en un contexto de cambio dentro de la 

iglesia: “iban a cambiar de pastor…mi madre nos dijo que, si nos queríamos bautizar, que fuera 

antes de que se fuera el pastor Obed”, y reconoce que aceptó de forma apresurada, más por 

complacer la petición de su madre que por un arrepentimiento de sus pecados. Este impulso –

“sí, por decir sí”– hizo que su bautismo fuera más por cumplir un deber que por buscar que su 

vida se transformara “realmente”. A diferencia de Lorena, quien esperaba el bautismo con 

temor y consciente de sus implicaciones, Joel experimentó un proceso de conversión lleno de 

dudas: tras el bautismo inicial pasó por etapas de cercanía y distanciamiento con Dios: “a veces 

volvía a Dios, otras veces no”, sin lograr una estabilidad espiritual. Esta oscilación pone de 



 143 

relieve cómo el bautismo desprovisto de un deseo personal de entrega puede conducir a una 

lucha constante entre las inclinaciones mundanas y las expectativas religiosas. 

No fue hasta que Joel tuvo “experiencias con Dios” que identificó momentos de 

verdadera transformación y que no necesariamente estaban ligados al bautismo o al hecho de 

estar bautizado. Estas vivencias encarnadas hicieron que su relación con Dios se intensificara, 

superando el efecto efímero de un bautismo impulsado por obediencia y marcado por la falta 

de convicción inicial. Su trayectoria ilustra así el carácter no lineal de la conversión y sugiere 

que los rituales necesitan complementarse con experiencias personales espirituales profundas 

para consolidar un cambio de vida auténtico. 

En el caso de Leo, el bautismo no figuraba como un momento de transformación personal 

sino como un trámite que le permitió seguir desarrollando su vocación musical dentro de la 

iglesia. Proveniente de una familia pentecostal de Barranquilla (Colombia) y ya activo como 

cantante e instrumentista en el grupo musical de la iglesia, Leo llegó a Barcelona durante la 

pandemia y, al concluir las restricciones, decidió quedarse para aprovechar las oportunidades 

que sus redes de la iglesia le brindaban. Al recordar su inmersión temprana, él mismo la 

describe así: 

Yo me bauticé a los doce años en realidad y pues, uno a esa edad, de pronto, no 
tiene como una conciencia, así como de pecado, pero sí el conocimiento.  Hombre, 
tú como cristiano sabes que te tienes que bautizar. Yo puedo decir que quizá, quizá 
me hubiese podido bautizar después, pero bueno, quise hacerlo a esa 
edad…Gracias al Señor he podido permanecer, me bauticé a esa edad, a los doce 
años, ¿y por qué me bauticé? En realidad, me bauticé, porque yo siempre he 
cantado; entonces yo salía a cantar a veces a varias iglesias y algunos pastores me 
preguntaban: ¿usted está bautizado? Y yo: no. –Ah, tiene que bautizarse. Entonces 
ya como que de pronto me ponían un poquito de problema si no estaba 
bautizado…Entonces, yo dije: bueno, pues voy a bautizarme entonces, para que no 
digan nada y me bauticé a los doce años y obviamente eso me facilitó las cosas y 
me abrió otras puertas…(Entrevista Leo S. 28 de julio de 2023, Barcelona). 

 
Como vemos, la decisión de Leo de bautizarse a los doce años tuvo un carácter claramente 

instrumental, como él mismo reconoce, “uno a esa edad…no tiene como una conciencia de 

pecado, pero sí el conocimiento” de que, para seguir cantando en la iglesia, debía estar 

bautizado. La insistencia de varios pastores –que le negaban el acceso al púlpito y a los eventos 

musicales– operó como una presión que moldeó su decisión de bautizarse: “me ponían un 

poquito de problema si no estaba bautizado…entonces dije: bueno, pues voy a bautizarme”. 

Esta breve experiencia nos muestra cómo las disposiciones incorporadas dentro de la 

socialización pentecostal –los gustos, capacidades y expectativas– se materializan en prácticas 



 144 

que refuerzan la posición de las personas dentro del campo religioso. De este modo, el bautismo 

se convierte en un mecanismo de legitimación social dentro de la congregación, en algunos 

casos, no vinculado a una convicción espiritual o creencia, sino a la necesidad de cumplir las 

normas y ocupar un rol valorado dentro del mundo cristiano.  

Angie, que sirve en el área de niños de la iglesia en Bogotá, ilustra esta lógica al explicar 

por qué solo las personas bautizadas pueden desempeñarse en ese ministerio. Ella anota que el 

bautismo es considerado como una marca de compromiso y legitimidad que garantiza que 

quien cuida de los niños comparte y encarna los valores de la comunidad. 

El estar bautizado sí es requisito para servir en la iglesia, ¿sí? Porque eso también 
da como una legitimidad adentro. Por lo menos, digamos, en el área de niños donde 
yo estoy, eso es una cosa súper delicada, ¿sí? Porque uno no puede poner a 
cualquier loco a estar encerrado en un salón con niños de tres a cinco años, o sea, 
es una locura. Entonces, obviamente, una persona que está bautizada es una persona 
que ya lleva años en la iglesia, es una persona que conocemos quién es, ¿sí? Y por 
eso también podemos darle la oportunidad de que, en este caso, esté con los niños, 
o que esté, pues, ayudando a otras personas, ¿sí? Porque, pues esto con el fin 
también de que ellos también tengan la seguridad de que no va a venir cualquier 
loco a decirle cualquier cosa a otra persona y que sea peor para esa persona. Es 
decir, si viene una persona necesitada, una persona que necesita ayuda de cualquier 
tipo, pues que no que venga cualquier persona no bautizada a decirle X o Y cosas, 
¿sí? (Entrevista Angie M. 14 de abril de 2021, Bogotá).  
 
 

Aunque el bautismo no se presenta como un mandato rígido dentro de la iglesia, sí vemos que 

opera como un criterio de legitimación interna y, además, de confianza comunitaria. Como 

señala Angie, “una persona que está bautizada es una persona que lleva años en la iglesia, es 

alguien que conocemos quién es”, lo cual resulta especialmente delicado en ámbitos como el 

ministerio de niños, donde la seguridad y la idoneidad de los servidores es, por supuesto, 

esencial. El requisito de estar bautizado, en este caso, tiene todo el sentido porque asegura que 

quienes interactúan con menores o con personas necesitadas hayan pasado por un proceso de 

integración y alineación con los valores de la congregación. 

De este modo, el bautismo opera como un filtro organizativo y de selección que reduce 

riesgos potenciales y consolida un espacio controlado dentro de la iglesia: sólo los miembros 

reconocidos y comprometidos –es decir, bautizados– pueden acceder a ciertos roles. Este 

mecanismo de control social establece límites claros sobre quién puede desempeñar ciertas 

tareas, garantizando que la confianza y la experiencia adquirida sean las bases sobre las cuales 

se delegan responsabilidades importantes.  



 145 

Como hemos visto, el bautismo en agua es un ritual importante que materializa 

simbólicamente la muerte al “viejo yo” y el nacimiento a una nueva vida espiritual, como lo 

afirmaba Miguel Ángel cuando decía: “cuando desciende a las aguas muere al mundo y a sus 

deseos y cuando se levanta es como una resurrección espiritual”. El bautismo no es solamente 

un momento de purificación o limpieza de pecados, sino un momento en el que se incorpora al 

cuerpo de la iglesia lo que le da legitimidad frente a la comunidad y confianza para ocupar 

roles dentro de la estructura de la iglesia.  

No obstante, la experiencia del bautismo no es uniforme ni está exenta de tensiones. En 

algunos testimonios, especialmente entre los jóvenes, la decisión del bautismo desencadena 

dilemas y preguntas como el miedo a “no estar a la altura”, la urgencia de la renuncia a las 

prácticas cotidianas, conflictos con amigos o familiares y presión por parte de figuras de 

autoridad. Lorena vivió el bautismo entre lágrimas, presión familiar y del pastor y un choque 

identitario que derivó en una depresión al sentir que bautizarse le exigía renunciar de golpe a 

las cosas mundanas. De manera similar, Joel experimentó un proceso no lineal en el que se 

bautiza apresuradamente para complacer a su madre oscilando entre la “vida mundana” y la 

vida cristiana hasta que las experiencias con Dios –y no el bautizo– las que consolidaron su fe.  

Otros testimonios nos muestran unos usos del bautismo que son más instrumentales y 

responden a la necesidad de legitimación personal y social al integrarse de manera oficial a la 

fe cristiana y a la iglesia. Para Rosa y Miguel Ángel, el bautismo desafió la tradición católica 

de sus familia y les permitió afirmar su nueva identidad cristiana lejos de las miradas críticas 

de sus círculos cercanos. Y, en el caso de Leo, el bautismo a sus doce años que obedeció a la 

presión pastoral facilitó su acceso y participación con el grupo musical de la iglesia. En 

consecuencia, el bautismo en agua combina dimensiones simbólicas, organizativas, éticas y 

emotivas. Comprender el significado de este ritual a través de las experiencias de algunas 

personas nos exige prestar atención a lo que ocurre antes y después de la decisión de bautizarse 

para ver cómo se va adaptando e incorporando la fe a través de experiencias cargadas de 

significados religiosos, procesos de aprendizaje, prácticas cotidianas que validan, cuestionan o 

ponen en tensión el poder transformador que se atribuye al bautismo.   



 146 

3.  El Espíritu Santo se derrama: hablar en lenguas (glosolalia) o el bautismo en 

fuego 

 

El recibimiento del Espíritu Santo, evidenciado a través de la glosolalia, no es solo un ritual de 

iniciación, sino una experiencia trascendental que “confirma” a las personas como hijos de 

Dios. Yannick Fer (2015) afirma que hablar en lenguas es un tipo de oración aprendida o un 

tipo de metacomunicación con Dios que no transmite un mensaje racional, sino que actúa como 

una prueba física y emocional de la presencia de Dios. Esta implica un proceso de aprendizaje 

y práctica, lo que muestra que incluso estas experiencias más “carismáticas” están estructuradas 

por la iglesia. Para Thomas Csordas, hablar en lenguas es hablar	“un lenguaje sin significado 

semántico, pero que es entendido como un lenguaje sagrado” y su importancia no emerge de 

las palabras que se dicen sino de la experiencia del habla como acto físico (Csordas, 1990: 23-

24). Recibir al Espíritu Santo abre un canal directo de conexión con Dios que se materializa a 

través de la glosolalia (hablar en lenguas). El carácter “espontáneo” de esta experiencia, que 

tiende a suceder en momentos de intensa emocionalidad, refleja un rasgo característico del 

pentecostalismo que es la vivencia directa e inmediata y “sin ningún aviso” del poder de Dios 

–al posarse sobre las personas y hacerlos hablar en lenguas. Esto funciona como una especie 

de “marca” en las personas a nivel social que las dota del poder de Dios al ser él es el único 

que puede manifestarse cómo, cuándo y en quien él elija.  

Esta particular característica difiere de otras tradiciones religiosas donde el hablar en 

lenguas no hace parte de las prácticas habituales, como en el catolicismo, y, por lo tanto, es 

criticado y rechazado, pero nos genera preguntas sobre las expectativas individuales y 

comunitarias respecto a quién es, en efecto, un buen cristiano. ¿Qué ocurre cuando una persona 

no vive esta experiencia? ¿Un buen cristiano es quien habla en lenguas? La tensión entre las 

expectativas colectivas y las vivencias individuales puede generar dinámicas de exclusión, o 

incluso preocupación o ansiedad en las personas que pueden llegar a pensar que no son 

suficientes, que no son dignos de Dios como para que él se manifieste a través de esta 

experiencia o que no son buenos cristianos. 

Recibir al Espíritu Santo como experiencia personal es muy importante a nivel 

comunitario porque refuerza públicamente el haber sido elegido hijo de Dios. La congregación 

valida y celebra la experiencia de hablar en lenguas cuando ocurre, y esto legitima a las 

personas dentro del círculo religioso. Desde una perspectiva más amplia, recibir al Espíritu 

Santo ofrece un ejemplo claro de cómo las experiencias individuales se convierten en 



 147 

marcadores de legitimidad y también de pertenencia en un grupo social ya que, con esta 

práctica, también, se introducen jerarquías simbólicas, donde aquellos que no han recibido la 

“confirmación” de Dios pueden encontrar limitaciones en su participación o autoridad dentro 

de la comunidad, así como veíamos con el bautismo en agua. Las “faltas de confirmación” son 

entendidas como una falta del poder Dios y pueden llegar a afectar las relaciones con los demás 

dentro del contexto de la iglesia. Un vistazo a este proceso nos permitirá analizar cómo los 

cristianos viven la experiencia de hablar en lenguas como parte de su proceso de integración a 

la iglesia, adaptación y búsqueda de estabilidad tanto espiritual como social. 

En este apartado nos acercaremos a las diversas experiencias en torno a la glosolalia 

donde veremos lo que significa “recibir al Espíritu Santo”, además de cómo y cuándo se 

manifiesta este poder –o don– de Dios en la vida de algunas personas pertenecientes a las 

iglesias estudiadas. Cabe recordar que las experiencias donde el Espíritu Santo se manifiesta 

en forma de una “lengua” incomprensible para los oídos humanos, son diferentes para todas 

las personas y en la mayoría de los casos, se considera como un hecho “inexplicable”. Recibir 

al Espíritu Santo se configura como una segunda parte o ritual que las personas deben alcanzar 

en su camino a ser un “buen cristiano” y se busca de manera constante. En una primera instancia 

el recibimiento del Espíritu Santo llega “de forma inesperada” a las personas y comienzan a 

hablar en lenguas. Este momento confirma –o “marca”– a las personas como “hijas de Dios”. 

Una vez después de haber sido confirmado, las personas continúan recibiendo al Espíritu Santo 

(hablando en lenguas) de manera habitual –y controlada– dependiendo de su nivel de formación 

y espiritualidad.  

Ruth, una mujer chilena de aproximadamente 59 años, miembro de la iglesia en 

Valparaíso, subraya que recibir al Espíritu Santo constituye la segunda etapa o ritual que las 

personas deben alcanzar en su camino a ser un “buen cristiano” y que se busca de manera 

constante tras el bautismo.  

En nuestra iglesia lo que predomina en la enseñanza es el bautismo que está basado 
en Hechos 2:38 que habla sobre el bautismo en el nombre de Jesús y la segunda 
parte importante para nosotros es recibir el Espíritu Santo. Entonces, como es tan 
importante, siempre se le da mucho valor a recibir el Espíritu Santo, a ser llena 
porque cuando uno siente esa presencia, se levanta fortalecida, como decía ella, 
porque de repente llegamos todos derrotados a la iglesia porque estamos llenos de 
problemas, llegamos con muchas dificultades y a veces, incluso, nos cuesta llegar 
a la iglesia y vamos y estamos rezongando y bueno, cuando llegamos a la iglesia y 
el Señor toca nuestros corazones en la forma que vamos sintiendo su presencia, nos 
fortalece (Entrevista Ruth H., 3 de junio de 2022, Valparaíso). 

 



 148 

Institucionalmente, las iglesias organizan campañas de renovación y restauración espiritual 

precisamente para facilitar este encuentro: eventos colectivos de ayuno, oración, vigilias y 

alabanzas diseñados para crear un ambiente propicio en el que los fieles puedan disponerse a 

recibir al Espíritu Santo. Además, estas campañas están pensadas para que la iglesia entre en 

un tiempo de renovación y limpieza y “los flojos se afirmen o se vayan” (Entrevista Andrés 

Bonza, 2023). De igual forma, para las comunidades pentecostales, estas campañas son 

necesarias porque se piensa que Dios habla con más claridad porque “con todo el tumulto de 

cosas y las distracciones de la vida cotidiana te van nublando la visión espiritual. Muchas veces 

podrá Dios estar hablándote, pero tú creyendo que ya no te habla o no le entiendes bien y se da 

una confusión en tu vida” (Entrevista Andrés Bonza, 2023). De ahí que estos momentos sean 

momentos para consolidar una iglesia renovada, con visión y con propósito. Brian G., joven 

diácono de la iglesia pentecostal de Barcelona nos habla de su experiencia al recibir el Espíritu 

Santo durante una campaña de renovación y restauración espiritual y lo que implica recibir este 

don en la vida de las personas cristianas. 

  

Eso fue en una campaña de renovación y restauración espiritual que es como un 
evento que en la iglesia se suele hacer y se promueve precisamente para que las 
personas reciban el Espíritu Santo. Entonces, el enfoque de las predicas es hablar 
acerca del Espíritu Santo, de que es una necesidad, es una importancia, de que lo 
necesitamos en nuestra vida. El Espíritu Santo, como decía antes, es Dios mismo 
en nosotros y cuando uno recibe y tiene el Espíritu Santo, pues el Espíritu Santo es 
como ese bombillito que te alerta, y te guía, te orienta y te dice: haz esto o no lo 
hagas; esto te conviene o esto no te conviene. Por ejemplo: esta amistad te 
conviene, te previene de pecar…Entonces, sobre cuando recibí al Espíritu Santo, 
yo me acuerdo de mi experiencia a la edad de diez años cuando recibí el Espíritu 
Santo. Yo tenía ya como esa disposición de querer recibirlo. Tenía ese deseo, o sea, 
quería recibirlo y entonces dispuse mi corazón: la palabra de Dios dice que “un 
corazón contrito y humillado, no lo desprecio”. Entonces, recuerdo que fue un 
sábado…el 1 de abril del 2017. Yo dispuse mi corazón y Dios trató conmigo. Dios 
me habló a través de la prédica. Yo pasé adelante al púlpito y de repente Dios 
mismo como que entró en mí. El Espíritu de Dios entró en mí. Es un fenómeno 
espiritual y yo, o sea, trato como de explicarlo con palabras, pero ciertamente es 
como indescriptible la experiencia. Uno en ese momento siente como un gozo, 
siente como si uno quisiera ya irse de este mundo y que Dios se lo lleve a uno 
porque ¿sabes? Uno empieza a hablar en otras lenguas, son lenguas celestiales, 
lenguas angelicales. Puede ser que tú hables en hebreo, en árabe o en chino, pero 
tú no tienes control de ello, sino que Dios mismo es como el que controla tu lengua. 
Pero la palabra de Dios dice: “de hablar en lengua según el espíritu te da que tú 
hables”. O sea, el mismo Espíritu de Dios te permite, te da esa lengua en ese 
momento. Luego puede ser que vuelvas a hablar en lengua y hables otra lengua, 
pero ciertamente esa fue mi experiencia (Entrevista Brian G., 25 de julio de 2023, 
Barcelona).  

 



 149 

Aunque el recibimiento del Espíritu se vive como algo espontáneo e imprevisible –un “regalo 

inesperado” que “marca” a los creyentes como “hijos de Dios”– este fenómeno no sucede sin 

una preparación previa. Tanto Ruth como Brian coinciden en que las personas deben “disponer 

su corazón” y recibir formación espiritual para “saber cómo hacerlo pasar”. Estas campañas de 

renovación o restauración espiritual funcionan como un espacio diseñado para fomentar estos 

encuentros individuales con Dios, a través de un esfuerzo colectivo que tiene como objetivo 

que todos los miembros de la iglesia reciban al Espíritu Santo o vayan acercándose a ese 

momento.	En estas campañas se crea un ambiente propicio para que las personas se dispongan 

espiritualmente a recibir el espíritu de Dios a través de ayunos, oración, vigilias, alabanzas, 

entre otras. Por lo tanto, estos encuentros a nivel comunitario son centrales dentro de la 

formación del “buen cristiano” porque además de motivar a que las personas reciban al Espíritu 

Santo, al compartir en comunidad, van aprendiendo cómo se da esta experiencia.		
De este modo, la intención y el esfuerzo individual y colectivo conviven con la voluntad 

de Dios al moverse entre “lo planificado” y “lo imprevisible”. Después del evento inicial de 

glosolalia, los cristianos continúan recibiendo al Espíritu Santo de manera habitual y 

“controlada”, de acuerdo con su nivel de formación y espiritualidad. La combinación del 

trabajo personal –una suerte de agencia que involucra el capital religioso de la persona, la 

acción individual y colectiva– y la voluntad de Dios nos muestra la naturaleza dual de esta 

experiencia: que es a la vez buscada y a la vez recibida como un “regalo inesperado”.		
Brian destaca también que el Espíritu Santo en su vida actúa como un “bombillito 

interno” que lo alerta y protege de pecar y, que, además, lo guía en la toma de decisiones 

cotidianas; por ejemplo, en la elección de amistades. Ruth también destacaba este aspecto al 

explicar por qué en su iglesia siempre se le da mucho valor a recibir el Espíritu Santo porque 

al “estar lleno” de su poder se fortalece el interior de las personas para que puedan enfrentar de 

una mejor manera los desafíos de la vida cotidiana. En las dos experiencias de Ruth y Brian, 

vemos que ambos coinciden en que sus efectos perduran a lo largo del tiempo puesto que el 

Espíritu Santo se convierte en una guía constante que fortalece, orienta la vida mientras 

previene del pecado, trasladando el momento de éxtasis inicial a la vida diaria. Así, este ritual 

–en el que “Dios mismo es como el que controla tu lengua” y donde la “pérdida de control” 

refuerza el carácter de omnipotencia del Espíritu– se configura como una práctica central para 

el bienestar de las personas al articular sentido, pertenencia y resiliencia en el día a día. 

Ahora bien, la experiencia de hablar en lenguas también tiene un componente 

performativo dentro de la comunidad. A pesar de que Brian nos dice que es un hecho 



 150 

“indescriptible”, el acto de hablar en lenguas se reconoce dentro del entorno pentecostal como 

una señal de la presencia del Espíritu Santo en la persona que habla en lenguas. Por lo tanto, la 

experiencia de hablar en lenguas es un evento que a nivel social tiene un significado y, en 

consecuencia, al ver que alguien recibe al Espíritu Santo, la comunidad celebra y valida este 

momento porque significa que “Dios te confirmó como hijo o hija de Dios”. En otras iglesias 

como en la IEAN-Jesús Chile, el hecho de hablar en lenguas supone un “sello”: que Dios al 

darle a una persona el don de hablar en lenguas lo ha sellado y garantizado su entrada al reino 

de los cielos. Por ende, esta experiencia fortalece los lazos dentro de la comunidad pentecostal 

y, en algunos casos, puede llegar a funcionar como medidor de la fe de una persona.  

Por otro lado, el hablar en lenguas puede ser analizado como un ritual de paso ya que 

recibir el Espíritu Santo marca un momento de transición en la vida espiritual de las personas 

cristianas porque consolida la identidad como hija o hijo de Dios dando otro estatus dentro de 

la comunidad. Hablar en lenguas legitima a las personas ya que quien ha recibido este don de 

Dios es reconocido por los demás como alguien que carga el poder de Dios en su vida 

confirmado “por Dios mismo”. Esto tiene mucho peso dentro de la iglesia porque permite 

identificar a aquellos que pueden servir en ciertos ministerios de la iglesia y aquellos que no. 

Una vez dentro de la iglesia, a medida que las personas se van socializando, es común 

que cuando alguien recibe al Espíritu Santo, los que no lo tengan, quieran conseguirlo por los 

beneficios que tiene tanto a nivel individual como a nivel comunitario. No recibir al Espíritu 

Santo puede convertirse en motivo de preocupación como se puede observar en algunos 

testimonios de los miembros de la iglesia como el de Yuli, una joven pastora en la iglesia de 

Santander (Colombia), que nos comenta sobre su experiencia al no recibir al Espíritu Santo. 

Ella desarrolla un sentimiento de frustración porque con este don se recibe “el poder y la 

autoridad de Dios”, elementos que abren otras puertas dentro de la iglesia a nivel institucional, 

para poder servir en ministerios (roles) más altos. 

 

Yo vivía frustrada, ¿sí? Porque realmente había personas que se habían bautizado 
[en agua] conmigo el mismo día y ellos ya habían vivido la experiencia de hablar 
en nuevas lenguas ese mismo día o después, ¿sí? ¡Y yo veía que para mí todo era 
tan lento! Yo no sé si era falta de fe o qué, pero yo lo anhelaba tanto que me metía 
de lleno en la adoración a Dios porque cuando usted se llena de Dios y vive esas 
experiencias…cuando usted más le adora, más le reconoce a Él, pues puede que 
pase. A veces en los campamentos decían: vamos a orar por los que no han recibido 
al Espíritu porque para la iglesia es muy necesario. Es algo muy muy necesario que 
el creyente, el que se bautiza tenga esta experiencia porque es una promesa que está 
para uno. Dios dice que: si creyera y fuera bautizado recibirá el don del Espíritu 
Santo, de hablar en nuevas lenguas. Y es necesario porque usted recibe el poder, 



 151 

la autoridad de Dios para poder orar, para poder hacer otras cosas en la iglesia, 
no sé, predicar, por ejemplo ¿sí? Entonces, digamos que pasaban los años y yo no 
y no, como que no veía nada. Entonces yo viví algunos años como frustrada 
porque...yo hasta una vez le dije al Señor: yo no voy a volver a pasar allá [al púlpito] 
porque pues a veces se decía: pasen acá al frente los que no han recibido…vamos 
a orar por los que no han sido llenos del Espíritu Santo. Vamos a orar y vengan 
acá. Entonces yo pasaba y yo me hacía al lado de alguien y pum, cuando yo veía 
que aquel empezaba a hablar en nueva lengua. Entonces, como que yo lo escuchaba 
y me preguntaba ¿por qué yo no? Me levantaba de ahí y me sentaba otra vez como 
igual de triste, ¿sí? Y más bien como con rabia y más rabia. Yo no entendía y tenía 
mucha rabia porque todos lo recibían menos yo. Eso es como cuando uno quiere 
quedar embarazado y todos los meses se hace la prueba y uno vive como angustiado 
por eso. Pero una vez alguien me dijo: no, eso usted no se ponga a pensar en 
eso…en si lo recibe o no lo recibe. ¡Despréndanse de eso! O sea, yo ya estaba como 
afectada psicológicamente porque me dije que yo no lo recibiría. Y sí, después 
como que cambié mi forma de pensar. Y dije: bueno, si en algún momento lo 
recibo, es una promesa de Dios y se tendrá que dar... (Entrevista Yuli M., 16 de 
mayo de 2021, Bogotá).  
 

 

En el relato de Yuli, la iglesia desempeña un papel central: los rituales que se realizan en 

colectivo –los llamados al altar, las oraciones en grupo durante los campamentos– no solo 

generan altas expectativas para “conseguir” el don del Espíritu Santo, sino que también 

refuerzan la cohesión grupal al invitar a todos los miembros a compartir esa misma experiencia. 

Yuli describe la espera para recibir al Espíritu Santo como un proceso marcado por un gran 

anhelo y una tensión interna alimentado por la comparación constante con otros creyentes que 

sí lo recibieron de manera más inmediata. Esa presión de cumplir con las expectativas religiosas 

hizo que se generara en ella una sensación de frustración, ansiedad e ira hasta el punto de evitar 

pasar al púlpito por vergüenza. A pesar de participar activamente en las oraciones y rituales en 

los campamentos, Yuli sintió que, pese a cumplir con todos los pasos exigidos, el don no 

llegaba. Solo cuando alguien le aconsejó desprenderse de la preocupación y confiar en la 

promesa de Dios, Yuli cambia su perspectiva comprendiendo finalmente que este solo llegará 

en el “momento adecuado”. 

A continuación, Yuli explica cómo finalmente recibe al Espíritu Santo en un culto donde 

“ni ella misma es consciente” de que acaba de recibirlo. Aquí es interesante observar que, a 

pesar de que no lo recuerda exactamente, sí recuerda la sensación que tuvo y que describe como 

una “elevación” y una “sensación de felicidad, de estar llena de Dios”.   

 

Entonces una vez hubo un culto donde hubo un movimiento muy bonito del 
Espíritu Santo. La predicación estuvo muy linda, la alabanza también y la gente 
terminó el culto y empezó a hablar en lenguas. Y yo estaba al lado de mi marido y 



 152 

una amiguita y ella ese día empezó a hablar en lenguas; recibió al Espíritu. Y ella 
no sé por qué me abrazó y me colocó la mano acá como en el hombro, ¿sí? Y yo 
ese día pues también empecé a alabar a Dios y hablé en lenguas. Y realmente hay 
gente que dice que sí lo recuerda, pero yo no recuerdo ni que hablé, ni nada. Yo 
como que en ese momento me perdí…como para mí como que se me olvidó porque 
fue algo tan profundo que me salí de mí misma. Y cuando yo volví en mí, mi esposo 
estaba ahí al lado y la amiga mía. Y ellos me dijeron que yo había hablado en 
lenguas y yo no lo creía porque decía: ay, ¡yo qué voy a hablar en nuevas lenguas! 
Y ellos me insistían en que yo había recibido al Espíritu Santo. Yo sí recuerdo que 
uno como que se va, como que usted se eleva para otro lugar o algo así…Pero yo 
no recuerdo lo que hablé, ni lo que dije, ni cómo lo dije, pero sí me quedó una 
sensación como de felicidad, como de estar llena de Dios, algo así… (Entrevista 
Yuli M., 16 de mayo de 2021, Bogotá). 
 

 

El hecho de que Yuli haya estado sentada con una amiga quien también recibió al Espíritu 

Santo ese día, pudo haber contribuido a que ella también lo recibiera. Podríamos sugerir que el 

entorno social inmediato, especialmente en un contexto de adoración compartida, puede influir 

en la vivencia espiritual de una persona. En este caso, la experiencia colectiva de fe y el vínculo 

emocional con alguien cercano pudieron haber creado el ambiente propicio para que ella 

también se sintiera abierta y receptiva a la manifestación del Espíritu Santo. Estar con su amiga 

y su esposo, en un ambiente de seguridad y confianza, intensificó su disposición emocional y 

espiritual, creando una especie de “efecto contagio” donde las emociones y los actos de los 

demás influyen directamente en la propia experiencia. Además, en estos espacios el Espíritu 

Santo se manifiesta en momentos de éxtasis colectivo donde por medio de rituales y prácticas 

como alabanzas, oraciones, vigilias o ayunos, o cantos, saltos, aplausos, sollozos, gritos o 

llantos se contribuye a generar una disposición que permita el recibimiento del Espíritu Santo  

La interacción física y afectiva con su amiga, quien la abrazó y puso su mano sobre su 

hombro, puede interpretarse también como un acto simbólico de transmisión del Espíritu o de 

apoyo que contribuyó a que ella se conectara más profundamente con el momento que estaba 

viviendo. Esto nos muestra que las experiencias religiosas de este tipo no ocurren en 

aislamiento, sino que son moldeadas por las dinámicas interpersonales y la energía compartida 

en espacios de adoración.  

Ahora bien, Rosa, miembro de la iglesia en Barcelona originaria de Perú, ofrece un caso 

en el que la intensa búsqueda espiritual y el cambio desde sus raíces católicas al 

pentecostalismo convergen para facilitar un encuentro temprano con el Espíritu Santo. Tras 

recibir una invitación de sus tíos pertenecientes a una iglesia pentecostal en Perú y al sentir que 



 153 

“algo la llamaba”, Rosa decide explorar una nueva comunidad de fe donde realmente 

“quisieran orar, ayudar y agradar a Dios”.  

 

Entonces yo empecé a buscar el bautismo del Espíritu Santo y el Señor a los dos 
meses de haber ido a esa iglesia, de haberme congregado ahí. Un domingo por la 
mañana como a las 10 de la mañana, el Señor me ministró en una convención ahí 
mismo en la iglesia. Recuerdo que yo estaba en mi sitio. A mí me gustaba mucho 
alabar al Señor. Yo lo alababa con todo mi corazón…cerrar mis ojos…a mí no me 
importaba nada ni nadie y empezaron a orar para recibir al Espíritu Santo y ahí el 
Señor no sé no sé qué pasó…Yo lo que recuerdo es haber cerrado mis ojos y sentí 
como una luz del cielo que se plantó acá y yo empecé a danzar, a hablar en 
lenguas…Los hermanos se pusieron en la rueda, me rodearon y dejaron que yo me 
llenara. Me llené del Señor. Es otra experiencia hermosa…es que todo donde está 
involucrado el Señor te marca, te marca. Pero fue eso fue lo más hermoso que yo 
sentí en mi vida. Era como…como no sé, cómo sentir a Dios mismo dentro de uno. 
¡Es tan bonito eso! A mí eso…No me conformé con eso porque a partir de ahí todas 
las noches empecé en mi cuarto a desear que el Señor me llena y me toca hoy y el 
Señor me hacía danzar, yo lloraba, me gozaba, me danzaba en mi cuarto sola. Nadie 
sabía cuándo cerraba mis puertas nada…nada. Y a veces trataba de no hacer 
bulla…toda lo que la experiencia que yo vivía con el Señor todo ahí en silencio 
(Entrevista Rosa M., 4 de agosto de 2023, Barcelona).  

 
La experiencia de Rosa subraya, de nuevo la relevancia de la acción colectiva. Durante una 

convención, los hermanos de la iglesia formaron una rueda a su alrededor para permitir que 

ella recibiera al Espíritu Santo mientras celebran y validan su experiencia. Este gesto de 

acompañamiento comunitario no solamente legitima la manifestación del Espíritu Santo, sino 

que crea un espacio donde la persona puede entregarse a la experiencia sin sentir ningún tipo 

de juicio. Rosa describe el recibimiento del Espíritu Santo como una experiencia 

profundamente sensorial y corporal diciendo: “sentí una luz del cielo que se plantó acá” 

mientras danzaba y hablaba en lenguas, llegando a “sentir a Dios mismo dentro de uno”. Dentro 

de la comunidad pentecostal, este fenómeno se conoce como “ser ministrado” porque es el 

momento en el que Dios realiza en la persona la obra que corresponde, liberando el don de su 

Espíritu. Las expresiones físicas y emocionales como las que describe Rosa (la danza, la 

glosolalia, el gozo desbordado) no solo hacen visible esa conexión con Dios, sino que legitiman 

la experiencia ante el grupo.  

Sin embargo, el recibimiento del Espíritu Santo no queda confinado al ámbito colectivo. 

Rosa cuenta que, tras aquella convención, continuó cada noche en la intimidad de su cuarto: 

danzaba, lloraba y se gozaba en silencio en su habitación. Así, el don de hablar en lenguas se 

convierte en un hábito privado y cotidiano, donde la presencia de Dios se busca y celebra de 



 154 

manera íntima. De este modo, la manifestación del Espíritu Santo trasciende el ritual colectivo 

para convertirse en un motor constante de comunicación y crecimiento espiritual en la vida 

diaria. 

Respecto a la trascendencia del don del Espíritu Santo en la vida de los creyentes, el 

testimonio de Lorena que veremos a continuación ilustra cómo su recibimiento no solamente 

alivió una crisis de fe, sino que transformó radicalmente su relación con Dios y consigo misma. 

Antes de recibir este don, Lorena se encontraba atravesando un periodo de intensa angustia 

porque interpretaba el no haber recibido al Espíritu Santo como una prueba de que Dios la 

había abandonado, lo que la sumió en dudas y ansiedad. Sin embargo, después de varios 

episodios personales que describe más adelante y un anhelo por este don, el momento en el que 

finalmente recibe al Espíritu Santo desencadena cambios emocionales y psicológicos que le 

devolvieron la esperanza y la fe en el poder de Dios.  

 

Hubo un tiempo después en el que yo quería recibir el Espíritu Santo. Como tú 
sabes, uno se bautiza, pero uno recibe el Espíritu Santo de Dios hablando en otras 
lenguas […] Y Lau, te cuento que se me vino un pensamiento, se me vino un 
pensamiento de: es que tú no hablas en lenguas porque Dios no está contigo y como 
que le hice caso a ese pensamiento. Fue un pensamiento de Dios no está contigo, 
por eso tú no hablas en lenguas. Yo empecé a pensar, ¿será verdad? Bueno, en la 
Biblia hay un versículo que dice: pide tal, pero lo que pidas, pide sin dudar porque 
el que duda es como la onda del mar que se echa de un lado a otro. Y yo dejé entrar 
la duda. En el momento que yo empecé a dudar si de verdad Dios estaba conmigo 
o no, yo caí en un pozo, Lau. Fue de las experiencias más duras que yo he vivido 
en mi vida. Empecé con eso de Dios no está conmigo y tal, llegué a casa ese día y 
yo: Dios no está conmigo…Me empezaron a dar como ataques de ansiedad cuando 
ya creía que eso ya había pasado. Te puedo decir Lau, que fue por haber dejado, 
fue como si le hubiera abierto yo la puerta de mi cabeza al enemigo. Y Lau, yo 
sentí que perdí el control de mi cabeza; mi cabeza pensaba sola. Empecé a pensar 
un montón de cosas… yo leía la Biblia y se me venían pensamientos de blasfemia, 
cosas en contra de Dios y entre más me pasaba eso yo peor me ponía porque era 
como yo, ¿por qué pienso todo esto? Fue duro, fue muy duro, fueron tres meses 
desde que me pasó eso. Yo no comía Lau porque se me cerró el apetito, la comida 
no me pasaba, el estómago cerrado, a mí me podía poner el manjar más rico del 
mundo delante y a mí no me apetecía. En tres meses me adelgacé como seis kilos, 
me empecé a quedar en los huesos y yo parecía un zombi, la gente me hablaba y 
yo era así, con la mirada perdida, porque yo sentí que Dios se había alejado de mí, 
le creí al enemigo y lo sentí, lo vi lejos y creí que Dios me había abandonado, y 
creía que era por todas las cosas que se me venían a la mente, se me venían cosas 
horrorosas, ¿tú te imaginas? y no me lo podía quitar. Llegué al punto de pensar en 
Dios, necesito separar mi cabeza de mí, ¿cómo hago? ¿Cómo hago para separar mi 
pensamiento de mí? Porque no lo podía controlar, y yo ahora te cuento estas cosas 
con toda libertad, pero en ese momento yo no me atrevía a decírselo ni a mi mamá, 
porque ¿qué va a pensar la gente más que estás loco? La gente va a pensar que se 
te ha corrido una teja y supe que estaba al borde de la depresión el día que me 



 155 

acosté en el sofá y había un sol radiante, hermoso, un día caluroso, bonito, azul, 
brillante, […] total que vi ese día tan bonito y pensé, ¿qué hago con mi vida? si 
Dios me abandonó, se alejó de mí, ¿qué sentido tiene la vida? No quiero estudiar, 
¿para qué estudio? Para conseguir un buen trabajo. ¿Para qué trabajo? ¿Para qué 
voy a trabajar? ¿Para conseguir dinero? No quiero dinero, ¿para qué dinero? Para 
comprarme…, no quiero nada, no quiero ropa, no quiero comida, no quiero salidas, 
no quiero nada, no he aprendido el sentido absolutamente de nada, y cuando yo me 
vi así era porque creía que Dios se había alejado de mí. Siempre le decía a mi 
mamá: mami yo quiero ir a Colombia, y ella me decía, no Lorena, no hay dinero, 
no hay dinero. Un día me arrodillé y le dije: yo quiero ir a Colombia Señor. Ve 
Laura, y yo hice esa oración con tanta fe que yo me levanté, y a los días mi mamá 
me dijo: Lorena, yo no sé cómo vamos a hacer, pero usted este año tiene que ir a 
Colombia. Así. Y yo supe que Dios me había escuchado, pero como me pasó todo 
esto, yo ya dije: no mamá, yo no voy para ningún lado porque si el diablo aquí me 
quiere matar, allá me mata seguro. Mi mamá me dijo: Lorena, usted tiene que ir 
porque ya le dije a mamá que usted va. Bueno, y un día hice una oración con tanta 
fe y dije: Señor yo no quiero estar más así, ya no puedo, yo tengo miedo. Ahora 
tengo que ir a Colombia, yo no sé qué va a pasar allá, y yo sentí, Laura, como si 
Dios estuviera tan cerca de mí que yo sentía que algo me acariciaba la cara. Era 
como una sensación, como si hubiera una presencia, algo que como que tú lo 
sientes, que te roza. Yo sentí tanto a Dios ese día que yo me levanté y no volví a 
ser la misma. Me preparé las maletas y yo estaba contenta porque iba para 
Colombia. Vi a mi abuela después de 13 años y yo feliz, lloré como una magdalena 
todo el rato hasta que no pude más. Cuando llegué a la casa, mi abuela que no va a 
la iglesia pentecostal, pero los había llamado porque sabía que yo iba a la iglesia, 
y que me gustaba, así que me recibieron en la casa de mi abuela con una serenata 
e imagínate que otro día llegué y le dije a mi abuela: vamos a la iglesia y era 
domingo y te cuento que fue entrar a esa iglesia, cerrar mis ojos y empecé a hablar 
en lenguas como nunca lo había hecho y ¡ni siquiera me había esforzado, ni lo había 
pedido! Fue solamente entrar, cerrar mis ojos y empezar a hablar; ¡empecé a hablar 
en lenguas! Y no paré, no paré. No lo podía controlar, y yo sentía que era Dios 
diciéndome: ya terminó, ya todo eso terminó. A partir de ahora todo va a ser 
diferente. Y te cuento Laura, que ese viaje fueron tres meses, fueron los mejores 
tres meses de mi vida, Dios me guardó de tantos peligros, todo se iba dando como 
si Dios lo estuviera poniendo todo en su lugar… (Entrevista Lorena S., 8 de agosto 
de 2023, Barcelona).  
 

 
El viaje a Colombia se convirtió en el escenario de renovación interior que Lorena anhelaba.  

Después de orar con fe en Barcelona y despedirse de su familia, Lorena llegó a casa de su 

abuela en Rionegro, quien, aunque no era pentecostal la recibió con una serenata del grupo 

musical de la iglesia del pueblo. Seguido a esto, Lorena visita la iglesia y recibe al Espíritu 

Santo de manera espontánea sin un esfuerzo consciente y durante los tres meses que siguieron, 

Lorena sintió que Dios la guardaba de peligros mientras disponía cada detalle de su vida como 

“si lo estuviera poniendo todo el su lugar”. Este cúmulo de experiencias y el haber podido 

finalmente recibir al Espíritu Santo y hablado en lenguas, confirmó para Lorena que Dios nunca 



 156 

la había abandonado y selló un renacimiento espiritual marcado por una entrega más profunda 

a Dios y la confirmación de su fe en él. 

 Lorena continúa su relato comentando sobre los efectos positivos, especialmente en 

cuanto a su autoestima y la manera de verse a ella misma, después de haber recibido al Espíritu 

Santo.  

 

Desde esa vez que yo hablé en lenguas, Lauri, a mí se me quitó el miedo de mirarme 
en los espejos y en las fotos, y empecé a mirarme de otra forma y ya no me veía 
como me veía antes: ya no me veía tan fea. Es que es algo tan extraño…son cosas 
que uno no puede explicar, pero tú sabes lo que es que, de un día para otro, después 
de haber tenido tal trauma, tal problema de autoestima, yo tomándome fotos y me 
veía hasta bonita, me veía bien. Me miraba en los espejos, me arreglaba, me 
agradaba. Yo nunca podía verme en un video, o sea, ¡increíble! Pero después de un 
tiempo me vine a dar cuenta de esa relación de…claro, de recibir al Espíritu Santo 
y es que es literal: es que Dios se mete en tu vida y te quita todo tipo de basura para 
que no te vayas de su lado. Entonces yo llegué ya de allá [de Colombia] para acá 
[Barcelona] y yo era otra. Llegué aquí con una energía, con un potencial, con unas 
ganas de comerme el mundo y muy contenta (Entrevista Lorena S., 8 de agosto de 
2023, Barcelona).  
 
 

Como vemos, Lorena vivió una transformación interna que se manifestó como una 

reconciliación con su imagen corporal y un aumento de energía, confianza y optimismo frente 

a la vida. Lorena hace hincapié en la dimensión integral de las experiencias religiosas que 

ocurren dentro del pentecostalismo, en donde el poder del Espíritu Santo fuera de actuar 

solamente dentro de una esfera espiritual permea todas las áreas de la vida donde la persona 

necesita que actúe. Lorena se refiere a este hecho de recibir el don como un acto de limpieza 

diciendo que “Dios quitó la basura” para permitir que su conexión con Dios se mantuviera y 

que ella no se siguiera alejando de él por causa de su falta de autoestima, que era percibido 

como una atadura. Así como vimos en el testimonio de Rosa donde a pesar de que su familia 

no estaba de acuerdo con su fe cristiana, Dios logra manifestar su presencia en su vida; en el 

caso de Lorena pasa igual. Pese a las dificultades, Dios se hace presente en su vida limpiando 

aquellas cosas que le impiden apreciarse a sí misma con amor y así se deja llevar por el Espíritu 

Santo cotidianamente.   

La manifestación del Espíritu Santo a través de la glosolalia emerge como un evento 

profundamente transformador y multidimensional dentro del pentecostalismo. No solo 

representa un ritual de paso espiritual, sino también una experiencia que redefine las relaciones 

de las personas con Dios, consigo mismas y con la comunidad. La evidencia de este don, 

mediante el acto de hablar en lenguas, funciona como una “señal tangible” de la conexión 



 157 

directa con Dios, consolidando tanto la relación con Dios, como la pertenencia a la iglesia y al 

plan que Dios tiene preparado para cada persona.  

Dentro de la iglesia, sin embargo, hay opiniones encontradas respecto a la importancia 

de hablar en lenguas como sinónimo de recibir al Espíritu Santo. Hay quienes consideran que 

no es necesario hablar en lenguas para “demostrar” que se tiene al Espíritu Santo como tener 

el amor de Dios en el corazón o tener los frutos del Espíritu Santo. Andrés, un joven exmiembro 

de la iglesia pentecostal en Colombia y España –ahora pastor en otra iglesia pentecostal en el 

occidente de Colombia–, me explicaba su postura respecto a este tema.  

Yo no me caso con la idea de hablar en lenguas. Ese tema cuando yo lo hablo con 
los pentecostales…los pentecostales piensan que, si tú no hablas en lenguas, tú no 
tienes al Espíritu Santo. ¡Yo no pienso así! Yo pienso que el hablar en lenguas es 
una muestra de que estás recibiendo poder del Espíritu Santo, pero el Espíritu Santo 
no está condicionado a hablar en lenguas. Es más, la biblia habla en primera de 
Corintios, capítulo 13, dice Pablo hablando de la preeminencia del amor, creo que 
es el título, dice: si yo hablara lenguas humanas, lenguas angelicales, si yo 
profetizara y yo hiciera esto o lo otro y no tengo amor, nada soy. Vengo a ser como 
un metal que resuena o címbalo que retiñe. Pero como tal no tengo amor dentro y 
cuando tú escudriñas, el amor no es un elemento fuera de Dios. Amor es Dios 
mismo. Entonces, Pablo está diciendo: si no tienes a Dios no eres nada (Entrevista 
Andrés B., 27 de marzo de 2023, Barcelona).  

 

Para Andrés hablar en lenguas no es necesariamente recibir al Espíritu Santo. Él identifica dos 

matices que son interesantes para la discusión. Por un lado, dice que considera que hablar en 

lenguas es una muestra de recibir el poder del Espíritu Santo; y, por otro lado, que este no está 

condicionado a hablar en lenguas. De hecho, podríamos preguntarnos aquí: si según la 

explicación que nos da Andrés no es necesario hablar en lenguas para demostrar que se tiene 

al Espíritu Santo, ¿por qué dentro de la iglesia sí es una preocupación no hacerlo? Andrés 

considera que lo importante es recibir los frutos del Espíritu Santo, que, según su explicación, 

no tiene nada que ver con hablar en lenguas.  

¿De qué sirve que hable en lenguas, que llore, que brinque, que salte, que arme una 
algarabía si no tengo el fruto del Espíritu Santo? Que lo habla Dios en Gálatas, 
capítulo 1, versículo 5 del 16 en adelante, exactamente en el 22 que habla del fruto 
del Espíritu. Habla de gozo, paz, paciencia, fe y comienza a mencionar varias…son 
como nueve características62. Y, ¿por qué se le dice frutos? Porque es el resultado 
de tú tener el Espíritu Santo. Entonces, si hay personas que no tienen ninguna de 
esas características, pero hablan en lenguas, pues sí, ¡qué bonito! Lloran y 

 
62 “Más el fruto del Espíritu es amor, gozo, paz, paciencia, benignidad, bondad, fe, mansedumbre, templanza” 
(Reina Valera, Gálatas 5, 22:23).  



 158 

saltan…pero eso a mí ya no me mueve ni me convence (Entrevista Andrés B., 27 
de marzo de 2023, Barcelona).  
 

La crítica de Andrés se centra en que las manifestaciones externas del Espíritu Santo, aunque 

pueden ser impactantes, no son suficientes si no están acompañadas de los frutos del Espíritu 

Santo que él describe en esta cita. Podríamos interpretar que hay una jerarquía dentro del 

pentecostalismo en la cual estas prácticas, aunque sean legitimadas dentro del contexto 

comunitario e institucional, no son tan importantes como sí lo es el llevar una vida transformada 

por los frutos del Espíritu Santo. Esto daría más “autenticidad” a tener el poder del Espíritu 

Santo que el hecho de hablar en lenguas frente a otras personas, desde la visión de Andrés. De 

hecho, hay algunos pastores que consideran que cuando las personas performan este tipo de 

actos, –dependiendo de la manera como lo hagan– ya sea hablar en lenguas o desmayarse, esto 

ya no se considera como recibir al Espíritu Santo o como algo enviado por parte de Dios63. 

 El énfasis que Andrés hace en los frutos del Espíritu como “prueba” de tener el Espíritu 

Santo dentro de sí apuntan a una dimensión ética de la fe puesto que no bastaría con vivir estas 

experiencias espirituales, sino que los cristianos deben mostrar cómo estas experiencias se 

traducen en virtudes prácticas y visibles ante los demás. Su argumento iría más a que existen 

ciertos excesos o malas interpretaciones dentro de la iglesia pentecostal, donde un hecho 

bastante sagrado como es el recibir al Espíritu Santo se vuelve un espectáculo y desplaza el 

foco de lo “esencial”, que sería el cambio interior y la puesta en práctica de los valores 

cristianos –los frutos del Espíritu Santo–.  

En los testimonios que hemos visto hasta aquí, se observa una dinámica constante entre 

el esfuerzo personal por “prepararse” para recibir al Espíritu Santo y el carácter “imprevisible” 

de su manifestación. Por un lado, los relatos de Yuli, Brian, Rosa y Lorena nos hablan de la 

necesidad de “disponer el corazón” y de “abrirse al poder de Dios” como condiciones 

fundamentales para que el Espíritu Santo se manifieste en ellos. Por otro, el carácter 

“inesperado” y muchas veces “indescriptible” del acto de hablar en lenguas nos muestra que, 

para los cristianos, este evento en su relato trasciende cualquier preparación humana y “está 

completamente” en manos de la voluntad divina64. Esta tensión que se crea entre la agencia 

 
63 Algunas personas dicen que identifican cuando alguien está fingiendo que habla en lenguas porque “suena 
falso” o porque repite los mismos sonidos una y otra vez. De hecho, al ser esta una práctica que, en teoría, se da 
de manera involuntaria porque es Dios mismo quien “decide” cuando se manifiesta en las personas, por ello, no 
debería ser una práctica que la persona decide hacer, sino “que le ocurre sorpresivamente”.  
64 Esta es la explicación que las personas dan cuando hablan de este tipo de actos, pero a pesar de que sea para 
ellos una cuestión “inexplicable”, el proceso de aprendizaje por el que las personas pasan a partir del momento 
 



 159 

personal y la “soberanía” de Dios configura la experiencia y le da sentido al acto de recibir al 

Espíritu Santo como una práctica religiosa profundamente experiencial y emocional. 

El contexto comunitario también desempeña un papel esencial en estas vivencias. Los 

espacios colectivos, como convenciones, campañas espirituales, cultos, o simplemente el hecho 

de sentirse cómodo en un contexto, como en el caso de Yuli o Lorena, crean un ambiente 

propicio para que el Espíritu Santo se manifieste. La interacción con otros miembros, como los 

gestos de apoyo de amigos o la formación de una rueda de oración, resalta cómo la comunidad 

valida y potencia estas experiencias individuales. Este entorno colectivo no solo refuerza el 

significado del evento, sino que también actúa como un marco simbólico que legitima al 

individuo dentro de la iglesia. Sin embargo, también se revelan las tensiones y jerarquías 

implícitas en esta dinámica: aquellos que no han recibido el don pueden experimentar ansiedad, 

frustración o sentimientos de insuficiencia frente a las expectativas grupales. 

Los testimonios aquí vistos destacan la corporeidad del encuentro con Dios al recibir 

su espíritu. Las sensaciones de “llenura”, “elevación” o el “control divino” sobre el cuerpo 

refuerzan la idea de que el Espíritu Santo no solo transforma a nivel espiritual, sino también a 

nivel corporal o emocional generando un canal de expresión de lo sagrado (de tener el espíritu 

de Dios dentro). Este éxtasis corporal, que incluye danzas, llantos, sollozos, gritos y glosolalia, 

consolida la experiencia de recibir al Espíritu Santo como algo visceral y profundamente 

personal, a la vez que visible y verificable dentro de la comunidad. 

Finalmente, el recibimiento del Espíritu Santo tiene implicaciones que van más allá del 

momento del éxtasis inicial. Como se observa en el relato de Rosa y Lorena, esta experiencia 

trasciende el momento colectivo y se convierte en una práctica continua de devoción, entrega 

y renovación personal en espacios privados. Rosa, por ejemplo, busca extender esta conexión 

divina en la soledad de su cuarto, mientras que Lorena describe cómo esta experiencia 

reconfiguró su autoestima y su forma de relacionarse consigo misma. Ambas muestran que este 

hecho impacta tanto el ámbito espiritual como el emocional, cotidiano e incluso psicológico. 

Por otro lado, esto también refuerza la naturaleza dual de esta vivencia: es a la vez un momento 

extraordinario que parte de una disciplina que se construye cotidianamente y que nutre la fe y 

la conexión con Dios. En conjunto, estos testimonios evidencian cómo dentro del 

pentecostalismo se construye un hábitus religioso que entrelaza las prácticas religiosas a nivel 

 
que empiezan a ir a la iglesia, permite que las personas estén más propensas a hablar en lenguas porque es algo 
que empiezan a buscar y que en el proceso se empiezan a sentir más motivados de encontrar porque ven a otros y 
porque entienden la importancia de vivir este proceso como cristiano.   



 160 

individual y lo colectivo, emocional y doctrinal que ofrece un marco para enfrentar las 

incertidumbres y los desafíos de la vida cotidiana. 

 

4. El llamado de Dios 

 

Hasta ahora hemos explorado las diversos significados que los miembros de la iglesia atribuyen 

a Dios, sus experiencias sobre el bautismo en agua y sobre el bautismo en fuego. En este 

apartado, nos adentraremos en las narrativas de los pastores de las iglesias pentecostales en 

Chile y Barcelona para comprender el “llamado de Dios”. Un acontecimiento recurrente y 

fundamental en la trayectoria de vida de los hombres cristianos que aspiran al ministerio 

pastoral. Aunque algunos hombres cristianos puedan ser llamados a convertirse en pastores, 

“ser pastor debe trabajarse con diligencia, y existen varios caminos de progresión, no muy 

distintos de los de las carreras no religiosas” (Fesenmyer, 2018: 756). Por lo tanto, ser pastor 

exige manifestar y construir una experiencia interior de disposición, sacrificio, transformación 

y obediencia, además de cumplir con los requisitos institucionales de formación, ordenación, 

predicación, etc.  

El “llamado” se dirige a hombres que poseen una “cualidad de personalidad singular, 

por la cual se les considera diferentes del resto de las personas, como si estuvieran dotados 

de poderes sobrenaturales, sobrehumanos o, al menos, excepcionales” (Weber 1968; Kirsch 

2014; Lauterbach 2017; citados en Fesenmyer 2018: 756). Dios escoge a una persona por sus 

valores morales y éticos, por su comportamiento ejemplar, por su gran capacidad de ayuda, 

servicio y humildad y por sus habilidades propias. Dios elige a quienes ya están preparados 

para asumir este ministerio, aunque la formación o el aprendizaje no termine en el momento 

que la persona es elegida para el servicio. Sin embargo, en la organización interna de algunas 

iglesias pentecostales es usual que se rechace la formación teológica porque se piensa que “el 

pastorado es un don de Espíritu Santo, un llamamiento personal” (Cantón, 1998: 113).  

El “llamado de Dios” se articula con un conjunto de disposiciones que el creyente ya 

habría interiorizado, lo que permite que esta persona sea “idónea” –en el momento de ser 

elegida– para ejercer la función pastoral. En su análisis de la intersección entre migración y 

religión, Leslie Fesenmyer sostiene que, a través de sus “carreras espirituales”, los pastores 

migrantes transforman el llamado en un medio de movilidad social (Fesenmyer 2018). De 

manera similar, en las conversion careers descritas por Gooren (2010), los pastores alcanzan 

un estatus socialmente reconocido en sus comunidades, fundamentado no solo en la experiencia 



 161 

del llamado, sino en el testimonio concreto de sus vidas. En este apartado, nos aproximaremos 

a las vivencias del “llamado de Dios” de varios pastores para mostrar cómo se experimenta y 

configura este fenómeno en cada caso. Ese acercamiento nos permitirá también entender cómo 

estos hombres “navegan los desafíos e inconsistencias de sus experiencias vividas mientras 

construyen y reconstruyen su vida como ‘hombres nuevos’, reposicionándose como pastores” 

–líderes de una institución religiosa guiados por la acción de Dios hacia el servicio– 

(Fesenmyer 2018). 

¿En qué consiste el llamado de Dios y cómo se manifiesta en quienes hoy sirven como 

pastores de la iglesia? En esencia, para servir en el ministerio pastoral de la iglesia, los pastores 

necesitan de un ““llamado” a servir a Dios, que puede ocurrir a través de una visión o un sueño, 

por medio de Dios hablándoles o enviando una señal” (Fesenmyer 2018: 756). El llamado se 

configura así como una experiencia profundamente personal que se puede dar en la juventud o 

en la adultez, tras haber explorado caminos seculares o durante viajes o en el marco de 

convenciones de la iglesia. Sin embargo, el llamado debe ser corroborado a través de un 

reconocimiento institucional, por parte de las autoridades superiores de la iglesia, así como de 

la comunidad de la que haga parte. Por lo tanto, aunque el llamado venga de Dios necesita ser 

“certificado” tanto por la comunidad de creyentes de la iglesia como por el consistorio de 

ancianos y miembros de la iglesia en posiciones superiores de poder.  

A continuación, presentaré cuatro relatos representativos que ilustran las distintas 

modalidades de este llamado –la reconocida tanto por Dios como por la institución– y cómo 

culmina en la designación formal como pastores. Estas historias suelen ser rememoradas en 

cultos o convenciones como testimonios del poder de Dios: pruebas de que Dios los condujo 

hasta ese puesto para el bien de la comunidad. De este modo, el testimonio del propio pastor 

sobre su llamado no solo legitima su autoridad, sino que también refuerza la confianza de la 

iglesia en la sede que él pastorea. Además, la efectividad de los pastores como modelos a seguir 

descansa, en parte, en su capacidad de empatizar, por medio de sus experiencias, con los 

feligreses (Fesenmyer, 2018).  

En primer lugar, el llamado de Dios puede presentarse en hombres que han decidido 

llevar una vida secular, como es el caso de Óscar P., quien era –hasta el momento que realicé 

trabajo de campo en Chile–, pastor en Lebu, la región del Bío Bío en Chile y que se convierte 

a los 17 años al cristianismo en la iglesia de Algarrobo (región de Valparaíso). Durante toda su 

niñez y juventud dice haber asistido a la iglesia, que por esa época estaba recién naciendo en 

su casa. Óscar vivía con su madre en la parte trasera de la casa de sus tíos quienes años atrás 



 162 

habían acogido al primer pastor de la Iglesia Evangélica Apostólica del Nombre de Jesús en 

Chile para que iniciara la misión en Algarrobo y de ahí, se extendiera por todo Chile.  

Óscar servía en sus tiempos libres en la iglesia y acompañaba a su tío que evangelizaba 

por los barrios de la ciudad. Cuando terminó el liceo, decidió trasladarse a Santiago para iniciar 

sus estudios de ingeniería mecánica. Al terminar su carrera, encuentra un trabajo en una 

empresa, conoce a su actual esposa y empieza a hacer su vida en el ámbito secular. En su relato, 

Óscar revela cómo sintió el llamado de parte de Dios y que, a pesar de hacer caso omiso de 

este por algún tiempo, Dios encontró la manera de manifestarse en su vida hasta que, 

finalmente, le presta atención.  

Yo iba al trabajo…trabajaba en Goodyear. Yo hacía la manutención mecánica, la 
parte electrónica de las máquinas y trabajando con las máquinas me venía ese 
fuego. Yo decía: ¿por qué estoy aquí? Y me daba ganas de llorar. Me tocaba Dios 
en ese momento y ahí en el baño yo me postraba delante de Dios. Luego volvía y 
de nuevo. Todos los días lo mismo hasta que un día le comenté al pastor lo que me 
estaba pasando. Le decía que todos los días era más intenso y le decía que ya no 
podía seguir trabajando acá [en la empresa] porque sentía como un fuego tremendo, 
una llama dentro de mi ser. Entonces, el Señor lo usó a él [al pastor] y me dijo: 
‘claro, el Señor te está llamando’ y a mí también me estaba confirmando (Entrevista 
Pastor Óscar P., 29 de abril de 2022, Valparaíso).  

 
Óscar dice haber sentido de manera repetitiva el llamado en forma de fuego o llama que, al 

inicio, no entendía, pero luego pudo interpretar como el llamado de Dios cuando se dirigió al 

pastor de su iglesia y este le explica lo que le estaba ocurriendo. La sensación de haber sido 

“tocado” por Dios era tan intensa que le impedía desempeñar su trabajo en paz y, por lo tanto, 

este fuego lo persigue convirtiéndose en símbolo de un deseo más grande de servir, o de 

cumplir con un propósito mayor que traspasaba su vida secular y al que él consideraba 

necesario responder.  

El rol del pastor que interpreta el llamado, como parte del propósito de Dios, también es 

importante ya que da sentido a lo que Óscar dice haber estado sintiendo en ese momento. Los 

pastores entrevistados afirman haber recibido el llamado, pero no haberlo confirmado hasta 

que una figura de autoridad de la iglesia (sea el pastor de la sede de la iglesia a la que 

pertenezcan, un pastor que tenga un rango más alto y lleve más años en la institución o un 

pastor misionero) les corrobora que, efectivamente, “han sido llamados por Dios”. Todos 

coinciden en que esta confirmación –que hace el pastor interpretando la experiencia como un 

llamado– no solamente depende de haberlo sentido sino también del desempeño del cristiano 

dentro de la iglesia. Esto porque la iglesia requiere que un futuro pastor sea una persona 



 163 

ejemplar: que tenga valores cristianos, que de un buen testimonio con sus acciones y con sus 

experiencias de vida y que su comunidad reconozca como buen cristiano. Además, porque de 

esta manera, se impide que “cualquier hombre” pueda decir que sintió el llamado, y llegar al 

ministerio pastoral sin tener ningún tipo de “soporte” individual, social o divino. Por ello, 

aunque el llamado de Dios comience con una sensación como la que nos describe el pastor 

Óscar, es un camino que se ha construido durante la toda la vida de los cristianos dentro de la 

iglesia.  

Continuando con el relato de Óscar, una vez llamado por Dios, comienza la promoción 

dentro de su iglesia para convertirse en pastor65. 

Esa fue la manera en la que en ese tiempo el pastor Jorge Rivera que era el pastor 
de La Pintana me sacó a la obra. El misionero nacional era el pastor Fernando 
Murillo. El pastor de La Pintana conversó con el pastor misionero, nos entrevistó 
a mi esposa y a mí, nos hicieron unas pruebas…como unos formularios que hay 
que llenarlos y así fue el proceso. Lo aprobaron en la Junta Administrativa del 
Ecuador y nos dijeron: ya, ustedes están en condiciones para que puedan salir a la 
obra como obreros o como aspirantes a la obra. Así salimos al principio como 
aspirantes a la obra. Entonces, nuestro lugar de obra fue Ancud, Chiloé. Allá fue 
nuestra primera obra. Allá no había ninguna iglesia. Estaba el pastor David 
Changoluisa y él iba para allá y realizaba cultos cada quince días. Contactaba a 
algunas personas, pero no había ninguna iglesia en sí. Entonces, a nosotros nos 
mandaron allá a nuestra primera obra en 2017. Me acuerdo de que nos posesionaron 
el 1 de junio de 2017 en Ancud. Ahí partió la obra del Señor. Ahí estuvimos 
sirviéndole tres años. Gracias al Señor vimos la mano de Dios, vimos cómo nos iba 
respaldando, fue moldeando nuestra vida ministerial porque era diferente ya salir a 
la vida ministerial que a la obra porque ya le dedica uno el tiempo completo a la 
obra de Dios. Entonces, ahí uno aprendió a ver la realidad y el llamamiento. Ahí 
confirmó uno el llamamiento de Dios, que esto es una vocación de parte de Dios; 
que uno tiene que amar a las almas, servirles, respetarlas, considerarlas a pesar de 
lo que sea. Que si uno tiene que dar la mejilla uno la da. Uno está en el ministerio 
para servir. Después de los tres años nos cambiaron para Lebu y aquí en Lebu 
llevamos casi un año y siete meses en la región del Bío Bío. Es una comuna donde 
hay mucho pescador, hay mucho yate, barcos que van a la pesca…(Entrevista 
Pastor Óscar P., 29 de abril de 2022, Valparaíso).  
 

El llamado de Dios tiene, por un lado, un carácter más íntimo y sagrado donde se establece una 

conexión entre Dios y la persona, y, por otro lado, un carácter institucional donde la estructura 

de la iglesia moviliza sus recursos para hacer cumplir este llamado a través de la promoción y 

nombramiento del pastor en una obra. La experiencia de Óscar y su esposa ilustra cómo este 

llamado se confirma a través un proceso estandarizado de promoción que involucra la guía de 

 
65 El pastor que confirma el llamado se convierte, en algunos casos, en “patrocinador” del futuro pastor.  



 164 

otro líder religioso, entrevistas y evaluaciones, lo que refuerza la idea de que ser pastor es tanto 

una vocación como una responsabilidad institucional. A través de sus experiencias, Óscar 

describe cómo la vocación –y el llamado– no consiste únicamente en predicar sino en 

demostrar un amor sincero hacia las almas, una entrega total al servicio hacia los demás y un 

compromiso inquebrantable que incluye sacrificios personales como los que tuvo que hacer 

(dejar la vida secular: su trabajo, la ciudad donde vivía y sus conexiones no cristianas). 

Los compañeros [de trabajo] me decían que era una locura. Se acercaban y me 
decían ¿cómo vas a hacer eso? Incluso me llegó una oferta de trabajo muy tentadora 
en ese tiempo. En esa época tenía compañeros que tenía que me habían propuesto 
para una empresa a la que yo había postulado anteriormente, pero justo para esa 
fecha que me habían confirmado que iba a salir a la obra, solamente tenía que decir 
sí y yo salía. [...] Me salió una oferta que yo había estado buscando que era en 
Nestlé, e iba a quedar como jefe del área de la parte electrónica, automatización… 
como jefe de planta y me iban a pasar oficina, todos los implementos y yo iba a 
tener tremendo sueldo. Y en ese momento yo di la prioridad más fuerte al llamado. 
Conversé con mi esposa y dijimos: si esto es de Dios, esto va a seguir, vamos a 
seguir con la misma intensidad, vamos a sentir esto mismo que estamos sintiendo 
y claro, fue así; y decidimos seguir a Dios a tiempo completo. Fue una decisión que 
no tomamos así a la ligera sino conscientes de que, si Dios no va con nosotros, 
¿para qué vamos a ir? Sería lógico si no sintiera nada o fuera solo un capricho o 
una ilusión. No hubiera tomado una decisión tan drástica porque uno se pone a 
pensar fríamente y uno dice: oye, pero si tengo asegurado el futuro, una proyección 
de vida…, pero no, en ese momento fue de parte de Dios todo y hasta el día de hoy 
estoy contento de estar sirviendo a Dios a tiempo completo. Fue la mejor decisión 
(Entrevista Pastor Óscar P., 29 de abril de 2022, Valparaíso).   

 
Frente a oportunidades materiales muy atractivas, la firmeza en la convicción de Óscar y su 

voluntad de sacrificio se mantuvieron como respuesta al llamado de Dios. La oferta de trabajo 

en una empresa multinacional, un puesto prestigioso y beneficios económicos importantes 

representan lo que en el mundo secular podría considerarse el “éxito asegurado”, lo que era 

igual a un futuro estable para él y su familia, además de una proyección profesional que 

seguramente seguiría en aumento. Óscar, sin embargo, opta por priorizar su llamado a la obra 

de Dios, lo que subraya la intensidad de su vocación y el discernimiento que realiza para 

entregarse totalmente ante la “misión divina” que le fue encomendada, a pesar de la presión de 

sus conocidos y del mundo secular. Las reflexiones que Óscar realiza tras el llamado evidencian 

el conflicto interno que sintió al enfrentar esta decisión que inevitablemente cambiaría su vida 

y la de su familia en favor de un propósito mayor. Al decir “si Dios no va con nosotros, ¿para 

qué vamos a ir?”, Óscar revela la confianza que tiene en que su misión de vida solo tendrá 

sentido si Dios está presente. Por ello, el llamado de Dios es sucedido por la aceptación de este 



 165 

como acto de fe que se reconoce como “la mejor decisión” y que se justifica con el gozo que 

le ha producido el haber elegido dedicar su vida a Dios “a tiempo completo”.  

Con el caso de Óscar el llamado se manifestó a través de un fuego o llama que sintió en 

su corazón. Sin embargo, el llamado de Dios puede darse una sola vez como el que acabamos 

de ver o repetirse de diversas formas y en distintos momentos de la vida de la como comentaba 

el pastor David C., ecuatoriano, pastor en Paine (región metropolitana de Santiago), quien llegó 

a Chile buscando recuperarse económicamente de un mal negocio en su país natal. David arriba 

pocos meses después de que la iglesia se hubiera establecido en este país en los años 90. Dios 

lo llama de varias formas y por muchos años desde Ecuador a lo que él hace caso omiso. Ante 

su falta de atención, dice David, Dios ‘decide’ ponerlo a prueba y quitarle todo lo que tenía 

para ponerlo a su servicio.  

Cuando por primera vez empecé a sentir cosas extrañas, por decirlo así…al servir 
a la gente decía: ¡cómo quisiera dejar mi trabajo para servir a la gente, a la 
comunidad! Entonces, el pastor vino y me dijo: usted tiene un llamado. Y yo le 
dije: ¿qué es eso? Y él me explicó lo que era eso para el servicio al ministerio. 
Nosotros lo rechazamos por tres ocasiones. ¿Por qué lo rechazamos? Porque no 
queríamos dejar nuestras comodidades; no queríamos dejar la empresa que 
teníamos, el negocio que teníamos. ¿Y qué hizo Dios? Nos quitó todo, todo. Nos 
quedamos con una deuda de 14 000 dólares. Esa necesidad económica estando en 
la cúspide de nuestro negocio a punto de quiebra nos hizo cambiar de rumbo. 
Queríamos ir a otro país para cambiar de horizonte porque ya en Ecuador se nos 
puso difícil la cosa para nosotros, para mi esposa y mi persona que nosotros. Muy 
dentro de nuestro corazón sabíamos por qué nos pasó eso de un momento a otro, 
sabíamos que era porque habíamos negado el llamamiento de Dios (Entrevista 
Pastor David C., 22 de abril de 2022, Paine (Región Metropolitana de Santiago)).  
 
 

El pastor David anota que empezó a “sentir cosas extrañas” que no comprendía bien hasta que 

su pastor le dijo que tenía un “llamado”. No obstante, el llamado que el pastor de su iglesia le 

confirma fue rechazado por su apego a las “comodidades” y la estabilidad económica que su 

empresa le brindaba a él y a su familia. Según su interpretación, Dios lo llama de nuevo dos 

veces más y ante su falta de atención “le quita todo”, pierde sus bienes materiales y entra en 

una crisis financiera, lo que lo lleva a cambiar de rumbo. Con este fragmento podríamos ver 

que la creencia de que Dios tiene un propósito específico para las personas y que él puede 

cambiar las circunstancias drásticamente para reencaminar a la persona hacia el camino “que 

le corresponde”, incluso si implica pasar por un proceso doloroso, como fue el caso del pastor 

David o incluso para el pastor Óscar. Bajo esta interpretación, las dificultades y obstáculos que 



 166 

vive un cristiano en su vida son mensajes, llamados de atención o lecciones de fe que reorientan 

a las personas para dejar atrás el mundo y aceptar el camino de servicio que Dios ha marcado.  

 
Llegamos a Chile y aquí pasaron otros asuntos…pero aun seguíamos con esa 
misma vocación, con ese mismo llamamiento, con esa pasión por el evangelio. ¡No 
podía estar tranquilo! Había algo que no me dejaba en paz…Por donde quiera que 
yo iba hablaba de Dios. Yo no quería entender, pero estando aquí…lo mismo. 
Entonces, en vez de viajar a Europa [que era a donde quería ir inicialmente] doblé 
mis rodillas ante Dios y dije: Dios, haz conmigo lo que tú quieras. Buscamos la 
iglesia cuando llegamos a Chile, empezamos a asistir a los cultos, nos preguntaron 
todos nuestros antecedentes. Nos preguntaron quiénes éramos. [El pastor] Empezó 
a visitarnos. Aquí en Chile aun no queríamos servir, pero a los cuatro años de estar 
en Chile sirviendo en la iglesia como servidor local, como presidente de jóvenes, 
como diácono de la iglesia…a los cuatro años de asistir a la iglesia, Dios nos llamó 
[…]. Fue la soberanía de Dios en mi porque sentí una pasión dentro de mí. Es como 
un músico: que siente la música, se le mueven los brazos, los pies y quiere tocar la 
guitarra todo el tiempo. Yo tenía una pasión por las almas, una pasión por compartir 
las buenas nuevas de Jesús; ese fue mi llamamiento. Sentí un fuego que ardía dentro 
de mi corazón por servir, por el amor al prójimo (Entrevista Pastor David C., 22 de 
abril de 2022, Paine (Región Metropolitana de Santiago)). 

 
El llamado de Dios puede persistir e intensificarse cuando las personas se resisten o lo 

posponen, como vemos en esta historia del pastor David. Aunque él tenía otros planes en su 

mente, mantenía esta “pasión por el evangelio” y ganas de servir a los demás, que identifica 

como un “fuego” y que decía manifestar con su impulso constante por hablar de Dios a las 

personas, incluso al no estar desempeñando un rol ministerial de manera formal. Lo que esta 

historia nos deja ver es que además de que el llamado sea algo tan intenso y profundo, más que 

cualquier proyecto personal en el mundo secular, este no ocurre una sola vez, sino que puede 

presentarse en otros momentos de la vida de las personas hasta que las personas lo obedezcan, 

tal como vemos con las historias de los pastores hasta este punto. 

Un aspecto interesante de la historia del pastor David es la importancia de la participación 

institucional en la decisión final de aceptar el llamado. El proceso de integración en Chile junto 

con la participación misma del pastor y su familia dentro de la iglesia adquiriendo diversos 

roles de liderazgo fueron aspectos importantes que permitieron el desarrollo de su vocación, 

probablemente sin pensarlo. Ahora bien, para Darío E., pastor ecuatoriano de 30 años, que 

servía en la iglesia de Curinalahue en Chile, después de dos milagros que dice haber recibido, 

empieza a sentir que Dios lo llama para algo más grande. En nuestra conversación dice haber 

sentido mucho miedo de no poder salir adelante dentro de la tarea que Dios le había 

encomendado; se sentía limitado al no tener la preparación adecuada y pocos conocimientos 



 167 

para desarrollar el trabajo de Dios. Sin embargo, en una convención de la iglesia sintió que 

Dios lo llamó de manera más directa lo que le permitió reafirmar la promesa que le había hecho 

a Dios cuando salvó su vida y la de su padre.  

Yo sentí que Dios me llamó ahí, sentí su presencia dentro de mí, como un fuego o 
algo así…y yo pasé en ese momento a orar al Señor y otra vez a reafirmar ese 
llamado que había sentido en un principio y a reafirmar esa promesa que le había 
hecho al Señor cuando me devolvió la vida y antes cuando hizo lo de mi papá. Le 
dije con mi corazón dispuesto: Señor aquí te estoy sirviendo, pero si tengo que ser 
más útil en el extranjero, yo lo puedo hacer y estoy dispuesto. Entonces fue así 
como lo dije en esa oración y me concentré en la obra que estaba haciendo en 
Ecuador…Y después no me enviaron a mí al extranjero, sino que me cambiaron de 
obra hacia la sierra en Cajabamba, un pueblo kichwa y después a Palora donde 
había un templo de dos plantas y más de cien creyentes. ¡Era impresionante! Ahí 
sí después de esos sitios me llamaron…me llamó un obispo de la Honorable Junta 
Administrativa y me preguntaron si nos gustaría acudir a una entrevista para un 
posible llamado a campo extranjero. Eso fue hace nada, el año pasado…así que yo 
estoy recién llegado a Chile, llegamos en febrero y así fue. Finalmente acepté el 
llamado, me despojé de mis miedos e inseguridades por obra de Dios y aquí 
estamos continuando la obra y cumpliendo la promesa (Entrevista Pastor Darío E., 
21 de abril de 2022, Valparaíso).  
 

En esta cita vemos reflejada la profunda disposición del pastor Darío de responder al llamado 

de Dios, incluso cuando el camino no fue el que él inicialmente imaginó de salir a trabajar en 

la obra extranjera. Además, observamos el camino que tienen que realizar desde su primera 

obra en el país de origen donde antes de poder salir a servir en una misión extranjera, los 

pastores deben trabajar en obras nacionales – que, en el caso de Darío, fueron dos en Ecuador– 

antes de haber sido llamado por la Honorable Junta Administrativa para servir en el exterior.  

Aquí, como en los dos casos anteriores, el llamado se describe como un “fuego” como los otros 

pastores lo describen y esto lo impulsa a abrirse ante nuevas posibilidades de servicio. El 

llamado, no siempre se cumple en los tiempos previstos o en los lugares esperados, sino que 

puede tomar diversas rutas. Aquí también se resalta la importancia de la confianza y obediencia 

al plan de Dios, incluso cuando este implica alejarse de lo conocido y enfrentar miedos o 

incertidumbre en la búsqueda del camino. Por otro lado, en la historia de Darío vemos un 

proceso de crecimiento y preparación espiritual que le permite “confirmar” el llamado de Dios 

y su vocación a medida que va concretando cada paso dentro de la institución y a nivel 

espiritual.  

Como hemos visto con las historias anteriores, los pastores pueden tener ciertos deseos, 

planes o trayectorias que Dios cambiará, ajustará o transformará hasta que sea el momento 



 168 

adecuado para servir. Evidentemente, a nivel institucional la escogencia de un servidor para el 

ministerio dependerá de sus años de trabajo, del buen testimonio que pueda dar, de sus 

conocimientos bíblicos y teológicos; y de los resultados que haya tenido en las otras misiones 

que se le hayan encomendado a nivel nacional. Ahora, nos acercaremos a la historia del pastor 

Daniel G., ecuatoriano de 40 años y pastor misionero de la iglesia en Chile. Cuando lo conocí 

en el primer semestre de 2022 llevaba un año y medio de servicio como misionero en Chile, 

después de haber estado sirviendo por muchos años en las Islas Galápagos (Ecuador). Es el 

único pastor de la iglesia en Chile que fue designado para ser pastor cuando tenía solamente 20 

años al ser hijo de uno de los primeros pastores que estableció la iglesia en Ecuador cuando 

ésta se separó de la colombiana.  

La particularidad de la historia de Daniel es que él, a diferencia de lo que se encuentra en 

varios relatos de otros pastores, es que él no sintió el “llamado” ni en su niñez o juventud, sino 

que para que este “llamado” pudiera desarrollarse, tuvo que pasar por un proceso de aceptación 

y rendición a la vida que le “correspondía”, o como él lo explica: Dios tuvo que tratar con él. 

Durante sus años de juventud, dice Daniel, nunca quiso ser pastor porque recordaba la vida de 

su padre y cómo “a veces el pastor no es muy querido ni bien remunerado; [a mi padre] le fue 

bien, pero no tenía un gran sueldo que le fuera suficiente para la manutención de siete hijos y 

su esposa” (Entrevista Pastor Daniel G., 2022, Chile). Por esta razón, Daniel no tenía en sus 

planes convertirse en pastor y porque, como vimos con los pastores anteriores, ser pastor 

implica dejar una vida secular – abandonar sus estudios, trabajo, pertenencias – para dedicar 

su vida a la obra de Dios.  

Quien trató conmigo realmente fue Dios porque yo a veces digo ¡yo qué hago aquí 
de pastor si yo no quería tener nada que ver con eso! A mi papá le pasaron tantas 
experiencias fuertes que nosotros no queríamos seguir con eso, así que por eso yo 
no y no quería ser pastor, pero como le digo, Dios comenzó a tratar conmigo y no 
sé cómo ahora soy pastor. Es verdad que uno toma una decisión, no es que a uno 
le laven el cerebro, sino que uno terminó siendo esto, lo que hoy es. Y hoy le doy 
gracias a Dios. Quizás uno no quería, pero Dios sí tenía planes…Empecé a sentir 
esto de empezar a ganar almas, predicar, servirle al señor, darle mi vida a Dios. El 
pastor me decía “tú estás joven, tú puedes darle tu vida a Dios. Esta es tu 
oportunidad, Daniel. Sírvele a Dios”. Escuché el consejo del pastor y ahí soy lo que 
soy hoy en día, gracias a él (Entrevista Pastor Misionero Daniel G., 9 de mayo de 
2022, Valparaíso).  
 
 

En este relato, Dios comienza a tratar con Daniel para el servicio a pesar de que él no se sentía 

inclinado a aceptarlo. Inicialmente el pastor Daniel se resiste a este llamado porque recuerda 

la experiencia difícil de su padre siendo pastor en los inicios de la iglesia en Ecuador, aunque 



 169 

finalmente termina aceptando el llamado de su pastor obedeciendo a su consejo. Este 

testimonio es valioso porque vemos que el llamado de Dios es un proceso que puede construirse 

y que no está exento de dudas. Para Daniel, su llamado no fue un mandato inmediato, sino un 

proceso que evolucionó a lo largo del tiempo y que implicó sacrificios –como dejar sus 

estudios, su casa, su región y superar diversas pruebas como soportar el frío de la sierra, 

levantar una iglesia y predicar para tres personas o no poder dormir por un largo tiempo–.  

En ese sentido, su llamado fue –al menos en un inicio– obedecido más por el compromiso 

que le debía a la iglesia y a su padre que por el “llamado de Dios”, como nos lo presentan otros 

pastores. En este caso, hubo otros aspectos que determinaron que su proceso se haya dado de 

esta manera y que tienen que ver, como vimos, con el establecimiento de la iglesia pentecostal 

en Ecuador y el hecho de que, por la tradición familiar, Daniel se viera más “obligado” a servir 

como pastor sin estar preparado. El pastor Daniel continúa relatando lo que implicó aceptar el 

ministerio pastoral en su juventud, tanto a nivel institucional como a nivel personal.  

 

A uno lo llevan y le toman un examen bíblico a ver cómo está en conocimientos. 
Yo fui al examen y no es que yo me las supiera todas (risas) …yo era un 
principiante por ahí, pero, sin embargo, respondí todo y de ahí me dijeron que 
estaba aprobado. Me dijeron: vaya que en cierto momento se le contactará y se le 
asignará a dónde tiene que irse usted. Y bueno, como a los 20 días me dijeron a 
donde me tenía que ir así que salí de mi casa y llegué al lugar donde había un grupo 
de unos cinco hermanos. ¡Eran poquitos! […] ¡Así fue el proceso de la noche a la 
mañana! …Eso me duró como dos años o tres años hasta que me adapté al nuevo 
rol de lo que no era y luego ya…bueno, me tocó con ayuda del Señor. Me enviaron 
a 9 horas y yo toda la vida he sido de la costa del Ecuador. Entonces, a un costeño 
que lo envíen para una parte de la sierra, para mí fue duro… ¡Esa fue una 
experiencia…mejor dicho, que ganas no me faltaron de regresarme a mi casa! Tuve 
todas las ganas de regresarme a mi casa, pero allí fue que yo le dije al señor: bueno, 
si yo realmente tengo el llamado, usted tiene que responderme porque si no yo me 
voy a mi casa porque en mi casa yo no iba a sufrir. ¿Cuándo yo iba a sufrir de frío? 
¡Nunca en mi vida! Vivir en la sierra fue algo muy duro en el inicio. Éramos apenas 
tres o cuatro hermanos. No éramos más. Yo no pude dormir mucho por el frío hasta 
adaptarme…si quiera unos cuatro o cinco meses no pude dormir, pero bueno, son 
experiencias que a uno le tocó vivir, pero bueno, las pasé. Realmente no sé cómo 
pasé todo eso, pero las pasé con ayuda de Dios (Entrevista Pastor Misionero Daniel 
G., 9 de mayo de 2022, Valparaíso).  
 
 

Las “carreras espirituales” pueden brindar a los pastores reconocimiento y oportunidades de 

crecimiento personal, sin embargo, también incluyen pruebas de fe que les pueden causar 

cuestionamientos sobre su llamado y un quiebre en su estatus (Fesenmyer, 2018: 759). En este 

sentido, el llamado de Dios es un proceso dinámico que desafía las trayectorias vitales de los 



 170 

pastores y que requiere mucha fe, paciencia y sacrificio para poder afrontarlo liberándose de 

las expectativas o preferencias personales. Para Daniel, la aceptación de su llamado implicó 

una prueba de fe y proceso de adaptación que no le resultó sencillo, como el hecho de 

trasladarse a un lugar ajeno, con un clima distinto y con una comunidad religiosa poco 

conformada. Esta prueba le implico un sacrificio bastante grande que pudo sobrellevar “con 

ayuda de Dios”. En el diálogo interno que él mantenía durante estos momentos difíciles, vemos 

que las dudas e incomodidades iniciales cobran sentido después como parte de una experiencia 

de crecimiento personal que, a pesar de las dudas, se mantiene en firme con el compromiso de 

servicio y la confianza en que Dios lo acompañará siempre. En otras palabras, estas 

experiencias sirvieron para renovar su fe en Dios (Fesenmyer, 2018). El llamado de Dios no es 

un proceso estático ni pasa de la misma forma para todos.  

Daniel continúa con su relato hablando sobre el “segundo llamado” que recibió más tarde 

en Chile cuando fue a cubrir un evento con un compañero suyo en el año 2017. Para ese 

entonces, el pastor Daniel ya había pasado por diferentes sedes dentro de la iglesia en Ecuador 

en Durán (8 años), Guayaquil (3 años) y Galápagos (4 años); también se desempeñaba como 

presidente nacional de jóvenes de la iglesia en Ecuador, y como representante de las misiones 

internacionales. Fue con este último cargo que viajó a Perú, Venezuela, Uruguay, Brasil y 

finalmente a Chile. Durante estos viajes, el llamado de Dios hacía parte de sus preocupaciones 

y él “esperaba que Dios ahí… como yo he escuchado de algunos misioneros, que sí, que Dios 

es el que llama…y bueno, yo decía: ¿será Dios? ¿Cómo será eso? Bueno, unos decían que Dios 

les había hablado, otros que…bueno, que Dios les había hablado de diferentes maneras. Y yo 

decía: bueno, así ha de ser…” (Entrevista Pastor Daniel G., 2022). Durante este viaje a Chile, 

describe haber sentido el llamado de Dios, respondiendo a sus expectativas. 

 

Cuando yo llegué a Chile, llegué con otro compañero, mi esposa y él también con 
su esposa. Llegamos a cubrir un evento aquí en Chile. Eso fue hace cinco o seis 
años atrás. Sentí eso [el llamado]…pero yo decía Chile no porque… ¿cómo le digo? 
No se me pasó ni por la cabeza. […] Ya me había olvidado del tema y ya estaba 
por terminar el periodo de ser presidente, estaba arrodillado orando y siento que 
alguien me metió la mano en el pecho. […] Yo arrodillado orando…y digo ¿qué 
pasa? […] cuando yo sentí que me movieron el corazón y se me vinieron unas 
palabras a mis oídos: “es aquí en Chile que te necesito”. Yo hasta me reí y pensé 
que eran cosas que estaba escuchando mal… “Aquí en Chile te necesito” …y yo 
dije: ¡ah bueno! Pero no le presté atención, no le comenté a nadie ni a mis 
compañeros, ni nada. Yo me quedé callado y pensé que eran cosas que yo mismo 
estaba ideándome en mi cabeza porque, como le dije, yo nunca había pensado en 
Chile (Entrevista Pastor Misionero Daniel G., 9 de mayo de 2022, Valparaíso). 
 



 171 

 
Daniel relata haber sentido el llamado de Dios mientras oraba, donde Dios le dijo al oído “es 

aquí en Chile que te necesito”. Sin embargo, Daniel aún se muestra incrédulo y escéptico frente 

a esta situación, por su resistencia a aceptarlo al ir en contra de sus propios planes y deseos. En 

el caso de Daniel, sin embargo, el llamado que esperaba no era para convertirse en pastor –

porque ya lo era–, sino para confirmar que, efectivamente, ese era su lugar. Así mismo, Daniel 

esperaba que Dios le confirmara en qué lugar debía servir ahora y como ir a Chile “nunca le 

había pasado por su cabeza” fue más difícil de asimilar. Sus dudas respondían al hecho de no 

considerar a Chile como un destino misionero. Por ello, decide no prestarle atención a este 

llamado y no lo comenta con nadie. Sin embargo, esta experiencia que había tenido, que él 

identifica como un llamado toma sentido unos años después, cuando viaja a Chile de nuevo “y 

se da cuenta de que no estaba equivocado” –con lo que había sentido antes–.   

 

Pasó el tiempo, y tuvieron que pasar cuatro años porque después de eso mandaron 
a otro misionero y yo pensé que después me iban a mandar para Chile, pero nada, 
no me mandaron. Entonces dije: no, no ha sido para mí. Ha sido algo que sentí nada 
más, pero realmente pasaron cinco años y a los cinco años me llaman y yo ya me 
había olvidado de eso […] Ahí me acordé de que yo sentí algo y vea ¡ahí me di 
cuenta de que no estaba equivocado! Entonces, aquí fue donde me acordé de la 
experiencia. Entonces, no fue nadie más, fue Dios que me dijo “aquí te necesito”. 
Y aquí estamos en Chile con mi familia (Entrevista Pastor Misionero Daniel G., 9 
de mayo de 2022, Valparaíso). 

 

La espera prolongada en la que pasan cinco años hasta que finalmente recibe la misión en Chile, 

ilustra cómo el tiempo y las circunstancias pueden jugar un papel importante en la asimilación 

del llamado de Dios o en darle este sentido a las experiencias que le habían ocurrido en pro del 

servicio a Dios. El llamado del pastor Daniel es un llamado particular en donde pareciera que 

su llamado se fue construyendo a lo largo de su trayectoria ministerial dentro de la iglesia que 

él resignifica en su adultez diciendo que, al final, respondió a un propósito que Dios había 

puesto en su corazón a pesar de que no se sentía preparado para recibirlo. Las dudas e 

incertidumbre hicieron parte de la vida del pastor Daniel hasta que se confirma en Chile que 

había sido llamado lo que nos muestra que “los pastores sostienen que estas pruebas han 

reforzado su creencia de que “el tiempo de Dios” es el mejor” (Fesenmyer, 2018: 759) y que, 

además, este no siempre coincide con las expectativas humanas. 

 Ahora bien, en el caso del pastor Samuel B., que hoy en día es el líder de la iglesia de 

Barcelona, su “llamado” se mezcla con la necesidad de encontrar un lugar donde pudiera 



 172 

mejorar sus condiciones de vida y las de su familia. El pastor Samuel nació en la zona rural del 

municipio de Cartago en el Valle del Cauca (Colombia). Esta región se dedica al cultivo de 

café y de caña de azúcar al que Samuel se dedicó durante su juventud siguiendo el camino de 

su padre que trabajó operando maquinaria agrícola en los grandes campos de caña. Samuel 

recuerda este trabajo como algo bastante duro que no contribuyó a que dejara de pasar 

dificultades económicas. A medida que fue asumiendo más responsabilidades –se casó, tuvo 

dos hijas– y al ver que no avanzaba como deseaba, decide buscar oportunidades fuera de 

Colombia y decide viajar a España –a Barcelona–, donde ya se encontraba un hermano suyo 

que había migrado previamente, para poder brindarle a su familia una mejor situación 

económica. 

 

Tenía un hermano aquí [en Barcelona] que él se vino antes y le estaba yendo bien 
y es él que me dice “hombre, Samuel, ¿por qué no te vienes y te organizas acá?”. 
Además, una de las cosas que me motivó más es que él me dijo “yo aquí he venido 
y tengo más oportunidad de servirle a Dios y todo esto” y pues eso a mí como que 
me enciende más la llama por el servicio a Dios y decido venirme con esa visión. 
De hecho, cuando yo estoy en el aeropuerto, en el aeropuerto de El Dorado [en 
Bogotá]…yo recuerdo que para ese tiempo se me había perdido la cartera con todos 
mis documentos: la cédula; se me perdió la licencia de conducir y todo eso. 
Entonces, yo lo que tenía era como los resguardos, ¿no? Tenía papeles 
provisionales mientras me llegaban los originales, pero en eso se gesta la venida 
para acá. Para esa época ya se requería el visado. Entonces, cuando me presento en 
migración en Bogotá, una de las cosas que me dice el agente de migración es: pero 
vas a viajar a España y todos estos papeles están recientes…Tienes duplicados. 
Pero yo tenía un documento donde me justificaba porque tenía la denuncia de 
pérdida de documentos. No obstante, me pedían un documento más. Yo dije, bueno 
yo no tengo ese documento, no sabía que lo necesitaba y me dijo “bueno, con esto 
no puedes viajar”. Y ya, nada, el avión…estaba justo de tiempo…Me dijo que tenía 
que traer ese documento y yo dije: a ver, ¿voy a ir hasta Cartago desde Bogotá a 
traer un documento y el avión sale en media hora? Entonces, me dijo: espérate un 
momento. Se fue y llamó como a alguien que podía resolver o tener alguna 
capacidad de reacción y buscar una solución. Vino, miró el documento y dijo “es 
que claro, tiene los documentos recién sacados, duplicados... Es imposible, sin ese 
documento que te estamos pidiendo es muy difícil”. Resulta que mi padre antes de 
yo salir de Cartago me regaló una biblia Thomson, una biblia de estudio. Una biblia 
grande. Me dijo “llévate esta biblia en la mano” y yo me la traje en la mano y tenía 
la biblia puesta en el mostrador allí. Me preguntaron “¿qué es esto?”. Yo respondí, 
“esto es la biblia”. Me dice: “¿qué vas a hacer en España?”. Y yo dije “bueno, pues 
mi propósito primero es predicar a Jesucristo. Yo soy cristiano, soy evangélico y 
me encanta predicar”. Me dijo “hombre, pues si esa es la intención, vete pa’ España 
y predica la palabra”. Una persona que no era de la misma fe mía que no creía en 
la palabra me dice “y ora por mi si te acuerdas”. Y está hecho. Entonces, uno ve 
cómo Dios le va abriendo a uno…es decir, yo estaba ya mentalizado en que hasta 
ahí había llegado y bueno, Dios obró de aquella manera y después de que este 
hombre me dice eso yo ya digo, bueno, ya sí pasé acá…si Dios me abre esa puerta, 



 173 

me la abrirá también en Barcelona…Y ese fue como mi llamado para venir aquí. 
Si mi hermano no me hubiera insistido, si no hubiera podido pasar de allá, era que 
no era de Dios estar aquí construyendo esta iglesia, pero no, Dios quitó todos los 
obstáculos…y la biblia que mi papá me había dado…Dios movió todo para que yo 
pudiera estar aquí hoy. Quizá no me habló al oído, pero así fue mi llamado y aquí 
continuamos firmes (Entrevista Pastor Samuel M., 25 de abril de 2023, Barcelona). 
  
 

En el testimonio del pastor Samuel, Dios no obra de la misma forma que en los anteriores 

testimonios. Para Samuel, la insistencia de su hermano, el hecho de que el agente migratorio 

lo haya dejado pasar cuando supo que vendría a predicar porque tenía la biblia en la mano y el 

hecho de estar en Barcelona son pruebas de cómo Dios abrió puertas para que cumpliera su 

destino y que sirvieron como confirmaciones de estar en el “rumbo correcto” en su camino al 

servicio a Dios. No fue necesariamente un susurro al oído o un toque, como él mismo lo dice, 

pero sí una serie de coincidencias que lo trajeron a España para que hoy en día pueda servir a 

Dios desde su ministerio pastoral. 

El llamado de Dios en las trayectorias vitales de los pastores demuestra cómo la 

vocación al servicio es un proceso que involucra tanto experiencias personales e íntimas con 

Dios como una validación y acompañamiento de la iglesia a nivel institucional. A través de las 

narrativas de Óscar, David, Darío, Daniel y Samuel observamos que el llamado se manifiesta 

por medio de formas tan variadas como un fuego en el corazón, un cambio de circunstancias 

en los planes de vida o una sensación corporal durante la oración. A pesar de las diferencias, 

cada relato comparte un elemento común y es que el llamado desafía las aspiraciones y planes 

personales, además de la estabilidad secular de cada una de las personas, requiriendo sacrificios 

significativos con un alto grado de entrega y obediencia.  

El llamado de Dios al servicio no se concibe solamente como una sensación o un 

impulso personal; dentro de la estructura de la iglesia, este debe ser confirmado mediante un 

proceso institucional que involucra un examen de los conocimientos sobre doctrina y de su 

vida personal, además de los valores que como cristiano los otros puedan reconocer en los 

aspirantes a pastores. Por lo tanto, la aprobación de la comunidad, la preparación teológica y 

la validación de figuras de autoridad aseguran que la vocación sea auténtica y esté alineada con 

los valores cristianos y las necesidades de la congregación. Esta doble dimensión del llamado 

–personal e institucional– fortalece la legitimidad del rol de pastor, lo que hace que el servicio 

ministerial sea tanto una vocación divina como una responsabilidad ante la comunidad a la que 

pertenece. 



 174 

 Por otro lado, el llamado de Dios no es un momento perfecto ni esperado y mucho 

menos planificado. Este puede ser un camino largo, marcado por pruebas, adaptaciones, 

confirmaciones, negativas y dudas e incluso pérdida de la fe o incredulidad, que pueden ocurrir 

a lo largo de la vida de los pastores. Cada uno de ellos tuvo que superar inseguridades, 

resistencias y hacer sacrificios para responder y aceptar el llamado, lo que demuestra que, así 

como la conversión, implica una transformación profunda que se desarrolla en cada paso del 

camino.   

No podemos olvidar dentro de todo esto, que las experiencias de “llamado” que los 

pastores relatan son también parte de una construcción narrativa que se crea para justificar su 

‘estatus’ dentro de la institución puesto que han sido elegidos y llamados por Dios, situándolos 

en una situación especial dentro de su comunidad. Este hecho los sitúa en una posición de poder 

y autoridad que deben mantener a través de su narrativa que resalta este llamado, su 

comportamiento ejemplar y buen testimonio, que confirma y justifica el por qué ocupan este 

lugar. Hay que decir también que, con estos relatos, los pastores no intentaban improvisar nada 

puesto que estos relatos han sido ya repetidos en numerosas ocasiones lo que hace que el 

discurso se vaya asentando, y presentando de manera tan coherente –porque ha sido tan 

trabajado– que se justifica a sí mismo, es decir, no es discutido o cuestionado. El hecho de que 

con sus testimonios se muestre la manera en la que han sido llamados por Dios, los posiciona 

como parte de este grupo “de los que fueron llamados por Dios” –hecho que no le ocurre a 

cualquier persona– y por ende es algo especial y único dentro de su comunidad.  

Así mismo, este hecho los ubica como ‘otra calidad de migrantes’ ya que se encuentran 

en otro país obedeciendo el “plan de Dios” que redirigió sus trayectorias vitales para tal fin; es 

decir, no son migrantes ‘indocumentados’ que llegaron a un nuevo país buscando nuevas 

oportunidades sino elegidos de Dios para llevar su palabra a todos los rincones del mundo. En 

estos casos, el proceso migratorio que se efectúa es parte del plan de Dios y como tal, el hecho 

de que ellos se encuentren sirviendo en el extranjero, es visto como un ‘milagro’ (Maskens, 

2012).   

 
  



 175 

CAPÍTULO VII – APRENDIZAJE DE DISPOSICIONES Y FORMAS CORPORALES  
 
 

1. Aprendizaje de técnicas corporales por mímesis 

 
Llegué a las 18.20 al culto de jóvenes que se realiza los sábados en la sede de la iglesia. 
Cuando llegué entré y saludé a varias personas. Allí me demoré un rato porque todos venían 
a estrechar mi mano mientras me decían “Dios te bendiga”. Algunos agregaban el “hermana” 
a la frase: “Dios te bendiga, hermana”. Apenas abrí la puerta de la sala grande donde se 
hacen los cultos, había una chica que estaba recibiendo a las personas. Después supe que se 
llamaba Catalina. Ella me saludó muy emotivamente y me preguntó si era la primera vez que 
venía a la iglesia. Yo dije que no. Me dijo: –ven y siéntate conmigo aquí– mientras me llevaba 
a la segunda fila frente al pastor y a la comisión de jóvenes. Me dejó allí y se fue a seguir 
dando la bienvenida a las personas que llegaban a la puerta. Yo me acomodé en mi lugar 
porque ya estaba por empezar el culto. La iglesia estaba bastante concurrida, pero no tanto 
como el domingo pasado en la escuela dominical. Había algunas parejas, muchas más mujeres 
que hombres, algunas iban con sus amigas, madres, abuelitas, tías o primas. La reunión de 
este día fue presidida por mujeres jóvenes de aproximadamente treinta años o un poco menos. 
Todas llevaban vestidos largos y de color pastel, ninguna con un vestido oscuro. Iban muy 
bien peinadas; con el cabello suelto, ninguna tenía el cabello pintado ni maquillaje. Usaban 
tacones altos. Los hombres igual estaban vestidos con trajes de paño, corbata, bien peinados 
y perfumados y otros, menos elegantes, pero igual procuraban estar muy bien vestidos y 
arreglados. Cuando veía para atrás me sentía mal vestida y desarreglada ya que, junto a todas 
estas mujeres y hombres, yo con mis pantalones no pasaba desapercibida, además estaba en 
la primera fila. Desde ahí, sin embargo, podía mirar hacia atrás de vez en cuando y me 
sorprendía que la mayoría de las personas tuvieran una biblia en la mano o en la silla donde 
se sentaban. Durante las alabanzas un hombre pasó adelante a cantar sosteniendo la biblia en 
lo alto con su mano izquierda mientras tenía sus ojos cerrados y su mano derecha en el pecho 
como si sostuviera su corazón. Mientras veía hacia atrás desde aquel lugar privilegiado, todos 
tenían sus ojos cerrados y algunos sollozaban; incluso los chicos del coro mantenían sus ojos 
cerrados con gran emocionalidad como si se comunicaran con Dios mentalmente, como si se 
perdieran en sí mismos, pero con Dios. Era una atmósfera de tranquilidad, que a medida que 
avanzaba la alabanza, se tornaba un poco más ruidosa. Había gente llorando, muchos pasaron 
adelante, se arrodillaron mientras el pastor y otros hombres ponían sus manos sobre sus 
cabezas mientras murmuraban palabras que era imposible descifrar… (Notas de campo, 
Barcelona, Febrero de 2023). 

 
Las comunidades pentecostales son conocidas por diferentes prácticas que involucran su 

cuerpo y que son expresadas a través de diversas técnicas corporales. Desde saber acomodar 

las manos para orar, arrodillarse para hablar con Dios, subir los brazos para afirmar la conexión 

con él, murmurar, hablar en lenguas, cerrar los ojos, bajar la cabeza, cantar, entre muchas otras. 

Estas comunidades son reconocidas por otras como bastante emocionales o muy expresivas e 

incluso pasionales. Siguiendo a Marcel Mauss (1936) y su idea de “técnicas corporales”, 

podemos analizar estos movimientos o gestos no como simples actos espontáneos, sino como 

gestos que se aprenden y transmiten dentro de la comunidad pentecostal o la familia, a través 



 176 

de la repetición y la imitación. La música que acompaña los cultos también permite que esta 

emocionalidad se viva de manera más profunda, en carne y hueso, y el hecho de que sean letras 

fáciles de seguir y repetitivas también hace que sea más sencillo aprenderlas y poder vivir los 

cultos con más “naturalidad”, sabiendo el vocabulario necesario para entender el lenguaje de 

Dios. 

Las técnicas corporales no solamente favorecen la expresión de la fe individual, sino 

que también favorecen la cohesión social dentro esta iglesia. Los diferentes gestos aprendidos 

que se convierten parte del hábitus particular de los cristianos como levantar las manos, orar a 

Dios en voz alta con los ojos cerrados o participar de manera general en el éxtasis que genera 

esta comunión con Dios permite la creación de un sentido de pertenencia que une a las personas 

en torno a su fe. El hecho de poder expresar de manera corporal con los gestos de alabanza, 

con el canto o la oración de manera individual y compartiendo el momento a través de los 

cultos o reuniones de manera grupal, permite ir construyendo un sentido de pertenencia e 

identidad cristiana que es fundamental para el aumento de la fe y para reforzar los lazos que se 

construyen dentro de la iglesia. Aquí el cuerpo se convierte en el medio privilegiado para la 

vivencia de lo sagrado, tal como apunta Csordas (1990, 1993).  

La repetición de estas prácticas corporales, entendidas como movimientos necesarios 

para conectar con Dios, también facilita la interiorización de una forma específica de fe, ya que 

cada postura expresa, con el cuerpo y el corazón, una entrega a Dios que es característica de 

una institución religiosa concreta. Por lo tanto, las disposiciones corporales observadas en las 

iglesias pentecostales estudiadas difieren de las que se encuentran en otros cultos u otras 

iglesias, por ejemplo. Así, el análisis de las posturas corporales en distintas iglesias puede 

ofrecer indicios importantes sobre sus respectivas doctrinas66. Dichas diferencias se insertan 

en un sistema de distinciones (Bourdieu, 1979) que marcan una identidad cristiana específica 

de los miembros de esta comunidad y, por supuesto, definen su sentido de pertenencia 

particular. 

En estas instituciones, el cuerpo actúa como “vehículo” de espiritualidad. El cuerpo se 

convierte en el medio principal de comunicación con Dios, en una relación de doble vía. Las 

personas expresan su fe, entrega y amor a Dios a través de técnicas corporales aprendidas, 

 
66 En su estudio etnográfico en Guinea Bissau, Ramón Sarró (2008) observó cómo los balantas, animistas no 
monoteístas que tradicionalmente se comunicaban con los espíritus en cuclillas, modificaban sus posturas al 
convertirse al monoteísmo. Al adoptar la adoración a Nhala, el dios, comenzaban a arrodillarse. Sarró notó una 
clara influencia de los entornos religiosos vecinos: aquellos cercanos a misiones católicas tendían a orar con 
posturas católicas, mientras que quienes convivían con musulmanes adoptaban posturas similares a las islámicas, 
llegando algunos a "postrarse y hacer golpear la cabeza contra el suelo" (Sarró, 2008: 283). 



 177 

como alzar las manos con las palmas hacia el cielo, arrodillarse, cerrar los ojos, cantar, orar o 

adorar. A su vez, experimentan la presencia de Dios mediante respuestas también corporales –

que también han sido aprendidas–: glosolalia, llanto, gritos o sollozos. Es a través de estas 

prácticas que atraviesan su corporalidad que logran sentirse profundamente conectados con 

Dios, experimentando una mezcla intensa de gozo, éxtasis, calma y paz. El cuerpo entonces 

deja de ser un receptor pasivo de la presencia de Dios, o una vasija vacía como le llaman los 

mismos pentecostales, para convertirse en un lugar de experiencia concreta de lo sagrado 

(Csordas, 1990).  

 

 
Ilustración 20. Momento de alabanza en el culto67.  

 
67 Momento de alabanza en la iglesia pentecostal de Barcelona. Una mujer eleva sus brazos a Dios mientras cierra 
sus ojos. Las otras mujeres se encuentran en diversas posturas: aplaudiendo, con su cabeza agachada, con sus 
manos en ofrenda a Dios. Fotografía de Johan Smith.  



 178 

 
Ilustración 21. Momento de oración68.  

 
 

 
Ilustración 22. Imposición de manos durante un culto69.  

 
68 Ensayo de una obra de teatro preparada por el grupo de jóvenes de la iglesia pentecostal de Barcelona. Vemos 
a todos los jóvenes orando con sus ojos cerrados, algunos con sus manos en posición de oración, hacia el cielo, 
con la cabeza agachada y otros orando en voz alta con mucha emocionalidad. Fotografía de Johan Smith. 
69 Miembro del comité de evangelismo pone su mano derecha sobre una joven de la iglesia que se encuentra 
arrodillada llorando mientras ora a Dios durante el momento de oración y peticiones antes del cierre del culto de 
domingo. Fotografía de Johan Smith. 



 179 

Las técnicas corporales que se practican a nivel individual o grupal no solamente son 

aprendidas en el espacio de la iglesia. Según los testimonios recogidos y las observaciones de 

campo realizadas, y también la idea de hábitus de Bourdieu (1979), el contexto familiar 

también es fundamental para el aprendizaje de estas formas. Así me contaba el pastor Samuel, 

líder de la sede Segunda de Barcelona, mientras recordaba su niñez en un pequeño pueblo del 

occidente colombiano donde la única institución presente era la iglesia pentecostal a la cual él 

asistía desde muy pequeño. El pastor Samuel reconoce que el haber nacido en una “cuna 

cristiana” fue vital, así como las enseñanzas de sus padres cristianos, especialmente de su 

madre, para poder aprender desde temprana edad las formas de ser cristiano. 

 

Nací en una cuna cristiana de padres evangélicos y bueno, siempre pienso que la 
enseñanza de los padres es vital porque eso es lo que dice la Biblia: “instruye al 
niño en su camino y aun cuando fuere grande, no se apartará de él”. Entonces, creo 
que mis padres han hecho un gran trabajo, han sido además un gran ejemplo para 
mi vida, porque gracias a Dios tuve una familia muy estable y ese crédito se lo doy 
a Dios […] siempre crecimos en ese ambiente de iglesia. Eso era algo sagrado. Por 
ejemplo, los cultos siempre: no faltábamos a los cultos. Cuando no había culto en 
los templos, mi madre nos hacía culto en la casa y todos los días antes de acostarnos 
nos hacía arrodillar a orar, no a rezar porque rezar es repetir, orar es hablar con 
Dios…es como un diálogo sincero, no una repetición, sino algo muy original. 
Entonces, así crecimos nosotros, nos enseñaban a orar y a leer la Biblia desde 

).Barcelona, 25 de abril de 2023(Entrevista Pastor Samuel M.,  pequeños ). 
 
  

Estas enseñanzas se transmiten desde la infancia, especialmente entre quienes nacen en familias 

ya convertidas y practicantes. No solo moldean las creencias religiosas de los niños y de los 

futuros adultos, sino que configuran un hábitus –en el sentido de Bourdieu– que orienta sus 

formas de comportarse, interactuar y percibir el mundo desde un lente cristiano. A través de 

esta socialización religiosa temprana, las disposiciones corporales, afectivas y cognitivas se 

interiorizan de manera duradera. Como señalan Berger y Luckmann (1966), este proceso no 

solo forma individuos religiosos, sino que contribuye a construir una realidad social 

compartida, donde lo sagrado se presenta como “evidente”, “natural” y “legítimo” en la vida 

cotidiana. Esto, siguiendo al pastor Samuel, es lo que permite que las personas no se aparten 

de Dios porque fueron instruidas en su camino. Este hábitus cristiano no es uniforme ni 

estático; se alimenta continuamente de las experiencias vividas, las relaciones cotidianas y los 

entornos sociales en los que las personas participan. Así, las disposiciones que lo conforman 

adquieren matices particulares según el contexto social, cultural y afectivo de cada creyente, y 



 180 

se entrelazan con trayectorias biográficas específicas que dan forma a modos singulares de 

vivir y encarnar su fe y su relación con lo sagrado. 

 Las técnicas corporales que los cristianos aprenden no funcionan solamente como una 

expresión de su creencia en Dios o de su fe, sino que también desempeñan un papel 

fundamental en la formación y expresión de una identidad individual y colectiva. Daniel 

Winchester (2008, 2012) ha trabajado a profundidad sobre cómo las identidades religiosas se 

forman a través de prácticas de autocontrol y rutinas corporales que van transformando el “yo” 

del creyente. Así mismo, Talal Asad en su estudio sobre el cristianismo medieval, muestra que 

fueron las prácticas encarnadas, más que los discursos y las creencias, las que proveyeron la 

condición previa y el medio para la constitución de la religiosidad cristiana (Asad, 1993: 76; 

Shilling & Mellor, 2010: 214-215). De esta manera, cada tradición religiosa se distingue y se 

refuerza a partir de un conjunto particular de acciones y rutinas, configurando y reproduciendo 

la identidad de sus miembros con rasgos propios separándolos de otras religiones o creencias. 

A medida que uno se adentra en la vida de la iglesia y comprende cómo se desarrollan 

estos procesos, se vuelve evidente que ser cristiano no es solo una creencia, sino una decisión 

que transforma el cuerpo, la mente, las emociones y las formas de estar en el mundo. Es un 

aprendizaje progresivo, hecho de repeticiones, afectos y experiencias compartidas, que va 

moldeando un nuevo estilo de vida. Brian, miembro de la iglesia en Barcelona, lo resumía con 

claridad. 

 

Al haber nacido en un hogar cristiano tuve el ejemplo de mis padres y mis padres 
me inculcaron el ser cristiano. Entonces desde niño lo aprendí: el orar, el 
comunicarme con Dios, el leer la Biblia. Todo esto lo aprendí en casa y después 
en la iglesia también. A través del pastor, a través de los hermanos veía el ejemplo 
y poco a poco se volvió como una rutina, un hábito. Después se volvió como más 
que un hábito, un estilo de vida. Es entonces lo que hablamos o lo que significamos 
nosotros como vida cristiana. La vida cristiana es un estilo de vida. Mi vida 
cristiana es un estilo de vida. Entonces todo surge y parte de ahí. Y pues en estos 
26 años pues ha sido como un legado que me han dejado mis padres y el tesoro más 
grande y preciado. Más que una herencia o que una casa, un coche, la herencia más 
grande que me han dejado ha sido el evangelio: el conocer a Dios y eso es lo que 
trato siempre de conservar. (Entrevista Brian G., 25 de julio de 2023).  
 
 

Las citas del pastor Samuel y de Brian muestran cómo la transmisión de la fe no se limita a las 

creencias, sino que incluye un conjunto de disposiciones corporales, afectivas y prácticas que 

se cultivan desde el entorno familiar. En este sentido, los padres actúan como los primeros 

“educadores religiosos”, enseñando a sus hijos modos concretos de vivir su fe. Estas prácticas 



 181 

–como la oración, la lectura de la Biblia, el ayuno o la meditación–, al ser repetidas 

cotidianamente, como señala Brian, dejan de ser simples hábitos o rutinas para convertirse en 

parte de un estilo de vida cristiano. La interiorización de estas prácticas desde edades tempranas 

permite la normalización de una forma específica de creer y vivir, que se incorpora al sentido 

de identidad de los creyentes. Siguiendo a Bourdieu, podríamos decir que se trata de una 

incorporación encarnada de disposiciones que, con el tiempo, configuran el hábitus cristiano 

como una forma de habitar el mundo. 

Csordas y Luhrmann (1990, 2010; en Robbins, 2010) han mostrado la manera en la que 

el entrenamiento ritual del cuerpo es central para la producción del hábitus pentecostal y las 

experiencias casi extáticas que lo informan profundamente. Este entrenamiento puede empezar 

desde muy temprana edad como ocurrió en el caso de Samuel y Brian, pero también puede 

pasar más adelante durante la juventud o vida adulta como fue el caso del padre de Andrés, 

cuyo padre conoció a la iglesia pentecostal siendo adulto a través de la evangelización que 

recibió de un pastor que tocaba puertas llevando la palabra de Dios en su barrio.  

 

Mi papá conoció al Señor porque un pastor, que hoy en día es muy amigo de la 
familia, llegó a la casa allá en Barranquilla, tocó la puerta y le explicó a mi papá 
que estaba una iglesia recién llegada al barrio, llamada IPUC. Y bueno, 
comenzaron a evangelizarlo y él comenzó a asistir, como cualquier persona que 
viene a asistir a una iglesia, y él se fue enamorando, enamorando de las cosas de 
la iglesia y de Dios, hasta que un día él dice que está durmiendo y escucha una 
voz, como en un sueño, que lo llenaba todo y le dijo: José Daniel, apresúrate que 
se te hace tarde para el bautismo. Mi papá se levanta temblando, llorando y se 
arrodilla, y él ahí no sé qué proceso de conversión vivió, vivió o sufrió, no lo sé, 
pero él se levantó de una al día siguiente temprano y fue a hablar con el pastor para 
que lo bautizara. El pastor le dice: bueno, vamos a hacer clases bautismales 
primero. Duró por ahí alrededor de seis meses tomando clases bautismales y él fue 
el primero en entregarse, se bautizó y por el otro lado, mi mamá duró como un año 
y algo, dos años, no sé, yo estaba muy pequeño, tenía por ahí unos tres años, y 
luego desde ahí comencé ya en la iglesia, me llevaban a la iglesia, desde pequeño 
comencé a enfocarme a la música. Yo me acuerdo de que yo pasaba adelante a 
cantar especiales70, cantaba un coro por cada domingo y tenía por ahí como cuatro 
o cinco años. Me gustaba vestir como los pastores porque vestían elegante, bien 
presentados; así que mi papá me compró una corbata que tiene un ganchito y se 
pega ahí y yo usaba unos zapatos que ya me quedaban pequeños, pero eran unos 
zapatos clásicos y yo caminaba…no sé ni cómo hacía, pero bueno, por querer 

 
70 Cantar un especial significa preparar una canción para adorar a Dios. Esto puede hacerse de manera espontánea 
o a petición del pastor de la iglesia y se hace en el púlpito en el momento que le sea permitido pasar a la persona 
a hacerlo. Hay momentos donde se preparan especiales que pueden ser cuando son días de Misiones y se ora 
específicamente por alguna misión en otro país, por ejemplo, o en cultos especiales que no sean parte de los que 
se celebran de manera regular. Esto, sin embargo, no es condición para hacer especiales. Los especiales pueden 
hacerse en cualquier momento.  



 182 

verme como los hermanos de la iglesia hacía eso y aún me visto así. (Entrevista 
Andrés B., 27 de marzo de 2023, Barcelona).  
 
 

La producción del hábitus cristiano no solo implica la interiorización de formas aprendidas, 

sino también su exteriorización: gestos, palabras y prácticas que expresan públicamente la fe. 

En la viñeta anterior, Andrés relata cómo su padre inicia un proceso de conversión tras ser 

evangelizado por un pastor de una iglesia recién llegada al barrio mediante la cual se busca 

“ganar almas” y hacer crecer la comunidad por medio del trabajo pastoral y misionero, 

experiencia que él describe como un “enamoramiento de Dios”. Posteriormente, su padre tiene 

un sueño en el que Dios le advierte que se está haciendo tarde para el bautismo, lo que lo 

impulsa a comenzar las clases bautismales. Su madre, por su parte, atraviesa un proceso 

paralelo que culmina con el bautismo de ambos y la incorporación de Andrés a esta nueva fe 

familiar y la iglesia.  

Este ejemplo muestra que la socialización religiosa no se limita a la infancia, sino que 

también puede ocurrir –y de hecho ocurre con frecuencia– en la adultez, a través de 

experiencias personales intensas, vínculos afectivos, o eventos extraordinarios como sueños, 

enfermedades o crisis. En estos casos, la decisión de ser cristiano implica no solo la adopción 

de nuevas creencias, sino el reaprendizaje de prácticas corporales, emocionales y discursivas 

que permiten al sujeto reconfigurar su identidad en clave cristiana. Así, el hábitus religioso 

puede formarse también en etapas más tardías de la vida, activando un proceso de 

incorporación y reorientación del cuerpo, de afectos y de la conducta cotidiana.  

Así mismo, a partir del sueño del padre de Andrés y de la necesidad que creó en él de 

bautizarse, vemos que el dispositivo de la iglesia tiene formas de ser efectivo tanto en la 

enseñanza como en el convencimiento de acercarse a Dios porque puede apelar a las 

necesidades que las personas tengan en ese momento. Este sistema se mantiene a través del 

evangelismo71, pero también de las clases bautismales, como Andrés menciona, o de otros, 

 
71 El ministerio del evangelismo es un ministerio fundamental para la promoción de la fe dentro de la iglesia. 
Tiene que ver con la construcción de este “ejército” de Dios que se menciona a menudo en los cultos y que 
pretende “liberar a las personas del pecado y la enfermedad que provoca el estar apartado de Dios” (Notas de 
campo, 2023). En Colombia, se realizan campañas de evangelismo puerta a puerta especialmente en los pueblos 
o ciudades pequeñas y se realizan en los barrios contiguos a las nuevas sedes para que la comunidad de los barrios 
se vaya familiarizando con la llegada de la iglesia, con el pastor líder de la sede y a través de megáfonos (como 
en Chile) se invita a la gente a asistir a los cultos. Esto no ocurre en Bogotá u otras ciudades grandes al estar la 
iglesia ya bastante consolidada. En la iglesia pentecostal en Barcelona se realizan campañas de evangelismo 
regularmente donde el grupo encargado de este ministerio sale a predicar la palabra, cantar, orar a plazas, parques 
o calles concurridas y a través de esta “megafonía” invitan a la gente a acercarse a la iglesia. También se realiza 
en lugares cercanos a la sede de la iglesia. Sin embargo, en algunos casos, se realizan sesiones de evangelismo 
más espontáneas durante trayectos de metro donde los jóvenes predican, cantan y entregan folletos para invitar a 
las personas a ir a la iglesia.  



 183 

como los cultos de enseñanza, el ayuno o la oración. Esto nos muestra que la iglesia como 

institución tiene una gran influencia fuera de sus muros y que a través de este proceso y 

“campaña” formativa y de expansión no solamente se enseñan técnicas o disposiciones 

corporales o emocionales, sino también se entrega conocimiento doctrinal y una ética y moral 

particular que permite que las personas se introduzcan e integren eficazmente dentro de la 

institución y se sientan parte de ella. 

 

2. Aprendizaje de una estética “cristiana”  
 

 
La construcción del hábitus cristiano no solo implica la incorporación de prácticas corporales, 

afectivas y discursivas, sino también el aprendizaje de una estética específica que distingue y 

visibiliza la pertenencia al grupo. La manera de vestir, arreglarse o presentarse ante los demás 

se convierte en una dimensión clave de esta identidad religiosa, regulada tanto por normas 

explícitas como por expectativas compartidas dentro de la comunidad. Además, la forma de 

vestir característica de los pentecostales funciona como “una declaración a otros pentecostales 

de que el creyente está dispuesto a sacrificar todas las nociones de moda o estilo por nociones 

de “santidad” (Lawless, 1983: 88). Después de que los padres de Andrés se convierten y 

comienzan a asistir a la iglesia, él también empieza a participar activamente: canta especiales 

los domingos y adopta una forma de vestir formal, con traje, corbata y zapatos “para lucir como 

los hermanos de la iglesia”. Al final de su relato menciona que, aún hoy, mantiene ese estilo. 

Esto revela cómo el hábitus cristiano también se expresa a través del cuerpo vestido, mediante 

una estética que comunica devoción, modestia y pertenencia. 

En el testimonio de Lorena, observamos cómo esta dimensión estética 

del hábitus cristiano también se entrelaza con vivencias personales profundamente arraigadas. 

Ella relata que sus complejos físicos influyeron en su resistencia inicial a los cambios que 

implicaba ser cristiana e ingresar a la iglesia de manera más formal. En su iglesia, según 

explica, existen estándares “radicales” sobre la forma de vestir y de presentar el cuerpo, lo que 

convirtió la adecuación a esta estética en una fuente de conflicto interno. Su experiencia revela 

que el aprendizaje de la estética cristiana –y del mismo proceso de devenir cristiano– no es solo 

un proceso externo de adecuación, sino también un terreno donde que se negocian emociones, 

inseguridades y la propia concepción de sí mismo. Así, el control sobre la apariencia se 

convierte no solo en una expresión visible de pertenencia religiosa, sino también en un espacio 

de lucha íntima por encarnar los valores del grupo sin perder la integridad individual. 



 184 

 

Total, que empezaron a pasar los días y mi mamá me veía que yo no estaba bien. 
Entonces ella un día me cogió y me dijo: Lorena, si usted siente que debe seguir 
pintándose, si usted siente seguir vistiéndose así, hágalo. Hágalo porque eso no es 
con tus fuerzas, es el Señor el que va tratando. Y yo me quedé así sorprendida y 
eso me dio como una paz, ¿no? Y yo misma agarré mis pinturas, me pinté los ojos 
y me fui para la iglesia…(Entrevista Lorena S., 8 de agosto de 2023, Barcelona).  

 

En esta viñeta del relato de Lorena, la figura materna emerge como una mediadora clave entre 

las exigencias normativas de la comunidad religiosa y el proceso interno de transformación que 

vive su hija. Al validar sus emociones y darle permiso para seguir maquillándose o vistiéndose 

según cómo se sintiera bien, su madre introduce una interpretación más flexible que se aleja de 

la imposición inmediata de las normas estéticas de la institución religiosa. Este gesto de 

contención y apoyo emocional no solo le brindó a Lorena una sensación de tranquilidad, sino 

que también le permitió continuar su tránsito hacia ser cristiana de manera más orgánica, sin 

renunciar abruptamente a su forma de expresión corporal. Desde esta perspectiva, 

el hábitus cristiano no se impone de manera uniforme, sino que puede ser incorporado de 

manera progresiva, a través de procesos de negociación que facilitan una integración y 

asimilación más genuina a la comunidad. 

Este aprendizaje estético tiene marcadas dimensiones de género. En el testimonio de 

Lorena que veíamos más atrás, por ejemplo, se muestra cómo este aspecto fue especialmente 

significativo en su proceso de conversión: adoptar una nueva forma de vestirse –sin joyas, 

maquillaje ni prendas consideradas inapropiadas– lo cual representó un obstáculo emocional y 

simbólico para entregarse por completo a Dios. La cuestión de la estética aparece con 

frecuencia, sobre todo en los relatos de mujeres, quienes narran cómo debieron dejar atrás sus 

preferencias personales de vestimenta para adoptar una imagen más “acorde” con los valores 

y normas del hábitus cristiano que se espera dentro de estas iglesias. Salma, una mujer chilena 

originaria de un pequeño pueblo Melosilla, que actualmente vive en Valparaíso miembro de la 

iglesia en esta ciudad y que llegó al evangelio en su adultez, me cuenta durante una de nuestras 

charlas sobre su experiencia en este tema ligándola al concepto de obediencia. 

 

Laura: …Y como usted conoció a Dios ya en su adultez, a diferencia de otros que 
nacieron ya en familias cristianas, ¿cómo ha sido para usted la cuestión de la 
vestimenta y el maquillaje? 
Salma: Pues eso uno lo va aprendiendo desde que llega a la iglesia la primera vez 
y tiene que ir obedeciendo, más bien. Eso se va dando solo…Como ejemplo, yo 
usaba jeans anteriormente y me gustaban harto, pero allá era mal visto y cuando 



 185 

iba con los jeans pues me miraban raro las otras hermanas y a veces uno que otro 
caballero. Así que un día simplemente me los saqué y nunca más volví a 
ponérmelos porque ya no podía…porque estaba mal. Ahora ya no me gustan, pero 
eso fue difícil. Y el cabello también…a mí me gustaba llevarlo debajo del hombro, 
así que lo cortaba a veces, pero como allá nos dicen que uno no debe cortar su 
cabello porque su cabello es como un velo, como que la protege, entonces pues no 
lo corto. No es que lo exijan, sino que va en la obediencia de uno hacia lo que dice 
Dios, lo que nos dicen los pastores que no deberíamos hacer porque no está en la 
biblia. Y la pintura [el maquillaje], pues eso sí que ni hablar, la pintura es para otras 
cosas y eso no lo necesitamos porque si Dios nos hubiera querido pintadas o con 
cabello en el frente corto pues nos hubiera hecho así, pero no. Para mí es fácil 
porque no me gustaba la pintura en mi cara…Igual hay muchas [mujeres] que yo 
también he conocido que van con vestido y como corresponde a la iglesia, pero 
salen de la iglesia y llegan a la casa y se visten con lo que ya habían dejado y eso 
es desobediencia porque no puede ser que solo se vistan como deben hacerlo para 
ir a la iglesia y después se olvidan. Eso está mal. Entonces, siempre hay un 
pantaloncito, su pintura guardada por si acaso y es ahí cuando no hay obediencia y 
hay desorden también. A nosotros nos han enseñado que si obedecemos en esas 
cosas eso es bueno para uno y es sano. (Entrevista Salma C., 8 de febrero de 2021, 
Valparaíso). 
 
 

El entrenamiento ritual del cuerpo, del que hablamos anteriormente como parte fundamental 

en la producción del hábitus pentecostal cristiano, transforma tanto la relación con el propio 

cuerpo como las formas en que este debe ser llevado y presentado. En el caso de las mujeres, 

se espera que vistan faldas, sin escotes ni prendas que muestren demasiada piel, y que eviten 

el uso de maquillaje, joyas o colores llamativos. Además, deben llevar el cabello largo, natural 

–sin tintes– y suelto, sin recogerlo. Para los hombres, en cambio, se prescribe el uso de traje, 

camisa y corbata; su cabello debe estar corto, bien peinado y completamente libre de vello 

facial, ya que bigotes o barbas no son aceptados. Estos elementos estéticos no solo responden 

a normas internas de la comunidad, sino que, como observa Sirimarco (2011) en su estudio 

sobre los ritos de paso en la policía, “pueden funcionar como marcas de identidad de esta 

liminalidad”; particularmente, el control sobre el cabello —o más precisamente, la renuncia a 

la posibilidad de decidir cómo llevarlo— forma parte de ese proceso de “mortificación del yo” 

que Goffman (2010) describe como característico del ingreso a ciertas instituciones. 

Desde una perspectiva foucaultiana, podríamos decir que estas regulaciones estéticas 

funcionan como tecnologías de poder que disciplinan el cuerpo y lo moldean según una norma 

moral y espiritual específica (1988). El cuerpo no solo es marcado externamente, sino que se 

convierte en un soporte visible de una subjetividad creyente, en donde las formas de vestir, 

moverse y adornar el cuerpo son la expresión concreta de obediencia, humildad y 

transformación interior. En este sentido, la estética cristiana pentecostal actúa como un 



 186 

dispositivo de control y autoformación, donde el cuerpo es al mismo tiempo objeto y medio de 

la fe. 

El aprendizaje de la estética cristiana conlleva una moralización del cuerpo, tanto de 

mujeres como de hombres, sometiéndolo a una vigilancia constante por parte de la comunidad. 

Esta vigilancia regula no solo la vestimenta o el cuidado personal, sino también las formas de 

llevar el cuerpo en lo cotidiano, actuando como un mecanismo de control social y religioso. 

Las expectativas de género juegan un papel central en este proceso: las normas sobre cómo 

vestirse, peinarse o presentarse recaen con mayor intensidad sobre las mujeres. Como señalan 

algunas mujeres entrevistadas, si una mujer se viste “como las mujeres del mundo”, puede ser 

vista como una “simpatizante” y no como una verdadera creyente. En el caso de los hombres, 

no ocurre lo mismo. Por ello, las mujeres deben prestar especial atención a su apariencia, 

evitando todo aquello que pueda interpretarse como vanidad, provocación o falta de 

compromiso espiritual. 

Este tipo de regulación estética puede entenderse, siguiendo a Mary Douglas (1996), 

como una forma de mantener el orden simbólico a través del cuerpo: lo que está fuera de lugar 

–ropa inapropiada, maquillaje, joyas– se convierte en una amenaza al orden moral del grupo. 

Desde otra perspectiva, Judith Butler (1990) ha mostrado cómo las normas de género no solo 

regulan comportamientos, sino que se reiteran performativamente a través de actos corporales 

cotidianos, produciendo y reproduciendo lo que se considera el “género adecuado”. En este 

contexto, las mujeres pentecostales son interpeladas por una doble norma: deben encarnar tanto 

el modelo de mujer cristiana como la feminidad reglamentada por su comunidad. Recuerdo, en 

relación con esto, una comida en la sede de la iglesia Barcelona Segunda, cuando aún se 

encontraban en el local de Vilapicina. Durante la conversación en la hora de la comida, surgió 

un comentario sobre Lucía, una joven colombiana recién llegada tanto a Barcelona como a la 

iglesia. Varios miembros hombres bromearon acerca de cómo iba vestida, lo cual revelaba, 

aunque en tono ligero, el nivel de observación al que están sometidos los cuerpos femeninos y 

cómo la apariencia se convierte en signo de pertenencia, corrección moral o desviación del 

grupo. 

 

Después del culto fuimos al lado de la cocina para tomarnos el ajiaco que habían preparado 
hoy y que estaban vendiendo a los hermanos de la iglesia. Me di cuenta de que Lucía estaba 
en la cocina revolviendo una olla gigante con una cuchara de palo. Estaba sudando y estaba 
envuelta en una gran sábana que luego me di cuenta de que era una especie de chal con 
botones. Cuando la vi pensé ¿por qué no se quita el chal? Porque de esas ollas de la sopa salía 
mucho humo, y las demás –Valeria y Paula– sí estaban sin chaquetas o nada que las 



 187 

cubriera…Nos sentamos en una mesa donde estaban todos los chicos de Santander, que se 
conocen desde Colombia y a mi derecha se sentó Christopher, el esposo de Camila. Comimos 
nuestro ajiaco y de última vino a sentarse Lucía, que aún seguía con el chal encima…Valeria 
le dijo “oye, Lucía, quítate esa cosa de encima”, pero ella estaba súper apenada 
[avergonzada] y se puso un poco roja. Los otros chicos se empezaron a reír mientras decían 
“no, es que no puede mostrar tanto…”. Lucía tuvo que justificarse con mucha pena 
[vergüenza] y explicarnos que debajo llevaba un vestido muy ajustado, que no cubría su 
espalda ni sus hombros y que por eso no se lo podía quitar. Mientras decía eso me miró con 
incomodidad…Después de eso Christopher dijo “no, no, no. No le digan que se lo quite porque 
van a decir: ¿quién es esa simpatizante?”. Todos los chicos se empezaron a reír menos Lucía, 
por supuesto, y todas las que estábamos ahí. Ella comió muy rápido, aún con el chal, dándose 
aire con las manos de vez en cuando, terminó de comer, se levantó sin decir nada y se fue. 
(Notas de campo, Barcelona, junio de 2023).  
 

Después de ese momento, comprendí que, dentro de esta comunidad, una mujer cristiana se 

diferencia de una mujer “mundana” –o “simpatizante”, como la llamó Christopher– 

principalmente por su manera de vestir. Es el primer indicador visible de pertenencia y 

compromiso. Los comentarios en tono burlesco que hicieron los jóvenes hombres en la mesa 

estaban profundamente ligados a este régimen de control y vigilancia sobre el cuerpo femenino, 

una práctica que es específica de este espacio religioso, pero que también refleja lógicas más 

amplias del sistema patriarcal en el que vivimos. No se trata únicamente de una incomodidad 

ante cierta forma de vestir, sino de una transgresión a las normas de presentación que han sido 

instituidas como parte del código estético cristiano. El no ajustarse a este código no solo genera 

incomodidad, sino que es leído como una falta de obediencia, de entrega, o incluso de 

moralidad. Este tipo de vigilancia constituye, como diría Bourdieu (1979), un mecanismo de 

distinción dentro del campo religioso porque permite reconocer y clasificar a quienes “visten 

como corresponde” y a quienes no, funcionando, así como una forma simbólica de validación 

y exclusión. 

Este control social, que contribuye directamente a la formación del hábitus cristiano, se 

refuerza a través del contacto cotidiano con otros miembros de la comunidad, mediante la 

observación, los comentarios y el juicio implícito o explícito. Para las mujeres, adherirse a estas 

normas estéticas se convierte en una forma de demostrar públicamente su obediencia, su 

compromiso y su pureza espiritual, como decía Salma al final de su relato. Esta estética no solo 

define una apariencia externa, sino que delimita los comportamientos aceptables dentro de la 

comunidad, moldeando la moralidad, la conducta y la autoimagen de quienes participan en ella. 

Desde la perspectiva de Michel Foucault (1975), este tipo de vigilancia puede 

entenderse como parte de una red de mecanismos disciplinarios que moldean los cuerpos y las 

conductas, haciendo que las personas se autorregulen constantemente. El cuerpo se convierte 



 188 

entonces en un lugar de inscripción de normas morales y religiosas, y la estética, una forma 

visible de disciplina interiorizada. 

La cita de Salma que analizamos anteriormente nos invita a reflexionar sobre la tensión 

entre lo público y lo privado en la experiencia religiosa, revelando una diferencia entre la 

obediencia externa y la resistencia interna. Esta misma tensión aparece también en el 

testimonio de Lorena —como veremos más adelante—, cuando describe el conflicto entre 

comportarse de “manera cristiana” y su dificultad para desprenderse de lo que llama “ataduras 

mundanas”. Salma mencionaba que algunas mujeres adoptan una vestimenta aceptable dentro 

de la iglesia, pero que, en privado, se despojan de esas normas, actuando de forma distinta 

cuando no se encuentran bajo la mirada comunitaria. Esta dualidad no se limita al ámbito 

estético, sino que refleja una dimensión más amplia del devenir cristiano, marcada por dudas, 

ambivalencias y rupturas. Ser cristiano implica una vigilancia constante del cuerpo y del alma, 

pero también momentos de incertidumbre sobre si se está transitando el camino correcto o 

cumpliendo el plan divino. En ese contexto, “aceptar” vestirse de manera “correcta” no es solo 

una cuestión de apariencia externa, sino una forma de integración simbólica y de legitimación 

dentro de la comunidad. Vestirse conforme a las normas es ser reconocido como creyente 

auténtico, evitando ser percibido —como apuntó Christopher— como un “simpatizante” o, 

peor aún, convertirse en objeto de burla y exclusión. 

Aquí resulta pertinente retomar el trabajo de Victor Turner (1969), quien al estudiar los 

rituales de los Ndembu en Zambia, introdujo el concepto de communitas para describir los 

momentos de intensa conexión social y emocional que emergen en los rituales de paso. Sin 

embargo, Turner también señaló que esta communitas convive con estructuras que generan 

tensión entre inclusión y exclusión, tanto a nivel individual como colectivo. En el caso de las 

comunidades pentecostales que analizamos, los rituales cotidianos –como el vestir, el orar o el 

asistir al culto– también producen formas de communitas, donde se expresa una fuerte 

pertenencia grupal. Pero esta pertenencia está atravesada por jerarquías, normas y mecanismos 

de control que marcan quiénes son incluidos plenamente y quiénes ocupan un lugar liminal. En 

ese sentido, el acto de vestirse “como corresponde” funciona como una performance de 

integración, pero también como una tecnología de disciplina que regula el acceso al 

reconocimiento dentro del grupo. 

Por otro lado, los hombres que asisten a la iglesia vestidos de manera informal no son 

objeto del mismo tipo de señalamiento que recibió Lucía por llevar un vestido ajustado que 

dejaba ver sus brazos y hombros. Durante el tiempo que asistí a distintas iglesias era común 

observar a hombres usando prendas consideradas informalmente “inadecuadas” —jeans, 



 189 

camisetas, zapatillas— sin que eso generara juicios o críticas. A diferencia de las mujeres, no 

parecían estar sometidos al mismo escrutinio estético ni a las mismas expectativas de 

presentación corporal. 

Esta asimetría revela una lógica marcadamente patriarcal en la construcción y vigilancia 

del cuerpo femenino dentro del espacio de la iglesia. Como han mostrado estudios sobre género 

y religión (Woodhead, 2007; Mahmood, 2005), el cuerpo de las mujeres creyentes tiende a ser 

percibido como portador de un potencial desestabilizador –concebido como sagrado y profano 

a la vez, a diferencia del de los hombres– que requiere regulación constante, en nombre de la 

humildad, la obediencia o la pureza espiritual. Así, la vigilancia sobre la vestimenta se 

convierte en una práctica de control que refuerza no solo el orden moral del grupo, sino también 

las jerarquías de género que lo atraviesan. En mi propia experiencia etnográfica, esta vigilancia 

se hizo palpable cuando, por ejemplo, asistía vestida con falda y de manera más “acorde” con 

las normas estéticas del grupo y solía recibir comentarios positivos y halagos. En cambio, al 

vestir pantalón o prendas consideradas menos “adecuadas”, se intensificaban las miradas 

inquisitivas, tanto de hombres como de mujeres, dejando entrever que la vestimenta se 

convierte en un signo moral, un marcador de obediencia y una herramienta de distinción 

simbólica dentro de la comunidad (Bourdieu, 1979). 

 Vemos entonces que la producción del hábitus cristiano no solamente es una cuestión 

individual sino más bien un proceso dinámico y colectivo que está fuertemente influenciado 

por la idiosincrasia del lugar, la interacción constante con los demás miembros de la iglesia, la 

doctrina de la institución y las enseñanzas tanto de la familia como del pastor que varían 

también respecto del género. Así, el cuerpo deviene en el escenario privilegiado de las 

tensiones entre la fe, la normatividad cristiana y las identidades –y estereotipos– de género que 

muestran cómo las técnicas y disposiciones corporales, las prácticas rituales y estéticas 

aprendidas son símbolos tanto de una creencia como de una identidad individual y colectiva. 

  



 190 

3. Experimentar una crisis para ser cristiano 

 

Uno de los elementos centrales que promueve el pentecostalismo es la idea de una 

discontinuidad radical con la vida anterior (Robbins, 2010). El camino para ser un buen 

cristiano implica un cambio de vida radical, lo que genera tensiones y, en ocasiones, conflictos 

internos o con el entorno, ya que es tanto un proceso individual como comunitario (Asamoah-

Gyadu, 20009). El devenir cristiano, en ese sentido, se presenta como un quiebre profundo con 

el pasado, en el que ciertas experiencias cotidianas, anteriormente vistas como dificultades, 

pasan a ser interpretadas como pruebas o llamados de Dios. El trabajo de Birgit Meyer 

sobre sensational forms entre los pentecostales de Ghana también da cuenta de estas rupturas 

en las historias de vida, donde los procesos de cambio implican una transformación integral de 

la persona (Meyer, 2009; Robbins, 2010; Montañés, 2015). Estas rupturas no se limitan a un 

cambio de práctica religiosa, sino que conllevan una reconfiguración de la identidad personal 

y social. Convertirse no implica simplemente pasar de una iglesia a otra, sino adoptar un nuevo 

estilo de vida que requiere aprender a ver e interactuar con el mundo desde una lógica cristiana. 

Esto conlleva dejar atrás prácticas y creencias anteriores y asumir nuevas convicciones, 

comportamientos y formas de relacionamiento que se alineen con la doctrina pentecostal. 

A lo largo de este apartado mostraré cómo las narraciones de algunos pentecostales 

suelen reinterpretar los momentos difíciles de sus vidas como parte del “plan de Dios”; un plan 

que deciden aceptar para mostrar obediencia, agradecimiento y sacrificio a Dios. Estos 

momentos críticos –crisis, enfermedades, pérdidas, accidentes o conflictos familiares– no solo 

legitiman su conversión, sino que también justifican su rol dentro de la iglesia como pastores, 

líderes o simplemente como miembros (ejemplares) de la iglesia. En el pentecostalismo, estas 

experiencias no son simplemente obstáculos superados, sino testimonios vivos de la obra 

transformadora de Dios. Los momentos de crisis son vividos como “momentos únicos” en los 

que Dios se manifiesta, pone a prueba la fe del creyente, lo llama al servicio o interviene de 

manera sobrenatural, alterando el curso de su vida. En estas narrativas también aparece la figura 

del misionero pentecostal como un modelo ideal de hombre elegido por Dios y por la 

institución eclesial para liderar y guiar a la congregación por el “buen camino”. De ahí la 

importancia de mostrar que se ha dejado una vida “sin sentido” para construir una vida íntegra 

en Dios, marcada por el servicio, la obediencia y la responsabilidad hacia sí mismo, la familia 

y hacia la comunidad. 

Los momentos de crisis aparecen en diversos ámbitos de la vida: el trabajo, la familia, 

las amistades. En el caso de algunos hombres –muchos de los cuales más tarde se convierten 



 191 

en pastores– estas rupturas suelen estar relacionadas con el abandono de hábitos “malsanos” o 

“pecaminosos”, como el alcoholismo, la drogadicción o la violencia intrafamiliar. En el caso 

de algunas mujeres, era común escuchar que se acercaron a Dios con la esperanza de salvar su 

matrimonio o su familia, frente a situaciones de abuso, abandono o problemas económicos 

provocados por sus parejas. 

Estas crisis se interpretan como desafíos enviados por Dios para probar la fe de las 

personas. Muchos creyentes viven estas pruebas como periodos de oscuridad que, con el 

tiempo, les permiten “ver con claridad” el llamado divino y reconocer su necesidad de 

salvación. Durante mi trabajo de campo, fue común que las personas destacaran estos 

momentos en sus relatos y cómo, gracias a la intervención de Dios, lograron superarlos. En el 

discurso pentecostal, la narrativa de conversión se estructura generalmente en dos partes: el 

“antes” y el “después”. El “antes” representa la vida en el “mundo”, sin Dios; el “después” 

simboliza el nuevo comienzo tras el encuentro con Dios. Esto no significa que la vida cristiana 

esté libre de dificultades, sino que ahora se cuenta con las herramientas espirituales para 

enfrentarlas. 

Dado que las crisis son diversas y personales, en este apartado presentaré algunos de 

los temas más recurrentes en los relatos de los creyentes: abandonos, accidentes, enfermedades 

de familiares, ataduras espirituales, depresión, problemas económicos, rebeldía o experiencias 

con entidades malignas. Estas categorías no son exhaustivas ni mutuamente excluyentes, pero 

ayudan a organizar los distintos relatos de transformación. Cada uno de estos momentos 

constituye una ruptura que los creyentes identifican como el punto de inflexión que los llevó a 

entregarse definitivamente a Dios. 

 

3.1. Las pruebas de Dios: rupturas, cambios y transformaciones 
 

 
Algunos estudios, como los de Herzog et al. (2020), muestran cómo se reinterpretan las crisis 

en distintas tradiciones religiosas, especialmente cuando las personas enfrentan enfermedades 

o pruebas físicas. A través de prácticas como la lectura de la Biblia o la oración, muchos 

creyentes logran encontrar alivio, sanación o consideran estas experiencias como productivas 

para su bienestar espiritual. En medio de momentos difíciles, estas prácticas pueden “promover 

catarsis o tranquilidad emocional” (Sharp, 2010; Herzog et al., 2020: 177). En el caso de las 

pruebas físicas, la enfermedad se experimenta en el cuerpo, entendido como un “sacrificio 

vivo” (Asamoah-Gyadu, 2019) que debe ser entregado a Dios para que sea él quien intervenga 



 192 

y sane. En el pentecostalismo, el cuerpo no es solo un receptáculo pasivo del dolor, sino un 

instrumento de la obra divina. Es Dios quien lo posee y quien, a través de él, manifiesta su 

poder. Según se interpreta en la Biblia, servir a Dios se convierte en una forma de proteger el 

cuerpo: “para así recibir las bendiciones de comida y bebida y protección contra la enfermedad” 

(DeAngelis, Bartkowski & Xu, 2019: 177). 

El concepto de teodicea encarnada (embodied theodicy), propuesto por T. P. Winfield 

(2021), permite comprender cómo los individuos resignifican el sufrimiento, encontrando en 

él una vía para darle sentido a su experiencia. El dolor o la enfermedad, en este marco, no se 

perciben necesariamente de forma negativa, como suele plantearse desde enfoques 

contemporáneos que asumen el dolor como algo indeseable (Morley, 2008; Williams & 

Monaghan [2004] 2013; en Winfield, 2021). En muchas religiones, el dolor ha sido 

históricamente utilizado como herramienta para superar el sufrimiento (Winfield, 2021), 

entendiendo que este no siempre se manifiesta de manera física ni está ligado a una enfermedad 

concreta, sino que puede surgir de situaciones difíciles en cualquier ámbito de la vida. Desde 

esta perspectiva, si un cristiano no se entrega “de manera correcta”, no cuida su cuerpo, su 

mente y su alma, o no vive “según los designios de Dios”, su cuerpo puede convertirse en el 

espacio donde se manifiestan enfermedades entendidas como consecuencia de “inestabilidad 

espiritual, carencia de fe en Dios y duda sobre la aceptación de Jesús como salvador” 

(Kamsteeg, 1998: 254). 

A menudo, cuando preguntaba a los creyentes qué los llevó a volverse cristianos, 

respondían con relatos personales o familiares en los que atravesaron momentos decisivos que 

les “revelaron” el poder de Dios. Leo, un joven colombiano de 25 años, cantante, activo y 

comprometido con su iglesia en Barcelona, me relató cómo comenzó el proceso de conversión 

de su familia tras el accidente que sufrió su hermano mayor en Barranquilla (Colombia), 

cuando aún era niño. En su narrativa, Leo afirma que aquel accidente “fue necesario” para que 

su familia pudiera presenciar el milagro de la sanación. A partir de ahí, decidieron entregarse 

al poder de Dios, quien —según él— “comenzó a darles solo frutos”. 

 

En nuestra familia sucedieron muchos episodios…por ejemplo, […] mi hermano 
mayor, él a la edad como de ocho años […] mi papá tenía su tienda, también 
trabajaba por otro lado, pero teníamos muchas dificultades económicas…En eso, 
mi hermano mayor estaba ayudando a mi papá a repartir unas canastas de gaseosas 
por el barrio y nosotros teníamos una cicla y una silla de carga, ¿sabes? De esas 
que tienen como una parrilla delante y una atrás. Mi hermano estaba llevando una 
caja de gaseosa adelante e iba pasando por una calle destapada. En ese punto, se 
explotó una botella y le cayeron los vidrios en un ojo. Ahí ya hay algo que marca 



 193 

esta vida cristiana…Entonces, a él se lo llevaron al hospital y lo que le ocurrió fue 
que tuvo una perforación en el ojo y el humor vítreo se le salió; es decir, a él no le 
quedó solamente la bolsita del ojo, sino que perdió la parte vital de su órgano…del 
ojo. Después de eso se lo llevaron para Valledupar…y claro, mi mamá se fue con 
mi hermano y mi papá se quedó conmigo, pero yo veía la angustia de mi papá; veía 
cuando mi papá se despertaba en las madrugadas a orar, a llorar, sufría y le pedía a 
Dios…A mi hermano le dieron el ojo por perdido, ¿sí? Pero entonces, mis papás 
después se lo llevaron a la iglesia porque estaban desesperados buscando una 
solución y todos [los de la iglesia] oraron por él, le pusieron las manos y sucedió 
un milagro. Entonces, ¿qué pasa? El ojo, digamos que se restauró después de unos 
días. No se restauró al cien por ciento porque tuvieron que seguirle haciendo un 
montón de cosas más, pero el ojo se restauró…ya no era un ojito, así como una 
bolsita, sino que ya tenía forma y pudo volver a ver. Sucedió el milagro. ¡Gloria a 
Dios! A partir de allí, como que mi papá y todos decidimos entregarnos más a Dios 
porque veíamos que sí había un poder allí, un milagro…todos creímos que había 
ese poder divino que nos curaba y hacía bien (Entrevista Leo S., 28 de julio de 
2023, Barcelona).  

 
 
En su relato, Leo describe con detalle la reacción de sus padres frente al accidente de su 

hermano: la preocupación, el llanto y las oraciones nocturnas de su padre, quien pedía a Dios 

por un milagro. Al no recibir una respuesta positiva por parte de los médicos, la familia decide 

acudir a la iglesia. Allí, la comunidad ora por el niño y realiza una imposición de manos, acto 

que, según Leo, resulta en la sanación de su hermano. Él atribuye la recuperación del ojo del 

niño a la intervención divina, que ocurrió como respuesta directa a la búsqueda de Dios. La 

acción colectiva de la iglesia –la oración y la imposición de manos– se convierte, en esta 

narrativa, en el punto de inflexión que lleva a la familia a entregarse completamente a Dios. 

Este episodio de curación del hermano de Leo, vivido como una manifestación tangible del 

poder de Dios, resignifica el accidente: lo que fue inicialmente una experiencia dolorosa es 

reinterpretado como un milagro. A partir de este evento, se desencadena una serie de 

transformaciones positivas en la vida familiar, entre ellas, el compromiso con la iglesia, el 

fortalecimiento de la fe y cambios favorables en el ámbito económico. 

Este tipo de relatos nos permite comprender cómo, en contextos religiosos como el 

pentecostalismo, el sufrimiento no se experimenta como un dolor vacío o simplemente 

negativo, sino que puede convertirse en un medio para la transformación espiritual. Como 

plantea T. P. Winfield (2021), “el dolor se vuelve un medio de comunicación divina o de 

transformación”, lo que da cuenta de cómo muchas personas creyentes interpretan sus 

aflicciones físicas y emocionales como parte de un propósito superior. En este sentido, el 

cuerpo enfermo o herido, lejos de ser visto únicamente como signo de debilidad, puede 

convertirse en instrumento de revelación. De manera similar, Turner (1969) señala que “las 



 194 

crisis o el sufrimiento revelan la posibilidad de una nueva perspectiva sobre el pasado y el 

futuro”, lo que en este caso se manifiesta en la conversión de toda una familia tras vivir una 

experiencia complicada que resignificó su trayectoria vital a través de un milagro divino. 

Uno de los aspectos más interesantes del relato de Leo es que el milagro o la intervención 

de Dios no se presenta como resultado exclusivo de la acción individual de su padre o de su 

familia, sino como una experiencia colectiva. Aunque Leo no lo expresa de forma explícita, es 

claro que fue la decisión de acudir a la iglesia, la oración comunitaria y la imposición de manos 

por parte de los miembros de la iglesia lo que permitió que, a través de ellos, Dios actuara para 

efectuar el milagro de sanación. La dimensión colectiva de este acto refuerza la idea de que la 

iglesia no solo es un espacio de reunión, sino un agente espiritual activo. Este evento crítico no 

solo fortaleció la fe de Leo, sino también la de toda su familia, llevándolos a involucrarse de 

manera más profunda en la vida cristiana. A partir de este punto, como él mismo relata, 

comenzaron a experimentar otros cambios que trascendían la sanación física de su hermano: 

transformaciones en la vida espiritual, familiar y económica, que interpretaron como señales 

del favor divino tras su entrega a Dios. 

 

algo empieza a cambiar en , Entonces a partir de eso que le ocurrió a mi hermano
nosotros, sobre todo en mi papá. Algo empieza a cambiar en mi papá. Y tiene un 
sueño, como una visión. O un sentir de parte de Dios de avanzar, de escalar, ¿no? 
Entonces, como mi papá siempre ha sido muy trabajador y tal…entonces como 
que buscando prosperar compró un negocio que estaba en quiebra en el mercado. 
Y pues, uno ve como el Señor obra en todas las cosas. Era un negocio en quiebra. 
Ahí pues hay un punto para la gracia del señor ¿no? Entonces mi papá tenía los 
dos negocios: tenía la tienda mercado que acababa de comprar y tenía la otra en el 
barrio. Y mi papá se venía todas las madrugadas aquí al mercado a…, bueno, a 
empezar a trabajar ¿no? Y bueno, tú preguntarás ¿qué negocio? Pues compró un 
granero, un abasto, no sé…Nosotros le hicimos un depósito en el que vendía arroz 
al por mayor y tal…Bueno, y así mi papá empezó a crecer, a crecer, a crecer y 
entonces ya la tienda no era necesaria. Todo esto gracias a Dios porque sin él 
hubiera sido imposible. Entonces mi papá y mi mamá empezaron a trabajar juntos 
en el mercado y como vivíamos muy lejos del mercado, nos mudamos de ahí de 
donde vivíamos del barrio, y nos fuimos para otro barrio muy bueno, mucho 
mejor…Mi papá empezó a crecer y a creer mucho más en Dios, nunca nos 
perdíamos cultos, apoyábamos en lo que fuera, ¿sí? Porque todo esto era Dios…no 

(Entrevista Leo S., 28 de julio de 2023, Barcelona).  era nadie más  
 
 

El milagro de sanación no solo trajo consigo la recuperación física del hermano de Leo, sino 

que desencadenó una serie de transformaciones más amplias dentro de la familia. Uno de los 

efectos inmediatos fue una visión o un “sentir” que, según Leo, su padre experimentó tras el 

milagro, y que interpretó como una guía divina para avanzar. Esta inspiración –que Leo 



 195 

atribuye directamente a Dios– lo llevó a tomar decisiones concretas, como la compra de unos 

locales en el mercado de la ciudad, lo cual le permitió una mejora significativa en la situación 

económica. Podríamos decir que la sanación física del hijo mayor no fue solo una experiencia 

personal, sino que actuó como un punto de inflexión para toda la familia, propiciando una 

forma de “sanación integral” que incluyó aspectos espirituales, emocionales y materiales. Leo 

también destaca la fuerte “ética del trabajo” de sus padres, la cual él vincula directamente con 

su fe en Dios. Esta ética, inspirada por su compromiso religioso, se tradujo en crecimiento 

económico, estabilidad familiar y una participación más constante y comprometida dentro de 

la iglesia. 

Para Leo, todos estos cambios fueron posibles “porque todo esto era Dios”. Es decir, no 

se trató simplemente de esfuerzo personal, sino de una respuesta divina ante el sufrimiento, 

reforzando la creencia de que la fe, el servicio y la entrega a Dios traen bendiciones concretas. 

Esta visión encaja con lo que David Martin (2001) ha descrito como el ethos pentecostal de 

autodisciplina y movilidad ascendente, donde la transformación espiritual va de la mano con 

una mejora en las condiciones de vida. De forma similar, Andrew Chesnut (1997) ha mostrado 

cómo, en contextos latinoamericanos, el pentecostalismo ha ofrecido no solo salvación 

espiritual, sino también una vía para enfrentar la precariedad mediante el trabajo, la 

responsabilidad y la esperanza en la intervención divina. En ese sentido, el incremento del 

poder adquisitivo de la familia de Leo fue vivido como un efecto secundario del dolor 

atravesado por el accidente y, al mismo tiempo, como una recompensa espiritual por haber 

confiado en Dios, profundizado en su relación con él y dejado que transformara sus vidas. 

Los momentos difíciles suelen motivar a las personas a buscar a Dios y a vincularse de 

manera más comprometida con la iglesia, en busca de apoyo emocional, transformación 

espiritual y sanación. Durante mi trabajo de campo en Chile, tuve la oportunidad de conversar 

con un grupo de mujeres cristianas, entre quienes una de ellas relató cómo una enfermedad la 

llevó a buscar la ayuda divina. En sus testimonios, estas enfermedades no son vistas únicamente 

como desgracias, sino que son resignificadas como pruebas enviadas por Dios para fortalecer 

su fe. Así lo expresaba Salma, en medio de una merienda que compartimos en enero de 2022 

en casa de una hermana de su congregación en Valparaíso. Salma, quien trabaja de manera 

informal vendiendo ropa y alimentos, había sido diagnosticada con cáncer. Esta experiencia 

marcó un antes y un después en su vida porque transformó profundamente su relación con Dios 

y su participación en la iglesia. La enfermedad, lejos de alejarla de Dios, la llevó a asumir su 

fe con mayor intensidad y a interpretar su situación como parte del propósito divino. 

 



 196 

Yo creo que todos pasamos por un proceso así difícil. No sé cómo se le puede 
llamar… ¿De prueba de fe? Porque yo igual tuve cáncer de cuello uterino. Me 
detectaron el cáncer y me hicieron un cono…Después tenía que estar en control 
todos los años, pero un día la doctora me dijo: usted va a tener que 
operarse…porque me había ramificado a otros órganos…Y yo cuando supe eso me 
dije ¡no! En esa época yo no estaba muy comprometida porque tenía muchas cosas 
en mi vida…Pero dije yo, es ahora o nunca…y me puse a orar mucho, leía la biblia, 
me acerqué más a la iglesia, iba con mi mamá, mis hermanas…sola con Dios. La 
doctora me dijo en otro control que tuve “búsquese entonces otro doctor”. Me 
recuerdo que ella se enojó y me dijo: búsquese un lugar donde se opere, un hospital, 
una clínica donde usted se quiera operar. Tiene que operarse porque si no se le va 
a ramificar más y se puede morir. Y con todo eso, yo le dije que no. Le dije que no 
me iba a operar porque sabía que Dios me iba a sanar…Le dije: Dios mío me va a 
sanar. Ella estaba muy enojada y me dijo: la próxima vez que la vea tiene que venir 
lista para lo peor…Después, como estaba yendo a la iglesia, ahí pedí oración a 
todos…, le puse una oración de mucha fe. Nadie sabía y eso fue entre él [Dios] y 
yo. Después de varios meses volví y cuando fui me tocó el control, los exámenes y 
yo no tenía nada. Ya había desaparecido todo. Ella me buscaba y me buscaba ese 
cáncer…Ella no entendía dónde estaba el cáncer que ella vio, los exámenes que me 
habían hecho…no entendía nada. La ramificación que ella vio ya no estaba. Y yo 
le dije: fue Dios que me sanó, ¿sí? Siempre debe tener fe. Ella no tenía fe y se 
quedó asustada y no hablaba nada. Después me buscaba con la máquina, buscaba 
dónde estaba el cáncer y no, hasta el día de hoy, pasaron años y años y no tengo 
nada. Entonces sería un milagro ¿no? A lo mejor Dios estaría sí…está ahí al ladito 
mío siempre desde ese cáncer. Yo digo que uno tiene que creer en Dios y creerle 
que lo va a sanar también en momentos así, pero…porque no es sólo creer, hay que 
creerle lo que nos mandó, las enseñanzas, confiar en él, en que él es el único que 
sana porque es para nuestro bien. Si al final uno se va por otro camino es mal de 
uno, ¿sí? Los perjudicados somos nosotros, si tomamos las malas decisiones tiene 
consecuencias como tuvo para mí no creer en él de lleno antes (Testimonio de 
Salma C. en el grupo focal realizado con mujeres de la iglesia, 25 de enero de 2022, 
Valparaíso).  

 
 
La historia de Salma puede entenderse en tres momentos clave. En primer lugar, ella misma 

reconoce que al inicio no estaba cerca de Dios, pues su vida estaba ocupada por muchas otras 

cosas. En ese contexto, interpreta lo que le ocurrió como una “prueba de fe”. El segundo 

momento comienza con el diagnóstico de cáncer, frente al cual decide no seguir un tratamiento 

médico convencional, a pesar de la gravedad que le advirtió su ginecóloga. En lugar de ello, 

opta por tratarse “espiritualmente”. El tercer momento es cuando, después de haber fortalecido 

su relación con Dios, de asistir con mayor frecuencia a la iglesia, orar por su enfermedad y leer 

la Biblia, recibe la noticia de que su cuerpo ya no muestra rastros de cáncer y ha sido sanada. 

Al final de su relato, Salma reflexiona los efectos de tomar malas decisiones –como no 

creer “de lleno” en Dios– trae consecuencias, como lo fue para ella la enfermedad. Así, 

resignifica su cáncer como una prueba enviada por Dios para poner a prueba su fe; y su 



 197 

sanación solo se hizo posible cuando ella decidió buscar a Dios con mayor compromiso. Salma 

enfrenta esta prueba no solo a través de prácticas individuales como la oración y la lectura 

bíblica, sino también mediante la participación en la vida comunitaria de la iglesia, donde pidió 

apoyo y fue acompañada en oración por una comunidad “de mucha fe”. Su recuperación fue 

vivida como un milagro que desafió las expectativas médicas –su doctora no podía creer que 

el cáncer hubiera desaparecido– y, al igual que en el caso de la familia de Leo, Salma interpreta 

esta experiencia como un proceso profundamente transformador que cambió su vida renovando 

su fe y su confianza en Dios como “el único que sana”. 

Después de este episodio, Salma se convirtió en una miembro más activa de la iglesia. 

Se bautizó por segunda vez y comenzó a vivir una vida “más cristiana”. Actualmente, es una 

de las líderes destacadas entre las mujeres de su comunidad y de su iglesia. Gracias a sus 

habilidades culinarias y de acogida, colabora en ocasiones cocinando algunos platillos para los 

miembros de su iglesia y recibe en su apartamento a pastores y miembros de la comunidad 

cuando se realizan eventos importantes. Además, lidera un pequeño grupo de mujeres con 

quienes se reúne casi semanalmente para compartir onces, leer la Biblia y conversar sobre sus 

vidas y experiencias de fe. 

Fuera del ámbito estrictamente de la iglesia, Salma también ha tejido una red de apoyo 

entre mujeres de su barrio. Junto con algunas vecinas organiza pequeños mercadillos 

informales de ropa en el aparcamiento del edificio donde vive, con el objetivo de fomentar la 

ayuda mutua. Muchas de estas mujeres no tienen ingresos propios, dependen económicamente 

de sus esposos y carecen de formación universitaria. Aunque esta red no está compuesta 

únicamente por mujeres cristianas, Salma la interpreta como un don de Dios porque gracias a 

ella ha encontrado “hermanas” que la han acompañado en momentos difíciles y compartido 

también momentos de alegría. A través de este tejido de relaciones solidarias, ha logrado 

generar pequeñas oportunidades económicas ofreciendo sus servicios de cocina, pastelería, 

arreglo de ropa, entre otros, que le permiten sostener su vida cotidiana. 

Este caso puede leerse a la luz del análisis de Elizabeth Brusco (1995), quien en su estudio 

etnográfico sobre mujeres pentecostales en Colombia mostró cómo la conversión religiosa 

ofrece a las mujeres una vía para ganar agencia dentro de los límites del modelo tradicional de 

género. A través de la disciplina moral, la responsabilidad económica y el compromiso con la 

vida comunitaria, las mujeres no solo transforman sus hogares, sino que también expanden su 

influencia en el entorno social. En este sentido, Salma encarna esta figura de la mujer 

pentecostal que, desde su experiencia de sufrimiento y sanación, despliega formas concretas 

de liderazgo, servicio y solidaridad que articulan lo religioso con lo cotidiano. 



 198 

Ahora bien, los pastores tampoco están exentos de atravesar pruebas que interpretan 

como parte de Dios. En sus relatos, también aparece con frecuencia la idea de que “Dios 

siempre llega en un momento de necesidad”, como me comentó el pastor Walter durante una 

conversación en Algarrobo (Chile), al contarme sobre la conversión de su familia en Ecuador. 

El pastor Walter era hasta inicios de 2025 administrador financiero de la Iglesia Evangélica 

Apostólica del Nombre de Jesús en Chile y pastor de la sede ubicada en Algarrobo, un pequeño 

pueblo costero de la región de Valparaíso, a unas dos horas de Santiago, que durante el verano 

recibe una gran afluencia de visitantes santiaguinos con mayor poder adquisitivo. Nacido en el 

cantón Paute, en la provincia del Azuay (Ecuador), en el seno de una familia humilde, su 

infancia estuvo marcada por situaciones dolorosas: el abandono de su madre y el alcoholismo 

de su padre. Según relata, fue su hermano mayor quien tuvo el primer encuentro con el 

evangelio mientras realizaba el servicio militar, gracias a la predicación de un pastor. A partir 

de ahí, el dolor vivido como familia se entrelaza con una experiencia espiritual que comienza 

a transformar su sufrimiento: la llegada de Dios a sus vidas. Este momento marcó el inicio de 

una transformación profunda que, según Walter, permitió que toda la familia encontrara gozo 

y alegría al comenzar a cumplir con la palabra de Dios. 

 

…A veces cuando no hay necesidad, pensamos que Dios ni siquiera existe; 
pensamos que lo tenemos todo. Entonces, el hecho importante es que tuve la 
tristeza o el dolor desde mi niñez que mi madre me abandonó como a los siete años. 
Ella me abandonó junto a mis nueve hermanos. Somos diez y, pues como todo 
niño, yo creo que llegué a tener un vacío en el corazón porque mi madre me dejó y 
me abandonó. Mi papá también se dedicó al alcohol; tomaba mucho, se embriagaba 
y eso era algo difícil para la etapa que estábamos viviendo en ese entonces y yo 
tenía a mi hermano mayor que tenía dieciocho años. Él se hizo responsable como 
un papá y comenzó a cuidarnos. Pero en ese tiempo a mi hermano que nos cuidaba, 
a él le llevaron al cuartel en Ecuador. Hubo un tiempo que todo mayor de edad lo 
llevaban al acuartelamiento para que cumpliera sus deberes porque estábamos, 
creo, que en guerra con el Perú o algo así. Entonces, mi hermano les pidió el favor 
que no lo llevaran porque él era el único sustento para nuestra familia, pero a pesar 
de eso lo llevaron y Dios tuvo un plan, un propósito que ahí en ese cuartel llegó 
alguien, un pastor, predicándole la palabra; hablándole que Jesucristo puede 
solucionar los problemas y puede llenar el vacío del corazón; y eso es lo que 
necesitábamos nosotros. Entonces, mi hermano es quien conoce primeramente el 
evangelio y él nos lo trasmite a nosotros como niños. Y, decir que ese fue un hecho 
importante para nuestras vidas porque eso llenó nuestro vacío, cambió nuestras 
vidas. Y se cumple la palabra porque dice ‘si tu padre y tu madre te dejaren, con 
todo –dice– Jehová te recogerá’. Entonces, eso a nosotros nos marcó un antes y un 
después porque la vida se volvió diferente para nosotros. Lo que antes era tristeza 
se convirtió en gozo […] es algo muy especial que llena el vacío del corazón. Eso 
nos ha mantenido hasta ahora: cambió nuestra familia, nos ha ayudado a todos 
nuestros hermanos, todos salimos adelante. Ellos ahora viven en Estados Unidos y 



 199 

bueno, tengo dos hermanos todavía en Ecuador (Entrevista Pastor Walter D., 12 de 
febrero de 2022, Algarrobo).  
 
 

El testimonio del pastor Walter nos muestra cómo el sufrimiento, particularmente en la 

infancia, puede abrir la puerta a tener experiencias con Dios. Su frase inicial “a veces cuando 

no hay necesidad, pensamos que Dios ni siquiera existe” revela una concepción donde la 

presencia de Dios se vuelve perceptible en momentos de crisis o dificultades. La ausencia 

materna y el alcoholismo paterno no solo son descritos como heridas personales, sino como 

condiciones que generaron un vacío existencial. Ese vacío, lejos de permanecer como un 

trauma sin resolución, se transforma en el punto de partida para una búsqueda espiritual que 

culmina en el acercamiento de toda la familia a Dios y paulatina conversión. Tal como plantea 

Rambo (1993), las crisis vitales suelen ser el contexto propicio para los procesos de conversión, 

ya que abren al individuo a nuevas estructuras de significado que antes eran inaccesibles o 

irrelevantes. 

En este relato, el decidir ser cristiano y convertirse no se limita a un cambio de creencias 

o de prácticas religiosas, sino que opera como un mecanismo de reparación. La cita bíblica que 

Walter menciona “si tu padre y tu madre te dejaren, con todo, Jehová te recogerá” resignifica 

su experiencia de abandono y le da un nuevo sentido: haber sido dejado por su madre no fue 

un hecho meramente doloroso, sino parte de un propósito divino. El acercarse a Dios y 

convertirse, entonces, aparece como un acto de sanación que le permitió reconstruir su 

identidad y le ofreció un nuevo marco de comprensión y de sentido o una re-narración del yo, 

en la que el pasado se reorganizó para sostener una identidad creyente coherente y 

esperanzadora (Stromberg, 1993). 

Un aspecto relevante del testimonio de Walter es la figura del hermano mayor, quien no 

solo asume el rol de padre sustituto, sino que también se convierte en el mediador espiritual de 

toda la familia. Es en el cuartel, durante el servicio militar, donde este hermano entra en 

contacto con el evangelio gracias a la predicación de un pastor. Este lugar no religioso, e incluso 

potencialmente hostil, se transforma en un espacio de revelación. A través de él, el mensaje de 

Dios llega al resto de la familia, lo que genera una transformación de toda la familia. Esto 

refuerza la idea de que la conversión no es solo individual, sino que muchas veces ocurre en 

redes familiares o comunitarias que se movilizan en torno a experiencias compartidas de dolor, 

como también ha sido documentado por Brusco (1995) en el contexto colombiano. 



 200 

Las trayectorias vitales de las personas dentro de estas iglesias se encuentran atravesadas 

por una convicción fundamental: solo cuando una persona se entrega sinceramente a Dios, 

cuando abre su corazón de forma genuina y decide seguir el camino de Dios es que puede 

experimentar su manifestación. Esta idea aparece reiteradamente en los relatos de conversión 

y sanación, como vimos en el caso de Salma, quien atribuye su curación al momento en que 

decidió “meterse con Dios de lleno”. Esta lógica espiritual, donde la disposición interior y la 

práctica activa de la fe permiten Dios actúe, también está presente en el testimonio de Karin, 

una mujer de 65 años, de Valparaíso y miembro de la iglesia pentecostal en Chile. Para ella, el 

proceso de conversión comenzó cuando decidió abrir su corazón y comenzar a practicar 

aquellas disciplinas espirituales que le permitirían conocer a Dios más profundamente. 

 
El proceso empieza cuando uno empieza a abrir su corazón al Señor, empieza a 
orar o empieza a leer la palabra y empieza a llegar a tu vida…empiezas a ver 
cambios en tu vida de manera personal; cosas que tú vas cambiando ¿me entiendes? 
Dios va primero empezando a obrar dentro de tu corazón, va transformando tus 
pensamientos, tu corazón y solamente cuando le abres el corazón a él, a partir de 
ahí es que empiezan a pasar cosas especiales (Entrevista Karin G., 18 de marzo de 
2022, Valparaíso).  

 
 
Karin nos señala que, según su experiencia, Dios comienza a actuar solo cuando hay una 

disposición previa de parte de la persona, una intención sincera de cambiar y un primer 

acercamiento a Dios, ya sea a través de la oración o la lectura de la Biblia, como ella misma 

menciona. Aunque en el discurso pentecostal es común afirmar que es Dios quien llama a las 

personas para que se unan a su iglesia, en la práctica, se espera que haya un gesto inicial de 

apertura por parte del creyente. Es decir, debe existir un interés activo y una búsqueda espiritual 

que permitan que la transformación comience ya que Dios no se manifestará en quien no tenga 

un corazón dispuesto. Una vez que el corazón se abre, Dios empieza a obrar desde adentro: 

transforma pensamientos, emociones y deseos.  

En este proceso, los creyentes no son agentes pasivos, sino participantes activos que 

deciden creer en la existencia de un poder superior y en su capacidad para intervenir en sus 

vidas. A partir de allí, “empiezan a pasar cosas especiales”. De manera similar a lo que vimos 

en el relato del pastor Walter —quien encontró sentido a su conversión a través del sufrimiento 

vivido en su infancia—, Karin también interpreta su acercamiento a Dios como una respuesta 

espiritual a una vida marcada por el dolor. Al continuar su historia, sugiere que estas crisis no 

son eventos breves ni necesariamente excepcionales, sino que pueden ser procesos prolongados 



 201 

de malestar existencial que, al encontrar en Dios una vía de salida, dan paso a una 

transformación profunda y sostenida, como narra a continuación. 

 
Cuando fue el cambio en mi vida, fue algo profundo, porque yo venía de una vida 
muy difícil, dolorosa, por decirlo así. Fue muy complicado para mí al inicio porque 
mi marido era alcohólico y los primeros años de mi matrimonio yo luchaba y 
luchaba para que cambiara, pero era imposible. Luché y luché mucho contra eso y 
Dios lo tocó y para mí fue todo felicidad después. Yo estaba cansada de luchar 
contra eso y cuando llegué a los caminos del Señor, gracias a que mi esposo pudo 
unirse conmigo para empezar a ir a la iglesia, pude encontrar la paz que yo 
necesitaba, encontré el amor, encontré la felicidad. Encontré todas esas cosas que 
me faltaban y Dios pudo cambiarme y transformarme, fue el momento en que Dios 
llegó a mi vida y fue todo lo que el Señor hizo en mi corazón para poder yo ir 
cambiando y sentirme y valorarme yo misma porque antes no lo hacía, antes no me 
valoraba, antes me sentía sola. Y cuando llegué al Señor fue todo lo contrario 
porque cambió mi vida y la de mi marido (Entrevista Karin G., 18 de marzo de 
2022, Valparaíso).). 
 
 

La historia de Karin muestra cómo su vida cambió profundamente a partir de su acercamiento 

a Dios. Desde el momento en que se casó, atravesó una etapa muy difícil, marcada por el 

alcoholismo de su esposo, con quien convivió durante años sin ver grandes cambios. Sin 

embargo, cuando él comenzó a acompañarla a la iglesia, todo empezó a transformarse. Karin 

relata que, tras años de luchar sola, no solo fue su esposo quien cambió, sino que ella misma 

quien comenzó a sentirse amada, valorada y en paz. La experiencia espiritual no solo trajo 

armonía a su matrimonio, sino que también le permitió resignificar su propio lugar dentro de 

la relación y dentro de la comunidad72.  

Estas historias comparten una estructura común: presentan un antes y un después 

claramente diferenciados. El “antes” marcado por la ausencia de Dios, por la oscuridad, el 

sufrimiento, las relaciones conflictivas o sin sentido, y una sensación de vacío. El “después”, 

en cambio, está lleno de esperanza, gozo, sentido de propósito, cambios personales, superación 

de dificultades y, sobre todo, un deseo de entrega y servicio a Dios. En ese tránsito, la vida 

cristiana es una oportunidad transformar la vida de manera integral para fortalecerse como ser 

humano. En el caso de Karin –como en el de Salma y otras mujeres con quienes hablé durante 

 
72 Durante nuestra conversación, Karin me confesó que, antes de convertirse al cristianismo, era tan tímida que 
no era capaz de hablar con nadie sobre temas personales. Le sorprendía poder compartir conmigo asuntos tan 
íntimos con naturalidad, y atribuía esta transformación a la obra de Dios en su vida: gracias a su fe, había adquirido 
una nueva seguridad para relacionarse con los demás, sin miedo ni vergüenza. Como en el caso de Salma, 
observamos aquí un proceso de empoderamiento que se produce a través de la fe. Conocer a Dios y entregarse a 
él permite, según sus propias palabras, liberarse de ataduras, miedos y cargas emocionales que antes parecían 
insuperables. 



 202 

el trabajo de campo–, esta transformación puede entenderse también como una forma de 

empoderamiento espiritual. Conocer a Dios les permite recuperar la voz, adquirir confianza y 

sentirse más fuertes para enfrentar las dificultades cotidianas. En estos casos, las mujeres ya no 

se sienten solas o desamparadas porque ahora tienen a Dios como guía y respaldo. Este tipo de 

fortalecimiento no es meramente interno, sino que también se expresa en la manera en que se 

relacionan con los demás, en cómo participan en la iglesia o en sus comunidades. 

Diversas autoras han mostrado cómo este proceso es común en mujeres cristianas en 

contextos similares. Elizabeth Brusco (1995), por ejemplo, lo analiza en Colombia y argumenta 

que el pentecostalismo ofrece a muchas mujeres una vía para reformular su lugar dentro del 

hogar, promoviendo un cambio hacia relaciones familiares más ordenadas y con mayor respeto 

hacia ellas. Aunque estas iglesias sostienen una moral conservadora en términos de género, en 

la práctica muchas mujeres encuentran allí recursos afectivos, espirituales y comunitarios para 

sentirse más escuchadas, más capaces y con mayor agencia. Bernice Martin (2003) también 

habla de esta “paradoja de género” en el pentecostalismo, al mostrar cómo, a pesar de las 

normas tradicionales, las mujeres pueden alcanzar espacios de reconocimiento, liderazgo y 

centralidad dentro de la vida religiosa. Así, más allá del dolor, el acercarse a Dios y fortalecer 

su relación con él, puede representar para muchas mujeres, un camino de reconstrucción de sí 

mismas, donde su subjetividad, su voz y su experiencia son finalmente valoradas. 

Podría pensarse que estos momentos de quiebre o crisis solo les ocurren a quienes no han 

conocido a Dios, pero lo cierto es que incluso las personas nacidas en familias cristianas no 

están exentas de vivir pruebas de fe. Muchas de ellas también atraviesan etapas de alejamiento 

de Dios y de la iglesia, especialmente durante la adolescencia o la juventud. Ese fue el caso del 

pastor Moisés, un chileno de 30 años que actualmente lidera una iglesia en Arica, en el norte 

del país. Aunque creció en un hogar cristiano, se apartó de Dios durante su juventud. Sin 

embargo, una experiencia vivida en 2017 marcó un punto de inflexión y lo llevó a “retomar el 

camino”. Este tipo de relatos, aunque a veces parezcan anecdóticos o pequeños, cobran un 

profundo significado para quienes los viven, ya que son interpretados como evidencia concreta 

de la intervención de Dios en sus vidas. Especialmente en las narrativas de los pastores, estas 

experiencias son centrales porque muestran cómo Dios actúa para buscar a quienes se han 

desviado y traerlos de vuelta a su voluntad. Son historias que no solo confirman la fe de quien 

las cuenta, sino que también buscan inspirar y dar testimonio a otros sobre el poder 

transformador de Dios. 

 



 203 

Recuerdo que estaba bebiendo con amigos, aún no era cristiano y una noche 
compartiendo con ellos, me acuerdo de que de repente se puso todo muy brillante, 
había una luz muy brillante. Recuerdo que hasta yo estaba hablando en otro idioma 
y Él (Dios) me miraba. Los otros me decían que qué era lo que yo estaba hablando 
y yo solo sentía que el Espíritu Santo me estaba hablando. […] Yo me había alejado 
de Dios y vivía en el mundo. Estaba en las drogas, en el alcohol y el Señor me libró 
y me sacó de aquel lugar. Restauró mi familia así que yo puedo predicar con mis 
propias vivencias en el Señor […] Es necesario que el hombre siga procesos, que 
tenga experiencias para que cuando tenga esa experiencia con el Señor, sepa de 
dónde el Señor lo sacó y, además, ¿quién va a anhelar estar en un lugar donde un 
día tuvo mucha tristeza, donde había puras cosas malas? En el Señor nosotros 
tenemos esa fuerza sobrenatural (Entrevista Pastor Moisés B., 10 de marzo de 2022, 
Valparaíso).  
 
 

El relato del pastor Moisés pone en evidencia cómo las crisis personales marcadas por el 

sufrimiento, la adicción o la desorientación pueden convertirse en el inicio de una experiencia 

transformadora profundamente espiritual. En su narrativa, el sufrimiento no es solo un 

momento o una sensación de la que él escapa, sino una condición necesaria para reconocer el 

poder salvador de Dios. Desde esta perspectiva, la crisis adquiere un valor casi pedagógico 

porque se convierte en un terreno fértil donde se revela la necesidad de salvación y donde se 

manifiesta, con más claridad, la gracia de Dios. Es precisamente el haber vivido en carne propia 

la oscuridad que la experiencia con lo sagrado para Moisés adquiere su verdadero peso ya que 

solo quien ha transitado por el dolor puede dar testimonio “con autenticidad” del alcance del 

poder de Dios. Así, el sufrimiento no invalida la relación con Dios o la fe, sino que la legitima 

y la potencia. 

En la iglesia pentecostal, la oralidad es fundamental y “viene por el oír”, como decía la 

frase del pastor Samuel todos los domingos para explicar la importancia de asistir al culto de 

enseñanza de los domingos. Este oír no significa solamente oír la palabra de Dios sino estar 

atento a las señales de Dios que, por supuesto, se manifiestan a través de las experiencias e 

historias de otros. Estas experiencias personales que las personas comparten a manera de 

testimonio durante las predicas o conversaciones más informales permiten generar empatía, 

identificarse con la historia que se cuenta y brindar esperanza a los que anhelan un cambio en 

sus vidas. Además, como se ha dicho, permiten ver que Dios es real y que sí puede obrar en la 

vida de las personas. Las experiencias que preceden a las decisiones sobre devenir cristiano y 

efectuar un proceso de conversión, suelen ser experiencias que involucran algún tipo de 

dificultad en la vida cotidiana.  

La siguiente historia es la del pastor Jorge, un hombre ecuatoriano oriundo de Guayaquil, 

de unos 60 años, que al momento del estudio servía como pastor obrero en Playa Ancha, un 



 204 

barrio de clase media baja en Valparaíso73. Jorge se convirtió al evangelio en su adultez, junto 

con su segunda esposa, cuando aún vivían en Guayaquil. Tiempo después, decidieron migrar a 

Chile tras vender todas sus pertenencias con la esperanza de empezar una nueva vida. Como 

ya eran miembros activos de la iglesia en Ecuador, al llegar a Chile se integraron rápidamente 

en la iglesia, y, debido a su compromiso y disposición, Jorge fue nombrado pastor obrero en 

Valparaíso tras algunos meses. Sin embargo, este cargo no implicaba ninguna retribución 

económica, y dado que no podían trabajar de forma estable por las normas de la iglesia, él y su 

esposa utilizaron los pocos recursos que traían consigo para comprar una casa –que también 

funcionaría como sede de la iglesia– y un auto antiguo que ya presentaba fallas. Cuando visité 

su hogar por primera vez, el lugar mostraba señales claras del esfuerzo económico que habían 

hecho, pero la vivienda no estaba en las mejores condiciones y sus ahorros se habían agotado 

por completo. 

En esa época, la iglesia que lideraban en Valparaíso no tenía una sede formal. Los cultos 

se realizaban en la sala de su casa y, más allá de un joven de 18 años que estudiaba en la ciudad 

y colaboraba con los aspectos técnicos de las transmisiones, no asistía nadie de forma 

presencial. La mayoría de los fieles seguía los cultos a través de Facebook entre amigos y 

conocidos de Ecuador, algunas familias en Valparaíso y otras en Algarrobo. Los pastores 

soñaban con el fin de la pandemia para poder abrir las puertas de su casa y recibir a más 

personas, ya que antes habían celebrado algunos cultos en una iglesia amiga que les prestaba 

su sede, pero debido a las restricciones sanitarias habían tenido conflictos con el Ministerio de 

Salud. Incluso, según Jorge, un vecino poco afín a la presencia de iglesias en el sector solía 

llamar a la policía al notar movimiento y ruidos. En retrospectiva, Jorge relataba que antes de 

conocer a Dios, cuando aún vivía en Ecuador y no formaba parte de la iglesia, llevaba una vida 

de excesos. Fue en un momento de crisis profunda, cuando sentía que había tocado fondo, que 

–según él– Dios lo encontró. 

A mí me gustaba la bebida, andar con jóvenes, las drogas, la mentira, la vida 
fácil…Uno piensa que esa es la verdadera vida. Uno se descarrila y ¿qué es lo que 
uno anda haciendo? Todo lo que a Dios no le agrada. Y, ¿por qué lo hace? Porque 
uno no se siente bien. Trabajaba de lunes a sábado, dejaba lo que me correspondía 
a mi esposa y me iba, volvía el domingo por la tarde sin dinero en el bolsillo. A los 
33 años empecé a sentir el peso de lo que era andar en esa vida trasnochada sin 
dormir, malhumorado, con problemas con mi esposa, mis hijos…Intenté muchas 
veces cambiar, leía la biblia, pero no entendía. […] Yo tenía muchos amigos…uno 

 
73 Esta obra a 2025 se encuentra cerrada ya que no fue exitosa. El pastor Jorge fue trasladado a otra misión dentro 
de Chile.  



 205 

vicioso… ¡del bajo mundo como le llaman! (Entrevista Pastor Jorge R., 11 de abril 
de 2022).  
 
 

En esta época, Jorge aún se encontraba casado con su primera esposa y sus hijos eran 

adolescentes. Sin embargo, él dice haber “tocado fondo” cuando llega a su casa y no encuentra 

a su esposa –quien se había marchado por la situación que vivían–. Unos años más tarde, Jorge 

conoce a Patricia, su actual compañera con quien se casó también en Guayaquil y quien él dice 

haberlo salvado de “seguir muerto en vida”. Mientras intentaba salir adelante de nuevo con su 

esposa, no dejó de tener problemas económicos ni con el alcohol, pero a pesar de esto, pudo 

crear una pequeña empresa de reformas y construcción porque había aprendido el oficio desde 

su juventud. Fue en medio de este contexto que él comenzó a acercarse a la iglesia con cerca 

de 40 años.   

 

Pero Dios me encontró justo en esos días cuando apareció una campaña en la 
esquina donde nosotros alquilábamos con mi esposa y le dije a mi esposa “ahí están 
los hermanitos. Vamos a ver qué pasa”. Me acerqué, escuché el testimonio del 
pastor y alguien se me acercó y me dijo “venga, siéntese”. Y yo dije “no, si sigue 
molestando yo me voy”. Por eso he aprendido que cuando a uno lo obligan no es 
bueno. Se fue el hermano y no me dijo más. Al siguiente día ya salí solito y como 
yo ya tenía sembrado el evangelio me senté y cuando era de cantar los coros, yo 
por debajo para que no me vean. Me daba vergüenza. Seguimos yendo a la iglesia, 
seguimos yendo solitos con ella [con Patricia]. Fuimos invitados a un culto especial 
al que llamamos misionero. El Señor empezó a tratar conmigo y yo lloraba y 
lloraba. Yo le decía al Señor “yo ya no quiero ser así, ya no quiero seguir esta forma 
de vida. Estoy cansado, estoy hastiado” porque, en realidad, el hogar sin Cristo es 
muy difícil. Porque no le digo que no hayamos tenido desentendimientos y que no 
hayamos pasado por momentos malos y muy fuertes, pero la diferencia es que 
ahora hay quien pelee por nosotros. En ese tiempo, yo no tenía quien peleara por 
nosotros. Entonces, en ese tiempo el que salía al frente era yo mismo y yo: mi ira, 
mi rabia, mi ego, mi hombría, mi machismo; y eso terminó. Entonces, ese día yo 
acepté a Jesucristo conmigo un 11 de agosto de 1999 (Entrevista Pastor Jorge R., 
11 de abril de 2022). 
 
 

Jorge experimenta una búsqueda personal de cambio a través del encuentro con Dios que se 

dio durante el culto misionero que narra. Cuando el Señor lo encuentra74 por medio de ese culto 

al que fue invitado y de la escucha de un testimonio, deja atrás los aspectos negativos de sí 

 
74 Es común escuchar en los relatos de las personas cristianas que Dios es el que busca a las personas y no al revés. 
Por ello, en los relatos de las personas el “plan de Dios” aparece a menudo para justificar la presencia de las 
personas en la iglesia. En mi caso, las personas de la iglesia me solían decir que la realización de mi tesis doctoral 
es la forma que tuvo Dios para acercarme a él y la tesis una “excusa” mía para conocerlo y eventualmente 
convertirme.   



 206 

mismo como la ira, rabia, ego, hombría, machismo y empieza a transformarse en una nueva 

persona. Uno de los elementos que Jorge rescata es que reconocer que Dios estaba tratando con 

él y su existencia, le dio la fuerza para dejar atrás todas las cosas que no lo dejaban avanzar. 

En su historia no vemos que posterior a su transformación y conversión su vida no tuviera 

altibajos, pero como él menciona, con Dios en su vida se hacía más fácil enfrentar los desafíos 

de su hogar y de su vida personal. Estas rupturas moldean un tipo de hombre ideal que debe 

transformar su comportamiento para ser más parecido a Jesús. Esta transformación a su vez 

permitirá dar testimonio dentro de su congregación y fuera de ella. Además, estos testimonios 

son fundamentales para la expansión del evangelio y de la iglesia de Jesús porque “¿cómo va 

a predicar uno de lo que no ha vivido? Tiene que pasar por pruebas para que los que lo han 

visto y los que no han visto a Dios sepan que existe y que es él y nadie más quien puede 

salvarlos. Para que se acerquen a la iglesia y se conviertan tienen que oír el buen testimonio” 

(Pastor Daniel G., Chile, 2022).  

En otros casos, como el de Darío –un joven pastor ecuatoriano que servía en la iglesia de 

Curanilahue, Chile– el acercamiento al evangelio ocurrió desde temprana edad. Su madre 

comenzó a asistir a una iglesia pentecostal en Manabí, marcando el inicio de un cambio 

profundo en su entorno familiar. Darío creció en una familia humilde, donde su padre, según 

relata, “era un hombre de muchos vicios, vivía mal, no llevaba la comida, descuidaba a nuestra 

familia”. Ante esta situación, su madre tomó la decisión de separarse de él y buscar refugio en 

la fe. “Empezó a ir a los cultos con nosotros y se dio cuenta de que Dios le podía ayudar, que 

Dios siempre estaba allí”, recuerda Darío. En ese proceso, ella animaba a sus hijos a unirse en 

oración para que su padre cambiara, aunque nadie creía realmente que eso fuera posible, pues 

su comportamiento había persistido por años. No obstante, su madre nunca perdió la esperanza, 

y finalmente ocurrió lo que Darío describe como un milagro. Ese acontecimiento fue decisivo 

para él, pues lo inspiró a dedicar su vida al servicio de Dios. 

 

Un tiempo después mi papá por medio de un milagro fue sanado y limpio llegando 
al evangelio. Dios sanó a mi papá, le quitó el alcohol y los malos hábitos. Cuando 
nosotros vimos eso de chicos, a mí personalmente, ese hecho me llevó a tener 
mucho temor de Dios porque entendí que a mi papá nadie lo podía cambiar porque 
no había conocido a Dios y fue él y solo él quien lo pudo hacer. Ahí entendimos 
que Dios escuchó nuestras oraciones y…eso fue cuando yo tenía 11 años donde 
entendí que Dios es real y verdadero porque lo vi con mis propios ojos sanar a mi 
papá. Desde ahí empecé a ir a la iglesia siempre que podía, servía, ayudaba en todo; 
lo hacía con mucha fe porque sabía que Dios era verdad (Entrevista Pastor Darío 
E., 21 de abril de 2022, Valparaíso).  
 



 207 

Según el relato de Darío, Dios obró un milagro en la vida de su padre, liberándolo de los hábitos 

destructivos que habían marcado su historia familiar. Ninguna intervención humana parecía 

suficiente hasta ese momento así que fue solo a través del poder divino, movilizado por la 

oración persistente de su madre, que ocurrió el cambio. Este hecho dejó una huella profunda 

en Darío, no solo porque transformó la vida de su padre, sino porque lo confrontó directamente 

con la evidencia palpable de que Dios escucha, actúa y transforma. Desde entonces, su fe 

adquirió un carácter indiscutible pues no necesitaba más pruebas para creer en el poder de Dios. 

Ver con sus propios ojos el poder de la oración y la transformación radical de su padre 

consolidó en él un sentido de propósito. Fue así como siendo muy joven, inició su camino de 

servicio en la iglesia y se preparó para el bautismo, el cual vivió como un momento de 

renovación espiritual y de compromiso profundo. A los 12 años, ya se sentía responsable de su 

padre, guiándolo en su nueva vida de fe, leyéndole la Biblia y acompañándolo en los cultos. 

Ese vínculo entre conversión y cuidado mutuo resalta el carácter relacional de la fe, donde la 

experiencia con Dios no es solo individual, sino que se expresa en los lazos familiares 

restaurados con el poder de Dios. 

 

Con el bautizo sentí que Dios me había limpiado, me había perdonado muchos 
pecados que yo tenía en esa edad. Yo sentí que mi vida cambió, se transformó igual 
que la vida de mis padres…Papá no sabía leer ni escribir así que yo le leía la biblia 
y la deletreaba, le leía a mi papá todo el tiempo. Mi papá se sentaba conmigo para 
que yo le leyera la biblia y solo me entendía a mí. Íbamos juntos al culto, ¡él me 
acompañaba en todo! (Entrevista Pastor Darío E., 21 de abril de 2022, Valparaíso).  
 
 

Durante su adolescencia, el compromiso de Darío con la iglesia se intensificó. Su conocimiento 

de la doctrina creció, así como su pasión por servir. No obstante, esta etapa no estuvo exenta 

de miedos y dudas, especialmente cuando comenzó a sentir un llamado más claro para ser 

pastor. Ese llamado se fue volviendo más intenso con el paso del tiempo, a través de consejos, 

palabras de Dios y el acompañamiento de otros pastores. Sin embargo, fue una experiencia 

límite –cuando estuvo al borde de la muerte– lo que finalmente lo llevó a asumir ese llamado 

sin reservas. A los 20 años, sobrevivió a un disparo que casi le cuesta la vida. Durante su 

hospitalización, un pastor oró por él pidiendo que, si era su destino servir a Dios, le fuera 

devuelta la vida. Darío entiende su recuperación como una intervención milagrosa y como una 

confirmación divina de su propósito. El accidente marcó un antes y un después: selló su 

compromiso con Dios y lo llevó a dedicarse por completo al ministerio sin esperar nada a 

cambio, pues –como él mismo afirma– ya le había sido devuelto el mayor regalo de estar vivo. 



 208 

 
Cuando cumplí 18 años empecé a sentir que Dios me llamaba por medio de 
consejeros, de los pastores, pero yo tenía miedo, no podía, no lo creía…El tiempo 
pasó y cuando tenía 20 años el Señor empezó a tratar conmigo de manera más 
específica porque me guardó de un accidente, de la muerte, me cuidó de un disparo 
con arma de fuego. ¡A mí me daban por muerto! Yo no iba a vivir. Me dicen que 
mientras estuve hospitalizado llegó el pastor y le pidieron que hiciera una oración 
por mí, que él dijo que si yo debía servirle me devolviera la vida y así fue. Dios 
hizo un milagro en ese caso por mí y cuando yo desperté le prometí que le serviría 
y seguiría a donde me guiara. Le dije que no quería ninguna remuneración porque 
ya me había devuelto mi vida así que no necesitaba nada a cambio. Ese accidente 
fue muy fuerte. Recuerdo que me decía el médico que pensaron en trasladarme a 
Cuba, pero como no teníamos dinero era demasiado costoso, pero es que se 
necesitaba una tecnología fuerte. Cuando yo estaba en el hospital decía dentro de 
mi: devuélveme el habla, Señor; devuélveme el movimiento porque no me podía 
mover y él me escuchó y el hecho de que esté aquí hoy con vida es porque el Señor 
hizo un milagro conmigo y me dejó vivo para servirle a él. Después de eso empecé 
a servirle con más ahínco, empecé a prepararme, estudié más. Sentía que Dios 
siempre estaba conmigo, que me acompañaba porque para que hubiera decidido 
devolverme el regalo de la vida era porque siempre estaba conmigo (Entrevista 
Pastor Darío E., 21 de abril de 2022, Valparaíso).  

 
 
Esta segunda gran ruptura en su vida –más física que emocional– funcionó como otro momento 

de inflexión, reafirmando el patrón que venimos observando en donde las crisis profundas 

operan como detonantes del compromiso con Dios. En lugar de alejar a los creyentes de la fe, 

estas experiencias de vulnerabilidad extrema parecen estrechar la relación con Dios, 

profundizando el sentido de misión y la disposición al servicio. En el caso de Darío, esta 

cercanía con la muerte reforzó su certeza de que Dios no solo lo escuchaba, sino que lo 

acompañaba y lo respaldaba diariamente. Desde entonces, intensificó su preparación, se formó 

teológicamente y se involucró cada vez más en la prédica y en la vida comunitaria de la iglesia. 

 

Yo empecé más seriamente a acompañar al pastor, al misionero, ayudaba en la 
prédica, a buscar almas y sentía que cada vez que predicaba Dios me escuchaba y 
respaldaba y pues…entonces a los 22 años como yo ya había prometido que iba a 
ir a llevar el evangelio a donde fuera, me enviaron al cantón Limón Indanza a servir. 
Siendo yo un costeño, me tocó ir para el oriente ecuatoriano, a la Amazonía. Allá 
estuve 4 años y 8 meses, luego a San Juan Bosco 1 año y 6 meses y así fui a otros 
sitios hasta llegar a Chile (Entrevista Pastor Darío E., 21 de abril de 2022, 
Valparaíso).  
 

Como vemos, el compromiso de Darío se fue traduciendo en acción concreta. Comenzó a 

acompañar a pastores y misioneros, a predicar, a evangelizar y a vivir una vida de entrega a 

Dios con su comunidad pentecostal. A los 22 años fue enviado como misionero al cantón 



 209 

Limón Indanza, en la región amazónica del Ecuador. Allí sirvió durante más de cuatro años, y 

luego continuó en otras localidades como San Juan Bosco, hasta que finalmente fue llamado a 

Chile. Este recorrido evidencia cómo el servicio y la movilidad forman parte del llamado 

pastoral en contextos pentecostales. La experiencia del servicio a Dios se traduce en itinerancia, 

en desplazamiento hacia lugares donde se considera que la presencia de Dios debe ser 

anunciada y expandida. La fe se vive como una vocación activa que exige sacrificio, obediencia 

y disposición a salir del lugar de origen para cumplir el plan de Dios. 

El testimonio de Darío muestra con claridad cómo el compromiso religioso se va 

forjando a través de una serie de rupturas existenciales que, lejos de debilitar a las personas, 

las reorienta y fortalece su vínculo con Dios. El paso por situaciones de pérdida, incertidumbre 

o peligro no es visto como un fracaso, sino como parte integral del proceso de formación del 

buen cristiano. Estas discontinuidades –ya sean emocionales, familiares o físicas– no son 

simples accidentes del camino, sino momentos necesarios en el proceso de conversión y 

consolidación de la fe; además que hacen parte del plan de Dios. En ese sentido, las crisis 

actúan como momentos clave que redefinen la vida, dan sentido al sufrimiento y al dolor y lo 

integran dentro de una narrativa mayor de redención y propósito. Son, en última instancia, 

oportunidades para reencontrarse con el plan que Dios tiene preparado para cada uno. 

 

3.2. Ataduras 
 
Desde el libro del Génesis, la figura de los “nuevos seres humanos”, Adán y Eva, se presenta 

marcada por la transgresión: al comer del fruto prohibido, desobedecen a Dios y con ello 

inauguran una relación conflictiva con el cuerpo. La conciencia corporal aparece así desde los 

orígenes de la humanidad, cuando, a causa de su acción, los cuerpos humanos son condenados 

al dolor y al trabajo, es decir, al sufrimiento físico (Le Goff, 2003). Durante la Edad Media, el 

cristianismo profundiza esta visión ambivalente del cuerpo: lo concibe simultáneamente como 

espacio de virtud y de pecado. En diversas corrientes cristianas, el cuerpo es entendido tanto 

como lugar de penitencia como de posible redención. De ahí que la encarnación de Jesús se 

vuelva necesaria en la teología cristiana porque es a través del cuerpo de Jesús que se puede 

redimir a la humanidad del pecado original (Le Goff, 2003). Bajo esta lógica, el cuerpo queda 

atrapado en una tensión permanente entre el mundo del pecado y el ideal del reino celestial, al 

cual el alma solo podrá acceder habiendo atravesado un proceso de restauración espiritual y 

limpieza moral. Esta visión dota al cuerpo de un carácter conflictivo ya que se convierte en un 

escenario donde se libran batallas internas y externas que, dentro del pentecostalismo, se 



 210 

expresan como “ataduras” espirituales. Estas ataduras pueden tomar la forma de tentaciones, 

placeres mundanos o incluso trastornos emocionales como la depresión o la ansiedad, 

entendidos muchas veces como ataques del enemigo que deben ser enfrentados con oración, fe 

y comunión con Dios. 

Los testimonios recogidos en el trabajo de campo dan cuenta de esta lucha espiritual, 

donde el enemigo –identificado frecuentemente como Satanás– aparece como una presencia 

activa que busca desestabilizar al creyente, especialmente en momentos de vulnerabilidad o 

búsqueda personal, como suele ocurrir durante la adolescencia. Tal es el caso de Lorena quien 

cursa el último año de enfermería, y dentro de la iglesia en Barcelona, desempeña un papel 

muy activo como líder juvenil, cantante y referente espiritual. Su carácter alegre, servicial y 

comprometido la ha hecho muy valorada dentro de la comunidad. Lorena fue, de hecho, una 

de las primeras personas que se acercó a mí cuando llegué a la iglesia en Barcelona. Desde el 

inicio mostró interés en integrarme al grupo de jóvenes, lo cual facilitó enormemente mi trabajo 

de campo. Su apoyo fue constante, tanto en lo práctico como en lo simbólico porque me 

presentó a otros miembros de la iglesia, explicó a la comunidad el propósito de mi investigación 

y se ofreció desde el principio a compartir su historia. El pastor Samuel, al recomendarme 

hablar con ella, decía que su testimonio era “uno de nuestros mejores ejemplos”. A lo largo del 

proceso, su actitud siempre fue abierta y generosa. Por lo tanto, siguiendo la recomendación 

del pastor, y dada la disposición de Lorena para narrar su historia, recurro aquí a su testimonio 

como una forma de explorar más de cerca esa “lucha con el enemigo” que, en su caso, comienza 

durante la adolescencia, cuando entra al instituto. A través de su relato, se pone en evidencia 

cómo estas tensiones espirituales se entrelazan con su proceso de búsqueda de sentido, y 

transformación personal. 

 
Cuando entramos al instituto yo me pegué el estirón, como que yo era gordita, me 
puse como más delgada de repente y ¿qué pasa? Que los chicos como que 
comenzaron a pretenderme y para mí eso era nuevo porque en mí no se fijaba nadie. 
Yo era de niña la típica niña así calladita que no se atreve a decir nada, con mucho 
temor, miedo…, yo era así. Entonces, claro, cuando me empezaron los chicos como 
a pretender y tal yo empecé [a pensar] como: uy ¿qué pasó aquí? Yo tenía trece 
añitos solamente y empezaron las niñitas de clase como a decirme: oye Lorena ¿por 
qué tú no te haces esto en el pelo? ¿por qué no te pones lo otro? Empecé a 
relacionarme con una dominicana, con una colombiana, otras dos bolivianas y esas 
niñas eran el descontrol, eran el caos. ¿Qué pasa? Que empecé a portarme mal, 
empecé a portarme mal porque me iba con ellas […], empecé a saltarme las clases, 
empecé a querer irme a discotecas. Yo salía a escondidas de mi mamá y, te puedes 
imaginar, mi hermano igual, pero él por su lado. Comenzamos los dos como a irnos 
por ahí a beber y con 13 años, 14 años, yo buscando por ahí, metiéndome en 



 211 

discotecas de noche y mira que mi mamá hacía vigilia todos los viernes. Todos los 
viernes se iba a la casa de una amiga de ella a hacer una vigilia toda la noche y 
todos los domingos mi mamá hacía ayunos y todavía los hace. ¿Qué pasa? Que 
nosotros nos aprovechamos que ella se iba a hacer la vigilia con la amiga y esa 
noche, el viernes, nos íbamos por ahí al descontrol, a la calle, siempre por ahí 
escondiéndonos, donde veíamos una falda nos escondíamos, ¡nos daba un temor 
cuando veíamos una falda! Yo decía: una hermana, un hermano, mi mamá... 
Nosotros íbamos así…y Logroño que no es ni tan grande…Total, que así 
empezamos en ese mundo de tener quizás un pie en la iglesia y otro pie en el mundo 
(Entrevista Lorena S., 9 de agosto de 2023, Barcelona).   

 

Lorena comienza a experimentar un cambio en su percepción física a causa de su “estirón”. De 

repente, la atención de sus compañeros de instituto se dirige hacia ella, algo que antes no ocurría 

debido a su carácter tímido y reservado. Este nuevo interés de los demás se manifiesta, para 

ella, como el primer gancho del mundo para apartarla de Dios. Sus ataduras al mundo secular 

inician entonces con la relación con sus amistades que la arrastran a “comportarse de manera 

inapropiada”, a faltar a clases y a desatender las prácticas religiosas en las que había sido 

educada. Desde la óptica pentecostal, esos comportamientos no se interpretan como simples 

errores de juventud, sino como intentos del enemigo –Satanás o demonios– para tentar a las 

personas y quebrar su dedicación a Dios. Cada salida a escondidas a discotecas y cada mentira 

a su madre se convierten en un ejemplo de cómo estas “cosas malas” operan como lazos 

invisibles que buscan seducir a las personas con placeres mundanos y alejarlos de Dios. De 

este modo, la tensión interna de Lorena refleja la lucha espiritual que ella misma explica como: 

estar “con un pie en la iglesia y otro pie en el mundo” y que simboliza la batalla constante 

contra esas ataduras que vienen del mundo que, según la experiencia de la iglesia pentecostal, 

se presentan en los momentos de vulnerabilidad –como la adolescencia– para desviar la vida 

del creyente y mantenerlo cautivo en las pasiones terrenales. 

Tal como se ha señalado, las ataduras actúan a modo de quiebre que impulsa a los 

cristianos a cuestionar y reflexionar sobre sus valores cristianos y familiares. En el caso de 

Lorena, este momento crítico no solo la confrontó con su atracción hacia un estilo de vida 

secular, sino que también evidenció la tensión constante entre las enseñanzas maternas y de la 

iglesia, y las exigencias de pertenecer al grupo de amigos del instituto. Aunque sus decisiones 

la apartaban temporalmente del camino de Dios, ella misma reconocía con claridad que esas 

actitudes estaban en discordancia con su identidad espiritual: sentía, con convicción, que sus 

acciones respondían a influencias que la alejaban de Dios. De este modo, la percepción de estar 



 212 

haciendo “algo malo” se convirtió en la señal inequívoca de la batalla interna que libraba, 

obligándola a reconsiderar su sentido de pertenencia y su compromiso con la fe. 

La historia de Lorena ilustra cómo los comportamientos que ella percibía como 

“rebeldía” –aquello que la acercaba al mundo secular– chocaban con los valores cristianos 

inculcados en su familia y en la iglesia. Mientras que para un adolescente ajeno a un entorno 

cristiano tales actitudes podrían interpretarse simplemente como una búsqueda de identidad o 

una fase pasajera, en su caso se convirtieron en un punto de quiebre y un elemento que la llevó 

a una crisis interna al tiempo que ponía en evidencia la tensión constante que vivía entre tres 

expectativas enfrentadas como las normas de su comunidad cristiana, las demandas de su 

entorno “mundano” y sus propios anhelos como creyente. Pese a que su iglesia no admitía esa 

ambivalencia, Lorena admitía en su interior que no lograba desprenderse de las influencias 

externas. A ello se sumaban sus inseguridades físicas, que alimentaban ataduras como la 

vanidad y reforzaban la sensación de fracaso cuando intentaba corresponder plenamente a las 

normas de su institución. 

 
Como te digo, tenía muchos complejos, y eso me hizo…me creó quizás muchas 
ataduras. Quizás yo era muy dependiente del maquillaje, me gustaba mucho usar 
un montón de pulseras, me gustaba ponerme unos aretes grandotes. Todo a 
escondidas de mi mamá, o sea, mi vida toda, toda mi vida fue así, molestando a mi 
mamá porque mi mamá no, nunca nos dio rienda suelta, ¿sabes? Total que nada, 

(Entrevista Lorena S., 9 de agosto de 2023, Barcelona). seguí así hasta los 16 años ). 
 

Para Lorena, el maquillaje y las joyas no son solamente adornos, sino símbolos de una atadura 

espiritual de la cual no podía desprenderse. Estas prácticas están prohibidas en su comunidad 

y, por lo tanto, el hecho de maquillarse o usar joyas para adornar su cuerpo, la hacía sentir 

culpable. Al usarlos a escondidas, buscaba eludir la desaprobación de su madre y, de manera 

indirecta, el juicio de su comunidad y de Dios, lo que revela hasta qué punto la disciplina 

familiar y de su comunidad condiciona sus decisiones cotidianas. Su miedo a desafiar los 

límites impuestos no solo habla de la autoridad materna, sino también de la autoridad religiosa 

que ha interiorizado, donde cualquier pequeña transgresión se percibe como un alejamiento del 

camino de Dios. En este sentido, la vanidad se convierte en un conflicto interno permanente 

que pone en tensión su confianza y deteriora su equilibrio emocional, pues, para ella, ceder a 

esos deseos equivale a traicionar tanto a su familia como a su fe. 

Cuando tenía dieciséis años, el pastor de la iglesia y su madre empezaron a presionarla 

para que se bautizara. Lorena confiesa que cada vez que insistían en ello, lo percibía casi como 

un insulto y respondía con enojo. Sentía que llevaba un retraso, pues lo habitual en la iglesia 



 213 

era recibir el bautismo a los diez o doce años, aunque muchos no lo hicieran de corazón sino 

solamente por cumplir el requisito. Fue entonces cuando comenzó a cuestionarse si realmente 

valía la pena seguir viviendo con “un pie en la iglesia y otro en el mundo”. 

 
Hasta que no sé a los 16 qué me pasó, y fue como que Dios empezó a tratar 
conmigo, ¿sabes? Empecé a pensar: mi mamá no me deja irme al mundo, yo tengo, 
–empecé a plantearme, ¿no? –, un pie en la iglesia y otro en el mundo. Y yo 
pensaba: y si Dios viene ¿qué? Y si Dios viene ya, y si estamos de verdad viviendo 
los últimos tiempos, –o no solo eso–, y si me muero hoy, me decía, ¿está valiendo 
la pena? Dije yo: no, no vale la pena. Yo decía: tengo que hacer algo. Tengo que 
hacer algo porque en el mundo no estoy de lleno que digamos uy, es que puedo 
disfrutar, ¡puedo hacer lo que quiera! No. Porque ahí estaba mi mamá siempre para 
impedírmelo. Y yo no sé por qué, si era por respeto a Dios o por respeto a mi mamá 
que yo nunca decidí hacer lo que me daba la gana y pasar por encima de ella. Me 
daba muchísimo temor hacer eso, ¿sabes? Porque como te digo, la palabra de Dios 
me había quedado tan inculcada…había ciertas cosas que yo no pasaba y ser 
desobediente quizás a mi mamá, o mentirle, …pero hasta cierto punto nunca decidí 
decir: mira, me voy a empezar a vestir así y asá, y hago lo que yo quiera…Nunca, 
nunca…porque es que sabía que eso para mi madre era muy duro, y no, no, no, o 
sea, es que nunca quise pasar ese límite (Entrevista Lorena S., 9 de agosto de 2023, 
Barcelona).  
 
 

La figura materna aparece como un factor decisivo en cada elección de Lorena. El respeto y 

temor por desobedecerla reflejan la profunda huella que dejó en ella haber sido criada en un 

hogar cristiano. Ese temor –que unía la autoridad de su madre con la de Dios– fue el freno que 

la mantuvo lejos de decidir salirse del camino de Dios. La internalización de la palabra y las 

normas de la iglesia se entrelazaron con el deseo de honrar a su madre, estableciendo límites 

muy estrictos sobre su forma de vestir, sus relaciones y su comportamiento. Ante la presión de 

decidir si debía bautizarse y dejar atrás la vida “con un pie dentro y otro fuera”, su conciencia 

no solo dialogaba con Dios, sino también con la voz de su madre que le recordaba 

constantemente qué estaba permitido y qué no. Este entramado de respeto filial y obediencia 

religiosa se convierte, así, en el trasfondo de la decisión que tenía que enfrentar –entregarse 

por completo a la fe o continuar aferrada a las ataduras del mundo–. 

 
Entonces cuando yo dije: no estoy en el mundo, no estoy en la iglesia, estoy aquí, 
estoy acá, tengo que o poner un pie aquí o poner el otro allá. Y yo decía: al mundo 
no me puedo ir, porque mi mamá me lo impide, y decía: y si viene el Señor, y si 
Dios viene, o si me muero, me va a valer la pena quedarme de su venida, porque 
todo, toda la palabra yo ya…empezó Dios como a tratar conmigo, ¿sabes? Me 



 214 

acuerdo de que hubo un día que estaba en casa desparchada75 y me llamaron unos 
“dizque” amigos de la misma iglesia que habíamos crecido juntos y me invitaron a 
ver un partido de fútbol. En el descanso se fueron a un parque, yo me fui con ellos 
y empezaron a fumar marihuana. Empezaron a presionarme para que yo fumara, y 
yo decía que no, que no, que no, pero al final me presionaron tanto, me insistieron 
tanto que acabé dándole como dos caladas a la marihuana. Eso me dio como 
taquicardia, empecé como a reírme y ellos a reírse de mí, algo hubo, una sensación 
rara. Y ese día me fui para la casa llorando y le dije a Dios: perdóname, Dios mío, 
porque yo sé que esto no es lo que tú quieres para mí. ¡Yo sé que tú tienes algo 
mucho mejor que no es esto! Yo me imaginaba tomando ese camino y me acordaba 
de los fumetas que veía en los parques bebiendo vino de caja y durmiendo en la 
calle. Yo decía: eso es lo que me espera a mí si sigo este camino. […] Y yo como 
que después de eso pensaba que yo veía a Dios cuidándome en todo momento; yo 
me podía meter a la boca del lobo sin ser consciente de muchas cosas, actuar a la 
loca, pero veo a día de hoy la mano de Dios metiéndose allá donde yo me metía sin 
saber y guardándome y cuidándome porque él sabía que me tenía para otras cosas 
diferentes. Y yo lloré esa noche, le dije al Señor: ¡Perdóname, perdóname! ¡Me 
arrepentí toda la vida! Una semana o dos después, algo muy curioso que me pasaba 
es que cuando yo veía que alguien se estaba bautizando, me daban muchísimas 
ganas de meterme yo también ahí. Era como que sentía que algo me llamaba a 
hacerlo. Pero era como que quería, pero no podía...Era como si el enemigo me 
pusiera en la mente: mira, no, por esto y esto, tú cómo vas a dejar esto, tú cómo vas 
a dejar lo otro, no vas a poder...Entonces yo como que entre que quiero y no, no 
podía. Esa frustración me ponía a llorar hasta que un día ya decidí poner los dos 
pies donde correspondía (Entrevista Lorena S., 9 de agosto de 2023, Barcelona). 
 
 

En este fragmento, la indecisión de Lorena se prolonga todavía durante su adolescencia, lo que 

evidencia cómo las presiones sociales pueden socavar incluso las convicciones más firmes. A 

pesar de su anhelo por alejarse del “mundo” alejado de Dios, la invitación de sus propios 

amigos de la iglesia a consumir marihuana la confronta con la disyuntiva de si ceder a la 

sensación de pertenecer al mundo secular –con todo lo que contenía– o mantenerse fiel a sus 

creencias. La reacción física que sufrió –taquicardia, risa nerviosa y llanto– refleja el choque 

entre el deseo de encajar y la culpa que ello le provocaba, señal de que su lucha trascendía lo 

moral para convertirse en una batalla espiritual. Al regresar a casa, su llanto y su súplica a Dios 

en modo de arrepentimiento, también le permite reconocer que su vida necesitaba de un rumbo 

distinto del que aquella experiencia le ofrecía. Este momento de vulnerabilidad, en el que “veía 

a Dios cuidándola” incluso cuando ella “actuaba a la loca”, nos muestra cómo en el mundo 

pentecostal, las tentaciones no son solo malas decisiones personales, sino estrategias del 

enemigo para apartar a las personas del plan de Dios.  

 
75 Sin ningún plan o actividad. 



 215 

La dualidad entre querer bautizarse y la voz interior que la apartaba –“como si el 

enemigo le pusiera en la mente” motivos para no hacerlo– revela cómo la noción de atadura 

funciona como una fuerza externa que obstaculiza el progreso espiritual. Finalmente, la 

intensidad de esa frustración, las lágrimas y la urgencia de reconciliar su confianza en Dios con 

la necesidad de pertenecer a su comunidad, la llevan a tomar la decisión definitiva: “poner los 

dos pies donde correspondía”. Esta decisión marca un nuevo comienzo, pues a partir de 

entonces su decisión se fortalece sobre una experiencia personal de crisis y liberación, y no 

simplemente por la obediencia a las normas comunitarias.  

Vemos que esta lucha interna de Lorena no se aplaca debido a la presión que siente y que 

esto la hace vivir en una constante culpa que ella describe como temor de Dios dentro de un 

anhelo también persistente por tener una vida coherente con las enseñanzas cristianas que tenía 

desde pequeña a nivel familiar y de iglesia. Esta dualidad de sentirse atrapada entre dos mundos 

–el de las normas rígidas de la iglesia y el de las libertades del mundo secular– nos muestra la 

dificultad de encontrar un equilibrio que le permitiera vivir “auténticamente” sin tener que 

renunciar a Dios ni a sus propios deseos. Además, la referencia a su madre que aparece en el 

relato como figura de autoridad y protección también muestra cómo las expectativas familiares 

pueden influir en la vida cotidiana y generar sentimientos de culpa. Esta doble presión e 

influencia de un mundo que se presenta ante ella como una desviación del camino correcto es, 

al final, la atadura de la cual no lograba desligarse.  

Al llegar a este punto de inflexión, Lorena decide dejar atrás cualquier ambigüedad y 

comprometerse plenamente con su fe y con su congregación. “Poner los dos pies donde 

correspondía” no solo significaba decidirse en el bautismo, sino abrazar un estilo de vida que 

ya no admitía contradicciones. Al tomar esta decisión, Lorena buscaba resolver el conflicto 

entre las expectativas de la comunidad cristiana, la presión de sus amistades y sus propios 

deseos. En la práctica, esta entrega total se traduce en la aceptación de un nuevo rol dentro de 

la iglesia, no solo como miembro, sino como ejemplo vivo de la transformación de Dios, con 

responsabilidades específicas para apoyar a otros jóvenes. 

Esta experiencia también adquiere un sentido teológico más amplio al vincularse con la 

noción del “pecado original” y la debilidad humana. Según la tradición cristiana, todos 

arrastran una inclinación natural a quebrantar los límites impuestos por Dios, lo que se refleja 

en la tensión permanente entre la carne y el espíritu. En este marco, el bautismo no es un fin en 

sí mismo, sino el comienzo de un proceso de santificación: el creyente recibe el Espíritu Santo 

y entra en una comunidad que lo respalda, lo corrige y lo anima a perseverar. Para Lorena, 

entregar su vida a Dios implica renunciar voluntariamente a conductas que antes concebía 



 216 

como “simples caprichos” (maquillaje, amistades que fomentaban actitudes contrarias a su fe) 

y asumir la disciplina de una existencia regida por los valores cristianos coherentes dentro de 

esta comunidad. 

Además, al hablar de un “borrón y cuenta nueva”, ella reconoce que el bautismo implica 

enfrentar las expectativas –tanto internas como externas– que conlleva una vida cristiana 

comprometida. Ya no se trata solo de cumplir reglas para evitar el reproche familiar, sino de 

vivir con un propósito claro: dar testimonio de una salvación que ella misma vivió en carne 

propia. Esto incorpora tanto la gratitud por haber sido rescatada de las “ataduras mundanas” 

como la convicción de que su identidad ahora está cimentada en la comunidad de creyentes. 

En lugar de ver el bautismo como un mero rito de paso, Lorena lo experimenta como un acto 

de afirmación de vida y de aceptación de la misión que se le confía como servir, guiar a otros 

y, sobre todo, mantenerse vigilante ante las tentaciones que siempre acechan al creyente. 

Otros relatos también nos dan pistas sobre las complejidades del ser cristiano y los 

diversos conflictos por los que atraviesan los individuos durante su proceso. En el siguiente 

fragmento del pastor Samuel nos narra el momento de “rebeldía” y alejamiento de Dios y de la 

iglesia que vivió en su juventud. Este período que se caracteriza por un descubrimiento de 

experiencias con amigos fuera de la iglesia, fiestas y relaciones amorosas que lo llevaron a ser 

consciente de las consecuencias de seguir una “vida de pecado y de vicios”. Así como en el 

relato de Lorena, estos vicios –como él los llama– crearon una sensación de atadura que lo 

distanciaba del camino que debía seguir.  

De hecho, yo cuando ya fui teniendo mis 16 o 17 años, ya entró en mí mucha 
rebeldía con mis padres, ya no quería ir al culto, ya quería tener amigos fuera de 
la iglesia, hacer picardía, maldad, decir la mentira, todo eso…la desobediencia. 
Llegó un momento en el que no volví más a la iglesia, tuve problemas con mis 

el padre que sabe lo que hace, entonces él quiere llevar a sus  ejemplo,padres, por 
hijos por allí y evitarles muchos problemas. Entonces, yo sí viví, digamos, como 
mi juventud, unos cuatro años alejado de las cosas de Dios. Pero cuando fue 
transcurriendo el tiempo, yo fui comprendiendo muchas cosas, fui comprendiendo 
de que mis padres tenían razón, que el mundo es una falacia, que no es verdad que 
uno se va a sentir realizado y se va a sentir feliz, en desobediencia, en rebeldía, 
dándole rienda suelta a la carne en la sexualidad, en la parranda y todo eso, los 
vicios.  Entonces, yo me di cuenta de que el pecado me estaba encadenando mucho 
y los vicios me estaban encadenando y que cada vez me sentía más lejos de Dios, 

(Entrevista  más distante de Dios, como el hijo de Claudio que desperdició su vida
 Pastor Samuel B., 25 de abril de 2023, Barcelona).  

 
En la etapa de rebeldía, Samuel desafía abiertamente las normas impuestas por su familia y la 

iglesia. Deja de asistir a los cultos, busca amigos fuera de la iglesia y adopta comportamientos 



 217 

que antes consideraba incorrectos, como mentir y probar los vicios. Este distanciamiento 

revela, al igual que en el caso de Lorena, un conflicto interno entre las expectativas familiares, 

de su comunidad y su deseo de tomar decisiones propias. Samuel vive alejado de las cosas de 

Dios durante cuatro años y en este tiempo acaba reconociendo la sabiduría de sus padres y la 

verdad de las enseñanzas religiosas que había rechazado. Además, reflexiona sobre cómo los 

vicios y el pecado lo mantuvieron encadenado y lejos de la paz que experimentaba cuando 

estaba con Dios. Esa toma de conciencia le permitió reencontrar el valor de su fe, de Dios y de 

las lecciones familiares, como él mismo cuenta en su relato.  

 

Y entonces, yo recuerdo que un día yo pensé y concluí: esta no es la vida que yo 
busco, no me siento bien, no me siento realizado, siento que ahora estoy distante 
de mis padres, de mis hermanos, de la casa, de los hermanos de la iglesia. Echaba 
en falta todo ese calor cristiano. Me sentía perdido y solo que yo valía por lo que 
tenía en el bolsillo. Entonces me di cuenta de que es una vida vana, que no tiene 
peso, no tiene cimiento. Me di cuenta de que estaba desperdiciando mi juventud. 
Fui concluyendo que mis padres y que la Biblia tenía la verdad, tenía la razón, que 
Dios es real. Yo me vi en peligro de muerte muchas veces y ver cómo 
milagrosamente Dios me guardaba...Entonces una vez, recuerdo que era la 
madrugada, como a las 3 de la mañana, salíamos de la discoteca, de la vida que 
llevaba, la vida vacía, hueca, que nada me llenaba...Entonces yo recuerdo que cogí 
a mi amigo Hernán, se llama Hernán, lo cogí y lo llevé contra una pared y le dije: 
Hernán, tú que me enviciaste en esto, yo soy muy infeliz con esta vida, no me llena, 
ayúdame a salir de esto. Él me dijo: Samuel, pero tú tienes una familia, tú tienes 
unos padres, tú no perteneces a este mundo de parranda, no. Vuelve a los tuyos 
(Entrevista Pastor Samuel B., 25 de abril de 2023, Barcelona).  

Samuel percibe con claridad el vacío que dejó la vida mundana al desprenderse de su familia 

y de su comunidad. En ese momento, descubrió que todo lo que antes le parecía valioso –la 

popularidad, el ocio nocturno, la sensación de “ser alguien” por lo que tenía– carecía de 

fundamentos duraderos. Su nostalgia por el “calor cristiano” no solo aludía a la cercanía 

familiar, sino también al sentido de pertenencia que encontraba en la iglesia. Esa madrugada, 

tras salir de la discoteca, su desilusión alcanzó su punto más alto al enfrentar a su amigo Hernán 

en una pared, reconociendo que, a pesar de la intensidad de sus experiencias, su vida carecía 

de satisfacción verdadera. La respuesta de Hernán –recordándole que pertenecía a un hogar y 

a una fe que no encajaba con la “parranda”– actuó como un espejo porque lo obligó a confrontar 

la contradicción entre su origen y su camino errático. 

En la reflexión posterior, Samuel relaciona varias experiencias cercanas a la muerte con 

la evidencia de la vigilancia de Dios que había ignorado. Esas situaciones límite le dieron la 

convicción de que la Biblia y las enseñanzas de sus padres contenían la verdad que necesitaba. 



 218 

En ese sentido, su toma de conciencia no solo implicó arrepentimiento, sino también la certeza 

de que había desperdiciado su juventud en un “hueco” sin peso ni cimiento. Por lo tanto, al 

reconocer el peligro real de aquellos días y lo milagroso de las ocasiones en que salió ileso, 

entendió que su vida tenía un propósito superior. Este proceso de desengancharse de las 

promesas del mundo y reencontrarse con su identidad cristiana marcó el punto de partida para 

su reintegración plena a la familia, a la comunidad de su iglesia y a la vocación espiritual que 

ahora sentía con renovada claridad. 

A pesar de haberse apartado de Dios, Samuel seguía percibiendo su cercanía. Cuando 

Hernán lo confrontó y lo instó a volver con su familia en lugar de continuar en la fiesta, Samuel 

entendió esas palabras como un mensaje divino. Fue ese momento el que le permitió reconocer 

la oportunidad que Dios le ofrecía de retomar el camino que le había trazado. Así, eligió 

regresar a su hogar y a la iglesia, no por imposición, sino con plena conciencia de que allí 

encontraría el espacio para crecer como cristiano. 

 

Para mí Dios me habló a través de ese borrachito, de ese amigo borrachito, me 
habló a través de él y yo reaccioné porque ¡qué tontería! No tenía sentido. Fue 
difícil desengancharme de las amistades, del licor, de la parranda, porque ya se 
volvía como parte de mi vida, pero poco a poco fui saliendo, fui volviendo a la 
iglesia, regresando a mi familia y todo esto. Dios me dio la oportunidad de tener 
ahora sí ya no un compromiso por mis padres, ni coaccionado por mis padres, sino 
que yo ya tenía la capacidad de pensar por mí mismo, de concluir por mí mismo, 
de tomar una decisión por mí mismo. Entonces ahí es donde retomo los caminos 
de Dios. Pido perdón al Señor, como dice la Biblia: el que encubre sus pecados no 
prosperará, pero el que los confiesa y se aparta alcanzará la misericordia. Entonces 
yo volví otra vez a pedir perdón a mis padres, a los hermanos de la iglesia. Conocí 
a mi esposa en esos tiempos, me cuadré con la que es mi esposa ahora. Para mí fue 
un apoyo muy importante ella, fue como un salvavidas para mí. Comenzamos una 
relación de novios y bueno, siempre duró unos tres años y nos casamos y ahí 
comenzó, es decir, comencé como una relación con Dios muy seria. Tenía a mi 
esposa porque la esposa para el hombre y el esposo para la mujer se vuelven una 
protección moral, una bendición. Eso fue una bendición y por eso el Señor lo creó 
así. No es bueno que el hombre esté solo, es bueno que tenga una compañera… 
(Entrevista Pastor Samuel B., 25 de abril de 2023, Barcelona). 
 
 

Después de haber pasado por este momento de reflexión donde Samuel decide finalmente 

dedicar su vida a Dios, también reconoce lo difícil que fue desengancharse de las cosas del 

mundo: sus amistades, las fiestas y del consumo de licor porque estas se habían convertido en 

una parte importante de su vida. En su relato vemos también, así como con Lorena, la constante 

lucha entre las “tentaciones” mundanas y el anhelo de vivir una vida con propósito alineada 



 219 

con los valores cristianos aprendidos. Después de este momento, Samuel decide retornar a sus 

pilares fundamentales: Dios, su familia y la iglesia, ahora de manera autónoma sin sentirse 

coaccionado por sus padres. Vemos entonces que esta crisis sirvió a Samuel para poder decidir 

el mejor camino que fortalecía su relación con Dios y que iba más acorde con sus valores.  

Por otro lado, el relato nos muestra otro aspecto central dentro del pentecostalismo que 

es el acto de pedir perdón que Samuel hizo tanto con su familia, con Dios y con los hermanos 

de la iglesia; elemento que era necesario para poder retomar su camino. Además, pedir perdón 

también era importante para poder restaurar sus relaciones familiares, de amistad y también 

para mostrar –de manera pública– a su comunidad que se arrepentía de sus pecados y que tenía 

la necesidad de reconciliarse con la vida cristiana. En este caso, la reconciliación no implicaba 

solamente una sanación de la relación directa con Dios, sino la participación de toda la iglesia. 

Si la comunidad hubiera rechazado a Samuel es posible que él lo hubiera interpretado como si 

Dios lo hubiera rechazado.  

La figura de Martha, esposa de Samuel, cobra aquí un significado bastante importante 

porque no sólo fungió como un “salvavidas” que le brindó estabilidad emocional y moral, sino 

que se convirtió en un anclaje imprescindible ante el mundo. En muchas tradiciones 

pentecostales, la esposa es concebida como el “cuello” que, aunque sometido a la autoridad del 

esposo, lo orienta y lo previene de desviarse de su llamado. En este sentido, Martha actuó como 

un polo a tierra con su presencia cotidiana, su acompañamiento y su ejemplo de vida 

consagrada que recordaban a Samuel que su masculinidad no radicaba en la capacidad de 

imponerse o de ceder a los vicios, sino en la fortaleza de proteger, respetar y ser fiel a los 

principios cristianos. Al asumir juntos una vocación pastoral, la pareja encarna ese ideal de 

complementariedad bastante tradicional, donde el hombre representa fortaleza –la rectitud, la 

entrega al servicio y guía moral– que se afirma gracias a la sabiduría y el cuidado de la mujer. 

De este modo, Martha no sólo fue un refugio frente a las “tentaciones del mundo”, sino que 

fortaleció la convicción de Samuel de la importancia del sacrificio, autodominio y colaboración 

estrecha para edificar un hogar y una comunidad basados en valores sólidos de la mano de 

Dios. 

Hemos visto cómo el cuerpo es un “campo de batalla” entre valores y pecados y cómo 

se manifiesta esta tensión en las luchas internas y externas que los cristianos deben enfrentar. 

Lorena y Samuel nos ilustran de manera concreta a través de sus experiencias cómo se 

presentan estas ataduras en la vida cotidiana y cómo afectan su identidad y las decisiones 

personales. Los dos casos nos dan luces sobre cómo se enfrentan las influencias del mundo 

secular que es el espacio de la maldad o el pecado y el mundo cristiano que es el mundo de los 



 220 

buenos valores y virtudes que, en el caso de los dos, fueron inculcados desde la infancia al 

haber crecido en familias cristianas y en el ámbito de la iglesia. Vemos también cómo se 

enfrentan estas ataduras respondiendo a presiones o influencias del mundo que pareciera que 

los arrastran sin que ellos pudieran “defenderse”. Esto nos da pistas sobre los conflictos 

internos que las personas de la iglesia pueden vivir entre lo que la comunidad cristiana espera 

de ellos, sus propias expectativas, su capacidad de agencia y la presión del mundo secular que 

los llama a nuevas experiencias.  

Estas historias, aunque breves nos muestran cómo estas experiencias que se pueden dar 

tanto durante las crisis o en cualquier momento de la vida se constituyen en momentos 

transformadores o reveladore en los que Dios se manifiesta para que las personas puedan 

superar las ataduras, permitiéndoles reconectar con sus raíces espirituales, familiares y 

comunitarias y finalmente, volver al camino que Dios tiene preparado para ellos. Lorena y 

Samuel hoy son líder de jóvenes y pastor y líder nacional respectivamente, lo que ellos hoy 

dirían que no podrían haber llegado a ser si no hubieran pasado por estos momentos. Por lo 

tanto, las ataduras no son vistas únicamente como obstáculos o pruebas de Dios sino como 

oportunidades de aprendizaje y crecimiento espiritual que permiten reafirmar la fe y el 

compromiso con la obra de Dios. En este camino, vemos la importancia de reconciliarse con 

Dios y con la comunidad para liberarse del pecado y encontrar el propósito de Dios. Con estas 

experiencias podemos acercarnos a las complejidades de vivir una vida cristiana en medio de 

un entorno secular y cómo estos momentos de crisis son necesarios para llegar a ser un buen 

cristiano. 

  



 221 

CAPÍTULO VIII – LA CONSTRUCCIÓN DE LA COMUNIDAD: MUNDO, 
VÍNCULOS Y PRÁCTICAS 
 

El capital religioso es aquel recurso que condensa o fusiona diferentes tipos de capitales, entre 

ellos, el capital social. Una de las cuestiones fundamentales que tenía en mente al comenzar la 

investigación era el contraste que existía entre lo que me decían las personas pertenecientes a 

las iglesias y lo que hacían realmente porque quería comprender en profundidad sus prácticas 

y experiencias a nivel social. Específicamente, necesitaba entender la idea de comunidad que 

se construye dentro de la iglesia, basada en relaciones de “hermandad”. Este vínculo, que se 

crea solamente dentro de unas condiciones específicas que cada miembro debe cumplir, es útil 

para comprender por qué para que esta “hermandad” pueda mantenerse y expandirse, es 

necesario que las personas incorporen los conocimientos, prácticas y dinámicas 

imprescindibles del hábitus cristiano. Por lo tanto, para comprender cómo se construye la idea 

de comunidad, primero revisaremos la concepción de “mundo” dentro de estas comunidades 

pentecostales; luego nos acercaremos a las categorías que definen la pertenencia; y, finalmente, 

repasaremos la manera en que los creyentes perciben y tejen sus redes sociales fuera de la 

iglesia. Con estas bases establecidas, analizaremos las prácticas concretas que materializan y 

fortalecen dichos vínculos. 

1. Las bases conceptuales de la comunidad 

 

1.1. La concepción del mundo en el pentecostalismo   

 

Nos remitimos a cómo entienden los pentecostales el mundo para saber por qué para ellos es 

tan importante construir vínculos que los acerquen a una vida más acorde con los valores 

cristianos y alejar todo aquello que los aparta del camino de Dios. Al concebir la realidad como 

un escenario donde se libra una batalla de fuerzas del bien y del mal, los pentecostales buscan 

fortalecer sus lazos comunitarios y su compromiso con la moral cristiana, evitando toda 

influencia que pueda “contaminar” su cuerpo y su espíritu. El pentecostalismo promueve una 

concepción del mundo que, en ocasiones, es ambivalente. Dentro de esta concepción se 

encuentran enfrentados, por un lado, “el orden y la voluntad de Dios, regido por los valores y 

las normas pentecostales y, por otro lado, la desobediencia a estos preceptos –en el mundo 

secular– que implicaría estar bajo la influencia de Satanás” (Robbins, 2004; en Amador-López, 

2019). 



 222 

El mundo para los pentecostales es, pues, un lugar de lucha entre lo sagrado y lo 

profano, o como dicen ellos mismos: el lugar donde el ejército de Dios lucha contra las 

contradicciones del bien y el mal, contra Satanás, los demonios o las enfermedades (Notas de 

campo, Barcelona, 2023). Por lo tanto, hacer parte del mundo es luchar contra la contradicción 

de estar habitando el mismo lugar contra el que deben luchar diariamente. Como un espacio 

peligroso, el mundo (secular) “se debe evitar; pero también debe ser conquistado mediante el 

trabajo y la misión” (Agadjanian, 2012: 6). La ambivalencia del mundo en el pentecostalismo 

no solamente refleja una visión dualista de lo sagrado –el mundo pentecostal y el reino de los 

cielos– versus lo profano –el mundo secular, el de los inconversos–, sino que también es 

concebido como un espacio con propósito espiritual. Al estar lleno de contradicciones y 

peligros, el mundo se presenta como un escenario donde Dios prueba la fe de sus seguidores y 

donde la misión de “conquistar” otros lugares y personas debe llevarse a cabo a través del buen 

testimonio, de la evangelización y de las misiones. 

En este contexto, la vida cotidiana se encuentra inmersa en un constante campo de 

batalla espiritual. Cada dificultad de la vida diaria es interpretada como una posible 

interferencia del mal, pero más que todo, como una oportunidad para reafirmar la fe, fortalecer 

la relación con Dios y vivir en santidad. Para afrontar esta lucha, Dios provee a los cristianos 

de herramientas para protegerse como lo recordaba Leo, joven predicador, durante un culto de 

mujeres en Barcelona, donde hablaba de este tema haciendo una lectura colectiva de Efesios 6, 

10–14 sobre portar la armadura de Dios. En esta prédica, Leo preguntaba a la congregación 

con mucha emoción: “¿Cuántos saben que nosotros hacemos parte del ejército del Señor?” 

mientras las personas levantaban su brazo derecho y su mano en dirección al cielo diciendo al 

unísono: “Amén”. Leo continuaba: 

 

“El creyente está en una guerra espiritual. ¿Cuántos lo creen? Hermanos, el 
creyente está en una guerra espiritual y no hay que confiar en nosotros mismos de 
manera excesiva. Para luchar necesitas de una ayuda, de unos recursos que vienen 
del cielo. El apóstol Pablo nos hace un bosquejo de cómo es el plan de ataque del 
enemigo. La conclusión del apóstol Pablo es que debemos estar vestidos con la 
armadura de Dios” (Prédica de Leo, Culto de Mujeres 28 de febrero, 2023). 
 
 

El mal dentro del mundo pentecostal actúa a través de demonios como la envidia, la avaricia, 

la amargura, el odio, las enfermedades, pero también a través de malos hábitos como el 

alcoholismo, la drogadicción, la fornicación, la blasfemia, la rebeldía, la envidia, la avaricia, la 

lujuria, la pereza y la soberbia. Dios, a través de la Biblia, insiste en la importancia de vivir en 



 223 

santidad: “vivir sin mancha, sin ofender a Dios. Estar limpio. Y a utilizar los recursos que Dios 

provee que son su poder y la presencia del Espíritu Santo en nosotros”. Las herramientas de 

Dios para enfrentarse al mal consisten, según Leo, en vestirse con la coraza de la justicia que 

protege el pecho, los órganos vitales del cuerpo, el corazón y las entrañas y, a su vez, la lectura 

de la Biblia, el ayuno, la oración y la comunión con otros creyentes protegen la mente y el 

pensamiento de las doctrinas falsas, de la perversión de los deseos y de la contaminación de 

los pensamientos y de los miembros sexuales (Notas de campo, Barcelona, 2023).  

Dentro de este marco, el pentecostalismo prohíbe y condena ciertas conductas que 

considera alejadas de los valores cristianos como el abuso de sustancias, las relaciones 

extramaritales, la violencia y la infidelidad, así como cualquier comportamiento que pueda 

dañarse a sí mismo o a otros, con el fin de evitar la “contaminación” del cuerpo. Amador-López 

(2019: 39) sostiene que “la interiorización de estas normas a menudo encierra un proceso de 

transformación personal que más allá de la repercusión individual, se manifiesta también en 

las relaciones familiares o de pareja”. Bajo esta concepción, la superación de los pecados actúa 

también como un tipo de limpieza que no es únicamente parte de una transformación 

individual, sino de un testimonio colectivo. Para los pentecostales, la superación de los pecados 

no solamente es una forma de atraer a otros hacia la iglesia y hacia su fe sino también es una 

evidencia tangible del poder de Dios en sus vidas. La redención personal se convierte así, en 

una herramienta que refuerza el propósito de estar en el mundo y “conquistar” los territorios y 

las personas que aún no conocen de Dios. 

La relación con el mundo secular (de los inconversos) no se limita al plano espiritual, 

ya que en el pentecostalismo se cree que las emociones pueden llegar a dominar la mente y el 

cuerpo de los creyentes. Por lo que, para hacer frente a las amenazas que habitan el mundo, los 

cristianos recurren al espíritu de amor, autoridad y dominio propio que consideran como 

regalos de Dios. Este principio fundamenta la capacidad de resistir a influencias externas y 

mundanas. Por lo tanto, el cuerpo como carne debe ser disciplinado y debe obedecer las normas 

creadas para tal fin con el objetivo de hacer frente a las “cosas mundanas”. De ahí la 

importancia de la incorporación de valores cristianos tanto a nivel individual como colectivo y 

que veíamos antes, que son de los más importantes cuando se trata de definirse como un “buen 

cristiano”.  

Las emociones sin control dentro del pentecostalismo son fuentes de tentación que 

buscan dominar al creyente. En este contexto, obedecer y ser disciplinado conecta a los 

cristianos con la pureza de Dios y refuerza el camino hacia una vida más correcta ante sus ojos. 

Este control del cuerpo no se basa únicamente en la fuerza de voluntad, sino en una 



 224 

dependencia activa de la coraza que Dios provee para protegerse del mal y que puede ponerse 

en práctica a través de la realización de actos de caridad, de justicia y de un comportamiento 

humilde ante Dios. Además, la incorporación de valores cristianos trasciende el ámbito 

individual y se afianza dentro de la comunidad mediante prácticas colectivas de 

responsabilidad, honestidad, servicio y experiencias espirituales compartidas. En muchas 

congregaciones pentecostales, los creyentes participan en pequeños grupos de oración y estudio 

bíblico donde no solo se refuerza la enseñanza moral, sino que se fomentan relaciones de apoyo 

mutuo que sostienen la vida espiritual de cada miembro. Estas redes de acompañamiento, a 

menudo estructuradas en células o ministerios de servicio, sirven para “verificar” que las 

conductas personales –como la abstinencia de alcohol y el mantenimiento de la pureza sexual– 

sean sostenidas y celebradas a nivel comunitario. 

Asimismo, la declaración pública de testimonios personales cumple un rol central 

dentro de la iglesia ya que al compartir cómo Dios ha ayudado a las personas superar las 

tentaciones de los demonios, o las enfermedades (el alcoholismo, la drogadicción o las 

tentaciones sexuales), los creyentes ofrecen un testimonio vivo que motiva a otros a perseverar 

en su relación con Dios y ejemplifican la interiorización de los valores cristianos. La 

comunidad pentecostal no solo inculca valores, sino que los refuerza mediante la participación 

en redes de apoyo, ministerios de servicio y experiencias espirituales compartidas, las cuales 

consolidan la identidad colectiva y fortalecen la convicción en la transformación espiritual 

divina (Anderson, 2004). De este modo, la vivencia comunitaria de la moral pentecostal se 

convierte en un elemento clave para sostener la santidad individual y colectiva, al mismo 

tiempo, que extiende la misión de “conquistar” a todas las naciones a través del testimonio y 

la comunión. 

 



 225 

 
Ilustración 23. Esquema del mundo cristiano76. 

 

 

1.2. ¿Hermanos, amigos, simpatizantes? Las categorías de pertenencia 

  

Desde el primer día que empecé a hacer trabajo de campo en las diferentes iglesias, me causaba 

curiosidad que las personas de la iglesia se saludaran o se refirieran a otros como “hermano” o 

“hermana”. A medida que iba pasando el tiempo iba notando que no todos los integrantes se 

llamaban entre sí “hermanos” o “hermanas” y también que esta es una categoría que existe 

dentro de la iglesia para diferenciar a aquellos “cristianos de verdad”. Las personas a quienes 

yo notaba que otros llamaban “hermanos”, por lo general, eran personas activas dentro de la 

iglesia, con algún cargo importante, pero especialmente, todas aquellas personas que habían 

sido bautizadas. Sobre esto, el pastor Andrés me explicaba en sus palabras el origen de este 

término y el porqué de su uso dentro de la iglesia.  

 

La biblia dice que venimos a ser herederos y coherederos juntamente con Cristo. 
Es decir, Jesús no es solamente nuestro padre sino también nuestro hermano. Jesús 
no es solamente la cabeza de la iglesia, sino que también se hace hermano de 
nosotros. Recuerda que él es primicia de todos los hijos de Dios. Entonces, ¿por 
qué nos decimos hermanos también? Porque recuerda que es un cuerpo, no son dos, 
ni tres, es un cuerpo: el de la iglesia y la iglesia se conforma de hermanos y como 
somos hijos de Dios, en el momento en el que tú te bautizas, tú pasas a ser 
automáticamente hija de Dios y si yo soy hijo de Dios, del mismo padre, pues 
obviamente tú eres mi hermana. Por eso Pablo, Pedro, Santiago hablaban siempre 

 
76 En este esquema se incluyen los momentos clave como las pruebas de Dios, el llamado, el proceso de 
conversión, bautismo, salvación y finalmente la gracia. Esquema realizado por la autora.  



 226 

de los “hermanos de la iglesia” porque somos hijos del mismo padre (Entrevista 
Andrés B., 27 de marzo de 2023, Barcelona).   
 

 En su explicación el pastor Andrés hace una observación interesante sobre la iglesia como un 

solo cuerpo que se compone de “hermanos”. Esta idea se puede encontrar en las cartas de Pablo, 

en la biblia, donde se define a la iglesia como el “cuerpo de Cristo”. La metáfora de Andrés 

aquí es relevante porque lo que intenta explicar es que todos aquellos que comparten una 

conexión con Dios y que esta es “certificada” hacen parte del cuerpo de la iglesia. Por ello, 

cada “hermano” o “hermana” es parte de la unidad de un todo y por eso se busca que cada 

cristiano haga parte de este cuerpo de manera oficial. En las formaciones REFAM –Reuniones 

Familiares de Amistad–, las personas reciben una formación más específica donde se explica 

más a profundidad el concepto de cuerpo (de la iglesia) donde cada “hermano” debe cumplir 

los requisitos que lo lleven exitosamente a ser parte de él.   

Por otro lado, el pastor también nos recuerda la importancia del bautismo que aparece 

de nuevo para determinar quién puede ser llamado “hermano” y quién no. El bautizo como 

entrada a la comunidad de la iglesia y a la comunidad de Dios, representa un momento clave 

en el que las personas se convierten en hijos de Dios. Aquí, las personas que han decidido 

bautizarse empiezan a compartir una suerte de “filiación divina” donde la hermandad es parte 

fundamental de lo que constituye la comunidad de la iglesia. Por ello, no todos son “hermanos” 

o “hermanas” y solo lo son quienes han pasado por el proceso necesario para poder ser 

considerado de esa forma.  

Durante mi paso por las iglesias, no solamente surgió la categoría de “hermano” o 

“hermana” sino también la de “simpatizante”, que se usa para identificar a las personas que 

asisten a la iglesia, pero que no son cristianos aún, es decir, quienes aún no han sido bautizados. 

Los simpatizantes son aquellas personas que están empezando a escuchar la palabra de Dios y 

a asistir asiduamente a la iglesia; es decir, quienes han comenzado a familiarizarse con las cosas 

de Dios. Esta categoría, que se diferencia de la de “amigo”, que es quien asiste con alguna 

frecuencia, pero no está interesado (aún) en convertirse o en ser parte de la iglesia, permite 

distinguir entonces a aquellas personas que estarían prontas a convertirse.   

Estas categorías las “descubrí” porque los “hermanos” y “hermanas” de la iglesia me 

llamaban en ocasiones “amiga Laura” o decían en las conversaciones: “Laura, que aún es 

simpatizante…”. En una ocasión, una “hermana” de la iglesia me llamó “hermana Laura” 

después de que ya teníamos más confianza porque habíamos hablado bastante después de los 

cultos. Después de saludarme usando esta palabra, se asustó y se cubrió la boca con sus manos 



 227 

diciéndome en medio de risas “hermana todavía no”. Sin embargo, después de esta ocasión en 

modo de broma yo la llamaba a ella “hermana Ángela” y ella a mi “hermana Laura”, pero 

ambas sabíamos que para mí no aplicaba la categoría “hermana” porque yo no estaba 

bautizada.   

Las categorías de “amigo” y “simpatizante” por su parte son interesantes puesto que las 

personas que se encuentran identificadas dentro de estas categorías son “fácilmente 

reconocibles” para quienes ya llevan tiempo dentro de la iglesia ya que, por ejemplo, los 

domingos tienen un lugar especial donde son ubicados en el culto –que suele ser en la parte de 

adelante para “asegurarse” de que reciban el mensaje–. También se les reconoce por su 

vestimenta ya que no están vestidos como el resto de “hermanos” o “hermanas”, es decir, los 

hombres no están vestidos con trajes elegantes, corbata, “bien peinados” y perfumados, y las 

mujeres están usando pantalones en lugar de vestidos largos más debajo de la rodilla, están 

maquilladas, tienen el cabello corto o amarrado. 

Según las lecciones de REFAM (Reuniones Familiares de Amistad) que las personas 

reciben una vez dentro de la iglesia aparece otra categoría que es la de “asistente” que es el 

“tercer escalón” antes convertirse en “servidor” que es el último escalón de la trayectoria de 

donde salen los próximos pastores. Cada categoría cuenta con su propio conjunto de 

conocimientos que, se supone, las personas adquieren al estar en uno u otro nivel.  

  

 
Ilustración 24. Trayectoria institucional de un cristiano77. 

 

 

 
77 Esta trayectoria es la que transita una persona dentro de la iglesia en su camino a convertirse en cristiano servidor 
según las normas de la iglesia. Son cinco categorías que sirven para diferenciar entre los diversos niveles en que 
se encuentra un miembro de la iglesia según su trabajo personal espiritual. El cuadro es de realización propia.  



 228 

2.  Estructura y composición de las redes de la iglesia 

 

Las iglesias pentecostales son espacios altamente conectados. Esto se contrasta con otros 

espacios de otras religiones, como la católica, en donde no es necesario en la vida cotidiana o 

donde no es parte fundamental de “ser católico”. En realidad, el pentecostalismo tiene un 

componente social y comunitario muy fuerte. Las personas pertenecientes a estas iglesias 

pentecostales evalúan una iglesia de acuerdo con el nivel de cercanía o hermandad que existe 

en ella y esto puede determinar si se afilia o no. En el caso de Rosa, que vino de Perú con su 

familia a instalarse en Barcelona, relata que su cambio de iglesia –de la IEAN-Jesús a la IPUC– 

obedeció a no encontrar la cercanía que ella estaba buscando en la iglesia “tal como la había 

en Perú. En la IEAN de Badalona todas las personas iban a los cultos, pero después no había 

ningún tipo de contacto entre nadie. Todos se iban a sus casas, nadie se saludaba 

cariñosamente…todo era así formal, no sé, hija, no había ahí una comunidad de amor o de 

hermandad” (Entrevista Rosa M., Barcelona, 2023).  

Esto le impresionó fuertemente y prefirió acercarse a la IPUE Barcelona Segunda 

aludiendo a este componente de fraternidad y unidad, en últimas porque allí encontraba ese 

sentido de familiaridad que no encontraba en la otra iglesia. La sede Segunda de Barcelona ha 

tenido un crecimiento rápido desde que terminó la pandemia y se encuentran, curiosamente, 

algunos miembros de la IEAN-Jesús que se han trasladado a la pentecostal por este aspecto de 

familiaridad, unidad y calor humano, que se encuentra en la iglesia pentecostal de Barcelona, 

como me explicaba Evelyn P., española de origen ecuatoriano. 

  

Mira, Laura, yo te voy a decir que mi familia en Ecuador iba a la IEAN porque esa 
es la iglesia más popular allá. A donde vayas en Ecuador, toda la gente cristiana es 
de la IEAN…Mi abuela también. Antes de llegar a España iba allí en Ecuador…e 
igualmente cuando ha llegado aquí a Barcelona, iba hasta Badalona…Yo iba con 
ella [la abuela] porque mi madre…bueno, tenía los problemas que ya te he 
dicho…y pues nada, allí en la IEAN, la gente era aburrida, muy seria en los cultos, 
nada servicial…Todos iban como a su propia bola y era triste porque eso no hace 
parte de lo que nos enseña Jesús. Allí he conocido a Lorena, nos hemos hecho muy 
buenas amigas…hermanas hoy en día, y ha sido ella quien se cambió la primera a 
la IPUE. A ella le gustó más la pentecostal porque, vale, ella es colombiana…es 
más como ella, y yo…yo he tardado un poco, pero cuando Lorena me comentó 
cómo era todo en la IPUE yo quise cambiarme también. Cuando empecé a ir a la 
IPUE había como ese calor de hogar que echaba en falta, todos los hermanos me 
saludaban con un abrazo, me preguntaban cómo estaba, siempre tenían una sonrisa 
para mí, los cultos eran, y bueno…que siguen siendo, ya lo has visto tú misma…son 
como una fiesta en Colombia [risas] y eso es muy valioso para mí. No te lo puedes 
imaginar…yo que tengo una familia tan poco unida, llegar allí para mí ha sido 



 229 

como encontrar a mis hermanos, ha sido una bendición de Dios…Los colombianos 
son personas muy especiales y diferentes de los ecuatorianos, ya lo ves tú… 
(Entrevista Evelyn P., 12 de julio de 2023, Barcelona).  

 

A pesar de este carácter de unidad que ciertas personas rescatan, lo que logramos observar es 

que, a pesar de que la mayoría de las personas observa este patrón de unidad tan alto de su 

iglesia (42%), también hay un grupo considerable que identifica que hay un grupo central y 

ciertas personas conectadas al grupo central (28,4%), además de otros que identifican que hay 

diferentes subgrupos (22,2%). De modo marginal, sin embargo, hay quienes observan que en 

su iglesia hay un contacto mínimo (7,4%). Es decir, la iglesia se mantiene como un espacio 

donde se cultivan relaciones sociales más allá de la prédica del pastor en el culto. La iglesia 

tiende a ser un espacio dinámico donde la importancia radica en esta idea de unidad grupal 

entre todos los hermanos. Sin embargo, también existen dinámicas de formación de subgrupos 

distintos dentro de la iglesia que tienen contacto mínimo entre sí y que puede obedecer a 

diversos factores tales como la nacionalidad, los cargos ocupados dentro de la iglesia, la 

antigüedad, el género, el nivel espiritual, etc. En cualquier caso, en la iglesia pentecostal –los 

casos estudiados– no hay lugar para que no sea un espacio de contacto y formación de lazos 

fuertes, tal como ellos mismos perciben. 

 

 
Tabla 10. Tipo de redes en la iglesia78. 

 
78 Elaboración propia con los resultados del cuestionario realizado con participación de miembros de las iglesias 
pentecostales entre Colombia, Chile y España.  



 230 

Si profundizamos en esta idea, uno de los temas que se escucha entre los hermanos de la iglesia, 

es que cuando las personas se convierten, aumenta la proporción de contactos creyentes. Es 

decir, cuando la gente comienza a asistir asiduamente a la iglesia y a conocer personas en este 

contexto, o sea, también evangélicas deja atrás a las personas del “mundo”. En algunos casos, 

las personas señalan que el ideal es que todos los contactos cercanos de un cristiano finalmente 

sean de la iglesia porque así todos luchan por un mismo fin y ninguno intentará desviar al otro 

en su camino. Esto, para algunos, constituye un paso en este tránsito a ser un “buen cristiano”. 

En la literatura encontramos que este patrón de homofilia -es decir, la preferencia por 

aquellos/as que son iguales a mí- es clave para comprender las dinámicas de selección social y 

promover los lazos cristianos dentro de la expansión de la misma iglesia (McClure, 2021). 

No obstante, al momento de revisar la composición de la red de personas de los 

miembros de las iglesias pentecostales, nos damos cuenta de que solo una fracción pequeña 

tiene en su red de contactos cercanos, personas completamente creyentes (14,8%), mientras 

que la gran mayoría (39,5%) tiene redes compuestas por mitad cristianos y mitad no creyentes 

(red mixta) y que le siguen aquellos que tienen un porcentaje más alto de creyentes cristianos 

(34.6%). Es decir, en general, un pentecostal suele tener una red mixta o más cargada de 

cristianos, siempre con un porcentaje de no-creyentes. Solo una pequeña fracción dice que 

logra tener una red compuesta solamente por cristianos creyentes en su red de cercanos. Al 

contrario, podemos decir que la fracción menor de cercanos al 10% tiene redes de cercanos en 

donde nadie es no creyente, es decir, su red está compuesta de más no creyentes que de 

cristianos.  

En general, predomina la idea de que un cristiano siempre tiene como mínimo la mitad 

de sus contactos cercanos como creyentes. Esto muestra el componente de homofilia 

mencionado, pero también que puede existir un tipo de umbral mínimo para ser un “buen 

cristiano” que se genera por el propio hecho de pertenecer a la iglesia, de bautizarse y de seguir 

adecuándose a las dinámicas internas de la institución y de la comunidad. Por lo tanto, la idea 

expandida en la iglesia de que idealmente toda la red cercana es cristiana no coincide con la 

realidad de los contactos establecidos por las personas. La idea es que “naturalmente”, los 

cristianos, pueden lograr una proporción de creyentes que te va alejando de otros que no lo son.  

 



 231 

 
Tabla 11. Tipo de red de contactos79 

 

De esta manera, podemos tener una noción aproximada de la manera en la que perciben sus 

propias redes de contactos cercanos y la manera en que ven la estructura de su iglesia. En 

general, podemos observar que mantienen una correspondencia en esta noción de unidad de las 

iglesias y la composición altamente cargada de cristianos. Sin embargo, notamos que también 

hay matices que dejan pistas interesantes, como la idea de las redes mixtas (no cristianos y 

cristianos) de las redes de contactos cercanos como predominantes. 

 

3. Prácticas de construcción y mantenimiento de la comunidad fuera de la 
iglesia 

 
Hemos visto en el apartado anterior las bases conceptuales que definen a la comunidad 

pentecostal: una visión del mundo como campo de batalla espiritual, un sistema de categorías 

que define la pertenencia y una densa red de relaciones sociales. Ahora, analizaremos los 

mecanismos y actividades concretas a través de las cuales los miembros de las iglesias 

estudiadas se organizan para construir, mantener y fortalecer estos lazos comunitarios. Estos 

van desde eventos y rituales institucionales hasta iniciativas más informales que se valen de la 

tecnología y el ocio, tales como actividades en redes sociales, reuniones familiares y torneos 

de fútbol. 

 
79 Elaboración propia con los resultados del cuestionario realizado con participación de miembros de las iglesias 
pentecostales entre Colombia, Chile y España. 



 232 

3.1. Mañanas de Victoria 

 

Tras la pandemia de COVID-19, las redes sociales trascendieron su función de emergencia 

para consolidarse como un canal de comunicación vital entre la iglesia pentecostal en 

Barcelona y su congregación. Su rol se ha transformado de ser un solo apoyo durante el 

confinamiento –al no haber encuentros presenciales–, se han transformado para convertirse en 

una extensión de la iglesia. La práctica ya no se limita a la transmisión de cultos, sino que 

fomenta una interacción cotidiana mediante devocionales y grupos de estudio en aplicaciones 

como WhatsApp, redefiniendo el concepto de comunidad más allá de los límites físicos de la 

iglesia. Un ejemplo de esta nueva dinámica es la iniciativa “Mañanas de Victoria”. Cada día, a 

las 5:00 am, un joven de la congregación dirige una reflexión por videollamada, aplicando 

enseñanzas bíblicas a temas de actualidad. Para garantizar que el mensaje llegue a todos y 

documentar la continuidad del proyecto, al finalizar se comparte un resumen en el grupo de 

jóvenes. Al momento de escribir estas líneas, la iniciativa llevaba su septuagésima séptima 

sesión, dedicada al tema “Ayudar a los demás”. 

 

 
Ilustración 25. Captura de pantalla de la “Mañana de Victoria 77”80.   

 

La imagen anterior es un claro ejemplo del tipo de mensajes que circulan en el grupo de 

WhatsApp de los jóvenes de la Iglesia Pentecostal Unida de Europa. Las reflexiones de 

“Mañanas de Victoria” están concebidas como invitaciones para que la comunidad descubra 

su propósito divino, partiendo de la premisa de que Dios tiene un plan individual para cada 

 
80 Mensaje difundido en el grupo de WhatsApp de Jóvenes de la iglesia IPUE – Barcelona Segunda.  



 233 

persona. Durante las videollamadas, se utilizan historias bíblicas como las de Jeremías y Daniel 

para ilustrar que la vida cristiana exige disciplina, firmeza y renuncia a las ataduras del mundo. 

Este análisis doctrinal se refuerza con testimonios poderosos, como el de Brian, un joven 

diácono que describió su llamado como una fuerza transformadora que dividió su vida en un 

antes y un después, mostrando de forma práctica el impacto espiritual que se busca fomentar81.  

 La disciplina espiritual82 constituye el eje central de estos encuentros virtuales, una idea 

que se materializa en la reunión diaria en la madrugada, precedida por un tiempo de oración y 

meditación. Para motivar este riguroso horario, los líderes aluden a pasajes como el Salmo 63 

o Marcos 1:35. Estos textos se emplean como modelo, pues presentan a figuras bíblicas clave, 

incluido el propio Jesús, para quienes el alba era un espacio privilegiado que otorgaba claridad 

y la renovación espiritual. Esta práctica no es exclusiva del grupo de jóvenes, sino que refleja 

un ethos generalizado dentro de la iglesia. La madrugada se concibe como un tiempo sagrado 

de entrega a Dios, un momento de quietud que facilita una conexión más íntima con Dios. Este 

principio es adoptado por toda la comunidad: desde los pastores que consagran el inicio de su 

jornada, hasta toda la congregación que ora en sus hogares o de camino al trabajo, antes de que 

comience el ajetreo del día. 

 Como hemos visto, las sesiones de “Mañanas de Victoria” fortalecen la fe a nivel 

individual y colectivo, proveyendo a los jóvenes un “escudo” espiritual para afrontar los 

desafíos cotidianos. Uno de sus puntos más interesantes es cómo presentan la disciplina no 

como una simple rutina, sino como un valor cristiano esencial, una necesidad para poder 

experimentar la presencia de Dios constantemente.  

En línea con esta idea, los mensajes de las “Mañanas de Victoria” insisten en la 

necesidad de mantener una identidad cristiana frente a las amenazas e influencias negativas del 

mundo secular. Por lo tanto, los jóvenes son motivados a “ser diferentes” siguiendo el ejemplo 

bíblico de Daniel, quien decidió no contaminarse de las cosas del mundo en la antigua 

Babilonia ni de sus costumbres y placeres83. Este ejemplo se transporta a la vida moderna donde 

los deseos mundanos, las distracciones y las redes sociales, por nombrar algunas, se comparan 

con la “comida del rey”. La enseñanza concluye que la verdadera fortaleza solo proviene de la 

oración y la obediencia a la Palabra, el único alimento que, según esta doctrina, nutre el alma 

y permite a las personas cumplir el propósito que Dios les ha asignado. 

 
81 Ver Mañana de Victoria 43 en los anexos. 
82 Ver mañana de Victoria 57 en los anexos. 
83 Ver Mañana de Victoria 69 y 71 en los anexos. 



 234 

Otro de los aspectos claves es el cuidado de la vida interior, concretamente de los 

pensamientos y actitudes del creyente. Tomando como base doctrinal Filipenses 4:884, se 

enseña que el pensamiento influye directamente en las decisiones y en la relación con Dios. 

Los mensajes advierten sobre el “peligro” de los pensamientos impuros o negativos, 

identificados como la raíz de la ira, la amargura y el distanciamiento espiritual. En 

consecuencia, se alienta a los jóvenes a “proteger” su mente, ojos y oídos, enfocando su 

atención exclusivamente en lo bueno, justo y agradable a Dios como prerrequisito para 

mantener la paz interior y avanzar en su propósito.  

Finalmente, la disciplina, la identidad y el cuidado personal se complementan con los 

pilares comunitarios del amor y la unidad. Invocando Colosenses 3:12-14, se promueve la 

metáfora de “vestirse” con el amor de Dios85, descrito como el “vínculo perfecto” que 

cohesiona a la iglesia. En esta teología, el amor trasciende el mero sentimiento para definirse 

como un compromiso activo de reflejar a Cristo. Este compromiso se materializa en una doble 

función. Por un lado, en actos de solidaridad, perdón y generosidad que fortalecen los lazos 

internos; y por otro, sirven como un poderoso testimonio ante el mundo exterior. Siguiendo el 

modelo del Buen Samaritano, se exhorta a extender esta compasión más allá de los límites de 

la congregación. 

Otros valores destacados en las reuniones son la alegría y la confianza. La alegría se 

presenta como una característica cristiana y una fuente de fortaleza. Basándose en Proverbios 

17:22, Dayana, una de las jóvenes, enseñó que un corazón alegre es medicina para el cuerpo y 

la mente, y un testimonio de fe. Usó también la historia de Job para mostrar cómo buscar a 

Dios en los momentos difíciles puede transformar la vida de una persona. Por su parte, Catalina, 

en la “Mañana de Victoria 73”, habló sobre la “rectitud verdadera” a partir de Mateo 6:34. 

Reflexionó sobre cómo la ansiedad por el futuro aleja a las personas de Dios y explicó que la 

fe cristiana ofrece esperanza en tiempos de incertidumbre. El mensaje de fondo en ambos casos 

fue la importancia de confiar en Dios, pues Él tiene el control total sobre la vida de cada 

cristiano.  

En definitiva, la actividad de las “Mañanas de Victoria” trasciende su función como un 

mero devocional matutino para revelarse como un sofisticado dispositivo de formación 

espiritual y el fortalecimiento de lazos comunitarios. Su metodología consiste en traducir la 

 
84 Por lo demás, hermanos, todo lo que es verdadero, todo lo honesto, todo lo justo, todo lo puro, todo lo amable, 
todo lo que es de buen nombre; si hay virtud alguna, si algo digno de alabanza, en esto pensad. (Reina Valera, 
1960).  
85 Ver Mañana de Victoria 72. 



 235 

doctrina bíblica en orientaciones prácticas para la vida diaria, generando un entorno de 

aprendizaje colectivo que fortalece el sentido de pertenencia de los jóvenes a la iglesia. A través 

de la enseñanza sistemática de valores como la disciplina personal, el cuidado interior, la 

unidad comunitaria y la confianza en Dios, se ofrece una hoja de ruta integral para la vida 

cristiana. De este modo, la iniciativa no solo instruye, sino que construye activamente una 

comunidad juvenil con una identidad definida, proporcionando un propósito claro para vivir 

una vida que sea testimonio tangible de su fe. 

 

3.2. Reuniones Familiares de Amistad (REFAM): la formación doctrinal sistemática 

 

Las Reuniones Familiares de Amistad (REFAM) constituyen el principal método de 

evangelismo y formación doctrinal de la iglesia pentecostal, un curso sistemático diseñado para 

ganar adeptos y transformar a los “amigos” en “servidores” comprometidos. Este itinerario 

progresivo, dividido en cuatro niveles con seis a ocho lecciones cada uno, se desarrolla 

semanalmente de forma virtual –usualmente los miércoles en el caso de Barcelona– y es 

liderado por diáconos que enseñan un currículo basado en la Biblia. Su metodología, no 

obstante, es flexible y se adapta a reuniones presenciales en sedes con menor consolidación, 

como ocurre en Chile, donde el pastor se moviliza a los hogares de los miembros.  

El proceso formativo está diseñado para avanzar de lo teórico a lo práctico con el fin de 

asegurar que todos los miembros compartan una misma base doctrinal. Las primeras lecciones 

sientan los fundamentos sobre la naturaleza y unicidad de Dios, la autoridad de la Biblia y, de 

manera crucial, la importancia de la salvación86. Es en este punto donde se introduce la idea de 

que conocerse a sí mismo es una forma de renunciar a sí mismo, un principio de la moralidad 

cristiana que da legitimidad al acto de la conversión. A medida que se avanza, el enfoque se 

traslada a la vida eclesial: la importancia de congregarse, la organización administrativa, las 

responsabilidades individuales y las distintas prácticas de culto, enseñando incluso la diferencia 

conceptual entre orar, adorar y alabar. 

 Paralelamente, las reuniones inculcan un conjunto de valores cristianos clave para la 

cohesión del grupo, como la perseverancia, el servicio desinteresado, la constancia, la fidelidad 

y la solidaridad. Se enseña que la disciplina y el compromiso no son solo una obligación hacia 

 
86 Según Foucault (1988: 54), “hemos heredado la tradición de moralidad cristiana que convierte la renuncia de sí 
en principio de salvación. Conocerse a sí mismo era paradójicamente la manera de renunciar a sí mismo”. En este 
tipo de cristianismo, considero que este principio se mantiene activo y, de hecho, es lo que da legitimidad al hecho 
de convertirse.  



 236 

Dios, sino también hacia la comunidad, demostrando así que se ha recibido a Dios en el 

corazón. El servicio, considerado el paso último y la culminación del proceso formativo, se 

define como la máxima expresión de amor a Dios y al prójimo, cimentando una red de apoyo 

mutuo donde la comunidad encuentra respaldo emocional y práctico. Esta formación culmina 

con un enfoque explícito en la misión evangelizadora y la integración total del miembro en la 

vida de la iglesia. Se capacita a los creyentes para “ganar almas” y participar en roles 

específicos que garanticen el crecimiento de la iglesia, concebida como un “cuerpo vivo”. En 

última instancia, REFAM busca crear una comunidad doctrinalmente unificada, con miembros 

activos cuyo “buen testimonio” y acción colectiva —potencialmente incluso sirviendo “a 

tiempo completo”— aseguren la continua expansión de su fe. 

 

3.3. “Torneo Congregaciones”: tiempo libre, fraternidad y forma de 
financiamiento 

 

Para mantener a la comunidad unida, la directiva juvenil de la iglesia pentecostal en Cataluña 

organiza torneos de fútbol anuales que involucran a diversas sedes de cada distrito. Un caso 

ilustrativo es el torneo organizado por la sede de Barcelona Segunda, que se llevó a cabo 

durante todo el día del 25 de diciembre de 2024, desde las 9 de la mañana, en un campo de 

fútbol alquilado en El Clot. El evento de entrada gratuita congregó a miembros de las sedes de 

Vic, Terrassa, Manresa, El Prat, Sant Boi de Llobregat, Mollet, Girona y Barcelona. Esta 

iniciativa perseguía dos objetivos: fortalecer los lazos inter-sedes a través de una actividad 

recreativa y recaudar fondos mediante la venta de comida para un propósito concreto que era 

la adquisición de equipos especiales para la transmisión de los cultos por redes sociales. 

La elección de un torneo de fútbol como vehículo para estos fines es estratégicamente 

significativa. Al ser un deporte muy popular, especialmente entre la comunidad migrante, la 

iniciativa logra una alta convocatoria y participación, fusionando de manera efectiva el 

esparcimiento lúdico con una estrategia de financiamiento colectivo. La naturaleza 

participativa del evento se extendió más allá del campo de juego donde los miembros de la 

iglesia retransmitían el encuentro en tiempo real, posteando fotos y videos en las redes sociales 

de la iglesia y en su canal privado de WhatsApp, donde incluso los pastores participaban 

difundiendo y jugando en el campo. Esto demuestra cómo la iglesia adapta sus métodos a las 

necesidades contemporáneas, utilizando un evento social deportivo y de ocio para financiar 

proyectos tecnológicos que, a su vez, amplían su alcance digital y aseguran su sostenibilidad. 



 237 

En un contexto más amplio, estos torneos son una manifestación práctica de la 

capacidad de la institución religiosa para fortalecer sus lazos internos mientras se adapta a las 

exigencias externas. Al crear estos espacios de encuentro y colaboración que trascienden el 

ámbito del culto, la iglesia no solo refuerza la identidad colectiva de sus miembros, sino que 

promueve activamente valores de solidaridad, cooperación y compromiso con una misión 

institucional. En última instancia, eventos de esta naturaleza son cruciales para la construcción 

de una comunidad resiliente y unida, capaz de movilizar sus propios recursos para enfrentar 

desafíos y aprovechar oportunidades que impulsen su crecimiento tanto espiritual como social. 

 

 
Ilustración 26. Invitación de la iglesia de Terrassa para el Torneo Congregaciones87.  

 

En síntesis, se observa que la vitalidad de la comunidad pentecostal no reside en un único pilar, 

sino en una variedad de actividades orquestadas por los propios miembros para construir y 

fortalecer una comunidad comprometida con su fe y misión. Iniciativas como las “Mañanas de 

Victoria”, las REFAM y los torneos institucionales –junto a otras no abordadas aquí como 

ayunos, días de misiones o vigilias– tejen una red de interacción que va más allá de lo 

puramente espiritual. Impulsan una comunidad resiliente que enseña a sus miembros a 

 
87 Imagen recibida por el grupo de WhatsApp de jóvenes de la IPUE - Barcelona Segunda.  



 238 

enfrentar los desafíos de la vida cotidiana y, a la vez, responder de manera unificada a los 

objetivos marcados por la autoridad de la iglesia. 

Cada una de estas iniciativas opera en una esfera distinta pero complementaria del 

desarrollo del creyente. Las “Mañanas de Victoria” atienden a la formación espiritual íntima y 

diaria, fomentando la disciplina, el estudio bíblico y la reflexión personal. Las REFAM 

funcionan como el apoyo doctrinal y estructural, consolidando el conocimiento teológico 

mediante un aprendizaje por etapas orientado a la integración y el servicio. Este programa no 

solo forma en valores, sino que también inculca un “saber normativo” que guía el 

comportamiento correcto del individuo tanto en el espacio ritual como fuera de él. Y, 

finalmente, los torneos congregacionales actúan en la esfera social y lúdica, utilizando el 

esparcimiento deportivo para fortalecer los lazos afectivos entre sedes y, simultáneamente, 

ejecutar estrategias prácticas como la recaudación de fondos. 

Este análisis demuestra, por tanto, una notable capacidad de adaptación e hibridación 

por parte de la iglesia. La institución no duda en hacer uso de la tecnología, las redes sociales 

y prácticas del mundo secular para amplificar el alcance de su mensaje, tanto interna como 

externamente. Se evidencia que la fortaleza de la comunidad reside en su capacidad para actuar 

colectivamente, generando formas innovadoras de mantener y proyectar una identidad y un 

propósito cristiano trascendental en el mundo contemporáneo. Lejos de ser una institución 

estática, la iglesia se manifiesta aquí como un organismo vivo y dinámico, capaz de movilizar 

a sus miembros para construir, sostener y expandir su proyecto de fe. 

 

 

 

  



 239 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTE 4 – CONCLUSIONES Y DIRECCIONES FUTURAS 

  



 240 

CAPÍTULO IX – CONCLUSIONES Y DIRECCIONES FUTURAS 
 
Este capítulo presenta los hallazgos clave de mi investigación sobre los elementos que 

configuran la formación del buen cristiano de los pentecostales latinoamericanos miembros de 

las iglesias estudiadas insertas en un contexto transnacional. Para abordar este objetivo general, 

he utilizado un enfoque principalmente cualitativo que fue complementado, en parte, con 

evidencia cuantitativa. En esta investigación me he concentrado en las diversas experiencias 

religiosas vividas de los pentecostales a través del examen de cómo construyen su relación con 

Dios a nivel corporal, emocional, gestual en algunos momentos importantes de sus trayectorias 

vitales. A lo largo de este recuento he analizado el proceso de formación del buen cristiano y 

concluyo que es un proceso, a la vez, personal y comunitario, y que se encuentra atravesado 

por las doctrinas, estructuras y dinámicas de socialización de las iglesias estudiadas. Como 

parte de mi marco conceptual, el concepto de capital religioso y hábitus fue útil para explorar 

la acumulación de recursos que permiten a las personas cristianas y a los movimientos 

pentecostales producir y reproducir su fe, acceder a privilegios y roles dentro de sus estructuras 

institucionales y establecer un estilo de vida basado en las enseñanzas de Jesús. Con este 

enfoque también quise aportar una mirada crítica sobre los dilemas y tensiones que enfrentan 

los creyentes en diversos momentos de sus vidas durante su carrera, en términos de Henri 

Gooren (2010), por devenir “buenos cristianos”. 

La recopilación de la información se realizó a través de un trabajo de campo etnográfico 

entre Colombia, Chile y España, desde el año 2020 hasta el año 2025 marcado por la pandemia 

de la covid-19 y de un trabajo realizado de manera virtual en sus inicios– en Colombia y una 

parte en Chile– y de manera completamente presencial en ciertos momentos del primer 

semestre de 2022 en Chile hasta inicios de 2024 en Barcelona, España. La elección de los 

lugares para la realización de este trabajo se hizo utilizando las mismas redes de las iglesias 

estudiadas que me permitieron navegar con relativa facilidad la pertenencia y participación en 

cada una de las comunidades estudiadas. La utilización de los métodos y técnicas de 

investigación antropológicas (tales como observación participante, entrevistas semi-

estructuradas, conversaciones informales, grupos focales, notas de campo, participación en 

rituales comunitarios – bautismos, fiestas de cumpleaños, reuniones informales, caminatas, 

salidas a comer –, realización y recopilación de fotografías y el cuestionario sobre la percepción 

de Dios, del buen cristiano, de lo que le agrada y desagrada a Dios y la percepción de las redes 

sociales) fue adecuada para recoger las diversas experiencias religiosas y espirituales de las 

personas así como las prácticas relacionadas a estas; con las fotografías pude analizar las 



 241 

formas corporales, gestos, emocionalidad concerniente a la vivencia de la religión de forma 

corporal, y las representaciones, ideas, formas de ver el mundo y métodos de aprendizaje 

cristiano fueron recolectadas a través de la escucha atenta de las historias de vida, relatos y 

anécdotas que me dieron una visión a profundidad de los rituales importantes, pruebas de Dios 

y momentos de crisis.  

1. Síntesis de resultados y hallazgos principales 

 

Para poder responder a mi pregunta inicial, planteé tres objetivos específicos que fueron 

respondidos en los diversos capítulos en los que está dividido este documento. El primer 

objetivo específico consistía en examinar el contexto del surgimiento y el proceso de 

transnacionalización de iglesias evangélicas/pentecostales entre Colombia, Chile y España. 

Este objetivo se aborda reconstruyendo brevemente la historia de los orígenes del movimiento 

pentecostal que inició con el avivamiento de Azusa Street (1906) en Estados Unidos, marcando 

el paso del pietismo y el metodismo a un pentecostalismo radicalmente experiencial. En ese 

escenario, William Seymour, pastor y fundador pentecostal afroamericano, quien fue una 

figura disidente y revolucionaria dentro del movimiento pentecostal, desafió las jerarquías 

raciales y de poder al forjar una comunidad religiosa empeñada en traspasar las barreras étnicas 

y de clase. Desde entonces, el pentecostalismo se constituyó como un espacio para vivir 

experiencias directas con Dios capaces de transformar la vida de personas excluidas por dichas 

desigualdades.  

Más de un siglo después del avivamiento de la Calle Azusa, y a pesar de los orígenes 

inclusivos de este movimiento, las tensiones dentro del pentecostalismo persisten. Cada día 

surgen más iglesias pentecostales de doctrinas y prácticas diversas que se adaptan a públicos 

específicos y a los contextos culturales, políticos y sociales en los que se asientan. En las 

comunidades estudiadas, el movimiento pentecostal se reinventa continuamente para ofrecer a 

sus seguidores –en su mayoría hombres y mujeres latinoamericanos con una historia ligada a 

la migración– un refugio de pertenencia: un lugar para cultivar diariamente su relación con 

Dios, hallar apoyo y solidaridad en los hermanos de la iglesia, y transformarse en una mejor 

versión de sí mismos –deviniendo buenos cristianos–. Las iglesias y sus líderes han procurado 

ofrecer un lugar donde buscar sentido y hacer frente a las realidades de un mundo globalizado 

y secular, marcado por la interconexión económica, cultural y social, las migraciones, la 

desaparición de fronteras, y el aumento de la competencia laboral, la precariedad, el cambio 

climático, la discriminación, el racismo y el aislamiento. 



 242 

Luego presenté la instalación del movimiento pentecostal en América Latina y la 

trayectoria transnacional de las iglesias (casos de estudio) en los tres países donde se retrataron 

las primeras implantaciones del pentecostalismo en Chile y en Colombia. Esto me permitió 

concluir que estos dos casos compartieron desde sus inicios la apuesta por experiencias 

emotivas y personales frente a la rigidez doctrinal católica, aunque cada contexto nacional 

configuró matices propios según sus realidades. Por un lado, el movimiento pentecostal en 

Chile surgió a partir de influencias metodistas. Allí, las Asambleas de Dios suecas, 

estadounidenses y alemanas –y luego misiones autónomas– conformaron un “pentecostalismo 

de los pobres” más centrado en la teodicea del sufrimiento, la música campesina y la solidaridad 

comunitaria con un papel bastante relevante y activo de las mujeres, como lo ha documentado 

Miguel Mansilla (2009). Durante el siglo XX, la expansión entre regiones en Chile reforzó un 

espacio de refugio para campesinos y obreros, mientras que la dictadura y la secularización 

empujaron a las iglesias hacia posturas más conservadoras y jerárquicas, consolidando al pastor 

como figura de autoridad social y moral. 

En Colombia, por otro lado, el protestantismo se introdujo primero a través de la figura 

de los colportores y misioneros presbiterianos como el catalán Ramón Montsalvatge o el 

estadounidense Henry Pratt en el siglo XIX, en un escenario de lucha por la independencia y 

libertad religiosa “tras los bastidores”. El pentecostalismo se consolidaría más tarde, en la 

década de 1940, con la progresiva llegada de otros misioneros escandinavos y estadounidenses 

que hallaron terreno en regiones rurales menos controladas por el catolicismo y por el Estado 

y más alejadas de los centros urbanos más importantes. A diferencia del evangelicalismo que 

tradicionalmente se vinculó a las élites, el pentecostalismo en Colombia se articuló a partir de 

estaciones misioneras horizontales que se basaban en una relación carismática entre pastores y 

creyentes. En ambos países, el movimiento creció y se consolidó al ofrecer comunidad y 

sentido a las personas menos favorecidas frente a las crisis económicas y poco desarrollo de la 

región, pero en Chile su legado musical y de sufrimiento remite a la resistencia obrera o 

indígena, mientras que en Colombia la expansión siguió las rutas fluviales y agrícolas, con 

misiones que exploraron zonas periféricas y reprodujeron una religiosidad popular más emotiva 

frente al abandono del catolicismo y del propio Estado colombiano. 

En Barcelona, por su parte, el pentecostalismo emerge tardíamente y bajo condiciones 

muy distintas a las de Chile y Colombia. Mientras que en estos países la “semilla” pentecostal 

caló primero entre sectores rurales y trabajadores, en Barcelona lo hizo en contextos urbanos 

marcados por la marginalidad (barrios gitanos y periféricos) y por la represión de la dictadura 

franquista. A diferencia del carácter “protestante de los pobres” de América Latina, en 



 243 

Barcelona las primeras congregaciones (gitana y cubana) se definieron por su clandestinidad 

política y cultural, su labor de “coche bíblico” –como en Colombia– y su necesidad de abrirse 

paso en un entorno fuertemente dominado por el catolicismo. Tras la Transición y los acuerdos 

con el Estado Español sobre del derecho al culto de 1992, aquellas iglesias que habían 

sobrevivido al hostigamiento pasaron de lo clandestino a lo público, incorporando nuevos 

perfiles –migrantes africanos, latinoamericanos y sus hijos nacidos en España– y, por supuesto, 

herramientas digitales más modernas como el streaming y las redes sociales para sostener la 

unión de la comunidad. 

Al comparar el caso de Barcelona con el caso chileno y colombiano, se aprecia un 

mismo patrón de resiliencia y resistencia comunitaria y de adaptación cultural: en los tres 

contextos, el pentecostalismo funciona como red de apoyo social y espacio de identidad frente 

a crisis económicas, olvido estatal, represión y movimientos migratorios. Sin embargo, 

mientras que en Chile y Colombia la expansión obedeció a itinerarios misioneros rurales y 

urbanos, en Barcelona el motor, ya más contemporáneo, fue y continúa siendo la ola migratoria 

de personas del Sur Global hacia el Norte, que trae consigo este “retorno” espiritual. En este 

contexto, los pentecostales latinoamericanos trasladan no solo sus cuerpos sino sus prácticas 

corporales, emocionales y su capital religioso hacia el Norte global. Así, el movimiento 

pentecostal de América Latina desembarca en Europa manteniendo su lógica y misión de 

“reconquista espiritual” haciendo uso de sus redes transnacionales, estableciendo a Barcelona 

no solo como ciudad receptora, sino como nuevo nodo de una malla global que conecta 

comunidades, pastores y recursos entre distintos continentes. 

El pentecostalismo moderno no es un simple traslado institucional, sino un fenómeno 

dinámico de recomposición identitaria, mutación y adaptación organizativa. Bajo la tensión 

entre discursos globales y realidades locales –pandemia, migración, desigualdad, precariedad– 

las iglesias estudiadas se reinventan para sostener un proyecto espiritual que a la vez funciona 

como red de apoyo y espacio de control moral. Esta parte revela un patrón común en el que el 

movimiento pentecostal –inicialmente llevado por misiones norteamericanas y europeas a 

territorios rurales o periféricos de Colombia o Chile– se arraigó gracias a la formación de 

líderes locales que asumieron progresivamente la responsabilidad pastoral y administrativa de 

sus instituciones. En ambos casos, la dependencia inicial de misioneros extranjeros dio paso, a 

mediados del siglo XX, a la autonomía de la iglesia en el país de origen. En el caso colombiano, 

primero en Bucaramanga (IPUC), luego en Guayaquil (Ecuador) (IEAN-Jesús) y 

posteriormente en la región de Valparaíso en Chile donde llegó esta última institución, donde 

se consolidaron estructuras internas locales de organización –juntas administrativas, distritos, 



 244 

comités especializados–, y se articularon redes de apoyo mutuo que respondían a contextos de 

pobreza, migración rural-urbana, liderazgos campesinos y necesidad espiritual. Además, este 

proceso de “nacionalización” y “transnacionalización” en América Latina incluyó, en un 

primer momento, la formación de personas y, posteriormente, la incorporación de estas 

personas formadas como familias pastorales locales, la creación de centros misioneros 

regionales y la apropiación de un estilo de culto emotivo y colectivo que se diferenciaba 

claramente de los de otras religiones como el catolicismo o de otras doctrinas igualmente 

protestantes. 

La expansión transnacional de estas instituciones continuó como una prolongación de 

esos mismos lazos construidos desde los países de origen. La Iglesia Pentecostal Unida de 

Colombia orientó sus esfuerzos hacia España llegando a este país en el año 2002 apoyándose 

en las migraciones sur-norte para reconstituir sus comunidades en Europa, dando lugar a la 

Iglesia Pentecostal Unida de Europa con más de 213 congregaciones y 8000 miembros en toda 

la península. En Barcelona, el resultado es una comunidad pentecostal que, lejos de ser un 

simple asentamiento de creyentes latinoamericanos, funciona como un nodo interconectado al 

expandir su doctrina y fe, al mismo tiempo que reinventa sus espacios de culto y sus estrategias 

de evangelización (desde la compra colaborativa de su propio local en Sant Martí hasta los días 

de misiones, la evangelización en las ramblas y parques o el uso intensivo de plataformas 

digitales), cumpliendo así su misión mientras acoge a personas con orígenes populares en 

Latinoamérica y españoles nativos –que tienen un tipo de relación con Latinoamérica por sus 

lazos familiares–.  

A nivel organizacional, estas iglesias mantienen una visión global, funcionando como 

nodos dentro de una red transnacional más amplia. A través de los programas de misiones y 

eventos internacionales como las convenciones que se organizan dos veces al año, estas iglesias 

locales se conectan con otras sedes en diferentes países. Este énfasis en la expansión global se 

traduce en un discurso de crecimiento y expansión reforzando la idea de que la fe debe 

materializarse en la expansión geográfica a través de la captación de nuevos seguidores. Esto, 

a su vez, facilita el acceso a redes de apoyo transnacionales en conjunto con otras iglesias de 

la misma institución o doctrina. 

No obstante, el establecimiento de estas iglesias en diferentes lugares crea una tensión 

fundamental: por un lado, el riesgo de homogeneizar las visiones del mundo; por otro, la 

búsqueda de esa misma homogeneidad como estrategia para consolidar la comunidad y reforzar 

sus estructuras de poder internas. Las iglesias han logrado expandirse entre la comunidad 

latinoamericana a través de estrategias clave como el mantenimiento de redes comunitarias 



 245 

preexistentes desde los países de origen y una visión global de la iglesia como refugio y familia 

ante las incertidumbres del mundo moderno. Este papel de apoyo no es menor, ya que muchas 

veces las instituciones estatales han fallado en ofrecer a la población migrante recursos para su 

integración. Frente a la falta de redes de apoyo formal para migrantes, la iglesia se convierte 

en un espacio donde se accede a alimentos, ropa, vivienda, empleo informal y asesoramiento 

en temas migratorios. Esta capacidad de movilizar recursos de manera rápida y eficaz posiciona 

a las iglesias, tanto en Chile como en España, como instituciones indispensables en la vida 

cotidiana de sus miembros. Sin embargo, la ayuda no está exenta de condiciones, ya que a 

menudo se encuentra vinculada a la adhesión a la institución, a su visión y misión; o a la 

aceptación de una estructura de control que regula cada aspecto de la vida de las personas. En 

este sentido, esta misma función también otorga a las iglesias un poder significativo sobre sus 

miembros, condicionando la manera en que se construyen las identidades individuales y 

grupales, se negocian las relaciones sociales dentro y fuera de la iglesia y se proyectan los 

futuros individuales y colectivos. 

Finalmente, el estudio de los casos que analizamos aquí permite iluminar los 

mecanismos a través de los cuales este modelo religioso se transporta, se instala en nuevos 

contextos y se mantiene en el tiempo a pesar de los desafíos. Su éxito en los diversos países, 

incluso en contextos culturalmente distantes, se debe en parte a su capacidad de ofrecer una 

alternativa espiritual atractiva para todas las personas donde la construcción de una relación 

personal y directa con Dios resuena especialmente con aquellos que buscan un vínculo más 

íntimo y personal con lo sagrado, o experiencias espirituales más vividas en contraste con 

modelos religiosos más tradicionales o poco emotivos, que se consideran demasiado 

institucionalizados y con muchas figuras intermediarias.  

El enfoque integral en la comunidad y el apoyo social refuerzan el papel que las iglesias 

desempeñan en el mundo actual. Sin embargo, esta flexibilidad no está exenta de tensiones y 

contradicciones, pues mientras estas instituciones pueden convertirse en agentes de cambio 

significativo para sus miembros, también reproducen estructuras de poder y dinámicas de 

exclusión que moldean la manera en que interpretan y enfrentan la realidad social. En este 

sentido, el funcionamiento de la iglesia como un espacio de aprendizaje es crucial, ya que en 

su interior se gestan formas específicas de ser en el mundo que, en muchos casos, se oponen a 

la secularización y buscan transformar la sociedad a partir de la transformación individual. Esta 

lógica, sin embargo, puede derivar en un marco rígido donde la identidad y la pertenencia 

dependen de la adhesión a una visión de mundo que no deja mucho espacio para la disidencia 

o el cuestionamiento. Las estrategias discursivas y de expansión de estas iglesias reflejan esta 



 246 

ambivalencia. Las frases con las que se promocionan a sí mismas son una muestra de esto: “una 

iglesia local con visión global”, “iglesia cristiana centrada en la palabra de Dios con el objetivo 

de ganar las naciones para Cristo…” o “una gran iglesia Cristo-céntrica para conquistar 

naciones”; revelan cómo el discurso de lo ‘global’ y la ‘conquista de territorios’ no solo 

estructuran la misión y visión de estas iglesias, sino que también plantean interrogantes sobre 

el tipo de influencia que ejercen y las implicaciones de su crecimiento en distintos contextos, 

como Barcelona y otras partes del mundo. 

En este sentido, las comunidades religiosas estudiadas se constituyen como espacios de 

anclaje y reinvención, donde se reconfigura la figura del “buen cristiano” como un sujeto moral 

transnacional, comprometido con un proyecto espiritual, pero también con una ética del 

esfuerzo, la disciplina y la pertenencia. Esta transformación va acompañada de mutaciones 

institucionales significativas, tales como la aparición de liderazgos migrantes, una creciente –

y aparente– flexibilidad organizativa, y la articulación entre lo espiritual y lo pragmático. Así, 

las iglesias operan simultáneamente como lugares de formación, de conversión, centros de 

apoyo comunitario, y plataformas de movilidad moral y social, constantemente en tensión tanto 

por la negociación entre discursos globales y realidades locales como por la pertenencia al 

mundo cristiano dentro del mundo secular. En este marco, la acumulación de capital religioso 

se convierte en un recurso crucial para navegar los problemas de la vida cotidiana con clave 

religiosa –dejándolos a Dios–, y tanto la iglesia como sus miembros se consolidan como 

dispositivos clave de contención, legitimación y producción de sentido en contextos de alta 

incertidumbre.  

El segundo objetivo de este estudio fue investigar los significados culturales y las 

imágenes de Dios y del “buen cristiano” que los pentecostales incorporan. Para este fin, 

examiné los diversos significados que los creyentes atribuyen a lo que Dios significa, lo que 

implica ser un buen cristiano, los conceptos que utilizan para definir lo que agrada o desagrada 

a Dios, y cómo interiorizan los valores cristianos (a través de qué rituales y qué medios se 

enseña al cuerpo a ser cristiano). Con este propósito, presté atención a los rituales, las 

emociones y las experiencias espirituales que marcaron las trayectorias de los creyentes en su 

búsqueda de Dios y en la construcción de buenos cristianos. El Capítulo V sienta las bases de 

la relación y concepción de Dios que motiva la transformación, mientras que a partir del 

Capítulo VI detallo algunos de los momentos rituales y experienciales clave que constituyen la 

formación de un buen cristiano.  

Quise comprender cómo los creyentes experimentan a Dios en su vida cotidiana y, por 

lo tanto, concluyo que las personas ven a Dios como un recurso espiritual y práctico que influye 



 247 

y da sentido a la existencia humana. Las personas no se limitan a concebir a Dios como una 

entidad abstracta, sino que, a través de ciertos hábitos (oración, lectura de la biblia) aprenden 

a verlo, a escucharlo o a sentirlo. En otras palabras, incorporan la presencia de Dios en su vida 

cotidiana. De esta forma, las personas convierten lo invisible en palpable, reforzando la 

convicción de que Dios actúa directamente en decisiones, relaciones y crisis personales. De ahí 

que su presencia se sienta como algo real y tangible. Dios es percibido como un ser 

transformador, liberador, redentor e inspirador, una fuente de paz, misericordia, guía y ayuda. 

La relación con Dios se cultiva diariamente a través de la oración, el ayuno, la lectura bíblica 

y la asistencia a cultos. Conceptos como la obediencia y el amor son fundamentales para 

agradar a Dios y que este se haga más presente. Por lo tanto, la primera relación y la más 

importante que los pentecostales cultivan es con Dios y esta se entiende a menudo como 

recíproca, de acuerdo con la fidelidad y acciones diarias de los creyentes que reciben respuesta 

divina en forma de bendiciones, protección y guía, como veíamos con los casos de Evelyn, 

Geraldine o Brian. 

El ejercicio de lista libre nos permitió complementar estos significados más frecuentes 

y con mayor saliencia (relevancia cultural) de Dios como un todo, amor, salvador y creador. 

Los creyentes pentecostales ven a Dios como un compañero cercano que ofrece consuelo, 

dirección y sentido, como ya vimos. Ligado a estos conceptos también aparecen otros valores 

relacionados a Dios que no son características fenomenológicas, sino disposiciones complejas, 

pero que complementan las definiciones sobre Dios ligadas con la obediencia, el amor, el amor 

al prójimo, la fe, la sinceridad, la fidelidad, la honestidad y la humildad, que son considerados 

como valores divinos y actúan a su vez como extensiones prácticas del marco moral cristiano.  

A través de la insistencia en los “valores cristianos”, que las personas relacionan con 

Dios como la disciplina, la obediencia y la humildad se inculcan estos valores como virtudes 

fundamentales haciendo énfasis en la relación entre el cuerpo y el alma donde los movimientos 

desordenados del cuerpo reflejaban un alma en desorden. De ahí la importancia, como en los 

escritos monásticos, del cultivar la disciplina –incluyendo las formas de vestir, la postura, el 

movimiento, el discurso o el habla y los modales para “organizar el alma” (Asad, 1987) y que 

refleje valores como la humildad o la sumisión. Este énfasis en el trabajo duro y constante, 

además del autosacrificio, produce un sujeto disciplinado y productivo, funcional tanto para la 

comunidad de fe como para el sistema capitalista moderno. Y, por supuesto, entre lo que 

desagrada a Dios, se encuentran la mentira, la desobediencia y el pecado que alejan a los 

cristianos de tales virtudes al desacatar las normas de la comunidad entera y desestabilizar su 

sistema. 



 248 

Finalmente, se examina cómo esa imagen de Dios se traduce en la cotidianeidad de los 

creyentes ya que Dios es visto como un guía en la toma de decisiones, como un protector ante 

peligros, como un sanador de enfermedades y como una ayuda en asuntos cotidianos. En esta 

parte concluyo que esta imagen de Dios es eficaz para los creyentes en tanto ellos “ceden el 

control” de su destino a la voluntad de Dios. Y es a través de los testimonios vemos cómo Dios 

actúa manifestándose incluso sobre negocios o trabajo. La biblia como medio de comunicación 

con Dios se utiliza para validar las intuiciones espirituales de las personas respecto a cualquier 

tema de la vida cotidiana. En este contexto, la oración junto con la lectura de la biblia se 

convierte en un canal de conexión con lo divino para gestionar la incertidumbre y resignificar 

los resultados de éxito o fracaso que Dios ha permitido. Otro de los mayores hallazgos que 

surgen es que la relación con Dios se construye como una relación de reciprocidad ya que Dios 

bendice (con un empleo, con dinero, con dones, etc.) a quienes se esfuerzan por ser fieles y 

cumplir sus obligaciones cristianas.  

El tercer objetivo específico de este trabajo que conecta con el anterior era analizar el 

proceso de formación del “buen cristiano” a través del acercamiento a las trayectorias de vida 

y prácticas cotidianas (rituales, emociones, prácticas corporales y experiencias espirituales) de 

los pentecostales. Este trabajo concluye que devenir un “buen cristiano” no es un evento único 

ni instantáneo sino más bien, una experiencia vivida, un estado personal y un proceso 

relacional, encarnado y situado históricamente que implica una profunda transformación a todo 

nivel. Este proceso se desarrolla a lo largo de las trayectorias vitales de las personas que están 

compuestas de momentos tanto positivos como desafiantes. Para poder comprender este 

proceso, la investigación se enfocó en las dimensiones subjetivas, corporales y emocionales de 

la vida religiosa o, en otras palabras, las experiencias vividas de los creyentes pentecostales 

prestando atención a sus cuerpos, emociones, relatos, trayectorias vitales y gestos cotidianos. 

Para poder responder a este objetivo, era importante, antes que nada, entender cómo se 

construye y se da la relación de los creyentes con Dios ya que la formación del “buen cristiano” 

implica, en primera medida, aprender a reconocer, identificar y comunicarse con Dios para 

poder iniciar el camino de conversión. Posterior a esto, concluimos que hay rituales cristianos 

fundamentales que se configuran como experiencias imprescindibles que permiten la 

transformación de la vida de las personas dentro del pentecostalismo. El bautismo en agua y 

en fuego son estos momentos rituales fundamentales en la vida de los cristianos y no solo 

marcan el inicio de una transformación de vida, sino que inscriben en el creyente un 

compromiso ético y moral que lo distingue como “buen cristiano” ante los demás y refuerza la 

unión interna de la comunidad. 



 249 

El bautismo por agua marca el inicio oficial, la identificación con Cristo y un nuevo 

nacimiento, simbolizando la purificación del cuerpo, la entrada formal a la comunidad y la 

reconciliación con Dios. No obstante, el bautismo no siempre es el resultado de una decisión 

consciente ni de una convicción espiritual madura. En muchos casos, la decisión está mediada 

por la presión familiar o pastoral, o simplemente por cumplir el requisito. Lorena, por ejemplo, 

vivió su bautismo con una profunda angustia y depresión al sentir que no estaba preparada para 

la renuncia que implicaba una ruptura y separación del mundo secular y la integración; como 

un “punto de no retorno” en el compromiso con Dios. En otros casos, el bautismo funciona de 

manera instrumental; Leo se bautizó a los doce años principalmente para poder seguir cantando 

en la iglesia. Esto demuestra que, aunque es un ritual de paso esencial, su significado es 

negociado interna y externamente y su impacto no es igual para todos. 

El bautismo en fuego o recibimiento del Espíritu Santo es una experiencia trascendental 

que “confirma” o “sella” a los creyentes como “hijos o hijas de Dios”, dotándolos de poder y 

autoridad espiritual para poder servir en la iglesia y que se suele dar en los momentos de 

efervescencia colectiva. Aunque es buscado activamente por las personas, se recibe como un 

don espontáneo y como una experiencia emocional intensa de hablar en lenguas que se vive 

manera individual celebrado por la comunidad. La glosolalia, a su vez, funciona como una 

metacomunicación con Dios; una prueba física y emocional de su presencia que, lejos de ser 

aleatoria, se aprende y se practica a menudo imitando los sonidos y los momentos apropiados 

observados en la comunidad. Además de ser un gesto lingüístico, hablar en lenguas es un gesto 

corporal porque es una forma de expresar lo sagrado a través del cuerpo, a través del habla y 

los movimientos que lo acompañan.  

El recibimiento del Espíritu Santo es una experiencia única, pero que se repite en 

determinados momentos espontáneamente– y es promocionada a nivel institucional a través de 

eventos comunitarios específicos por lo que adquiere una función adicional al ser no solo una 

confirmación de la conexión con Dios, sino un medio por el cual se establecen jerarquías 

simbólicas dentro de la iglesia. Quienes son “sellados” acceden a posiciones de poder y 

prestigio –pastor, servidor, diácono, líder–, recompensando visiblemente a quienes más han 

manifestado tener a Dios en su corazón y en su cuerpo –quienes más han “dado” trabajado por 

sentir a Dios– y excluyendo simbólicamente a quienes aún no han alcanzado ese momento, 

como veíamos en el caso de Yuli, quien narraba su frustración y “rabia” al ver que otros 

recibían el don mientras ella no, sintiendo que su proceso era “muy lento” y la alejaba de su rol 

como futura pastora. A pesar de que el relato oficial defina al bautismo en fuego como un ritual 



 250 

fundamental, vimos que hay quienes piensan que los “frutos del espíritu” son una evidencia 

más importante de la presencia de Dios en la vida de las personas que el hablar en lenguas.  

Por otro lado, el llamado de Dios que se enmarca como una experiencia importante para 

los hombres cristianos que aspiran al ministerio pastoral. Este llega a través de visiones, sueños, 

un fuego en el corazón o señales en la vida cotidiana interpretadas como dadas por Dios. Para 

que esta experiencia sea válida requiere no solamente de haber sido experimentada, sino de un 

proceso de formación y validación institucional que legitima la autoridad de los futuros 

pastores dentro de la comunidad. A menudo, los relatos de los pastores enmarcaban su 

trayectoria en los desafíos y sacrificios que implicó el abandonar “las cosas del mundo” para 

responder al llamado –usualmente con asuntos ligados al mundo secular como el trabajo, las 

amistades, la familia, el país de origen– que son aceptados y reinterpretados como parte del 

plan de Dios. En el caso de los pastores, pero no solamente, su discurso convierte la experiencia 

migratoria en parte del plan divino.  

Vimos que el cuerpo se configura como un espacio de aprendizaje y disciplina moral. 

El proceso de formación del “buen cristiano” se da en el cuerpo que no es un simple depósito 

de fe sino el lugar donde esta se experimenta: donde se aprende, se expresa y se disciplina. 

Además, analizamos cómo las posturas y gestos de adoración (levantar las manos, arrodillarse, 

cerrar los ojos) son técnicas corporales que se aprenden por imitación. Este aprendizaje 

comienza en la infancia, como relataba el pastor Samuel B., al recordar cómo su madre los 

hacía arrodillar para orar cada noche o replicaba los cultos en casa cuando la iglesia estaba 

cerrada. Andrés B., por su parte, también recordaba cómo de niño imitaba el vestido elegante 

de los pastores para parecerse a ellos, interiorizando así un modelo de presentación corporal 

que simboliza una subjetividad que rompe con otros modelos mundanos.  

A través de las formaciones institucionales, la repetición, la participación en los cultos 

(los cantos, las alabanzas, las oraciones colectivas), el hablar en lenguas, la socialización 

familiar cristiana, y las actividades semanales los cristianos van interiorizando tanto corporal 

como espiritual y mentalmente una forma de ser particular de su doctrina. En ese sentido, las 

personas aprenden las reglas y el comportamiento que los lleva a relacionarse con Dios de 

manera más directa. En este aprendizaje, la oración es la forma “más común” y cotidiana de 

comunicación con Dios. Sin embargo y siguiendo a Fer (2015), esta comunicación está guiada 

por patrones lingüísticos y cognitivos específicos enseñados por la iglesia que, a través de la 

oración, permiten interiorizar normas éticas y aprender a interpretar eventos cotidianos como 

mensajes divinos. Por ende, es necesario que la oración se convierta en un hábito para que la 

persona sepa –cada vez con mayor seguridad– interpretar la voz de Dios o su mensaje. Como 



 251 

veíamos con los testimonios de Geraldine o de Evelyn, el acto de orar y leer la biblia regulaba 

sus pensamientos y las acciones que tomaban respecto a un hecho en específico que tenía que 

ver con obtener algo material en sus vidas. Es probable que, si ellas no hubieran tenido este 

hábito desarrollado, no hubieran reconocido la voz de Dios para permitir que este “dictara” la 

decisión por ellas.   

En el pentecostalismo, la apariencia externa es un marcador visible de la identidad 

cristiana. Por ello, las normas existentes sobre este tema están planteadas desde una diferencia 

de género; de ahí que se espere que las mujeres vistan con modestia (con faldas largas, sin 

maquillaje o joyas, cabello largo y sin mostrar ninguna parte del cuerpo que no se pueda 

mostrar) y los hombres de manera formal (con trajes, corbata, usando su cabello corto, barba 

rasurada). Sobre este tema, vimos cómo el control social sobre el cuerpo femenino es evidente 

en las anécdotas de Salma que explicaba que dejó de usar jeans al sentirse juzgada porque era 

“mal visto” por las hermanas de la iglesia –pero luego incorporó esta visión– y por 

“obediencia” a las reglas; y en la de Lucía, quien tuvo que cubrirse con un chal para ocultar su 

vestido, siendo objeto de burlas que la calificaban como “simpatizante” y no como una 

“verdadera creyente” al no haber cubierto su cuerpo como debía. Esto me ha permitido concluir 

que dentro de las iglesias pentecostales la estética funciona como un dispositivo de 

diferenciación, pero también de vigilancia, control y disciplina que refuerza las jerarquías y 

diferencias de género dentro de la comunidad. Y que, además, funciona como un “vehículo de 

fe”, donde se expresan los valores cristianos y los sacrificios a Dios en este aspecto para 

honrarlo. De ahí que sea tan importante que se luzca acorde a ello.  

Los momentos de crisis personales (enfermedades, conflictos, adicciones) son 

frecuentemente reinterpretados como “pruebas de Dios” que son parte del plan divino. Estas 

experiencias actúan como detonantes tanto para tomar la decisión de acercarse a Dios y 

convertirse como para reafirmar la fe. Las enfermedades se reinterpretan como oportunidades 

para fortalecer el compromiso con Dios, como lo mostró el relato de Salma con el cáncer: ella 

rechaza la intervención médica y confía en la sanación divina, la cual, según su testimonio, 

ocurre tras intensificar su compromiso con la iglesia y la oración. Su curación es vivida como 

un “milagro” que valida el poder de Dios y su propio camino como cristiana. Dios interviene 

también en las crisis familiares que veíamos en este mismo capítulo como los relatos de Jorge 

o Walter que comienzan con una vida “descarriada” marcada por el alcoholismo, la violencia 

o el abandono; o en el caso del accidente del hermano de Leo. Estos testimonios fueron eventos 

críticos que llevaron a toda la familia a entregarse más a Dios, lo que en el caso de los pastores 



 252 

le dio sentido a su vida y en el de la familia de Leo, desencadenó, entre otras cosas, una 

prosperidad económica interpretada como una bendición divina.  

Las ataduras se configuran como elementos de lucha espiritual. El concepto de 

“ataduras” describe las luchas contra las tentaciones, placeres mundanos y problemas 

emocionales que los cristianos experimentan a lo largo de su vida. La ansiedad, la vanidad, o 

la depresión son entendidos como ataques del enemigo o “ataduras” como mostraba Lorena, 

quien narraba la batalla espiritual que libró al sentir que Dios se había alejado de su lado. Su 

sanación espiritual ocurre cuando recibe al Espíritu Santo en su viaje a Colombia, lo que le 

permite liberarse de las ataduras y reconciliarse con su propia imagen, persona y con Dios, lo 

que nos permite concluir que la transformación espiritual puede tener un impacto positivo y 

directo en el bienestar de las personas porque les ayuda a encontrar sentido en su vida. Además, 

concluimos que esta lucha constante entre el mundo secular y el cristiano es un conflicto moral 

aprendido.  

Finalmente, vimos cómo la iglesia crea y mantiene lazos basados en la “hermandad” 

entre los miembros bautizados. Esta comunidad es eficaz entre los creyentes porque todos los 

miembros velan por el buen comportamiento de los demás, garantizando que se cumplan las 

obligaciones que implica la relación con Dios y el camino para que todas las personas se 

conviertan en “hermanos” y “hermanas”. De igual forma, la formación de esta comunidad y el 

mantenimiento de los lazos surgidos allí proporciona apoyo emocional y práctico, 

especialmente relevante en el contexto migratorio que es común a las experiencias de los 

miembros de estas iglesias. Al llegar aquí, algunas personas “reactivan” su fe motivados por el 

sentido de familia que hallan en la iglesia al ser un espacio que permite reencontrarse con 

amigos de la misma ciudad –esto pasa mucho con los jóvenes que llegan siguiendo a sus amigos 

desde el norte de Colombia– o con familiares que los invitan a asistir a la iglesia y quienes les 

han proporcionado ayuda en su llegada a Barcelona (una habitación, dinero, etc.)–. La iglesia 

es un espacio que les permite expandir sus redes sociales al hacer amigos nuevos, escuchar las 

prédicas de boca de un pastor con sus mismos orígenes, encontrar en la tienda alimentos de su 

país de origen, entre otras cosas, que hacen que las personas se sientan como en casa estando 

fuera.  

Además, esta construcción de comunidad no es solamente un efecto secundario de la 

convivencia, sino el resultado de una sofisticada construcción de prácticas complementarias 

que trascienden el espacio de la iglesia. Como se analizó, iniciativas como las “Mañanas de 

Victoria” operan en la esfera íntima, forjando un hábitus de disciplina espiritual diaria a través 

de la reflexión colectiva sobre temas de actualidad fuera del espacio de la iglesia. Las 



 253 

Reuniones Familiares de Amistad (REFAM) funcionan como el andamiaje doctrinal a través 

de un sistema de aprendizaje por etapas que transmite el capital religioso normativo y 

jerarquiza a los miembros en su trayectoria hacia el estatus de “servidor”. Finalmente, 

actividades aparentemente seculares como los torneos de fútbol congregacionales actúan en el 

plano social y lúdico, fortaleciendo lazos afectivos inter-sedes y movilizando a la comunidad 

para fines prácticos como la recaudación de fondos. Juntas, estas prácticas tejen una red densa 

y multifacética que sostiene al individuo a nivel espiritual, doctrinal y social, demostrando una 

notable capacidad de hibridación e innovación para mantener unido el cuerpo de la iglesia. 

Sin embargo, este espacio de comunidad también se erige como un espacio de control 

sobre la conducta de sus miembros que, en ocasiones, puede promover la homofilia 

(preferencia por las relaciones con otros creyentes). Concluimos que el “buen testimonio” de 

sus miembros y la coherencia entre la vivencia de la fe y la práctica son fundamentales para 

poder hacer lazos más fuertes y duraderos, y, además, para adquirir prestigio y legitimidad.  

En resumen, el proceso de formación del buen cristiano es un intrincado tejido de 

experiencias personales, aprendizaje de prácticas corporales y emocionales, integración en una 

comunidad con normas y expectativas específicas, y una constante negociación de la identidad 

en un mundo percibido como un campo de batalla espiritual. Este proceso es vivido de manera 

única por cada individuo, aunque sigue patrones y rituales que refuerzan y conforman el ser 

cristiano y que legitiman una forma de fe dentro del contexto pentecostal transnacional. Los 

pentecostales se ven constantemente luchando contra las presiones de su comunidad en cuanto 

a su comportamiento o vestimenta, por ejemplo, contra las tentaciones del mundo secular –

ocio, adicciones, falta de autoestima, amigos, fiestas– y contra los propios deseos. Ser un “buen 

cristiano” entre dos mundos, transcurre en medio de un conflicto que motiva una forma de vida 

ejemplar en la que el individuo “hace lo que tenga que hacer” para poder habitarlo de la forma 

“que debe”: dejando “las cosas del mundo” para alcanzar la salvación.  

 

2. Consideraciones finales, limitaciones y direcciones futuras 

 

En la presente investigación hemos abordado la construcción del ser cristiano a través de la 

internalización de una moral específica como un proceso que se comprende con mayor 

profundidad mediante los conceptos de capital religioso y hábitus de Bourdieu (2007). 

Entendemos el capital religioso como el conjunto de recursos espirituales, simbólicos y 

culturales que los creyentes adquieren y movilizan para obtener legitimidad y reconocimiento 



 254 

dentro de su comunidad. Dicho capital se acumula a través de prácticas concretas como el 

estudio bíblico, la formación doctrinal, la socialización comunitaria y el aprendizaje de técnicas 

corporales ya vistas. Este capital se encarna en el individuo a través del hábitus: se materializa 

en disposiciones corporales, gestos, emociones y formas de expresión que regulan la vida 

cotidiana. Como señala Asamoah-Gyadu (2009), la fe se articula en una práctica corporal y 

afectiva y no como una creencia abstracta. En las comunidades pentecostales migrantes 

estudiadas, el reconocimiento como “buen cristiano” está mediado por una disciplina que exige 

“sonreír” o “tener paz” incluso en la adversidad, un proceso análogo al de faith network descrito 

por Schultz (2019). Esta “red de fe” no solo organiza la interacción social, sino que también 

guía los estados emocionales permitidos o esperables ante la pérdida, la precariedad o la 

transgresión moral. Así, el Espíritu Santo no solo actúa como guía interior, sino también como 

un dispositivo colectivo de control afectivo y moral, haciendo de la fe un proceso continuo de 

autogestión en respuesta a las expectativas comunitarias. 

El objetivo de esta transformación es la decisión de ceder la autonomía propia a Dios 

para convertirse en una mejor persona. Este proceso restaurativo sigue una estructura narrativa 

constante en los testimonios analizados: un pasado problemático marcado por crisis, vicios o 

desgracias; un punto de inflexión y la decisión de construir una nueva vida en Cristo. El 

testimonio de este proceso se revela como una herramienta fundamental, no solo para dar 

sentido a la propia biografía, sino como un mecanismo social clave. Su narración pública 

constituye la piedra angular de la difusión misionera del pentecostalismo, permitiendo 

evangelizar a los inconversos al presentar este proceso como una solución tangible a los 

problemas cotidianos. En el contexto migratorio, este proceso adquiere matices particulares. Si 

bien en Chile la conversión de la población local es más frecuente, en Barcelona la mayoría de 

los fieles entrevistados ya habían iniciado su camino de fe en sus países de origen. Para ellos, 

la migración impulsa una “reactivación” de su fe, donde la iglesia funciona como un espacio 

de acogida que recrea el sentido de hogar y pertenencia, mitigando el desarraigo. Para los 

pastores, la migración se resignifica como parte de un “plan de Dios”, y sus testimonios, a 

menudo más elaborados, enmarcan sus trayectorias personales dentro de un propósito divino 

de expansión del evangelio –como en el caso de los pastores ecuatorianos en Chile: Daniel, 

Darío y David o del pastor Samuel en Barcelona–. 

El hecho de crear un buen testimonio permite a otros inspirarse de lo que la obra de 

Dios puede hacer en sus propias vidas. Además, es la manera más común que las iglesias 

pentecostales utilizan para acercarse a los inconversos en momentos de evangelización, por 

ejemplo, donde los grupos salen a atraer personas e invitarlas a la iglesia a través de la 



 255 

presentación del testimonio de algún miembro de la iglesia que cuenta su historia de conversión 

de manera pública. La historia del pastor Jorge, que estando en su casa en Guayaquil, escuchó 

el testimonio de alguien en la calle, se sintió tan atraído y se acercó a Dios de esta forma, es un 

claro ejemplo de esto. Los testimonios narrados en público muestran que la decisión de seguir 

a Dios es una solución a los problemas de la vida cotidiana. El caso de la familia de Joel, 

originarios de Perú, que se convierten –por recomendación de su tía Rosa al llegar a Barcelona– 

para poder integrarse en Barcelona de manera más fácil, es evidencia de esto. 

La dimensión corporal de esta transformación se sella con los bautismos. El bautismo 

en agua purifica el cuerpo y el bautismo en fuego o del Espíritu Santo, manifestado en el hablar 

en lenguas, representa una exaltación donde el cuerpo se convierte en vehículo de lo sagrado. 

La construcción del sujeto pentecostal se desarrolla en medio de una tensión constante entre 

dos mundos: el de los inconversos, asociado al pecado y el sufrimiento, y el propio, regido por 

los valores de Dios. Los creyentes habitan una frontera donde libran una lucha espiritual y 

moral continua, negociando su comportamiento, sus deseos y sus relaciones para vivir de una 

manera ejemplar. Esto los lleva a efectuar una relectura de sus vidas en clave religiosa, 

clasificando y resignificando los eventos vitales como “voluntad de Dios” o “pruebas divinas”, 

aunque no sin conflictos entre sus deseos o luchas personales y el ideal del “buen cristiano”, 

como nos narraban los pastores Daniel o David o las historias de Lorena o Joel. Estas son las 

implicaciones de ser cristiano: los creyentes deben retribuir con su vida el sacrificio hecho por 

Dios. Sin embargo, dentro de esta tensión entre los dos mundos, queda una pregunta que aún 

no está resuelta sobre cómo se da una cierta flexibilidad dentro de la iglesia frente a actividades 

consideradas como mundanas y la adaptación por parte de la institución y de los creyentes para 

que estas sean encuadradas dentro del marco de las cosas que Dios puede aceptar.  

Por otro lado, este trabajo revela un hallazgo central que articula el proceso de 

formación del “buen cristiano” y que es la existencia de una relación dinámica de reciprocidad 

entre Dios y los creyentes, análoga a la lógica del don estudiada por Marcel Mauss (1936). Este 

sistema de intercambio se inicia con el sacrificio de Cristo, concebido como un don fundacional 

que libera a la humanidad del pecado, pero que a su vez establece una obligación moral 

ineludible. Los creyentes se sienten ligados a Dios por este regalo y tienen la responsabilidad 

de devolverlo a través de la entrega de su propia vida. Esta devolución no es un pago único, 

sino un compromiso continuo que se manifiesta en un comportamiento ejemplar, el servicio en 

la iglesia y la obediencia a las normas divinas. A cambio de esta entrega, los fieles esperan 

recibir los dones de Dios, que abarcan desde los “dones del Espíritu Santo” hasta favores 



 256 

concretos como salud, prosperidad económica o bienestar familiar, tal como ilustran las 

trayectorias de los pastores Darío y Jorge, o las experiencias de sanación de Salma. 

Este intercambio configura una economía moral (Van Dijk, 1999) donde los actos y 

bienes adquieren un significado espiritual. El buen comportamiento es un don ofrecido a Dios 

que, para ser aceptado, debe permanecer puro. El desvío de la norma, como el de Lorena al 

frecuentar amistades “mundanas”, “contamina” el don y puede acarrear una retribución divina 

igualmente “contaminada”, como también explicaba Evelyn cuando decía que, si Dios abría o 

cerraba puertas, era porque le faltaba mejorar en algún aspecto de su vida.  

Por otro lado, aunque el tema de los roles de género dentro de la iglesia es un aspecto 

del que se hubiera podido hablar con mucha mayor profundidad, constituye una de las 

limitaciones de este trabajo. Un acercamiento más enfocado en la vida familiar, dentro de los 

hogares de las familias de la iglesia en los tres contextos estudiados, habría permitido 

profundizar en estas dinámicas. Por esta razón, el análisis detallado de la construcción y 

reconfiguración de estos roles en la vida cotidiana se perfila como una clara línea para 

investigaciones futuras.  

A partir de la investigación realizada, se observa que la iglesia pentecostal, si bien 

fomenta una figura ejemplar del cristiano, mantiene una estructura marcadamente patriarcal. 

Las tareas se distribuyen siguiendo roles de género tradicionales, las mujeres se encargan del 

cuidado, la limpieza y la organización de eventos (el ámbito privado), mientras que los hombres 

ocupan los roles visibles y de liderazgo como predicadores, diáconos y músicos (el ámbito 

público), como lo mostró Lindhardt (2012). Elizabeth Brusco (1995) sugirió con su trabajo que 

el pentecostalismo no elimina el machismo, sino que lo reconfigura en términos religiosos. Se 

espera que las mujeres, a través de la oración y la persuasión, conviertan a sus esposos para 

que abandonen vicios y comportamientos “machistas” (alcohol, violencia, irresponsabilidad 

familiar) y se conviertan en hombres de familia bajo un ideal cristiano. El éxito en esta tarea 

es una celebración comunitaria, pero el fracaso o la soltería de la mujer puede ser motivo de 

vergüenza y presión social. Paradójicamente, la iglesia ofrece un espacio donde los hombres 

pueden romper con estereotipos de masculinidad, mostrando abiertamente sus emociones a 

través del llanto y la exaltación durante los cultos, algo que contrasta con la “pudorosa” 

expresión emocional que se espera de las mujeres (Lindhart, 2012). 

Finalmente, la vida de los creyentes, y en especial la de las mujeres, está sujeta a una 

estricta vigilancia por parte de toda la comunidad. Esta regulación abarca desde la estética 

corporal (vestimenta modesta, prohibición de maquillaje para las mujeres) hasta la sexualidad, 



 257 

con una estricta supervisión de las relaciones de pareja, las cuales deben ser aprobadas por el 

pastor y la congregación para asegurar que son “voluntad de Dios”. 

Además de este tema, se abren otras líneas de investigación que podrían enriquecer la 

comprensión de la experiencia pentecostal y que este trabajo no abarcó. A continuación, 

propongo cinco ejes temáticos principales para futuras investigaciones: 

 

1. Procesos de desafiliación y el estudio de exmiembros de las iglesias: este trabajo no 

pudo abordar lo que ocurre con las personas que abandonan la fe o la iglesia, ya que los 

miembros actuales pierden todo contacto con quienes se alejan y no facilitan su localización. 

Una línea de investigación futura de gran valor sería poder analizar los procesos de 

desafiliación con el objetivo de explorar las narrativas “no exitosas” para entender los motivos 

que llevaron a las personas a romper con la comunidad y separarse de Dios. Sería interesante 

indagar en cómo esta decisión afecta las redes de apoyo de los exmiembros, si enfrentan 

ostracismo o traumas emocionales, y cómo reconstruyen sus vínculos sociales en el mundo 

secular tras haber perdido el que a menudo se convierte en su único círculo de apoyo. 

2. Agencia y negociación de los jóvenes en la iglesia: considerando que muchos jóvenes 

participan en la iglesia inicialmente por una tradición o motivación familiar y no por decisión 

propia, sería pertinente analizar cómo negocian su pertenencia y participación. Futuras 

investigaciones podrían preguntarse ¿de qué manera los y las jóvenes construyen su agencia 

dentro de la iglesia? ¿Reinterpretan, cuestionan o se resisten a la doctrina y las formas de “ser 

cristiano” que heredan de los mayores y de las autoridades de la iglesia? Esto permitiría 

comprender si sus acciones y perspectivas afectan la continuidad de las normas institucionales. 

Además, con el auge de las nuevas tecnologías, sería crucial investigar las prácticas de 

resistencia o negociación de los jóvenes en las redes sociales. ¿Cómo gestionan su identidad 

cristiana en plataformas digitales donde el mundo secular se impone constantemente? 

3. Dimensión política y la implicación social de las iglesias: esta investigación no 

profundizó en la participación sociopolítica de las iglesias estudiadas. Sabiendo que los 

movimientos religiosos no son ajenos a la política, una dirección futura podría ser el investigar 

si estas comunidades se involucran en reivindicaciones sociales. Específicamente, si estas 

instituciones participan en movilizaciones por los derechos de los migrantes o tienen algún 

poder participativo dentro de los gobiernos donde se instalan, considerando que muchos de sus 

miembros se encuentran en situación administrativa irregular. Sería interesante observar si las 

iglesias actúan como puente con instituciones estatales u ONGs para abordar estas 



 258 

problemáticas y, si no lo hacen, analizar las razones de su desvinculación de la esfera política 

y social formal. 

4. Estudios comparativos con otros movimientos religiosos, espiritualidades o cultos 

transnacionales: finalmente, tras haber analizado el tránsito del pentecostalismo entre Chile, 

España y Colombia, sería muy enriquecedor contrastar estos hallazgos con otros movimientos 

religiosos que también se desarrollan en contextos migratorios, como el islam o el budismo. 

Un enfoque comparativo permitiría explorar similitudes y diferencias en las doctrinas de 

salvación, las concepciones de la divinidad y los elementos que conforman los procesos de 

conversión. ¿Cómo se desarrollan estos procesos en otras religiones y con qué finalidad 

espiritual? ¿Existe una concepción del mundo similar a la dicotomía pentecostal (mundo 

secular vs. mundo cristiano)? ¿Se producen fricciones similares entre estos mundos o, por el 

contrario, existen religiones que permiten un mayor diálogo o prácticas sincréticas que 

difuminan dichas fronteras? 

5. Análisis de la muerte y el morir dentro del pentecostalismo: un campo poco 

explorado y que sería útil para examinar la tensión entre lo secular y lo religioso en el tramo 

final de la vida. Ya que el mundo pentecostal tiene posturas tan marcadas sobre la concepción 

del mundo, el ser renacido y el llevar una vida correcta; este tema permitiría profundizar en las 

nociones de cuerpo, enfermedad, muerte o sanación. Esto tendría aplicaciones importantes de 

antropología aplicada para que el sector sanitario u otros conozcan cómo funcionan estos 

colectivos. Además, podría ahondar en el concepto de “salvación” y sobre cómo la muerte se 

articula con las creencias escatológicas de la resurrección y el “rapto”, y cómo se construyen 

los imaginarios de una “buena” o “mala” muerte en función de la trayectoria vital del creyente.  

De igual modo, resultaría adecuado examinar la gestión comunitaria del duelo –

entendido como celebración, como pérdida o una combinación de ambas– y, de manera 

fundamental, investigar las estrategias teológicas y narrativas que la comunidad despliega para 

dar sentido a los fallecimientos que suceden a pesar de las prácticas de sanación divina, 

ofreciendo así una visión más completa sobre cómo la fe moldea no solo la vida, sino también 

la muerte. 

 

 

 

 

 



 259 

CHAPTER IX – CONCLUSIONS AND FUTURE DIRECTIONS 

 

This chapter presents the key findings of my research on the factors shaping the formation of 

the good Christian among Latin American Pentecostals who are members of the churches I 

have studied, in a transnational context. To this end, I have primarily used a qualitative 

approach that was complemented, in part, with quantitative evidence. In this research I have 

focused on Pentecostals’ lived religious experiences by examining how they build their 

relationship with God at a bodily, emotional, gestural level at certain important moments of 

their lives. I found that the formation of a good Christian is a process that is at once personal 

and communal, and involving the doctrines, structures and dynamics of socialization of the 

churches under study. I found the concepts of religious capital and habitus useful for exploring 

the accumulation of resources that allow Christian individuals and Pentecostal movements to 

produce and reproduce their faith, access privileges and roles within their institutional 

structures, and establish a lifestyle based on the teachings of Jesus. With this approach I also 

sought to contribute a critical view on the dilemmas and tensions believers face at various 

moments in their lives during their journey, in terms of Henri Gooren (2010), towards becoming 

“good Christians”. 

The gathering of information was carried out through ethnographic fieldwork between 

Colombia, Chile and Spain, from 2020 to 2025 marked by the COVID-19 pandemic and 

through work conducted online in its early stages– in Colombia and partly in Chile– and 

entirely in person at certain times during the first half of 2022 in Chile up until early 2024 in 

Barcelona, Spain. The choice of locations for this work was made using the networks of the 

churches studied, which allowed me to navigate with relative ease the belonging and 

participation in each of the communities studied. The use of anthropological research methods 

and techniques (such as participant observation, semi-structured interviews, informal 

conversations, focus groups, field notes, participation in community rituals – baptisms, 

birthday celebrations, informal gatherings, walks, shared meals–, taking and collecting 

photographs and the questionnaire on the perception of God, of the good Christian, of what 

pleases and displeases God and the perception of social networks) was appropriate to gather 

the diverse religious and spiritual experiences of individuals as well as related practices; with 

the photographs I could analyse bodily forms, gestures, emotionality related to the bodily 

experience of religion, and representations, ideas, worldviews and methods of Christian 

learning were collected through attentive listening to life stories, narratives and anecdotes that 

provided an in-depth view of important rituals, tests of God and moments of crisis. 



 260 

1. Synthesis of results and main findings 

 

To answer my initial question, I set three objectives. The first was to examine the context of 

the emergence and the process of transnationalization of evangelical/Pentecostal churches 

between Colombia, Chile and Spain. It was addressed by briefly reconstructing the history of 

the origins of the Pentecostal movement which began with the Azusa Street revival (1906) in 

the United States, marking the shift from Pietism and Methodism to a radically experiential 

Pentecostalism. In that scenario, William Seymour, Pentecostal pastor and founder, an African 

American, was a dissident and revolutionary figure within the Pentecostal movement, who 

challenged racial and power hierarchies by forging a religious community committed to 

transcending ethnic and class barriers. Since then, Pentecostalism established itself as a space 

to live direct experiences with God capable of transforming the lives of people excluded by 

those inequalities. 

More than a century after the Azusa Street revival, and despite the inclusive origins of 

this movement, tensions within Pentecostalism persist. More Pentecostal churches with diverse 

doctrines and practices emerge every day, adapting to specific audiences and the cultural, 

political and social contexts in which they settle. In the communities I have studied, the 

Pentecostal movement continuously reinvents itself to offer its followers – mostly Latin 

American men and women with a history linked to migration – a refuge of belonging: a place 

to cultivate their relationship with God daily, find support and solidarity among church 

brethren, and transform into a better version of themselves – becoming good Christians. The 

churches and their leaders have sought to offer a place to seek meaning and face the realities 

of a globalised and secular world, marked by economic, cultural and social interconnection, 

migrations, the disappearance of borders, and the increase in labour competition, 

precariousness, climate change, discrimination, racism and isolation. 

I then presented the establishment of the Pentecostal movement in Latin America and 

the transnational trajectory of the churches (case studies) in the three countries where the first 

implants of Pentecostalism in Chile and Colombia were depicted. This allowed me to conclude 

that these two cases shared from their beginnings the emphasis on emotive and personal 

experiences in contrast to Catholic doctrinal rigidity, although each national context configured 

its own nuances according to its situation. On the one hand, the Pentecostal movement in Chile 

emerged from Methodist influences. There, the Swedish, American and German Assemblies of 

God – and later autonomous missions – shaped a “Pentecostalism of the poor” more focused 

on theodicy of suffering, peasant music and community solidarity with a quite relevant and 



 261 

active role for women, as documented by Miguel Mansilla (2009). During the 20th century, the 

expansion across regions in Chile reinforced a refuge space for peasants and workers, while 

the dictatorship and secularisation pushed churches towards more conservative and hierarchical 

positions, consolidating the pastor as a social and moral authority figure. 

In Colombia, on the other hand, Protestantism was introduced first by colporteurs and 

Presbyterian missionaries such as the Catalan Ramón Montsalvatge or the American Henry 

Pratt in the 19th century, in a backdrop of struggle for independence and religious freedom. 

Pentecostalism would consolidate later, in the 1940s, with the progressive arrival of other 

Scandinavian and American missionaries who found followers in rural regions less controlled 

by Catholicism and the state and more remote from major urban centres. Unlike 

Evangelicalism, which was traditionally linked to elites, Pentecostalism in Colombia 

articulated itself from horizontal mission stations based on a charismatic relationship between 

pastors and believers. In both countries, the movement grew and consolidated by offering 

community and meaning to the less privileged in the face of economic crises and 

underdevelopment in the region, but in Chile its musical and suffering legacy went hand-in-

hand with worker or indigenous resistance, whereas in Colombia the expansion followed river 

and agricultural routes, with missions exploring peripheral areas and reproducing a more 

emotive popular religiosity in response to the abandonment by Catholicism and the Colombian 

state itself. 

In Barcelona, Pentecostalism emerged belatedly and under very different conditions to 

those of Chile and Colombia. While in these countries the Pentecostal "seed" first took root 

among rural sectors and workers, in Barcelona it took hold in urban contexts marked by 

marginalisation (Gypsy and peripheral neighbourhoods) and by the repression of the Franco 

dictatorship. Unlike the “Pentecostalism of the poor” characterising Latin America, in 

Barcelona the first congregations (Gypsy and Cuban) were defined by their political and 

cultural clandestinity, their “Bible cart” work – as in Colombia – and their need to make 

headway in an environment strongly dominated by Catholicism. After the Transition and the 

accords with the Spanish State on the right to worship in 1992, those churches that had survived 

harassment moved from clandestine to public, incorporating new profiles – African and Latin 

American migrants and their Spain-born children – and, naturally, more modern digital tools 

such as streaming and social networks to sustain community unity. 

Comparing the Barcelona case with the Chilean and Colombian cases reveals a common 

pattern of resilience and community resistance and cultural adaptation: in all three contexts, 

Pentecostalism functions as a social support network and identity space in the face of economic 



 262 

crises, state neglect, repression and migratory movements. However, whereas in Chile and 

Colombia expansion followed rural and urban missionary itineraries, in Barcelona the engine, 

more contemporary, was and remains the South–North migratory wave that brings this 

“spiritual return.” In this context, Latin American Pentecostals transfer not only their bodies 

but their bodily, emotional practices and their religious capital to the Global North. Thus, the 

Pentecostal movement from Latin America lands in Europe maintaining its logic and mission 

of “spiritual reconquest” by using its transnational networks, establishing Barcelona not only 

as a receiving city but as a new node in a global mesh that connects communities, pastors and 

resources across different continents. 

Modern Pentecostalism is not a simple institutional transfer but a dynamic phenomenon 

of identity recomposition, mutation and organisational adaptation. Under the tension between 

global discourses and local realities – pandemic, migration, inequality, precariousness – the 

churches studied reinvent themselves to sustain a spiritual project that also functions as a 

support network and moral control space. I found a common pattern in which the Pentecostal 

movement – initially carried by North American and European missions to rural or peripheral 

territories of Colombia or Chile – took root thanks to the formation of local leaders who 

progressively assumed pastoral and administrative responsibility for their institutions. In both 

cases, the initial dependence on foreign missionaries gave way, by mid-20th century, to the 

autonomy of the church in the country of origin. In the Colombian case, first in Bucaramanga 

(IPUC), then in Guayaquil (Ecuador) (IEAN-Jesús) and later in the Valparaíso region in Chile 

where this latter institution arrived, where local internal organisational structures were 

consolidated – administrative boards, districts, specialised committees – and mutual support 

networks were articulated to respond to contexts of poverty, rural–urban migration, peasant 

leaderships and spiritual need. Furthermore, this process of “nationalisation” and 

“transnationalization” in Latin America initially included the training of individuals and later 

the incorporation of these trained individuals as local pastoral families, the creation of regional 

mission centres and the appropriation of an emotive and collective worship style that clearly 

differentiated itself from other religions such as Catholicism or other equally Protestant 

doctrines. 

The transnational expansion of these institutions continued as an extension of those 

same ties built from the countries of origin. The United Pentecostal Church of Colombia 

oriented its efforts towards Spain, arriving in that country in 2002 relying on South–North 

migrations to reconstitute its communities in Europe, giving rise to the United Pentecostal 

Church of Europe with more than 213 congregations and 8,000 members across the peninsula. 



 263 

In Barcelona, the result is a Pentecostal community that, far from being a mere settlement of 

Latin American believers, functions as an interconnected node by expanding its doctrine and 

faith, while reinventing its worship spaces and evangelisation strategies (from collaboratively 

purchasing its own premises in Sant Martí to mission days, evangelisation on La Rambla and 

in parks or intensive use of digital platforms), thus fulfilling its mission while welcoming 

people with popular origins in Latin America and native Spaniards – who have ties to Latin 

America through family bonds. 

At an organisational level, these churches maintain a global vision, functioning as nodes 

within a broader transnational network. Through mission programmes and international events 

such as conventions held twice a year, these local churches connect with other branches in 

different countries. This emphasis on global expansion translates into a discourse of growth 

and expansion, reinforcing the idea that faith must materialise in geographic expansion through 

the recruitment of new followers. This, in turn, facilitates access to transnational support 

networks together with other churches of the same institution or doctrine. 

However, the establishment of these churches in different places creates a fundamental 

tension: on the one hand, the risk of homogenising worldviews; on the other, the pursuit of that 

very homogeneity as a strategy to consolidate the community and reinforce its internal power 

structures. The churches have managed to expand among the Latin American community 

through key strategies such as maintaining pre-existing community networks from the 

countries of origin and a global vision of the church as refuge and family in the face of modern 

world uncertainties. This supportive role is no minor matter, since state institutions have often 

failed to provide the migrant population with resources for integration. In the absence of formal 

support networks for migrants, the church becomes a space where food, clothing, housing, 

informal employment and migration advice can be accessed. This capacity to mobilise 

resources quickly and effectively positions churches, both in Chile and Spain, as indispensable 

institutions in the daily lives of their members. However, the aid is not without conditions, as 

it is often tied to adherence to the institution, its vision and mission; or to the acceptance of a 

structure of control that regulates every aspect of people’s lives. In this sense, this same 

function also grants churches significant power over their members, conditioning the way 

individual and group identities are constructed, social relations negotiated within and outside 

the church, and individual and collective futures projected. 

Finally, the study of the cases analysed here illuminates the mechanisms through which this 

religious model is transported, installed in new contexts and maintained over time despite 

challenges. Its success in various countries, even in culturally distant contexts, is due in part to 



 264 

its ability to offer an attractive spiritual alternative for all people where the construction of a 

personal and direct relationship with God resonates especially with those who seek a more 

intimate and personal bond with the sacred, or more lived spiritual experiences in contrast to 

more traditional or less emotional religious models that are considered too institutionalised and 

with too many intermediary figures. 

The integral community and social support focus reinforce the role churches play in 

today’s world. However, this flexibility is not without tensions and contradictions, for while 

these institutions can become agents of significant change for their members, they also 

reproduce power structures and exclusionary dynamics that shape how social reality is 

interpreted and confronted. In this sense, the functioning of the church as a learning space is 

crucial, since specific ways of being in the world are generated within it that, in many cases, 

oppose secularisation and seek to change society through individual transformation. This logic, 

however, can lead to a rigid framework where identity and belonging depend on adherence to 

a worldview that leaves little room for dissidence or questioning. The discursive and expansion 

strategies of these churches reflect this ambivalence. The phrases they use to promote 

themselves are an example: “a local church with a global vision”, “a Christian church centred 

on the word of God with the goal of winning nations for Christ…” or “a great Christ-centred 

church to conquer nations”; they reveal how the discourse of the ‘global’ and ‘territorial 

conquest’ not only structure these churches’ mission and vision but also raise questions about 

the kind of influence they exert and the implications of their growth in different contexts, 

whether Barcelona or elsewhere. 

In this sense, the religious communities studied constitute spaces of anchoring and 

reinvention, where the figure of the “good Christian” is reconfigured as a transnational moral 

subject, committed to a spiritual project, but also to an ethic of effort, discipline and belonging. 

This transformation is accompanied by significant institutional mutations, such as the 

emergence of migrant leaderships, growing – and apparent – organisational flexibility, and the 

articulation between the spiritual and the pragmatic. Thus, churches operate simultaneously as 

places of formation, conversion, community support centres and platforms for moral and social 

mobility, constantly in tension both through the negotiation between global discourses and local 

realities and through belonging to the Christian world within the secular world. In this 

framework, the accumulation of religious capital becomes a crucial resource for navigating 

life’s problems with a religious key – leaving them to God – and both the church and its 

members establish themselves as key devices for containment, legitimation and meaning 

production in contexts of high uncertainty. 



 265 

The second objective of this study was to investigate the cultural meanings and images 

of God and the “good Christian” that Pentecostals incorporate. To this end, I looked at the 

various meanings believers have regarding what God signifies, what being a good Christian 

entails, the concepts they use to define what pleases or displeases God, and how they internalize 

Christian values (through which rituals and what means the body is taught to be Christian). For 

this purpose, I paid attention to rituals, emotions and spiritual experiences that marked the 

believers’ trajectories in their search for God and in the construction of good Christians. 

Chapter V lays the foundations of the relationship and conception of God that motivates 

transformation, while from Chapter VI onwards I detail some of the key ritual and experiential 

moments that constitute the formation of a good Christian. 

I sought to understand how believers experience God in their daily lives, observing that, 

for them, God as a spiritual and practical resource that influences and gives meaning to human 

existence. People do not limit themselves to conceiving God as an abstract entity but, through 

certain habits (prayer, Bible reading) learn to see, listen to or feel Him. In other words, they 

incorporate the presence of God into their daily lives. Thus, individuals turn the invisible into 

something palpable, reinforcing the conviction that God acts directly in decisions, relationships 

and personal crises. Hence, His presence is felt as something real and tangible. God is perceived 

as a transforming, liberating, redeeming and inspiring being, a source of peace, mercy, 

guidance and help. The relationship with God is cultivated daily through prayer, fasting, 

biblical reading and attending services. Concepts such as obedience and love are fundamental 

to pleasing God and making His presence more evident. Therefore, the first and most important 

relationship Pentecostals cultivate is with God, and this is often understood as reciprocal, 

depending on the faithfulness and daily actions of believers who receive divine response in the 

form of blessings, protection and guidance, as we saw with the cases of Evelyn, Geraldine or 

Brian. 

The freelist exercise allowed us to complement these more frequent and culturally 

salient meanings of God as a whole, love, saviour and creator. Pentecostal believers see God 

as a close companion who offers comfort, direction and meaning. Linked to these concepts are 

other values related to God that are not phenomenological characteristics but complex 

dispositions, which complement definitions of God tied to obedience, love, love of neighbour, 

faith, sincerity, faithfulness, honesty and humility, which are considered divine values and act 

in turn as practical extensions of the Christian moral framework. 

 “Christian values”, which people relate to God as discipline, obedience and humility, 

are instilled with an emphasis on the relationship between body and soul, where disordered 



 266 

bodily movements reflect a disordered soul. Hence the importance, as in monastic writings, of 

cultivating discipline – including ways of dressing, posture, movement, speech or manners to 

“organise the soul” (Asad, 1987) and reflect values such as humility or submission. This 

emphasis on hard and constant work, in addition to self-sacrifice, produces a disciplined and 

productive subject, functional both for the faith community and the modern capitalist system. 

And, of course, what displeases God includes lying, disobedience and sin, which distance 

Christians from such virtues by flouting community norms and destabilising its system. 

Finally, I examine how that image of God translates into believers’ everyday lives, since 

God is seen as a guide in decision-making, as a protector against dangers, as a healer of illnesses 

and as help in everyday matters. Here I conclude that this image of God is effective for believers 

insofar as they “cede control” of their destiny to God’s will. And it is through testimonies that 

we see how God acts, manifesting even over business or work. The Bible as a means of 

communication with God is used to validate individuals’ spiritual intuitions regarding any life 

matter. In this context, prayer together with Bible reading becomes a channel for connection 

with the divine to manage uncertainty and reframe the outcomes of success or failure that God 

has allowed. Another major finding that emerges is that the relationship with God is built as a 

relationship of reciprocity since God blesses (with employment, money, gifts, etc.) those who 

strive to be faithful and fulfil their Christian obligations. 

The third, related, objective of this study was to analyse the process of becoming a good 

Christian through an approach to the life trajectories and daily practices (rituals, emotions, 

bodily practices and spiritual experiences) of Pentecostals. This work found that becoming a 

good Christian is not a unique or instantaneous event but rather a lived experience, a personal 

state and a relational, embodied and historically situated process that implies profound 

transformation at all levels. This process unfolds along individuals’ life trajectories, composed 

of both positive and challenging moments. To understand this process, the research focused on 

the subjective, bodily and emotional dimensions of religious life, in other words, the lived 

experiences of Pentecostal believers paying attention to their bodies, emotions, narratives, life 

trajectories and everyday gestures. 

For this purpose, it was important, first, to understand how believers’ relationship with 

God is constructed and established, since becoming a good Christian implies, in the first 

instance, learning to recognise, identify and communicate with God to begin the conversion 

journey. After this, I conclude that there are fundamental Christian rituals that are configured 

as indispensable experiences that allow individuals’ lives to be transformed within 

Pentecostalism. Baptism by water and fire are fundamental ritual moments in Christians’ lives, 



 267 

and they not only mark the beginning of a life transformation but inscribe an ethical and moral 

commitment in the believer that distinguishes them as a good Christian before others and 

reinforces the community’s internal unity. 

Baptism by water marks the official beginning, identification with Christ and a new 

birth, symbolising the purification of the body, formal entry into the community and 

reconciliation with God. However, baptism is not always the result of a conscious decision or 

mature spiritual conviction. In many cases, the decision is mediated by family or pastoral 

pressure, or simply by fulfilling a requirement. Lorena, for example, experienced her baptism 

with deep anguish and depression because she felt unprepared for the renunciation it implied a 

break and separation from the secular world and the integration as a point of no return in the 

commitment to God. In other cases, baptism functions instrumentally; Leo was baptised at 

twelve years old mainly to continue singing in the church. This shows that although it is an 

essential rite of passage, its meaning is negotiated internally and externally, and its impact is 

not the same for everyone. 

Baptism by fire or receiving the Holy Spirit is a transcendental experience that 

“confirms” or “seals” believers as “sons or daughters of God”, endowing them with spiritual 

power and authority to serve in the church and is usually given at moments of collective 

effervescence. Although sought actively by individuals, it is received as a spontaneous gift and 

as an intense emotional experience of speaking in tongues celebrated individually by the 

community. Glossolalia, in turn, functions as a metacommunication with God; a physical and 

emotional proof of His presence that, far from being random, is learned and often practised by 

imitating the sounds and appropriate moments observed in the community. Besides being a 

linguistic gesture, speaking in tongues is a bodily gesture because it is a way of expressing the 

sacred through the body, through speech and the accompanying movements. 

Receiving the Holy Spirit is a unique experience but one that repeats spontaneously at 

certain moments – and is institutionally promoted through specific communal events – thus 

acquiring an additional function as not only a confirmation of connection with God but a means 

by which symbolic hierarchies within the church are established. Those who are “sealed” 

access positions of power and prestige – pastor, server, deacon, leader – visibly rewarding those 

who have most manifested having God in their heart and body – those who have most “given” 

worked to feel God – and symbolically excluding those who have not yet reached that moment, 

as we saw with Yuli’s case, who narrated her frustration and anger at seeing others receive the 

gift while she did not, feeling that her process was “very slow” and distancing her from her 

role as a future pastor. Despite the official narrative defining baptism by fire as a fundamental 



 268 

ritual, we saw that some believe the “fruits of the Spirit” are more important evidence of God’s 

presence in people’s lives than speaking in tongues. 

On the other hand, the calling of God framed as an important experience for Christian 

men aspiring to pastoral ministry arrives through visions, dreams, a fire in the heart or signs in 

daily life interpreted as given by God. For this experience to be valid it requires not only having 

been experienced but an institutional formation and validation process that legitimises future 

pastors’ authority within the community. Often, pastors’ narratives framed their trajectory in 

the challenges and sacrifices involved in abandoning “worldly things” to respond to the calling 

– usually connected to the secular world such as work, friendships, family, country of origin – 

which are accepted and reinterpreted as part of God’s plan. In the case of pastors, but not only, 

their discourse converts the migratory experience into part of the divine plan. 

We saw that the body is configured as a space of learning and moral discipline. The 

process of forming good Christians takes place in the body, which is not a simple faith 

repository but the place where it is experienced: where it is learned, expressed and disciplined. 

Furthermore, we analysed how worship postures and gestures (raising hands, kneeling, closing 

eyes) are bodily techniques learned by imitation. This learning begins in childhood, as Pastor 

Samuel B. recalled how his mother made them kneel to pray every night or replicated services 

at home when the church was closed. Andrés B., in turn, recalled how as a child he imitated 

pastors’ elegant dress to resemble them, thus internalising a model of bodily presentation that 

symbolises a subjectivity that breaks with other worldly models. 

Through institutional training, repetition, participation in services (songs, praises, 

collective prayers), speaking in tongues, family Christian socialisation and weekly activities, 

Christians gradually internalise both bodily and spiritually and mentally a particular way of 

being of their doctrine. In that sense, people learn the rules and behaviour that lead them to 

relate to God more directly. In this learning, prayer is the most common and everyday form of 

communication with God. However, and following Fer (2015), this communication “is guided 

by specific linguistic and cognitive patterns taught by the church” that, through prayer, allow 

internalisation of ethical norms and learning to interpret daily events as divine messages. 

Therefore, it is necessary for prayer to become a habit so that the person knows – with 

increasing certainty – how to interpret God’s voice or message. As we saw with Geraldine’s or 

Evelyn’s testimony, the act of praying and reading the Bible regulated their thoughts and 

actions they took regarding a specific event related to obtaining something material in their 

lives. It is likely that if they had not developed this habit, they would not have recognised God’s 

voice to allow Him to “dictate” the decision for them. 



 269 

In Pentecostalism, external appearance is a visible marker of Christian identity. 

Therefore, the existing norms on this matter are set along a gender difference; it is expected 

that women dress modestly (with long skirts, without makeup or jewellery, long hair and 

without showing any part of the body that cannot be shown) and men formally (with suits, tie, 

wearing short hair, shaved beard). On this subject, we saw how social control over the female 

body is evident in Salma’s anecdotes explaining that she stopped wearing jeans after feeling 

judged because it was “badly viewed” by the church sisters – but then incorporated this view 

– and out of “obedience” to the rules; and in Lucía’s, who had to cover herself with a shawl to 

hide her dress, being mocked and labelled as a “sympathiser” and not a “true believer” for not 

covering her body as she should have. This has allowed me to conclude that within Pentecostal 

churches the aesthetic functions as a device of differentiation but also of surveillance, control 

and discipline that reinforces hierarchies and gender differences within the community. And 

that, furthermore, it functions as a “vehicle of faith”, where Christian values and sacrifices to 

God are expressed in this aspect to honour Him. Hence why it is so important to present oneself 

accordingly. 

Moments of personal crisis (illnesses, conflicts, addictions) are frequently reinterpreted 

as “tests from God” that are part of the divine plan. These experiences act as catalysts both to 

decide to draw closer to God and convert and to reaffirm faith. Illnesses are reinterpreted as 

opportunities to strengthen commitment to God, as Salma’s account with cancer showed: she 

rejected medical intervention and trusted in divine healing, which, according to her testimony, 

occurred after intensifying her commitment to the church and prayer. Her healing is 

experienced as a “miracle” that validates God’s power and her own path as a Christian. God 

also intervenes in family crises that we saw in this same chapter through Jorge’s or Walter’s 

narratives that begin with a “wayward” life marked by alcoholism, violence or abandonment, 

or in Leo’s brother’s accident. These testimonies were critical events that led the entire family 

to surrender more to God, which in the pastors’ case gave meaning to their lives and in Leo’s 

family triggered, among other things, economic prosperity interpreted as a divine blessing. 

Bondages are configured as elements of spiritual struggle. The concept of “bondages” describes 

the struggles against temptations, worldly pleasures and emotional problems that Christians 

experience throughout their lives. Anxiety, vanity or depression are understood as attacks by 

the enemy or “bondages” as Lorena showed, who narrated the spiritual battle she fought when 

she felt God had distanced Himself from her side. Her spiritual healing occurred when she 

received the Holy Spirit on her journey to Colombia, which allowed her to free herself from 

bondages and reconcile with her own image, person and with God, allowing us to conclude 



 270 

that spiritual transformation can have a direct and positive impact on people’s well-being 

because it helps them find meaning in their lives. Furthermore, we conclude that this constant 

struggle between the secular and the Christian world is a learned moral conflict. 

Finally, we saw how the church creates and maintains ties based on “brotherhood” 

among baptized members. This community is effective among believers because all members 

look out for each other’s good behaviour, ensuring that the obligations implied by the 

relationship with God and the path for all individuals to become “brothers” and “sisters” are 

fulfilled. Likewise, the formation of this community and the maintenance of ties arising therein 

provides emotional and practical support, especially relevant in the migratory context common 

to the experiences of members of these churches. Upon arrival here, some individuals 

“reactivate” their faith motivated by the sense of family they find in the church by being a space 

that allows them to reunite with friends from the same city – this happens often with young 

people who arrive following their friends from northern Colombia – or with family members 

who invite them to attend church and who have provided them with help upon their arrival in 

Barcelona (a room, money, etc.). The church is a space that allows them to expand their social 

networks by making new friends, listening to sermons from a pastor with the same origins, 

finding food from their country of origin in the store, among other things, which make 

individuals feel at home while away. 

Moreover, this community construction is not merely a by-product of coexistence but 

also the result of a sophisticated construction of complementary practices that transcend the 

space of the church. Initiatives such as the “Mornings of Victory” operate in the domestic 

sphere, forging a habitus of daily spiritual discipline through collective reflection on current 

affairs outside the church space. The Family Friendship Meetings (REFAM) function as the 

doctrinal scaffolding through a staged learning system that transmits normative religious 

capital and hierarchises members on their journey towards server status. Finally, seemingly 

secular activities such as congregational football tournaments act in the social and leisure plane, 

strengthening affective ties between branches and mobilising the community for practical 

purposes such as fundraising. Together, these practices help create a dense and multifaceted 

network that sustains the individual at a spiritual, doctrinal and social level, demonstrating a 

remarkable capacity for hybridisation and innovation to keep the body of the church united. 

However, this community space also stands as a space of behaviour control over its members 

that, at times, can promote homophily (preference for relationships with other believers). We 

conclude that the “good testimony” of its members and coherence between faith life and 



 271 

practice are fundamental to forging stronger and more enduring ties, as well as to acquiring 

prestige and legitimacy. 

In summary, the process of forming good Christians is an intricate weave of personal 

experiences, learning of body and emotional practices, integration into a community with 

specific norms and expectations, and a constant negotiation of identity in a world perceived as 

a spiritual battlefield. This process is uniquely lived by everyone, although it follows patterns 

and rituals that reinforce and shape Christian being and legitimise a form of faith within the 

transnational Pentecostal context. Pentecostals are constantly seen fighting against community 

pressures regarding behaviour or dress, for example, against worldly temptations – leisure, 

addictions, lack of self-esteem, friends, parties – and against their own desires. Becoming a 

good Christian between two worlds unfolds amid a conflict that motivates an exemplary way 

of life in which the individual “does what needs to be done” to inhabit it in the “correct” way: 

leaving “worldly things” behind to attain salvation. 

 

2. Final considerations, limitations and future directions 

 

In the present study we have addressed the construction of the Christian self through the 

internalisation of a specific morality as a process that is understood more deeply through 

Bourdieu's (2007) concepts of religious capital and habitus. We understand religious capital as 

the set of spiritual, symbolic and cultural resources that believers acquire and mobilise to obtain 

legitimacy and recognition within their community. Such capital is accumulated through 

concrete practices such as Bible study, doctrinal formation, communal socialisation and the 

learning of bodily techniques. This capital is embodied in the individual through the habitus: it 

materialises in bodily dispositions, gestures, emotions and forms of expression that regulate 

everyday life. As Asamoah-Gyadu (2008) points out, faith is articulated in a bodily and 

affective practice and not as an abstract belief. In the migrant Pentecostal communities studied, 

recognition as a good Christian is mediated by a discipline that demands "smiling" or "having 

peace" even in adversity, a process analogous to the faith network described by Schultz (2019). 

This "faith network" not only organises social interaction, but also guides the emotional states 

permitted or expected in the face of loss, precarity or moral transgression. Thus, the Holy Spirit 

not only acts as an inner guide, but also as a collective device of affective and moral control, 

making faith a continuous process of self-management in response to communal expectations. 

The aim of this transformation is the decision to cede one's own autonomy to God to 

become a better person. This restorative process follows a constant narrative structure in the 



 272 

testimonies analysed: a problematic past marked by crises, vices or misfortunes; a turning point 

and the decision to build a new life in Christ. The testimony of this process reveals itself as a 

fundamental tool, not only to make sense of one's own biography, but as a key social 

mechanism. Its public narration constitutes the cornerstone of Pentecostal missionary diffusion, 

allowing evangelisation of the non-converted by presenting this process as a tangible solution 

to everyday problems. In the migratory context, this process acquires nuances. While in Chile 

the conversion of the local population is more frequent, in Barcelona most of the interviewees 

had already begun their faith journey in their countries of origin. For them, migration drives a 

reactivation of their faith, in which the church functions as a welcoming space that recreates a 

sense of home and belonging, mitigating uprooting. For the pastors, migration is re-signified 

as part of "God's plan", and their testimonies, often more elaborate, frame their personal 

trajectories within a divine purpose of gospel expansion - as in the case of the Ecuadorian 

pastors in Chile: Daniel, Darío and David, or Pastor Samuel in Barcelona. 

The fact of creating a good testimony allows others to be inspired by what God's work 

can do in their own lives. Moreover, it is the most common way that Pentecostal churches use 

to approach the non-converted in moments of evangelisation. For example, groups go out to 

attract people and invite them to church through the presentation of the testimony of a church 

member who shares their conversion story publicly. The story of Pastor Jorge, who, while at 

home in Guayaquil, heard someone's testimony on the street, felt so attracted and approached 

God in this way, is a clear example. The testimonies narrated in public show that the decision 

to follow God is a solution to everyday life problems. The case of Joel's family, originally from 

Peru, who convert - on their Aunt Rosa's recommendation upon arriving in Barcelona - to 

integrate more easily in Barcelona, is evidence of this process. 

The bodily dimension of this transformation is sealed with baptisms. Baptism by water purifies 

the body and baptism by fire or of the Holy Spirit, manifested in speaking in tongues, represents 

an exaltation where the body becomes a vehicle of the sacred. The construction of the 

Pentecostal subject develops amidst a constant tension between two worlds: that of the non-

converted, associated with sin and suffering, and one's own, governed by God's values. 

Believers inhabit a frontier where they wage a continuous spiritual and moral struggle, 

negotiating their behaviour, desires and relationships to live in an exemplary manner. This leads 

them to perform a rereading of their lives in religious terms, classifying and re-signifying vital 

events as "God's will" or "divine tests", albeit not without conflicts between their desires or 

personal struggles and the ideal of the "good Christian", as pastors Daniel or David or the 

stories of Lorena or Joel narrated to us. These are the implications of being Christian: believers 



 273 

must repay with their lives the sacrifice made by God. However, within this tension between 

the two worlds, one question remains unresolved about how a certain flexibility occurs within 

the church regarding activities considered worldly and the adaptation by the institution and 

believers for these to be framed within the scope of things that God can accept. 

 On the other hand, this study has a central finding that articulates the process of 

formation of the "good Christian" and that is the existence of a dynamic relationship of 

reciprocity between God and the believers, analogous to the logic of the gift studied by Marcel 

Mauss (2009). This exchange system begins with Christ's sacrifice, conceived as a foundational 

gift that liberates humanity from sin, but which in turn establishes an inescapable moral 

obligation. Believers feel bound to God by this gift and have the responsibility to return it 

through the offering of their own life. This return is not a one-off payment, but a continuous 

commitment manifested in exemplary behaviour, service in the church and obedience to divine 

norms. In exchange for this offering, the faithful expect to receive God's gifts, ranging from 

the "gifts of the Holy Spirit" to concrete favours such as health, economic prosperity or family 

well-being, as illustrated by the trajectories of pastors Dario and Jorge, or Salma's healing 

experiences. 

This exchange configures a moral economy (Van Dijk, 1999) where acts and goods 

acquire a spiritual meaning. Good behaviour is a gift offered to God that, to be accepted, must 

remain pure. Deviation from the norm, such as Lorena's in frequenting "worldly" friendships, 

"contaminates" the gift and can bring about an equally "contaminated" divine return, as Evelyn 

also explained when she said that if God opened or closed doors, it was because she needed to 

improve some aspect of her life. 

On the other hand, although the theme of gender roles within the church is an aspect 

that could have been discussed in much greater depth, it constitutes one of the limitations of 

this work. A more focused approach on family life, within the homes of church families in the 

three studied contexts, would have allowed for deeper insight into these dynamics. For this 

reason, the detailed analysis of the construction and reconfiguration of these roles in everyday 

life emerges as a clear line for future research. 

From the research conducted, it is observed that while the Pentecostal church fosters an 

exemplary figure of the Christian, it maintains a markedly patriarchal structure. Tasks are 

distributed according to traditional gender roles: women oversee care, cleaning and event 

organisation (the private sphere), while men occupy visible and leadership roles such as 

preachers, deacons and musicians (the public sphere). Elizabeth Brusco (1995) suggested in 

her work that Pentecostalism does not eliminate machismo but reconfigures it in religious 



 274 

terms. Women are expected, through prayer and persuasion, to convert their husbands so that 

they abandon vices and “machista” behaviours (alcohol, violence, family irresponsibility) and 

become family men under a Christian ideal. Success in this task is a community celebration, 

but failure or a woman's singleness can be a source of shame and social pressure. Paradoxically, 

the church offers a space where men can break with stereotypes of masculinity, openly showing 

their emotions through crying and exaltation during services, something that contrasts with the 

"modest" emotional expression expected of women (Lindhart, 2012). 

Finally, the lives of the believers, and especially of women, are subject to strict 

surveillance by the entire community. This regulation covers everything from bodily aesthetics 

(modest dress, prohibition of make-up for women) to sexuality, with strict supervision of 

couple relationships, which must be approved by the pastor and congregation to ensure they 

are "God's will". 

In addition to this theme, other lines of research could enrich the understanding of the 

Pentecostal experience and which this study did not cover. Below, I propose five main thematic 

axes for future research: 

 

1. Processes of disaffiliation and the study of ex-members of the churches: this work 

could not address what happens to people who leave the faith or the church, since current 

members lose all contact with those who move away and do not facilitate their location. A 

future research line of great value would be to analyse the processes of disaffiliation with the 

aim of exploring the "unsuccessful" narratives to understand the reasons that led people to 

break with the community and separate from God. It would be interesting to investigate how 

this decision affects the support networks of ex-members, whether they face ostracism or 

emotional trauma, and how they reconstruct their social ties in the secular world after having 

lost what often becomes their only support circle. 

2. Agency and negotiation of young people in the church: considering that many young 

people participate in the church initially due to family tradition or motivation and not by their 

own decision, it would be relevant to analyse how they negotiate their belonging and 

participation. Future research could ask: to what extent do young people construct their agency 

within the church? Do they reinterpret, question or resist the doctrine and the ways of "being 

Christian" that they inherit from their elders and church authorities? This would allow 

understanding whether their actions and perspectives affect the continuity of institutional 

norms. Moreover, with the rise of new technologies, it would be crucial to investigate young 



 275 

people's practices of resistance or negotiation on social media. How do they manage their 

Christian identity on digital platforms where the secular world constantly imposes itself? 

3. Political dimension and social implication of the churches: this research did not delve 

into the socio-political participation of the churches studied. Knowing that religious 

movements are no strangers to politics, a future direction could be to investigate whether these 

communities get involved in social claims. Specifically, if these institutions participate in 

mobilisations for migrants' rights or have any participatory power within the governments 

where they settle, given that many of their members are in irregular administrative situations. 

It would be interesting to observe whether churches act as a bridge with state institutions or 

NGOs to address these issues and, if they do not, to analyse the reasons for their detachment 

from the formal political and social sphere. 

4. Comparative studies with other religious movements, spiritualities or transnational 

cults: finally, having analysed Pentecostalism's transit between Chile, Spain and Colombia, it 

would be very enriching to contrast these findings with other religious movements that also 

develop in migratory contexts, such as Islam or Buddhism. A comparative approach would 

allow exploring similarities and differences in salvation doctrines, conceptions of divinity and 

the elements that shape conversion processes. How do these processes develop in other 

religions and with what spiritual purpose? Is there a conception of the world like the Pentecostal 

dichotomy (secular world vs Christian world)? Do similar frictions occur between these worlds 

or, on the contrary, are there religions that allow greater dialogue or syncretic practices that 

blur such boundaries? 

5. Analysis of death and dying within Pentecostalism: a scarcely explored field and 

which would be useful to examine the tension between the secular and the religious at life's 

final stage. Since the Pentecostal world has such marked stances on the conception of the world, 

rebirth and living a correct life, this theme would provide access to notions of body, illness, 

death or healing. It would have important applications in applied anthropology so that the 

health sector or others know how these collectives operate. Furthermore, it could deepen the 

concept of "salvation" and how death is articulated with eschatological beliefs of resurrection 

and the "rapture", and how imaginaries of a "good" or "bad" death are constructed according 

to the believer's life trajectory. Likewise, it would be appropriate to examine the community's 

management of mourning - understood as celebration, as loss or a combination of both - and, 

fundamentally, to investigate the theological and narrative strategies that the community 

deploys to make sense of deaths that occur despite practices of divine healing, thus offering a 

more comprehensive vision of how faith shapes not only life but also death. 



 276 

  



 277 

REFERENCIAS 
 
Abend, G. (2013). What the science of morality doesn't say about morality. Philosophy of the 
Social Sciences, 43(2), 157–200. https://doi.org/10.1177/0048393112440597 
 
Agadjanian, A. (2012). Evangelical, Pentecostal and Charismatic Churches in Latin America 
and Eastern Europe: An Introduction. Religion, State and Society, 40(1), 3–
10. https://doi.org/10.1080/09637494.2012.669581 
 
Amador-López, J. (2019). ¿Quién dijo sumisas? El pentecostalismo y la mujer gitana luchando 
contra la violencia de género. International Journal of Roma Studies, 1(1), 35-57. doi: 
10.17583/ijrs.2019.3786 
 
Ammerman, N. T. (2020). Rethinking Religion: Toward a Practice Approach. American 
Journal of Sociology, 126(1), 6–51. https://doi.org/10.1086/709779 
 
Ammerman, N. T., & Williams, R. (2012). Speaking of Methods: Eliciting Religious 
Narratives through Interviews, Photos, and Oral Diaries. 
BRILL. https://doi.org/10.1163/9789047429470 
 
Anderson, A. H. (2004). An introduction to Pentecostalism: Global charismatic Christianity. 
Cambridge University Press. 
 
Arboleda, C. (2015). El protestantismo en Colombia 1810-1920. En C. A. Arboleda Mora & 
F. A. Sanmiguel Martínez (Comps.), El diálogo ecuménico y el pensamiento de Calvino en sus 
500 años (pp. 25-59). Editorial Universidad Pontificia Bolivariana. 
 
Argyriadis, K., Capone, S., De la Torre, R., & Mary, A. (Eds.). (2012). Religions 
transnationales des Suds: Afrique, Europe, Amériques (pp. 27–45). Academia Bruylant. 
 
Argyriadis, K., de La Torre, R., & Gutiérrez Zúñiga, C. (2016). Routes et sens postcoloniaux 
de la transnationalisation religieuse (Relitrans). Revue Tiers Monde, hs(2), 69–
98. https://doi.org/10.3917/rtm.hs02.0069 
 
Asad, T. (1987). On ritual and discipline in medieval Christian monasticism. Economy and 
Society, 16(2), 159–203. https://doi.org/10.1080/03085148700000002 
 
Asamoah-Gyadu, J. K. (2009). Your body is a temple: Conversion narratives in African-led 
Eastern European Pentecostalism. Pastoral Psychology, 58, 1–
14. https://doi.org/10.1007/s11089-008-0169-3 
 
Avilés, D. (2012). Corporalidad religiosa: el gesto como construcción de identidad. Revista 
Científica Guillermo de Ockham, 10(2), 29–
36. https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=105325282003 
 
Bastian, J. (1993). The Metamorphosis of Latin American Protestant Groups: A Sociohistorical 
Perspective. Latin American Research Review, 28(2), 33–61.  
 

https://doi.org/10.1177/0048393112440597
https://doi.org/10.1080/09637494.2012.669581
https://doi.org/10.1086/709779
https://doi.org/10.1163/9789047429470
https://doi.org/10.3917/rtm.hs02.0069
https://doi.org/10.1080/03085148700000002
https://doi.org/10.1007/s11089-008-0169-3
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=105325282003


 278 

Bastian, J. P. (2006). De los protestantismos históricos a los pentecostalismos 
latinoamericanos: Análisis de una mutación religiosa. Revista de Ciencias Sociales (Cl), (16), 
38–54. 
 
Bava, S. (2011). Migration-religion studies in France: evolving toward a religious 
anthropology of movement. Annual Review of Anthropology. 
 
Bava, S., & Capone, S. (2010). Religions transnationales et migrations : Regards croisés sur 
un champ en mouvement. Autrepart, 56(4), 3–7. https://doi.org/10.3917/autr.056.0003 
 
Becker, H. S. (1953). Becoming a marihuana user. American Journal of Sociology, 59, 235–
242. https://doi.org/10.1086/221326 
 
Beltrán, W. M. (2004). El evangelicalismo y el movimiento pentecostal en Colombia en el 
siglo XX. Historia del Cristianismo. Corrientes y diversidad. Taurus. 
 
Beltrán, W., y Sian, C. 2018. “Pentecostals, Gender Ideology and the Peace Plebiscite: 
Colombia 2016”. Religions 9 (12), 418: 1-19. https://doi.org/10.3390/rel9120418 
 
Benedict, P. (2007). The Second Wave of Protestant Expansion. In R. P. Hsia (Ed.), The 
Cambridge History of Christianity (pp. 125–142). Cambridge: Cambridge University Press. 
 
Benzecry, C. E. (2009). Becoming a fan: On the seductions of opera. Qualitative Sociology, 
32(2), 131–151. https://doi.org/10.1007/s11133-009-9123-7 
 
Berger, P. L., & Luckmann, T. (1966). La construcción social de la realidad. Amorrortu. 
 
Bidegaín, A. M., & Sánchez, J. J. (Eds.). (2010). Religion in Latin America. Hemisphere, 19(1). 
Latin American and Caribbean Center, Florida International University. 
 
Boas, T. C. (2016). Pastors for Pinochet: Authoritarian Stereotypes and Voting for Evangelicals 
in Chile. Journal of Experimental Political Science, 3(2), 197–205. doi:10.1017/XPS.2015.17 
 
Bom, K., & Monroy-Soto, J. (2023). Juan Sepúlveda and the understanding of the syncretic 
characteristics of Latin American Pentecostalism: The case of classical Pentecostalism in 
Guatemala. Religions, 14(12), 1520. https://doi.org/10.3390/rel14121520 
 
Borgatti, S. P., & Halgin, D. S. (1999). Elicitation techniques for cultural domain analysis. En 
J. J. Schensul & M. D. LeCompte (Eds.), The ethnographer’s toolkit (Vol. 3, pp. 115–151). 
Altamira Press. 
 
Bourdieu, P. (1979). La distinción: Criterio y bases sociales del gusto (M. C. Ruiz de Elvira, 
Trad.). Taurus. (Publicada en español en 2012). 
 
Bourdieu, P. (1996). Sociólogos de la creencia y creencia de los sociólogos. En P. Bourdieu, 
Cosas dichas (pp. 93-98). Gedisa. 
 
Bourdieu, P. (2007). El sentido práctico (A. Dilon, Trad.). Siglo XXI Editores. 
 
Bourdieu, P. (1988). Cosas dichas. Gedisa Editorial. 

https://doi.org/10.3917/autr.056.0003
https://doi.org/10.1086/221326
https://doi.org/10.3390/rel9120418
https://doi.org/10.1007/s11133-009-9123-7
https://doi.org/10.3390/rel14121520


 279 

 
Brenneman, R. (2011). Homies and hermanos: God and gangs in Central America. Oxford 
University Press. 
 
Briones, R. (2018). Religiones e inmigración en la España actual. Análisis de los cambios en 
el campo religioso. Gazeta de Antropología, 34(2), Artículo 
05. http://hdl.handle.net/10481/54713 
 
Brusco, E. (1995). The Reformation of Machismo: Evangelical Conversion and Gender in 
Colombia. University of Texas Press. 
 
Butler, J. (2007). El género en disputa: El feminismo y la subversión de la identidad (3.ª ed., 
M. Pérez, Trad.). Barcelona: Paidós. (Trabajo original publicado en 1990). 
 
Cantón, M. (1998). Bautizados en fuego: Protestantes, discursos de conversión y política en 
Guatemala (1989-1993). Centro de Investigaciones Regionales de Mesoamérica; Plumsock 
Mesoamerican Studies. 
 
Cantón, M. (2010). Gypsy Pentecostalism, Ethnopolitical Uses and Construction of Belonging 
in the South of Spain. Social Compass. https://doi.org/10.1177/0037768610362418 
 
Capone, S. (2010). Religions « en migration » : De l’étude des migrations internationales à 
l’approche transnationale. Autrepart, 56(4), 235–242. 
 
Carvalho, J. J. (1993). Antropologia: Saber Acadêmico e Experiência Iniciática. Anuário 
Antropológico, 90, 91–107. 
 
Cazarin, R., & Cossa, E. (2017). Spiritual brokers: African Pastors and the mediation of 
migratory processes. Critical African Studies, 9(2), 226–
240. https://doi.org/10.1080/21681392.2017.1339246 
 
Chesnut, R. A. (1997). Born Again in Brazil: The Pentecostal Boom and the Pathogens of 
Poverty. New Brunswick, NJ: Rutgers University Press. 
 
Csordas, T. J. (1990). Embodiment as a paradigm for anthropology. Ethos, 18(1), 5–
47. https://doi.org/10.1525/eth.1990.18.1.02a00010 
 
Csordas, T.J. (1993), Somatic Modes of Attention. Cultural Anthropology, 8: 135-
156. https://doi.org/10.1525/can.1993.8.2.02a00010 
 
DeAngelis, R. T., Bartkowski, J. P., & Xu, X. (2019). Scriptural coping: An empirical test of 
hermeneutic theory. Journal for the Scientific Study of Religion, 58(1), 197–
216. https://doi.org/10.1111/jssr.12573 
 
Demera, J. D. (2022). Resistencias y pervivencias rituales. Analogías y ambivalencias 
sincréticas entre los protestantes Misak. Revista Colombiana de Sociología, 45(1), 173-196. 
Epub 28 de diciembre de 2023. https://doi.org/10.15446/rcs.v45n1.89860 
 

http://hdl.handle.net/10481/54713
https://doi.org/10.1177/0037768610362418
https://doi.org/10.1080/21681392.2017.1339246
https://doi.org/10.1525/eth.1990.18.1.02a00010
https://doi.org/10.1525/can.1993.8.2.02a00010
https://doi.org/10.1111/jssr.12573
https://doi.org/10.15446/rcs.v45n1.89860


 280 

Douglas, M. (1996). Pureza y peligro: Un análisis de los conceptos de contaminación y tabú 
(A. Rodríguez Almagro, Trad.). Madrid: Siglo XXI Editores. (Trabajo original publicado en 
1966). 
Ellington, S. A. (2013). Pentecostalism and the authority of scripture. En L. W. de Klerk (Ed.), 
Pentecostal hermeneutics: A reader (pp. 149–170). 
Brill. https://doi.org/10.1163/9789004258259_011 
 
Espinosa, G. (2014). William J. Seymour and the origins of global Pentecostalism: A biography 
and documentary history. Duke University Press. 
 
Fer, Y. (2010). The Holy Spirit and the Pentecostal habitus. Nordic Journal of Religion and 
Society, 23(2), 157–176. 
 
Fer, Y. (2022). Sociologie du pentecôtisme. Karthala. 
 
Fesenmyer, L. (2018). Pentecostal pastorhood as calling and career: migration, religion, and 
masculinity between Kenya and the United Kingdom. Journal of the Royal Anthropological 
Institute, 24, 749–766. 
 
Figueroa, H. (2016). El protestantismo colombiano: sus orígenes, luchas y expansión (1856-
1991). Cultura Y Religión, 10(1), 66–87. https://doi.org/10.61303/07184727.v10i1.635 
 
Flora, C. B. (1976). Pentecostalism in Colombia: Baptism by Fire and Spirit. Fairleigh 
Dickinson University Press. 
 
Florez, J. (2024). Pentecostal eschatology, public discourse and political engagement in Chile. 
Studies in World Christianity, 30(3), 306–326. https://doi.org/10.3366/swc.2024.0481 
 
Foucault, M. (1975). Vigilar y castigar: Nacimiento de la prisión (A. Garzón del Camino, 
Trad.). Siglo XXI Editores. 
 
Foucault, M. (1988). Technologies of the self. In L. H. Martin, H. Gutman, & P. H. Hutton 
(Eds.), Technologies of the self: A seminar with Michel Foucault (pp. 16–49). University of 
Massachusetts Press. 
 
Frederiks, M. (2016). "Religion, Migration, and Identity: A Conceptual and Theoretical 
Exploration". In Religion, Migration, and Identity. Leiden, The Netherlands: 
Brill. https://doi.org/10.1163/9789004326156_003 
 
Fuentes-Ferrada, R., Bacigalupe, L. D., Ordóñez-Carrasco, J., Munzenmayer, M., Navarro, M. 
A., Escobar, M. J., Cárdenas, J., & Langer, A. I. (2023). Mental health and religiosity: The role 
of experiential avoidance in the symptoms of depression, anxiety, and stress. International 
Journal of Psychology & Psychological Therapy, 23(1), 43–55. 
 
García, P. (2010). Integración y migración: Las Iglesias pentecostales en España. Amérique 
Latine Histoire et Mémoire. Les Cahiers ALHIM, 20, Artículo 
20. http://journals.openedition.org/alhim/3691 
 
Goffman, E. (2010). Estigma. La identidad deteriorada. Buenos Aires: Amorrortu. 
 

https://doi.org/10.1163/9789004258259_011
https://doi.org/10.61303/07184727.v10i1.635
https://doi.org/10.3366/swc.2024.0481
https://doi.org/10.1163/9789004326156_003
http://journals.openedition.org/alhim/3691


 281 

Gooren, H. (2010). Conversion careers and culture politics in Pentecostalism: Time, space, and 
mobility in four continents. PentecoStudies, 9(2), 229–
250. https://doi.org/10.1558/ptcs.v9i2.229 
Gooren, H. (2015). The Growth and Development of Non-Catholic Churches in Chile. Review 
of Religious Research. https://doi.org/10.1007/s13644-014-0180-3 
 
Griera, M., & Clot-Garrell, A. (2018). El protestantisme a la ciutat de Barcelona: Retrat d'un 
col·lectiu heterogeni. Ajuntament de 
Barcelona. https://www.researchgate.net/publication/333651184_El_protestantisme_a_la_ciu
tat_de_Barcelona_Retrat_d%27un_collectiu_heterogeni 
 
Harvey, G. (2021). Field Research and Participant Observation. En M. Stausberg & S. Engler 
(Eds.), The Routledge Handbook of Research Methods in the Study of Religion (2ª ed.). 
Routledge. https://doi.org/10.4324/9781003222491-20 
 
Herzog, P. S., Strohmeier, A., King, D. P., Khader, R. A., Williams, A. L., Goodwin, J. L., 
Doan, D. R. H., & Moyo, B. (2020). Religiosity and generosity: Multi-level approaches to 
studying the religiousness of prosocial actions. Religions, 11(9), 
446. https://doi.org/10.3390/rel11090446 
 
Ignatow, G. (2007). Theories of embodied knowledge: New directions for cultural and 
cognitive sociology? Journal for the Theory of Social Behaviour, 37(2), 115–
135. https://doi.org/10.1111/j.1468-5914.2007.00330.x 
 
Inbody, J. (2019). Sensing God: Bodily Manifestations and Their Interpretation in Pentecostal 
Rituals and Everyday Life. En W. A. Mirola, M. O. Emerson, & S. C. Monahan (Eds.), 
Sociology of Religion (3.a ed., pp. 196-208). 
Routledge. https://doi.org/10.4324/9781315177458-18 
 
Jacques-Coper, A., Cubillos, G., & Ibarra, J. T. (2019). The Andean condor as bird, authority, 
and devil: An empirical assessment of the biocultural keystone species concept in the high 
Andes of Chile. Ecology and Society, 24(2), 35. https://doi.org/10.5751/ES-10939-240235 
 
Jakob, B. (2004). We can expect great things from God: The relation between faith and healing. 
International Review of Mission, 93(370-371), 458-473. https://doi.org/10.1111/j.1758-
6631.2004.tb00474.x 
 
James, W. (1902). The varieties of religious experience: A study in human nature. Longmans, 
Green & Co. 
 
Kamsteeg, F. (1998). Prophetic Pentecostalism in Chile: A Case Study on Religion and 
Development Policy. Scarecrow Press. 
 
Kay, W. K. (2011). Pentecostalism: A very short introduction. Oxford University Press. 
 
Lalive d’Épinay, C. (1976). Religion, spiritualité et société: De l’étude sociologique du 
pentecôtisme latino-américain. Dialectica, 30(4), 305–313. 
 
Lawless, E. J. (1983). Brothers and Sisters: Pentecostals as a Religious Folk Group. Western 
Folklore, 42(2), 85–104. https://doi.org/10.2307/1499966 

https://doi.org/10.1558/ptcs.v9i2.229
https://doi.org/10.1007/s13644-014-0180-3
https://www.researchgate.net/publication/333651184_El_protestantisme_a_la_ciutat_de_Barcelona_Retrat_d%27un_collectiu_heterogeni
https://www.researchgate.net/publication/333651184_El_protestantisme_a_la_ciutat_de_Barcelona_Retrat_d%27un_collectiu_heterogeni
https://doi.org/10.4324/9781003222491-20
https://doi.org/10.3390/rel11090446
https://doi.org/10.1111/j.1468-5914.2007.00330.x
https://doi.org/10.4324/9781315177458-18
https://doi.org/10.5751/ES-10939-240235
https://doi.org/10.1111/j.1758-6631.2004.tb00474.x
https://doi.org/10.1111/j.1758-6631.2004.tb00474.x
https://doi.org/10.2307/1499966


 282 

 
Le Breton, D. (1999). Las pasiones ordinarias: Antropología de las emociones. Nueva Visión 
Le Goff, J., & Truong, N. (2003). Una historia del cuerpo en la Edad Media (J. M. Pinto, Trad.). 
Ediciones Paidós. (Obra original publicada en 2003). 
 
Levitt, P. (2003). “You know, Abraham was really the first immigrant”: Religion and 
transnational migration. International Migration Review, 37(3), 847– 
873. https://doi.org/10.1111/j.1747-7379.2003.tb00160.x 
 
Levitt, P., & Jaworsky, N. (2007). Transnational migration studies: Past developments and 
future trends. Annual Review of Sociology, 33, 129– 
156. https://doi.org/10.1146/annurev.soc.33.040406.131816 
 
Lindhardt, M. (2011). La Globalización Pentecostal: Difusión, Apropiación y Orientación 
Global. Revista Cultura y Religión, 5(2), 117–
136. https://www.revistaculturayreligion.cl/index.php/revistaculturayreligion/article/view/87 
 
Lindhardt, M. (2012). Power in powerlessness: A study of Pentecostal life worlds in urban 
Chile. Brill. 
 
Lizardo, O. (2004). The cognitive origins of Bourdieu's habitus. Journal for the Theory of 
Social Behaviour, 34(3), 203–221. https://doi.org/10.1111/j.1468-5914.2004.00255.x 
 
Lock, M. (1993). Cultivating the body: Anthropology and epistemologies of bodily practice 
and knowledge. Annual Review of Anthropology, 22, 133–
155. https://doi.org/10.1146/annurev.an.22.100193.001025 
 
López, J. (2014). Misiones protestantes en Colombia 1930-1946. Geografía y política de la 
expansión evangélico-pentecostal. Anuario Colombiano de Historia Social y de la Cultura, 
41(2),6.103. http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&amp;pid=S01202456201
4000200002&amp;lng=e&amp;nrm=iso 
 
Lozada, E. P. (2003). Transnationalism, Religion, and Immigration. Anthropological 
Quarterly, 76(4), 789–800. https://doi.org/10.1353/anq.2003.0059 
 
Luhrmann, T. M., Nusbaum, H., & Thisted, R. (2010). The absorption hypothesis: Learning to 
hear God in evangelical Christianity. American Anthropologist, 112(1), 66–
78. https://doi.org/10.1111/j.1548-1433.2009.01197.x 
 
MacRobert, I. (1988). The black roots and white racism of early Pentecostalism in the USA. 
The Macmillan Press. ISBN 978-1-349-19490-2 (impreso), ISBN 978-1-349-19488-9 
(eBook). https://doi.org/10.1007/978-1-349-19488-9 
 
Madriaga-Parra, L, & Gissi-Barbieri, N. (2025). Migración haitiana de tránsito: la ruta 
migratoria por Santiago de Chile y la aspiración de llegar hacia el norte global. Antipoda. 
Revista de Antropología y Arqueología, (58), 155-178. Epub January 17, 
2025. https://doi.org/10.7440/antipoda58.2025.07 
 
Mahieddin, É. (2018). Faire le travail de Dieu: Une anthropologie morale du pentecôtisme en 
Suède. Éditions Karthala. 

https://doi.org/10.1111/j.1747-7379.2003.tb00160.x
https://doi.org/10.1146/annurev.soc.33.040406.131816
https://www.revistaculturayreligion.cl/index.php/revistaculturayreligion/article/view/87
https://doi.org/10.1111/j.1468-5914.2004.00255.x
https://doi.org/10.1146/annurev.an.22.100193.001025
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S012024562014000200002&lng=e&nrm=iso
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S012024562014000200002&lng=e&nrm=iso
https://doi.org/10.1353/anq.2003.0059
https://doi.org/10.1111/j.1548-1433.2009.01197.x
https://doi.org/10.1007/978-1-349-19488-9
https://doi.org/10.7440/antipoda58.2025.07


 283 

 
Mahmood, S. (2005). Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject. 
Princeton: Princeton University Press. 
 
Malogne-Fer, G. (2013). Genre, conversion personnelle et individualisme en pentecôtisme: les 
Assemblées de Dieu de Polynésie française. Social Compass, 60(2), 189–
203. https://doi.org/10.1177/0037768613481749 
 
Mansilla, M. (2014). Entre la nostalgia y el sueño de la igualdad: Crítica y propuesta a los 
supuestos fundacionalistas de la comunidad pentecostal en Lalive d´Epinay. Polis (Santiago), 
13(37), 407-430. https://dx.doi.org/10.4067/S0718-65682014000100022 
 
Mansilla, M. Á., & Orellana, L. A. (2016). Political Participation of Pentecostal Minorities in 
Chile, 1937–1989. Latin American Perspectives, 43(3), 104-
115. https://doi.org/10.1177/0094582X16636376  
 
Mansilla, M., & Orellana, L. (2019). Itinerarios del pentecostalismo chileno (1909-2017). 
Revista Nueva Sociedad, (280), 65–
82. https://biblat.unam.mx/hevila/Nuevasociedad/2019/no280/9.pdf 
 
Mansilla, M. Á., Leiva Gómez, S., & Piñones Rivera, C. (2020). Pentecostalismo de frontera 
y pentecostalismo de centro: Procesos de fronterización simbólica en el pentecostalismo 
altiplánico chileno-boliviano 1973-2007. Estudios Atacameños, (64), 297–318. 
 
Mansilla, M., & Orellana, L. (2021). Pensando el pentecostalismo. Drama, protesta, migración 
y desencanto religioso. Ril Editores. 
 
Martin, B. (2003). The Pentecostal gender paradox: A cautionary tale for the sociology of 
religion. En R. K. Fenn (Ed.), The Blackwell companion to the sociology of religion (pp. 52–
66). Blackwell Publishing Ltd. https://doi.org/10.1002/9780470998571.ch3 
 
Martin, D. (1990). Tongues of Fire: The Explosion of Protestantism in Latin America. B. 
Blackwell. 
 
Martin, D. (2001). Pentecostalism: The World Their Parish. Oxford: Blackwell Publishers. 
 
Mary, A. (2012). Politiques de reconquête spirituelle et Imaginaires transnationaux. En K. 
Argyriadis, S. Capone, R. de la Torre & A. Mary (Eds.), Religions transnationales des Suds: 
Afrique, Europe, Amériques (pp. 27–45). Academia Bruylant. 
 
Maskens, M. (2012). Mobility among Pentecostal pastors and migratory “miracles”. Canadian 
Journal of African Studies/La Revue Canadienne des Études Africaines, 46(3), 397–409.  
 
Mateo Dieste, J.L. (2010). Salud y ritual en Marruecos. Concepciones del cuerpo y prácticas 
de curación. Barcelona, Edicions Bellaterra. 
 
Mauss, M. (1936). Les Techniques du Corps. Journal de Psychologie, XXXII (3–4). 
 

https://doi.org/10.1177/0037768613481749
https://dx.doi.org/10.4067/S0718-65682014000100022
https://doi.org/10.1177/0094582X16636376
https://biblat.unam.mx/hevila/Nuevasociedad/2019/no280/9.pdf
https://doi.org/10.1002/9780470998571.ch3


 284 

McClure, J. M. (2021). Congregations of a feather? Exploring homophily in a network of 
religious congregations. Review of Religious Research, 63(4), 559–
582. https://doi.org/10.1007/s13644-021-00449-y 
 
McGuire, M. B. (2008). Lived Religion: Faith and Practice in Everyday Life. Oxford 
University Press. 
 
McGuire, M. B. (2016). Individual sensory experiences, socialized senses, and everyday lived 
religion in practice. Social Compass, 63(2), 
152-162. https://doi.org/10.1177/0037768616628789 
 
McKenzie, J. (2017). The person God made me to be: Navigating working-class and Christian 
identities in English evangelical Christianity. Sociological Research Online, 22(1), Article 
11. https://doi.org/10.5153/sro.4262 
 
McNamara, R. A., Senanayake, R., Willard, A. K., & Henrich, J. (2021). God’s mind on 
morality. Evolutionary Human Sciences, 3, e6. https://doi.org/10.1017/ehs.2021.1 
 
Méndez López, C. (2005). Por el camino de la participación: Una aproximación contrastada a 
los procesos de integración social y política de los gitanos y las gitanas [Tesis doctoral, 
Universitat Autònoma de 
Barcelona]. https://ddd.uab.cat/pub/tesis/2005/hdl_10803_32174/TCML2de4.pdf 
 
Meyer, B. (2009). Introduction: From Imagined Communities to Aesthetic Formations: 
Religious Mediations, Sensational Forms, and Styles of Binding. En B. Meyer (Ed.), Aesthetic 
Formations. Religion/Culture/Critique (pp. 1–28). Palgrave 
Macmillan. https://doi.org/10.1057/9780230623248_1 
 
Montañés, A. (2015). Interacciones entre cultura(s) y religión en minorías socio-religiosas. El 
caso de los musulmanes y evangélicos-pentecostales en España. Papeles De Identidad. Contar 
La investigación De Frontera, 2015(3), papel 142. https://doi.org/10.1387/pceic.14604 
 
Nock, A. D. (1961). Conversion: The old and the new in religion from Alexander the Great to 
Augustine of Hippo. Oxford University Press. (Obra original publicada en 1933). 
 
Olivas-Hernández, O. L., Csordas, T., & Odgers Ortiz, O. (2025). To Teach the Body What Is 
Not Good: Time, Space, and Embodiment in Religious Treatment for Drug Addiction. Journal 
for the Scientific Study of Religion. https://doi.org/10.1111/jssr.12958 
 
Ordoñez, F. (1956). Historia del cristianismo evangélico en Colombia. Tipografía Unión. 
 
Oro, A. P. (2014). South American Evangelicals’ Re-conquest of Europe. Journal of 
Contemporary Religion, 29(2), 219–232. https://doi.org/10.1080/13537903.2014.903667 
 
Ortner, S. B. (1984). Theory in Anthropology since the Sixties. Comparative Studies in Society 
and History, 26(1), 126–166. https://doi.org/10.1017/S0010417500010811 
 
Ospina, A. F. (2022). El espíritu verdadero y el enemigo falaz. Creencias religiosas evangélicas 
e indígenas y recomposición étnica en Nasa Wesx, sur del Tolima. Revista Colombiana de 

https://doi.org/10.1007/s13644-021-00449-y
https://doi.org/10.1177/0037768616628789
https://doi.org/10.5153/sro.4262
https://doi.org/10.1017/ehs.2021.1
https://ddd.uab.cat/pub/tesis/2005/hdl_10803_32174/TCML2de4.pdf
https://doi.org/10.1057/9780230623248_1
https://doi.org/10.1387/pceic.14604
https://doi.org/10.1111/jssr.12958
https://doi.org/10.1080/13537903.2014.903667
https://doi.org/10.1017/S0010417500010811


 285 

Sociología, 45(1), 197-217. Epub December 08, 
2023.https://doi.org/10.15446/rcs.v45n1.90229 
 
Padilla, C. R. (2007). Evangelical theology in Latin American contexts. In T. Larsen & D. J. 
Treier (Eds.), The Cambridge Companion to Evangelical Theology (pp. 259–274). Cambridge: 
Cambridge University Press. 
 
Pagis, M. (2010). Producing Intersubjectivity in Silence: An Ethnography of Meditation 
Practices. Ethnography, 11(2), 309–328. 
 
Rambo, L. R. (1993). Understanding Religious Conversion. New Haven, CT: Yale University 
Press. 
 
Robbins, J. (2010). Anthropology, Pentecostalism, and the New Paul: Conversion, Event, and 
Social Transformation. South Atlantic Quarterly, 109(4), 633–
652. https://doi.org/10.1215/00382876-2010-010 
 
Roudometof, V. (2016). Globalization. In: Yamane, D. (eds) Handbook of Religion and 
Society. Handbooks of Sociology and Social Research. Springer, 
Cham. https://doi.org/10.1007/978-3-319-31395-5_25 
 
Salzbrunn, M. (2007). Localising transnationalism: researching political and cultural events in 
a context of migration. (COMCAD Working Papers, 17). Bielefeld: Universität Bielefeld, Fak. 
für Soziologie, Centre on Migration, Citizenship and Development (COMCAD). https://nbn-
resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-413179 
 
Santa Biblia. (1960). Reina-Valera 1960. Sociedades Bíblicas Unidas. 
 
Sarró, R. (2008). Arrodíllate y creerás: Reflexiones sobre la postura religiosa. En: M. Cornejo, 
M. Cantón, & R. Llera (Coords.), Teorías y prácticas emergentes en antropología de la religión 
(pp. 273-292). Ankulegi. 
 
Schatzki, T. R., Knorr-Cetina, K., & Von Savigny, E. (Eds.) (2001). The Practice Turn in 
Contemporary Theory. London: Routledge. 
 
Schultz, C. (2019). How Does Faith Feel?: The Language and Affect of Belief. Bijdragen Tot 
de Taal-, Land- En Volkenkunde, 175(4), 506–532. 
 
Segato, R. L. (1992). Um Paradoxo do Relativismo: Discurso Racional da Antropologia frente 
ao Sagrado. Religião e Sociedade, 16(1), 114–133. 
 
Sharp, S. (2010). How Does Prayer Help Manage Emotions? Social Psychology Quarterly, 
73(4), 417–437. https://doi.org/10.1177/0190272510389129 
 
Shilling, C., & Mellor, P. A. (2010). Saved from pain or saved through pain? Modernity, 
instrumentalization and the religious use of pain as a body technique. European Journal of 
Social Theory, 13(4), 521-537. https://doi.org/10.1177/1368431010382763 (Original work 
published 2010) 
 

https://doi.org/10.15446/rcs.v45n1.90229
https://doi.org/10.1215/00382876-2010-010
https://doi.org/10.1007/978-3-319-31395-5_25
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-413179
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-413179
https://doi.org/10.1177/0190272510389129
https://doi.org/10.1177/1368431010382763


 286 

Sirimarco, M. (2011). Rituales de separación y marcación del cuerpo: Prescripciones del uso 
del cabello en la adquisición (y mantenimiento) del estatus policial. Revista Mexicana de 
Sociología, 73(2), 265-
295. https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&amp;pid=S0185-
06362011000200003 
 
Slavkova, M. (2018). Religious and social commitment of the Bulgarian Roma migrants in 
Spain. Local Economy. https://doi.org/10.1177/0269094218762458 
 
Smith, W. C. (1978). The Meaning and End of Religion. Harper and Row. 
 
Soto, M. (2016). «Comunidades pentecostales y migración: Dinámicas de cambio y 
continuidad en el campo pentecostal chileno y presencia de la migración latinoamericana». 
Religión e Incidencia Pública. Revista de Investigación de GEMRIP 4: pp. 83–111. [Revista 
digital] http://religioneincidenciapublica.gemrip.org/ 
 
Steigenga, T. J., Palma, S. I., & Girón, C. (2008). El transnacionalismo y la movilización 
colectiva de la comunidad maya en Júpiter, Florida: Ambigüedades en la Identidad 
Transnacional y la religión vivida. Migraciones Internacionales, 4(4), 37–
60. http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&amp;pid=S16658906200800020
0002&amp;lng=es&amp;tlng=es 
 
Stoll, D. (1990). Is Latin America Turning Protestant? The Politics of Evangelical Growth. 
University of California Press. 
 
Stromberg, P. G. (1993). Language and Self-Transformation: A Study of the Christian 
Conversion Narrative. Cambridge: Cambridge University Press. 
 
Suárez, J. (2022). En la tierra como en el cielo. La construcción del sujeto evangélico 
pentecostal a través de los rituales eclesiales. Revista Colombiana de Sociología, 
45(1). https://doi.org/10.15446/rcs.v45n1.90204 
 
Tavory, I., & Winchester, D. (2012). Experiential careers: The routinization and 
deroutinization of religious life. Theory and Society, 41(4), 351– 
373. https://doi.org/10.1007/s11186-012-9170-z 
 
Turner, B. S. (1991). Religion and social theory (2.a ed.). SAGE Publications. 
 
Turner, B. S. (2008). The body and society: Explorations in social theory (3.a ed.). SAGE 
Publications. 
 
Turner, V. (1969). The ritual process: Structure and anti-structure. Aldine Publishing. 
 
Van de Kamp, L. (2015). Pentecostalismo brasileiro em Moçambique: produção de 
conocimiento espiritual e cultural em um espaço transnacional. Sociedade e Estado, 30(2), 
389–414. https://doi.org/10.1590/S0102-699220150002000007 
 
Van der Grijp, K. (2001). Investigando la historia del protestantismo ibérico: balance 
bibliográfico. Anales de Historia Contemporánea, 17, 37–52. 
 

https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-06362011000200003
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-06362011000200003
https://doi.org/10.1177/0269094218762458
http://religioneincidenciapublica.gemrip.org/
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S166589062008000200002&lng=es&tlng=es
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S166589062008000200002&lng=es&tlng=es
https://doi.org/10.15446/rcs.v45n1.90204
https://doi.org/10.1007/s11186-012-9170-z
https://doi.org/10.1590/S0102-699220150002000007


 287 

Van Dijk, R. (1999). The Pentecostal gift: Ghanaian charismatic churches and the moral 
innocence of the global economy. African Studies Centre, Leiden. (Documento de 
investigación). 
 
Vidal Rojas, R. (2017). El templo evangélico, entre contexto endógeno e influencia exógena. 
El caso del templo metodista pentecostal de Cerro Larraín, en Valparaíso. AUS - Arquitectura 
/ Urbanismo / Sustentabilidad, (16), 24–29. https://doi.org/10.4206/aus.2014.n16-05 
 
Wacquant, L. (2016) Body and Soul: Notebooks of An Apprentice Boxer (expanded edition). 
Oxford University Press 
 
Weber, M. (1930). The Protestant ethic and the spirit of capitalism (T. Parsons, Trad.). Allen 
and Unwin. (Obra original 1905–1920 en alemán). 
Willems, E. (1967). Followers of the New Faith. Culture Change and the Rise of Protestantism 
in Brazil and Chile. Nashville: Vanderbilt University Press. 
 
Williams, R. R. (2010). Space for God: Lived religion at work, home, and play. Sociology of 
Religion, 71(3), 257–279. https://doi.org/10.1093/socrel/srq048 
 
Winchester, D. (2008). Embodying the Faith: Religious Practice and the making of a Muslim 
moral habitus. Social Forces, 86(4), 1753–1780. https://doi.org/10.1353/sof.0.0038 
 
Winchester, D., & Pagis, M. (2022). Sensing the sacred: Religious experience, somatic 
inversions, and the religious education of attention. Sociology of Religion, 83(1), 12–
35. https://doi.org/10.1093/socrel/srab004 
 
Winfield, T. P. (2021). Embodied theodicy: From conceptual to bodily engagements with 
suffering. Journal of the American Academy of Religion, 89(1), 204–
239. https://doi.org/10.1093/jaarel/lfaa070 
 
Woodhead, L. (2007). Gender differences in religious practice and significance. En J. A. 
Beckford & J. Demerath (Eds.), The Sage Handbook of the Sociology of Religion (pp. 566–
586). London: Sage. 
 
Yong, A., & Alexander, E. Y. (2011). Afro-Pentecostalism: Black Pentecostal and charismatic 
Christianity in history and culture. New York University Press. 
  

https://doi.org/10.4206/aus.2014.n16-05
https://doi.org/10.1093/socrel/srq048
https://doi.org/10.1353/sof.0.0038
https://doi.org/10.1093/socrel/srab004
https://doi.org/10.1093/jaarel/lfaa070


 288 

  



 289 

ANEXOS 
 

1. Tabla registro de actividades realizadas en el trabajo de campo  

 

RESUMEN ACTIVIDADES TRABAJO DE CAMPO  
  Fecha Actividad País/Ciudad Lugar Institución  

1 6/4/21 Geraldine V. 

Colombia Virtual 

Iglesia 
Pentecostal 
Unida de 
Colombia 

2 14/4/21 Angie M. 

3 3/5/21 Miguel Ángel L. 

4 15/5/21 P.S. Samuel M. 

5 16/5/21 Yuli M. 

6 27/5/21 

Reunión Jóvenes 
IPUC 

7 16/6/21 

8 12/7/21 

9 15/8/21 

10 

26/1/22 Juan Carlos F. Ecuador Virtual 

Iglesia 
Evangélica 

Apostólica del 
Nombre de 

Jesús - 
Ecuador 

11 
25/1/22 

Grupo focal 
mujeres (Salma, 

Ruth, Karin, Meli) 

Valparaíso, 
Chile Casa Ruth Hernández 

Iglesia 
Evangélica 

Apostólica del 
Nombre de 

Jesús 
12 

29/1/22 Rosa A. 
Algarrobo, 

Chile 

Casa Rosa Aranda 

13 30/1/22 Asistencia culto de 
domingo IEAN Algarrobo 



 290 

14 12/2/22 P.S. Walter D. 

15 14/2/22   Salma C. Valparaíso, 
Chile Casa Salma Aranda 

16 10/3/22 P.S. Moisés B. Arica, Chile 

Virtual 

17 18/3/22 P.S. Héctor S. Caldera, Chile 

18 18/3/22 Karin G. Valparaíso, 
Chile Casa Karin Galdamez 

19 23/3/22 P.S. Alexander B. Tierra 
Amarilla, Chile Virtual 

20 6/4/22 Participación culto 

Valparaíso, 
Chile IEAN Valparaíso 21 9/4/22 Participación 

evento misiones 

22 11/4/22 P.S. Jorge R. 

23 21/4/22 P.S. Darío E. Curinalahue, 
Chile Virtual 

24 22/4/22 P.S. David C. 

Paine, Chile IEAN Paine 

25 23/4/22 

Serenata misionera 

26 24/4/22 La Pintana 
Chile IEAN La Pintana 



 291 

27 29/4/22 P.S. Óscar P.  Lebo, Chile Virtual 

28 9/5/22 P.S. Misionero 
Daniel G. Santiago, Chile Virtual 

29 3/6/22 Ruth H. Valparaíso, 
Chile Casa Ruth Hernández 

30 12/2/23 Escuela Dominical 

Barcelona 

IPUE Barcelona 
Segunda 

Iglesia 
Pentecostal 
Unida de 
Europa 

31 18/2/23 Culto de jóvenes 

32 19/2/23 Escuela Dominical 

33 21/2/23 Culto de oración y 
enseñanza 

34 23/2/23 Culto de caballeros 

35 25/2/23 Culto de jóvenes 
IPUE Barcelona 

Segunda/McDonalds 
Iron City 

36 26/2/23 Escuela Dominical 
y entrevista pastor IPUE Barcelona 

Segunda 
37 28/2/23 Culto de mujeres 

de bien 

38 2/3/23 Culto de oración y 
enseñanza 

IPUE Barcelona 
Segunda/Camino a la 
estación de metro de 

Vilapicina con Lorena 

39 4/3/23 
Culto de 

evangelismo y 
sanación IPUE Barcelona 

Segunda 
40 5/3/23 Escuela Dominical 

41 7/3/23 Culto de caballeros IPUE Barcelona 
Segunda/Burger King 

42 9/3/23  Culto de oración y 
enseñanza 

IPUE Barcelona 
Segunda/Burger King 

43 11/3/23 Culto de jóvenes IPUE Barcelona 
Segunda 



 292 

44 14/3/23 
Culto misionero 
organizado por 

mujeres 

45 16/3/23 Culto de oración y 
enseñanza 

46 18/3/23 Culto de jovenes 
parejas 

47 21/3/23 Culto de caballeros 

48 23/3/23 Culto de oración y 
enseñanza 

49 25/3/23 Confraternidad Cornellà IPUE Barcelona 
Primera/Carro Evelyn 

50 27/3/23 Andrés B.  

Barcelona 

Café en La Sagrera 

51 4/4/23 Reunión de 
Mujeres de Bien 

IPUE Barcelona 
Segunda 

52 6/4/23 Culto de oración y 
enseñanza 

53 8/4/23 Culto de jóvenes 

54 13/4/23 Culto de oración y 
enseñanza 

55 15/4/23 Culto de jóvenes 
artística 

56 18/4/23 Culto de oración y 
enseñanza 

57 22/4/23 
Confraternidad 

Jóvenes - 
Streaming 

58 25/4/23 P.S. Samuel B. 

59 25/4/23 Culto de caballeros 

60 27/4/23 Culto de oración y 
enseñanza 

61 29/4/23 
Culto de 

Adolescentes - No 
retrocedas 

62 30/4/23 Escuela Dominical 



 293 

63 4/5/23 Culto de oración y 
enseñanza 

64 7/5/23 Escuela Dominical 

65 9/5/23 Culto de caballeros 

66 3/6/23 Culto de jóvenes 

67 4/6/23 Escuela Dominical 

68 10/6/23 Culto de jovenes 

69 9/7/23 
Escuela 

Dominical-Culto 
Misionero 

70 11/7/23 Culto de 
Caballeros 

71 12/7/23 Evelyn P. Cafetería Virrei Amat 

72 15/7/23 Culto de jóvenes 

IPUE Barcelona 
Segunda 73 20/7/23 

Culto de 
enseñanza y 

oración 

74 23/7/23 Escuela Dominical 

75 25/7/23 Brian G. McDonald's Collblanc 

76 26/7/24 Elwin A. Café Vivari - Alfons 
X 

77 27/7/23 
Culto de 

enseñanza y 
oración 

IPUE Barcelona 
Segunda 

78 28/7/23 Leo S. 

79 29/7/23 Culto misionero  

80 1/8/23 Culto de mujeres 
de bien 

81 4/8/23 Joel M. Cornellà Café Sant Ildefons 



 294 

82 4/8/23 Rosa Merino 

Barcelona 

Café en La Sagrera 

83 5/8/23 
Culto de hombres 
(Los efectos del 

calvario) IPUE Barcelona 
Segunda 

84 6/8/23 Bautizos, Escuela 
Dominical 

85 8/8/23 Lorena S. 
Margarita P. 

Restaurante 
venezolano Sagrada 

Familia 

86 8/8/23 Culto de caballeros 

IPUE Barcelona 
Segunda 

87 5/9/23 
Culto de mujeres 

de bien 
88 19/9/23 

89 26/9/23 Culto de caballeros 

90 5/10/23 Culto de oración y 
enseñanza 

91 8/10/23 Escuela Dominical 

92 19/11/23 Escuela Dominical 

93 8/1/24 Carmen Marín 

94 9/1/24 Culto Caballeros 

95 11/1/24 Culto de oración y 
enseñanza 

96 14/1/24 
Escuela Dominical 

97 21/1/24 

98 23/1/24 Culto Caballeros 

99 28/1/24 Escuela Dominical 

100 4/2/24 
Escuela 

Dominical-Culto 
Misionero 



 295 

101 6/2/24 Culto Mujeres 

102 8/2/24 Culto de oración y 
enseñanza 

103 11/2/24 Escuela Dominical 

104 18/2/24 Escuela Dominical 

105 22/2/24 
Culto de 

enseñanza y 
oración 

106 25/2/24 

Escuela Dominical 

107 3/3/24 

108 10/3/24 

109 17/3/24 

110 24/3/24 

111 7/4/24 

 

  



 296 

2. Mensajes de las “Mañanas de Victoria” 

 

- Mañana de victoria 43 

 

Dios hoy usó a su siervo Brian 🗣para recordarnos que *Dios sigue contando nosotros*. 

 

Dios trabaja con cada uno de nosotros de forma diferente, Dios sigue contando contigo y tiene 

un propósito grande y especial para tu vida. Nos dice 🗣voy a hacer de ti un gran siervo. Dios 

nos tiene en cuenta en su agenda 🗓. 

 

Primero llega la visión 👁y luego el llamamiento 🗣 (llama encendida ❤🔥dentro del corazón). 

El llamamiento quiebra tu vida 💔, marca un antes 🔙y un después 🔜El llamado 🗣te persigue 

porque lo que Dios dijo así se hará, él hará lo que tenga que hacer para que ese llamado se 

cumpla.✅ 

 

Jeremías era un profeta que no era visto 👁con agrado ❌delante de la gente, él posiblemente 

en algún momento quiso entregar el cargo. Quizás quiso dejar a un lado al Señor 🚶, pero en 

este momento el Señor obró en su vida ❤y fue en esa etapa donde llega a la siguiente 

reflexionar 🤔 :  

 

Jeremías 20:7-11 

7 Me sedujiste❤, oh Jehová, y fui seducido; más fuerte 💪fuiste que yo, y me venciste… Y 

dije: No me acordaré 🤔más de él, ni hablaré🤫🤐 más en su nombre; no obstante, había en mi 

corazón como un fuego 🔥 🔥ardiente metido en mis huesos 🦴 ; traté de sufrirlo, y no pude.  

 

La visión👁 y llamamiento 🗣debe ir precedido por una renuncia/ muerte ⚰. ¿Quieres que esa 

visión 👁y ese anhelo que el Señor ha puesto en tu corazón ❤ se cumpla? Debe morir todo 

aquello que no te deja avanzar en la vida cristiana.  

 

Cada uno de nosotros sabemos que es aquello que no nos permite avanzar y crecer en Dios. 

 



 297 

- Mañanas de Victoria 44 

 

En esta hermosa mañana nuestro Dios nos habló por medio hna Laura Ramos 🗣 

Sobre " los pensamientos "  

 

Filipenses 4:8 

<<En esto pensad. Por lo demás, hermanos, todo lo que es verdadero, todo lo honesto, todo lo 

justo, todo lo puro, todo lo amable, todo lo que es de buen nombre; si hay virtud alguna, si algo 

digno de alabanza, en esto pensad.>>  

 

Pensar es un proceso cognitivo en el cual se procesa la información, en la cual ayuda al 

aprendizaje, a los recuerdos y toma de decisiones🧐 

Nuestros pensamientos pueden ser voluntarios como involuntarios por factores o estímulos 

externos. ⚠ 

 

Desde nuestros pensamientos es donde surgen nuestras decisiones en nuestra vida diaria y 

también influye en nuestra vida espiritual en la comunión con Dios. 🌟 

 

Ya que si en nuestra mente surge lo contrario; lo impuro lo desagradable, lo injusto seremos 

personas que actúan con inconformidad, ira, amargura y esto afecta nuestra vida como los que 

nos rodean. Por ende, tampoco estaremos en paz con Dios. 🗨 

 

Las tentaciones también son dadas acorde a los pensamientos que se crean o llegan a nuestra 

mente. Muchas de ellas son causadas por información externa dañina, aquella que ocasiona 

estímulos en nosotros de manera involuntaria pero que si son concebidos en nuestra mente y 

se radican entonces así actuaremos, nos ayudarán a tener una vida en pecado, porque actuamos 

según lo que pensamos. 🦱 

 

Por ello cuidar nuestra mente, nuestros ojos de lo que ven, nuestros oídos de lo que escuchamos 

para evitar así que nuestra mente esté expuesta a malos pensamientos. 👂👀👄 

 



 298 

Velando por pensar en lo bueno, justo, agradable, en la verdad para que Dios guarde nuestros 

pensamientos y nos de su paz. 💭🫂 

 

Así también tendremos paz con nuestro prójimo y nosotros mismos pues actuaremos con 

rectitud, con amor, con bendición.  

 

Esta mañana pedimos al Señor que guarde nuestros pensamientos, que sean limpios delante de 

Él y nos guarde de aquellos que no son de su agrado!!!  

 

¡¡¡Feliz día Joven!!! 🧡🧡 

- Mañana de victoria 57 

 

Hoy el Señor por boca 🗣de nuestro hermano Richard nos invita a un despertar⏰, a recordar 

que somos hijos de Señor.  

 

Base bíblica📖: Juan 10:9-11 

Yo soy la puerta 🚪; el que por mí entrare, será salvo; y entrará, y saldrá, y hallará pastos. 10 

El ladrón no viene sino para hurtar y matar y destruir; yo he venido para que tengan vida, y 

para que la tengan en abundancia. 11 yo soy el buen pastor 🐑; el buen pastor su vida da por 

las ovejas 🐑🐑🐑. 

 

Nos lleva a reflexionar 🤔 sobre esos momentos en la vida cristiana donde llega la 

desobediencia y pereza 😴, pasando muchas veces por alto las enseñanzas 🗣que el Señor tiene 

para nosotros por medio de su palabra📖. 

 

El Señor nos invita hoy a concientizarnos 🤔que tenemos un PADRE 🧑🧒y que somos sus 

HIJOS. Nuestro padre por ende nos corrige, nos instruye porque cumple su figura de autoridad. 

 

El Señor hoy por medio de su palabra nos hace un llamado a la conciencia 🤔, a la entrega del 

libre albedrío. A permitir que el Espíritu Santo tome el control de nuestra vida y de nuestra 

mente. 

Título de la enseñanza: *ESCRIBIENDO ✍VICTORIAS 💪 AL AMANECER 🌄 * 



 299 

Base bíblica 📖:  

Salmo 63 

63 Dios, Dios mío eres tú 🙌; 

De madrugada 🌄te buscaré🔎. 

 

¿hay algún factor diferencial entre buscar a Dios de madrugada o a cualquier otra hora del día? 

 

La biblia📖 a través de varios personajes🧔🧔👳 de la biblia nos muestra diferentes beneficios 

de hacerlo: 

🔴 Búsqueda 🔎de intimidad 🧎y comunión con Dios La Escritura enfatiza la importancia de 

la búsqueda 🔎temprana 🌄 y la comunión con Dios. El rey 🤴 David por su parte expresa el 

deseo de buscar a Dios desde temprano en el salmo 63:1. Este acto de devoción temprana refleja 

una actitud de deseo constante de estar en la presencia de Dios y de recibir dirección espiritual. 

 

🔴 La madrugada 🌄es un momento de claridad y enfoque. En Marcos 📖1:35, se nos dice 

que Jesús, a pesar de su intenso ministerio, buscaba tiempos de soledad para orar en la 

madrugada:   

   > "Muy de mañana, cuando aún estaba oscuro, se levantó 🧍, salió 🚶y se fue a un lugar 

desierto, y allí oraba 🧎." 

 

🔴 Podemos encontrar renovación espiritual. Al comenzar el día con Dios, podemos enfrentar 

mejor los desafíos de la jornada, el Señor, si se lo pedimos, puede dotarnos de fortaleza 💪 para 

enfrentar mejor los retos de este mundo.  

 

🔴 Podemos experimentar un desarrollo de disciplina espiritual. En Daniel 📖6:10, Daniel es 

descrito orando 3⃣veces al día. Aunque no se menciona específicamente que lo hiciera en la 

madrugada 🌄, su dedicación al tiempo de oración🧎 muestra la importancia de la disciplina en 

la vida cristiana. 

 



 300 

🔴Preparación para el día, poniendo a Jesús como el CENTRO DE ESTE, USTED Y YO 

SOMOS CRISTOCÉNTRICOS. En Éxodo 16:21, se menciona cómo el pueblo de Israel 

recogía el maná 🧇cada mañana:   

   > "Y lo recogían de mañana, cada uno conforme a lo que había de comer." 

- Mañana de victoria 69 

 

El Señor por boca de su siervo Pedro habló 🗣 a nuestras vidas sobre el tema: Y Daniel propuso 

en su corazón ❤ no contaminarse. 

 

El nombre de Daniel 😊 sígnica Dios es mi juez, al llegar a Babilonia en el momento del exilio, 

este nuevo reino 👑 le asignó un nombre nuevo, Baltasar.  

El cambio de nombre suponía un cambio de identidad, quizás de costumbres y creencias. Y fue 

en ese momento donde se narra en Daniel 1:8 l📖o siguiente: 

Y Daniel propuso en su corazón❤ no contaminarse con la porción de la comida 🍏🍓🍍🥭del 

rey 🫅, ni con el vino que él bebía; pidió, por tanto, al jefe de los eunucos que no se le obligase 

a contaminarse. 

Muchos de nosotros quizás hemos llegado a este país 🇪🇸 por diferentes circunstancias, de la 

misma manera que Daniel llegó a Babilonia:  

Los babilonios tenían como costumbre cambiar los nombres a quienes llegaban, no estaba en 

poder de Daniel modificar esta costumbre, así como nosotros no podemos cambiar muchas 

cosas de este mundo 🌍.   

Pero tú y yo podemos tomar la misma decisión que tomó Él, no contaminarnos. Tú y yo somos 

nación Santa, estamos llamados a representar 🎙 a Cristo en el Mundo 🌍 . 

 

Como resultado obtuvieron:  

1. Fueron embellecidos, Dios los dotó de gracia. 

2. Dios cumplió el propósito en sus vidas. 

 

No lo dudemos 🤔, tomemos esta decisión 🙋🙋, no nos contaminemos con el MUNDO 🌍, 

con las costumbres, con el pecado. 

- Mañana de victoria 71 



 301 

El Señor hoy tuvo como vaso a la hermana Liz 🗣, con el tema *Pero tú, sé diferente*. 

 

Base bíblica 📖: Daniel 1:8 

Pero Daniel propuso en su ❤, no contaminarse. 

Daniel un joven 🧒 de 16 años, de buen parecer, un joven 🧒 idóneo para estar en el palacio del 

rey 🤴. A pesar de que Daniel había sido llevado a una nueva tierra 🌎 a una nueva cultura, Él 

tomó una decisión 🤔 de vida, determinó ser diferente, tomó la decisión de no ❌contaminarse, 

sin importar las consecuencias. 

 

¿Qué 🤷 sucedió con la vida de Daniel?  

 

Vivimos en un mundo 🌎 donde nuestra *IDENTIDAD* quiere ser cambiada constantemente. 

La identidad es eso que el Señor ⬆ nos ha dado y nos hace ser un hijo/a de Dios.  

 

Daniel prefirió la ensalada de vegetales 🥗, en vez de la comida del rey 👑 🍖🥩🍗.  

Daniel sabía que la comida del rey 🫅 era deliciosa 🤤pero estaba sacrificada a los ídolos. La 

comida del rey 🤴 actualmente son los diferentes placeres que el mundo actual tiene para 

nosotros, Netflix, redes sociales…  

El mundo 🌍 nunca va a dar lo que necesitas, Instagram, YouTube, TikTok, Netflix, nunca te 

van a dar la nutrición que necesitas para cumplir el propósito 🪜de Dios. 

 

Es importante saber cómo alimentamos 🥗nuestra alma.  ¿Qué tipo de alimento 🥣 entra a 

nuestro cuerpo 👤? Reflejamos 🪞 lo que comemos. La biblia 📖sacia nuestra hambre, calma 

la necesidad de todo corazón 🫀, de todo ser humano.  

No intentes ❌lograr lo que Dios te ha dado alimentándote 🥣del mundo 🌍 . Solo la oración y 

la palabra 📖de Dios pueden darte las fuerzas 💪 que necesitas para cumplir el propósito del 

Señor para tu vida. 

 

El Señor hoy nos hace un llamado 🗣: Pero tú, se diferente, sin importar la consecuencia. 

- Mañana de victoria 72 



 302 

Hoy el Señor por boca de nuestra hermana Mergis 🗣, nos invita a *vestirnos de AMOR* ❤ 

 

Base bíblica 📖: colosenses 3:12-14 

12 vestíos 👗, pues, como escogidos de Dios, santos 🥻y amados, de entrañable misericordia 

😌, de benignidad 🙂, de humildad 😀, de mansedumbre, de paciencia; 13 soportándoos unos a 

otros, y perdonándoos 🙏unos a otros si alguno tuviere queja contra otro. De la manera que 

Cristo os perdonó, así también hacedlo vosotros. 14 Y sobre todas estas cosas vestíos de amor 

❤ , que es el vínculo perfecto.  

 

Un vínculo es una relación ➡⬅, una unión entre varias personas o cosas, en este capítulo el 

Señor pone como prioridad 1⃣en las vestiduras 👗del cristiano el AMOR❤. 

Día a día 🗓 es importante según para cada ocasión vestirse 👗adecuadamente para el momento, 

para vivir una vida cristiana exitosas, se hace necesario que nuestro vestido sea el AMOR❤ 

Nuestro 👤padre es amoroso, Dios es amor, debemos ser como Cristo, reflejarlo a 🪞Él. 

Hechos 20:32 

Traducción en lenguaje actual 

 

32» Ahora le pido a Dios que los cuide con mucho amor ❤ . Su amoroso mensaje 🗣puede 

ayudarles a ser cada día mejores💪. Si lo obedecen, Dios cumplirá las promesas que ha hecho 

a todos los que ha elegido para ser su pueblo. 

- Mañana de victoria 73 

Hoy contamos con una hermosa asistencia y participación. 

El Señor por boca de nuestra hermana Catalina 🗣 habló a nuestras vidas sobre *Un llamado a 

la rectitud verdadera* 

 

Base bíblica 📖 Mateo 6:34 

Así que no ❌ os afanéis 😱 por el día de mañana🗓, porque el día de mañana traerá su afán, 

basta a cada día, su propio mal. 

 

📖Mateo 6:8 



 303 

No os atáis pues semejantes a ellos, porque vuestro padre ☝sabe de qué cosas tenéis necesidad 

aún antes que vosotros le pidáis🙏. 

 

•⁠  ⁠Afán 😰 

•⁠  ⁠Ansiedad😱 

•⁠  ⁠Incertidumbre por el día de mañana. 😖 

 

Son circunstancias que al día de hoy se escuchan 👂, estas acciones pueden alejarnos ↔de 

Dios. Nosotros como cristianos podemos impactar en este mundo con nuestras acciones, 

manifestando nuestra confianza en Jesús 💪 

Qué podamos hablar 🗣de todo aquello que hemos visto 👁👁y oído 👂 , que podamos hablar 

🗣 de las obras que el Señor ha hecho en nuestra vida.  

En el mundo hay personas que están experimentando estas circunstancias de afán 😰, ansiedad 

😖e incertidumbre😱, ellos no tienen a quien acudir, pero tú y yo sí yo sí sabemos a quién ir, tú 

y yo tenemos una esperanza.☝ 

Qué bueno que podamos alabar 🗣a Dios cuando las cosas se salen de control, cuando no 

tenemos forma de cambiar las cosas. Nosotros sabemos que Dios tiene control sobre nuestras 

situaciones💪. 

El Señor nos dice: 🗣 

Confía, ora🙏 y espera ⏰. ¡Basta a cada día su propio afán! 

 

La forma de impactar 🗣a esta generación es que ellos vean 👁👁como nosotros nos dejamos 

sorprender, no ❌impacta lo que yo diga🗣, impacta ✅lo que yo haga. 

 

- Mañana de victoria 75 

 

Hoy el Señor usó a nuestra hermana Dayana 🗣 para hablarnos sobre *Los beneficios del 

corazón ❤ alegre*. 

 

Base bíblica 📖 Proverbios 17:22 



 304 

El corazón ❤ alegre 😁 constituye buen remedio 💉💊, más el espíritu ❤triste 😭 seca los 

huesos 🦴 . 

 

Beneficios de tener un corazón ❤ alegre 😃  

- [ ] fortalece 💪 el sistema inmunológico. 

- [ ] Ayuda a reducir ⬇el estrés. 

 

Un espíritu ❤ triste 😭nos lleva a tener una falta ⬇de fe y de esperanza en nuestro Dios.  

Job quizás uno de los personajes bíblicos que paso más situaciones difíciles😭, que perdió 

💔sus allegados, familiares, bienes 🪙🪙 materiales, pasó por momentos de tristeza 😭profunda. 

 

Job quizás en estos momentos no podía ver los beneficios de un corazón ❤😃alegre.  

La disposición que nosotros tengamos frente a la situación y adversidad, si influye en cuanto 

💪confiemos en el Señor 🙂. 

Nosotros tenemos un Dios poderoso🔝💪, un Dios que todo lo puede, que puede obrar en la 

situación que estamos viviendo, esa situación que quiere quitarnos la alegría ❌🙂.  

Y llegó un momento en el que la condición de Job seguía siendo la misma, pero en cierto 

momento cambió la actitud, reconoció la grandeza💪🔝 De Dios. 

Cuando Job se acerca ➡⬅ a Dios y le reconoce su condición cambia, su actitud cambia, su 

realidad cambia.  

 

Santiago 4:8 

8 Acercaos ➡⬅ a Dios, y él se acercará a vosotros. 

 

El gozo🙂 del Señor es nuestra fortaleza💪, que bueno que tú y yo cada día podamos disfrutar 

del gozo 😁del Señor, que podamos disfrutar un corazón ❤🙂alegre, esto dará testimonio de 

la obra del Señor en nuestra vida. 

- Mañana de victoria número 77 

 

Hoy el Señor nos ha hablado a través de nuestra hermana Laura R. Con el mensaje: “El ayudar 

a los demás’’ 



 305 

 

El Señor nos llama a ayudar a quienes lo necesiten 🤝. A veces fallamos en esto sin darnos 

cuenta, por lo que hoy reflexiona en tres puntos principales 📖. 

 

- Ayudar desinteresadamente: No debemos ayudar esperando algo a cambio 🎁. Como hijos de 

Dios, debemos actuar como nuestro Padre, siendo misericordiosos (Lucas 6:36) ❤ 

 

- Ayudar a quienes nos consideran enemigos: Siguiendo el ejemplo del Buen Samaritano 

(Lucas 10:25-37), debemos mostrar compasión y ayudar incluso a aquellos que nos han hecho 

daño 😓. La verdadera ayuda no tiene barreras 🙌. 

- Ayudar siempre que tengamos la oportunidad: Si vemos una necesidad y podemos suplirla, 

debemos hacerlo (Santiago 2:15-16) 💪. Negar ayuda cuando podemos darla no aprovecha a 

nadie 🚫, pero Dios recompensa nuestra generosidad 🙏. 

Jesús enseñó en Mateo 25:34-40 que cuando ayudamos a otros, lo hacemos como si 

ayudáramos al Señor mismo 👑. 

  



 306 

3. Notas sobre las lecciones de REFAM 

El nivel 1 se titula “De amigo a simpatizante” y tiene seis lecciones donde se enseñan los 

siguientes temas:  

Lección 1 – La Biblia 

1. ¿Qué es la biblia? Para qué sirve la palabra de Dios 

2. Temas principales de la biblia en el Antiguo y Nuevo Testamento. 

3. Datos importantes sobre la biblia.  

 Lección 2 – Dios es Espíritu (único e indivisible) 

1. Composición de la Biblia (Libros históricos, poéticos, proféticos mayores y 

menores) 

2. El Nuevo Testamento (Evangelios, Libros históricos, Cartas Paulinas, Cartas 

Generales, Libros proféticos)  

3. Símbolos de la palabra de Dios (la espada, el pan, el agua, el espejo, la miel, 

el martillo, el fuego, el oro, la lámpara).  

Lección 3 – Dios es Espíritu  

1.Atributos de Dios (omnipresente, omnisciente, omnipotente, creador, infinito, 

santo) 

Lección 4 – Manifestaciones de Dios  

1. Como una voz  

2. Como el ángel de Jehová 

3. Como un varón 

4. Como una zarza 

5. Como una columna de nube 

6. Como columna de fuego 

Lección 5 – Jesucristo como manifestación más grande de Dios 

Lección 6 – ¿Por qué debemos ser salvos? Dios creó al hombre perfecto y este 

desobedeció. La muerte (física, espiritual) pasó a todos los hombres y eso hizo que nos 

volviéramos pecadores. Metáfora del hombre como un árbol que da malos frutos.  

El nivel 2 se titula “De simpatizante a asistente” y tiene 8 lecciones sobre los siguientes 

temas:  

Lección 1 – La iglesia y el lugar de reunión. Sobre el día de Pentecostés, el recibimiento 

de las lenguas de fuego (Aquí se explica por qué se llama iglesia pentecostal y de dónde viene 

el término).  



 307 

Lección 2 – Organización local. Aquí se explica la organización eclesiástica y 

administrativa de la iglesia. Cada sede de la iglesia tiene una organización similar que tiene 

como líder al pastor y debajo de él está la Junta Local, los Comités y debajo los miembros que 

constituyen la iglesia.  

 
Estructura de cada una de las sedes de la iglesia pentecostal. Imagen elaborada por la autora. 

 

Esta lección es de las más importantes porque se introduce el tema del servicio en la iglesia 

que es trasversal al desarrollo de la vida cristiana y se comienzan a nombrar los requisitos que 

se requiere para llegar al servicio que son:  

1. Ser bautizado en agua. 

2. Ser de buen testimonio 

3. Tener un tiempo de asistente en la iglesia. 

4. Ser lleno del Espíritu Santo. 

5. Ser sujeto y estar dispuesto a servir a otros. 

Además, se explican los diferentes cultos y reuniones que hacen que se mantenga la iglesia 

como “cuerpo vivo”. Los diferentes cultos son de: Oración y enseñanza (jueves), de Damas 

(martes cada quince días), de Jóvenes (sábados), Escuela Dominical (domingos), Evangelístico 

(sábados una o dos veces al mes) y otros (que pueden ser los de Misiones, que pasan por lo 

general los domingos y en casos excepcionales los viernes).  

 Lección 3 – El culto (En esta lección se explica el significado del culto y por qué es 

importante dentro de la iglesia). La iglesia define al culto como un momento reverente en el 

cual el hombre le tributa un homenaje a Dios. Aquí se hace una comparación entre la forma del 

culto en el Antiguo Testamento y el Nuevo Testamento y se explican las características de este 

que son las siguientes:  

1. Terrenal y natural 

2. En el templo 



 308 

3. Con vestidos excepcionales 

4. Música y Cantares 

5. Constituido por Dios mismo 

La estructura de los cultos se mantiene igual a la descrita por el Antiguo Testamento que tiene 

un orden que sigue:  

1. Coros e himnos 

2. Lectura bíblica 

3. Oraciones 

4. Ofrenda  

5. Predicación.  

Durante todo el seminario hay una constante referencia al apóstol Pablo quien amplía el culto 

a un programa de vida espiritual sobre cómo los cristianos deben presentarse ante Dios.  

 Lección 4 – La importancia de congregarnos. Aquí se habla de la perseverancia como 

clave primordial de la vida cristiana y sobre los beneficios de congregarse: 

- Seguridad de encontrarnos con Dios 

- Crecimiento de la iglesia 

- Felicidad 

- Crecimiento espiritual 

- Comunión entre hermanos 

Y se dan recomendaciones prácticas para congregarse:  

1. Llegar temprano  

2. Sentarse cerca del altar 

3. Llegar con buen tiempo a orar 

4. Participar de corazón.  

5. No dejar de asistir 

6. No tener límites 

7. Sacar tiempo 

8. Mirar siempre a Jesús 

 Lección 5 – La Oración 

En esta lección se explica que la oración no es una fórmula de repeticiones fijas sino un acto 

de acción y comunicación que involucra el deseo de acercarse a Dios. Los elementos que 

constituyen la oración son: la exaltación, el ruego o petición, el perdón y la protección. Debe 

seguirse ese orden para asegurarse de que la conexión con Dios se establezca y se dan ejemplos 

de cómo es una “buena oración”. Esta debe ser: dirigida a Dios, hacerse varias veces al día (se 



 309 

da el ejemplo de los judíos que, en la biblia, la hacían en las horas tercera (9am), sexta (12m) 

y novena (3pm)).  

 El cristiano debe tener una actitud corporal específica que permita hablar con Dios de 

manera eficaz: 

- Posición al orar debe ser:  

a. de pie: que indica reverencia 

b. de rodillas: que indica devoción 

c. con las manos extendidas al cielo: que indica petición 

d. con el rostro en tierra (sobre el suelo) que indica humillación.  

Las lecciones 6, 7 y 8 intentan hacer una aclaración de los términos alabanza y adoración, así 

como definir otros términos que son de bastante uso.  

Lección 6 – La alabanza 

En esta lección se explica qué es, cómo debe hacerse y con qué objetivos. También se muestran 

ejemplos de la biblia. La alabanza se define como una expresión de admiración y aprecio hacia 

Dios y, según la Biblia, es un mandato, deber y sentir que se realiza con “nuestros labios –

nuestro canto–, nuestras manos –al levantarlas y aplaudir– y nuestro cuerpo –sabiendo que 

somos templo de Dios”–. La alabanza a Dios se hace para agradecer por lo que Dios ha hecho 

y debe ser expresada desde lo más profundo del corazón, espontánea y natural con el objetivo 

de alimentar la fidelidad, devoción y llenarse de poder y gozo.  

 Lección 7 – La adoración 

Aquí se explica que la adoración no es una “simple ceremonia” sino que es una expresión de 

amor y veneración a Dios por lo que él es y significa. Es también definida como una realidad 

espiritual y una forma de disponer el corazón y la mente; y que debe ser manifestada cuando 

hay una vida cristiana excelente en donde se glorifique a Dios. Para que esta adoración sea 

verdadera se debe: 1. Entregar a Dios el corazón sincero, 2. Entregar la vida por completo y 3. 

Entregarse en espíritu y verdad. La adoración para los cristianos funciona como una forma de 

ungüento o perfume que siempre acompaña la vida de los creyentes. Hay diversas formas de 

adorar a. Dios que pueden ser: cantando salmos, himnos y cánticos, orando, realizando acciones 

de gracias, confesando los pecados, leyendo la biblia y sirviendo a Dios y a los santos.  

 Lección 8 – En esta lección se aclaran los siguientes términos:  

1. Aleluya: exclamación ceremonial de regocijo y alabanza 

2. “Dios le bendiga”: saludo que identifica a la iglesia del señor 

3. Amén: que así sea 

4. Ayuno: Voluntaria abstinencia de comer 



 310 

5. Dorcas: mujeres de buenas obras. 

6. Hermanos: Palabra que se usa entre los que han recibido y conocido a Dios. 

7. Alborada: Oración que se realiza en la madrugada. 

8. Vigilia: Programación de oración, adoración y enseñanza que se realiza en las 

horas de la noche.  

El siguiente nivel es el nivel 3 que se titula “De asistente a creyente” y tiene ocho lecciones. 

La primera lección es sobre “La veracidad de la salvación y la condenación” donde se explica 

que la salvación es importante porque pretende rescatar y preservar a los cristianos del peligro 

inminente del mundo. Además, esta provee salud, seguridad y es expresión del milagro divino 

de la liberación espiritual del hombre y dominio de Satanás. La condenación, por el contrario, 

es una sentencia o pena que se le impone al hombre por sus malos hechos y acciones. Aquí 

también se realiza una comparación entre lo que ellos llaman “la generación de Noé” y la 

generación actual donde se muestra el poder de Dios respecto a la salvación de los hombres. 

Aparece el término de la “sentencia igual” donde Dios determina, por el pecado del hombre, 

terminar con la vida de los seres vivientes. 

 Lección 2 – Una decisión a tiempo 

En esta lección se invita a las personas a convertirse pronto – a ser salvo – porque el día en el 

que Jesús realice su segunda venida está cerca. Se explica que estamos viviendo en el tiempo 

de la Gracia que inició con la iglesia primitiva en Jerusalén y que continua hasta la venida de 

Jesús.  

 Lección 3 – ¿Cómo se toma la decisión de convertirse?  

En esta lección se presenta el ejemplo de Pablo de Tarso, El Etíope y Lidia (personajes bíblicos) 

para dar unos pasos específicos que el creyente debe seguir para saber cómo convertirse. Estos 

pasos tienen que ver con: 1. Reconocer errores aun cuando pensamos que estamos actuando 

bien (Pablo de Tarso), 2. Aceptar la ayuda de otros (el etíope aceptó la ayuda de Felipe al leer 

la palabra de Dios y al entenderla, la obedeció) y 3. Recibir la palabra en el corazón y no 

resistirse en aceptar a Dios como salvador. 

 Lección 4 – Resultado de la decisión. En esta lección se ve el resultado de haber 

aceptado a Dios y la importancia de los conceptos anteriormente estudiados: recibir, aceptar, 

reconocer.  

 Lección 5 – Perseverando hasta el fin 

Aquí se explica que Jesús es piedra angular de la iglesia y se examinan dos historias de dos 

personajes: el prudente y el hombre insensato para explicar que las personas prudentes son 

quienes sigues las bases directas de Jesús y tienen casas bien fundamentadas porque oyen la 



 311 

palabra, obedecen la palabra y la ponen en práctica. El hombre insensato, por su parte, 

construyó su casa sobre la arena que cayó porque no estaba cimentada en Dios.  

 Lección 6 y 7 – Bendiciones para el creyente 

En estas dos lecciones se examinan las consecuencias de haber tomado la decisión de seguir a 

Dios y qué se debe hacer para recibir al Espíritu Santo. Las bendiciones que el creyente recibe 

cuando acepta seguir a Dios son: sanidad corporal (Isaías 53: 4), provisión divina, protección 

divina, gozo y paz. Y para recibir al Espíritu Santo se deben seguir los siguientes pasos:  

- Tener sed 

- Querer que él venga a mi 

- Creer en él como dice la escritura 

- Obedecerle. 

Lección 8 – La morada del creyente. 

Aquí se explica que los hijos de Dios tendrán una “habitación celestial” en la “Nueva Jerusalén” 

que será el hogar de los redimidos. Este es el lugar a donde todos los convertidos irán cuando 

se presente la segunda venida de Jesús.  

El nivel 4 es el último nivel de esta formación y pretende dar las lecciones básicas de 

cómo pasar “de creyente a servidor”. También tiene ocho lecciones. Se espera que después 

de haber cumplido toda la formación, el creyente se bautice y convierta definitivamente. No 

obstante, la formación puede ser seguida por personas que ya hayan sido bautizadas o se hayan 

convertido porque en algunos casos, dependiendo del lugar de donde venga, nunca se ha 

seguido el curso sea porque en su sede no se hacía o porque nació en una familia cristiana 

donde se supone que ya ha ido aprendiendo sobre estos temas durante toda su vida.  

Lección 1 – Ser salvos para servir 

En esta lección se habla de lo que significa el servicio dentro de la iglesia y cómo se debe estar 

listo y disponible en todo lugar y hora para Dios. De nuevo se ejemplifica este concepto con la 

vida del apóstol Pablo, quien entregó su vida al servicio de la iglesia de manera voluntaria. Uno 

de los principales servidores dentro de la iglesia es el diácono (que viene del vocablo griego 

diákonos que significa siervo o ministro). El diácono es un ejemplo de servicio dentro de la 

iglesia y se define como una persona que hace un trabajo y presta especialmente un servicio 

como ayudar a los necesitados, dar de comer y beber, hospedar, visitar y cuidar enfermos o 

niños. Cada uno de los miembros de la iglesia debe estar dispuesto a servir en una función o 

cargo porque esto permite que la iglesia crezca y sea edificada.  

 Lección 2 – ¿Cómo debe ser alguien para servir?  



 312 

En esta sesión se explica los requerimientos que se solicitan para quien quiere iniciar en el 

servicio. Esto hace parte de lo que se aprendió antes sobre estar preparado y dispuesto a servir 

en el momento que sea. Se requiere de cuatro elementos: fidelidad, conocimiento de la palabra, 

sujeción (someterse al poder de Dios), estar disponible (a toda buena obra sin que las cosas del 

mundo ahoguen el vivo deseo de servir).  

 Lección 3 – Dios llama, capacita y envía 

En esta lección se explican los pasos que Dios realiza para que los creyentes puedan ser 

servidores.  

1. Dios llama: carga, da una visión para una misión especial y dota de herramientas a 

las personas para que puedan hacer las cosas de la iglesia.  

2. Dios nombra: hace el llamado a cada persona dependiendo de la posición donde lo 

requiera.  

3. Dios dota: por medio de los dones espirituales. Es la manera sobrenatural por la que 

Dios da herramientas y equipa a los creyentes para las tareas que tenga que 

desarrollar.  

Lección 4 – Servidores y mayordomos 

En esta lección se explica quiénes son los servidores y mayordomos y qué características deben 

tener. Deben seguir seis directrices:  

1. Dar la ofrenda: que es un aporte voluntario para el sostenimiento y construcción del 

templo y otras necesidades (Marcos 12:41,44). 

2. Tener talentos y ponerlos al servicio de la iglesia: que son habilidades propias o 

adquiridas para hacer algo muy bien (Romanos 12:11). 

3. Dar el diezmo: que es la décima parte del salario requerida por Dios y que se deposita 

mensualmente en el alfolí.  

4. Tener un buen testimonio: testificar con su vida y conducta la obra que Jesús hace en la 

propia vida para así servir de ejemplo y ganar a otros para la iglesia.  

5. Poner al servicio los dones con los que se cuenta: que son facultades temporales que el 

Espíritu Santo le da a cada persona para un trabajo específico y que debe ser para 

servicio a él. (1 Corintios 14:12).  

6. Entregar su tiempo: para asistir a la iglesia o asumir un cargo en una directiva, comité 

o grupo de la iglesia.  

Lección 5 – Un servicio especial – (La constitución de la iglesia) 

En esta lección se explica por medio de ejemplos de Moisés, Isaías y David que la iglesia es 

un todo, un cuerpo que no tiene un solo miembro sino muchos y que cada creyente y 



 313 

participante de la iglesia constituye este cuerpo (1 Corintios 12:14-19). También se reconocen 

las virtudes de estos tres personajes como la visión especial, la unción con aceite y la libertad. 

Lección 6 – Los servidores deben ser constantes (La constancia) 

Para que una persona pueda servir, debe ser constante, no dejar que se interpongan los 

problemas o dificultades en el servicio (servir así los tiempos sean malos) y entregarse de 

corazón.  

Lección 7 y 8 – Galardones y Recompensas (Premios de Dios) 

En estas dos últimas lecciones finales, los convertidos aprenden sobre las recompensas que 

tendrán cuando se presenten ante el tribunal de Cristo en el cielo después de su segunda venida. 

Los galardones son definidos como coronas de vida para los valientes que han resistido las 

pruebas que Dios les ha puesto a lo largo de su vida. Los galardones son incorruptibles así que 

si una persona recibe un galardón significa que ha seguido correctamente el camino que lo 

llevó hasta los pies del Señor. Uno de los galardones más importantes es el tercer galardón que 

es específicamente para los “ganadores de almas” que son aquellas personas que han sentido 

en el corazón el llamado especial para ir y evangelizar o salvar almas que se pierden en el 

mundo. El cuarto galardón está reservado para aquellos que sirven como pastores puesto que 

estos están encargados de apacentar, cuidar y alimentar la grey de Dios. El último galardón es 

para los mártires que son aquellas personas que murieron por la causa del Señor. Esta corona 

es la corona de la Justicia.  


	EJEMPLAR_TESIS_0 4.pdf
	8. Annexos
	Annex 1. Taula de resposta segons el nivell de risc d’arbovirosis
	Zika virus screening during pregnancy: Results and lessons learned from a screening program and a post-delivery follow-up a...
	1  BACKGROUND
	2  METHODS
	2.1  Study setting
	2.2  Study design
	2.3  Laboratory testing
	2.4  Serology output definitions and follow-up of high-risk pregnant women
	2.5  Ultrasound examination output definitions
	2.6  Newborn children follow-up outputs
	2.7  Data collection and statistical analysis
	2.8  Ethical issues

	3  RESULTS
	3.1  Participant sample description
	3.2  Serological results
	3.3  Ultrasound results and post-delivery follow-up

	4  DISCUSSION
	5  CONCLUSIONS
	ACKNOWLEDGMENTS
	CONFLICT OF INTEREST STATEMENT
	DATA AVAILABILITY STATEMENT

	REFERENCES

	Mpox cases finding: Evaluation of a Primary Care detection program in the Northern Metropolitan area from Barcelona (Spain)
	Introduction
	Material and methods
	Study setting
	Description of the community-based device
	Inclusion criteria of Mpox cases
	Laboratory testing
	Procedures
	Data collection and statistical analysis

	Results
	Discussion
	What is already known on this topic
	What this study adds
	How this study might affect research, practice or policy
	Ethical considerations


	EJEMPLAR_TESIS_1.pdf
	1f784da9b504add2e181d007a6e42b9b370600b17a0d37df3c6b7c314c422ee1.pdf
	Mental health in the short- and long-term adaptation processes of university students during the COVID-19 pandemic: A systematic review and meta-analysis
	1f784da9b504add2e181d007a6e42b9b370600b17a0d37df3c6b7c314c422ee1.pdf
	Predictive factors of the psychological impact of the COVID-19 pandemic on university students: a study in six Ibero-American countries
	_heading=h.1fob9te

	1f784da9b504add2e181d007a6e42b9b370600b17a0d37df3c6b7c314c422ee1.pdf
	7d75edc29e9227249a30c4631e047fcfdf7e0a15d0e9165b71da835ad82e4776.pdf
	_Hlk177118130
	_Hlk151220907
	_Hlk176883813
	_Hlk151125273
	_Hlk176879048

	1f784da9b504add2e181d007a6e42b9b370600b17a0d37df3c6b7c314c422ee1.pdf
	8d772d9085b35ff745c03657d7e3fac0619fd6a1b5dde21e14ed84f87982361a.pdf
	1f784da9b504add2e181d007a6e42b9b370600b17a0d37df3c6b7c314c422ee1.pdf


	Títol de la tesi: Aprendiendo a ser un “buen cristiano”.
Un acercamiento antropológico a las comunidades evangélicas
pentecostales transnacionales de Colombia, Chile y España.
	Nom autor/a: Laura Ramírez Rodríguez


