UAB

Universitat Autonoma de Barcelona

Aprendiendo a ser un “buen cristiano”.
Un acercamiento antropologico a las comunidades evangélicas
pentecostales transnacionales de Colombia, Chile y Espaiia.

Laura Ramirez Rodriguez

ADVERTIMENT. L’accés als continguts d’aquesta tesi queda condicionat a I'acceptacié de les condicions d’us
establertes per la seguent llicencia Creative Commons: https://creativecommons.org/licenses/?lang=ca

ADVERTENCIA. El acceso a los contenidos de esta tesis queda condicionado a la aceptacién de las condiciones de

uso establecidas por la siguiente licencia Creative Commons: -m https://creativecommons.org/licenses/?
Iang=eS @ BY _SA

WARNING. The access to the contents of this doctoral thesis it is limited to the acceptance of the use conditions set

by the following Creative Commons license: https://creativecommons.org/licenses/?lang=en




Aprendiendo a ser un “buen cristiano”. Un acercamiento antropolégico a las comunidades
evangélicas pentecostales transnacionales de Colombia, Chile y Espafia.

Laura Ramirez Rodriguez

TESIS DOCTORAL
Mencidn Internacional

Direccion:

Josep Lluis Mateo Dieste
William A. Christian Jr.

Departament d’ Antropologia Social i Cultural
Facultat de Filosofia i Lletres

UAB

Universitat Autonoma
de Barcelona






Agradecimientos

Este trabajo no hubiera sido posible sin la generosidad, conocimientos, experiencias y gran
apertura de todas las mujeres y hombres de las iglesias a las que me acerqué en Colombia,
Chile y Espana a lo largo de estos afios. Este trabajo y estas lineas nunca serdn suficientes para
expresar mi agradecimiento por su aceptacion, escucha atenta e historias inspiradoras. En
especial, me gustaria agradecer a Lorena S., por su amabilidad y alegria, al ahora pastor
‘Bonza’ por su amistad sincera, por ser mi Wikipedia del pentecostalismo y permitirme seguir
su vida en diferentes latitudes; a Catalina por tanto cariio genuino, al pastor Samuel en
Barcelona por su sabiduria, a Johan S., por las fotografias de la iglesia; al pastor Jorge en
Valparaiso por su sencillez; a Esmeralda por su amabilidad; igual que a Salma y Rosita por su
acogida y las mejores comidas chilenas que he probado nunca.

A mis padres Martha y Germéan por todo su amor, sacrificio y comprension en este camino de
cinco afos y siempre. Sin su apoyo constante nunca hubiera podido terminar esta etapa. Este
logro es por y para ustedes.

A Miro por su compaiiia, amor, apoyo, disposicion y paciencia. Me siento afortunada de haber
podido compartir este viaje juntos, unas veces mas de cerca y otras mas de lejos; gracias por
permitirme inspirarme en tu propio camino.

A Josep Lluis y Bill, dos investigadores admirables e inspiradores. Muchas gracias por su
confianza, apoyo, direccion y colaboracion conjunta durante todos estos afios, y ademds por
sus grandes ideas que permitieron que este trabajo haya resultado después de tantos ires y
venires. A ti, Bill, ademas, quiero darte las gracias por tu amistad, carifio y presencia constante
durante estos afios.

Al CéSor del EHESS en Paris y a las personas que me abrieron las puertas para poder estar alli
durante algunos meses del 2024.

A las tias Rodriguez (Liliana, Myriam, Patricia y Carmen Rosa) por su buena energia, mensajes
de apoyo y videollamadas alegres.

A Arelia por siempre creer en mi, a Dieguito por su energia positiva, a Jennifer por sus notas
de audio/podcasts divertidos en medio del estrés, a Josselin por la compaiiia en Barcelona y su
capacidad de contagiarme su persistencia “con fe” y a Brenda por su amistad y momentos
compartidos.

A Wolfgang, por la oportunidad de conocer el paramo del Sumapaz que fue un paréntesis en
la realizacion de este doctorado y que me permitié conocer mas del lugar en el que naci.
También por sus comentarios a este documento. Muchas gracias por todo el apoyo y la
confianza.

A Manuela Cantén por sus comentarios a mi borrador de tesis preliminar que permitieron la
mejora de este documento.

Y, finalmente, a todas las personas que por causa de mi mala memoria no mencione con nombre
propio en esta pagina. Muchas gracias a todos y todas por el apoyo que me brindaron para
poder culminar esta etapa de la mejor manera posible.






TABLA DE CONTENIDO

RESUMEN ......cooooueseisessnssnisnissssnssnssnsssssssssnssnssssssssssssnssnsssssssssnssnsssssssssnssnssssssnssnssnssssssassnssnses 11
ABSTRACT .eucusesssenssnssssssssnssnssnssssssssnssssssassnssnssnssssssnssnsssssssssnssnsssssssssnssnssssssnssnssnssnsssassassnsss 12
RESUME ....vuisisessssessesnesnssnssnssnssnssnssnssnssnssssssnssnssnssnssnssnssnssnssssssssasssssasnssnssnssnssnssnssnssssssssassass 13
RESUM ....ouisuessesenssnssnssnssnssnssnsssssssssnssnssssssssnssnssnssssssnssnssnsssssssssnssnsssssssssnssnsssassnssnssnssssssassnssnses 14

PARTE 1 - INTRODUCCION, METODOLOGIA, MARCO TEORICO Y ENCUADRE

ANALITICO .......c.eoeeeeeeeenseseccccnsasesscsesnensassesesesnsassesesnsasasssnssesesasasassesesnsasassesesesasasassesesnsasaee 16
INTRODUCCION ............ouoeneercencecncnsecscsasasesnesesesasasncscsasasnsassesesesnsnssssesesnsasssnesesesnsassesesnsnsace 17
CAPITULO I — DISENO METODOLOGICO DEL ESTUDIOQ...............ccoooveeeeeeeusaceescee 20
1. INGRESO Y RECUENTO DEL TRABAJO DE CAMPO ...covueeeeeeeeee et eeeeeeeeeeeeeeeeeeeaeeeeeeeaeeeeaeaeens 20
2. SOBRE METODOS Y TECNICAS vt eeeeeeeeeeeeeeeeeeseeseeeaaeaaaeseseseseeeaaaaassssessssesaaassssesssssseeaaaseseees 41
3. PROCESO DE ANALISIS Y ESCRITURA ... .cetueteteeeeee e eeeeeeeeeeeeeeesaaeaasessaaeeassaeasessnaassssnaaesasnaaens 44
4. POSICIONAMIENTO Y POSICIONALIDAD DE LA INVESTIGADORA .....ovveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeveeanns 46
5. DESAFIOS EN EL ACCESO AL CAMPO. ... ceeeeeeeeeeeeee e ee e e eeeee e e e eeeee e e e eaeeeeaaeaeeeeanaaeesaaaaesanaaaens 49
0. BTICA oo oo e 54
7. (COMO ESTA ORGANIZADO ESTE TRABAJO? ....cccuvieiieiuiieiieaiieenieesiteeteessneenseesseeseessneesnens 55
CAPITULO I1 - MARCO TEORICO Y ENCUADRE ANALITICO..............cocoeveurerecee 57

1. REVISION DE LOS TEMAS RECURRENTES DE LA LITERATURA ENTRE COLOMBIA, CHILE Y

ESPANA ...ttt ettt e ettt e et e e e ta e e e ta e e ebb e e e aaeeebeeeetaeeabeeeebaeeabeeeeareeeanraean 58
2.  LARELIGION EN MOVIMIENTO: TRANSNACIONALIZACION, MIGRACION Y NUEVOS ESPACIOS
CRISTIANOS ...t ettteeeiteeeeteeeeteeeeteeestaeeeetseeeatseeeeaseeaasseeassseessseeansssesasseeassasessseeesnsaeeasseeeanseeensseeans 59
3. LARELIGION COMO PRACTICA CORPORAL ENCARNADA........coeeeeiurieeeeireeeeeeieeeeeeeiareeeeennss 61
4. LAFORMACION DEL “BUEN CRISTIANO” COMO PROCESO CORPORAL, MORAL, SOCIAL Y
COMUNITARIO ....vvieeitieeeiieeeteeeeteeeeteeeetseeestseeeeaseeeesseeaasseeessseeasssseansseesssseessseeessseeeasseeesnsesenssesans 65
PARTE 2 — CONTEXTUALIZACION DE LOS CASOS DE ESTUDIO.......cocoeusesensusnee 67

HISTORIA DEL PENTECOSTALISMO ....ccccueeeeeeeeeeeessssesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssss 68
1. ORIGENES DEL PENTECOSTALISMO EN ESTADOS UNIDOS ....coovtiiiiiiiiiieiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeees 68
2. LOS ORIGENES DEL PENTECOSTALISMO EN CHILE Y EN COLOMBIA......cccvvvueeeeeeeeeeeeeeieeaeaeenns 70



3. BREVE PANORAMA DEL PENTECOSTALISMO EN BARCELONA (ESPANA) ......ccoevviireeeiieeeennee 76

CAPITULO 1V — DEL ORIGEN NACIONAL A LA EXPANSION INTERNACIONAL:
TRAYECTORIA TRANSNACIONAL DE DOS IGLESIAS PENTECOSTALES
LATINOAMERICANAS ENTRE COLOMBIA, CHILE Y ESPANA.....ccccceevvernnnne. 80

1. EL CAMINO DE UNA IGLESIA QUE HA TRASPASADO FRONTERAS - IGLESIA PENTECOSTAL

UNIDA DE COLOMBIA —TPUC ......ooiiiiiiiiie ettt ettt s e e reeeeaneeen 80
1.1. ESTRUCTURA DE LA IGLESIA PENTECOSTAL UNIDA DE COLOMBIA .........ccooovevrrrereeeeeennnns 84
2. LAIPUC LLEGA A ECUADOR Y A CHILE - IGLESIA EVANGELICA APOSTOLICA DEL NOMBRE

DE JESUS — ECUADOR, CHILE ......ccccviiiiiiieeitieeeeiieeeetteeeeteeeeetteeerseesseeesseeesseeesssesesssesenasesesssesans 87
3. LAIGLESIA EVANGELICA APOSTOLICA DEL NOMBRE DE JESUS EN CHILE ..........cccvve...nn.... 88
4. LAIGLESIA PENTECOSTAL UNIDA DE COLOMBIA LLEGA A ESPANA - IGLESIA PENTECOSTAL

UNIDA DE EUROPA ......oooutiiiiiiiieeiee ettt e ettt e e e eesatee e asaeestsaeeeaseeesseesasaeessseeesasesennsenans 91
5. DISTRIBUCION DE LAS IGLESIAS EN BARCELONA .......ovviiiiiiiiieeeiieeeeeeeeeeeeeeeiveeeeeeinreee e e 94
PARTE 3 — EL PROCESO DE FORMACION DEL “BUEN CRISTIANO .....cooeusuee 102
CAPITULO V — IMAGENES Y SIGNIFICADOS DE DIOS .......ccoceouesueensensenssnsssaessenee 103
1. (QUIEN O QUE ES DIOS? ....cutiiiiieiieiie ettt ettt ettt s iae e e esae e enaeenne 103
2. SIGNIFICADOS DE DIOS ...ccutiiiiiiiiiciiie ettt e e e e et e e evee e sabe e e e veseeaseeeenneeenaneas 104
2.1. OTROS CONCEPTOS QUE SE RELACIONAN CON DIOS........ccovuiiiiriieiiieeeiieeeiee e eeeree e 109
3. LARELACION CON DIOS EN LA VIDA COTIDIANA ......ccouvieeeeireeeeeeereeeeeeieeeeeeeineeeeeeseeeeens 116

CAPITULO VI — RITUALES Y EXPERIENCIAS FUNDAMENTALES EN LA

FORMACION DEL BUEN CRISTIANOQ ......ccccoeucusuesinsnsnsssnssssssssssssssssssassssssssssssssssasass 125
I. ELBAUTISMO ENAGUA ...cuviiiiuiiieiieeeiteeeteeeeiteeeeteeeeateeesaaeeeeaseessseessnseesnseeesasesesnsesennseeans 126
1.2. ;COMO ES UN BAUTISMO EN LA IGLESIA PENTECOSTAL UNIDA DE EUROPA — BARCELONA?
127

2. IMPLICACIONES DEL BAUTISMO EN AGUA .....cceeiiiiieeeeiirieeeeeireeeeeeisreeeesinseeeessassseessnssseaaenns 132
3. EL ESPIRITU SANTO SE DERRAMA: HABLAR EN LENGUAS (GLOSOLALIA) O EL BAUTISMO EN

FUEGO ...uttieettee ettt e ettt e et e eeteeesateeeeaaaeeetaeeeatseeaasseeeasaeessaeeassseeeasseesasseesssseessseseassesennseeenssesennrens 146
4. ELLLAMADO DE DIOS .....ccoiiiiiiiiiiciie ettt ettt e et e e eveeesae e e e v e esaveeeenseeenaneas 160

................................................................................................................................................ 175
1. APRENDIZAJE DE TECNICAS CORPORALES POR MIMESIS ....ceeevtteeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeneeens 175
2. APRENDIZAJE DE UNA ESTETICA “CRISTIANA” ..ottt eeee et eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeteeeaaaeeeeesesaeasaaaaseees 183
3. EXPERIMENTAR UNA CRISIS PARA SER CRISTIANO ....cetvuuuueeeeeeeereeenieeeeeeeeeremmneeeeeseeeeesrnnnnnns 190



3.1. LAS PRUEBAS DE DIOS: RUPTURAS, CAMBIOS Y TRANSFORMACIONES ........ccccovvvvreeeeeeennnns 191
3.2  ATADURAS ..ottt eettee ettt e ettt e et e e et e e e teeesaaeeeeaaeeeasbee e asaeessaeenssseessseeessseesasesessseeeanseeennsaeans 209

CAPITULO VIII — LA CONSTRUCCION DE LA COMUNIDAD: MUNDO,

VINCULOS Y PRACTICAS ...ooooiuiuiusususessnsssasussssssssssasassssssssasassssssssasassssssssasasnssssssssasasaseses 221
1. LASBASES CONCEPTUALES DE LA COMUNIDAD ......ccuuuieeietetetttiiieeeeeeeeeremnnieeeeseeeeeennnnnnnns 221
1.1. LA CONCEPCION DEL MUNDO EN EL PENTECOSTALISMO ....cceevtiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeens 221
1.2. {HERMANOS, AMIGOS, SIMPATIZANTES? LAS CATEGORIAS DE PERTENENCIA ................... 225
2. ESTRUCTURAY COMPOSICION DE LAS REDES DE LA IGLESIA....cccevvtiteiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeens 228

3. PRACTICAS DE CONSTRUCCION Y MANTENIMIENTO DE LA COMUNIDAD FUERA DE LA IGLESIA
231

3.1. MANANAS DE VICTORIA ....outitieitentieieeitentteteeetesteetesitesteeseesieesteestesaeesseessesbeensesasesseensens 232

3.2. REUNIONES FAMILIARES DE AMISTAD (REFAM): LA FORMACION DOCTRINAL SISTEMATICA
235

3.3. “TORNEO CONGREGACIONES”: TIEMPO LIBRE, FRATERNIDAD Y FORMA DE FINANCIAMIENTO
236

PARTE 4 —- CONCLUSIONES Y DIRECCIONES FUTURAS......cccceeeeeeeeeeeeeeeesesssssssses 239
CAPITULO IX — CONCLUSIONES Y DIRECCIONES FUTURAS............coeoeururececee 240
1. SINTESIS DE RESULTADOS Y HALLAZGOS PRINCIPALES .....cceettttiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeees 241
2. CONSIDERACIONES FINALES, LIMITACIONES Y DIRECCIONES FUTURAS .........cccovvvurrrreennn.. 253
CHAPTER IX — CONCLUSIONS AND FUTURE DIRECTIONS....cccceeeeeessesssssssssssass 259
1.  SYNTHESIS OF RESULTS AND MAIN FINDINGS......ccttttuuueeeeeeeeeremmeieeeeeeeeeremmnneeesseeeeesmnnnnnns 260
2.  FINAL CONSIDERATIONS, LIMITATIONS AND FUTURE DIRECTIONS .....uvviiiireeeiiriininneeeeeeass 271
REFERENCIAS ....ccuuucieeeessreeeassesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssss 277
ANEXOS ...cceeeeereeeeneesssossesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssassssssssssssssssssssssssssssssssassssssssssssssss 289
1. TABLAREGISTRO DE ACTIVIDADES REALIZADAS EN EL TRABAJO DE CAMPO .................... 289
2. MENSAIJES DE LAS “MANANAS DE VICTORIA” ...ovviueeeeeeeeeiieeeeeee e e eeeeeeeeeeeeeeeeesaneneaeeseeas 296
3. NOTAS SOBRE LAS LECCIONES DE REFAM ..ottt 306



INDICE DE TABLAS

Tabla 1. Estructura de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia. .........cccceoeevvenierienieniennnene 86
Tabla 2. Estructura administrativa de la IEAN-JESUS. ......ccccovveriiniiiiniininicneeieceee 88
Tabla 3. Numero de poblacion extranjera originaria de América del Sur que vive en
Barcelona Por dISTII0. .....ccueeeiieieieeiieie ettt ettt ettt ettt e eaeebeeeaae e b e ennas 98
Tabla 4. Numero de poblacion extranjera que vive en Barcelona segun el distrito. ................ 98
Tabla 5. Numero de iglesias versus la poblacion migrante con origen sudamericano. ........... 99
Tabla 6. Grafico de barras con los resultados de la pregunta ;Qué o quién es Dios?............ 111
Tabla 7. Grafico de flor con los resultados de la saliencia cultural para dominio de lo que le
agrada a Dios de las personas encuestadas. ..........cecveerueerieeiiienieeieeie et 112
Tabla 8. Grafico de flor con los resultados de la saliencia cultural de las personas encuestadas
................................................................................................................................................ 114
Tabla 9. Grafico de flor con los resultados de la saliencia cultural de las personas encuestadas
................................................................................................................................................ 115
Tabla 10. Tipo de redes en 1a 1gleSia. .......eecvieriieiiieriieieeieeeee e 229
Tabla 11. Tipo de red de CONtACLOS.......ccuieiierieeiieiie ettt 231



INDICE DE ILUSTRACIONES

Ilustracion 1. Bautizo de Rosita Aranda en la playa de Algarrobo. .........cccoeeveeviieiienineiennee. 23
Tlustracion 2. Salon de la casa de Rosa Aranda. ..........cooeevuieiiniiniiiinieneeiceeceeeeseees 24
Tustracion 3. Certificado por “un servicio con excelencia” de Rosa Aranda. ...........cccceueenee. 24
Ilustracion 4. Collage de certificados de participacion en seminarios y cultos de Rosita
ATANAA. ..ot b e a e bbb e bttt eat e bt et et et ennea 25
[lustracion 5. Comedor de la casa de Rosita Aranda. ...........cccceeieviiiinieniniinienceceeees 25
[lustracion 6. Collage de fotos realizado por Rosita Aranda. ..........cccceeceeviiiienieneenenieneenens 26
[lustracion 7. Imagen difundida por los grupos de WhatsApp de la iglesia para invitar al
“ENCUCNLIO A€ AIMNIZOS”. .ueiiiiiiiieeiiietie et eitteeteeteeste et estteebeessaeeseessseesseessseeseesnseenseessseeseens 28
[ustracion 8. “Perifoneo” en la calle 19 del barrio Porvenir Bajo en Playa Ancha
(VALPATATIS0). 1.eveeieeeiieeiie ettt ettt ettt et e et e bt e e st e e bt esateesbeesabeenseesnseenseassseenseesnseanseessseensaens 29
Tlustracion 9. Encuentro de Amigos €n Paine. .........ccccoevieiiiiiiieiienieciiecieecee e 30
Tlustracion 10. Encuentro de Amigos en La Pintana............ccccoeevieriiiiieniiienienieeieeieeee e, 31
Ilustracion 11. Momento de la prédica hecha por Patricia, esposa del pastor Jorge................ 32
[lustracion 12. Transmision de un culto de Escuela Dominical..........ccoceveiiiniiniincniincnnen. 33
Tlustracion 13. Flyer con la invitacion que circulo por las redes sociales para el evento de
alabanza “De todo ritmo y de toda Nacion™. ..........ccceevieiiieriienie et 38
Tlustracion 14. Coche biblico de George Lawrence..........ccvevveeiieriieiieenieeiieeie e 77
Tlustracion 15. Un hombre camina para ser sSumergido. .........cceccveevueerieeniienieeniienieenieeeeeenn 129
Tlustracion 16. Sumergimiento del hombre en el agua. ...........cccceeiiiriiiiiiiiiiieeeeeee, 130
Tlustracion 17. Celebracion por los nuevos miembros de la iglesia.........cccoeevevienieeniennenne. 130
Tlustracion 18. Los recién bautizados se arrodillan...........c.cccoceeviriiniiiiniiniiienececee, 131
Tustracion 19. IMPoSiCION A€ MANOS. ........ccueeriieriieiiieiieeie ettt et ereebee e eeeeseae e 131
Tustracion 20. Momento de alabanza en el culto. ........ccccoeceevieiiiiiniiiiiinccceee, 177
Tustracion 21. Momento de OTACION. ......cocueriirieriirierieeie ettt 178
Tlustracion 22. Imposicion de manos durante un culto. ..........cceeceeevieriiienieniiienienieeeeee, 178
Tustracion 23. Esquema del mundo CriStiano. ..........c.eeeueeriieniieniieniieeie e 225
Tlustracion 24. Trayectoria institucional de un CriStiano. ..........ccceeveeveeerieriieneerenieneeieeeee 227
[lustracion 25. Captura de pantalla de la “Mafiana de Victoria 77”........cccceveevenieneeniennene. 232
Tlustracién 26. Invitacion de la iglesia de Terrassa para el Torneo Congregaciones. ............ 237



10



RESUMEN

Este estudio explora el proceso de formacion del “buen cristiano” en comunidades
evangélicas/pentecostales transnacionales en Colombia, Chile y Espafia. La investigacion
describe y explica los elementos que configuran esta formacién, entendida como un proceso
relacional, encarnado y situado historicamente. Adoptando un enfoque cualitativo etnografico,
complementado con datos cuantitativos, el trabajo de campo se realiz6 entre 2021 y 2024 en
sedes de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia/lglesia Pentecostal Unida de Europa
(IPUC/IPUE) y la Iglesia Evangélica Apostolica del Nombre de Jesus (IEAN-Jests). Se
utilizaron entrevistas, observacion participante, grupos focales y un cuestionario sobre la
percepcion de Dios y el “buen cristiano”. El marco tedrico se sitia en la interseccion de la
antropologia de la religion, estudios migratorios transnacionales y teorias del embodiment y
habitus, empleando el concepto de capital religioso. Los hallazgos principales revelan que la
formacion del buen cristiano es una reconfiguracion identitaria profunda, modelada por
estructuras institucionales y vivencias personales/comunitarias. Las iglesias actian como
espacios vitales de apoyo y sentido frente a las incertidumbres de la migracion. La percepcion
de Dios es transformadora, fuente de guia y responsabilidad. Rituales como el bautismo en
aguay el “bautismo en fuego” (glosolalia) son fundamentales para la afiliacion y confirmacion.
El cuerpo es un sitio central de aprendizaje y disciplina moral, manifestado en técnicas
corporales y una estética cristiana distintiva (vestimenta, apariencia). Las crisis vitales son
reinterpretadas como pruebas de Dios o ataduras a superar, marcando un antes y después en la
vida de las personas. La comunidad se construye a través de practicas cotidianas como
devocionales (“Mafianas de Victoria”), formacion doctrinal (REFAM) y eventos sociales
(“Torneos Congregaciones”), fomentando la unidad de la comunidad. En sintesis, la tesis
concluye que este proceso es un complejo entramado de experiencias, practicas y pertenencia
comunitaria en un mundo percibido como una batalla espiritual, donde la reciprocidad con Dios

y la entrega personal son pilares para alcanzar la salvacion y propdsito de vida.

Palabras clave: buen cristiano, pentecostalismo, transnacionalismo religioso, embodiment,

capital religioso, experiencia religiosa

11



ABSTRACT

This study explores the formative process of the "good Christian" in transnational
evangelical/Pentecostal communities in Colombia, Chile, and Spain. The research describes
and explains the elements that constitute this formation, understood as a relational, embodied,
and historically situated process. Adopting a qualitative ethnographic approach, complemented
by quantitative data, I conducted fieldwork between 2021 and 2024 at branches of the Iglesia
Pentecostal Unida de Colombia/Iglesia Pentecostal Unida de Europa (IPUC/IPUE) and the
Iglesia Evangélica Apostolica del Nombre de Jesus (IEAN-Jesus). My methods included
interviews, participant observation, focus groups, and a questionnaire on the perception of God
and the "good Christian". The theoretical framework is situated at the intersection of the
anthropology of religion, transnational migration studies, and theories of embodiment and
habitus, employing the concept of religious capital. The main findings reveal that the formation
of a good Christian is a profound identity reconfiguration, shaped by institutional structures
and personal and community experiences. Churches act as vital spaces of support and meaning
in the face of migration uncertainties. The perception of God is transformative, a source of
guidance and responsibility. Rituals such as baptism by water and the "baptism of fire"
(glossolalia) are fundamental for affiliation and confirmation. The body is a central site of
learning and moral discipline, manifested in bodily techniques and a distinctive Christian
aesthetic (dress, appearance). Life crises are reinterpreted as tests from God or bondages to be
overcome, marking a before and after in people's lives. Community is built through daily
practices such as devotionals ("Mornings of Victory"), doctrinal formation (REFAM), and
social events ("Congregations' Tournaments"), fostering community. In summary, the thesis
concludes that this process is a complex web of experiences, practices, and community
belonging in a world perceived as a spiritual battle, where reciprocity with God and personal

surrender are pillars for achieving salvation and life purpose.

Keywords: good Christian, Pentecostalism, religious transnationalism, embodiment, religious

capital, religious experience.

12



RESUME

Cette ¢tude explore le processus de formation du « bon chrétien » au sein de communautés
évangéliques/pentecotistes transnationales en Colombie, au Chili et en Espagne. La recherche
décrit et explique les éléments qui configurent cette formation, comprise comme un processus
relationnel, incarné et historiquement situé. Adoptant une approche ethnographique qualitative,
complétée par des données quantitatives, le travail de terrain a été réalisé entre 2021 et 2024
dans des églises de I'Eglise Pentecotiste Unie de Colombie/Europe (IPUC/IPUE) et de I'Eglise
Evangélique Apostolique du Nom de Jésus (IEAN-Jesiis). Les méthodes utilisées comprennent
des entretiens, 1'observation participante, des groupes de discussion et un questionnaire sur la
perception de Dieu et du « bon chrétien ». Le cadre théorique se situe a l'intersection de
l'anthropologie de la religion, des études sur la migration transnationale et des théories de
l'incorporation (embodiment) et de I'habitus, en utilisant le concept de capital religieux. Les
principaux résultats révelent que la formation du bon chrétien est une reconfiguration
identitaire profonde, fagonnée par les structures institutionnelles et les expériences
personnelles/communautaires. Les églises agissent comme des espaces vitaux de soutien et de
sens face aux incertitudes de la migration. La perception de Dieu est transformatrice, source de
guide et de responsabilité. Des rituels tels que le baptéme d'eau et le « baptéme de feu »
(glossolalie) sont fondamentaux pour l'affiliation et la confirmation. Le corps est un lieu central
d'apprentissage et de discipline morale, manifesté par des techniques corporelles et une
esthétique chrétienne distinctive (vétements, apparence). Les crises de la vie sont réinterprétées
comme des épreuves de Dieu ou des liens a surmonter, marquant un avant et un apres dans la
vie des personnes. La communauté se construit a travers des pratiques quotidiennes telles que
des dévotions (« Matins de Victoire »), la formation doctrinale (REFAM) et des événements
sociaux (« Tournois des Congrégations »), favorisant la communauté. En synthese, la thése
conclut que ce processus est un enchevétrement complexe d'expériences, de pratiques et
d'appartenance communautaire dans un monde percu comme une bataille spirituelle, ou la
réciprocité avec Dieu et le don de soi sont des piliers pour atteindre le salut et un but dans la

vie.

Mots-clés : bon chrétien, pentecOtisme, transnationalisme religieux, embodiment, capital

religieux, expérience religieuse.

13



RESUM

Aquest estudi explora el procés de formacid del “bon cristia” en comunitats
evangeliques/pentecostals transnacionals a Colombia, Xile i Espanya. La investigaci6 descriu
i explica els elements que configuren aquesta formacio, entesa com un procés relacional,
encarnat i situat historicament. Adoptant un enfocament qualitatiu etnografic, complementat
amb dades quantitatives, el treball de camp es va realitzar entre 2021 1 2024 a seus de 1'Església
Pentecostal Unida de Colombia/Europa (IPUC/IPUE) i I'Església Evangelica Apostolica del
Nom de Jesus (IEAN-Jesus). Es van utilitzar entrevistes, observacio participant, grups focals i
un qiiestionari sobre la percepcido de Déu i el “bon cristia”. El marc tedric se situa en la
interseccid de 'antropologia de la religid, els estudis migratoris transnacionals i les teories de
I’embodiment 1 1’habitus, emprant el concepte de capital religids. Els principals resultats
revelen que la formaci6 del bon cristia és una reconfiguracié identitaria profunda, modelada
per estructures institucionals i vivéncies personals/comunitaries. Les esglésies actuen com a
espais vitals de suport i sentit davant les incerteses de la migracid. La percepcidé de Déu és
transformadora, font de guia i responsabilitat. Rituals com el baptisme en aigua i el “baptisme
de foc” (glossolalia) son fonamentals per a I'afiliacio i la confirmacio. El cos és un lloc central
d'aprenentatge i disciplina moral, manifestat en técniques corporals i una estética cristiana
distintiva (vestimenta, aparenca). Les crisis vitals son reinterpretades com a proves de Déu o
lligams a superar, la qual cosa marca un abans i un després en la vida de les persones. La
comunitat es construeix a través de practiques quotidianes com les devocionals (“Matins de
Victoria”), la formacié doctrinal (REFAM) i els esdeveniments socials (“Tornejos de
Congregacions”), cosa que fomenta la comunitat. En sintesi, la tesi conclou que aquest procés
¢s un complex entramat d'experiéncies, practiques i de pertinenca comunitaria en un mon
percebut com una batalla espiritual, on la reciprocitat amb Déu i I'entrega personal son pilars

per assolir la salvacio i un proposit de vida.

Paraules clau: bon cristia, pentecostalisme, transnacionalisme religios, embodiment, capital

religios, experiencia religiosa.

14



15



PARTE 1 - INTRODUCCION, METODOLOGIA, MARCO TEORICO Y
ENCUADRE ANALITICO

16



INTRODUCCION

(Qué significa ser un buen cristiano y como se aprende a serlo en contextos de migracion y
transnacionalismo religioso? Este trabajo parte de la conviccion de que, para comprender el
pentecostalismo en su complejidad contemporanea, es imprescindible acercarse a la
experiencia vivida de los creyentes. En especial, me interesa atender a las formas concretas
en que las personas construyen y encarnan su relacion con Dios: cdmo lo nombran, lo sienten,
lo buscan y como esa relacion transforma sus vidas. Mas alld de estadisticas o discursos
institucionales, son los cuerpos, las emociones, las trayectorias vitales y los gestos cotidianos
los que permiten visibilizar lo que significa “ser cristiano” en el dia a dia.

Desde esta perspectiva, el eje central de este trabajo es la formacion del “buen cristiano”
entre los pentecostales latinoamericanos en contextos transnacionales. Esta formacién no
puede entenderse como un proceso exclusivamente individual ni como una practica
espontanea; esta profundamente atravesada por las doctrinas, las estructuras organizativas y
las dindmicas de socializacion de las iglesias a las que pertenecen. Por ello, con esta
investigacion me propongo describir y explicar los elementos que configuran esta formacion
del creyente, en un cruce entre experiencia personal, disciplina institucional y condiciones
historicas y geograficas concretas.

En esta linea, resulta clave introducir el concepto de capital religioso, que sera central
a lo largo del trabajo. El capital religioso puede definirse como la acumulacién de recursos
diversos (culturales, econdmicos, sociales, etc.) en forma de disposiciones corporales y
discursivas que poseen los evangélicos/as y que les sirven para producir y reproducir la
religion en diversos espacios. Como todo capital, se trata de una forma de trabajo acumulado
en el cuerpo que se adquiere a través del tiempo de inversion —lo que Daniel Winchester ha
llamado “inversion somatica” e incorporacion, y que tiene efectos practicos en las
comunidades evangélicas: permite ganar prestigio, acceder a privilegios de distintos tipos y
establecer una determinada comprension del mundo en relacion con otras formas de vida o
sistemas de sentido. Esta nocion permitira pensar no solo como se forma un creyente, sino
también como se valora y legitima dicha formacion dentro del campo religioso evangélico.

Para abordar esta cuestion, resultard necesario situar primero el fendémeno religioso
pentecostal en su dimension histérica y geopolitica. El pentecostalismo, ampliamente
documentado en su expansion por América Latina desde mediados del siglo XX (Martin,
1990; Stoll, 1990; Bastian, 1993; Bidegain & Sanchez, 2010), ha transformado de forma

significativa el panorama religioso de la region latinoamericana. En algunos paises de esta

17



region, su establecimiento coincidié con periodos de aguda violencia politica y social. En
medio de este contexto, las iglesias evangélicas y pentecostales encontraron espacios de
accion, especialmente en zonas rurales, donde se consolidaron como ambitos de desarrollo
comunitario y espiritual. Sin embargo, este mismo contexto hostil también generd
persecuciones, desplazamientos y migraciones que obligaron a estas comunidades a moverse
dentro y fuera de estos paises. La movilidad, en este sentido, no solo fue una consecuencia de
la violencia, sino también una extension del mandato evangelizador de llevar el mensaje a
todas las naciones.

En las ultimas décadas, estos movimientos se han intensificado con las dinamicas
migratorias globales, dando lugar a lo que diversos autores denominan la transnacionalizacion
religiosa (Bava, 2011; Argyriadis et al., 2016). Iglesias evangélicas y pentecostales
latinoamericanas y africanas se han instalado en Europa respondiendo a sus comunidades
migrantes, pero también con el objetivo de expandirse hacia la poblacion local. Este
fenémeno, que André Mary (2012) ha descrito como una “reconquista espiritual” a la inversa,
plantea preguntas clave sobre como estas iglesias se adaptan a nuevos contextos, y cOmo
transforman sus practicas, discursos y estructuras en el proceso. Explorar estas
transformaciones entre Colombia, Chile y Espafia permite comprender como se articulan las
experiencias religiosas en transito, asi como los significados que adquieren en distintos
escenarios sociales y culturales.

Ahora bien, este trabajo no se centra unicamente en los aspectos institucionales o
socioldgicos del fenomeno. Si bien es necesario comprender el contexto histérico y
organizativo en que se insertan estas iglesias, el énfasis aqui recae en las dimensiones
subjetivas, corporales y emocionales de la vida religiosa. Este trabajo propone explorar los
significados que los creyentes atribuyen a Dios y a la nocion del “buen cristiano”, los rituales
que marcan sus trayectorias, las practicas que configuran una corporalidad cristiana y las
experiencias espirituales que definen momentos de transformacion en sus vidas. ;Qué
imagenes y representaciones de Dios circulan en estos espacios? ;Como se manifiestan en el
cuerpo, en la voz, en las emociones? ;Qué momentos son vividos como decisivos en el
camino de devenir un “buen cristiano”?

Estas preguntas conducen, finalmente, a una reflexion sobre como se aprende a “ser
cristiano”. A través del seguimiento de trayectorias individuales y de la observacion de la
vida comunitaria, se analiza como se transmite, interioriza y corporiza la idea del “buen
cristiano”. Esto implica indagar en el discurso de las iglesias y de sus pastores, en los valores

que se ensefian y en los mecanismos —rituales, afectivos, disciplinarios— mediante los

18



cuales se forma al creyente. No se trata solo de aprender a creer, sino de aprender a vivir de
cierta manera: con determinados gestos, afectos, posturas y formas de estar en el mundo.

En términos tedricos y metodoldgicos, esta investigacion se enmarca en la interseccion
entre la antropologia de la religion, los estudios migratorios y los enfoques fenomenoldgicos
del cuerpo. Resultan especialmente relevantes el enfoque del embodiment propuesto por
Thomas Csordas (1990), los conceptos de habitus y hexis corporal de Pierre Bourdieu, asi
como las contribuciones recientes sobre religion vivida (Ammerman, 2020) vy
transnacionalismo religioso (Levitt, 2003, Levitt & Jaworsky, 2007; Steigenga et al., 2008;
Salzbrunn, 2007; Lozada, 2003). Estos marcos permiten pensar como la religion actia no solo
como sistema simbdlico o como institucion, sino como experiencia situada que atraviesa el
cuerpo, las emociones y la vida cotidiana.

Finalmente, esta tesis también busca ofrecer un aporte critico al campo de los estudios
sobre el pentecostalismo, al poner el foco en los dilemas, tensiones y contradicciones que
enfrentan los creyentes en su proceso de conversion y en su esfuerzo por vivir conforme a los
valores del “buen cristiano”. En ese camino, el apoyo de la comunidad y la relacion con Dios
se constituyen en fuentes fundamentales de sentido, consuelo y orientacion para navegar la
complejidad de la vida migrante. En suma, este trabajo propone una mirada atenta y situada
sobre el modo en que las personas viven su fe, se transforman a través de ella y, en ese

proceso, buscan aprender a ser, cada dia, mejores cristianos.

19



CAPITULO I - DISENO METODOLOGICO DEL ESTUDIO

1. Ingreso y recuento del trabajo de campo

Este trabajo se centra en el estudio de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia (IPUC),
conocida en Espafia como Iglesia Pentecostal Unida de Europa (IPUE) y en la Iglesia
Evangélica Apostolica del Nombre de Jestus (IEAN-Jesus) con sede en Chile. La eleccion de
estas iglesias responde a varios factores: por un lado, la IPUC es la primera iglesia pentecostal
establecida oficialmente en Colombia alrededor del afio 1937, lo que le confiere una trayectoria
institucional extensa; por otro lado, esta iglesia cuenta con una presencia significativa a nivel
internacional, con mas de 140 sedes en Espafa y cuatro de ellas en Barcelona. Esta expansion
transnacional, su fuerte impronta misionera y la ausencia de estudios etnograficos sobre ellas
en la literatura académica, hicieron de la IPUC/IPUE y la IEAN-Jesus, un caso ideal para
explorar como se da la formacion del “buen cristiano” dentro de estos espacios religiosos que
acompafian la vida cotidiana de sus miembros, en especial, colombianos, ecuatorianos, chilenos
y otros latinoamericanos que tienen trayectorias vinculadas a procesos migratorios, en
contextos urbanos europeos y del Cono Sur.

Los primeros acercamientos al campo se dieron en el ano 2020, en plena pandemia de
la COVID-19, poco después de haberme matriculado en el doctorado. Durante la cuarentena
obligatoria en un piso del Raval (Barcelona), comencé una busqueda por internet sobre iglesias
pentecostales colombianas en la ciudad. Sin embargo, por las restricciones sanitarias, muchas
de estas iglesias estaban cerradas o no respondian los mensajes. Sin embargo, por causa de la
pandemia regresé¢ a Colombia indefinidamente donde continué la busqueda y fue entonces
cuando encontré¢ la IPUC. Decidi contactarla a través de un nimero telefonico que encontré en
su pagina de Facebook y una joven del comité de jévenes me respondié muy amablemente por
videollamada, me facilitdé contactos de otros jovenes y me invitd a participar en actividades
virtuales de la iglesia mediante la plataforma Zoom.

Estas condiciones marcaron mis primeros pasos en el campo y mis dos primeros afios
de doctorado ya que la mayoria de trabajo tuvo que realizarse de forma virtual, desde Colombia
y después en Chile, dado que los efectos de la pandemia y el confinamiento en estos dos paises
comenzaron meses después que en Espafia. De esta manera, empecé a involucrarme en
actividades como reuniones juveniles, lecturas biblicas, encuentros de REFAM (Reuniones

Familiares de Amistad), e incluso en cenas comunitarias por Zoom.

20



Gracias a estos vinculos iniciales pude conocer mas sobre la historia institucional de la
IPUC y su red de misiones en otros paises latinoamericanos como Ecuador y Chile. Este
aspecto me llamo la atencion, ya que en la literatura es bastante mas comtin encontrar estudios
sobre iglesias extranjeras europeas o norteamericanas establecidas en América Latina, pero no
sobre iglesias latinoamericanas en otros paises latinoamericanos. Me interesd entonces
explorar si estas misiones en paises como Ecuador o Chile respondian a la presencia creciente
de migrantes colombianos, y si su establecimiento estaba vinculado a las necesidades de estos
o si respondian a otros elementos.

Si bien el caso de Ecuador capté mi interés, por falta de financiamiento y la situacion
de incertidumbre que se vivia decidi no realizar trabajo de campo alli. Solo logré entrevistar a
un pastor ecuatoriano de la IEAN-Jests, contacto facilitado por una pastora ecuatoriana en
Chile. Elegi entonces realizar trabajo de campo en Chile, durante el primer semestre de 2022
porque tenia un contacto cercano que me facilitaba la entrada a una sede de la Iglesia
Evangélica Apostolica del Nombre de Jestis (IEAN-Jesus). Esta iglesia, de origen ecuatoriano,
fue anteriormente una mision de la IPUC colombiana, establecida en Chile a finales de los afios
90. Ademas, el hecho de que Chile fuera el primer pais suramericano en recibir el
protestantismo y actualmente, uno de los paises en donde la poblacion protestante es numerosa,
representaba una oportunidad para observar la trayectoria del protestantismo en este lugar del
mundo desde finales del siglo XIX, asi como las trayectorias de las personas cristianas
migrantes en este pais.

Durante mi estancia en Chile, entre diciembre de 2021 y junio de 2022, conoci a
miembros de la iglesia con diversos origenes de algunos paises sudamericanos, aunque en su
mayoria, la IEAN-Jesus se componia principalmente de ecuatorianos recién llegados,
bolivianos, peruanos, colombianos residentes desde hacia décadas, familias chilenas
convertidas con la llegada de la iglesia, y mas recientemente, venezolanos y haitianos. Alli vivi
en casa de Salma, una mujer evangélica parte de la IEAN-Jesus que vivia en el cerro Rodelillo
entre Valparaiso y Viia del Mar y que participaba semanalmente de actividades propuestas por
varias iglesias de manera virtual, incluyendo la iglesia IEAN Jesus - Chile. Gracias a ella, pude
acercarme a su familia que también pertenece a la IEAN-Jesus desde hace mas de veinte afios
y que inici6 su obra en Algarrobo, donde ella vivia junto con sus hijos, su esposo y sus padres.
Estando en su casa y a medida que empecé a ganar su confianza, fui invitada a los encuentros
que organizaba con sus “hermanas”, como ella llama a sus amigas cristianas, en la casa de una

de ellas. Después de haber estado en dos reuniones para tomar el té en la casa de la “hermana”

21



Ruth —cuyo esposo es pastor— y de manifestarles mi interés por sus experiencias religiosas,
organizamos unas onces donde charlamos sobre su trayectoria de vida dentro de la iglesia.

A pesar de ser la primera reunion “formal” donde haria preguntas mas dirigidas sobre
mis intereses de la investigacion, los encuentros anteriores me sirvieron para poder pensar qué
aspectos de mi investigacion trabajar en Chile. Por lo tanto, esta reunion se enfoco en recoger
las categorias y conceptos de lo que significa el ser cristiano (quién es o quién puede ser un
“buen cristiano”, comportamientos/actitudes que refieren como cristianos, momentos
importantes) desde sus narrativas y experiencias de su vida cotidiana en donde estos aspectos
son fundamentales. Ademas, el haber tenido la oportunidad de participar de sus momentos de
encuentro antes y de ver la importancia de las redes que se forman entre ellas les hice preguntas
sobre los tipos de apoyo que se dan dentro del contexto de la iglesia y la relevancia que tenian,
durante el momento de pandemia, estos lazos especialmente en su vida cotidiana ya que entre
ellas habia un gran trabajo en comunidad que se basaba en el intercambio de productos
(alimentarios, ceramica, ropa), apoyo emocional, econdmico; organizacion de reuniones para
orar, cadenas de oracion por redes sociales, viajes entre la region central y al sur de Chile para
visitar a otros “hermanos”, o acogida de hermanos provenientes de otras misiones en el pais.

En Algarrobo tuve la oportunidad de quedarme durante varios fines de semana en la
casa de la familia de Rosita Aranda, madre de Salma, quien me permiti6 adentrarme en su vida
cotidiana, compartir con su familia —esposo e hijas— y acompaiiarla a la iglesia los domingos
cuando estaba abierta. Ella fue una de las primeras mujeres que se afili6 a la iglesia recién fue
creada su sede en Algarrobo, que fue la primera sede en Chile de la IEAN-Jesus, junto con
todas sus hijas y su esposo. Estar rodeada de su familia y participar en sus actividades me
permitid acercarme a su vida mas intima, ademdas de poder participar de momentos mas
solemnes como la oracidn o la lectura diaria de la biblia.

Compartiendo con esta familia, se me permitié fotografiar su archivo visual que se
encontraba expuesto en algunos muros de su casa mientras me explicaba la historia e
importancia de cada fotografia, asi como de los personajes que alli aparecen como los pastores
misioneros, obreros; los eventos importantes que han vivido como familia e iglesia como los
bautizos, el matrimonio, los encuentros de amigos, las santas cenas y las convenciones; eventos

que son importantes tanto dentro de la iglesia como dentro de cada familia.

22



Ilustracion 1. Bautizo de Rosita Aranda en la playa de Algarrobo!.

Esta practica es habitual dentro de los hogares de algunas personas de la iglesia en Chile donde
suelen hacer collages con fotografias de momentos importantes que cuelgan en el salon de sus
casas o en las habitaciones, como testimonio de su fe. En el caso de la familia Aranda, las fotos
estaban colgadas dentro de marcos de madera pequefios y medianos o en algunos casos, estaban
pegados sobre los cuadros, en el caso de los certificados o menciones que recibieron. También
se hace lo mismo con los diplomas que reciben por alguna formacion o participacion en
encuentros. En las casas de algunos miembros en Barcelona también es habitual, pero no es tan
comun como en Chile, probablemente porque de las pocas casas que visité en Barcelona,
muchas personas compartian piso con otras personas y no solian exponer estas fotos en los

espacios comunes.

! Fotografia del archivo de Rosa Aranda y familia. Fotografia realizada por la autora con el permiso de la familia.

23



Ilustracién 3. Certificado por “un servicio con excelencia” de Rosa Aranda®.

2 Fotografia del archivo de Rosa Aranda y familia. Fotografia realizada por la autora con el permiso de la familia.
3 Entregado a Rosita Aranda en el 2008 por la iglesia. Fotografia realizada por la autora con el permiso de la
familia.

24



lustracion 5. Comedo; de la casa de Rosita Aranda’.

4 Se encuentra colgado en el salon de su casa. Fotografia realizada por la autora con el permiso de la familia.
5 En su comedor tiene colgadas fotografias de su bautismo, certificados de participacién en seminarios y cultos y

del matrimonio de uno de sus nietos que hoy en dia es pastor de la iglesia. Fotografia realizada por la autora con
el permiso de la familia.

25



| |

Ilustracion 6. Collage de fotos realizado por Rosita A.°.

Gracias a la familia Aranda pude conocer al pastor de la iglesia de Algarrobo quien me abri6d
las puertas de su sede amablemente y me permiti6 participar en varios cultos de domingo. Pude
entrevistarlo a ¢l y conocerlo, lo que facilitdé mi acceso a otros pastores del norte de Chile a
quienes entrevisté de manera virtual los meses siguientes (ya que se encontraban a muchas
horas de diferencia del centro de Chile donde yo me encontraba). Ya que me interesaba mucho
conocer la historia de la iglesia para entender su funcionamiento, me di a la tarea de entrevistar
a los dieciocho pastores de la iglesia en todo Chile. Sin embargo, solamente logré contactarme
con nueve por dificultades que menciono en el apartado de dificultades metodologicas.
Durante los meses siguientes, visité otras sedes en la region metropolitana de Santiago
como Paine, Colina y La Pintana, aunque las restricciones sanitarias seguian limitando las
reuniones presenciales. Los cultos eran esporadicos, cada quince dias o una vez al mes, pero
con el levantamiento progresivo de las restricciones, pude desplazarme con mayor libertad. No
obstante, muchas sedes se encontraban en zonas periféricas y de dificil acceso o consideradas

peligrosas y ello limit6 la frecuencia de mis visitas. En algunos casos, solo pude ir una vez y

® Fotografias del dia de su bautizo colgadas en el salon. Fotografia realizada por la autora con €l permiso de la
familia.

26



acompafiada del pastor o algun miembro que me llevaba al lugar. Cuando estuve sola siempre
intentaba llegar e irme en taxi, si la economia me lo permitia.

Las condiciones materiales de esta iglesia en Chile eran bastante precarias. Al tratarse
de una iglesia misionera, vivia de la ayuda de sus miembros. En Valparaiso, por ejemplo, la
sede se encontraba en una casa humilde en el sector de Playa Ancha construida por el pastor
obrero Jorge y su esposa, Patricia, una pareja ecuatoriana que habia llegado no hace muchos
afios al pais. Dado que los pastores obreros no reciben salario, deben autofinanciarse, lo que se
hace especialmente dificil cuando no pueden trabajar formalmente y deben costear no solo su
manutencion sino también los elementos necesarios de la iglesia como el sonido, mobiliario,
instrumentos, un local, etc. En este caso, la pareja pastoral vendi6 todas sus pertenencias en
Ecuador para poder comprar un terreno y construir su casa/iglesia en Chile, enfrentando
enormes dificultades para cubrir gastos diarios.

La mayoria de las sedes que visité pertenecientes a esta iglesia estaban ubicadas en
barrios bastante humildes y funcionaban como viviendas y templos a la vez. No estaban
abiertas todo el tiempo, y muchas no contaban con una congregacion estable, por lo que los
cultos se transmitian por Facebook a feligreses conectados desde otras ciudades o desde
Ecuador y Colombia. Los pastores debian desplazarse constantemente en coche o en bus para
realizar visitas a domicilio y organizar cultos mas privados entre los miembros de la sede que
no podian desplazarse. Su labor era itinerante, centrada en construir una comunidad donde aun
no la habia.

Al ser una iglesia de caracter misionero, la accidon de personajes claves tales como el
pastor misionero son esenciales para la circulacion de la palabra y la fe en actividades que
retnen a las familias evangélicas como “amigos de Dios” en grandes familias que constituyen
la iglesia a nivel barrial, local, nacional, transnacional y, por supuesto, virtual. Sobre esto, los
pastores misioneros, al ser los lideres de las iglesias en los paises a los que se envia una mision,
estan encargados de organizar actividades que conecten a sus miembros a estos niveles.

En ese sentido, tuve la oportunidad de seguir la gira musical organizada por IEAN-
Jesus Ecuador —llamada “Encuentro de Amigos”™— de David Guzméan, cantante evangélico
ecuatoriano, que pertenece a la iglesia IEAN-Jesus en Ecuador y quien viajé por todas las sedes
de la iglesia en Chile, junto con su hermano (el pastor misionero Daniel Guzman) para realizar
conciertos durante los meses de abril y mayo en tres sedes de la quinta region de Chile en las

ciudades de Valparaiso y Santiago: Paine y La Pintana.

27



| SEEEOO © EBRL

Tlustracion 7. Imagen difundida por los grupos de WhatsApp de la iglésia para invitar al “Encuentro de
Amigos”.

En cada sede, los pastores designados y sus familias eran quienes se encargaban de preparar
tanto el recibimiento del cantante y el pastor misionero como de las personas miembros de la
iglesia que asistian a los eventos. En familia preparaban la decoracion del lugar, realizaban la
limpieza, las esposas de los pastores eran las encargadas de la comida y los hijos participaban
en la banda musical que animaba los conciertos. En cada iglesia la asistencia variaba
dependiendo de la antigiiedad y el establecimiento de la iglesia en el barrio/ciudad.

En Valparaiso, al ser en ese entonces una sede en proceso de consolidacion asistiamos
muy pocas personas (éramos diez personas, pero solamente tres ajenas a la iglesia). Previo a
este y a otros encuentros, habia un “perifoneo” que consistia en salir con un micr6fono y un
parlante para invitar a los vecinos que se acercaran a la iglesia y asistieran a los eventos. En el
caso del “Encuentro de Amigos” en Valparaiso, llamaba la atencion el apoyo que tuvo el evento
por parte de los miembros mds activos ya que en esta ocasion asistieron el pastor de Algarrobo,

sus ayudantes y acolitos que simultaneamente entregaban volantes para dar a conocer de dios

28



y difundir la direccion de la iglesia en el barrio. Ademas, ese mismo dia se realizaron dos cultos
pequeiios en las esquinas mas importantes de la calle donde estaba situada la casa del pastor,
hablandole a los vecinos con mensajes de paz, salvacion y de la necesidad de dejar entrar a

Dios en los corazones. También se realizaban canticos y oraciones.

Tlustracién 8. “Perifoneo” en la calle 19 del barrio Porvenir Bajo en Playa Ancha (Valparaiso)’.

A Paine asisti por invitacion del pastor David Changoluisa quien amablemente me abrid las
puertas de su hogar el dia del Encuentro de Amigos, por lo que pude ademas de charlar con él,
almorzar con su familia y observar la exhaustiva preparacion para este tipo de eventos ya que
ademas de estar pendiente de la logistica. Cada sede esperaba al cantante y al pastor misionero
con diversos regalos (que incluian objetos de uso personal como camisetas de un equipo de
fatbol chileno, y/o premios como un disco de oro que le dieron al cantante en La Pintana). Por
lo general, para entregar estos regalos la sede entera hacia una colecta de dinero con la que
pagaban por estos obsequios que se entregaban al final de cada evento y que cerraba con un
agasajo a los asistentes en diversas comidas y bebidas que también son aportadas por los

asistentes.

7 En la foto de derecha a izquierda: Jorge Ruiz (Pastor Obrero de Valparaiso), Daniel Guzman (Pastor Misionero)
y ayudante de la iglesia de Valparaiso. Fotografia: Laura Ramirez Rodriguez.

29



Ilustracién 9. Encuentro de Amigos en Paine?.

A diferencia de los dos eventos anteriores, en La Pintana (comuna de Santiago ubicada en el
sur de la ciudad) el evento tuvo que realizarse al aire libre en una cancha de futbol que fue
alquilada. En este evento hubo mas personas entre de los organizadores y participantes. Aqui
también habia una asistencia mayor de los pastores y familias que viajaron de otras partes de
Chile para asistir al evento y compartir con toda la comunidad. Este evento tenia la misma
estructura de los encuentros anteriores, pero a diferencia de los otros, un grupo de mujeres de
diversas nacionalidades (colombiana, ecuatoriana, chilena) cantaban canciones para animar y
abrir el evento antes de que actuara David Guzman. La cancha de futbol estaba decorada para
el evento y hacia el final, el cantante sali6 de la cancha para invitar a los vecinos y personas

que se detenian a observar para que se acercaran al pulpito a arrodillarse y orar.

8 David Guzman, el cantante, se encuentra en el pualpito y varios asistentes arrodillados. Otros pastores estan
orando con sus manos encima de las cabezas de los asistentes. El evento esta siendo transmitido por las redes
sociales en simultaneo. Fotografia realizada por la autora.

30



LCN

Tlustracion 10. Encuentro de Amigos en La Pintana’.

El final de estos encuentros era siempre bastante emotivo y por lo general provocaba diversas
emociones en los asistentes quienes pasaban al frente, se arrodillaban, hablaban en lenguas,
lloraban, oraban mientras el cantante hacia reflexiones con una musica sentimental. En
ocasiones, se pedia que algunas personas pasaran al frente y se arrodillaran para recibir al
Espiritu Santo. En estos momentos, todos se abrazaban, se tomaban de las manos y abrazaban
a los pastores. Habia oraciones colectivas y puestas de manos sobre los fieles de parte de los
pastores. Estos encuentros también eran transmitidos simultdneamente por Facebook donde las
personas de otras ciudades/paises podian verlos. Personas de otros paises también participaban
de manera virtual reaccionando a manera de comentarios durante la transmision en vivo.
Durante las entrevistas con los pastores y mi propia observacion, la pandemia de covid-
19 afect6 el tipo de acercamiento de los pastores con su comunidad y sus metodologias en
momentos importantes en la vida de sus feligreses. La pandemia hizo que los pastores tuvieran
que adaptarse a la no presencialidad y en consecuencia, transformar las formas en las que daban
su mensaje a través de una pantalla y por las redes sociales. En varias ocasiones, tuve la
oportunidad de asistir en Valparaiso a los cultos que se realizaban de manera virtual (debido a
la pandemia, pero también debido a que la iglesia esta en proceso de consolidacién) y con muy
pocos o cero participantes presenciales ya que muchos habitan en otras ciudades de los

alrededores como Refiaca, Quilpué, Villa Alemana, entre otras).

9 Abrazo de los asistentes a los pastores asistentes al evento. El cantante ora por ellos y dedica €l concierto a su
obra en Chile. Fotografia propia.

31



. ‘Falabra
o su:lombh‘e

Tlustracion 11. Momento de la prédica hecha por Ptricia, esposa del pastor Jorge!?.

La estructura de estos cultos virtuales seguia la misma estructura de los cultos presenciales
(introduccidn, lectura de la biblia, mensaje, cantos, oracion, canto) y la misma organizacion
espacial; la tnica diferencia es que no habia participantes excepto por el pastor, su esposa y
algunos ayudantes. En el caso de la ilustracion 11, yo era la unica asistente por lo que en
ocasiones el pastor o su esposa establecian alglin tipo de contacto visual conmigo, pero la
mayoria del tiempo estaban mirando la camara que estaba en el tripode frente al escenario como
se observa en la fotografia. La duracion de los cultos virtuales era de aproximadamente una
hora y media o menos. Estos eran transmitidos por Facebook ya que cada sede contaba con su
pagina administrada por el pastor donde se daban las noticias mas importantes, se avisaba de
los eventos a venir y se transmitian las reuniones, cultos, fotografias y videos de las actividades,

entre otras. Esta dindmica se mantuvo tiempo después del final de la pandemia.

10 En la imagen, Patricia se encuentra haciendo la lectura de la biblia a la derecha y a la izquierda Lucas, un joven
que colaboraba en la iglesia de Valparaiso, pero pertenecia a la de Algarrobo. Fotografia propia.

32



Durante las transmisiones, algunas personas intervenian en vivo saludando desde
diversos lugares y/o paises, pidiendo que se orara por la salud de algin miembro de la iglesia
o indicando los libros de la iglesia a los cuales se estd haciendo referencia, también hay
reacciones (las que estaban disponibles en Facebook: me gusta, me encanta, me importa, me

divierte, me asombra) o con stickers también disponibles en la aplicacion.

P O 8 v

leanJesis Valparaiso ha e -

<)
« » Bienvenidos al culto de Escuela Dominical
Ensefianza » »

o) Me gusta (D Comentar 2> Compartir

Més

@ oo 0 560

Antiguo Testamento tiene:

39 libros

Nuevo Testamento tiene:... Ver
més.

Mogusta  Responder °

engo @ . 1:00
le bendiga hna Patricia y

©

Claudia Luengo @ - 12:31
Oracién por la salud de:
Teresa Vidal

Alejandra Soto ... Ver mas

Megusta Responder

Ilustracion 12. Transmision de un culto de Escuela Don&inical“.

Después de este trabajo en Chile, regresé a Colombia a mediados de 2022 con la intencion de
poder trasladarme de nuevo a Barcelona seis meses después, una vez ya superadas todas las
barreras y efectos de la pandemia, y continuar el trabajo de estas iglesias en Espafia. Decidi
entonces contactar con la Iglesia Pentecostal Unida de Europa!?, que en Barcelona contaba con
dos sedes: una en la ciudad y otra en Cornella de Llobregat. A diferencia de la iglesia en Chile,
la IPUE tenia una institucion mucho mas consolidada pues llevaba muchos mas afios de haber
sido establecida, y, ademas, contaba con una nave alquilada exclusivamente para funcionar
como templo, que en ese momento estaba ubicada en un so6tano de un edificio en el barrio de
Vilapicina.

La sede “Barcelona Segunda”, como la denominan coloquialmente sus miembros,
cuenta con aproximadamente 250 a 300 asistentes, entre miembros formalmente registrados y
simpatizantes. La mayoria de esta poblacion tiene origenes colombianos. Particularmente,

muchas familias cuyos padres superan los 50 afios migraron a Espafia en las primeras oleadas

! Captura de pantalla de la transmision por la pagina de Facebook de la sede de Valparaiso de la iglesia [EAN.
En la fotografia aparece el pastor Jorge Ruiz.
12 No confundir con la Iglesia Pentecostal Unida de Espafia.

33



de colombianos durante los afios 90, impulsadas por el recrudecimiento del conflicto armado
y el narcotrafico en distintas regiones de Colombia. Un nimero significativo de estas familias
proviene del Eje Cafetero (occidente del pais) y de los departamentos de Santander y Norte de
Santander (nororiente).

Algunas de estas personas ya formaban parte de la Iglesia Pentecostal Unida de
Colombia (IPUC) en sus lugares de origen, mientras que otras se vincularon a la congregacion
una vez asentadas en Barcelona, siguiendo redes de amistad y familiares. Durante los primeros
afios de llegada, antes del establecimiento de una sede local de la IPUE en Barcelona (a
principios de los 2000), varios migrantes asistieron a la Iglesia Evangélica Apostdlica del
Nombre de Jesus (IEAN), ubicada en Badalona, debido a su cercania doctrinal e historica con
la IPUC. En otros casos, como en la ciudad de Logrofio, la ausencia de una sede de la IPUE
llevo a los migrantes a integrarse en congregaciones evangélicas afines.

Las familias que arribaron en esta primera etapa son actualmente las que han
permanecido por mas tiempo en la iglesia, incluyendo a la familia pastoral, y han participado
activamente en su proceso de consolidacion y crecimiento. En los tltimos afios, la llegada de
nuevos migrantes colombianos, especialmente desde 2023, ha reforzado este crecimiento’s.
Muchos de los recién llegados son jovenes de entre 20 y 30 afios, provenientes en su mayoria
de Barranquilla y otras zonas de la Costa Atlantica. Algunos migran como estudiantes; otros
llegan como turistas con la expectativa de regularizar su situacion posteriormente,
desempefiandose inicialmente en sectores informales como el cuidado de personas mayores o
nifios, en el caso de las mujeres, y la construccion, en el caso de los hombres. Una proporcion
considerable de estos nuevos miembros enfrenta situaciones de irregularidad administrativa, lo
que condiciona su acceso a servicios basicos como salud o banca.

Mi primer contacto en esta sede de la iglesia fue con el pastor Samuel Bafol, un
colombiano de 51 afios originario de la ciudad de Cartago en el Eje Cafetero. El pastor me
invit6 a un culto de domingo al que asisti en febrero de 2023. La iglesia en ese entonces estaba
ubicada cerca de la estacion de metro Virrei Amat en Vilapicina, un barrio ubicado en la zona
del Nou Barris de Barcelona sobre los ejes del paseo de Fabra i Puig y de Maragall'*. Hacia

enero de 2022 el porcentaje de extranjeros que vivian en esta area era de 15,08%!° y entre las

13 Segun los datos del Instituto Nacional de Estadistica de Catalufia mas recientes hasta el 1 de enero de 2024:
https://www.idescat.cat/poblacioestrangera/?geo=mun:080193 &nac=a&b=12&lang=es

14 Para més informacion sobre el barrio consultar https://ajuntament.barcelona.cat/noubarris/es/el-distrito-y-sus-
barrios/vilapicina-i-la-torre-llobeta

15 Datos estadisticos del barrio Vilapicina i la Torre Llobeta (Nou Barris) actualizados a julio 2023. Cabe aclarar
que estas estadisticas oficiales estan discriminadas unicamente por sexo y caracter nacional o extranjero. De estas

34



tres nacionalidades mas presentes estaban los colombianos. Después de caminar unos diez
minutos llegué a lo que parecia una bodega en la planta 0 de un edificio. La entrada daba a un
aparcamiento y hacia la izquierda habia dos puertas blancas. Una de ellas era la entrada a una
cocina y un pequefio cuarto que estaba condicionado como comedor para varias personas y la
otra era la entrada a la iglesia. Ese domingo que llegué a la iglesia el pastor Samuel, que se
encontraba en la entrada del aparcamiento, me recibi6é con una gran sonrisa, me dio la mano y
me pregunté como habia llegado a la iglesia. Le comenté que ya la conocia desde Colombia
mientras bajabamos por la rampa hacia la entrada de la iglesia. Alli habia tres hombres que
saludaban a todas las personas, entre esos Alexis y Angel que siempre estan en la puerta dando
la bienvenida alegremente a las personas que llegan alli.

El pastor me presentd, me dieron la bienvenida y me llevaron adentro donde estaba
Miguel, un joven colombiano, que estaba encargado de pedirnos los datos a los nuevos.
Después de pedirme mi nombre, teléfono y otros datos me hizo entrega de una bolsa de carton
con una botella de agua, un flyer de la iglesia y unos chocolates. Me anotd también en un grupo
que se llama REFAM y me dijo que si me interesaba se reunian todos los miércoles por Zoom.
Me preguntd también si era bautizada y anot6d que no.

Desde que entré a la iglesia las personas que habia conocido incluido el pastor eran
colombianas, lo cual no me sorprendia dado el origen de la iglesia. Lo primero que me
preguntaron Alexis y Angel al entrar fue “;de donde es usted?” a lo que yo respondi “del mismo
lugar de donde son ustedes” —porque habia notado sus acentos—, y ellos se rieron. Esta pregunta
se convirtio en parte del ritual de bienvenida. Al fondo de este salon habia un chiringuito donde
vendian productos colombianos (bebidas, paquetes, dulces, etc.) y a la izquierda habia otra
puerta gris mas grande que daba la entrada al lugar de culto. Otro miembro de la iglesia estaba
alli para dar la mano a los recién llegados, saludar y ubicarlos en los lugares.

Habia mucha gente, no habia muchas sillas disponibles y hacia bastante calor dentro.
Cuando llegué estaban en el momento de la alabanza. Habia varias familias y lo que me llamé
la atencion mucho mas es que habia bastantes nifios y jovenes. Poco a poco se acababan los
sitios y los encargados de acomodar a la gente tenian que ir trayendo mas sillas para acomodar
a los recién llegados en los espacios libres. Después de que se acab¢ la alabanza un hombre
tomo el micréfono y comenzoé a saludarnos a todos mientras se mostraba un video en unos

televisores que se encontraban al frente de nosotros. El pastor tom¢ el lugar del hombre que

no podemos saber ni edades, etnias, u otras:
https://ajuntament.barcelona.cat/estadistica/castella/Estadistiques_per _territori/Documents/barris/44 NB_Vilapi
c tllob 2023.pdf

35



hablaba para explicar que era el video de la despedida y posesion de una familia pastoral que
se iria a continuar la mision de la iglesia en Austria. Después de mostrar el video, el pastor
comento un poco sobre la apertura de la iglesia en este pais y pidié a todos una oracidn por esta
mision. Este dia el culto duraria aproximadamente tres horas.

Al ser los domingos dias de Escuela Dominical, cada dia se presenta un tema diferente
dependiendo del mes y del tema que se esté tratando en ese momento. Como la iglesia trabaja
por misiones, cada mes tiene una mision especifica y un nombre con el que se promociona el
tema dentro de la iglesia en los anuncios semanales —que se transmiten antes del inicio de los
cultos de la semana—y a través de las redes sociales. Al ser una iglesia pentecostal basada en
las ensefianzas de la biblia unicamente los temas de las escuelas dominicales suelen versar
sobre la biblia. Por ejemplo, el dia 26 de marzo de 2023 el tema era “;Es la biblia viable?” y a
partir de esta pregunta el pastor comienza a reflexionar sobre la “ignorancia” de las personas
que “desconocen las escrituras tratdndolas como un libro mas” y la importancia de leer la
palabra de Dios y recibir “la luz en el alma, un cambio de vida, paz, un milagro” (Notas de
campo sobre la prédica Pastor Samuel B., Barcelona, 2023). Estas “escuelas dominicales”
tienen un caracter pedagogico en las que el pastor se convierte en una especie de educador que
les ensefia a los miembros de la iglesia sobre diversos temas importantes en la vida cotidiana a
través de la lectura en voz alta de ensefanzas de la biblia, versiculos que se recitan en publico
en donde se prueba, al azar, qué tan familiarizadas estan las personas con la biblia!®.

Después del culto, se generaban espacios de socializacion en los que los jovenes
organizaban salidas, celebraban cumpleafos o simplemente conversaban. Una de las primeras
caracteristicas que llamo mi atencion al comenzar a asistir a los cultos de la “Barcelona
Segunda” fue la importante presencia de jovenes en la congregacion y su papel central en la
vida comunitaria. Los jovenes son actores clave en el mantenimiento y la expansion de la
iglesia: organizan actividades, sostienen los distintos grupos internos, coordinan eventos,
reciben a los recién llegados, gestionan los canales de comunicacién y conforman la banda
musical. De este modo, son un componente fundamental en la dindmica y vitalidad de la

congregacion.

16 Durante los momentos donde habia interrupciones durante los cultos ya fuera por problemas técnicos o algin
otro motivo, un miembro del comité de bienvenida, de caballeros, algin diacono o a veces algun joven, pasa al
frente para iniciar la ronda de recitar versiculos de memoria que se realiza al azar con todos los asistentes al culto.
La dinamica inicia con la persona que tomo la palabra en el ptlpito recitando un versiculo y al final dice: “le doy
la palabra ahora a la hermana/o X” y elige una persona al azar para que recite un versiculo. Esta persona se pone
de pie, primero dice el nombre del libro y el versiculo, lo recita y luego, le da la palabra a otro hermano o hermana
que hace lo mismo y asi sucesivamente hasta que se retoma el culto. Estos momentos suelen durar maximo 5
minutos.

36



Durante el primer semestre de 2023, la iglesia experimenté un notable crecimiento.
Cada domingo se presentaban nuevos miembros, en su mayoria colombianos recién llegados
que ya conocian la iglesia desde su pais de origen. Estas personas eran rapidamente integradas
porque ya eran conocidas dentro de la comunidad. Algunos incluso llegaban siguiendo a
familiares, amigos o conocidos ya establecidos en la ciudad. A raiz de este rapido crecimiento,
el pastor lanzo la campafia “Proyecto Jabes” para recolectar fondos destinados a la compra de
un templo propio. Esta urgencia también respondia a las quejas de vecinos por el ruido,
agravadas por el hecho de compartir edificio con una iglesia africana, percibida por algunos
miembros como una “amenaza espiritual”. Los miembros de la IPUE se referian a estas
personas como “personas enviadas por Satands que probablemente hacian brujerias” como me
dijo Angel —el encargado del mantenimiento del templo, de abrir y cerrar las puertas, de la
bienvenida a las personas—, molesto por las quejas de los vecinos que “deberian estarse
quejando de los africanos de arriba y no de nosotros”. En una ocasion después de un culto fui
a la puerta de esta iglesia para ver si podia hablar con alguien, pero desde fuera parecia un lugar
abandonado y nadie sali6 a abrir la puerta. Cuando le comenté a un chico de la iglesia unos
dias después que habia estado alli, lo primero que hizo fue abrir sus o0jos de manera sorprendida
mientras me decia “Laurita, ;por qué te fuiste a meter por alla? Esa gente hace cosas de las que
mejor ni hablar...Aqui estés protegida”.

En pocos meses, se logré la compra de una nave en el distrito de Sant Marti, y se
iniciaron los tramites para habilitar el nuevo espacio a partir del verano de 2023. El pastor
informo a la comunidad que estaban orando mucho para obtener el permiso del Ayuntamiento
y poder desempefiar su labor de iglesia y, ademas, para poder tener acceso a los servicios de
agua y electricidad que no se consiguieron hasta casi la entrada del verano de 2024. Hasta este
verano los lugares de encuentro de los jovenes solian ser los alrededores de la iglesia, ademas
porque muchos miembros de la iglesia vivian en este sector. Solian frecuentar, por ejemplo, un
local de Burger King cerca de la parada de Virrei Amat porque una de las lideres de jovenes
trabajaba alli.

Entre las actividades que se organizan en la iglesia destacan los eventos de alabanza,
donde los distintos grupos regionales o nacionales presentan canciones tradicionales y preparan
platos tipicos, con el objetivo de recaudar fondos para misiones en otros paises. Estas
actividades responden a la logica misionera caracteristica del pentecostalismo, que enfatiza la
expansion del evangelio a nivel global y como los miembros comparten un origen regional
similar. Estas campafias estdn basadas en un retorno a los diversos lugares de origen a través

de elementos como la comida, la musica y los eventos culturales. Finalmente, en cuanto a las

37



estrategias de expansion de la iglesia, esta realiza campaiias de evangelizacion dirigidas a los

vecinos del barrio.

IPUE BARCELONA SEGUNDA

ERNIVET AT A AEA BIANZ A

Ilustracion 13. Flyer con la invitacion que circuld por las redes sociales para el evento de alabanza “De todo
ritmo y de toda nacion”.

En diciembre de 2023 empecé a participar solamente una o dos veces por semana y en abril de
2024 dejé de ir completamente, ya que me mudé a Paris para hacer una estancia de
investigacion con el objetivo de finalizar el andlisis de datos y continuar la escritura de mi tesis
doctoral. El decidir dejar de ir de manera tan asidua no significd que dejara de ir a la iglesia.
Pude participar en otros eventos menos formales como comidas, evangelismos, picnics,
caminatas, especialmente con los jovenes de la iglesia quienes siempre me han acogido
bastante bien. Participé también en los dias de misiones donde se hacian comidas para
recolectar fondos para enviar a las diferentes misiones que se habian instalado recientemente
en Guinea Ecuatorial, Austria y Dinamarca.

Durante estos ultimos meses de trabajo de campo y en el contexto de un curso de catalan
que me encontraba realizando conoci otra iglesia evangélica, Torre de Gracia, por medio de

una compaiera colombiana que asistia con su familia y cuya hermana era ministra de esta

38



iglesia. Empecé a asistir también a encuentros cada viernes durante cuatro meses y a dos cultos
de domingo que me permitieron conocer por encima el funcionamiento de otra iglesia
evangélica originaria de Argentina, que no difiere mucho en doctrina de las que ya conocia,
pero cuyo funcionamiento y estructura es diferente. Con este ejercicio no pretendia afiadir otro
lugar de estudio a mi trabajo sino simplemente tomar un poco de distancia de la iglesia a la que
asistia, explorar el funcionamiento de esta, y ver si habia algun tipo de similitudes con las
iglesias anteriormente exploradas.

Torre de Gracia —antes conocida como Cosecha Mundial- funciona a través de células
que estan “esparcidas” por todo Barcelona. Su estructura responde a la organizacion de los
grupos conocidos como neo-pentecostales que utilizan la estructura de células para su
funcionamiento y expansion. Estas células consisten en pequefios grupos de miembros que se
retnen durante la semana para hacer oracion, alabanza y estudiar la biblia en la casa de cada
miembro encontrandose los fines de semana con toda la congregacion para los servicios que
son “cuidadosamente coreografiados” (Brenneman, 2011: 56). En esta iglesia, las células son
de doce personas que se reunen en la casa de una persona designada como ministro quien es la
encargada de realizar encuentros semanales (los viernes de cada semana) de dos horas
aproximadamente que tienden a profundizar los temas hablados en las prédicas dominicales.
Estos grupos estan divididos por género y por edad por lo que el grupo al que fui asignada, en
el momento que llegué, contaba con ocho (8) mujeres latinoamericanas que tenian desde 25
afios hasta 60. Cada vez que una célula alcanza los doce participantes se designa a otra persona
como ‘ministro’ para que inicie una nueva célula en su hogar.

Por lo general, los “nuevos” ministros son las mujeres u hombres que son mas activos
y de quienes se pueda dar cuenta de su compromiso de manera tangible: son las personas mas
participativas durante los encuentros, quienes colaboran en la realizacion de actividades con
los ministros, conocen mas la biblia, asisten a todos los eventos de la iglesia y ofrecen su tiempo

para hacer “momentos de proposito!””

, entre otras cosas.
Estas células funcionan como una familia; todas las personas que hacen parte de una

célula se ven minimo una vez por semana en la casa del ministro designado, participan en la

17 Los “momentos de propdsito” son, como su nombre lo indica, momentos en los cuales cualquier persona
perteneciente a la iglesia se encuentra con otra persona de la iglesia, que por lo general se ha unido recientemente
a la iglesia y ha empezado a asistir hace poco, y le cuenta sobre su experiencia de Dios, sobre lo que ha hecho
Dios en su vida, leen juntas un versiculo de la biblia y conversan sobre este. El objetivo de estos encuentros es,
por un lado, afianzar los lazos de confianza con las personas nuevas para que se sientan mas a gusto dentro de su
iglesia y dentro de la célula asignada; y por el otro lado, de mostrar como ejemplo su testimonio donde Dios ha
transformado sus vidas y asi demostrar a la otra persona lo que Dios es capaz de hacer cuando se acepta su
presencia.

39



actividad determinada, y asisten juntas al culto de domingo. Todas terminan por conocerse
bastante bien, conocer los problemas que enfrenta cada una y sirven de apoyo cuando hay
alguna dificultad. En las fechas especiales de Navidad o de cumpleafios también se organizan
cenas y pequenas celebraciones, asi que en la vida cotidiana estos grupos se convierten en el
apoyo que estas personas necesitan. Las mujeres que asistian a este grupo eran en su mayoria
de Honduras, pero también de Argentina, Colombia y Pert que vinieron con sus hijos muy
pequefios o con sus padres buscando una vida mejor. Algunas no tenian ningun tipo de
documentacion, otras se encontraban en proceso de obtenerla y otras si la tenian. Puesto que
todas comparten un origen similar marcado por una migracion, este grupo de apoyo es bastante
importante en la trayectoria de cada una, casi que se convierte en su familia en Barcelona y a
nivel institucional, es la manera mas efectiva de transmitir una creencia y facilitar el
aprendizaje de las normas o reglas que hacen parte de esta iglesia en especifico y de la doctrina
particular de la misma institucion. Para los hombres se da el mismo caso, pero el acceso a este
grupo era imposible para mi puesto que solo pueden asistir hombres.

La sede principal de esta iglesia es en Sant Andreu, también muy cerca de la zona de
Fabra i Puig. Cuando empec¢ a asistir a estos encuentros se estaba realizando una colecta de
dinero para la compra de un castillo, como ellas lo llaman, y poder trasladar la iglesia alli. Esta
colecta dio frutos bastante rapido y la compra fue realizada durante el segundo semestre de
2024. En ese momento, se visitd el nuevo terreno por grupo (célula) y la construccion se
esperaba para iniciar en 2025. La organizacion de los cultos no distaba mucho de como eran
realizados en las otras iglesias que visité, pero la particularidad de esta iglesia es que al ser aun
mas grande que la IPUE (en Espafia), tiene mas seguidores y una congregacién muchisimo mas
grande. Para 2023, la participacion en los cultos se realizaba dos veces al mes —debido al alto
numero de personas— y cada persona debia tener un codigo propio que se proporcionaba la
semana anterior y se solicitaba a la entrada de la iglesia. El codigo es fundamental para el
ingreso y sin €l no se podia ingresar. La entrada debia hacerse por célula; es decir, una persona
no podia ingresar al culto sin las otras miembros de su célula.

Al ingresar por la puerta habia un control de seguridad donde se debia pasar los objetos
personales por un escaner y después de caminar un largo pasillo, abrir unas puertas grandes, se
llegaba a un gran auditorio con una tarima inmensa, luces y sonido —como si fuera a haber un
concierto—y sillas distribuidas en filas donde se debe ubicar cada célula de manera organizada.
Después de la alabanza salia el pastor por el centro de la tarima donde era recibido como una
estrella de rock. Las dos veces que asisti a los cultos, el pastor invitado era un pastor

dominicano que lidera la iglesia en las Islas Canarias.

40



Durante los cultos, se realizaba una bienvenida a los nuevos que a diferencia de la [IPUE
se realizaba en un cuarto aparte y no frente a todos los asistentes a los cultos. Los nuevos eran
invitados por el pastor a ir a la izquierda del escenario donde habia un cuarto con muros grises
sin nada dentro donde todos entraban y se ubicaban en circulo. Una vez dentro, se entregaban
unos trozos de papel pequefios donde se preguntaban datos como el nombre, el lugar de
nacimiento, el teléfono, el correo electronico y la direccion de la casa; y también por medio de
quién llego a la iglesia y a qué célula pertenece. La ministra recordaba antes de entrar que era
importante escribir el nombre de ella en este papel. Una persona daba la bienvenida anotando
que “desde hoy pueden sentirse contentos porque comienza su renacimiento”. Después de esto,
recogian el papel y permitian salir del cuarto y volver al lugar. Al final del culto no habia
posibilidad de reunirse sino con la misma célula ya que seguido a ese culto, iniciaba otro y se
debia despejar el espacio rapidamente para que las otras personas se fueran acomodando. La
socializacion con otros miembros de otras células no es tan facil debido a la gran cantidad de
personas, cuestion que si difiere bastante de lo que pasa en la IPUE donde la socializacién
después de los cultos es mas sencilla. A esta iglesia dejé de asistir en abril al trasladarme a
Paris, y la asistencia a los cultos era dificil porque coincidia con los cultos de la otra iglesia a

los que no quise dejar de asistir.

2. Sobre métodos y técnicas

Durante la realizacion de mi trabajo en Colombia, Chile y Espafia realicé treinta (30) entrevistas
semi-estructuradas a hombres y mujeres pertenecientes a las sedes de las tres iglesias con las
que tuve contacto y a las que asisti. Entre las personas entrevistadas se encuentran mujeres y
hombres entre los 18 hasta los 60 afios. En Colombia realicé entrevistas via Zoom con cinco
(5) jovenes pertenecientes a las sedes de Bogotd y Norte de Santander, entre los que se incluyen
a una familia pastoral, dos mujeres lideres juveniles y un joven lider. También, de manera
virtual realicé una (1) entrevista semi-estructurada via Zoom con un pastor de la iglesia IEAN-
Jesus en Ecuador.

En Chile realicé un (1) grupo focal con mujeres pertenecientes a la iglesia pentecostal
en Valparaiso, trece (13) entrevistas semi-estructuradas a mujeres y pastores lideres de la
iglesia en algunas ciudades de Chile; y mantuve numerosas conversaciones informales en el
contexto de la iglesia y fuera de ella. Ademas, realicé observacion participante durante los
momentos de apertura de la iglesia en Santiago, Valparaiso, Algarrobo, Paine, Colina y La

Pintana.

41



En Espaifia, realicé once (11) entrevistas semi-estructuradas a mujeres y hombres
miembros de la IPUE, sede Barcelona-Segunda, entre ellas al pastor lider de esta sede, asisti a
la iglesia de manera regular cuatro veces por semana (martes, jueves, sabado y domingo) desde
el mes de febrero de 2023 hasta el mes de enero de 2024 y esporadicamente (una, dos o tres
veces por semana) desde enero hasta abril de 2024. Durante este trabajo de campo también
mantuve numerosas conversaciones informales con varios miembros de la iglesia, pastores de
otras sedes, asisti a la realizacioén de un bautismo, de los eventos misioneros, conciertos, obras
de teatro a lo largo de dos afios.

Sobre la realizacion de entrevistas semi-estructuradas he de aclarar que comenzaba con
una explicacion breve de mi proyecto de investigacion (atn si ya las personas estaban
familiarizadas con mi estudio), siguiendo los métodos propuestos por Nancy Ammerman y
Roman Williams (2012), y una invitacién a contarme la historia de su vida, no todo, pero si los
momentos que para las personas han sido importantes en el camino de conocer a Dios y en la
iglesia. Las personas hacian su relato sin ninguna intervencién mia mientras yo tomaba nota de
algunos elementos importantes sobre los cuales podria indagar mas adelante con preguntas mas
especificas de acuerdo con la experiencia de cada persona. Cuando el relato no surgia de
manera espontanea si realizaba preguntas especificas para animar a la persona a hablar de
ciertos temas, ya que antes de las entrevistas habia elaborado una guia a la que no me adheri
rigidamente, sino como punto de partida con oportunidades aprovechadas para hacer preguntas
de seguimiento reactivas (McKenzie, 2017). El enfoque de las entrevistas consistia en analizar
los componentes narrativos fundamentales, como los personajes, sus relaciones y los
escenarios, prestando especial atencion tanto al contenido emocional y moral como a las
dimensiones especificamente religiosas y espirituales de los relatos (Ammerman & Williams,
2012).

Sobre la observacion participante, esta fue necesaria para acercarme tanto al campo de
investigacion como a las personas que viven su relacion con Dios de manera tan viva y en su
cotidianidad. Este método fue fundamental en mi trabajo porque “la religion no se entiende
adecuadamente si no prestamos atencion a su practica plenamente encarnada, materializada,
local y siempre cambiante” (Harvey, 2021: 273). Por lo tanto, me enfoqué en realizar un trabajo
a profundidad viviendo cada momento como lo vive un cristiano dentro del espacio de la
iglesia. Como mencioné antes, participé en las actividades planificadas en cada iglesia. En
Colombia, a través de la plataforma Zoom durante la pandemia, asisti a cultos, devocionales y
actividades de integracion juvenil. En Chile, asisti a cultos de domingo y eventos de tipo

misionero como conciertos y dias de misiones, almuerzos y cenas de integracion y vivi en casa

42



de dos mujeres miembros de la iglesia. En Espana asisti a todos los cultos realizados
semanalmente (cuatro por semana), dias de misiones, caminatas por el barrio, cumpleafios,
salidas a cenar con el grupo de jovenes y la realizacion de un bautizo. En los tres lugares
estableci conversaciones informales con otras personas que asistian a la iglesia, pastores,
didconos, lideres de mujeres, hombres, visitas, jovenes, del grupo de musica y adolescentes.

Con la informacion recolectada no pretendia realizar ninguna generalizacion de la
experiencia pentecostal porque no considero que haya una sola. Mi foco en las historias de vida
de las personas recolectadas a través del sentarme a escuchar durante las entrevistas, asi como
las observaciones u otras actividades realizadas durante todo el trabajo de campo no
ejemplifican nada mas que la vivencia encarnada de la fe de las personas pertenecientes a estas
iglesias y que se identifican como cristianas pentecostales/evangélicas, sus propias vidas y
experiencias con relacién a como viven su relacion con Dios en la vida cotidiana.

Para complementar este trabajo y, especialmente, para poder responder al segundo
objetivo que me planteé de indagar en los significados e imagenes culturales sobre Dios y el
buen cristiano, también desarroll¢ un cuestionario enfocado en la percepcion de Dios y en las
evidencias sobre las estructuras relacionales de los creyentes. El ejercicio fue motivado por el
trabajo de Rita Anne McNamara et al. (2021), que explora como las personas representan a
Dios en su mente y como esta representacion se relaciona con sus practicas morales. En
particular, me centré en analizar el contenido mental y cultural que los cristianos evangélicos
tienen sobre Dios. Realicé un cuestionario construido en Microsoft Forms de veintidos (22)
preguntas que envié¢ por WhatsApp —red social mas utilizada por los miembros de las iglesias—
a las personas miembros de las iglesias (IPUC, IEAN-Jests en Chile y IPUE) en Colombia,
Chile y Espafa quienes a su vez lo enviaron a sus contactos cristianos dentro de la iglesia. En
algunos casos, recogi algunos yo misma en Barcelona cuando las personas tenian dificultad
para acceder a €l. El cuestionario fue respondido por 84 personas de Colombia (43%), Espafia
(26%) y Chile (26%). Posteriormente, se excluy6 a los participantes que no se identificaban
como evangélicos/pentecostales por lo que solo tomé en cuenta las respuestas de N = 79
participantes.

El cuestionario se estructurd en tres secciones principales, ademas de una seccion
introductoria que describe la investigacion y aborda las consideraciones éticas conforme al
cddigo de buenas practicas de la UAB. La participacion en el estudio fue completamente
voluntaria. La primera seccion recopild datos demograficos y culturales de los participantes,
incluyendo edad, género, estado civil, nivel educativo, residencia actual, pais de nacimiento,

ocupacion y actividades culturales realizadas en los tltimos seis meses. La segunda seccion se

43



enfoco en la percepcion de Dios, utilizando preguntas adaptadas del cuestionario realizado por
McNamara et al. (2021). En esta parte, se solicitd a los encuestados que proporcionaran cinco
palabras que describieran lo que significa Dios en su vida, cinco aspectos que piensan agradan
a Dios, cinco aspectos que le desagradan y cinco conductas que ellos consideran propias de un
“buen cristiano”. Esto emula la técnica de listas libres, que consiste en crear un listado ordenado
de palabras que las personas evocan para el dominio cultural. La tercera seccidon se enfocéd en
las relaciones sociales y las creencias religiosas de los participantes, incluyendo la frecuencia
de asistencia a iglesias, con quiénes frecuentan (composiciéon de creyentes y no creyentes
cercanos) y la estructura relacional dentro de su comunidad eclesiastica. Para esto, se utiliz6 el
modelo de representacion visual de las redes (Borgatti & Halgin, 1999) desde fragmentada,

pasando por las centro-periferia y las de diferentes grupos, hasta llegar a las muy cohesionadas.

3. Proceso de analisis y escritura

Durante mi trabajo de campo recopilé entrevistas semiestructuradas enfocadas en las historias
de vida, notas consignadas en mi diario de campo sobre mi observacion participante, notas de
conversaciones informales, audios de las prédicas, flyers de los eventos, un ejercicio de freelist,
informacion suministrada via redes sociales, fotografias hechas por mi y por otros miembros
de la iglesia y dos libros sobre la historia de la iglesia en Colombia. Para poder procesar esta
informacion, comencé por la organizacion y transcripcion de las entrevistas que realicé con la
ayuda de un software de pago por internet. Esto me ayud6é a ahorrar muchas horas de
transcripcion que me permitieron revisar las notas de campo, las notas de las conversaciones y
los audios de las prédicas. Las entrevistas se enfocaron en las trayectorias vitales de cada
persona haciendo énfasis en sus procesos de conversidn y su proceso migratorio. Estas
entrevistas son los documentos mas valiosos de este trabajo ya que nos dan informacion unica
sobre vidas que se desenvuelven en dos o mas territorios y que estdn conectadas por una fe.
Cabe aclarar que algunos relatos fueron mas detallados, més extensos y mas o menos
abundantes en informacion. No todos los relatos contienen el mismo tipo de informacion ni
tienen la misma duracion. Habia participantes, entre pastores y otros miembros de la iglesia,
que se enfocaban en ciertos temas u otros dependiendo de su edad, del tiempo que llevaran en
la iglesia, de su rol dentro de la institucion y, en algunas ocasiones de su género. Por ejemplo,
algunas entrevistas realizadas con los pastores eran muy ricas en detalles especificos lo que
daba cuenta de como ellos, debido a su experiencia y rol dentro de la institucién, habian

destinado quiza mas tiempo a construir un relato que diera sentido al rol que ocupan hoy en dia

44



dentro de la iglesia —por la importancia de construir un “buen testimonio”—y que en el momento
de la entrevista ante una persona que no pertenece a la iglesia, eran los representantes de la
institucion y por tanto, debian usar un lenguaje que demostrara su conocimiento tanto de la
doctrina como de la institucion y de como ellos justificaban su presencia alli. Durante algunos
momentos, las entrevistas se convertian en clases sobre la biblia donde me eran explicados
versiculos de la biblia, conceptos doctrinales o rituales especificos de la iglesia que igual eran
interesantes por la informacidén que me proporcionaron.

Al tener como objetivo analizar como una persona se hace “buen cristiano”, las
trayectorias vitales de los participantes se concentraron en momentos especificos de sus vidas
a los que ellos dieron un sentido religioso, pero que también estaban marcados por la
interaccidon con una institucion religiosa y con otros cristianos. Ademads, cada testimonio,
especialmente en Chile y en Espafia, estaba atravesado por un proceso migratorio “acabado” o
en proceso, por una nueva cultura y una “antigua”; por la pérdida de una cotidianidad, por
cambios abruptos o por procesos de adaptacion. Por ello, dentro de sus relatos se encuentra un
lenguaje particular que esta condicionado por las posicionalidades de cada interlocutor, y que
fue aprendido durante su misma trayectoria migratoria o dentro de la iglesia, en su hogar, en
solitario, y en general, que se encuentra atravesado por una doctrina cristiana que en ocasiones
es bastante evidente y en otras, no tanto. Cada entrevista me brind6 los hechos importantes de
la existencia de cada persona que ella misma relaciond con Dios o con la obra y el plan de Dios
en su vida y que mostraba como se iba dando este devenir buen cristiano.

El andlisis de las entrevistas y de las notas de campo se hizo a través del software Atlas.ti
donde se realizd un andlisis de tipo inductivo que permitié que los datos hablaran sin ninguna
interferencia de la teoria o de cddigos previamente establecidos. Posteriormente se hizo la
codificaciéon manual donde surgieron 1714 codigos, que después de limpiarlos, permitieron
reducirlos y realizar 6 grupos de codigos que agrupaban los testimonios de las personas sobre
quién o qué es Dios, el bautismo en agua y fuego, los momentos de crisis durante el proceso
de conversion, los procesos de aprendizaje dentro y fuera de la iglesia, la relacion con el cuerpo,
hébitos, comportamientos y valores adquiridos, la relacion con el mundo secular, y sensaciones

0 sentimientos.

45



4. Posicionamiento y posicionalidad de la investigadora

Con el proposito de darle a este documento un enfoque mas centrado en las experiencias de las
personas, considero necesario situarme como investigadora y reflexionar sobre como este
trabajo ha influido en mi proceso investigativo. No se trata de centrar la atencion en mi
experiencia personal —ya que este no es un ejercicio de autoetnografia— sino de contextualizar
mi perspectiva y posicionamiento como elementos que han moldeado la realizacion de este
trabajo. Como investigadores, nuestras identidades, con sus privilegios y marginalidades,
generan dindmicas de poder que influyen tanto en la interaccion con los participantes como en
la produccion del conocimiento. Mi presencia en el campo, mi identidad y la forma en la que
fui percibida afectaron la informacion recopilada, su andlisis y la forma en que se presenta en
este documento.

Mi formacion disciplinaria de base es la antropologia. Desde la realizacion de mi grado,
he tenido la fortuna de dedicarme a la investigacion cualitativa, un enfoque que disfruto
profundamente. Mis estudios de antropologia (grado y master) fueron realizados en una
universidad privada catolica colombiana en Bogota y en una universidad publica francesa en
Lyon (Francia). Provengo de una familia de clase media y todos mis estudios han sido
financiados por mis padres a excepcion de unas cuantas becas que he tenido en Francia. He
enfrentado las limitaciones econémicas “comunes” en un pais donde las becas son escasas y
en otros donde solo las obtienen los que nacieron alli. La falta de financiamiento estable
también ha implicado tener que alternar mi investigacion con otros trabajos, lo que, aunque
desafiante, me brindé herramientas profesionales valiosas. En 2021, un proyecto colaborativo
me permitio reflexionar sobre vulnerabilidad y posicionalidad como investigadores y asistentes
de investigacion, ideas que han nutrido este trabajo en el complejo campo de lo religioso.

La pandemia de COVID-19 condiciond los primeros anos de mi doctorado dificultando
el trabajo de campo. Sin embargo, al regresar a Barcelona en 2023 pude realizar —finalmente—
un trabajo de campo mas estable, aunque hubiera requerido de un esfuerzo econdmico
considerable. Estar en contacto con diversas iglesias y personas en este contexto enriquecié mi
comprension sobre las formas de vivir la fe, permitiéndome conectar con perspectivas distintas
a la mia. Durante todo el proceso, mi posicionalidad —como mujer, estudiante, migrante,
proveniente del Sur Global y en ciertos aspectos privilegiada— influy6 en las preguntas que

formulé, en la interaccion con los participantes y en el andlisis realizado. El trabajo de campo,

46



especialmente en un entorno religioso, implicé una negociacion constante de mi presencia y
mi capacidad de participacion.

Fui acogida con apertura en la mayoria de las iglesias y actividades, intenté establecer
limites para no involucrarme emocional o personalmente cuando habia algin motivo que me
condujera a hacerlo, manteniendo una postura que me permitiera realizar una observacion
objetiva.

Con lo anterior me refiero a que, por ejemplo, cuando habia algiin debate sobre el aborto,
o la comunidad LGBTI+ o el rol de las mujeres dentro de la iglesia siempre procuré no opinar
porque no estaba alli para ello y porque a pesar de que no estaba de acuerdo ni con la posicion
de la iglesia ni con la de sus miembros respecto a estos temas, el dar mi opinién hubiera
generado algun tipo de rechazo y me hubiera generado barreras con los miembros de la iglesia.
Asumir esta postura me generaba algunos cuestionamientos personales porque lo que oia y veia
en estos lugares, algunas veces, no coincidia con mi postura ante estos temas, pero era necesario
mantenerme al margen para poder realizar un trabajo de campo mas objetivo. Con objetivo no
me refiero a “verdadero” sino a una versidbn menos guiada por mis propias creencias o
escepticismos y mas guiada en mostrar las diversas realidades y experiencias que entran en
juego en este campo y que, por supuesto € inevitablemente, se entrelazan con las mias'8.

Teniendo en cuenta que en los contextos donde desarrollé mi trabajo de observacion yo era
una outsider, mi trabajo se presenta desde esta perspectiva. En consecuencia, el trabajo que se
presenta aqui no hace parte de ningin proselitismo religioso, ni pretende presentar ninguna
“verdad” ni de tipo religioso o académico. Mi posicionamiento ante el mundo, mi forma de
vida, y los privilegios u oportunidades que he tenido a lo largo de mi vida, en gran medida,
contrastaron con los de mis interlocutores a pesar de que compartiéramos una nacionalidad, lo
cual era ya una gran ventaja —aunque no en todo momento, especialmente en ambientes donde
mi nacionalidad era mal vista a causa de todos los estigmas y estereotipos que se han construido
en torno a esta. Ser colombiana en una iglesia colombiana fue una gran ventaja ya que entendia
bastante bien las dindmicas relacionales que se daban y podia ser empatica con las historias
que las personas me narraban que, al fin y al cabo, no eran ajenas a mi propio camino y aunque

fueran diferentes en muchos aspectos, no me sentia tan lejana de ellas. No obstante, también

18 En Cosas Dichas (1988), Pierre Bourdieu aborda el problema de la objetivacion y la dificultad de llegar a un
conocimiento “objetivo”. La observacion del campo religioso desde un punto de vista “neutral” es imposible y
problematica porque como investigadores participamos en un campo que tiene su propia logica, intereses y
estructuras simbolicas. Por ello, para poder hacer un trabajo mas objetivo propone analizar también las
condiciones sociales y epistemologicas que determinan nuestra propia perspectiva y como influyen en nuestra
manera de ver el mundo.

47



creo que pudo haber sido una desventaja porque seguramente dejé pasar muchas cosas que
hubieran nutrido este trabajo.

A pesar de que este estatus se haya mantenido durante todo el transcurso de mi trabajo de
campo, ser outsider me dio ciertas ventajas que ser insider no me hubiera dado. El hecho de
desconocer el funcionamiento de la iglesia o de no ser cristiana fue una ventaja ya que las
personas siempre estuvieron muy abiertas a explicarme todo lo que no entendiera sobre su
doctrina o sobre su forma de vida para asegurarse que “obtendria la verdad” a través de sus
explicaciones. Todos mis interlocutores siempre me brindaron su tiempo en la iglesia o fuera
de ella y estuvieron dispuestos a escuchar mis preguntas. Muy pocas veces me senti fuera de
lugar, siempre intenté dar mi tiempo y ofrecer mis habilidades cuando era solicitada. Si
necesitaba ayudar a acomodar las sillas, o escuchar los ensayos de las chicas de canto, del grupo
de teatro, acompafar a alguien en el bus o simplemente servir de oido a quien me lo pidiera lo
hice con carifio y gusto, también aproveché para probar las diferentes comidas que se
preparaban los dias de misiones o las pequefias comidas que vendian en el chiringuito de la
iglesia.

A pesar de mi estatus migratorio mas “privilegiado” en Espaia, en contraste con el de mis
interlocutores, enfrenté desafios emocionales y burocraticos comunes entre los migrantes.
Estos obstaculos me permitieron entender, en parte, el estrés que mis interlocutores enfrentan,
aunque desde una posicion diferente. La religion, para ellos, se convierte en un refugio frente
a estas tensiones —entre muchas otras— Antes del inicio de este trabajo era consciente de los
obstaculos y potenciales tensiones que iba a tener que enfrentar por lo que mi posicion
representaba para mis interlocutores. Como lo mencioné antes, el hecho de estar en una iglesia
colombiana con poblacidon en su mayoria colombiana y latinoamericana fue una ventaja, pero
en algunos casos, el hecho de que yo fuera una persona de la capital de mi pais con recursos y
acceso a educacion superior me ubicaba en una posicidn, a veces incomoda, porque esta no es
la realidad de la mayoria de la poblaciéon de mi pais ni de las personas que son parte de la
iglesia. Muchas de las personas con quien yo me relacioné dentro de la iglesia no nacieron en
la capital o en grandes ciudades y crecieron en contextos completamente diferentes al mio: en
familias campesinas dedicadas a la tierra, sin acceso a salud, educacién; algunos de ellos
desplazados y afectados por el conflicto armado y sin muchas oportunidades de trabajo.
Aunque hay personas que cuentan con titulos universitarios, esto no es una generalidad; mas
bien muchos de ellos ni siquiera pudieron terminar el colegio y otros ni siquiera pisaron uno.
Por ello, aunque las personas siempre estuvieron abiertas a mi presencia alli, a veces las

posibilidades de didlogo se veian truncadas por lo que yo representaba para ellos y mi interés

48



académico en sus vidas. El hecho de no ser cristiana y no vestirme ‘como las mujeres deberian
vestirse’ en ocasiones me alejaba de las personas. Aunque pudiera parecer un detalle menor,
en las ocasiones en las que usaba falda mas personas se acercaban a hablarme y a felicitarme
de estar “dando el paso correcto”.

Lo que soy como persona y todas las capas que constituyen mi posicionalidad en el mundo
son elementos que se van transformando diariamente y aunque algunas de las cosas que hacen
parte de mi a veces no sean bien vistas en determinados contextos, no puedo deshacerme de
ellas. Intent¢ que mi trabajo de campo con esta comunidad fuera realizado desde la
transparencia, el respeto y la escucha. Finalmente, asumo la responsabilidad de todo el
contenido de este trabajo, su organizacion, andlisis y conclusiones, asi como de todos mis

hébitos y vicios, tanto intelectuales como personales.

5. Desafios en el acceso al campo

En este trabajo me alineo con el ejercicio propuesto por Rita Laura Segato y Carvalho (1992,
1993) de considerar la experiencia de campo como fundamental para evitar la objetivacion y
racionalizacion de las categorias académicas “religiosas” que invalidan las experiencias vividas
por las personas. A menos que pasemos décadas en un lugar especifico realizando trabajo de
campo, es imposible vivir la vida exactamente como lo hacen los “locales”. En el mejor de los
casos, podemos intentar comprenderla —incluso convertirnos en cristianos nosotros mismos—
para apreciar la importancia que tienen estas creencias o estilos de vida religiosos para las
personas, y como construyen su relacion con entidades mas alld de nuestra comprension, como
Dios. Este ejercicio requiere nuestra presencia corporal y no podemos desligarnos de estas
experiencias porque, de una forma u otra, somos parte de ellas a pesar de nuestros intentos de
mantenernos distantes.

En ese sentido, como antropdloga enfrenté varios desafios en este campo, tanto en Chile
como en Espafa. Primero, comenzar mi trabajo de campo en medio de una pandemia fue
bastante complicado, ya que todos los lugares concurridos como las iglesias estuvieron
cerrados por muchos meses, especialmente en Chile. Mi tiempo limitado (seis meses) en este
pais me obligd a correr contra el reloj para realizar algtn tipo de trabajo de campo. Una vez en
Chile, con todas las iglesias cerradas, tuve la fortuna de vivir con un contacto que en varias

ocasiones me present6 a su grupo de mujeres de la iglesia. A través de ellas, conoci a un pastor

49



que, a su vez, me presento a otros pastores y personas que me abrieron sus hogares e iglesias a
pesar de las restricciones.

En este contexto, uno de los primeros desafios fue articular mi proyecto de
investigacion en términos sencillos mientras demostraba apertura para aprender sobre Dios y
seguir su guia —porque me di cuenta de que esto era necesario para hacerlo posible,
especialmente porque no soy cristiana—. Si hubiera dicho que no creia en Dios o que
simplemente tenia curiosidad por entender los temas de Dios, era muy probable que no me
hubieran permitido participar en las reuniones como lo hice o acercarme a los pastores y otras
personas para involucrarme en sus actividades. Asi que tuve que abrir mi mente y corazon para
intentar entender aquellas “cosas de Dios” para establecer una buena relaciéon con los
participantes, manteniendo la honestidad conmigo misma y con los demas.

A pesar de esto, en una ocasion, debido a no haberme documentado bien sobre el
funcionamiento administrativo de la iglesia en Chile, el pastor misionero (el pastor de mas alto
rango en esta iglesia) me llamo aparte durante un servicio misionero en un barrio del sur de
Santiago, cuestionando —con enojo— mis "verdaderas" intenciones al estudiar la iglesia. Yo
pensaba que habia sido clara y sincera con mis interlocutores alli y no fui consciente de que
me habia saltado los "canales adecuados" y la jerarquia de la iglesia al no contactarlo a ¢l
primero, antes de ponerme en contacto con un pastor de menor rango —un pastor obrero— en
Valparaiso, lo que me convirtié alin mas en objeto de sospecha cuando empecé a contactar a
todos los pastores de la iglesia por redes sociales y teléfonos que me habia proporcionado el
pastor obrero— sin su aprobacion.

Durante esta confrontacion, el pastor bastante alterado me pregunto si era una periodista
pagada por algun medio para investigar las finanzas de la iglesia —afirmando nerviosamente
que no recibian dinero de ningtn partido politico ni de la sede administrativa en Ecuador y que
el poco dinero que recibian era obtenido legalmente—, o si era un miembro encubierto de otra
iglesia evangélica tratando de recopilar informaciéon sobre su metodologia, ya que
anteriormente habian tenido casos de ese tipo. Quiza valdria la pena que alguien investigara
sobre el tema... También senal6 que era inusual que "una joven como tu —o sea, soltera— esté
investigando la vida de pastores casados", porque yo en ese momento me encontraba
recopilando las historias de vida de pastores y tenia contacto con ellos. Asi que tuve que
“demostrarle” que, antes que nada, tenia una pareja y no estaba detras de ningun pastor y que
era una estudiante de una universidad en Espaiia.

Este incidente me llevo a reflexionar sobre mi posiciéon como antropdloga. Al no

investigar a fondo la estructura administrativa de la iglesia, causé inadvertidamente un temor

50



innecesario en este pastor y en otros que nunca respondieron a mis mensajes 0 me ignoraron
en persona, y con justa razon. Mi interés en estudiar un "tema religioso" fue interpretado de
otra forma y negativamente, lo que cre6 una barrera significativa de acceso al campo. Sin
embargo, lo ocurrido era un indicador del poder centralizante de este pastor y su vision
jerarquica de la autoridad. Ademas, me senti muy incomoda cuando me juzgaron por indagar
en las vidas de pastores casados debido a los estereotipos machistas profundamente arraigados
en la iglesia, donde una joven que no vaya con un hombre a todos lados es vista como rara o
sospechosa, ya que significa que no esta casada y que podria “andar detras de los pastores”.
Como si el simple hecho de ser mujer e ir sola a los lugares significara que me voy a entrometer
en las relaciones amorosas de los hombres. Es claro que hubiera sido mejor asistir con una
pareja —hombre— y muchisimo mejor si mi pareja hubiera sido miembro de la iglesia; esto me
hubiera dado més legitimidad en este espacio, seguramente.

Para seguir abordando este desafio, tuve que responder a cada una de las
preocupaciones del pastor misionero. Le envié por correo electronico mi proyecto de
investigacion con los objetivos del trabajo de campo, asegurandole que cualquier informacion
se mantendria anénima y seria compartida con los participantes al final de mi tesis. También
le proporcioné los correos electronicos de mis directores y mi carné de estudiante de la
universidad, en caso de que quisiera verificar mi identidad y proposito. Me disculpé por no
haberme asegurado de que conociera esta informacion de antemano y por no haber seguido los
canales adecuados. A pesar de la incomodidad que me causaba el tener que justificar mi estado
civil para evitar ser catalogada como una “mujer sospechosa”, tuve que decir que tenia una
pareja. Finalmente, logré conectar con algunos pastores y personas que me respondieron, pero
mi tiempo en Chile termino y tuve que regresar a Colombia.

En Espafia, nunca enfrenté una situacion similar porque, después de la experiencia
anterior, fui muy cuidadosa al respetar las idiosincrasias y jerarquias de la iglesia estudiada.
Sin embargo, encontré otros desafios relacionados con ser mujer y no cristiana. La iglesia a la
que asisti en Barcelona es mas grande que la que estudi¢ en Chile, por lo que pensé que seria
“mas facil” pasar desapercibida. Sin embargo, no fue tan facil ya que yo seguia afirmando que
no era cristiana, aunque estaba interesada en aprender sobre Dios, tenia una pareja, pero no
estaba casada, y, en ocasiones, por mi forma de vestir no era muy bien vista. Al escribir esto
creo que metodoldgicamente hubiera sido mas facil decir que era cristiana, estaba casada y que
pertenecia a la iglesia desde Colombia. Sin embargo, no me sentia comoda mintiendo a mis
interlocutores ni a mi misma y aunque a veces intentaba parecer cristiana, con mi forma de

vestir, no lo logré “exitosamente” principalmente porque como veremos mas adelante, ser

51



cristiano es algo que se encarna desde lo mas profundo de las personas, pero también en lo mas
“superficial”.

La iglesia en Barcelona retine a muchas familias colombianas y otras latinoamericanas
que eran miembros de la iglesia en sus paises de origen. Muchas de ellas son familias enteras
y a veces de la misma region, por lo que se conocen desde hace muchos afios. Por lo tanto, es
inusual que alguien llegue solo, especialmente una mujer, pero no imposible. Este hecho no
fue tan significativo, especialmente porque asistir a esta iglesia por un periodo mas largo
también fue positivo para los miembros de la iglesia, quienes llegaron a conocerme y aceptarme
como investigadora y posible "convertida", lo que me dio una ventaja de participacion.

Por otro lado, uno de los hechos donde me senti bastante preocupada sin tener mucha
idea sobre qué era lo mejor que podia hacer, fue en una situacion de “posesion demoniaca” en
la que después de un culto en la iglesia de Barcelona, una mujer se desmayo cerca del pulpito.
Esto fue interpretado por algunos miembros de la iglesia como lo he llamado en la frase
anterior, pero indagando entre las mismas personas de la iglesia en los dias siguientes, me
enteré de que era una mujer que estaba sufriendo por esa época de un cancer bastante agresivo
y que estaba en el proceso de la quimioterapia. Después de que ella cae al suelo, muchas
personas la rodean y mientras ella se encontraba convulsionando en el suelo!®, las personas
empezaron a orar, gritar, llorar y hablar en lenguas; que yo interpreté como una imposicion de
manos para lograr su sanacion. Esto no funciond ya que cinco minutos después ella continuaba
en la misma situacién. Yo tenia mucho miedo de que esta mujer muriera alli sin que nadie
hiciera nada, pero también me debatia entre saber si esto era un hecho “comun” de posesion
demoniaca o incluso del Espiritu Santo puesto no sabia si esto era “normal” dentro de la
dindmica de la iglesia —porque existe rechazo frente a estos hechos por parte de algunas
instituciones pentecostales y evangélicas que lo ven como parte de un show mediatico—.

Mientras esto ocurria, yo veia desde atras a las otras personas que observaban también
preocupadas, otras se salieron de la sala negando con sus cabezas y la mayoria oraban desde
sus puestos por la mujer. Este dia el pastor no se encontraba en la iglesia porque estaba en un
viaje. La semana siguiente cuando regresé el pastor, en la siguiente prédica hizo una breve
referencia a este hecho reprendiendo lo que habia ocurrido sin dar muchas explicaciones.

Frente a este panorama no sabia yo cual era la mejor opcidn para actuar como antropologa ya

19 Durante este momento, yo me encontraba completamente impresionada por lo que estaba viendo —a pesar de
estar familiarizada con la literatura y con el hecho de que estos sucesos pudieran ocurrir en estos espacios— me
debatia entre si era lo correcto llamar a una ambulancia porque estaba teniendo una convulsion y si se mantenia
asi podria sufrir de un accidente cerebrovascular o incluso morir, o si esto era parte del momento de sanacion y
yo no podia interrumpir este momento.

52



que seguramente como médica hubiera corrido a socorrerla. Lo tnico que me consuela es que
luego vi a la mujer con su familia en otros cultos hasta que finalmente dejo de asistir una vez
la iglesia se traslad6 a Sant Marti. El por qué, no lo sé, pero espero de corazén que no hubiera
sido por un fatal desenlace.

Ahora bien, constantemente durante mi trabajo de campo en Espafia tenia que “verificar”,
especialmente con el género opuesto, mi estado civil verbalmente o mostrando una foto con mi
pareja para evitar comentarios inapropiados e invasivos, sobre todo cuando algunos hombres
me preguntaban directamente sobre mi vida sexual o sobre como “soportaba” las prohibiciones
que existen dentro de la iglesia al no estar unida a mi pareja “como Dios manda” —o sea,
casada—. En algunas ocasiones tuve que hacer frente a la incomodidad que me causaban las
preguntas insistentes sobre este tema fingiendo que no pasaba nada, tratando de cambiar el
tema o simplemente alejandome para hablar con otras personas. Me daba cuenta por el lenguaje
corporal de otras mujeres jovenes especialmente, que evitaban hablar con ciertos hombres
durante los momentos de socializacion en el espacio de la iglesia, porque era incomodo,
ademas, tener que soportar miradas a partes de nuestros cuerpos y discusiones incomodas sobre
temas que verdaderamente no le incumben a nadie més que a nosotras mismas.

Durante el trabajo de campo, nosotras como mujeres, estamos mas expuestas a posibles
acosos por parte de nuestros sujetos de estudio, especialmente en espacios o lugares que estan
configurados bajo una idiosincrasia bastante masculina y masculinizada, y esto no se discute
con frecuencia. La academia atin guarda silencio sobre estas situaciones, aunque poco a poco
se esté¢ hablando maés al respecto; queda mucho por hacer. Elegir un entorno de trabajo de
campo bastante masculinizado, donde alin se mantienen los roles de género tradicionales, hace
que el trabajo de las antropdlogas sea algo mas complejo que el de los colegas hombres, quienes
tampoco estdn exentos de situaciones similares. Estos momentos generan situaciones de
vulnerabilidad para las investigadoras —otro tema que no ha sido bastante discutido, al menos
en estos espacios— y que deberia ser parte de los curriculos de los programas de grado y

posgrado de las universidades.

53



6. Etica

Este trabajo se realiz6 siguiendo el codigo de buenas practicas de la Universitat Autonoma de
Barcelona (UAB). Todos los participantes dieron su consentimiento de manera oral
permitiendo el uso de la informacion registrada en grabadora de voz con fines académicos vy,
especificamente, para esta tesis doctoral. También autorizaron a la autora utilizar las fotografias
realizadas por ella misma dentro del mismo trabajo y, ademads, proporcionaron fotografias
realizadas por el fotografo oficial de la iglesia (en Barcelona) para agregar al trabajo con su
respectivo reconocimiento de créditos. Los participantes prefirieron no firmar ningun
documento especialmente porque algunas de ellas —en Espafa— no tenian documentacion para
poder permanecer en el pais de manera legal. La identidad de todos los interlocutores se
mantiene en el anonimato para salvaguardar su privacidad, con la salvedad de mencionar el
nombre de las comunidades para dar transparencia a la localizacion del estudio. Finalmente, el
conjunto de los datos—incluyendo entrevistas, notas de campo, archivos audiovisuales,
cuestionarios y bases de datos—se almacend en la nube institucional de la UAB, con acceso

restringido exclusivamente mio.

54



7. ¢Como esta organizado este trabajo?

La estructura principal del cuerpo de la tesis se organiza en cuatro partes tematicas principales.
El orden de este trabajo esta pensado para ir desde lo mas general hacia lo mas especifico. La
PARTE 1 se centra en la Introduccion, Metodologia, Marco Tedrico y Encuadre Analitico.
Comienza con una Introduccion general al tema de la formacion del “buen cristiano” en
contextos de migracion y transnacionalismo religioso, destacando la importancia de la
experiencia vivida por los creyentes. EI CAPITULO I aborda el Disefio Metodolégico,
detallando el ingreso y recuento del trabajo de campo, los métodos y técnicas utilizados, el
proceso de andlisis y escritura, el posicionamiento de la investigadora, los desafios encontrados
en el acceso al campo y las consideraciones éticas. El CAPITULO I presenta el Marco Teérico
y Encuadre Analitico, incluyendo una revision de la literatura sobre el tema en Colombia, Chile
y Espafia abordando conceptos clave como la religion en movimiento (transnacionalizacion,
migracion, nuevos espacios cristianos), la religion como practica corporal encarnada
(embodiment), y la formacion del “buen cristiano” como un proceso corporal, moral, social y
comunitario.

La PARTE 2 se dedica a la Contextualizacion de los Casos de Estudio. El CAPITULO
IIT ofrece un Breve Recuento de la Historia del Pentecostalismo, explorando sus origenes en
Estados Unidos, su desarrollo en Chile y Colombia, y un panorama especifico del
pentecostalismo en Barcelona (Espafia). EI CAPITULO IV se centra en la trayectoria
transnacional de dos iglesias pentecostales latinoamericanas entre Colombia, Chile y Espafa
(la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia - IPUC y la Iglesia Evangélica Apostolica del
Nombre de Jests - IEAN-Jesus), describiendo su expansion desde sus origenes nacionales hasta
su llegada a otros paises como Ecuador, Chile y Espana (como la Iglesia Pentecostal Unida de
Europa - IPUE), incluyendo detalles sobre su estructura y la distribucién de iglesias en
Barcelona.

La PARTE 3 constituye el ntcleo analitico sobre la formacion del “buen cristiano”. El
CAPITULO V explora las imagenes y significados de Dios para los creyentes, quién o qué es
Dios, los significados que le atribuyen y como se manifiesta la relacion con Dios en la vida
cotidiana de las personas. El CAPITULO VI detalla los rituales y experiencias fundamentales
en la formacion del buen cristiano, cubriendo el bautismo por agua (su proceso y significados),
el recibimiento del Espiritu Santo (hablar en lenguas o glosolalia) y el llamado de Dios,

particularmente para los pastores. El CAPITULO VII analiza el aprendizaje de disposiciones

55



y formas corporales, examinando como se aprenden técnicas corporales por mimesis, la
adquisicion de una estética “cristiana”, la experiencia de momentos de crisis como catalizador
de la conversion y el concepto de "ataduras" espirituales.

El CAPITULO VIII detalla como se forma la idea de comunidad en las iglesias
pentecostales, enfocandose en la idea de “hermandad”. Inicia explorando la concepcion
pentecostal del “mundo”, describe las categorias de pertenencia, analiza la estructura de las
redes sociales dentro de la iglesia y finalmente, examina las practicas que fortalecen estos
vinculos fuera de la iglesia.

Finalmente, la PARTE 4 presenta la discusion, conclusiones y direcciones futuras. El
CAPITULO IX incluye la Discusién y Conclusiones de la investigacion, abordando temas
como el pentecostalismo y la globalizacion, la formacion del buen cristiano y la construccion
del ser cristiano a través del capital religioso, las tensiones entre el mundo secular y cristiano,
reflexiones sobre género y roles dentro de la iglesia, la respuesta a las hipotesis planteadas y la
identificacion de otras lineas futuras de investigacion.

En resumen, la tesis sigue una organizacion logica que va desde la contextualizacion
amplia del fendémeno pentecostal y de las iglesias estudiadas, pasando por un anélisis profundo
de las experiencias individuales y comunitarias que configuran la identidad del “buen
cristiano”, hasta llegar a una discusioén y conclusiones que resumen los hallazgos y proponen

nuevas vias de investigacion.

56



CAPITULO II - MARCO TEORICO Y ENCUADRE ANALITICO

Esta investigacion se enmarca en una perspectiva que entiende la religiéon como un fendmeno
encarnado, situado y relacional, donde el cuerpo opera como mediador clave entre normas
institucionales, emociones, experiencias espirituales y trayectorias migratorias. Al articular los
aportes de la antropologia del cuerpo, algunos estudios sobre los procesos de conversion
religiosa y la religion vivida, propongo analizar la formacion del “buen cristiano” en contextos
pentecostales transnacionales, no como una identidad fija, sino como una disposicién en
constante elaboracion, sostenida por practicas morales, afectivas y corporales. Esta mirada
permite comprender la conversiéon no solo como un momento de quiebre en la vida de las
personas, sino como un proceso sostenido de aprendizaje y transformacion cotidiana, en el que
los creyentes negocian su pertenencia, su identidad y su lugar en el mundo a través del cuerpo
y sus practicas.

A partir de estas perspectivas, propongo un marco de “trayectorias corporizadas de la
formacion del buen cristiano transnacional” que articula cuatro ejes interdependientes:
primero, el embodiment como la forma en que los esquemas corporales (hdbitus) se interiorizan
y reproducen a través de rituales, gestos y practicas morales; segundo, la conversion, entendida
no como un evento puntual sino como una secuencia de negociaciones y “rituales de paso”
distribuidos a lo largo de las trayectorias vitales de las personas que, en algunos casos,
involucran un proceso migratorio; tercero, la religion vivida que traslada esas practicas a la
vida cotidiana (hogar, el trabajo y la comunidad), produciendo una moral cotidiana encarnada;
y cuarto, el transnacionalismo religioso que moviliza cuerpos, creencias y simbolos entre sur y
norte, reconfigurando permanentemente espacios de pertenencia y afecto.

Con este marco que presento a continuacidon, examinaré cémo los migrantes
pentecostales negocian y materializan el ideal del “buen cristiano” —como una disposicién en
constante elaboracion— a través de la interaccion entre cuerpo, emocion y espiritu, sus redes
de apoyo y las condiciones de sus itinerarios en y entre Colombia, Chile y Espafia. Esta
propuesta permite capturar tanto la dimension corporal de la fe pentecostal como los procesos
relacionales y espaciales que la sustentan.

Antes de profundizar en este marco, sin embargo, realizo una breve revision de los
temas recurrentes de la literatura que se ha realizado sobre pentecostales y evangélicos entre

los tres paises en donde se llevo a cabo la investigacion.

57



1. Revision de los temas recurrentes de la literatura entre Colombia, Chile y
Espaiia

A partir de una revision de la literatura sobre pentecostales/evangélicos en Colombia, Chile y
Espaia, se encuentra un conjunto de temas fundamentales que configuran las distintas lineas
de trabajo. He examinado 207 documentos registrados en las bases de datos de Scopus hasta
2025 usando una busqueda de palabras “pentecostal/ismo” y/o “evangélicos” en “Colombia”,
“Chile” o “Espafia”. Esto para tener una imagen general de la manera en que se investiga, los
intereses de los investigadores, y los diferentes aportes que se encuentran de manera
condensada. Para el andlisis, se utilizd la deteccion de “temas recurrentes” (topics) con el
paquete “stm” para R.

Los resultados de este breve andlisis muestran que la literatura se compone de diez (10)
temas recurrentes fundamentales y que su produccion se comienza a consolidar a partir de
1994, aunque desde décadas antes se esté trabajando en el tema, como sefiala Mansilla (2014).
En ocasiones, estos temas recurrentes escapan a los paises en cuestion porque los trabajos
muestran casos comparativos a los objetivos. En primer lugar, la literatura aborda tres ejes
bastante singulares en el pentecostalismo latinoamericano y su vinculacion con su crecimiento,
politica y en contexto de violencia y procesos de paz: (1) “Violencia & Paz”: que analiza la
implicacion de iglesias pentecostales y evangélicas en narrativas de memoria, reconciliacion y
apoyo a victimas tras los conflictos armados guatemalteco y colombiano; (2) “Iglesia &
Crecimiento”: cuantifica y explica el auge de denominaciones como la Iglesia Universal del
Reino de Dios y de congregaciones de inmigrantes en Chile y Espafia, destacando sus
estrategias presenciales y digitales (Benedict, 2007; Padilla, 2007; Gooren, 2015); y (3)
“Politica & Pentecostalismo”: donde se estudia la entrada de actores religiosos en la esfera
publica—desde capellanias militares hasta partidos de “moral evangélica” que influyen en
plebiscitos y legislacion (Florez, 2024; Bom & Monroy-Soto, 2023; Mansilla & Orellana,
2016; Beltran & Sian, 2018; Cazarin & Cossa, 2017).

Otros tres temas recurrentes exploran dimensiones de practica y creencia: (4) “Mision
& Materialidad”: compara proyectos misionales evangélicos en territorios indigenas mediante
el uso de objetos liturgicos, catequesis bilingiie y arquitectura de templos; (5) “Salud &
Religion”: examina coémo rituales de sanacion pentecostal y redes modulan indicadores de
salud mental y procesos de rehabilitacion en contextos urbanos y rurales (Fuentes-Ferrada, et
al., 2023); y (6) “Migracion & Fe”: las iglesias funcionan como redes de apoyo indispensables

para haitianos, africanos y andinos en transito por Santiago (Chile) y Barcelona (Espaiia)

58



(Madriaga-Parra & Gissi-Barbieri, 2025; Jacques-Coper, Cubillos & Ibarra, 2019; Mansilla,
Leiva-Gomez, Piniones-Rivera, 2020; Vidal Rojas, 2017).

El séptimo y octavo topico sitian al pentecostalismo en marcos mas amplios: (7)
“Reforma & Derecho”: rastrea la influencia de la ética protestante en marcos juridicos desde
Vasco de Quiroga en la Nueva Espafia hasta la deliberacion ciudadana en la reforma
constitucional en Chile; y (8) “Familia & Demografia”: valora el impacto de la “segunda
transicion demografica” en dindmicas reproductivas, estructuras familiares evangélicas y
politicas de educacion sexual en jovenes.

Por ultimo, los dos ejes finales subrayan procesos de identidad y sincretismo: (9)
“Empoderamiento & Evangelismo”: documenta cémo las redes evangélicas empoderan social,
politica y espiritualmente a comunidades en Chile, Espaia y Bulgaria (Boas, 2016; Slavkova,
2018; Ospina-Encino, 2022; Lopez, Garcia & Marti, 2018); y (10) “Sincretismo & Mision™:
donde las practicas rituales y simbdlicas étnicas (Misak, Nasa, Aymara, Roma) se hibridan con
el pentecostalismo, dando lugar a creativas resignificaciones cosmolédgicas (Demera, 2022;
Canton, 2010; Jakob, 2004).

Los ejes tematicos no solo muestran la diversidad investigativa sino también la madurez
creciente de este campo desde mediados de los noventa y que combina desplazamientos

transnacionales, reivindicaciones de identidad y vivencias rituales en contextos muy diversos.

2. La religion en movimiento: transnacionalizacion, migracion y nuevos espacios
cristianos

El interés en la “religion transnacional” es posterior a la Segunda Guerra Mundial e inicia con
el interés en la expansion de varias religiones hacia nuevas regiones del mundo siendo la
explosion del protestantismo en América Latina la mas prominente dado que hasta entonces
habia sido una sociedad profundamente catolica (Martin, 2001; Levitt, 2001 en Roudometof;
2016). Es asi como América Latina comienza a presenciar una “expansion protestante” donde
se recompone el espacio religioso en un contexto politico confuso y violento que era comun a
varios paises de la region. Jean Pierre Bastian (1993) hace referencia a como a partir de la
década de los sesenta se empieza a hacer una distincion entre lo que se conoce como
protestantismo histérico y pentecostalismo. Desde la academia se empieza a considerar el
impacto de la expansion de este “protestantismo” en los diferentes dmbitos econdmicos,

culturales y sociales y de las implicaciones de “ser cristiano”.

59



La migracion internacional también ha contribuido —y sigue contribuyendo— al proceso
de consolidacion del campo de la “religion transnacional” como un sitio de investigacion
importante (Roudometof, 2016). A partir de los afios noventa, la migracioén desde el Sur global
hacia el norte comenz6 a intensificarse debido a la lenta pero creciente penetracion del
capitalismo en la region, la globalizacion y las politicas de libre mercado. Al mismo tiempo, el
recrudecimiento de la violencia, el narcotrafico y la pobreza actuaron como factores
determinantes que no solo transformaron las sociedades, sino también las creencias de las
personas. En este nuevo contexto, el “protestantismo histérico” y el pentecostalismo
empezaron a renovarse, adquiriendo una nueva cara y redefiniendo su contenido para hacer
frente a los desafios de esta condicion emergente (Avilés, 2012).

En consecuencia, y como estrategia para mitigar los efectos de las reformas
estructurales impulsadas por los gobiernos latinoamericanos, las migraciones campo-ciudad
comenzaron a desplazarse desde las urbes de América Latina hacia las de paises del Norte
global, principalmente Estados Unidos y naciones europeas. Estos migrantes no solo
transportaron sus pertenencias materiales, sino también sus creencias y sus maneras de vivir y
ser en el mundo. Asi, el protestantismo histdrico y el pentecostalismo —corrientes que en otra
época habian transitado del Norte al Sur— se transforman ahora en lo que se conoce como
“protestantismo latinoamericano” y emprenden su propio retorno hacia los paises del Norte.
Este nuevo flujo religioso responde tanto a la demanda de los migrantes como a un discurso
renovado que situa la biisqueda de la salvacion y la felicidad como fines Gltimos (Avilés, 2012).

La expansion y traslado tanto de personas creyentes como de iglesias protestantes
latinoamericanas dentro del mismo Latinoamérica y hacia el Norte global, ha transformado
profundamente las practicas y rituales de sus creyentes, no solo por el desplazamiento
geografico, sino también por como estas practicas se adaptan a nuevos contextos, se inscriben
en los cuerpos de los creyentes y reconfiguran las redes de vinculo entre las personas y las
instituciones. Para diversos autores, este proceso de transnacionalizacion institucional religiosa
ha sido resultado de tres procesos: el incremento de los adeptos; la difusion de la doctrina de
la iglesia siguiendo los itinerarios migratorios de sus adeptos; y la necesidad de adaptacion a
las necesidades, deseos y esperanzas de los creyentes (Levitt, 2003; 2007; Mary, 2012; Bava,
2010; Bava & Capone, 2010; Argyriadis et al., 2016).

Entendiendo que este proceso de transnacionalizacion implica una “constante
circulacion de personas, saberes, ideas, o rituales, como afirma Lozada (2003), las instituciones
religiosas o iglesias, crean espacios que funcionan como lugares donde se movilizan y

acumulan capitales culturales, sociales, religiosos y politicos, entre otros. Estos espacios

60



proponen nuevas formas de ser cristiano, de vivir el cristianismo y/o servirse de lo que este
ofrece para lograr diversos objetivos en la vida cotidiana (conseguir un trabajo, establecer una
red de amigos, integracion en la sociedad receptora).

Algunos autores como André Mary (2012) o Ari Oro (2014), consideran que estas
instituciones llegan con un fuerte propdsito de “reconquista espiritual” y, en ese sentido, se
implantan en lugares considerados como abandonados por el catolicismo con una oferta
heterogénea que intenta adaptar segun el publico que recibe. La implantacion y expansion de
las iglesias en nuevos lugares (ciudades, pequefios pueblos, comunas, etc.) involucra el acudir
a recursos o estrategias de atraccion. Si bien las comunidades religiosas que se establecen en
nuevos lugares no estan dirigidas exclusivamente a migrantes, cuando éstos constituyen la
mayoria de los fieles, tanto el mensaje pastoral como las iniciativas de la iglesia se enfocan
mayoritariamente en ellos, apoyandose en un lenguaje comun, vinculos de pais de origen y
espacios de encuentro cultural. En ultimas, se construye un lenguaje familiar que tiene bases
en la fe y en los cédigos culturales comunes que se activan en comunidad.

De esta manera, las iglesias proveen a los creyentes de un vocabulario empatico para
expresar sus emociones mientras construye un sentido dentro de este contexto religioso que
ofrece estructura, apoyo e intimidad (Smith, 1978: 181; Frederiks, 2016). Para la estabilidad y
reproduccion de este modelo de institucion, algunas iglesias protestantes hacen uso de un “haz
de metaforas performativas, practicas discursivas y ocasionalmente actos de autoridad
profética, pero sobre todo practicas deterritorializadas y estrategias de ocupacion de sitios
rituales inscritos en un campo de fuerzas” (Mary, 2012:133). Algunas de estas practicas, a
manera de rituales y técnicas corporales que no estan inscritas en un territorio especifico se
podrian considerar como disposiciones morales. Estas hacen parte de procesos individuales y
sociales que se encuentran atravesados por dos aspectos: los discursos y acciones de las
instituciones que reinterpretan y difunden “ensefianzas” de la biblia, y la interpretacion de

quienes las reciben; es decir, la puesta en practica en la vida cotidiana de estas “ensefianzas”.

3. Lareligion como practica corporal encarnada

En ese sentido y para enfocarnos en la interiorizacion de las “ensefianzas” o practicas que tienen
un caracter religioso, la teoria de las practicas y la comprension desde el cuerpo ha tenido un
amplio lugar en las ultimas décadas (Turner, 2008) en lo que ha sido llamado el “giro practico”

de las ciencias sociales (Schatzki, Knorr-Cetina & von Savigny, 2001). Desde la antropologia,

61



a partir de 1980 se introducen los conceptos de practica, cuerpo, actividad, praxis, entre otros,
para destacar el aspecto implicito, rutinario, tacito, disposicional y cotidiano de los fendmenos
sociales (Ortner, 1984). Este ha sido conocido como “enfoque de la encarnacion” (embodiment
approach) (Csordas, 1990) que resalta el cuerpo como fuente de las indagaciones
antropologicas (Lock, 1993).

En esta perspectiva, el vinculo entre los sujetos morales y la formacion del cuerpo (o
incorporacion) es central (Csordas, 1990), particularmente por la influencia que tienen las
estructuras culturales y morales en el cuerpo (Ignatow, 2007). Desde la antropologia, Marcel
Mauss introdujo dos ideas fundamentales en este sentido: la idea del “yo” en la construccion
de la moralidad de la “persona religiosa” (Mauss, 1936); y los tipos de técnicas que estan
presentes en la construccion de los cuerpos, como los adiestramientos, guias y educacion en
los distintos espacios institucionales (Mauss, 1936). El cuerpo entonces pasa a tener un rol
esencial en la comprension de los fendmenos religiosos y morales (Ignatow, 2007; Abend,
2013) en el modo en que se constituye la experiencia religiosa en la interaccidon con otros
(Csordas, 1990), los procesos de conversion religiosa a través de ciertas practicas morales
(Winchester, 2008), el control religioso de los cuerpos y la concepcion del yo (Turner, 1991,
2008), el aprendizaje de una disciplina monasterial (Asad, 1987), la imitacion y socializacion
corporal de las practicas de meditacion (Pagis, 2010; Winchester & Pagis, 2022), el gesto como
construccion de identidad religiosa (Avilés, 2012), entre otros.

Bourdieu (2007) también proporciond una orientacion con la nocion de “habitus”, que
retoma el interés por las practicas asociadas a la posicion social realizadas en base a una serie
de esquemas interiorizados dentro de ciertos contextos institucionales de un campo (Lizardo,
2004), y el concepto “corporal” para las practicas corporales (Bourdieu, 2007). La religion,
desde esta concepcion, es comprendida como una actividad o practica que el cuerpo realiza con
base en esquemas y marcos culturales; y por lo mismo, presta atencion a cémo se forman los
cuerpos, sus practicas y disposiciones morales, asi como de su formacion a través de la
imitacion (Mauss) o las pedagogias implicitas (Bourdieu).

Estos trabajos nos invitan a pensar en los rituales como reorganizadores —y
controladores— de las emociones y los deseos de los hombres y en cémo a través de estos se
van inculcando valores tales como la sumision, la obediencia —ceder el control, entregarse—y
la humildad ante Dios. Estos valores no son vistos como impuestos sino como virtudes que se
adquieren a través de la practica de ejercicios que promueven la realizacion y adquisicion de
habitos tales como el ayuno, la oracién, la confesion, el trabajo manual. Igualmente, existe un

amplio interés en el fenomeno de como los sujetos se van convirtiendo en cristianos después

62



del proceso de afiliacion, iniciacion e incorporacion de ciertas practicas morales de las iglesias
(similar a Becker (1953), Benzecry (2009), y Wacquant (2016) en otros ambitos), tal como
Tavory y Winchester (2012) constataron en el cambio de practicas religiosas en el caso de
judios y musulmanes a través de la rutinizacion.

En esta misma linea, estudios recientes inspirados del trabajo de Thomas Csordas
(1990) introducen el concepto de “inversion somadtica” describiendo experiencias donde
dimensiones corporales normalmente tacitas—como el hambre o la respiracion—trascienden a
conciencia plena durante précticas como el ayuno ortodoxo o la meditacion vipassana,
revelando conexiones profundas entre cuerpo, emocion y espiritualidad (Winchester & Pagis,
2022). De igual forma, el concepto de “religion vivida” (Ammerman, 2020; Williams, 2010)
subraya como las practicas religiosas trascienden los espacios institucionales e impactan la vida
diaria de los creyentes. Esto incluye cambios en practicas estéticas —desprendimiento de lo
material, vestimenta, joyas, maquillaje, peinados—, la manera de hablar y de relacionarse con
los demads, y la incorporacion de ritos como el bautizo y el ayuno como marcadores éticos en
la rutina, entre otras.

El hecho de no comer y sentir hambre hace que las personas practican el ayuno
reflexionen sobre deseos corporales y como estdn conectados con las “pasiones del alma” y
aprendan a “controlarlos”. Hacerse consciente de esto a nivel corporal se vincula con discursos
religiosos que tienen que ver con la virtud y el control espiritual. En contraste, las practicas que
produce la meditacion fomentan una atencion profunda del cuerpo y la mente. Sensaciones
como el dolor, la incomodidad, escuchar los latidos del corazon o cdmo funciona la respiracion
son interpretadas usando conceptos budistas como la permanencia y el sufrimiento. Aqui, el
concepto de “educacion de la atencion” surge también para explorar la forma en la que, a través
de la practica repetida de estas formas corporales, los practicantes aprenden a percibir
“realidades religiosas” en momentos cotidianos como la alimentacion, el uso de la tecnologia
o las relaciones con los demas.

Por lo tanto, las personas desarrollan un aprendizaje que les permite adquirir habilidades
para interpretar ciertas sensaciones o posturas como una manifestacion de lo sagrado y
relacionarlo, ademas, con sus emociones. En ese sentido, la antropologia de las emociones (Le
Breton, 1999) insiste en la importancia de las emociones como experiencias sensoriales que se
dan en contextos promovidos por la socializacion. Por lo tanto, las practicas corporales no
solamente involucran al cuerpo como materia, sino también a la mente y al espiritu (McGuire,
2008, 2016). En otras palabras, las practicas religiosas que son reguladas, “cultivan una

modalidad somatica de atencidn, es decir, una manera culturalmente elaborada de atender y

63



estar con el propio cuerpo que incluye la presencia corporal de los demas (Csordas, 1993; en
Olivas-Hernandez, Csordas & Ortiz, 2025). Esta atencion somatica es clave en la “guerra
espiritual”, un proceso donde las luchas existenciales —como las que enfrentan los migrantes—
se reinterpretan como un combate corporal para “ensefar al cuerpo lo que no es bueno”
(Mahieddin, 2018). Desde este enfoque, el cuerpo se entiende como mediador y, por tanto,
hace parte de lo que Meyer (2009) llamo sensational forms activando memorias individuales o
colectivas en espacios considerados religiosos y “no religiosos”.

Dentro de esta misma linea, otros autores discuten que las experiencias emocionales y
espirituales también son aprendidas y dependen de la interpretacion basada en categorias
cognitivas social y culturalmente variables que identifican la presencia de Dios (Luhrman,
Nusbaum & Thisted, 2010). Esta interpretacion depende también de la vision de los “expertos
espirituales” que son quienes pueden “descifrar” las diversas experiencias y “asegurar’ que son
resultado de la comunicacion con Dios (Inbody, 2019). En general, la necesidad de indagar las
practicas inscritas en los cuerpos es fundamental para profundizar la construccion de los sujetos
morales en nuestro contexto pentecostal (Sudrez, 2022).

Con esta serie de disposiciones morales y practicas religiosas aprendidas las
instituciones pentecostales/evangélicas ofrecen a sus adeptos la posibilidad de vivir una
“transformacion” con el objetivo de llegar a ser una “mejor persona” y, en consecuencia, un
“verdadero” o “buen cristianos”. Los “buenos cristianos” deben cumplir con ciertas normas,
identificarse con ciertos valores y cumplir con ciertas reglas que tienen como objetivo educar
el cuerpo, la mente y el espiritu para obedecer a Dios y poder conectar con ¢l teniendo como
ejemplo la vida de Jesus y las ensefianzas de la biblia.

Dentro de estas comunidades pentecostales/evangélicas se cree que adquirir una
disciplina cristiana o ser obediente ante los designios de Dios llevara a las personas a consolidar
y lograr una conexion espiritual mucho méas profunda con Dios. Este proceso, por lo tanto, no
es algo que pasa de la noche a la mafana, sino que requiere de la vivencia de un proceso de
transformacion o conversion y, como mencionamos antes, del aprendizaje e incorporacion de
ciertas disposiciones —algunas vistas como “sacrificios”— que se van realizando a lo largo de la
trayectoria vital de los creyentes. En este proceso, la participacion en diversos rituales
comunitarios tales como: bautizos, formas de ayuno, oracion, alabanza, entre otros, van
permitiendo que esta interiorizacion ocurra individualmente y que se exteriorice de manera
“encarnada” a través de comportamientos, gestos, practicas, etc., que hacen de estos sujetos

unos “buenos cristianos”.

64



Dentro del pentecostalismo, se cree que una vez interiorizadas estas disposiciones la
conexion con Dios y con lo sagrado serda mas fuerte y por lo tanto se vera traducida en dones
que pueden ser: la glosolalia (hablar en lenguas) o el don de la sanaciéon y que son la
manifestacion del Espiritu Santo. Particularmente el hablar en lenguas se considera como la

expresion “encarnada” del Espiritu Santo en los cuerpos de los creyentes.

4. La formacion del “buen cristiano” como proceso corporal, moral, social y
comunitario

En este trabajo se analiza la formacion del buen cristiano como un proceso continuo de
aprendizajes morales, afectivos y corporales mas que como un instante de ruptura o crisis.
Lejos de ser un evento aislado, la formacion del “buen cristiano” hace parte de la experiencia
de conversion y se despliega a través de una serie de “rituales de paso” que reconfiguran
gradualmente el habitus del creyente, tal como sefialan Csordas (1990) e Ignatow (2007) al
mostrar la interiorizaciéon de esquemas morales mediante practicas rutinizadas. Desde esta
perspectiva, la definicion clésica de A. D. Nock sobre el proceso de conversion (1961) como
una “reorientacion consciente del alma”, y la de James (1902) como un éxtasis emocional y
cambio cognitivo, cobran una nueva dimension cuando se observan en accion. Es decir, no nos
basta con describir la intensidad del momento inaugural de bautismo, por ejemplo, sino nos
acercamos a la manera en la que el cuerpo aprende a sostener esa “reorientacion” en la vida
cotidiana mediante practicas que adquieren significados religiosos y espirituales como pueden
ser los ayunos, las oraciones prolongadas o la imitacion de gestos litirgicos o la lectura de la
biblia (Mauss, 1936; Bourdieu, 2007). En este proceso, el bautismo en fuego o los dones de
sanacion no son solo fendmenos “espectaculares”, sino que se constituyen como signos de una
pedagogia somatica que va modelando las disposiciones espirituales de los creyentes.

Joel Robbins (2010) con su trabajo, sitia la conversioén pentecostal como un proceso de
“negociacion moral” prolongada, donde cada gesto ritual —desde el levantamiento de las
manos hasta la confesion publica— reproduce y refuerza las expectativas institucionales. Estas
practicas realizadas en colectivo, como el bautismo o la imposicion de manos, funcionan
simultaneamente como instancias de control emocional (Fer, 2022) y como espacios de
sensational forms donde se activan memorias colectivas (Meyer, 2009). La dimension
transnacional afiade un matiz crucial: durante el proceso de formacion del “buen cristiano” no
solo se reconfigura el interior del individuo, sino que se redefinen sus redes de apoyo y sus

itinerarios vitales. Al respecto, Gooren (2010) habla de las conversion careers que atraviesan

65



contextos culturales diversos; aqui, cada migracion —de Colombia a Espana o de Colombia a
Chile— reubica los ritos fundacionales en nuevos marcos de interpretacion, “obligando” a los
creyentes a renegociar tanto sus vinculos afectivos como sus practicas corporales.

En este contexto, el devenir cristiano dentro del proceso de conversion modifica
también el ambito doméstico y profesional, tal como postula la nocioén de “religion vivida”
(Ammerman, 2020). En esta, no basta con el acto comunitario, sino que la moral cotidiana (la
gestion de emociones, en la educacion de los hijos o en la forma de tratar a los colegas) se
convierte en un terreno donde el sujeto ratifica su nueva identidad cristiana. Malogne-Fer
(2013) lo ilustra en la Polinesia Francesa al mostrar como el bautismo regula el dmbito
conyugal, mientras que Lindhart (2012) destaca como las narrativas de conversion en Chile
crean un imaginario pentecostal colectivo que trasciende el espacio de la iglesia en la
organizacion de las dinamicas del hogar, por ejemplo.

Por ultimo, la centralidad del cuerpo como mediador —destacada por Csordas (1993) en
la “modalidad somatica de atenciéon”— revela que la conversiébn es tan corpérea como
emocional: aprender a escuchar el propio pulso o a contener el hambre convierte al creyente en
guardian de un yo moral, habitado por el Espiritu Santo. Asi, la formacion de un “buen
cristiano” no se limita al discurso teoldgico, sino que se encarna diariamente en la interaccion
sostenida entre ritual, migracion y redes afectivas, trazando una trayectoria siempre en

movimiento y en constante reelaboracion.

66



PARTE 2 — CONTEXTUALIZACION DE LOS CASOS DE ESTUDIO

67



CAPITULO III - EL CONTEXTO PENTECOSTAL: BREVE RECUENTO DE LA
HISTORIA DEL PENTECOSTALISMO

1. Origenes del pentecostalismo en Estados Unidos

El pentecostalismo es una de las tres corrientes de los grupos evangélicos del protestantismo
que basa su doctrina en el libro de la biblia?®. Su nombre viene del dia de Pentecostés que se
encuentra descrito en el capitulo 2 del libro de los Hechos de los Apdstoles (Lalive d’Epinay,
1976), donde el Espiritu Santo descendio de los cielos sobre los apostoles de Jests —“como de
un viento recio que soplaba, el cual lleno toda la casa donde estaban sentados” ...— mientras se
encontraban celebrando en Jerusalén. Durante este dia los apdstoles “fueron llenos del Espiritu
Santo, y comenzaron a hablar en otras lenguas™ (2:1-31, Reina Valera, 1960).

El pentecostalismo tiene sus origenes mas modernos en el avivamiento que ocurri6 en
Azusa Street (Los Angeles), en la sede de la Iglesia Episcopal Metodista Africana, liderado por
William Seymour, predicador afroamericano. El avivamiento al que se le atribuye el origen del
pentecostalismo?! tuvo comienzo en la noche del 9 de abril de 1906 y terminé en el afio 1915.
La noche del 9 de abril es bastante conocida dentro del mundo pentecostal ya que Dios se
manifestd a través de un relampago tumbando al predicador Seymour y las otras personas que
estaban alli. Se dice que después del impacto estos comenzaron a hablar en lenguas y gritar
mientras levantaban sus manos alabando a Dios. Al ver esto, muchas personas de diferentes

lugares comenzaron a llegar para presenciar este milagro y unirse al avivamiento durante los

20 Seman, P. (2019). ;Quiénes son? ;Por qué crecen? ;jEn qué creen? Pentecostalismo y politica en América
Latina https://static.nuso.org/media/articles/downloads/1.TC_Seman.pdf

2! La historia del pentecostalismo, sin embargo, puede rastrearse ain mads atras, ya que tiene sus origenes en el
pietismo luterano de los siglos XVII y XVIII. El pietismo fue un “movimiento de renovacion introspectivo, no
mundano y de oracion, que valoraba la lectura de la Biblia, la experiencia espiritual y la actividad caritativa, sin
buscar una reforma eclesiastica o social significativa”. Los hermanos John y Charles Wesley fueron fuertemente
influenciados por el pietismo. Hijos de una familia anglicana y bastante espiritual, presenciaron un episodio
impactante mientras viajaban en barco desde Inglaterra hacia América. Durante una tormenta, observaron como
un grupo de moravos permanecia en calma, cantando himnos, mientras los demas pasajeros estaban aterrados. En
1738, durante la lectura de un pasaje de los escritos de Lutero por parte de un pastor moravo, John Wesley
experiment6 lo que describié como su corazon “strangely warmed” (extrafiamente encendido). Estos dos hechos
marcaron su conversion y consolidaron la prédica metodista. Esta se caracterizaba por la doctrina de la assurance,
o la conviccion intelectual basada en la experiencia espiritual de que el pecado habia sido eliminado por Dios
(Kay, 2011: 26, 58). El metodismo crecié de manera extraordinaria y, para 1840, era el grupo religioso mas grande
en los Estados Unidos, segin continiia Kay. Elementos como el canto, los aplausos y el testimonio publico pueden
rastrearse alin mas atras, hasta la religion de los esclavos afroamericanos en las plantaciones del sur de los Estados
Unidos (2011: 37). Los McRobert (1988) y Yong & Alexander (2011) exploran y recuperan la historia del afro-
pentecostalismo y la influencia de la tradicion africana en las bases del pentecostalismo del siglo XX. Estas
iglesias ya empleaban el estilo de avivamiento caracteristico de las reuniones tipo campamento y el lenguaje del
bautismo de “fuego” del Espiritu Santo como dotacion de poder para el servicio y la piedad, elementos que
finalmente se integraron en el movimiento pentecostal.

68



afios siguientes. Muchos de los que llegaban a la calle Azusa eran “ministros o misioneros que
venian buscando poder espiritual y el don de lenguas” (Kay, 2011: 89). Las personas que
llegaban alli decian sentir el fuego del Espiritu Santo y este dia es recordado como un momento
de sanacién en el que muchos fueron curados de sus enfermedades mientras otros fueron
bautizados en el Espiritu Santo manifestdindose el don de hablar en lenguas o glosolalia.

William Seymour era visto como un visionario para la época ya que creia que el Espiritu
Santo se podia manifestar en todas las personas independientemente de su raza o de su género.
A partir de 1915, la congregacion de Azusa Street revisa su constitucion y hace que solamente
sean pastores afroamericanos quienes lleven la palabra de Dios a otros lugares. Sin embargo,
entre los visitantes de este avivamiento se encontraba William Durham, bautista, quien hablo
en lenguas por primera vez en el afio 1907. Durham se encarg6 de revisar el esquema doctrinal
de Seymour dando paso a los origenes de lo que hoy se conoce como pentecostalismo. A partir
de alli se comienzan a crear diversas denominaciones que, a pesar de tener grandes diferencias
con la doctrina propuesta por Seymour, en especial por la cuestion racial, se constituyeron
como las primeras iglesias pentecostales estadounidenses como la Iglesia de Dios en Cristo que
se pentecostalizo en 1906 cuando su ministro fue bautizado por Seymour, o las Asambleas de
Dios en 1914.

A pesar de que el revival liderado por William Seymour ha sido el mas reconocido
dentro del mundo pentecostal y que estableci6 las bases del pentecostalismo moderno, un afio
antes, en 1905, ya habia tenido lugar un avivamiento en la Houston Bible School de Texas, en
Estados Unidos, dirigido por el pastor Charles Fox Parham. En esa época, las leyes de
segregacion racial impedian que afroamericanos y blancos compartieran los mismos espacios,
por lo que Seymour solo podia asistir a las clases del seminario de Parham observando desde
el pasillo, a través de una ventana. Esta experiencia influyd profundamente en la vision de
Seymour, y una vez conformada su iglesia, una de sus principales preocupaciones fue la
integracion racial y la justicia. Como explica el historiador Gaston Espinosa (2014), estos no
eran simplemente elementos de una agenda de “accioén social”, como ha sucedido con muchas
iglesias y denominaciones posteriormente, sino ideales profundamente teoldgicos. Seymour
creia que “Dios estaba enviando al Espiritu Santo en estos ultimos dias para purgar a la iglesia
de sus divisiones pecaminosas creadas por el hombre y presentarla como una novia inmaculada,
preparada para la llegada del novio divino cuyo descenso se esperaba pronto” (2014: 16).

De hecho, esta postura fue una de las razones por las que Seymour se distancio de
Parham, quien critico6 duramente la experiencia de Azusa. Segiin Espinosa, Parham sostenia

que el éxito de Seymour se debia unicamente al “elemento” residual de verdad aprendido en

69



su escuela biblica en Houston, pero que dicho mensaje habia sido rapidamente eclipsado por
lo que ¢l consideraba “fanatismo” y practicas “carnales” por parte de los “negros” en Azusa,
las cuales, segtn ¢€l, “se impusieron a la gente de todo el mundo como obra del Espiritu Santo”
(2014: ).

Ahora bien, dentro de las denominaciones pentecostales siempre ha habido una
discusion respecto a la doctrina unicitaria o trinitaria. Segun William Kay, tedlogo, la gran
mayoria de pentecostales son trinitarios, —es decir, creen en que Dios, Jesus y el Espiritu Santo
son tres personas distintas— mientras que quiza el 10% adhieren a la forma unicitaria —Dios,
Jesus y el Espiritu Santo son uno solo— (2011: 98). Las iglesias donde realicé trabajo de campo
hacen parte de este 10% identificindose como “iglesias del nombre”, es decir, iglesias del
nombre de Jesus, que considera a Dios, a Jests y al Espiritu Santo como una sola persona. El
caracter unicitario de la iglesia se recuerda constantemente durante las prédicas, en los relatos
de los pastores y en las conversaciones con las personas porque es uno de los aspectos que

destaca la identificacion con la denominacion de la iglesia.

2. Los origenes del pentecostalismo en Chile y en Colombia

Desde sus origenes, el pentecostalismo se expandid rapidamente dentro de Estados Unidos y
hacia otros paises, impulsado por ministros y misioneros que participaron del avivamiento en
Azusa Street y de otros movimientos similares a nivel mundial. En el caso de América Latina,
esta expansion encontro terreno fértil gracias a la implantacion de un protestantismo que, como
senala Willems (1967, en Beltran, 2004), privilegiaba las experiencias personales y emotivas
por sobre los aspectos doctrinales. No obstante, el desarrollo del pentecostalismo en la region
estuvo marcado por contextos nacionales complejos, que influyeron en las formas particulares
en que los misioneros y las instituciones protestantes se fueron estableciendo en cada pais.

El arraigo del pentecostalismo en América Latina se dio en una sociedad profundamente
catolica, lo que ya de por si condicionaba los espacios sociales y culturales disponibles para la
implantacion de iglesias protestantes. Ademas, como sefiala Christian Lalive d’Epinay (1976),
su llegada estuvo atravesada por momentos de gran inestabilidad y crisis, particularmente por
los efectos sociales de la crisis economica de 1929-1931 y por el incremento de la violencia
que marco el inicio de una crisis estructural que —segln el autor— atin no ha sido resuelta. En
ese contexto de ruptura de las regulaciones sociales, hambre, desempleo y miseria, el

pentecostalismo ofrecia una alternativa poderosa: “la fe en un Dios de amor, la certeza de la

70



salvacion, la seguridad del reino y de una comunidad fraterna, asi como la posibilidad de
participar activamente en responsabilidades compartidas dentro de un proyecto comtin” (1976:
208).

En el contexto latinoamericano, los primeros enclaves del protestantismo en Sudamérica
pueden rastrearse con la llegada de negociantes protestantes europeos —principalmente ingleses
y de la rama presbiteriana— y del metodismo pionero al puerto de Valparaiso, en Chile
(Willems, 1967; Kay, 2011; Mansilla & Orellana, 2021). De hecho, las primeras referencias a
predicaciones al aire libre en la region se encuentran, primero, en Chile y, posteriormente, en
Brasil (Frodsham, 1926, citado en Mansilla & Orellana, 2020). En el caso chileno, el
pentecostalismo no fue influenciado directamente por el avivamiento de Azusa Street, sino por
otro avivamiento que tuvo lugar en la India en 1905. Fue alli donde la misionera metodista
Minnie Abrams, tras haber experimentado lo que interpretd como el bautismo en el Espiritu
Santo, difundi¢ la experiencia a través de panfletos que circularon internacionalmente. Uno de
estos panfletos llegd a manos del misionero Willis Hoover, por medio de su esposa Mary Ann
Louise Hilton, quien se convirtio tras leerlo y posteriormente establecio la Iglesia Metodista en
Chile (Kay, 2011: 90).

Hoover jugaria un papel central en el desarrollo del pentecostalismo en el pais. Hacia
1910, se separ6 de la Iglesia Metodista para fundar la Iglesia Metodista Pentecostal, que ya en
sus inicios contaba con catorce congregaciones distribuidas por el territorio chileno. Cabe
destacar que en este proceso también participaron activamente varias mujeres, quienes
desempefiaron un papel clave en la difusion de la nueva doctrina en distintas regiones del pais
(Mansilla, 2019).

Hacia finales de los afios 30 y durante las décadas siguientes, las Asambleas de Dios
llegan a Chile desde Suecia, Estados Unidos y Alemania, lo que provoca una division entre el
“pentecostalismo misionero” y el “pentecostalismo nacional”. Durante estos afios, la musica
pentecostal incorpor6 influencias campesinas y mexicanas, caracterizadas por un tono
“lastimero y sufriente” (Mansilla, 2021). Los reclamos de las clases menos favorecidas
encontraron eco en las comunidades pentecostales, que se convirtieron en espacios
comunitarios de “refugio, participacion y solidaridad,” una caracteristica que perdura hasta
nuestros dias. Uno de los aspectos mads interesantes es la teodicea del sufrimiento (cf. Winfield,
2021), donde el dolor y la desilusion adquieren relevancia, reflejandose en los testimonios y
canciones pentecostales.

Segun Mansilla (2019), el pentecostalismo se fue consolidando entre los sectores mas

olvidados de la sociedad chilena: campesinos de las regiones sur y central, asi como obreros a

71



medida que avanzaba el siglo XX. Los pastores asumian un rol similar al de “patrones,” lo cual
contrastaba con la identidad de los obreros, quienes representaban a los sectores marginados
de la sociedad en la década de 1920. Esta poblacion reclamaba la inclusion de “expresiones,
simbolos y costumbres populares en la liturgia protestante”, consolidando una “religioén de los
pobres”, donde las mujeres seguian participando activamente en el &mbito publico, aunque
seguian sin recibir el reconocimiento dentro de la comunidad pentecostal, ya que el pulpito
seguia siendo un espacio dominado por hombres (Mansilla, 2019).

A partir de los afios 50, los movimientos pentecostales aceleraron su movimiento por el
territorio latinoamericano y se constituyeron como movimientos autonomos (Lalive d’Epinay,
1976). La figura del misionero pentecostal emergié como una via de movilidad social y
geografica. Muchos pastores comenzaron a movilizarse entre Chile, Argentina y Bolivia.
Durante este periodo ya se hablaba de la importancia de la salvacion del alma, la vida en
santidad y lo que esto implicaba: renunciar a los placeres mundanos, el trabajo humilde, el
sufrimiento y la misericordia hacia los demas (Mansilla, 2019). Con la llegada de Clifton
Erickson a las Asambleas de Dios, el pentecostalismo se convirtié en un fendomeno masivo y
visible, caracterizado por una predicacion testimonial y anecdotica, donde se usaban las
emociones y el autoritarismo. Ademads, se unificaron las creencias doctrinales. Durante la
dictadura de Pinochet, surgieron nuevos grupos y denominaciones, generando una crisis de
definicion, en la que no solo se hablaba de salvacion, cielo, infierno y apocalipsis, sino también
de aspectos de la vida cotidiana como la salud, la prosperidad, la vivienda, el trabajo y la
educacion.

La influencia de la dictadura, junto con el proceso de secularizacién contemporanea en
la sociedad chilena, ha llevado a las iglesias pentecostales a adoptar posturas mas radicales y
conservadoras en temas de interés general, como el matrimonio entre personas del mismo sexo,
el aborto, la adopcion homoparental y el rol de la mujer, el cual sigue sin cambiar dentro de la
comunidad pentecostal (Mansilla, 2019). Ademas, el funcionamiento y la estructura de las
iglesias, como espacios jerarquizados y autoritarios, se mantienen vigentes, y siguen orientando
la vida de las familias pentecostales, donde los pastores actiian como referentes sociales a los
que acuden en momentos dificiles.

En Colombia, el protestantismo arrib6d por diversos frentes. Uno de los primeros fue la
llegada y presencia de soldados extranjeros —especialmente ingleses— que llegaron al pais
durante el siglo XIX para apoyar el proceso de independencia, trayendo consigo formas
incipientes de protestantismo (Arboleda, 2015). En un tiempo donde el proselitismo y la

exhibicion publica de credos religiosos por parte de extranjeros no catolicos estaban

72



prohibidos, Arboleda (2015: 26) destaca que el comienzo de la distribuciéon de Biblias en
lengua popular (a cargo de los colportores) en el pais se atribuye precisamente a militares y
comerciantes extranjeros. Esta accion resultd ser crucial para la diseminacion del
protestantismo a lo largo del siglo XIX.

En este contexto, Ramén Montsalvatge, un exfraile catalan que naufragé en las playas
de Cartagena hacia 1855 se instald en el pais dando su testimonio y mas adelante vendiendo
biblias puerta a puerta con apoyo de la Sociedad Biblica Americana (Ordofiez, 1956); seguido
de dos misioneros, James Thomson?? y Lucas Matthews, de las Sociedades Biblicas Britanicas.
El trabajo de Montsalvatge fue importante porque propuso una gran discusion en la Republica
de la Nueva Granada?® y marco el inicio de una presencia protestante mas profunda a pesar de
ser publicamente criticado y desacreditado llegando a ser llamado “ministro de Satands”
(Arboleda, 2015). Ademas de la venta de biblias, estos primeros misioneros se dedicaron a la
“elaboracion de periddicos y volantes —publicaciones en las cuales se narraban las conversiones
de catodlicos al protestantismo—, la fundacién de instituciones educativas y viajes por territorios
con escaso control de la Iglesia catolica” (Ospina, 1953 en Figueroa, 2016: 198).

Un afio después de la llegada de Montsalvatge, el misionero presbiteriano Henry Pratt
llega a territorio colombiano por el puerto de Santa Marta y al ver que el protestantismo ya
tenia representante en Montsalvatge decide continuar hacia el interior del pais por el rio
Magdalena seguido de un trayecto a lomo de mula hasta llegar a Bogotad en 1856, donde
establecio la primera iglesia protestante. Esta fecha coincide con lo que se conoce como la
“fecha oficial del comienzo de la labor protestante en Colombia” (Figueroa, 2016). Segin
Carlos Arboleda, durante el desarrollo de las labores proselitistas de los protestantes, no habia
ninguna distincion entre los diversos grupos y durante las luchas de independencia, los
protestantes eran llamados negativamente “masones y luteranos” puesto que tenian una vision
“revolucionaria” que diferia de la de los catolicos. Estos adjetivos eran atribuidos a los
protestantes por traer ideas modernas e independentistas y una filosofia de vida basada en la
libertad, conciencia individual, creencia en el progreso y conciencia individual (Arboleda,
2015).

Henry Pratt, que era visto por los sacerdotes catdlicos como parte de estos

“revolucionarios,” no encontrd resistencia desde el gobierno y pudo desarrollar su trabajo en

22 Thomson llega el 29 de enero de 1825 a Bogota desde Ecuador y establece la Sociedad Biblica Colombiana
para distribuir biblias a los ciudadanos (Arboleda, 2015: 27).

23 Aun para esta época, Colombia no se habia constituido como la republica que se reconoce hoy en dia. Esto
ocurriria definitivamente en el afio 1886.

73



un contexto de “libertad religiosa, interés por la cultura inglesa, y posibilidades econémicas y
de transporte que ofrecia el pais” (Arboleda, 2015: 34). Durante dos afios que duraria su
primera estancia en Colombia y con ayuda de otros miembros que llegarian posteriormente,
también de la Sociedad Biblica de Londres, pudo imprimir cinco mil ejemplares del Nuevo
Testamento en Bogota en el afio 1957. Ademas de su trabajo en la capital del pais, Pratt se
dedicaria a una evangelizacion por distintos departamentos, especialmente en el nororiente del
pais, en Bucaramanga y Piedecuesta en Santander (Ordofiez, 1957).

Ya durante el siglo XX se dice que los liberales buscaban traer protestantes para
debilitar la fuerza del catolicismo y para introducir un pensamiento méas moderno de libre
examen, libre decision y lectura de la Escritura (Arboleda, 2015: 39). Sin embargo, para 1917
en Colombia solamente habia cinco ministros ordenados, ningun ministerio nacional y
solamente cuatro colportores (2015: 42). Para esta época, el protestantismo que se encontraba
en Colombia era mayoritariamente presbiteriano y ain no se encontraban misiones
pentecostales grandes sino diversos grupos independientes en distintas partes del pais. Hacia
1938, se registraban de manera oficial algunas misiones pentecostales en Colombia: la primera
de Thomas Lowe, misionero pentecostal en una pequefia obra del barrio Teusaquillo en Bogota;
una congregacion en La Vega, Cundinamarca —que fue descontinuada por causa de la
violencia—; y otras congregaciones en: Apulo (Cundinamarca), Tocaima, Santander, Tolima,
algunas ciudades de la Costa Atlantica, Caldas y los Llanos Orientales (Ordofiez, 1957: 344-
345).

El pentecostalismo se oficializaria en el pais mas tarde hacia 1946 con la llegada de
misioneros estadounidenses de origenes escandinavos que traian otra doctrina y que coincidid
con la acentuacion de una guerra politica y social sangrienta en el campo y de reclamo por los
derechos de los trabajadores. En ese sentido, tanto las misiones pentecostales y evangélicas
experimentaron grandes dificultades para establecerse ya que el catolicismo se encontraba
profundamente arraigado en la sociedad colombiana y especialmente en la politica, lo que hizo
que hubiera una persecucidon, a veces sangrienta, contra lideres protestantes y sus
congregaciones (Flora, 1976). Las misiones tampoco fueron ajenas a las dificultades de la
geografia, al pésimo estado de las vias de acceso y comunicacion entre las diferentes regiones
del pais, las enfermedades tropicales y la escasez de alimentos (Lopez, 2014: 98).

Las misiones pentecostales se instalaron especialmente en regiones del oriente del rio
Magdalena como lo son Santander y Boyaca que poco a poco fueron perdiendo importancia
econdémica, mientras que las evangélicas se instalaron en la banda occidental hacia el Eje

Cafetero, el Valle del Cauca y la Costa Caribe donde se encontraba la produccion cafetera,

74



azucarera y la conexion con los puertos de exportacion (Lopez, 2014). Como en el oriente del
pais habia menos presencia catélica, era de mas dificil acceso por ser zona rural poco
desarrollada y era una zona periférica respecto de donde estaba ocurriendo el desarrollo del
pais, pues fue un enclave “perfecto” para la implantacion de las misiones pentecostales.

Lopez destaca que al analizar los origenes de los pentecostalismos de finales del siglo
XIX y el siglo XX, Jean Pierre Bastian (2006) subraya que estos, a diferencia del
protestantismo presbiteriano regional, constituian una forma de religion popular basada en la
emocion. Esta diferencia se hace mas evidente al considerar, como explica Bonino (1995, en
Lopez, 2014: 72), que la fe pentecostal apelaba a la “eficacia de la emocion” mediante practicas
carismaticas como la sanidad divina o el don de lenguas, en contraste con el evangelismo, que
se inclinaba por una “exposicion 'racional' del mensaje religioso”.

En este contexto, hubo una diferenciacion de clase social respecto a la expansion e
implantacion del protestantismo (evangelicalismo y pentecostalismo) en Colombia. El
evangelicalismo experimentd una difusion mas fluida debido a su interaccion con los circulos
intelectuales de las clases alta y media, quienes proveyeron el soporte intelectual y econdémico
necesario. Esto contrastd con la naturaleza de las congregaciones pentecostales, que tendian a
ser mas personalistas y, segun Lopez (2014: 76), se movian por un “espiritu mesianico que no
requeria de grandes recursos y estructuras de envio, sino mas bien, de la probidad carismatica
de la vocacion personal” de sus pastores. Es en este punto donde los misioneros pentecostales
se esforzaron por establecer un vinculo més horizontal y reciproco con sus seguidores, lo que,
para David Lopez, facilitdé la “enculturacion de una mision religiosa fordnea en un pais
catolico” (2014: 76).

Los misioneros pentecostales en Colombia empleaban una estrategia territorial clave:
se asentaban en centros de operaciones (conocidos como estaciones o centros misioneros),
como documentd Lopez. Desde estos puntos, se enviaban expediciones para explorar nuevas
areas, procurando siempre establecerse donde no existiera ya otra agencia misionera. Esta
practica formaba parte de una ldgica de cooperacidn interinstitucional, cuyo objetivo era
abarcar todo el &mbito nacional asignado, contribuyendo a la visién de configurar una Iglesia
Nacional Protestante. Ademads, estas estaciones servian para fundar obras educativas (Lopez,

2014).

75



3. Breve panorama del pentecostalismo en Barcelona (Espaiia)

En la peninsula ibérica, el desarrollo del protestantismo encontré mucha resistencia por el gran
peso de la iglesia catolica tanto a nivel religioso como cultural, social e incluso politico como
ocurri6 en Colombia. El predominio catdlico era tan fuerte que impidi6 el desarrollo de
instituciones protestantes (entre estas, universidades) limitando la formacién, que se tuvo que
mantener en el extranjero para quienes se interesaban en esta rama del cristianismo (Van Der
Grijp, 2001). La fuerte represion catdlica impidid la expansion del protestantismo hasta el siglo
XIX (Griera & Clot-Garrel, 2013) e incluso durante el siglo XX, por lo que se puede decir que
el pentecostalismo como rama del protestantismo es relativamente nuevo si lo comparamos
con otros movimientos. A diferencia de Latinoamérica donde el pentecostalismo y
evangelicalismo son tan variados, en Espafia “el origen del pentecostalismo se remonta a
mediados del siglo XX” y es, en parte, particular de las comunidades gitanas (Amador-Lopez,
2019: 38).

Los primeros nucleos protestantes en Barcelona se ubicaban en la Rambla donde habia
una oficina de distribucion de biblias hacia 1841, y un lugar de culto en el barrio de Gracia que
fue establecido por un misionero inglés en 1870 (Griera & Clot-Garrel, 2013). George
Lawrence, discipulo de Robert Chapman quien habia sido el primer misionero de las
Asambleas de Hermanos en Madrid, hizo un trabajo de evangelizacion en Barcelona durante
el afio 1869, que después de la dictadura, daria paso a la primera iglesia pentecostal en
Barcelona, en Lleida y Madrid?*. George Lawrence continuaria regresando a Barcelona y otros

(1113

pueblos de Catalufia donde hizo un trabajo de ““coche biblico” o libreria ambulante. Este

contaba con ventanas laterales, y cuando se abrian formaban unos escaparates y mostrador

donde podian verse y comprarse biblias, Nuevos Testamentos y materiales evangelisticos™?.

2 Asamblea de Hermanos y primera iglesia pentecostal en Madrid:
https://protestantedigital.com/orbayu/36720/asamblea-de-hermanos-y-primera-iglesia-pentecostal-en-madrid

25 Como llegd el Evangelio a la ciudad de Madrid y al barrio de Chamberi. Recuperada de:
https://iechamberi.org/history/

76



——————

T A et £ %
Ilustracién 14. Coche biblico de George Lawrence?®

Durante finales del siglo XIX, la comunidad protestante sigui6é creciendo y estableciendo
escuelas protestantes en la ciudad de Barcelona, asi como lugares de asistencia sanitaria como
el Hospital Evangélico en 1893 (Griera & Clot-Garrel; 2013: 28). Posteriormente hacia los
afios 30 y 60 del siglo XX se consolida una “comunidad intelectual protestante” que comienza
a escribir la historia de sus iglesias y comunidades, pero de manera clandestina (Van der Grijp,
2001) debido a las dictaduras de Salazar (1932-1974) en Portugal y de Franco (1939-1975) en
Espana. En esta época, los protestantes fueron forzados a la clandestinidad debido al

hostigamiento del que eran victimas (Van der Grijp, 2001) ya que

“se impusieron numerosas restricciones como la negativa a la apertura de lugares
de culto y la clausura de los centros ya autorizados, la confiscacion y retencion
ilegal de inmuebles y propiedades, la penalizacion del culto clandestino, el cierre
de colegios y escuelas, la suspension de las actividades editoriales de la Sociedad
Biblica, la prohibicion de la impresion, circulacion y venta de literatura evangélica
y la discriminacioén civil y laboral” (Capd, 1994; en Griera & Clot-Garrel, 2013:
30).

Sin embargo, a pesar de estas restricciones y censura de la dictadura, en el afio 1965 se inaugura
la primera ““iglesia gitana” en Balaguer (Lleida) conocida como Església de Filadelfia, con la
llegada del misionero francés Clément Le Cossec, quien ya habia creado la Missi6 Evangelica

Gitana en Francia y habia comenzado su expansion por otros paises europeos (2013: 33). Las

26 Ibid. Recuperada de: https://iechamberi.org/history/

77



iglesias evangélicas de la poblacion gitana “se ubicaron desde los inicios en las zonas
periféricas y a menudo maés marginales de Barcelona respondiendo a los asentamientos
histéricos de la poblacion gitana y a las escasas posibilidades que a ésta se le han permitido”
(Méndez, 2005: 125).

Hacia el fin de la dictadura y el comienzo de la transicion se comienza a presenciar el
establecimiento de “las primeras iglesias de cardcter pentecostal y carismatico en Catalufia,
casi completamente desconocidas antes de la Guerra Civil” (Griera & Clot-Garrel, 2013). Una
de las primeras fue la iglesia Asambleas de Dios que se abrid en la travesia de Sant Antoni, en
Gracia, liderada por un pastor de origen cubano que consigue muy pronto agrupar a un buen
numero de fieles y atraer la atencion de los protestantes historicos, que miraban a estos nuevos
protestantes con cierta desconfianza (2013: 32). Estas iglesias desconocidas comienzan a
hacerse mas publicas dejando de lado el perfil bajo que se vieron obligados a mantener debido
a los estereotipos y represalias que gener? la dictadura contra lo que no era considerado parte
de la “tradicion espafiola catélica” (Van der Grijp, 2001).

En el afio 1992, se alcanzaron acuerdos con el Estado espafiol sobre el derecho al culto,
la ensefianza religiosa evangélica en escuelas y la asistencia religiosa de los internos en centros
hospitalarios, asistenciales y penitenciarios respondiendo a un panorama mas democratico y
abierto donde se comienza a diversificar la comunidad protestante en Barcelona; ademas se
crearon organizaciones como la Federacion de Entidades Religiosas Evangélicas de Espana
(FEREDE) y el Consell Evangelic de Catalunya (CEC) para representar legalmente a las
iglesias evangélicas (Griera & Clot-Garrel, 2013).

Finalmente, los tltimos treinta afios han sido caracterizados por una transformacion del
campo religioso espaiol (Bourdieu, 1971; en Briones, 2018) que ha visto un crecimiento de las
iglesias evangélicas/pentecostales carismaticas que han sido impulsadas por migrantes
latinoamericanos y africanos. Esto, en el caso de Barcelona, ha hecho que el pentecostalismo
pase de ser una minoria historica a una que crece significativamente por la llegada de poblacién
migrante procedente de América Latina, Africa Subsahariana y del Magreb (Briones, 2018).
Las comunidades pentecostales actuales buscan integrarse en las comunidades locales
respondiendo a su llamado misionero de llevar el evangelio a todas las naciones, pero ademas
buscando una aceptacion y conversion de la poblacion local.

A pesar de que no se haga en cataldn, algunas de estas iglesias reciben a algunas
personas de origen espafiol y cataldn, y algunos de los nifios y adolescentes que han nacido
aqui y que se han integrado en medio de las dos culturas (de origen de sus padres y de destino)

son los encargados de continuar con el legado a nivel local. El establecimiento de estas iglesias

78



en la ciudad de Barcelona ha permitido, ademds, la formacion y expansion de redes
transnacionales de iglesias que conectan a Barcelona con otras ciudades europeas donde se
establecen nuevas misiones o con otros continentes —usualmente aquellos de donde provienen
los pastores o los creyentes—.

Las iglesias pentecostales, en el caso de algunos migrantes latinoamericanos, son
espacios donde las personas pueden “dar continuidad a su identidad religiosa de origen [...]
que no solo debe entenderse en términos religiosos” y como instituciones, las iglesias logran
brindar apoyo “generando espacios valorizantes para el migrante que resultan operativos para
su integracion” (Garcia, 2010: 1). Respondiendo también a los desafios de la globalizacion y
revolucidn tecnologica, las iglesias han tenido que adaptarse incorporando el uso de las redes
sociales, el streaming de cultos y los grupos de WhatsApp para mantener la unidad comunitaria.
Estos elementos han permitido llevar el proceso de evangelizacién mas lejos puesto que a
través de las redes sociales no hay fronteras fisicas, lo que hace que asi una iglesia o pastor
tenga sede en una ciudad, otras personas de otras ciudades o paises pueden verlo y participar

de manera remota.

79



CAPITULO IV — DEL ORIGEN NACIONAL A LA EXPANSION INTERNACIONAL:
TRAYECTORIA TRANSNACIONAL DE DOS IGLESIAS PENTECOSTALES
LATINOAMERICANAS ENTRE COLOMBIA, CHILE Y ESPANA

1. El camino de una iglesia que ha traspasado fronteras - Iglesia Pentecostal

Unida de Colombia — IPUC

La Iglesia Pentecostal Unida de Colombia es una de las iglesias pentecostales mas antiguas en
Colombia. Hay diferentes versiones sobre el afio de su creacion oficial, pero segun algunos
relatos de miembros de la iglesia, la fecha es el aflo 1937 cuando una familia de pastores llega
a Colombia proveniente de Canada. Al inicio del siglo XX las misiones evangélicas tanto de
Norteamérica y Europa del norte se interesan en seguir expandiendo la palabra de Dios por
América Latina como vimos en el capitulo III. Una de esas misiones era la sede de la Iglesia
Pentecostal del Evangelio Completo en New Brunswick (Canad4) donde se encontraban las
hermanas Davis junto con Wynn Stairs, quien habia tenido una visiéon con Colombia. Wynn
Stairs, secretario de misiones, contacta con la familia Larsen (Verner Larsen y Abigail Larsen),
quienes viajan a Nueva York y posteriormente a Colombia, designados pastores misioneros,
donde llegan ““a estudiar espafiol con algunos misioneros pentecostales independientes, quienes
no compartian la doctrina de la unicidad” (Flora, 1976: 33). Los Larsen llegan a Puerto
Colombia, en Barranquilla (Costa Atlantica) el 12 de mayo de 1937 y de ahi se contactan con
la familia Berchtold que, en ese momento, se encontraba en Bucaramanga. La llegada de esta
familia a Colombia no supone la llegada del pentecostalismo a Colombia ya que desde hace
algunas décadas ya habia algunas congregaciones en proceso de organizacion, asi como
algunos misioneros, especialmente en las zonas rurales y de dificil acceso.

La familia Berchtold ya se habia instalado en Colombia en el afio 1932 después de haber
sido desahuciada de Bolivia y reasignada a este pais por Wynn Stairs. Los Berchtold estaban
encargados de la mision de la iglesia en el departamento de Santander, concretamente en las
ciudades de Bucaramanga, Malaga y Loma del Salado?’. La familia Larsen y Berchtold

coinciden primero en Bucaramanga y después en El Salado donde querian bautizar a mas

27 Conocida hoy en dia como El Salado. Es un centro poblado del municipio del Carmen de Bolivar en la region
de Montes de Maria que ha sido duramente golpeada por el conflicto armado. Desde los afios 80s ha sufrido varias
masacres hechas por los paramilitares, asi como tomas guerrilleras y actualmente el Clan del Golfo hace presencia
en esta region. En el afio 2000 fue fuertemente golpeada por la Masacre del Salado donde murieron mas de sesenta
personas a manos de 450 paramilitares. Mas informacion sobre este  hecho en:
https://centrodememoriahistorica.gov.co/el-salado-esa-guerra-no-era-nuestra/

80



personas®®, pero comienzan a tener diferencias doctrinarias puesto que los Berchtold eran
trinitarios y bautizaban a las personas en el nombre del padre, hijo y espiritu santo, mientras
que la familia Larsen era unicitaria y creia en que dios padre, hijo y espiritu santo son solo uno.
A pesar de esto, la familia Larsen logr6 bautizar a 52 personas en el nombre de Jesus.

Seglin el recuento oficial de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia®®, estas primeras
familias misioneras encontraron una gran hostilidad de parte de alguna parte de la poblacion
de los pueblos o ciudades donde se ubicaban ya que la religion oficial y predominante en esa
época era la catolica. En este contexto, los misioneros de la Iglesia Pentecostal del Evangelio
Completo como la familia Larsen se vio afectada ya que su casa fue destrozada lo que hizo que
esta familia tuviera que salir de alli hacia Bucaramanga. Esto también contribuyd a la
separacion de las dos familias debido a las diferencias que ya existian. Al llegar a
Bucaramanga, los Larsen deben empezar a vender biblias puerta a puerta para conseguir algo
de dinero y esto les permite abrir un lugar de reunion y posteriormente, a la primera “hermana”
bautizada.

La familia Larsen sufre una gran pérdida ya que Abigail muere en su trabajo de parto.
Verner Larsen tuvo que buscar un cementerio no catélico para enterrar a su esposa y lo
encuentra gracias a la ayuda de misioneros presbiterianos. Segin Flora (1976), la mision de
Canada ante la cual respondia el misionero Larsen le insistié que regresara a Canada, pero ¢él
decide quedarse con el pequefio grupo ya establecido en Bucaramanga. En este primer grupo
de convertidos ya estaba el que tiempo después seria el primer pastor pentecostal colombiano
Campo Elias Bernal. Sin embargo, en este momento, Campo Elias tenia apenas once afios.
Antes de Campo Elias Bernal, las misiones pentecostales, asi como las presbiterianas tenian
misioneros extranjeros y ninguno nacional.

Al mismo tiempo, en Estados Unidos se seguian fortaleciendo las misiones protestantes
y dos misioneras metodistas: Fayetta Barnard y Pearl Cooper son invitadas a Colombia por la
familia Berchtold®®. Alli aprendieron la doctrina unicitaria con la familia Larsen. Varias
versiones de la historia de la iglesia son confusas en cuanto a las fechas de los hechos aqui

contados, pero la version oficial —encontrada en la pagina web de la iglesia— dice que la familia

28 Esta parte de la historia tiene més de dos versiones. Segun el estudio de Flora, los Larsen llegan a Malaga, luego
se trasladan a Bucaramanga y no menciona a El Salado. Sin embargo, en la version oficial de la iglesia, los Larsen
y los Berchtold coinciden en este poblado y fue alli donde tuvieron sus diferencias.

29 Historia de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia. Disponible en: https://ipuc.org.co

30 Segun Flora, las dos misioneras llegan a Colombia como misioneras independientes y se instalan en
Bucaramanga. Una vez alli, dos afios después del fallecimiento de la esposa de Larsen, este misionero se casa con
Fayetta Barnard con quien funda una iglesia en Bucaramanga mientras que Pearl Cooper se traslada a la Costa
Atlantica a evangelizar.

81



Berchtold también sufrid persecucion en Loma del Salado, lo que los obliga a moverse hacia
la region de los Llanos Orientales donde no habia ninguna misién conocida de los
pentecostales.

Una vez llegado el momento del retiro de la familia Larsen, la familia Ball (James y
Grace) los reemplaza en Bucaramanga, que para ese entonces ya era un grupo consolidado de
treinta personas. Los Larsen tenian que regresar en barco a Canada y en su transito por
Barranquilla, que era el lugar donde tenian que tomar el barco de regreso a Nueva York,
tuvieron un retraso por causa del estallido de la Segunda Guerra Mundial!. Esto hizo que se

quedaran por un largo tiempo en Barranquilla

“usando esta oportunidad para evangelizar, repartiendo tratados y hablando a la
gente en las calles [...]. Pronto estuvieron en capacidad de comenzar cultos en uno
de los barrios mas pobres de la ciudad que fueron, junto con el grupo de
Bucaramanga, los inicos grupos de la doctrina pentecostal unicitaria en Colombia
hasta 1950 (Flora, 1976: 34).

El flujo de misioneros y sus familias hacia Colombia continuo, y entre ellos destacé la figura
del canadiense Sanford Johnston, quien arribd en 1943 con el oficio de carpintero (Flora, 1976).
A pesar de las reservas que los directivos norteamericanos pudieran tener sobre ¢l, Johnston se
aventurd por su propia cuenta, viajando de Miami a Barranquilla y de alli a unirse a la iglesia
de los Larsen. Posteriormente, en Bucaramanga, su camino se cruzé con el de Campo Elias
Bernal, para entonces un estudiante de tres afios con la misionera Cooper y ayudante de la
familia Ball. Sin embargo, la trayectoria de Johnston fue particular, pues, segun la version de
Flora, nunca fue oficialmente reconocido como misionero.

Las misiones de estas familias hasta ese momento tenian dos origenes: iglesias
evangélicas y pentecostales estadounidenses y canadienses. Sin embargo, en 1946*2, la
organizacion canadiense sufre algunos cambios, lo que hace que la Iglesia Pentecostal del
Evangelio Completo se una con la Iglesia Pentecostal Incorporada de Estados Unidos para
después dar paso a la creacion de la Iglesia Pentecostal Unida (United Pentecostal Church).
Esta institucion envia tres nuevos misioneros en el afio 1949: Sallie Lemons>3, estadounidense

de la Iglesia Bautista del Sur y los esposos Drost (William y Ruth) de Canadé quienes llegaron

31 En el libro de Flora no se hace ninguna referencia al inicio de la Segunda Guerra Mundial, pero la version de la
iglesia es bastante insistente en este hecho.

32 Para Flora es en el afio 1945 y las iglesias que se unen son la Iglesia Pentecostal Incorporada de Estados Unidos
y la Asamblea Pentecostal de Jesucristo, no la Iglesia Pentecostal del Evangelio Completo.

33 La version oficial de la iglesia dice que Sally Lemons llega junto con su pareja Lewis Morley.

82



a colaborar en la apertura de la iglesia en la region del Valle del Cauca (occidente del pais). La
familia Drost quedo6 encargada de la mision en Cali en el otofio del 49 comenzando la iglesia
en el barrio La Bretana.

Al departamento de Antioquia llegd Lia Kryziac, quien habia emigrado a Panama. Alli
se caso con un estadounidense y juntos se convirtieron al cristianismo. Al regresar a Medellin,
Lia comparti6 su fe con familiares y amigos, pero inicialmente no logré ninguna conversion.
Por ello, invitd al pastor Larsen de Barranquilla a realizar cultos, y fue asi como la iglesia
comenzé a crecer. En 1950, Campo Elias fue oficialmente designado como el primer pastor
colombiano de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia en Medellin. Podriamos profundizar
mucho mas en la historia de la iglesia, ya que estd extensamente documentada. Sin embargo,
quiero destacar que el caracter misionero de la IPUC se debe en gran medida al pastor William
Drost. El se desmarcaba del clasico modelo colonial de establecimiento misionero que atn
empleaban las organizaciones norteamericanas y fue gracias a Drost que miembros
colombianos pudieron ser designados como pastores oficiales de la iglesia, ya que los tratd
como iguales tanto en el aspecto espiritual como en el administrativo (Flora, 1976).

William Drost es constantemente recordado dentro de la narrativa y el discurso de la
iglesia, los pastores y algunos fieles que conocen de la historia de su iglesia. Aun entre los
jovenes de la IPUC/IPUE, la figura de Drost es bastante conocida y admirada. Estando yo en
un culto de la iglesia en Barcelona, Miguel, un joven que proviene de una familia antioquefia
que se trasladd a Espafa desde antes de su nacimiento, fue quien comenzé a hablarme de
William Drost y quien amablemente me envid un libro que se difunde en la iglesia sobre la
historia de este misionero que conoci6 a Dios durante su servicio militar.

Hay que agregar también que la IPUC, asi como otras iglesias protestantes, sufrieron
los efectos de la violencia politica que comenzo a finales del siglo XIX y que continué durante
todo el siglo XX. Particularmente, Flora documenta en su libro que la Iglesia Pentecostal Unida
de Colombia fue victima de constantes ataques de parte de los conservadores desde el afio 1951
“que frecuentemente sostenian grupos de asesinos a sueldo” y que consideraban que los
protestantes estaban conectados de alguna forma con los comunistas (Flora, 1976: 39). Los
sacerdotes catdlicos también instaban a la eliminacion de los grupos pentecostales, asi como
las instituciones del gobierno; a pesar de que en esta época la libertad de cultos hacia parte de

la Constitucion Politica de Colombia.

83



1.1. Estructura de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia

La estructura de la iglesia es bastante compleja: para finales de 2024 contaba con 5049
congregaciones en Colombia que estan organizadas en 35 distritos (uno por cada departamento
(32) habiendo tres adicionales). Tenia a su vez 29 obras misioneras nacionales y 43 en el
extranjero. La organizacion estéd dirigida por el Consistorio de Ancianos que es un grupo de
nueve pastores que se encargan de la administracion de la iglesia siendo los representantes
mayores de la institucion frente al Estado colombiano y dentro de la organizacion. Los
miembros de este consistorio actiian como los regidores de la iglesia y, por tanto, es el mayor
cargo dentro de la jerarquia institucional y el cargo mas alto al que puede aspirar un pastor. El
Consistorio de Ancianos es el que da las o6rdenes a nivel administrativo, organizacional de la
iglesia a nivel global.

El consistorio es liderado por el presidente y cuenta con los cargos de primer y segundo
vicepresidente, secretario, encargado de finanzas, misiones extranjeras, misiones nacionales,
educacion cristiana y obra social. Al ser una organizacion sin animo de lucro tiene que justificar
ante la DIAN (Direccion de Impuestos y Aduanas Nacionales) todos los ingresos que tiene en
materia de diezmos, ofrendas y todo tipo de ingreso que registre. Por lo tanto, el Consistorio
también es el encargado de dar cuenta de las finanzas de la iglesia y ser el rostro de la
organizacion ante el Estado colombiano. Los pastores pertenecientes a este consistorio no
cumplen funciones de pastorado en iglesias. Para la eleccion de este grupo, se realiza una
asamblea de 5200 pastores cada dos afios y se realizan elecciones. Un consejo de entre 12 a 18
miembros es quien elige a los que ocuparan estos cargos después de la votacion general.

Por debajo de este consistorio se cuentan los cargos nacionales e internacionales que
tienen como objetivo repartir el trabajo en el organigrama de la iglesia. Aqui encontramos a los
Lideres Nacionales, que hay uno por pais y por area de trabajo, también conocidos como
presidentes de la Escuela Dominical Nacional. Estos lideres nacionales estan sujetos a las
decisiones del lider nacional. Las areas que cuentan cada una con un lider nacional son:
Evangelismo, Musica, Damas Dorcas y Misiones nacionales e internacionales. Entre las
funciones destacadas que tienen esta el enviar portafolios a todos los pastores de la iglesia con
la informacién necesaria de cada area para sus actividades mensuales y anuales; y el tipo de
proyectos a realizar con las congregaciones.

El cargo de menor jerarquia es el pastor obrero, quien vive en sujeciéon como muestra

de fidelidad a Dios. Los pastores obreros son los encargados de llegar a una ciudad o pueblo e

84



inaugurar una sede de la iglesia. Son propuestos o patrocinados por otro pastor de la iglesia que
suele tener un cargo de mayor jerarquia y, dependiendo de la sede, tendrdn o no una
“nivelacion” (que es como un salario). En algunas sedes de la iglesia, la “nivelacion al obrero”
corresponde entre aproximadamente 1°600.000 a 2°000.000 de pesos colombianos, lo que
equivale a aproximadamente 434€ mensuales. Esta nivelacion es entregada al pastor obrero
designado por medio del pastor que lo proyectd y lo administra. Este dinero tiene tres fuentes:

1. La iglesia de donde sale el obrero que es la que lo sostiene (se hace un tipo de envio
mensual colectado en ofrendas o votos).

2. El pastor que lo patrocind lo sostiene, si la iglesia no tiene coémo; o si en su defecto
estd sobrecargada con otras cosas (esto solo sucede si el pastor patrocinador tiene dinero y
quiere ayudarlo).

3. Se llega a un acuerdo de porcentajes: el pastor habla con el obrero y le ofrece un
cierto porcentaje que puede ser el 25%, 50% o 70%”, y en este caso, el resto tiene que
conseguirlo el obrero trabajando medio tiempo para generar los ingresos que le falten.

En la Iglesia Evangélica Apostolica del Nombre de Jesus funciona de manera similar,
aunque este ultimo caso es imposible ya que, si un pastor obrero decide servirle a Dios, este
“trabajo” debe ser realizado a tiempo completo, lo cual es incompatible con desarrollar otro
tipo de trabajos en el mundo secular. En los testimonios de los pastores de esta iglesia, veremos
cémo los que contaban con una carrera profesional y que desempefiaban un trabajo secular,
tuvieron que renunciar y, en algunas ocasiones, vender sus propiedades para poder realizar este
servicio. En la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia, el pastor obrero debe su obra a su distrito
y como tal, debe atender a los supervisores y presbiteros —que pueden ser de uno a tres—y que
tienen diversas funciones de administracion de los recursos de la iglesia, organizacion de
eventos, bienestar emocional y espiritual, representacion de la iglesia, y ensefianza de la palabra

de Dios.

85



f Consistorio de ]
L Ancianos

Primer Segundo
Vicepresidente Vicepresidente

Finanzas M|S|o.nes M|§|ones Ed90?0|on Obra Social
Extranjeras Nacionales Cristiana

Departamento ] Conquistadores
Nacional de Muijer IPUC Pentecostales
Familia

Tabla 1. Estructura de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia’.

Por otro lado, la comunicacion entre los cargos mas bajos y altos de la iglesia no es muy
sencilla. Segun los testimonios de algunos miembros y pastores de la congregacion, si una
persona quiere comunicarse con los altos mandos, este proceso es bastante complicado y en la
mayoria de los casos, es imposible. Existe mucho control de las comunicaciones —ya sean
telefonicas, virtuales o personales— entre los miembros de la congregacion y el consistorio de
ancianos o con los lideres nacionales. Si una persona quiere o necesita ponerse en contacto con
algin miembro superior, debe escribir una carta o peticion explicando el motivo por el cual
necesita establecer este contacto, debe ser un motivo de peso, y los supervisores del distrito
decidiran si esta carta llega a los altos mandos o no. Por lo general, de acuerdo con los relatos,
las cartas nunca suelen llegar a los altos mandos a menos que sea sobre un tema muy urgente
que requiera atencion inmediata. Esto ocurre asi porque se piensa que los pastores designados
de cada sede o de cada distrito pueden solucionar o hacerse cargo de la inquietud de la
congregacion; si estos no lo pueden solucionar, solamente como una ultima instancia, el

consistorio de ancianos o los miembros de rango superior responderan estas inquietudes.

34 Elaboracion propia con la informacion disponible en: www.ipuc.org.co.

86


http://www.ipuc.org.co/

2. LaIPUC llega a Ecuador y a Chile - Iglesia Evangélica Apostolica del Nombre de
Jesus — Ecuador, Chile

El contexto de Colombia durante las primeras décadas del siglo XX era de violencia por lo que
las comunidades religiosas que no eran catdlicas sufrieron bastante persecucion volviéndose
blanco de los chusmeros, quienes eran campesinos que, por causa de la violencia, decidieron
tomar las armas y convertirse en autodefensas. Para los afios 50, el panorama politico y social
ya estaba bastante degradado en Colombia, por lo que empieza uno de los primeros éxodos de
colombianos hacia el exterior. Dentro de estos primeros colombianos que comienzan a
desplazarse hacia paises vecinos, se encuentran algunos “hermanos” de la IPUC que llegan
hasta Santo Domingo de los Colorados en Ecuador, donde se establece un “santo vardén
proveniente de Cali” conocido como Crispiniano Arredondo, artesano, que es considerado
como el primer mensajero de la verdad en Ecuador. Otra de las versiones de la iglesia dice que
los primeros misioneros llegaron a Ecuador tiempo después de la evangelizacion hecha por una
monja catolica que se convirtidé al pentecostalismo. Estos misioneros llegaron a Guayaquil
donde empezaron a predicar y eran sostenidos por la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia.
Otros “hermanos” de la iglesia comienzan a encontrarse en este mismo lugar empezando a
predicar y ganar adeptos.

Los primeros cultos que se realizaron en Ecuador se hicieron en el afio 1958 y contaron
con la presencia de Verner Larsen, que viajo desde Colombia para realizar el primer bautismo
en el rio Suma, en la actual provincia de Manabi. Un afio después de la llegada de Crispiniano
Arredondo ya se contaban treinta “hermanos” que habian sido bautizados en el vecino pais, por
lo que la IPUC es avisada de este hecho transmitiendo la noticia y necesidad de enviar un
misionero a Ecuador para realizar bautizos y ganar més adeptos. En la version de la historia de
la iglesia®, el misionero que viajo a hacer el primer bautizo fue William Drost, quien viajo en
compafiia de Noel Ospina para realizar el primer bautizo de las hermanas Arredondo. Debido
al crecimiento de la iglesia en adeptos y a la exitosa obra de los primeros misioneros, la iglesia
en Ecuador se vuelve autébnoma y deja de depender tanto econémica como administrativamente
de la IPUC.

El pastor Miguel Pefia y su esposa Beatriz —que no son nombrados en la historia de la

IPUC- son entonces designados familia misionera en Ecuador instalandose en Quito y después

35 ;Quiénes somos? Iglesia Evangélica Apostolica del Nombre de Jesus. Disponible en:

http://ieanjesus.org.ec/quienes-somos/

87



en Guayaquil, donde hoy en dia se encuentra la sede mayor de esta iglesia. De alli, comienza

su extension dentro del territorio ecuatoriano y fuera de sus fronteras.

3. La Iglesia Evangélica Apostolica del Nombre de Jesus en Chile

Actualmente, la Iglesia Evangélica Apostolica del Nombre de Jesus es la organizacion
pentecostal mas grande del Ecuador. Hasta finales de 2024 tenia sedes en diecinueve paises
(Suiza, Rumania, Italia, Francia, Espana, Alemania, Israel, Venezuela, Uruguay, Bolivia,
Chile, Honduras, Estados Unidos, El Salvador, Pert, Costa Rica, Brasil, Republica Dominicana
y Reino Unido) y su coordinacion depende de la sede central en Guayaquil. Estd administrada
por la Honorable Junta Administrativa con 16 juntas distritales en 16 distritos por todo el
Ecuador. Por debajo de la Honorable Junta Administrativa se encuentran las Juntas Distritales,
los Comités Nacionales cada una con un lider (Damas Dorcas, Misiones, Jovenes, Obra Social,
Comunicaciones, Escuela Dominical, Musica, Educacion Secular, Educacion Teologica,
Comité de Campamento) y el Directorio de Obras Nacionales y Obras Extranjeras. En Chile
actualmente cuenta con 1045 congregaciones con aproximadamente 100.000 fieles en todo el

pais.

Honorable Junta

Administrativa

Primer

|
] 1 ‘
Director Misiones Director Misiones Director Educacién Director Obra
Nacionales Extranjeras Cristiana Social

Juntas Distritales
)

(16 distritos

Comités

| Nacionales |
) Estudios
Jévenes Comunicaciones Biblicos
Escuela
Damas Dominical
Misiones Obra Social Campamento

Direcci.én de Misiones Extranjeras Educacién
Musica Secular

Tabla 2. Estructura administrativa de la IEAN-Jests*°.

lDI i

36 Elaboracion propia con la informacion obtenida en: http://ieanjesus.org.ec

88


http://ieanjesus.org.ec/

Seglin la ultima encuesta realizada por Centro de Estudios Publicos en Chile, su poblacion
evangélica alcanzaba un 17% para 2024%’. Para el censo de 2012, las ciudades de Valparaiso y
Santiago ya contaban con una de las mayores poblaciones pentecostales de Chile. Santiago, al
ser la capital ofrece una diversa oferta de iglesias pentecostales/evangélicas concentrandose en
las comunas del sur de Santiago (las comunas densamente mas pobladas y humildes) teniendo
a La Pintana y Cerro Navia con 21.8% y 20.7% como las comunas con mas poblacion
evangélica hasta el 2018, segin un estudio de la Fundacion Futuro®®. En estas dos comunas se
ubican las sedes principales de la Iglesia Evangélica Apostolica del Nombre de Jestis (IEAN
Jesus — Chile) con mas de doscientas personas que la conformaban —hasta el afno 2022—. En
estas comunas también se encuentra radicada una gran cantidad de poblaciéon migrante
proveniente de Bolivia, Perti, Ecuador, Colombia, y mas recientemente Haiti y Venezuela.

La iglesia contaba con 17 sedes hasta junio de 2022 y para finales de 2024, con 19 sedes
en las ciudades de Arica, Alto Hospicio, Casablanca, Algarrobo, Curinalahue, Lebu, Coronel,
Ancud en Chiloé, Caldera, Copiap6, Tierra Amarilla, Colina, Padre Hurtado, La Pintana, Paine,
Rengo y Talca. Santiago, la capital, alberga dos sedes: Estacion Central y Cerro Navia, esta
ultima es donde se encuentra la sede administrativa y la residencia del pastor misionero.

La mayor parte de los pastores de cada sede son ecuatorianos —que pueden estar en
territorio chileno con un permiso especial por ser misioneros religiosos— a excepcion de cuatro
que son chilenos y que desde muy temprana edad pertenecen a la iglesia al igual que sus
familias. Las edades de estos pastores van desde los veinticinco hasta los setenta afios. Al ser
una iglesia fundada en Ecuador depende econdmicamente, en parte, de la sede central
ecuatoriana y del diezmo de sus fieles en Chile. Su estructura y organizacion interna funciona
como la ecuatoriana. Los pastores son lideres de cada sede y son los encargados de la
construccion del templo, de ganar adeptos, de la planeacion de actividades, de la visita a
hogares de las personas, entre otras actividades. Su trabajo es diario, sin descanso y con mucha
disciplina: estudio de la biblia, oracion, ayuno y servicio a la comunidad. Los pastores deben
seguir un proceso exigente para llegar al ultimo escafio de su formacion empezando como
aspirante obrero, pastor local, pastor general y pastor con licencia de ordenacion. Cada escaio
de su proceso formativo dura entre tres o cuatro afos y puede ser desempefiado en el pais de

origen o en un pais extranjero dependiendo de sus resultados y del llamado de Dios.

37 Estudio Nacional de Opinién Publica. Encuesta CEP 92 Agosto-Septiembre de 2024. Recuperado de:
https://static.cepchile.cl/uploads/cepchile/2024/10/02-144908 c¢98u PPT-CEP-92 ANEXOS.pdf

3 Mapas tematicas Religion  Santiago. Recuperado de:  https:/www.fundacionfuturo.cl/wp-
content/themes/fund_futuro theme/img/pdf/stgo-religion abrl8.pdf

&9



La mayoria de las personas que asisten a esta iglesia varia seglin la ubicacion de la sede.
En el norte de Chile, al ser el lugar a donde mas arriban ecuatorianos, bolivianos, peruanos y
colombianos, la mayoria de los feligreses suelen ser de estas nacionalidades y muy pocos
chilenos. Hacia la region central las nacionalidades son variadas incluyendo poco a poco mas
haitianos, colombianos y venezolanos. En esta region, la poblacion varia en nacionalidad
debido a que Santiago congrega la mayor cantidad de poblacion migrante que llega al pais
(Soto, 2016).

Cabe aclarar que los ecuatorianos son una gran poblacion de feligreses ya que la iglesia
tiene sus origenes alli y muchas personas asisten porque migran utilizando las redes de la iglesia
o porque ya la conocian previamente y asistian a ella en Ecuador y ya resulta conocida para
ellos. En el sur de Chile, los pastores reportan que su poblacion es en su mayoria chilena “por
el caracter abierto de las personas del sur” donde el unico extranjero resulta siendo el pastor y
su familia, en los casos donde no son chilenos.

Esta congregacion no es muy diferente de otras iglesias evangélicas/pentecostales en la
estructura de su iglesia ni en la de sus cultos. Los pastores son lideres y orientadores, sus
esposas y sus familias (que pueden ser nifos, nifias, adolescentes) sirven de colaboradoras. Un
aspecto para resaltar es que, en algunos casos, los hijos de los pastores han nacido en Chile y
han ido a la escuela en Chile, lo que los convierte en la primera generacion de chilenos que
hacen parte de la iglesia de manera formal y, por lo tanto, tienen un papel activo en la expansion
de la mision de la iglesia.

La busqueda y atraccion de feligreses es una constante para los pastores por lo que las
redes sociales resultan un efectivo medio por el cual difundir su presencia en tal sector de las
ciudades donde se encuentran. La iglesia de Valparaiso, sin embargo, al haber sido
recientemente renovada por la llegada de un pastor obrero no contaba con feligreses de manera
presencial por lo que su accidn se limitaba a las redes sociales y a las visitas que realizaba la
familia pastoral en auto a diferentes ciudades cercanas donde se encontraban familias de
feligreses que por diversas razones no podian desplazarse a la sede que se encontraba en el

barrio humilde de Porvenir Bajo de Playa Ancha en Valparaiso.

90



4. La Iglesia Pentecostal Unida de Colombia llega a Espafia - Iglesia Pentecostal
Unida de Europa

Los primeros misioneros latinoamericanos en llegar a Espafa fueron la pareja de esposos
Laverne Larsen —hija del pastor Larsen— y Alvaro Torres junto con la familia Drost, Noel
Ospina y Ana Mora, que previamente ya habian ido a realizar el primer bautizo en Ecuador
también junto a Drost (Flora, 1976). De este viaje no se encuentra mucha informacion. Sin
embargo, segun los testimonios de algunos miembros de la iglesia entrevistados y del pastor
Samuel Bafol sobre los origenes de la Iglesia Pentecostal Unida de Europa, un grupo pequefio
de personas provenientes de Colombia empez6 a reunirse en Madrid durante el afio 2002 en
una primera escuela dominical realizada en el parque El Retiro con quince personas que se
congregaron liderados por el actual pastor misionero en Suiza, Alberto Monsalve. Sin embargo,
en otra version del pastor Marcos Pabon, pastor misionero de la iglesia en Madrid, la IPUE se
inicio liderada por ¢l y su esposa Laverne Pérez. Durante un mes y medio estuvieron
reuniéndose en el parque El Retiro, haciendo cultos al aire libre hasta que pudieron ahorrar
para comprar el primer local en esta ciudad.

De alli se empezd a planear la expansion por todo el territorio espafiol y como
consecuencia de un proyecto llamado Obreros Misioneros, se comenzaron a abrir mas sedes de
la iglesia en Madrid y en otras ciudades espaolas siendo Ecija en Sevilla la primera iglesia en
ser inaugurada fuera de Madrid en ese mismo afio. También se abrieron otras en Alicante y dos
afios después ya se habia consolidado la Junta Nacional y se contaba con el registro de la iglesia.

Para el afio 2016 ya apoyaban misiones en Mozambique y Cabo Verde, y desde Espafia
administraban la sede en Suiza, Suecia y Francia. Para finales de 2024, la iglesia se encontraba
en diecisiete comunidades auténomas, tenia 179 congregaciones y contaba con 7700 miembros
a nivel nacional. También tenia tres misiones instaladas en Guinea Ecuatorial, Dinamarca y

Austria.

91



Cantabria  Biscay Gi
. puzkoa
Asturias
A Corufia
Lugo Alava

Leén Navarre

Pontevedra Burgos . Gi
Ourense Palencia La Rioja Huesca ol
Lleida
Zamora
Valladolid Soria Zaragoza Barcelona
Segovia
Tarragona
Salamanca Guadalajara
il Teruel
Avila  ypadri
Castellén
Cuenca
Céceres Toledo
Valencia Balearic Islands
Ciudad Real Albacete
Badajoz
Alicante
Cérdoba Jaén Murcia

Huelva -
Seville
Granada

Almeria
Malaga

Cédiz

Santa Cruz de Tenerife Las Palmas

Ilustracion 14. Mapa de la presencia de la Iglesia Pentecostal Unida de Europa (IPUE) en Espafia®.

Segun el pastor Samuel, cuando ¢l llega a Barcelona desde Madrid en el afio 2002 no habia
sede de la iglesia en Barcelona porque apenas hace poco habia llegado el pastor Pabon a Madrid
y se encontraba en todos los trdmites para poder establecer la iglesia en Espafia. Algunas
personas de Colombia y Ecuador que se conocian y asistian a la IEAN-Jesus, en la sede de
Badalona, decidieron hacer un grupo pequefio y empezar a congregarse en las casas de algunos
miembros en Barcelona. El pastor Samuel cuenta que fueron alrededor de diez personas tanto
de laIEAN como de la IPUE —o de la IPUC— quienes se empezaron a reunir de manera semanal,
pero como empezaron a crecer rapidamente, se comunicaron con el pastor Marcos Pabon para
que les enviara una persona que les ayudara con la apertura de la sede en Barcelona. Ademas
de este grupo, otros grupos se empezarian a reunir a lo largo y ancho de Cataluna, lo que hizo
que la sede de Madrid empezara a enviar pastores obreros a esta comunidad auténoma que,
para 2024 ya contaba con 27 sedes.

En agosto de 2023, la IPUE se traslad¢ al barrio Provengals del Poblenou en el distrito
de Sant Marti en Barcelona que se encuentra viviendo una progresiva transformacion urbana
“que se extiende hasta la Diagonal y que corresponde a uno de los dos grandes sectores del

desarrollo del 22@™#°. Es un barrio que antiguamente albergaba diversas industrias por lo que

39 En blanco los lugares donde ain no hay mision. Fuente: https://ipue.es/localizacion/
40 Historia de Provengals del Poblenou. En: https://ajuntament.barcelona.cat/santmarti/es/el-distrito-y-sus-
barrios/provencals-del-poblenou/historia-de-provencals-de-poblenou

92



al caminar por sus calles se pueden encontrar varios edificios y naves vacias o abandonadas,
ademads de casas bastante antiguas ocupadas por poblacion gitana. Este barrio cuenta con cinco
iglesias evangélicas de diferentes origenes, una parroquia catdlica y una asociacion cultural
musulmana. La nave de la iglesia tiene de vecinos a la Federacion Colombofila Catalana de
Palomas Mensajeras y al Colegio Mir6. Este local fue comprado con ayuda de todas las
personas miembros de la iglesia que colaboraron econdémicamente cada mes durante seis meses
y reformado también con la ayuda de las manos de hombres y mujeres de la iglesia que
trabajaron durante dos meses dia y noche para poder tener listo el local y asi continuar con las
reuniones de manera ininterrumpida. Mientras unos trabajaban manualmente, otros
colaboraban con la preparacion de la comida y bebidas proporcionadas a las personas. Todo
fue un trabajo voluntario y en equipo sin ningtn tipo de retribucién econdémica, aprovechando
las habilidades de cada uno de los que puso su fuerza de trabajo alli. Esta nueva ubicacion
ademas de haberle dado un espacio mas amplio a la iglesia para poder desarrollar su mision,
por su cercania al mar, ha permitido la realizacion de mas bautizos ya que en solamente veinte

minutos caminando se llega a la playa de Llevant.

) (N Pavell6 Olimpic o\
Sant Marti <& A % Municipal La Mina
% % %
(N s, /))6
® % %
%, %
¢ %, “ Qv\ 1
SANT MARTI DE , 2 <
ROVENCALS &Q‘
o
() & A
sharmaBcN © © ;//
Besos Mar < 2 I_/h >
Thellndoor o LAMINA o'
Jumping Club
IPUE Barcelona 2 -
=i Iglesia Pentecostal...
4
6’%, . off // Port
PROVENGALS %% p_,
< DEL POBLENOU /o s, 4 /
Qe& Hotel Vincci Bit @ K - ) Museu de Ciencies
2 & Nor/ Naturals de Barcelon
& [
(o) %3 /
e, ; Centre comercial .,/ ,f/
‘7&% SANT MARTI Diagonal Mar i
%,
’700% > @ Hilton Dlagonal /
Mar Barcelona
. Parc V/
Selva de Mar < q?» Diagonal Mar A
\ N R o
D.‘ago“"‘ %, ) o Forum
N ()
%
o % d
2 N %, .
Q‘/»@ 0,%0 47‘9» \/
-~ o %, & o5
Sala Beckett (&) ﬁ'% %y & \\"5\0
% i3 & R
[lustracion 15. Ubicacion de la Iglesia Pentecostal Unida de Europa el distrito de Sant Marti.

93



Tlustracion 16. Fachada de la Iglesia Pentecostal Unida de Europa — Barcelona Segunda

5. Distribucion de las iglesias en Barcelona

Segun el Mapa Religioso de Catalufia publicado por la Direccion General de Asuntos
Religiosos*! en enero de 2023 (que es el ultimo que se ha publicado), habia 186 lugares de
culto evangélico para el afio 2022 entre los 556 centros de culto de toda confesion solamente
en la ciudad de Barcelona. La Iglesia Pentecostal Unida de Europa se encuentra clasificada
dentro de este grupo. Tomando los datos que se encuentran en este sitio web me di a la tarea
de realizar un mapa simple en Google Maps para mostrar la ubicacion de las iglesias
evangélicas/pentecostales que hay en la ciudad de Barcelona. Sin embargo, los datos solo
llegan hasta 2022 y contrastdndolos con una busqueda por Google, hay muchas de ellas que
han cerrado —quiza cambiado de nombre— y que ya no existen, o al menos, no aparecen en la
web. El mapa que realicé solamente muestra las iglesias que encontré activas que fueron 102
de las 186 que aparecen en el estudio. Solamente me enfoqué en las iglesias clasificadas como
evangélicas/pentecostales y en el mapa estan clasificadas por distrito. Cada distrito tiene un
color especifico y los puntos en el mapa corresponden al numero de iglesias en la ciudad de
Barcelona.

Este mapa nos ofrece una vision del diverso panorama evangélico/pentecostal de la
ciudad. En Barcelona, el pentecostalismo ha experimentado un notable crecimiento, hasta el

punto de que un 66% de las iglesias se identifican como pentecostales o carismaticas (Griera

41 Mapa Religidés de Catalunya. Disponible en: https://afersreligiosos.gencat.cat/ca/diversitat-religiosa/mapa-
religios-de-catalunya/

94



& Clot-Garrel, 2013). Este auge se debe, en parte, a la llegada de migrantes latinoamericanos,
africanos y asiaticos, lo que ha provocado un incremento tanto en el nimero de congregaciones
como en su niamero de fieles. El éxito de estas iglesias se explica por su gran capacidad de
adaptarse doctrinal y organizativamente a los escenarios concretos en los que se desarrollan.
Tal flexibilidad se refleja en la forma en que logran ajustar su mensaje a las necesidades y
tradiciones culturales de sus congregaciones; por ejemplo, al asistir a una iglesia africana o
latinoamericana se puede notar que el culto resuena con la herencia cultural y geografica de la
mayoria de sus fieles: la musica, el estilo del culto y las metaforas del discurso estan
impregnados de estas tradiciones, lo que genera una atmosfera mas cercana y calida (Clot-

Garrel & Griera, 2013).

v .0
99@367 -

2 ° / A Sants-Montjuic
9 éf" ~°’ 00 Q Nou Barris J
YN\
A Q sant Marti
8% Q Eixample
) N Q Horta-Guinards
Q Gracia
Q sarria-Sant Gervasi
18 Ciutat Vella

Q Les corts

Q santa Coloma de Gramenet

Map data ©2025 Google, Inst. Geogr. Nacional

Ilustracién 17. Mapa de la ubicacion de las iglesias evangélicas/pentecostales en Barcelona por distrito*?

42 Elaboracién propia.

95



Numero de Iglesias por Distrito

20.0f

1751

= =
S N
=) n

Nimero de Iglesias

~
&)

5.0r

251

Distrito

Tabla 18. Numero de iglesias evangélicas/pentecostales por distrito en Barcelona*?

En la tabla anterior, podemos ver el nimero de iglesias que hay en Barcelona por distrito. Sant
Andreu, Sants-Monjuic, Nou Barris y Sant Marti son los distritos que mas tienen iglesias
establecidas. El distrito del Eixample esta casi al mismo nivel de numero de iglesias que Sant
Marti. Como vemos, la mayoria de estas iglesias se ubica hacia el nororiente, noroccidente,
centro y suroriente de la ciudad. Después de haber realizado este mapa, decidi cruzar la
informacion de la Oficina de Asuntos Religiosos con las estadisticas del Instituto de Estadistica
de Cataluna (IDESCAT) para ver si la ubicacion de estas iglesias corresponde, de alguna
manera, al lugar de residencia de las personas migrantes en la ciudad. En esta ocasion, sin

embargo, solamente me centré en los migrantes latinoamericanos.

43 Elaboracién propia.

96



Poblacién Migrante por Distrito

70000

60000

50000

igrante

40000

30000

Poblacién M

20000

10000 -

Distrito

Tabla 19. Poblacién migrante por distrito en Barcelona*.

Como vemos, la mayoria de poblacion migrante originaria de Sudamérica se ubica en los
distritos del Eixample, Sant Marti, Ciutat Vella y Sants-Monjuic. Nou Barris también tiene una
gran poblacion. Esto podria sugerirnos que estos distritos que cuentan con una alta poblacion
migrante actian como “foco de atraccion” para las comunidades religiosas puesto que alli
encuentran su nicho y la posibilidad de servir como espacios de apoyo espiritual, social y
cultural.

En la siguiente tabla se puede ver la cantidad de poblacion extranjera originaria de
América del Sur por distrito y en la siguiente, la poblacion extranjera sin ninguna

discriminacion de origen geografico.

4 Ibidem.

97



Tabla 3. Ntmero de poblacion extranjera originaria de América del Sur que vive en Barcelona por distrito*’.

Poblaci6 estrangera a 1 de gener. Per districtes. 2023

Barcelona
Origen geografic: América del Sud

Poblacié estrangera de l'origen seleccionat

(1) Poblacié estrangera total % vert. % sobre (1)
Ciutat Vella 54.420 7.993 7.97 14,69
Eixample 71.273 19171 19,12 26,90
Sants-Montjuic 45.904 12.918 12,89 28,14
Les Corts 13.253 3.720 37 28,07
Sarria-Sant Gervasi 23.850 4.635 4,62 19,43
Gracia 26.941 6.799 6,78 25,24
Horta-Guinard6 32.409 11.899 11,87 36,72
Nou Barris 36.951 11.760 11,73 31,83
Sant Andreu 24.869 8.283 826 33,31
Sant Marti 54.790 13.073 13,04 23,86
Total 384.660 100.251 100,00 26,06

Tabla 4. Nimero de poblacion extranjera que vive en Barcelona segtin el distrito®.

Poblacién extranjera a 1 de enero. Por distritos. 2023
Barcelona

Poblaci6n extranjera

(1) Poblacién total % vert. % sobre (1)
Ciutat Vella 105.524 54.420 14,15 51,57
Eixample 268.066 71.273 18,53 26,59
Sants-Montjuic 185.583 45.904 11,93 24,74
Les Corts 81.996 13.253 345 16,16
Sarria-Sant Gervasi 148.943 23.850 6,20 16,01
Gracia 122.553 26.941 7,00 21,98
Horta-Guinard6 175.298 32.409 843 18,49
Nou Barris 173.930 36.951 9,61 21,24
Sant Andreu 151.842 24.869 6,47 16,38
Sant Marti 242221 54.790 14,24 22,62
Total 1.655.956 384.660 100,00 23,23

Para analizar este conjunto de datos, realicé un grafico donde relaciono el numero de iglesias
y el nimero de poblacion migrante con origenes sudamericanos presentes en cada distrito de
la ciudad de Barcelona. El resultado evidencia una tendencia creciente en donde los distritos
con mayor poblacion migrante tienden a tener un mayor nimero de iglesias evangélicas. La
correlacién, sin embargo, no es muy fuerte, por lo que, aunque haya cierta asociacion de estas
variables, no todos los distritos con una alta poblacion migrante presentan un numero

proporcional de iglesias. Esto podria sugerir varias cosas. En primer lugar, que la distribucion

45 La poblacion que vive en los distritos de Sant Marti, Sant Andreu, Nou Barris y Horta-Guinard6 es de 45.015
personas de las 100.251 personas originarias de este lugar que estan ubicadas por todo Barcelona. Fuente:
IDESCAT.

6 En los distritos de Sant Marti, Sant Andreu, Nou Barris y Horta Guinard6 viven 149.019 personas extranjeras
de las 384.660 que hay en todos los distritos. Fuente: IDESCAT

98



de iglesias no depende exclusivamente de la cantidad de poblacion migrante que viva en el

distrito.

Relacion entre Numero de Iglesias y Poblaciéon Migrante

25¢

201

151

Ndmero de Iglesias

20000 30000 40000 50000 60000 70000
Poblacién Migrante

Tabla 5. Numero de iglesias versus la poblacion migrante con origen sudamericano®’.

En segundo lugar, que los factores como el perfil socioecondémico del distrito o la accesibilidad
a espacios urbanos adecuados o incluso la antigiiedad o expansién de comunidades religiosas
podrian influir en donde estan ubicadas las iglesias. En tercer lugar, que los distritos de Sant
Marti o Eixample concentran la mayoria de la poblacion sudamericana migrante, tienen un
numero significativo de iglesias porque cuentan con un desarrollo urbanistico que facilita el
acceso a locales mas amplios que permiten el desarrollo de actividades comunitarias. Ciutat
Vella, por el contrario, que tiene la tercera concentracion de migrantes de este origen, no tiene
muchas iglesias establecidas. Esto podria deberse a dindmicas histéricas urbanisticas
especificas que tienen que ver con el hecho de que es uno de los distritos més antiguos de la
ciudad y densamente poblado cuya disponibilidad de espacios es muy reducida para abrir un
local lo bastante grande como para organizar una iglesia que reciba cientos de personas varias
veces a la semana.

En cuarto lugar, los distritos de Nou Barris y Sants-Montjuic que cuentan con una
menor poblacién migrante que los tres primeros distritos Eixample, Sant Marti y Ciutat Vella,

cuentan con un gran niumero de iglesias. Es posible que estos distritos sean mas asequibles en

47 Elaboracién propia.

99



términos econdmicos y de disponibilidad de espacios —por su distanciamiento con el centro
mas turistico y concurrido— para establecer una congregacion. Ademads, las caracteristicas
socioecondmicas de estos distritos, historicamente asociados con clases trabajadoras y
alquileres un poco mas asequibles, pueden facilitar la apertura de iglesias y su establecimiento
por parte de comunidades migrantes con menos recursos.

Contrastando con esto, los distritos de Sarria-Sant Gervasi y Les Corts que cuentan con
una menor poblacion migrante y un perfil socioecondmico mas alto, tienen un niimero de
iglesias bajo. Esto podria indicar que la dinamica de las iglesias evangélicas/pentecostales se
encuentra mas relacionada con comunidades mas humildes y/o migrantes con menos recursos
que se ubican en sectores de la ciudad donde estan sus redes comunitarias mas inmediatas y
que son “mas utiles e importantes” en su vida cotidiana. Asi mismo, estos datos nos muestran
que las instituciones religiosas tenderian a ubicarse en distritos donde hay comunidades “mas
vulnerables” mas grandes donde puedan realizar la funcion social que esta poblacion requiere.

Ahora bien, las iglesias evangélicas/pentecostales se ubican en lugares que
antiguamente eran grandes locales y naves industriales, como es el caso de la Iglesia
Pentecostal Unida de Europa o el caso de muchas otras como la iglesia Casa Sobre la Roca* o
Torre de Gracia®®. Muchas veces cuesta encontrar los locales de estas iglesias debido a que
algunas deben mantenerse “escondidas” o son invisibilizadas o por el hecho de no contar con
la autorizacion para tener un local de este tipo en el sector que tiene que ver con las dificultades
administrativas que supone la apertura de una iglesia en determinado lugar; y la actitud de los
vecinos que, en ocasiones, no desean que haya una iglesia en su calle o en su barrio. Estas
dificultades no son ajenas a las iglesias donde realicé trabajo de campo. Casa Sobre la Roca,
iglesia que estudié antes de la pandemia, tuvo que buscar un local acorde a las necesidades de
su comunidad y a los recursos de esta. Empezando su labor en un hotel cerca de Glories debido
a la centralidad del lugar tuvo que trasladarse por falta de recursos y de espacio a la Zona
Franca, a una antigua nave. Esto les hizo reducir su congregacion ya que algunas personas no

podian llegar de manera fécil a este sitio y otros lo encontraban poco seguro. Con el tiempo fue

48 Iglesia evangélica originaria de Colombia donde realicé trabajo de campo durante los afios 2019 y 2020 ubicada
en una nave industrial en la Zona Franca de Barcelona. Antes del afio 2019 se reunian en un hotel ubicado en
Glories, pero tuvieron que trasladarse a esta zona por los altos costos alquilando un auditorio para cada evento,
ademas de la imposibilidad de desarrollar su obra en su propio lugar.

49 Iglesia evangélica originaria de Argentina, antes conocida como Cosecha Mundial. Se ubica en una nave
industrial cerca de La Sagrera donde realizan sus cultos y eventos semana tras semana. Han comprado un castillo
en ruinas en San Boi de Llobregat para reformarlo y convertirlo en su nueva sede ya que durante el afio 2019 sus
pastores se desligaron de la iglesia anterior para formar la suya propia. La iglesia es bastante concurrida por
nacionales de América Central, del Sur y del Caribe, especialmente de Honduras, Nicaragua, Colombia, entre
otros.

100



ganando mas adeptos y el cambio contribuy6 con la expansion de su obra al permitir la apertura
de una mision para los niflos dentro de la iglesia.

En el caso de la Iglesia Pentecostal Unida de Europa, el haberse trasladado a una nave
en Sant Marti desde Vilapicina puso fin a sus conflictos con la iglesia de origen africano que
funcionaba encima de su local y con los vecinos de la finca donde se encontraba su sede.
Ademas, la compra del local en Sant Marti les permitié transformar el espacio para responder
a sus necesidades, ampliar su congregacion y estar mas cerca de otro tipo de poblacion. Igual
ocurrira con la Iglesia Torre de Gracia (antigua Cosecha Mundial) que comprd un antiguo
castillo en Sant Boi de Llobregat que ya empezo a reformar para poder trasladar la sede desde
Fabra i Puig y acoger a sus mas de 3000 miembros sin necesidad de dividirlos por turnos para

los cultos.

101



PARTE 3 — EL PROCESO DE FORMACION DEL “BUEN CRISTIANO”

102



CAPITULO V - IMAGENES Y SIGNIFICADOS DE DIOS

1. (Quién o qué es Dios?

Cuando una persona decide iniciar su camino de formacion para ser un buen cristiano, este se
ve motivado en gran medida por una busqueda de una conexion espiritual fuerte con Dios. Por
lo tanto, una de las primeras cosas que las personas aprenden al ingresar en la iglesia es a
reconocer a Dios, identificarlo y a comunicarse con él. En este proceso, Dios adquiere diversos
roles y significados éticos y morales que tienen un caracter transformativo y liberador. Por lo
tanto, Dios es visto como un camino, como una manera de adquirir libertad, es una sensacion;
una corazonada, un lugar feliz. Es quien da seguridad, quien permite que las personas se
comprometan, es quien inspira y permite ser una mejor persona. Este mismo Dios tiene un
caracter transformativo: Dios se hace carne, palabra, puede crear, abrir o cerrar puertas,
corregir, ensefar, Dios puede hablar al oido e incluso tocar el corazon. Dios es una experiencia
vivida (Ellington, 2013) y al ser una experiencia vivida, la experiencia de Dios es tangible, se
puede ver, se puede sentir. La experiencia de Dios es bastante intima, estd cargada de muchos
significados, emociones y sensaciones y se construye en didlogo constante con la doctrina de
la iglesia, las experiencias de otras personas y la palabra de Dios.

Dios no solamente es un ser trascendente o una figura de autoridad. Para los
pentecostales, Dios es el recurso espiritual y practico mas importante que moldea, reacomoda
y da sentido a la experiencia humana. Durante los cultos es normal escuchar que “Dios esta
aqui”, “Dios habita este lugar”, “la presencia de Dios se siente en este lugar”, entre varias otras
frases que son pronunciadas tanto por el pastor como por los asistentes a la iglesia. El hecho
de que Dios esté alli habitando el lugar y que su presencia se pueda sentir nos hace preguntarnos
de qué manera es que este Dios se hace tan real para los cristianos.

(Por qué los pentecostales celebran esto como si fuera un hecho comprobable? ;Por
qué exclaman “amén” cuando el pastor les recuerda con bastante emocion que Dios esté alli?
(Quién o qué es Dios para estas personas? ;Como definir a Dios o las ideas que se tienen sobre
este Dios?

En este capitulo se presentaran las diversas experiencias de Dios de mis interlocutores
pertenecientes a estas iglesias pentecostales, ademdas de como definen a Dios y a partir de qué
experiencias lo hacen. Aunque el enfoque de este capitulo no se basa en la ensenanza doctrinal,
considero que estas influyen en las percepciones y experiencias individuales sobre lo que

significa Dios. Por ello también serd interesante ver de qué manera los elementos doctrinales

103



se filtran en las experiencias personales sobre Dios y de qué manera las personas reinterpretan
la doctrina para ajustarla a sus experiencias de vida.

El lugar que tiene el culto y la reunioén en comunidad para participar de esta vivencia
también es importante. El ritual comunitario hace que la experiencia de Dios intensifique la
presencia de Dios en los cuerpos y las mentes de las personas y de manera generalizada en la
iglesia. Los elementos que acompafian al culto como la musica, la oraciéon en voz alta, el hablar
en lenguas, los gestos corporales (levantar los brazos, llorar, gritar, saltar, hablar en lenguas,
etc.) también permiten que Dios se haga mas presente para cada persona y que también se
construya una experiencia compartida de lo que es Dios para los miembros de la iglesia.

Echar un vistazo a estos aspectos nos permitira ir mas alla de la definicion institucional
o académica de Dios y concentrarnos en la percepcion de algo “divino” en relacién con las
experiencias individuales y colectivas de estas comunidades pentecostales. En este sentido, lo
que significa Dios para cada persona no es el resultado de su vision subjetiva, sino que también
es resultado de practicas sociales y culturales especificas que ocurren dentro y fuera de la
iglesia. El discurso del pastor, los testimonios de otros cristianos, la lectura de la biblia, el
compartir en comunidad y la construccion de una narrativa comun dentro de la iglesia
contribuyen a la construccién de un entorno donde la presencia divina y lo que es Dios es

percibido como evidente.

2. Significados de Dios

El proceso de transformacion por el que pasan los pentecostales una vez deciden dar el paso a
la conversion, tiene que ver con encontrar a Dios y disfrutar plenamente de la presencia de este
en sus vidas. Dios pasa a ser el centro de la vida de las personas a través de su rol de
transformador. Seguin el pastor Samuel Bafiol, Dios tiene un poder de regeneracion que
“dignifica al hombre al ser un Dios moral y un Dios bueno” (Entrevista P.S. Samuel Bafiol,
2023). Este poder transformador de Dios no se da si no se ha labrado una relacién con €l. Por
lo tanto, el dejarse transformar por el poder de Dios, implica que los pentecostales cultiven su
relacién con Dios diariamente. Decia el pastor Samuel Meneses, de una pequena sede de la
iglesia IPUC de Norte de Santander en Colombia, que “conocer a Dios implica vivir una
relacion con é1”.

Los pentecostales tienen diversas formas de cultivar esta relacion con Dios: puede ser a

través de la oracion, el ayuno, la vigilia, la asistencia a los cultos o simplemente el ayudar o

104



amar a otros desinteresadamente. Estos momentos rituales son importantes porque durante
muchos de ellos, Dios se hace presente y se manifiesta en el cuerpo de los cristianos. Las
descripciones de mis interlocutores, en sus palabras, no son suficientes para explicar la manera
en la que Dios se hace presente en sus vidas, pero son aqui un testimonio de como han conocido
a Dios, como nos cuenta Miguel Angel, ingeniero industrial, lider de jovenes de una de las

sedes de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia en Bogota.

Escuché un mensaje [en el culto], sinceramente no lo recuerdo ahora. Lo unico que
recuerdo es que hicieron una invitacion de pasar al frente para que pusieran las
manos y oraran por uno y yo senti algo especial. No fueron solamente sensaciones,
no fueron solo mis sentidos los que en ese momento percibieron como que —uy, no,
que me puse loco—, no...Realmente fue algo dentro de mi, en mi interior, en mi
corazdn que cambid y a partir de ahi traté de empezar a llevar una vida correcta
delante de Dios. Tomé la decision de bautizarme en su nombre e hice el curso
bautismal en Céicuta... (Entrevista Miguel Angel L., Bogotd, 3 de mayo de 2021).

En esta cita Miguel Angel nos cuenta sobre la primera vez que sinti6 a Dios. Dice que lo que
sinti6 no fue solamente una sensacion fisica o sensorial sino més bien una experiencia que
produjo un cambio en su corazon, que ¢l relaciona con algo que ocurri6 a nivel interior. Dios
se manifestd en una dimension que sobrepasé lo corporal; por eso dice “no fueron solamente
sensaciones, no fueron solo mis sentidos...” y que lo motivo a tomar la decision de bautizarse.
Ademas, el hecho de haber pasado al frente para recibir una oraciéon mas personal con la
imposicién de manos también contribuy6 para que Miguel Angel pudiera sentir el caracter
transformador de Dios. Las practicas rituales compartidas, como menciondbamos al inicio,
actiian como facilitadoras de esta comunicacidon o conexion con Dios abriendo la puerta para
poder establecer una conexion con €l.

Posterior a su experiencia divina, Miguel Angel decide tomar una decisién concreta y
comprometerse a “llevar una vida correcta delante de Dios”. Esto es importante porque nos
muestra que la experiencia de sentir a Dios no termina en un momento determinado, sino que
va mas alla del momento en el que Dios se manifiesta en el momento ritual y se traduce, en la
vida practica, en una toma de decisiones concretas y compromisos con Dios que necesitaban
de esa “sefial” para poder hacerlos realidad. Por lo tanto, este momento sagrado se materializa
en acciones que refuerzan, por un lado, la relacion con Dios, y por el otro la transformacion
espiritual de la persona.

El carécter transformador de Dios actiia afectando desde el cuerpo hasta el corazon. Al

ser Dios una figura transformadora, los pentecostales también creen en que Dios puede cambiar

105



la mente de las personas. “Si Dios fue capaz de morir por mi en la cruz, tiene la capacidad de
cualquier cosa” (Entrevista Angie M., 2021, Bogotd). En ese sentido, la presencia de Dios en
la vida de las personas transforma al ser humano en su integralidad: cuerpo, corazéon y mente.
Angie Maldonado, una joven bogotana, psicologa y lider de jovenes perteneciente a la iglesia
pentecostal en Colombia, me hablaba de este cardcter de Dios durante nuestra entrevista.
Cuando las personas verdaderamente llegan a conocer a Dios, empiezan a ver cambios en sus

vidas en todo sentido, pero, sobre todo, en la forma de pensar.

Cuando se conoce a Dios, sobre todo, y mas importante, se empieza a cambiar la
mente. La mente se transforma y los pensamientos empiezan a ser unos
pensamientos diferentes. Y también la forma en la que se empiezan a afrontar
diferentes cosas en la vida, todo eso cambia. Cambia totalmente, del ciclo a la
tierra. Por qué? Porque cuando uno tiene esa nocioén de —Listo, estd bien, yo ya
conozco a Dios. Conozco lo que ¢l hizo por mi; que ya es mucho, de hecho...El
hecho de decir, pero mas importante, de entender que El murié por mi, por amor...
iCreérselo! Eso es algo muy impactante porque finalmente estoy declarando que
alguien me ama verdaderamente y yo ;como no voy a cambiar mi modo de pensar
por alguien que hizo algo asi? (Entrevista Angie M., Bogota, 6 de abril de 2021).

La cita de Angie destaca uno de los ejes fundamentales de la experiencia pentecostal: la
renovacion de la mente. Segln ella, al comprender verdaderamente el sacrificio de amor de
Dios —encarnado en Jesus— la mente se reconfigura. Este entendimiento no sélo impacta lo
espiritual e interior, sino que se traduce también en actitudes y decisiones concretas frente a los
retos cotidianos. El propdsito va mas alld de la salvacion individual: se trata de vivir de manera
integra y agradable a los ojos de Dios. Ademas, como muestra Angie, el experimentar el “amor
divino” otorga una fuerza renovadora que fortalece nuestro compromiso con El. Reconocer el
acto supremo de amor de Dios genera en el creyente un sentido de gratitud que lo impulsa a
cambiar sus pensamientos y—de forma gradual-—su conducta. Asi, la fe en ese amor se expresa
en un compromiso ético y moral: quien acepta el sacrificio de Cristo y se siente amado por
Dios se esfuerza por “portarse como un buen cristiano”, obedeciendo sus mandatos como
testimonio de su fe.

La reflexion también subraya la importancia del arrepentimiento genuino y de una
conversion auténtica. En algunas prédicas se solia plantear: “;de qué sirve que se hayan
bautizado y que vengan a llorar el fin de semana a la iglesia si siguen pensando las mismas
cosas y teniendo su mente contaminada de las cosas del mundo? No sirve para nada. Perdieron
su tiempo. Una mente realmente transformada por el poder de Cristo es una mente arrepentida

y llena del Espiritu Santo...y eso se nota. Nadie puede engafiar a Dios” (Notas de campo, 2023).

106



Asi, una mente renovada por el Espiritu se evidencia en un arrepentimiento verdadero, un acto
palpable que trasciende las palabras. Por eso, como enfatizan Angie y el pastor, no basta con
declarar que “conocemos” a Dios —ni con bautizarse o asistir a la iglesia—; es esencial
“creérselo” y dejar que esa conviccion transforme la vida diaria. Vivir con una conducta
cristiana y una mente renovada es la manifestacion clara de que el poder de Dios esta presente
en las personas y en la comunidad: su obra se reconoce y, en efecto, “se nota” en como cada
persona encarna este poder de Dios.

Ahora bien, podemos hablar de un segundo caracter de Dios, que es el de libertad.
Aceptar a Dios, experimentar su poder transformador y decidir cambiar la forma de pensar y
actuar genera en quienes lo viven un profundo sentido de liberacion. Asi lo expresa Joel, un
joven peruano de 20 afos de la iglesia en Barcelona, al describir su encuentro con Dios como

“algo liberador”.

Recibir a Dios es algo que te cambia la vida por completo. El hecho de acercarte a
¢l te resulta mas facil, cada vez mas fécil y fuerte. En mi caso, sentir a Dios fue
algo liberador. Me senti como una persona libre, o sea, sentia como que todo lo que
tenia en mi vida, todas esas nubes y cosas asi, desaparecian y que nuevamente solo
soy yo y Dios y la libertad que eso da, es increible. Yo, después de eso, me siento
capaz de hacer cualquier cosa. (Entrevista Joel, Barcelona, 4 de agosto de 2023).

La liberacion de la que nos habla Joel simboliza un descanso de la culpa, del miedo o de la
angustia que ¢l sentia y como el haber sentido a Dios le dio tanta fortaleza que se sentia “capaz
de hacer cualquier cosa”. Podriamos decir que este contacto con Dios funciona como una
especie de redencion emocional que es efectiva en la vida cotidiana de las personas porque trae
un sentimiento de tranquilidad que no proporciona ninguna otra cosa. También es interesante
ver como el haber tenido la experiencia de haber conocido o sentido a Dios tiene como
consecuencia la construccion de una relacion bastante intima y personal con ¢l y que también
resalta ese caracter de libertad: “soy solo yo y Dios”. Aqui hay que resaltar la manera en la que
¢l explica su vinculo porque se entiende como una relacion horizontal sin intermediarios. Este
elemento es clave dentro del proceso de formacion del “buen cristiano” porque contribuye a la
construccion de una relacion con Dios de manera mas autonoma que no depende ni del pastor
ni de la iglesia, sino de la propia persona —aunque sea reforzada socialmente con la
participacion dentro de la iglesia—.

Esta cita también es interesante porque nos habla sobre el sentimiento de

empoderamiento que surge de la liberacion que proporciona conocer a Dios. Experimentar la

107



presencia de Dios en la vida de las personas motiva a los creyentes a enfrentar su vida con un
mayor coraje, una mayor confianza en si mismos y un sentido de propoésito, con el que no se
contaba antes o que no era muy claro. Este aspecto es central dentro del pentecostalismo porque
se cree que tener una relacion con Dios otorga a los cristianos la fuerza que necesitan para
superar los obstaculos de la vida cotidiana.

El pastor Samuel, de la iglesia de Barcelona, vincula la libertad que genera el encuentro
con Dios a la responsabilidad seria que se adquiere al aceptarlo en su vida; que conecta con lo
que anotaba Angie. Por lo que en este caso ya no es solamente Dios quien libera o empodera,
sino quien motiva a adquirir un compromiso con €l: las personas se sienten con la “obligacién”
moral de ser un cristiano responsable. El pastor Samuel M., en la siguiente cita habla sobre la
importancia de hacerse consciente de esta responsabilidad con Dios cuando tenia dieciséis
afios, en Colombia, cuando tiene su primer encuentro con Dios y comprende lo que significaba

aceptar a Dios verdaderamente.

“Bueno, siempre nos daban unas enseflanzas previas, como una
preparacion...[para] Hacerlo a uno consciente de que es una responsabilidad seria
con Dios y para hacerlo a uno mas consciente de lo que es el evangelio. Y, por
supuesto, uno llega con la gran expectativa, ;no? De qué es ese dia, qué se
siente...Y realmente, cuando uno lo entiende bien, uno sabe que es como
descargarse de todos los pecados que uno trae encima porque es lo que dice la biblia
[...] Entonces, con Dios uno siente como si se le cayese una carga de encima, carga
onerosa del pecado, una carga muy pesada del pecado. Eso siente uno: que es libre.
Libre de todo...que ha aceptado una fe muy grande. Es como una sensacion de
limpieza en el alma, en los pensamientos...Y hay mucha gratitud, ;no? Hay mucha
gratitud porque esto es un acto de fe. Es todo por la fe [...]” (Entrevista Pastor
Samuel M. 15 de mayo de 2021, Bogotad).

Con esta cita del pastor Samuel, vemos que conocer a Dios no un simple paso més dentro de
la formacion de un buen cristiano sino una responsabilidad seria. El testimonio del pastor
Samuel es importante porque nos muestra como el hecho de recibir una ensefianza previa lo
prepar6 para lo que significaba conocer a Dios realmente y hacerse consciente de esta
responsabilidad. Por lo tanto, conocer a Dios “verdaderamente” exige preparacion: leer la
biblia, entender el peso del pecado y entregarse a Dios con fe. La etapa formativa no basta con
la expectativa momentéanea, sino asumir el compromiso ético y espiritual de haber aceptado
construir una relacién con Dios.

Por otro lado, cuando el pastor dice que se descargd de todos sus pecados y la sensacion
de limpieza que sinti6 en el alma cuando conocié a Dios, revela la capacidad de transformacion

radical de este hecho. El sentirse limpio, libre y agradecido impulsé al pastor Samuel a

108



corresponder en ese amor divino. En otras palabras, Dios significa asumir la obligacion de vivir
conforme a ese acto de fe teniendo una conducta coherente con la libertad y limpieza que se
han recibido.

Para los pentecostales, Dios encarna multiples significados que dan sentido a la
experiencia cristiana. Dios es transformador puesto que renueva la mente y la conducta de las
personas. También es libertad porque libera de la culpa, el miedo y la angustia otorgando paz
y empoderamiento unicos. Ademas, es redentor porque disipa “las nubes del alma” abriendo
paso a la posibilidad de construir una relacion intima y horizontal con Dios. Y, finalmente, es
quien inspira gratitud —al morir por amor en la cruz—y se convierte en la fuente de inspiracion

de un compromiso de responsabilidad con €l.

2.1. Otros conceptos que se relacionan con Dios

Como resultado de un ejercicio de lista libre en donde quise seguir explorando los distintos
significados y representaciones de Dios que tenian las personas miembros de estas iglesias o
de otras, pero de la misma doctrina, y como se relacionaban con sus practicas cotidianas y sus
creencias, ahora nos acercaremos a otros conceptos o ideas sobre quién o qué es Dios en esta
comunidad. Este ejercicio fue inspirado en el trabajo de Rita Anne McNamara et al. (2021),
God’s mind on morality quienes a través de este ejercicio querian estudiar el razonamiento
moral. Por un lado, querian explorar la manera en la que la expansion del cristianismo a través
de procesos como la colonizacién y la globalizacion ha generado preguntas sobre cémo las
creencias introducidas afectan las normas culturales locales y las diversas formas de pensar. Y
por el otro, querian saber si esta expansion llevaba a una homogenizacion cognitiva global, o
si mas bien, los modelos culturales locales persistian y se adaptaban en el tiempo a estas nuevas
creencias. También querian entender la interaccion entre distintas creencias religiosas y
modelos mentales, ademas de acercarse a la forma en la que las creencias se adaptan a contextos
culturales donde existe un modelo diferente, tomando como ejemplo a los Itaukei en Fiji. Con
su trabajo buscaban ampliar el alcance del conocimiento sobre sociedades con tradiciones
culturales distintas a las occidentales y que estan menos documentadas.

Basada en este ejercicio, quise realizar uno similar para ver si se compartian los

significados religiosos de ciertos conceptos del pentecostalismo como:

1. {Qué o quién es Dios?

2. {Quién es un “buen cristiano”?

109



3. ({Qué le agrada a Dios?
4. ;Qué le desagrada a Dios?
5. (Qué nos dice esto sobre la construccion de una moralidad o identidad particular de

esta rama del cristianismo?

De igual manera, me interesaba saber el perfil sociocultural de las personas participantes y qué
otras actividades realizaban en su vida cotidiana aparte de las ya sabidas que hacian parte de la
rutina cristiana. Esto, con el objetivo de explorar los significados en torno a conceptos que
muchas veces son abstractos desde el mundo secular y que estan cargados de multiplicidades
de sentidos que nos dan pistas sobre como los cristianos viven su relacion con Dios y con las
normas y valores que promueve la religion o la iglesia a la que pertenecen.

En este ejercicio recibi un total de 84 respuestas, distribuidas principalmente en
Colombia (43%), Espana (26%) y Chile (26%). Posteriormente, excluimos a los participantes
que no se identificaban como evangélicos/pentecostales para afinar nuestro analisis, quedando
un total de N = 79 participantes. La distribucion por género de los encuestados fue de 31%
masculino y 69% femenino y la edad promedio fue de 53 afios (min = 19, méax. = 69). El nivel
educativo de los encuestados se repartia de la siguiente manera: 13 personas con estudios de
posgrado, 38 personas con educacion universitaria, 21 personas con bachillerato, 5 personas
con estudios de primaria y solamente 2 personas sin estudios. En cuanto al estado civil, el 43%
de los participantes estan casados y el 37% solteros. Respecto a las actividades culturales
realizadas en los ultimos seis meses, el 26% de los encuestados indicé haber asistido al cine, el
16% a ferias temadticas, el 15% a conciertos de musica y/o eventos deportivos, el 2% a festivales
de arte clasico, Opera o ballet, y el 4% al teatro o exposiciones de arte.

Con el animo de entender cémo se definia Dios entre esta poblacion de
pentecostales/evangélicos, la primera pregunta fue: ;Qué o quién es Dios? Las respuestas
fueron bastante variadas, pero encontramos que el concepto que tuvo una saliencia bastante
mayor y que es el que define a Dios es el fodo. Los siguientes conceptos fueron amor, salvador
v creador. Estos significados con una mayor saliencia reflejan una vision que ve a Dios como
un ser integral puesto que tiene caracteristicas “omnipotentes”. Ademas, se le asignan atributos
que lo hacen un ser mas cercano e intimo como padre, amigo, y protector. Esto es interesante
porque nos sugiere que los pentecostales observan a Dios no solamente como una figura de
autoridad o control, sino méas como un ser superior, universal que, a pesar de ello, es “alguien”

asequible y presente en la vida cotidiana de las personas.

110



Otros conceptos que aparecen como sinénimos de Dios son paz, misericordia o guia'y
ayuda, y nos muestran que los pentecostales valoran a Dios como una fuente de estabilidad
emocional y/o moral, necesaria en momentos de dificultad o incertidumbre como los que
pueden enfrentar las comunidades migrantes, por ejemplo, 0 quienes se encuentran en un
proceso de adaptacion cultural o transformacion personal. Otras palabras que salieron de
manera frecuente fueron existencia y razon lo que nos podria indicar una cierta conexioén con
la reflexividad puesto que se ve a Dios como fundamento de la propia existencia y de su
propdsito. En conjunto, los conceptos con los que las personas relacionan la figura de Dios
abarcan desde lo mas trascendental hasta lo mas personal percibiéndolo como un todopoderoso,
pero también como un compafiero cercano que brinda consuelo, direccion y sentido. Esta
comprension es relevante para entender la manera en la que las personas se relacionan con Dios
y porqué le obedecen, lo alaban y dejan que guie tanto sus caminos como las decisiones de la

vida cotidiana.

¢ Quién o qué es Dios?
15 conceptos principales

todo 4

amor -

salvador q

creador

paz

padre -

ayuda 4

vida -

misericordia -

Conceptos

guia

existencia 4

esperanza -

protector -

todopoderoso

razon o

amigo 4

9 10 11 12 13 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25 26 27 28 29
Frecuencia

Tabla 6. Grafico de barras con los resultados de la pregunta ;Qué o quién es Dios?*°

n
w
~
o
o
~
©

30 Elaboracion propia con base en los resultados de la encuesta.

111



Ahora bien, la segunda pregunta del ejercicio gir6 en torno a ;qué le agrada a Dios? Los
resultados nos muestran que los dos valores que la gente identifica como que mas le agradan a
Dios son la obediencia y el amor, respuestas que tuvieron mas saliencia entre las personas que
respondieron la encuesta. Estas cualidades, especialmente la de obediencia, reflejan los valores
centrales de la experiencia religiosa de las personas vinculadas con una vision de Dios que
prioriza una “sumision” al poder de Dios y la necesidad de buscar el encuentro y la union este
y con los demés (amor y amor al prdjimo, que fue tercera en saliencia). En el caso del
pentecostalismo, esta obediencia no solo busca agradar a Dios sino también estructurar un
marco moral que delimita las acciones cotidianas que son permitidas y las que no. Valores
como la fe, la sinceridad, la fidelidad, 1a honestidad y la humildad aparecen como extensiones
practicas de este marco moral que funciona como ‘“guia préactica” para vivir en concordancia
con los preceptos divinos, algunos de los cuales también son los frutos del Espiritu Santo como

la mansedumbre (u obediencia) el amor, la fe, la fidelidad, y la humildad (la modestia).

obediencia

honestidad amor_projimo

fidelidad

sinceridad

Tabla 7. Grafico de flor con los resultados de la saliencia cultural para dominio de lo que le agrada a Dios de las
personas encuestadas®!.

5! Elaboracion propia. El gréfico se lee de la siguiente manera: en el centro se encuentra el dominio cultural
consultado. Alrededor del dominio cultural se encuentran los items mas salientes para los evangélicos
encuestados. En el vinculo se encuentra el peso de la saliencia. Un valor mas alto, indica mas saliente.

112



Por otro lado, las respuestas a la tercera pregunta —que sefialan la mentira, la desobediencia y
el pecado como aquello que no agrada a Dios— pueden revelar una preocupacion por la
“integridad” dentro del vinculo con El. McNamara explica que las representaciones de lo que
desagrada a Dios estan fuertemente condicionadas por los modelos mentales locales y
culturales, lo que ayuda a comprender como los pentecostales encuadran estas conductas en un
marco moral que refuerza la autoridad de Dios como juez supremo. Dichos modelos mentales
o esquemas compartidos sobre lo que es “correcto” o “incorrecto” en cada sociedad, se
alimentan tanto del imaginario biblico como de las experiencias histdricas y sociales del grupo:
por ejemplo, en contextos donde la corrupcion o la violencia han marcado la vida cotidiana, la
mentira y la desobediencia se perciben con mayor gravedad y se interpretan como amenazas
directas a la cohesion comunitaria y a la presencia divina. Asi, la moral pentecostal no surge
en el vacio, sino que reinterpreta el texto sagrado a la luz de los valores y desafios culturales
locales, reforzando el papel de Dios como regulador ultimo de la conducta humana.

Resulta significativo que, tanto en lo que agrada como en lo que desagrada a Dios, la
obediencia y la desobediencia se presenten como conceptos opuestos y destacados, subrayando
su relevancia en el mundo pentecostal. La desobediencia, no actuar en consonancia con la
palabra o el plan divino, aleja a las personas de Dios y afecta no solo al individuo que
desobedece, sino a toda la comunidad: “porque donde estan los hermanos juntos y en armonia,
ahi se derrama la gracia de Dios y la bendicion de Dios”, advertia el pastor Samuel durante una
Escuela Dominical al referirse a unos hermanos que se habian descarrilado (Notas de campo,
2023, citando Salmos 133:1-3). ;Qué implica esto? Que, para que Dios se manifieste, todos los
miembros de la iglesia deben permanecer unidos en el camino de la fe; cuando uno se
“descarrila” —desobedece—, su conducta repercute en los demés e impide que Dios obre
plenamente en la comunidad. De ahi, al menos en parte, el fuerte control mutuo que se ejerce
en la congregacion para evitar que la accion de uno perjudique a todos.

Este elemento es muy interesante porque nos muestra que dentro de la comunidad
cristiana hay un cierto acuerdo tacito sobre la obediencia y el hecho de que sea lo primero en
lo que la mayoria de las personas responde al pensar sobre lo que agrada o desagrada a Dios,
nos dice que hay un entendimiento comtin de Dios como figura de autoridad que exige un alto
estandar de subordinacion que tendra efectos a nivel individual como comunitario. Esto resuena
con el hallazgo de McNamara et al., en el cual la creencia en un “agente sobrenatural” puede
actuar como un mecanismo que regula normas sociales porque se teme por las consecuencias
que pueda tener a nivel comunitario. Como vimos anteriormente, se cree que Dios puede abrir

o cerrar puertas de acuerdo con el comportamiento de las personas.

113



desobediencia

Desagrada
a Dios

maldad

Tabla 8. Grafico de flor con los resultados de la saliencia cultural de las personas encuestadas>?

Otras respuestas sobre lo que desagrada a Dios como la altivez, la maldad, el odio, matar y
robar subrayan una preocupacion ética sobre las interacciones con los demas. Estos conceptos
o antivalores también hacen parte de este marco moral que condena los comportamientos que
perturban la conexién con lo divino como la altivez que esta relacionada con el orgullo o la
falta de humildad —que veiamos que es parte de lo que le agrada a Dios y fruto del Espiritu
Santo— y las acciones que afectan directamente al colectivo, como matar —que es un pecado
mortal y va en contra de los mandamientos de Dios— robar o ser una mala persona.

Este balance entre agradar a Dios y evitar lo que le desagrada refleja un componente
central de la moralidad cristiana, donde los valores agradables a Dios fortalecen tanto la
relacion espiritual como la cohesion comunitaria, mientras que las acciones desagradables son
vistas como amenazas a la estructura moral y social. Tal como se menciona en el trabajo de
McNamara et al., este marco no solo guia la conducta individual, sino que también refuerza la
identidad y los lazos comunitarios, adaptandose a los contextos locales de la practica religiosa,

ya sea en Colombia, Chile o Espafia.

32 Tbidem.

114



Continuando con nuestro andlisis, los resultados sobre lo que los participantes
relacionan con ser un “buen cristiano” incluyen al amor —que es el valor que tuvo mas saliencia
(0.22) en contraste con la humildad, el amor al projimo, el respeto, todas con una saliencia de
0.12 y la obediencia (0.11) —que de nuevo aparece—. Aqui vemos que el amor aparece dos veces
tanto como principio general como dirigido hacia los demds y esto nos da luces sobre una
comprension moral que prioriza la empatia y la conexion con los demdas que se expresan en
una practica de fe. Ser un buen cristiano significa amar (a Dios y a los otros). Asi mismo, vemos
que aparece el “buen testimonio”, la oracion y el servicio, que, aunque tienen una menor
saliencia (0.09), apuntan a una dimension mas practica y tangible al ser acciones y no valores.
Estos estdn mas dirigidos a acciones concretas como devenir un buen ejemplo a seguir para los

demas a través de la entrega a la comunidad, la oracion y la obediencia.

"
A2
respeto
obediencia

Tabla 9. Grafico de flor con los resultados de la saliencia cultural de las personas encuestadas>?

buen_testimonid

Estas acciones igual que los valores relacionados al concepto del buen cristiano permiten a las
personas poder navegar el contexto donde se desenvuelven e integrarse coherentemente dentro

de su propia comunidad y con el mundo secular siguiendo el valor que Jesus propagd por el

33 Ibidem.

115



mundo, como lo es el amor. Asi mismo, la saliencia de este concepto nos muestra la
importancia que tiene para las personas el reconocer el sacrificio de amor que Dios hizo por
los cristianos al haber entregado su vida para el perdon de los pecados, como lo veiamos al

inicio del capitulo.

3. La relacion con Dios en la vida cotidiana

En el apartado anterior examinamos los multiples significados que los creyentes atribuyen a
Dios y observamos que, al definirlo y vivir su relacion con ¢l de este modo, asumen un
compromiso moral que convierte la relacion en un vinculo reciproco. En consecuencia, la
presencia de Dios se vuelve mds clara y palpable segun la calidad de la relacion que cada
persona cultiva con ¢l y con su projimo: cuanto mayor es la responsabilidad ética y moral que
el creyente ejerce sobre su propia vida y sobre la comunidad, con mayor fuerza —segin su
testimonio— irrumpe Dios en la experiencia cotidiana. Asi, en los relatos personales, Dios
aparece como la voz que orienta decisiones, libra de peligros, alerta sobre malas inversiones,
sana enfermedades o incluso ayuda en cuestiones aparentemente ordinarias —como conseguir
vivienda o trabajo—. Permitir que Dios guie todos los &mbitos de la existencia se interpreta, en
este marco, como el acto de “ceder el control”: los creyentes entregan su destino a la voluntad
divina y, a cambio, experimentan su intervencion concreta en cada paso del camino. Geraldine
Velandia, una joven de 23 afios perteneciente a la iglesia pentecostal en Bogotd me daba un
ejemplo sobre como Dios guia decisiones cotidianas, especialmente en momentos de

incertidumbre o que requieren de una toma de decisiones importantes.

Hay muchas formas en las que Dios te habla o se manifiesta en tu vida cotidiana,
o bueno, en mi vida es asi. Te voy a dar un ejemplo concreto: yo iba a hacer un
negocio...te voy a contar: un amigo me dijo: oye, mira, yo estoy en un negocio, me
gustaria, pues que ta invirtieras, no sé qué..., hacer una inversion y la inversion es
de tres millones de pesos [700€ aproximadamente]. Entonces, nosotros ponemos a
trabajar esa plata y en tanto tiempo te va a dar una rentabilidad. Yo dije: ok, esta
perfecto. Entonces, le conté a mi mama, le dije: mami, yo, pues, quiero hacer este
negocio, /qué me aconsejas ti? Ella me dijo: pues ahora preguntele a Dios a ver
qué le dice. Yo le dije al Sefor: yo quiero que ti me respondas por medio de la
Biblia. Obviamente, puede haber otras formas diferentes de pedir respuesta, pero
esa fue mi peticion en ese momento. Abri la Biblia y ahi me salié un pasaje bastante
miedoso en...creo que era en Lamentaciones, en el que me decia algo asi como:
confiaste en tus enemigos y te fue como perra en misa, practicamente...(Entrevista
Geraldine V., 6 de abril de 2021, Bogota).

116



La anécdota de Geraldine ilustra varias dimensiones caracteristicas de la practica pentecostal.
Primero, revela como la relacion con Dios permea las esferas mas “seculares” de la vida: antes
de comprometer tres millones de pesos, recurre a la guia de Dios, integrando asi la toma de
decisiones financieras en su experiencia de fe. Segundo, la recomendacion de la madre de
Geraldine de “preguntarle a Dios” muestra la circulacion intergeneracional de un habitus
religioso donde la “voluntad divina” se consulta de modo rutinario y la familia actia como
mediadora antes de que Geraldine dialogue directamente con Dios. Tercero, Geraldine escoge
un método frecuente entre muchos pentecostales: la apertura aleatoria de la Biblia, confiando
en que la Escritura, como palabra viva, serd un canal inmediato de respuesta. Su peticion
expresa una concepcion sagrada de la Biblia: no se trata solo de un texto que instruye, sino de
un medio de comunicacion con Dios cuya autoridad supera cualquier consejo humano. El
pasaje sombrio de Lamentaciones como lo interpreta Geraldine —“confiaste en tus enemigos y
te fue como perra en misa”— aparece como una advertencia, y la propia dureza de la imagen
refuerza la seriedad con la que Dios protege a las personas de riesgos financieros.

Ademas, podriamos decir que la anécdota de Geraldine muestra una tension entre la
prosperidad (que alienta la iniciativa econdmica) y una ética que desconfia de ganancias faciles.
Por lo tanto, la respuesta encontrada en la biblia actia como una advertencia ante posibles
excesos de obtener cosas faciles. Finalmente, la reaccion de Geraldine de buscar confirmacion
adicional antes de decidir refleja uno de los principios pentecostales de “discernimiento”: aun
tras recibir una impresion sobrenatural, los creyentes contrastan, oran y esperan una
confirmacion, lo que subraya que la autoridad de Dios se articula mediante un proceso de
consulta continua mas que por un acto aislado. En conjunto, la anécdota evidencia como la
Biblia, la comunidad familiar y la intuicion espiritual convergen para moldear una especie de
economia moral pentecostal, donde cada decision viene filtrada por la pregunta: “;Qué dice

Dios al respecto?”’.

Después de eso, yo le dije a mi mamé: mami, si, fue feo ese pasaje como respuesta,
pero a mi me gustaria, tener mas certeza, ;si? Entonces, bueno, nos reunimos con
ella y oramos. Yo le dije: mami, pues si otra vez por medio de la Biblia nos sale
algo asi, ya no lo hago. Y, después de orar, volvimos a abrir la Biblia y me sali6 un
pasaje que decia algo asi como: no te pongas en yugo porque yo romperé todo
yugo. Y, o sea, era algo asi como que no debia hacer eso porque es yugo y mas
adelante traera problemas a tu vida. Entonces, yo dije, no, no lo voy a hacer. Y pues
ya esta. Obviamente muchas personas diran que estoy loca o yo qué sé, si, pero
para mi eso fue una respuesta contundente. Y me ha pasado en muchas ocasiones
de mi vida que recibo una respuesta asi y listo, yo me quedo quieta y mas adelante
veo que la persona que si lo hizo, la persona que si tomo tal decision, le fue mal
(Entrevista Geraldine V. 6 de abril de 2021, Bogota).

117



El relato de Geraldine continta con la busqueda de una “doble confirmacion”, practica que
refuerza el principio de discernimiento. Geraldine comenta su inquietud a la madre, oran juntas
y vuelven a abrir la Biblia con la condicion previa: si el segundo texto reitera la advertencia,
renunciard a la inversion. El pasaje de la Biblia que emerge —“no te pongas en yugo porque
yo romperé¢ todo yugo”— interpreta esta inversion de dinero como un yugo riesgoso (como en
2 Corintios 6:14 y de las metaforas proféticas sobre cargas indeseables). La coincidencia de
dos textos biblicos negativos valida la sospecha inicial de Geraldine que convierte su intuicion
en certeza ya que Dios, por medio de la Escritura, ha cerrado definitivamente la puerta a que
ocurra este negocio.

Esta busqueda de confirmacion redundante revela otro rasgo del habitus pentecostal: la
prudencia. Las revelaciones de Dios no ocurren de inmediato; se contrastan, se oran y se
someten a verificacion biblica. Ademas, se aprende a identificarlas. De ese modo, la autoridad
de Dios no se reduce a una “voz interior”, sino que se ancla en la palabra escrita y en el aval
comunitario (la madre como co-intérprete). La metafora del yugo se reactualiza dentro de un
imaginario cultural de un negocio rapido donde “atarse” a terceros podria terminar en una carga
o una ruina, deudas o fracaso; la Biblia tratada como una especie de oraculo, traduce este temor
social en una directriz moral.

Finalmente, cuando Geraldine menciona que en otras ocasiones quienes ignoraron
advertencias semejantes “les fue mal”, se sigue consolidando esta economia moral pentecostal
en la cual la obediencia protege y la desobediencia acarrea consecuencias importantes. Asi, la
experiencia de Geraldine materializa una suerte de “pedagogia espiritual” donde la Biblia, la
familia y la historia personal convergen para filtrar la incertidumbre y mantener a las personas
bajo el amparo de un Dios protector.

En otros casos, como el de Evelyn, una joven miembro de la iglesia en Barcelona
originaria de Ecuador, cuando ha tenido momentos de duda, dice que Dios se ha hecho presente

a manera de pensamientos que le vienen “sin explicacion”:

Yo siempre veo a Dios en los pensamientos que me vienen, sabes? El se hace
presente como en esos pensamientos que te vienen sin explicacion. Luego, ti los
miras, los lees con la palabra [la biblia] y dices, por ejemplo: ah, esto no se me ha
dado porque no tengo este fruto, porque no he cambiado cierta cosa de mi...Yo
digo entonces: Sefior, permiteme mejorar esto en mi —porque siempre tienes cosas
que quitar o mejorar— y, en el caso de escoger piso, yo le pregunto: Sefor, por
favor, si no es para tu voluntad, que no me salga o que si me salga. Por eso uno ora,
uno habla con él porque eso...El te escucha, ¢l no te va a dejar ahi...en la
incertidumbre. “Si no es tu voluntad, que no se dé” y pasa asi. Uno lo ve muy claro
porque empiezan a haber muchos impedimentos y finalmente no se da lo del piso

118



y dices: claro, este es Dios mostrandome que no debemos ir por este camino. O que
tu piensas que algo es imposible y dices: no, es que a mi no me van a dar este piso
porque no cumplo los requisitos y ti dices: Sefor, por favor suelta y de repente no
te piden nada; te dicen que si. Y es que ;cOmo no se te va a dar si tl estds abriendo
puertas con tu oracion? (Entrevista Evelyn P., 12 de julio de 2023, Barcelona).

El relato de Evelyn prolonga y matiza la dindmica que vimos con Geraldine. Para ella, la voz
de Dios llega primero como “pensamientos que te vienen sin explicacion”; sin embargo, esa
intuicion interior no vale por si misma hasta que no es revalidada por Dios con su palabra en
la Biblia. Abrir la biblia y confrontar alli el contenido de esos pensamientos convierte la
impresion subjetiva en una orientacion objetiva y, por lo tanto, autoritativa. Se reproduce asi
la costumbre de encontrar la voz de Dios y confirmarla, que es usual del habitus pentecostal,
donde la biblia funciona simultaneamente como filtro y amplificador de la voz interior. Cuando
la respuesta de Dios es negativa —por ejemplo, si no le alquilan el piso a Evelyn o si se frustra
porque “empiezan a haber muchos impedimentos”™— ella la interpreta como una falta suya:
quiza le falta “cierto fruto del Espiritu” o todavia debe “quitar o mejorar” rasgos de su caracter
y por ello Dios se lo impide. Por lo tanto, el hecho de que Dios cierre puertas no es visto
negativamente sino mas bien como una proteccion ante un posible riesgo y una oportunidad
para avanzar en el camino de la transformacion personal. De este modo, el “no” de Dios se
convierte en una retroalimentacion moral que impulsa a las personas a profundizar su relacion
con ¢l para, mas adelante, poder tener todas las puertas abiertas, o las que les convengan segin
el plan de Dios.

La oracion o el hablar con Dios, por su parte, adquiere un caracter performativo que
alinea los deseos de las personas con la voluntad divina: “Si no es tu voluntad, que no se dé”.
La metafora de las puertas que se abren o cierran traduce la voluntad de Dios en hechos
concretos: tramites que fluyen, requisitos que desaparecen o barreras burocraticas que bloquean
el proceso; y permite leer cada giro de los acontecimientos como una sefial clara de Dios.
Siguiendo con el caso de Geraldine, la experiencia de Evelyn confirma este “patron
pentecostal” de discernimiento en donde hay una impresion interior subjetiva, luego una
verificacion biblica y finalmente, una confirmacion de Dios, pero anade también la conviccion
de que la voluntad de Dios depende no solo de la prudencia o el peligro de la decision, sino
también del grado de madurez espiritual de quien la solicita. Asi, el “éxito” en la vida cotidiana
se entreteje con un proceso de transformacidon que ocurre en el interior de las personas: Dios

protege, recompensa y, al mismo tiempo, va moldeando el caracter del creyente, de modo que

119



cada resultado positivo o negativo se interpreta como intervencion divina orientada al bien
personal y comunitario.

Andrés —antiguo miembro de la Iglesia Pentecostal en Colombia y hoy pastor en otra
congregacion del mismo movimiento— subraya la dimension ritual de consultar la Biblia en
busca de direccidn, en linea con los testimonios de Geraldine y Evelyn. Cuando surge la duda
en alglin aspecto de su vida, explica €1, sentarse a orar y abrir la biblia se vuelve la estrategia
por excelencia para hallar respuestas, porque “de no ser asi, tomaria malas decisiones como el

resto de los seres humanos”.

A diario, yo leo la palabra del Sefior, oro, y en medio de la lectura biblica, en medio
de esa conversacion con Dios encuentro respuestas, encuentro guia, encuentro
salida...De pronto estaba estancado y no lo veia, pero eso es porque no estaba
buscando el rostro del Sefior, pero si no, créeme que estuviera tomando malas
decisiones como el resto de los seres humanos, pero para que no pase eso, Dios nos
invita todos los dias a un devocional con ¢l, a una cita con €l porque es un momento
donde uno tiene claridad para tomar decisiones, para escuchar la voz de Dios y hay
que estar atento (Entrevista Andrés B., 27 de marzo de 2023, Barcelona).

Con esta declaracion, Andrés también traza una frontera simbolica entre un cristiano que se
“somete” a la guia de Dios y quienes, a su juicio, carecen de ella, o los no cristianos. La practica
diaria del devocional—Ieer la Palabra, orar y “buscar el rostro del Sefior”—funciona, entonces,
como un espacio de recepcion de la voz de Dios que otorga claridad y previene errores,
reforzando al mismo tiempo la identidad del creyente frente al mundo. Esto, a su vez, se
convierte en un espacio donde las personas aprenden a distinguir la “voz de Dios”. Esa misma
logica se refleja en la experiencia de Evelyn durante procesos de seleccion laboral. Frente a la
ansiedad de competir con otras personas pensando que —“todos son mejores que ti porque €so

siempre pasa’— ella recurre a la oracion:

Es que todo es con la oracion a Dios, mira, por ejemplo, para un trabajo...de
repente ti vas a entrevistas y piensas que todos son mejores que ti porque eso
siempre pasa...Bueno, ti ya sientes que no vas a quedar porque no hay manera, no
sé qué...pero ti empiezas a pedir direccion, tu le hablas a Dios y en esos momentos
le dices: Sefor, ayudame, si no es de tu parte [ese trabajo] que no se dé o tal, ;sabes?
Y El te cierra esa puerta o te la abre y ti lo vas viendo asi, lo vas viviendo a diario
de esa manera (Entrevista Evelyn P., 12 de julio de 2023, Barcelona).

En este relato, de nuevo la oracion vuelve a funcionar como el canal privilegiado para gestionar
la incertidumbre. Durante un proceso de seleccion laboral —situacion en la que el candidato

suele sentirse en desventaja— el creyente apela a Dios para que “abra o cierre” la puerta. La

120



practica cumple una doble funcion: psicoldgica, porque ofrece consuelo y seguridad ante la
competencia, y teologica, porque coloca la decision final en manos divinas. Al “ceder el
control”, el cristiano resignifica la posible respuesta negativa: si la oferta se frustra, no es un
fracaso personal, sino un acto de cuidado de Dios; si prospera, se interpreta como confirmacion
de que el trabajo estd dentro del plan de Dios. Asi, la oracioén no solo disipa la ansiedad, sino
que reordena la logica de éxito y fracaso segiin una economia espiritual: lo “conveniente” no
se mide por las métricas de la sociedad no cristiana, sino por la congruencia con la voluntad de
Dios. Este patron reafirma la confianza continua en que cada resultado—positivo o negativo—
es, en ultima instancia, favorable cuando se vive “en proposito”, y consolida la idea de una vida
guiada por Dios mas que simplemente gestionada por el individuo solo.

Volviendo a la relacion reciproca que se construye entre Dios y sus creyentes, Brian G.,
un joven colombo-espafiol de 26 afios, que lleg6 con sus padres a Barcelona cuando tenia cuatro
afios y ha crecido toda su vida dentro de la iglesia, nos explicaba como Dios da a los cristianos
en tanto ellos cumplan con su parte, en esta relacion de reciprocidad. En ese sentido, un
cristiano que trabaja en si mismo es fiel porque cumple con sus obligaciones como cristiano a

manera de acto de fe y reconocimiento.

Dios puede abrir las ventanas de los cielos...es un simbolismo, algo metaférico,
de que abre las ventanas a través de lo que es bueno. Dios te prospera, Dios te
bendice, Dios te abre puertas de empleo si eres fiel pues te da un buen empleo,
te hace rendir el dinero de tal forma que tu puedas cumplir con tus obligaciones
como cristiano, [...] es como un acto de fe, y de reconocimiento a Dios, porque
El te ha sido fiel, entonces, de lo mismo que El te ha dado, tG le das (Entrevista
Brian G., 25 de julio de 2023, Barcelona).

Como sefiala Brian, la prosperidad y las bendiciones materiales —como el empleo o el dinero—
reflejan la generosidad de Dios hacia quienes se esfuerzan por mantener una relacion fiel con
El. Esto nos recuerda que las bendiciones divinas no llegan por si solas, sino que responden a
un principio de reciprocidad: quien cumple sus responsabilidades como cristiano, recibe a
cambio la retribucion de Dios. Asi, de esta cita podemos destacar el ciclo de reciprocidad: al
comportarse como un cristiano ejemplar se reconoce a Dios y asi €l se convierte en la fuente
de sus logros y bienes. Este proceso continuo es el que permite una relacion dindmica con Dios.
La prosperidad en la vida cotidiana de un cristiano implica tanto la responsabilidad de
reconocer a Dios como origen de esa prosperidad, como el compromiso de contribuir con sus

acciones y pensamientos a los propositos de Dios. Solo de esta manera, Dios provee a diario y

121



cada dia se convierte en una nueva oportunidad en la que Dios entrega bendiciones a sus hijos.

Andrés nos explica la importancia de esto en la vida diaria de los cristianos.

Si me baso en la biblia, dice Malaquias 3:23, que las misericordias de Dios son
nuevas todas las mafianas. Cada manana. Entonces, hablar de como se manifiesta
Dios en mi vida cotidiana es partir de ahi porque su misericordia lo es todo. ;Por
qué lo es todo? Porque hemos sido consumidos por su misericordia. Si estamos de
pie tanto ti 0 yo u otra persona, es por la misericordia de Dios; porque ¢l te da la
vida, te da el aire para respirar. La biblia también menciona que el sol sale sobre
buenos y malos, justos e impios y eso es demostracion de misericordia. En mi vida
cotidiana, miremos...la paz que siento, el consuelo que siempre me otorga su
espiritu y en la vida de todo aquel que ha creido en ¢él; de todo aquel que se
considera o que se ha hecho llamar “hijo de Dios”. No puedo decirte que todos los
dias son buenos, hay dias grises, pero detrds de todo eso, uno siente una paz,
serenidad o consuelo que humanamente no podria tenerlo aun en esos dias
(Entrevista Andrés B., 27 de marzo de 2023, Barcelona).

Este relato de Andrés nos muestra cuatro ideas clave. Primero, la presencia de Dios en la vida
diaria de los cristianos no depende de nuestros méritos, sino de su misericordia inagotable, que
se renueva cada mafiana para “buenos y malos, justos e impios”. Segundo, esta misericordia
constante es una gracia accesible en todo momento, sin que las acciones de las personas, tanto
buenas como malas, determinen su alcance. Tercero, Dios se revela en los “pequenos milagros”
de cada dia como: poder despertar, respirar y disfrutar de la creacion; que son gestos sencillos
que, para Andrés, son muestra palpable de su amor. Cuarto, aunque no todos los dias sean
perfectos, la compaiiia de Dios transforma hasta los momentos grises, llenandolos de paz,
serenidad y consuelo que sobrepasan la capacidad humana de afrontarlos. Ademads, esta
practica diaria va moldeando este habitus cristiano donde una disposicion interior y un estilo
de vida que reconoce y agradece continuamente la misericordia de Dios, configura una
renovada manera de ver el mundo y de relacionarse con los demas.

Esto nos da pistas sobre como los cristianos involucran estas ensefianzas de la biblia para
adquirir herramientas que les permitan transitar las dificultades de la vida cotidiana sabiendo
que Dios es misericordioso con las personas, a pesar de que hayan obrado de una mala manera
o que no hayan sido responsables con su mision o sus deberes diarios como cristianos. Andrés
contintia su relato sobre la misericordia de Dios como bendiciones que recibe a diario que, para
¢l son provisiones divinas o nuevas oportunidades que le permiten “sacar a relucir lo que hay

dentro de si”.

En mi vida diaria Dios se manifiesta por medio de bendiciones: hablese de
provisiones, hablese de salud, de oportunidades...porque hasta en las pequenas

122



cosas que ocurren a diario ahi esta Dios. [...] No creo que sean casualidades sino
“diosidades”, es decir, propositos...Eso se cumple en lo que estd escrito en la
palabra de Dios. La biblia dice que la bendicion del Sefior no afade tristeza, sino
que enriquece. Entonces, si tu analizas tu dia a dia, el Sefior te da muchas
oportunidades y esas oportunidades son una plataforma donde tu sacas a relucir lo
que hay dentro de ti, en este caso, Dios (Entrevista Andrés B., 27 de marzo de 2023,
Barcelona).

En este testimonio vemos cdmo se interiorizan conceptos doctrinales en la vida diaria. Andrés
ve en las bendiciones diarias expresiones del amor de Dios, que como dijimos antes, es
constante. Reconocer el recibimiento de estas bendiciones en la vida cotidiana es una ganancia
porque es una oportunidad para mostrar a los demas lo que hay dentro de si mismo: los frutos
de Dios que vienen al haber decidido vivir una vida cristiana. Por ello, las bendiciones diarias
no solo evidencian la misericordia constante de Dios, sino también la respuesta del creyente
que, al aceptar su presencia en todos los ambitos, refleja en su vida los frutos espirituales que
nacen de vivir conforme a la palabra.

Respecto a este tema, Andrés, desde su experiencia pastoral y de servicio dentro de la
iglesia, nos explica que Dios cada dia nos brinda la oportunidad de servir a los demdas mas alla
de los muros formales de la iglesia. Este servicio, entendido como disposicion y humildad sin
importar a quién se ayude, revela la presencia de Dios en actos concretos de bondad y apoyo
hacia otros. Asi, cada gesto de solidaridad se convierte en una manifestacion tangible del amor

de Dios en las relaciones cotidianas de los pentecostales.

Dios te escucha en tu oraciéon o en un momento de necesidad y al momento esta
contigo. Asi va operando Dios en el dia a dia porque...yo he aprendido esto hace
alrededor de unos tres o cuatro anos y es que Dios permite que en tu dia a dia
puedas tener la oportunidad de servir a otro sin mirar a quien. La biblia dice: no
nos cansemos de hacer el bien sin mirar a quien y eso implica servicio y el servicio
es humildad. Aquel a quien lo le gusta servir, no es humilde. Pero entonces aquel
que es apasionado del servicio, sin necesidad de estar dentro de una iglesia.
Solamente aquel que sirve a otro, esté sirviendo a Dios. jPor qué? Porque la biblia
dice que todo lo que hagas en servicio para los hombres, hazlo como para Dios.
Entonces, cada vez que nosotros ayudamos, compartimos, animamos a alguien
estamos siendo una extension del amor de Dios, de su gracia, de su misericordia
manifestada aqui en la tierra. Entonces, imaginate donde nadie sirviera a otro y
tuviéramos con qué. No se necesita tener, hablando financieramente, sino tener la
disposicion...Eso es...Imaginate donde nadie tuviera eso...seria cadtico, pero hay
personas que somos serviciales y asi demostramos el inmenso amor que hay en
nuestras vidas (Entrevista Andrés B., 27 de marzo de 2023, Barcelona).

123



Lo que nos dice Andrés en esta cita es que ¢l ve como valores tales como el amor, la gracia y
la misericordia de Dios se encarnan cuando las personas deciden ponerse al servicio de otros.
Segun la Biblia, “todo lo que hagas en servicio para los hombres, hazlo como para Dios”, y ese
llamado encuentra en el habitus pentecostal una forma de vida: una sensibilidad al Espiritu
Santo que impulsa a “ejercer” los dones carismaticos —como la oracion intercesora, el buen
consejo o la sanidad— en favor del projimo. Cada acto de humildad, bondad y solidaridad
fortalece la comunidad y refleja el inmenso amor que Dios ha derramado en los corazones de
quienes lo encarnan, convirtiendo este servicio en el motor diario de la fe.

En conclusion, los testimonios de Geraldine, Brian, Evelyn y Andrés nos permiten
observar que la manifestacion de Dios en la vida cotidiana de los pentecostales no se limita a
eventos “extraordinarios”, sino que se despliega en cada aspecto de sus decisiones personales
e interpersonales en la vida cotidiana. Estos relatos ponen de manifiesto una relacion cercana
y personal con Dios, donde la lectura de la Biblia y la oracidn se convierten en guias practicas
que permiten interpretar y discernir la voluntad de Dios. La presencia de Dios, por lo tanto, se
traduce en una orientacion concreta para resolver situaciones cotidianas —ya sea un negocio, la
busqueda de un hogar, o la decision de servir a otros—, generando una relacion reciproca en la
que el creyente se esfuerza por vivir conforme a los principios de su fe, esperando que Dios
también bendiga y guie su camino. Asi, la vida diaria para los cristianos se convierte en un
espacio de comunion y didlogo constante con Dios, lo que permite encontrar paz y proposito
en cada acto, confiando en que su camino esta sostenido y dirigido por Dios. Este estilo de vida
donde los actos de fe, servicio y agradecimiento son expresiones visibles de su relaciéon con
Dios, les brinda fortaleza y serenidad en un mundo lleno de incertidumbres.

Ademas, en este apartado vemos como el habitus pentecostal va articulando un modo
de vida en el que la relacion con Dios se plasma en cuatro dindmicas interdependientes: la
apertura espontanea de la Biblia como canal de respuesta; el devocional, que renueva la
misericordia divina; el discernimiento continuo, y el servicio humilde fuera de los espacios de
la iglesia. Estos elementos configuran una “economia moral” en la que cada decision

3

profesional, personal o financiera, se somete a la pregunta “;qué dice Dios?” y, en
consecuencia, se vive como un acto de fe reciproca. Finalmente, con este apartado vemos que
Dios no es una idea abstracta sino un agente activo que guia elecciones, protege contra riesgos
y fortalece la comunidad mediante la entrega de dones carismaticos puestos al servicio del
préjimo. Al ceder el control a la voluntad de Dios, el pentecostalismo convierte el dia a dia en

un espacio sagrado donde la gracia y la misericordia se entrelazan con el testimonio ético y el

compromiso social.

124



CAPITULO VI - RITUALES Y EXPERIENCIAS FUNDAMENTALES EN LA
FORMACION DEL BUEN CRISTIANO

En el proceso de formacion de un “buen cristiano”, los pentecostales aprenden a reconocer la
presencia de Dios en cada aspecto de su vida cotidiana y a cultivar con ¢l una relacion que
transforma sus pensamientos, actitudes y acciones conforme al plan divino como vimos en el
capitulo anterior. Esta transformacion no se limita a acciones externas —como asistir
puntualmente a un culto o bautizarse—, sino que implica un cambio interior profundo,
producido por la asimilacion e interiorizacion de conceptos doctrinales y la practica constante
de disciplinas espirituales, tanto en la intimidad de la oracion personal como en el respaldo de
la comunidad. Convertirse en un “buen cristiano” es, antes que nada, aceptar un estilo de vida
consagrado: renunciar al pecado, buscar una vida santa y el servicio humilde.

El bautismo en agua marca el inicio oficial de esta trayectoria, al identificar a los nuevos
cristianos con la muerte y resurreccion de Cristo; pero la experiencia se completa con el
“bautismo en fuego” —el recibimiento del Espiritu Santo— como manifestacion de uno de los
dones carismaticos conocida también como glosolalia, y el llamado de Dios (particular de
quienes llegan al ministerio pastoral) que validan la presencia viva de Dios en el creyente.
Sentir el llamado de Dios, en el caso de los pastores, refuerza la certeza de que el nuevo estilo
de vida cristiano que se adquiere responde a un mandato superior, y no a una costumbre social.

En las comunidades pentecostales, donde se proclama la inminencia de la segunda
venida de Cristo, la salvacion no se interpreta como un simple oficio doctrinal, sino como una
realidad que debe manifestarse en frutos espirituales, como lo veiamos antes, y en un buen
testimonio. Por ello, la formacién continua, la reflexién o conversacion con Dios y el servicio
a otros, se convierte en motor de crecimiento y en una estrategia misionera para atraer a otros
a la vida cristiana. De esta forma, las personas van interiorizando un hébitus que los capacita
para discernir la voluntad de Dios, actuar con valentia frente a las pruebas y cooperar, con
espiritu de servicio, en la mision de su iglesia. En este capitulo, por lo tanto, nos acercaremos
en primera medida a las diversas experiencias de los miembros de estas iglesias sobre coémo

ocurre el bautismo en agua, el bautismo en fuego y finalmente, el llamado de Dios.

125



1. El bautismo en agua

El bautismo en agua, en la tradicion pentecostal, es ante todo un acto consciente de obediencia
y de identificacion con la muerte, sepultura y resurreccion de Cristo. Tal como se afirma en
Galatas 3:27 (Reina Valera), “todos los que habéis sido bautizados en Cristo, de Cristo estais
revestidos™: al sumergirse, el creyente declara publicamente que ha muerto al pecado y ha
renacido a una vida nueva en Jesus. Este paso ritual marca el inicio oficial del camino de
conversion y define a la persona como nuevo miembro activo de la comunidad de fe. Antes de
la inmersion, el aspirante debe pasar por un periodo formativo —generalmente un curso
bautismal— donde se estudian los fundamentos del cristianismo y de la variante doctrinal. Si
bien algunos que han crecido “en cuna cristiana” pueden ser exonerados de este curso, lo
habitual es que todos los “candidatos” acrediten su comprensioén y su compromiso personal con
Dios y con su iglesia. De este modo, el bautismo en agua no se realiza de manera precipitada,
sino que responde a una decisiéon madura, preferiblemente tomada en la adultez cuando la
persona posee “uso de razén” para dar testimonio de su fe. Sin embargo, como veremos, hay
personas que deciden realizarlo durante su nifiez por algunas razones que tienen otras
motivaciones.

La inmersion en el agua se realiza ante toda la congregacion lo que subraya el caracter
comunitario y publico del ritual. Al descender en el agua, el nuevo miembro de la iglesia asume
su identificacion con Cristo “sepultado” y al emerger, proclama la resurreccion y el poder
transformador del Espiritu Santo. Este gesto, mas alla de su dimension simbdlica, refuerza la
centralidad de la oralidad en el pentecostalismo: el nuevo miembro, vestido ya con la “vestidura
de justicia” (Isaias 61:10), declara en voz alta y con el sumergimiento, su entrega total a Jesus,
mientras la comunidad acompaiia, avala y celebra su compromiso. Espiritualmente, el bautismo
en agua cumple la funcidn de purificar el cuerpo y el espiritu. El pastor Samuel describia este
momento como una “limpieza de la carne que elimina la amargura, la tristeza y los efectos del
pecado acumulados en el mundo [...] ya que se nos coloca una “vestidura de justicia”. La
inmersion se convierte asi en un signo visible de la gracia que obra en el creyente: el agua
arrastra las impurezas, y al salir, el bautizado experimenta la libertad de una vida restaurada.

En el bautismo en agua, el agua como elemento purificador no solo remite a un lavado
fisico, sino que simboliza una limpieza espiritual integral. Asi como Josep Lluis Mateo (2010)
observa en la concepcion arabe-musulmana del tawhid que “cuerpo y alma forman una
continuidad” que solo se logra mediante la pureza —entendida no como higiene material, sino

como “requisito para la salvacion del alma” (Mateo, 2010: 5-6)—, en el ritual pentecostal, el

126



agua arrastra las impurezas del pecado y renueva el corazon del creyente. La inmersion trae
consigo esa restauracion profunda, porque la purificacion espiritual es inseparable de la
purificacion corporal.

Ademas, como todo ritual de paso, el bautismo en agua implica una separacion del
mundo secular y una reidentificacion como miembro de una iglesia que es considerada como
una familia en Cristo, o como una familia de la fe. En la terminologia de Sirimarco (2011: 28),
esta separacion ritual “destruye” la conexion con la esfera profana y marca el transito a un
nuevo estado: el candidato deja atras su antigua vida y emerge identificado con Cristo y con la
comunidad cristiana. De este modo, el nuevo bautizado no solo declara publicamente su fe,
sino que asume una identidad excluyente que le vincula de manera irrevocable al cuerpo de
creyentes y a la mision de Dios.

Finalmente, el bautismo en agua es solamente el primer hito de un itinerario espiritual
mas amplio. Una vez ungido por el agua, la persona queda llamada —y comprometida— a crecer
en madurez y servicio: participa de la ensefianza biblica, se integra a su comunidad y abre su
corazon al bautismo en fuego, donde busca ser lleno del Espiritu Santo y la manifestacion de
dones carismaticos. Asi, la inmersion no so6lo incorpora al individuo a la iglesia, sino que le
impulsa a vivir como auténtico hijo de Dios, con una identidad renovada y un compromiso

firme con la mision de Dios y de su iglesia.

1.2. ;Como es un bautismo en la Iglesia Pentecostal Unida de Europa —

Barcelona?

Por lo general, los bautizos en la iglesia suelen tener la misma estructura. Algunas veces se
realizan dentro de la misma iglesia, pero al tener la cercania con el mar, la iglesia decide hacer
los bautizos en la playa del Llevant, que es la mas cercana a la ubicacion de la iglesia. El dia
que se llevo a cabo este bautizo, el pastor comenz6 haciendo una lectura breve de un versiculo
de la biblia de espaldas al mar mientras observaba a “aspirantes” que se encontraban vestidos
de blanco (que simboliza la pureza y la limpieza con la que saldrian del agua renovados y
limpiados por Jests), como se aprecia en la ilustraciéon 14. Algunos miembros de la iglesia
estdbamos presentes mientras algunos miembros del grupo musical de la iglesia acompafiaban
el bautismo con alabanzas que continuaron durante todo el acto ritual.

Al ser un momento tan importante de celebracion donde cuatro catalanes iban a ser

confirmados en la fe del Sefior, todas las personas llevaban sus mejores trajes y se sentia un

127



ambiente de fiesta y mucha alegria. Habia muchas sonrisas, amabilidad y expectativa ya que
este momento se esperaba desde hacia algunos afios por parte del pastor, de las parejas
(latinoamericanas) de estos cuatro catalanes, y de toda la comunidad que veia en este bautismo
un momento esperanzador y una muestra del éxito del trabajo que hace Dios en Catalufia (y en
Espafia). Este dia, el cielo estaba muy gris y estaba lloviznando, pero esto no impidié que se
realizara el bautismo. Sin embargo, por el clima y la marea alta tuvimos que movernos unos
metros mas hacia el sur buscando un lugar seguro que permitiera que las personas fueran
sumergidas sin peligro, en caso de que lloviera mas fuerte. Algunas personas comentaban que
el cielo cubierto y gris estaba asi porque Dios estaba a punto de limpiar las almas de estas
personas. El viento a veces impedia escuchar lo que el pastor decia, pero después de que el

grupo de musica terminara las alabanzas, se mantenia la sensacion de expectativa.

Ilustracion 14. Apertura del bautismo3.

Después de la lectura de la biblia y una breve bendicion del pastor y de la comunidad, cada
persona ingresé caminando al mar (Ilustracion 15) donde con ayuda de Elwin, el diacono, el
pastor Samuel sumergia al nuevo cristiano de cuerpo entero para limpiar sus faltas (Ilustracion

16). Algunas personas alzaban sus manos y otras tenian biblias en la mano a las que se aferraban

54 El pastor Samuel abre el acto ritual con una lectura de un versiculo de la biblia. Fotografia tomada por la autora
el 2 de marzo de 2024.

128



con fuerza (Ilustracion 17). Cuando todos fueron sumergidos, los recién bautizados ya fuera
del agua, se arrodillaron de cara a los miembros de la iglesia mientras el pastor y su didcono
imponian sus manos sobre sus cabezas orando por su futuro dentro de la iglesia, deseandoles —
y recordandoles el compromiso que acababan de adquirir con su bautizo de seguir los preceptos
de la biblia y ayudar a la expansion de la iglesia y de la palabra de Dios en Espana y en todo el
mundo (Ilustraciones 18 y 19).

Al terminar el ritual, la iglesia entera se acerco al agua para recibirlos con aplausos. Fue
un momento bastante emotivo. Algunas personas lloraban de alegria, cantaban y agradecian a
Dios por este milagro. Uno de los miembros de la iglesia que los esperaba, tenia una cartelera

que decia “Bienvenidos a la iglesia de Sefor”.

Ilustracién 15. Un hombre camina para ser sumergido®>.

55 El individuo camina para ser sumergido en las aguas del mar y limpiar sus pecados. Lo aguardan el pastor y su
acolito. Fotografia tomada por la autora el 2 de marzo de 2024.

129



Ilustracion 16. Sumergimiento del hombre en el agua’®.

Ilustracion 17. Celebracion por los nuevos miembros de la iglesia®’.

%6 El individuo es sumergido en las aguas del mar por el pastor y su didcono. Fotografia tomada por la autora el 2
de marzo de 2024.

57 Los miembros de la iglesia que acompafian a los nuevos convertidos celebran con alegria el ingreso “oficial”
de estas cuatro personas a la iglesia y su decision de seguir a Dios. Algunos alzan sus manos, aplauden, cantan y
oran en voz alta. Fotografia tomada por la autora el 2 de marzo de 2024.

130



1
7

Tlustracion 18. Los recién bautizados se arrodillan’®.

Ilustracién 19. Imposicion de manos®.

58 Los recién bautizados salen del agua renovados y se arrodillan ante la comunidad de la iglesia que los espera
con alegria. Los acompafiantes se acercan mas a los cuatro espafioles bautizados mientras el pastor se prepara para
imponer sus manos en las cabezas de los nuevos miembros y bendecirlos. Fotografia tomada por la autora el 2 de
marzo de 2024.

% Los recién bautizados se encuentran arrodillados mientras el pastor y el didcono imponen sus manos en sus
espaldas orando por ellos. Mientras tanto, la comunidad sigue cantando y orando. Algunas personas también hacen
videos y fotos sobre el evento. Fotografia tomada por la autora el 2 de marzo de 2024.

131



Desde este dia, los cuatro nuevos miembros de la iglesia dejaron de ser llamados
“simpatizantes”, para pasar a ser “hermanos”. Los que estdbamos alli en calidad de
espectadores nos regresamos a la iglesia caminando porque después del bautizo continuaba el
culto dominical donde seguiria la celebracion. La gente seguia muy contenta a pesar de la lluvia
que inicid tan pronto como terminé el bautismo. Al llegar al local de la iglesia ya habia algunas
personas que estaban esperando el inicio del culto y era imposible no remarcar que todo el local
estaba lleno de banderas pequenas de Espafia, —no habia de Catalufia—y en el ptlpito habia otro
cartel que ponia “El Sefor esta con Cataluna y Espana” en letras gigantes. Después del culto
que dur6 mas de lo normal debido a este evento —aproximadamente cuatro horas— se hizo una
entrega de diplomas a los cuatro catalanes bautizados mientras el pastor les daba la bienvenida
a la comunidad del Sefior, de nuevo, como miembros oficiales.

Ahora bien, una vez descrito este ritual, exploraremos en mayor profundidad como el
bautismo no solo transforma la vida de los creyentes sino también como refuerza la cohesion
(de fe, moral y normativa) de la comunidad renovando asi su mision colectiva de extender la
palabra de Dios. Ademas, nos acercaremos a los casos donde el bautismo no fue

necesariamente algo bueno y lo que implicd, para algunos, esta decision.

2. Implicaciones del bautismo en agua

En este apartado, nos concentraremos Unicamente en las diversas experiencias del bautismo en

agua que es el momento en el que la persona se sumerge en el agua para el perdon de sus

pecados y se convierte en parte de la iglesia como acabamos de ver en el apartado anterior.

Podriamos decir que el bautismo es el primer paso® dentro de la vida de un cristiano donde las

personas que descienden a las aguas “mueren al mundo y a sus deseos” como afirma Miguel

Angel, un joven santandereano miembro de la iglesia pentecostal en Bogota, cuando se referia
b

a su experiencia del bautismo.

En el momento del bautismo lo que sucede es que usted cuando desciende a las
aguas muere al mundo y a sus deseos y cuando se levanta es como una resurreccion
espiritual donde ahora mi vida la gobierna Jesus, donde yo voluntariamente le
entrego el control de mi vida a Jests y mi dependencia a El. Entonces, Jestis no va
a andar tomando, Jesis no va a andar buscando mujeres, Jesis no va a andar
rumbeando, Jests no va a andar en discotecas porque no lo hace, no lo hace y yo

60 E] primer paso a nivel “institucional” dependiendo del caso. Para muchas personas, el proceso de conversion
ha iniciado mucho antes cuando sinti6 o el “llamado de Dios”, empez06 a sentir curiosidad por conocer mas sobre
Dios o vivié un hecho traumatico o doloroso que lo hizo acudir a Dios.

132



tuve siempre en mente eso, hay personas que se convierten, que entregan su vida a
Jesus y no estan convencidos de que eso conlleva un cambio y un giro de 180
grados en su vida (Entrevista Miguel Angel L., 3 de mayo de 2025, Bogota).

En esta cita de Miguel Angel, vemos que el bautismo es visto como una especie de ritual de
separacion simbdlica en el que, al sumergirse en el agua, la persona muere a su antiguo yo, sus
costumbres, héabitos y deseos “mundanos” o profanos como el consumo de alcohol, las
relaciones sin compromiso o las fiestas. Cuando el cristiano emerge de las aguas es como si
resucitara dejando su vida atrds asumiendo voluntariamente un compromiso de cambio con
Dios y con su comunidad. Este compromiso implica ceder el control de sus acciones y
motivaciones para hacerlas mas parecidas a Jestis que aparece como una figura que representa
un estilo de vida ejemplar incompatible con la vida en el mundo secular. A partir de este
momento, se “inaugura” la conversion (la decision de devenir cristiano) y la rendicién a Dios
y a los valores cristianos.

Este énfasis en el cambio radical de vida nos subraya la importancia de la autenticidad
en la conversion. Miguel Angel plantea que el bautismo solamente adquiere sentido cuando se
articula con una fe “genuina”. Por lo tanto, no basta con bautizarse por cumplir con el ritual,
puesto que este implica un pacto con Dios tan significativo que su autenticidad se mide en la
coherencia entre la transformacion interior y las précticas cotidianas de las personas. El pastor
Samuel, pastor de una pequefa sede de la IPUE en Norte de Santander en Colombia, también

coincidia con Miguel Angel en la responsabilidad que implica esta decision de bautizarse.

El bautismo como un acto consciente tiene que ser un acto responsable. Y como a
mi me formaron en la Palabra, con esa concepcion de que por lo menos en la Biblia
el que le falla a Dios luego de ser bautizado se convierte en impio; esa palabra
“impia” la consigue en la Biblia cualquier cantidad de veces. Precisamente por eso,
porque el impio es la persona que toma en vano el nombre de Dios. [...] Y en mi,
pues pasaba algo, que como yo estaba tan seguro de esa responsabilidad y que eso
no era algo para tomarlo en juego, entonces yo les decia a mis papas que cuando
yo terminara el bachillerato, yo iba a tomar la decision de bautizarme y yo seguia
yendo a la iglesia, seguia participando. Después me fui a estudiar a Bogota, pero
no me bauticé porque entonces empecé a pensar: ;qué tal que yo en Bogota...de
pronto por alld no me sepa comportar? O sea, era un pensamiento que yo en ese
momento tenia, como temor de si me bautizaba y cometia errores, después ya iba
a ser impio para siempre (Entrevista Pastor Samuel M., 15 de mayo de 2021,
Bogota).

El testimonio del pastor Samuel aporta otra dimension al bautismo: ¢l define al bautismo como

un acto ético de compromiso irreversible. Vemos que el pastor Samuel prefiri6 aplazar la

133



realizacion de su bautismo hasta sentirse plenamente preparado porque temia ser impio con sus
acciones. El hecho de que hubiera decidido aplazar el momento del bautismo para poder
cumplir con el estdndar que requiere este acto ritual nos muestra, que, en su comprension, el
bautismo no solamente limpia los pecados o redefine la identidad espiritual, sino que establece
un deber moral permanente frente a Dios.

El abandono de las cosas mundanas no es un proceso facil, y por ello, muchas personas
aplazan el dia de su bautismo o la formalizacion de su proceso de conversion porque no se
sienten preparadas renunciar a aquello que hasta ese momento las mantenia ancladas al mundo.
Este temor al compromiso absoluto con Dios se hace palpable en el relato de Lorena, una joven
de 25 afios nacida en Rionegro (Antioquia, Colombia), —que llegd a Logrofio (Espafia) durante
su infancia junto a su madre y hermano para reunirse con su padre, quien habia migrado afios

antes— que comparte como vivio esa indecision.

Una vez estdbamos con mi papa —porque ese dia fue a visitar la iglesia— y me vio
llorando y me dijo: Lorena, ;qué te pasa? Y yo le dije...yo llorando, pero mal; le
dije: es que me quiero bautizar, papd, pero no puedo. Me quiero bautizar y no
puedo, papa. Pues me abrazd y me dijo: tranquila, Lorena, tal y cual...Cuando a mi
me empez0 a pasar eso, claro, era como que yo me hacia la dura. Yo decia: no, no,
yo no me quiero bautizar, no, no, yo no estoy preparada para eso. Porque yo
siempre dije, Laura, el dia que yo me bautice, yo no vuelvo para atras. Y lo decia
seria, yo decia: yo no vuelvo para atrés...Entonces, claro, por eso tardaba en tomar
la decision, porque no me sentia preparada (Entrevista Lorena S., 8 de agosto de
2023).

Esta pequefia vifieta pone de manifiesto la gran carga que representaba para Lorena la decision
de bautizarse y la importancia que tenia para ella, respetar el compromiso que representa el
bautismo como ritual. Lorena insistia en que el dia que se bautizara, no volveria atrés, lo que
nos muestra un punto de no retorno, como lo vimos atréas con los testimonios de Miguel Angel
y el pastor Samuel, que al mismo tiempo que confian en lo sagrado de este acto, se ven
obligados reflexionar “verdaderamente” hasta sentirse plenamente aptos para renunciar a los
lazos con lo mundano. De igual manera, vemos una ambivalencia entre el miedo a fallar o a
ser impia y la necesidad de sentir que el compromiso que se adquiere tiene que ser auténtico o
no puede ser.

Aun cuando Lorena habia decidido aplazar su bautismo por su miedo a no estar a la altura
de este compromiso, su resistencia se quebrd en un momento inesperado donde el pastor de su

iglesia la empujo a que se bautizara sin la posibilidad de negarse. A continuacioén, veremos

134



como a pesar de su negativa, la presion del pastor y la carga simbdlica del bautismo que se

estaba llevando a cabo, Lorena finalmente se deja llevar y se sumerge en la pila bautismal.

Estaban bautizando a ese seflor espafiol y yo, como siempre, me fui la primera a
mirar. Y miraba, y miraba, y miraba...Cuando se me acerca el pastor y me dice:
Lorena, bauticese, y yo: no, ;,qué? ;qué? Y el pastor me insistia e insistia. —
Bauticese. Y yo: —No...Hija, Lorena, hija, tal, no. Y ese hombre me rogo6, me
insisti6 como nunca. Y yo me acuerdo de un versiculo que dice: “como si Dios
rogara por medio de otros que no rogamos” ...No sé como continda el verso, pero
era como si Dios estuviera rogdndome a través del pastor. Nosotros no tenemos
necesidad de rogarle a nadie, nos cansamos. Y si a mi me dicen diez veces que no,
pues no insisto. El insisti. Y mientras tanto me decia que su hija se habia
descarriado, que se habia ido para el mundo, encima con mi hermano asi rebelde
también...Ella tenia 24 o 25 afios y mi hermano 17. Y se fueron juntos, se
escaparon. Y andaban en el mundo mal. Y me dijo: mira, he hablado con mi hija.
Me dice que no encuentra paz, que no se halla, que alld en el mundo no ha
encontrado nada. Y yo seguia: no, pastor, no, no, no. Y él siguié. Cuando yo no sé
en qué momento, Laura, te prometo que yo no sé en qué momento dejé de pensar
asi y me empec¢ a quitar los tacones. Yo no habia ido preparada para bautizarme y
me meti. A mi ni siquiera me dieron doctrina, porque te dan doctrina siempre. Pero
ahi me decian: a usted no hay que darle doctrina porque es crecida en el Evangelio.
Me meti ahi, Laura. Me quité los tacones y me meti. Cuando me veo ahi metida y
todos llorando por mi fue como que reaccioné y yo dije: ;qué hago aqui? Y claro,
me acordé de por qué no lo habia hecho antes. Y yo pensaba, ;ahora qué voy a
hacer? Y me dio ganas de salirme. Me dio ganas de salirme corriendo y decir:
jesperen, esperen, no, no, no! Pero claro, ya todos orando, alabando...yo dije: no,
ya no puedo hacer eso. Claro, en ese momento yo hablé con Dios y le dije: —Sefior,
no, no tengo escapatoria. Me acorralaste —. Y todo eso, imaginate, sentada en la
pila bautismal, hasta arriba de agua, con la ropa que me habia ido... (Entrevista
Lorena S., 8 de agosto de 2023).

En esta cita de Lorena, vemos como se redefinen los limites de la voluntad individual a través
de la interaccion dentro del ritual. En el testimonio de Lorena es muy evidente la insistencia
del pastor que se convierte en un tipo de mediador que hace que Lorena cambie su decision.
Esto nos muestra cdmo en algunos casos y a pesar de la existencia del deseo o del impulso
interno de bautizarse y convertirse, la decision puede estar mediada por una presion de una
autoridad de la iglesia o de la misma comunidad. Lorena, sin embargo, define esta presion por
medio de una metafora “como si Dios rogara por medio de otros” lo que nos muestra como en
este caso Dios se “personificd” a través del pastor para lograr convencer a Lorena de que entrara
en las aguas. Esto también nos permitiria pensar en la manera en la que los lideres religiosos

“encarnan” la autoridad en este tipo de contextos rituales.

135



Por otro lado, es interesante notar que ademas del significado sagrado del bautismo,
este momento se vive como una experiencia que genera tensiones a nivel individual entre el
anhelo de bautizarse, ser limpio de los pecados y vincularse formalmente con la comunidad de
la iglesia y el deseo de no querer hacerlo por las presiones colectivas y significados construidos
en torno a este ritual. Este contraste pone de relieve el papel de la emotividad en la
consolidacion del bautismo como una experiencia de transformacion individual y comunitaria.

En este punto de su relato, Lorena describe como, tras resistirse a bautizarse por temor a
romper irrevocablemente con sus “ataduras” mundanas, finalmente opt6 por entregarlas a Dios
en el momento mismo de la inmersion. Sin embargo, su alivio inicial se vio acompanado de
una intensa conmocion personal: al salir del agua sintidé una limpieza fisica y espiritual tan
profunda —como si “corrientes frescas” recorrieran su interior— que, paraddjicamente, la
confrontd con la urgencia de asumir de golpe una identidad totalmente nueva, un cambio que,

mas que gratificante, le resultd en ese instante desconcertante y doloroso.

... Y no me quedo de otra que decirle a Dios: Sefor, todas mis ataduras por las que
no me habia bautizado antes, todas mis ataduras con las que yo no puedo a partir
de ahora, te las entrego a ti. Y me metieron ahi otra vez. Cuando yo sali, Lau, te
cuento que fue una sensacion tan rara. Yo me sentia como si me hubieran bafiado
cincuenta veces. Imaginate, y a duras penas me habian sumergido. Me fui para la
casa mojada porque ni siquiera tenia toalla. Sali de la iglesia, me llevaron en un
carro, ...pero imaginate, mojadita de arriba abajo. Y yo ese dia llegué¢, me duché y
todo, pero te digo que no fue la ducha. Yo me sentia tan limpia, pero Laura, es
algo tan raro. Era como si dentro de mi...como si hubiera corrientes, corrientes
frescas. Era algo tan...una sensacidon que nunca voy a entender. Lo tnico que s¢ es
que ese dia, para mi, no fue el mejor dia de mi vida. Tengo que decirlo. Fue de los
peores. Fue de los peores porque ese dia me choqué con una Lorena que, por unos
segundos de bautismo, tenia que ser, de un dia para otro, otra Lorena diferente
(Entrevista Lorena S., 8 de agosto de 2023).

Aqui vemos que Lorena subraya el momento de su bautismo como un punto de inflexién donde
tuvo que dejar sus ataduras y rendirse absolutamente. Cuando dice que sintié “como si me
hubieran bafiado cincuenta veces” nos muestra como se articulan las dimensiones fisica y
espiritual de su experiencia de bautismo: Lorena siente su cuerpo empapado “como si hubiera
corrientes frescas” para describir que se sentia purificada. Esta sensacion positiva de limpieza
espiritual y corporal contrastd con el choque identitario al reconocer que después de unos
segundos bajo el agua, debia surgir una persona nueva que asumia completamente su
compromiso con Dios. Por lo tanto, lo que en teoria y para otros hubiera sido entendido como

una alegria, fue vivido como un momento de confrontacion con las exigencias de la conversion.

136



Respecto a lo anterior, es claro que su bautizo respondi6 a una presion muy grande que
no venia de ella misma solamente, sino también del pastor y de su comunidad, de cumplir con
las expectativas de este mundo cristiano y la necesidad incorporar-se a los roles y
comportamientos que “debe tener” una cristiana. Su decision, por tanto, estuvo condicionada
y moldeada por esta expectativa y por las normas que existen dentro de la iglesia y esta doctrina.
Lorena contintia explicando como vivio el después del dia de su bautismo donde comenzaron
a surgir alin mas preguntas que podrian resumirse en una gran duda cristiana que es: {cémo

dejar atras las cosas del mundo?

...Yo decia: Dios, ;y como voy a hacer ahora para cambiar? ;Y como cambio yo
con mis amigos? ; Tl te imaginas eso, Laura? jDe un dia para otro! Y yo me sentia
presionada porque yo dije: el dia que yo me bautice ya no tenia de otra...Entonces
me creo tal frustracion, Laura, que ese dia estuve mal. Ese dia estuve triste. Muy,
muy triste pensando cdmo iba a ser para dejar de pintarme y con los complejos que
yo tenia. Yo solamente me pintaba una raya en el 0jo acd, pero es que esa raya te
marca una diferencia, te hace los rasgos como mas fuertes, los ojos mas grandes.
Total, que...imaginate que después de eso estuve fatal, estuve muy mal. Tuve como
una mini depresion. Lo que si no me costo fue la misica que tenia que era mundana
y la borré del movil. [...] Total que, después de eso...claro, yo usaba las palabras
diferente. [...] Estoy trayendo a memoria, recuerdos que la verdad que si que
fueron duros. Yo tenia muchisimos complejos. Tenia muchos complejos fisicos y
claro, fue como: vale, la musica la puedo borrar. Con mis amigos, pues nada, me
toca perderlos. Y bueno, yo decia: tampoco es que pierda mucho, pero sobre todo
yo que llevaba las faldas cortas, no muy cortas, pero cortas y apretadas; mis 0jos
pintados y tantas cosas, ;no? Y no lo podia dejar...mis cejas, yo me depilaba las
cejas mucho. Me dejaba unos hilitos y yo decia: no, no lo dejo porque ademas en
la iglesia donde yo estaba eran muchisimo mas radicales en el tema del cuerpo, de
la vestimenta (Entrevista Lorena S., 8 de agosto de 2023).).

Lorena pone en evidencia la dimension practica y material de lo que implica la renuncia con la
decision de bautizarse. Su duda no era sobre cambiar sus creencias porque ya las tenia; su duda
era sobre como abandonar hébitos, rutinas, practicas, personas que hacian parte de su identidad
(su circulo de amigos, la musica, la ropa, el maquillaje). Esta pregunta por la renuncia refleja
la tension que existe en el mundo pentecostal y especialmente en los inicios entre la abstraccion
del compromiso espiritual —la separacion requerida de todo lo conocido— y las implicaciones
en la adopcion de una forma de vida “contraria” fuera del mundo secular, pero inmersa en él.
En el caso de sus amigos, por ejemplo, al preguntarse “;como voy a hacer ahora para cambiar
[...] con mis amigos?” vemos que se revela esta exigencia de reconstruccion de redes afectivas
y simbolicas que dificilmente se logran de un dia para otro, lo que —por supuesto— puede

generar frustracion o angustia porque implica dejar espacios que antes daban seguridad o

137



hacian parte de la cotidianidad de las personas. La entrada en la vida cristiana involucra, entre
otras, un realineamiento de las relaciones sociales que integran al creyente en su nueva
comunidad para poder compartir estas experiencias religiosas y los valores de Dios (Asamoah-
Gyadu, 2009).

Por otro lado, esta experiencia de tristeza que Lorena define como una “mini depresion”
nos muestra el caracter liminal del bautismo. Al tener que abandonar de golpe lo que la ataba
al mundo, Lorena se encontrd suspendida en el vacio, en un espacio intermedio donde las
normas cristianas ain no estaban solidificadas en ella como hébitos propios y, por lo tanto, se
vio en la obligacion de tener que empezar a apropidrselas para cumplir su deber como cristiana,
a pesar de que aun no se sintiera preparada o de que le generara dudas. Este momento de
inseguridad que ella explica, a través de sus preocupaciones, nos muestra que el bautismo
implica una reconfiguracion global del yo y que abarca este transito entre las obligaciones
morales que las personas adquieren como cristianos y la gradualidad del cambio e
incorporacion de habitos y de una nueva forma de ser, ademas de la renuncia a las cosas del
mundo. Este periodo de vulnerabilidad, en el caso de Lorena, fue necesario para ayudarla a
consolidar su nueva condicion.

Ahora bien, el bautismo también puede generar tensiones no solo con las autoridades o
la comunidad de la iglesia, sino con el propio nucleo familiar, especialmente cuando la
conversion implica abandonar la tradicion religiosa de origen. En esos casos, algunos creyentes
eligen celebrar el bautismo en secreto, ante la falta de apoyo o la oposicion de sus padres. Tal
es el caso de Rosa, una mujer peruana de 44 afos, ama de casa, miembro de la iglesia
pentecostal en Barcelona, quien, con la complicidad del pastor y su esposa, organizd su

bautismo oculto a su familia catolica para poder concretar su anhelo de convertirse.

El problema era que mi papa y mi mama ya me habian hecho un bautismo [cato6lico]
y ellos no iban a entender. Porque no era yo quien estaba tratando con ¢l [Dios],
era ¢l conmigo. Entonces, yo le comparti eso al pastor y le pedi que me bautizara,
pero sin gente. Solo ¢l y su esposa, ;vale? Y fue solo €l y su esposa en algo muy
privado, muy oculto porque mis papas no iban a entender y no queria que me
pusieran barreras...Yo fui a estudiar y en mi mochila llevé mi ropa para cambiarme
después del bautismo, o sea, para ponerme en el bautismo y una ropa de cambio.
Todo lo que el pastor me dijo que llevara yo lo llevé ahi. Me sali de la clase como
a la hora de recreo. Me sali por la mafiana y me fui al rio. Ese dia estaba frio, me
acuerdo. No sé en qué época era, pero era frio. Alla estaba esperando el pastor con
su esposa, no habia gente, no habia nadie, solo yo y el Sefior y sali6 un sol radiante,
asi como un rayo de luz ahi donde yo me iba a bautizar. Entré a las aguas y ahi el
Sefior no sé qué hizo, pero me hizo danzar en el agua y ahi sin musica ni nada,
¢ramos yo y el Sefior. Ese fue un bautismo totalmente diferente. Yo me levanté de

138



las aguas como toda nueva...era como que jah, que hermoso todo! (Entrevista Rosa
M., 4 de agosto de 2023, Barcelona).

Este relato de Rosa ilustra como el bautismo se convierte en un acto que desafia la autoridad y
la tradicion familiar religiosa heredada. Para evitar tener conflictos con sus padres, Rosa decide
organizar su bautizo sin ningln testigo y sin la compaiia de la comunidad, lo que le permite
sortear la resistencia de sus padres a que ella hiciera publico su cambio de religion. Esta
estrategia le permitio, ademads, redefinir su vinculo con Dios por encima de la presion y las
opiniones y creencias familiares o de su comunidad inmediata. Por otro lado, vemos que el
bautismo puede ser flexible y adaptarse a diversas situaciones y lugares; y el pastor, en aras de
ayudar a su proéxima conversa, sirve de complice para cumplir el deseo de Rosa de bautizarse.

Cuando regresa a su casa después de su bautizo secreto, Rosa comenta lo que ocurri6.

Abhora el problema era llegar a mi casa después del bautismo porque estaba con el
cabello todo mojado y, claro, vienes de estudiar...;Como se llega a la casa asi?
Pasé todo el camino orando al Sefior Jesus. Nosotros teniamos la costumbre de
almorzar juntos. Entonces yo llegaba y almorzabamos juntos todos los
dias...Bueno, yo me cambié y el pastor me acerco a la casa. Llegamos a la casa, yo
entré...bueno, yo todo el camino orando, la sefiora orando, el pastor también...Me
senté a la mesa con ellos, nos reimos, conversamos y mi papa y mi mama nunca se
dieron cuenta que mi cabello estaba mojado. ;Como? No s€. Yo creo que el Serior
los volvio ciegos, pero ellos no se dieron cuenta. Ellos se enteraron tiempo después
de que yo me habia bautizado en el nombre del Sefior...y bueno, pues nada, en ese
entonces todo con el Sefior después de ese bautismo se hizo mas intenso y volvi a
tener experiencias nuevas con El (Entrevista Rosa M., 4 de agosto de 2023,
Barcelona).

El que los padres de Rosa no hubieran notado que llegaba con el cabello mojado es un ejemplo
de como, en la vida cotidiana de los cristianos, estos pequefios eventos pueden reinterpretarse
como un signo de la intervencion de Dios al “hacerlos ciegos”. Esta anécdota también subraya
hasta qué punto su compromiso con Dios era tal que se impuso a las expectativas de sus padres.
Finalmente, lo que desencadeno el bautismo para Rosa fue positivo ya que estas experiencias
nuevas que ella describe tras el ritual permitieron que se construyera una relacion mas intensa
y vivida con Dios que logré transformar su experiencia religiosa.

Contrastando con la experiencia de Rosa, los padres de Miguel Angel descubrieron que
se habia bautizado. Su madre noté que “habia algo diferente en éI” y al llegar de su bautismo,
ella se descarga verbalmente por el desconcierto de ver que Miguel Angel se involucrara tan

profundamente con otra fe diferente a la de la familia. Para los padres de Miguel Angel, el

139



bautismo fue visto como un desafio a la tradicion catélica de su casa y como un acto que

desestabiliz6 las normas del hogar.

...y yo llegué a la casa y mi mama me pegd una soberana levantada®!, me insulto,
me gritd, me dijo un montdn de improperios, que yo dije: bueno, pero yo ;qué fue
lo que hice? O sea, yo fui y me bauticé y volvi a la casa. De hecho, dijo algo muy
curioso que nunca se me va a olvidar...Mi mama también se acuerda, dijo: jhuele
a formol! Y, claro, yo tenia la ropa mojada del bautismo. Y yo después de eso nunca
le conté nada...yo le conté fue ya unos anos después cuando ya ella misma empezd
a asistir a la iglesia, y le dije sobre ese dia, pero a partir del dia del bautismo empez6
una vida totalmente diferente para mi (Entrevista Miguel Angel L., 3 de mayo de
2021).

Hasta aqui hemos observado que el bautismo se vive como una fiesta ritual tanto para la
comunidad pentecostal como para quien lo recibe, pero no siempre supone una experiencia
inmediata de renovacion personal. En casos como el de Lorena puede llegar a generar tensiones
y consecuencias opuestas. De hecho, existen creyentes cuyo proceso de conversion no arranca
con el bautismo ni se traduce en un cambio de vida instantaneo, lo que evidencia que la
formacion cristiana trasciende el acto ceremonial. Mas alla de “ceder todo el control a Dios”,
una frase recurrente en muchos testimonios, desarrollar una vida cristiana implica un esfuerzo
consciente y sostenido: sin la voluntad de acompafiar el rito con disciplina y praxis, el camino
de fe corre el riesgo de convertirse en una experiencia frustrante y hasta dolorosa.

Estas dinamicas suelen darse con mayor frecuencia entre jovenes —en plena
adolescencia o poco después—, tal como comprobamos en el testimonio de Lorena o como el
que veremos a continuacion. En el caso de Joel, un joven peruano de dieciocho afios que llegod
a Barcelona a los diez para reunirse con su padre tras un proceso de reagrupacion familiar. Ni
¢l ni su familia practicaban ninguna religion en Pertl y su incorporacion a la iglesia pentecostal
obedecid mas bien a la recomendacion de una tia, ya establecida en la ciudad, que les sugirio
asistir a la iglesia como modo de socializar e integrarse en el nuevo pais.

En nuestras conversaciones, Joel relatd que al principio su participacion en los cultos fue
estrictamente por obediencia a su madre. El, sin embargo, entraba en conflicto con sus padres
porque no deseaba ir, pero debia cumplirle a su madre. Durante esos primeros afos, la iglesia
constituy6 para él mas una obligacion que una eleccidn personal, aunque con el tiempo empezd
a sentirse atraido por las practicas, el discurso que oia en los cultos y la lectura de la biblia.

Este paso gradual, desde la imposicion familiar hasta el surgimiento de una conexion auténtica

6! Una gran reprimenda.

140



con la fe, ilustra como, en ciertos contextos migratorios y generacionales, la conversion puede

ser un proceso gradual que trasciende la sola formalidad del bautismo.

Paso el tiempo y no sé, como no tenia eleccion basicamente, me dio por empezar a
prestar atencion a los cultos. O sea, al principio iba, pero estaba ahi como que,
pensando en mis cosas, contando el tiempo a ver cuando se acababa y todo eso ahi.
Pero un dia, no sé, me dio por leer la Biblia...Fui leyendo y como que me fui dando
cuenta de que la Biblia es asi una especie de, o sea, habia como consejos y cosas
asi para la vida, ;sabes? Y en ese momento como que no lo entendia, leia por leer,
pero algo se me quedaba. Y fue asi la cosa que hasta que llegd un punto en el que
me senti...me empecé a sentir atraido por las cosas de Dios. Poco a poco empezo
a surgir en mi el sentimiento de querer ir a la iglesia, no porque mis padres lo
hubieran decidido asi sino por voluntad propia. Y fue alli cuando ya mi relacion
con Dios, se podria decir que empez6. Sin embargo, en lo secular pues segui con
mi vida normal como si no fuera cristiano porque no estaba ni bautizado...
(Entrevista Joel M., 4 de agosto de 2023, Barcelona).

En el caso de Joel y de su familia, la migracion y la reagrupacion familiar actuaron como
palancas que los condujeron a la iglesia pentecostal mas por la necesidad de integracion que
por su conviccion religiosa. Tal como recordaba el pastor Samuel, “Dios puso a las personas
aqui, asi ellas no quieran, para mostrarles que Dios es el camino y que ¢l es el tinico que puede
mejorar tu vida” (Notas de campo, Barcelona, julio de 2023), esta retorica refuerza la idea de
que la asistencia “obligada” al culto tiene un propdsito mayor que es “forzar” el encuentro con
Dios. Durante sus primeros afios en Barcelona, Joel cumplié con los cultos casi como una tarea
escolar, miraba el reloj y permanecia abstraido, hasta que el ejercicio repetido de la lectura
biblica comenzo a revelarle pautas de vida y consejos practicos que finalmente calaron en é€l.
Este proceso de “descubrimiento” gradual de la fe pone de manifiesto que no todas las
personas ingresan a la iglesia por un llamado o un momento de necesidad, sino que a menudo
su experiencia estd mediada por factores sociales, culturales y familiares. Los relatos de Miguel
Angel, Lorena y ahora Joel ponen en evidencia formas menos “heterodoxas” de incorporacion
—obligaciodn, secreto, presion— que desmienten la narrativa idealizada de un bautismo o una
inmersion subita que responde a la gracia divina. En estos casos, vemos que la formacion
cristiana y el devenir en buen cristiano, se construye desde la practica rutinaria y la adaptacion
cultural, antes incluso que por la materializacion del bautismo o del creer en Dios.
Finalmente, con la historia de Joel vemos cémo la tension entre la vida secular y la vida
cristiana persiste durante todo su relato porque afirma que, aunque empez6 a interesarse por la
Biblia y a asistir voluntariamente al culto, fuera de la iglesia seguia comportandose “como si

no fuera cristiano porque no estaba ni bautizado”. Esta dualidad revela la pregunta esencial de

141



muchos creyentes: jhasta qué punto el bautismo formal resulta condicidon previa para integrar
plenamente los valores cristianos en la cotidianidad? En su testimonio, el inicio real de su
relacién con Dios coincide con el momento en que pasé de la obligacién impuesta por sus
padres a la atencion consciente y reflexiva a las “cosas de Dios”, un paso que, mas que ritual,
se convierte en el comienzo de una relacion con Dios y una creencia personalmente apropiada.

Continuando con el relato, Joel nos habla de que aproximadamente tres afios después de
haber llegado a la iglesia, la madre le sugiere tanto a ¢l como a su hermano que se bauticen

antes de que se fuera el pastor que estaba en la iglesia.

Me acuerdo de que iban a cambiar de pastor. Parece que en ese entonces estaba el
pastor Obed Hernandez, y nos iban a cambiar por el pastor Nelson. Y claro, mi
madre nos dijo a mi y a mi hermano que si nos queriamos bautizar pues para que
el pastor Obed nos bautice antes de que se vaya. Y entonces yo le dije a mi madre
que vale y el pastor Obed nos bautiz6. Pero como te dije no era porque estuviera
seguro de si me arrepiento de mis pecados y quiero realmente seguir a Dios,
si...sino que fue algo como mas, no sé€, algo apresurado lo senti. Como que fue la
decision que dije: vale, si, por decir si, ;sabes? Y, claro, pues tomar decisiones a la
ligera en cuanto a las cosas de Dios pues no es algo facil. Me bauticé, si, y pues
durante un tiempo estuve bien. Pero nuevamente preferi el mundo antes que Dios
y claro, trajo sus consecuencias. O sea, en mi vida secular como tal pues, no sé,
seguia con lo mismo, pero como que dejando un poco a Dios de lado. A veces
volvia a Dios, otras veces no y era como una especie de lucha constante dentro de
mi: entre lo que yo queria hacer y lo que realmente le agradaba a Dios. Y desde ese
entonces en mi vida fueron més que todo estas etapas en las que estaba metido en
Dios, en las que estaba peor, otras en las que estaba mejor y asi sucesivamente. [...]
Nunca podia tener algo estable con Dios. Siempre estaba bien o estaba mal y
constantemente asi. No fue hasta que realmente tuve experiencias con Dios que
fue cuando realmente me di cuenta de lo importante que es Dios para mi vida. Y a
lo largo del tiempo pues entendi eso. De momento que yo recuerde, a lo largo de
toda mi vida, ha habido dos experiencias que han sido las que mas me marcaron
(Entrevista Joel M., 4 de agosto de 2023, Barcelona).

En esta vifieta, Joel relata que su bautismo se produjo en un contexto de cambio dentro de la
iglesia: “iban a cambiar de pastor...mi madre nos dijo que, si nos queriamos bautizar, que fuera
antes de que se fuera el pastor Obed”, y reconoce que aceptd de forma apresurada, mas por
complacer la peticion de su madre que por un arrepentimiento de sus pecados. Este impulso —
“si, por decir si”’— hizo que su bautismo fuera més por cumplir un deber que por buscar que su
vida se transformara “realmente”. A diferencia de Lorena, quien esperaba el bautismo con
temor y consciente de sus implicaciones, Joel experimentd un proceso de conversion lleno de
dudas: tras el bautismo inicial paso por etapas de cercania y distanciamiento con Dios: “a veces

volvia a Dios, otras veces no”, sin lograr una estabilidad espiritual. Esta oscilacion pone de

142



relieve como el bautismo desprovisto de un deseo personal de entrega puede conducir a una
lucha constante entre las inclinaciones mundanas y las expectativas religiosas.

No fue hasta que Joel tuvo “experiencias con Dios” que identificO momentos de
verdadera transformacion y que no necesariamente estaban ligados al bautismo o al hecho de
estar bautizado. Estas vivencias encarnadas hicieron que su relacion con Dios se intensificara,
superando el efecto efimero de un bautismo impulsado por obediencia y marcado por la falta
de conviccion inicial. Su trayectoria ilustra asi el cardcter no lineal de la conversion y sugiere
que los rituales necesitan complementarse con experiencias personales espirituales profundas
para consolidar un cambio de vida auténtico.

En el caso de Leo, el bautismo no figuraba como un momento de transformacion personal
sino como un tramite que le permitié seguir desarrollando su vocacién musical dentro de la
iglesia. Proveniente de una familia pentecostal de Barranquilla (Colombia) y ya activo como
cantante e instrumentista en el grupo musical de la iglesia, Leo lleg6 a Barcelona durante la
pandemia y, al concluir las restricciones, decidié quedarse para aprovechar las oportunidades
que sus redes de la iglesia le brindaban. Al recordar su inmersion temprana, ¢l mismo la

describe asi:

Yo me bauticé a los doce afios en realidad y pues, uno a esa edad, de pronto, no
tiene como una conciencia, asi como de pecado, pero si el conocimiento. Hombre,
tl como cristiano sabes que te tienes que bautizar. Yo puedo decir que quiza, quiza
me hubiese podido bautizar después, pero bueno, quise hacerlo a esa
edad...Gracias al Sefior he podido permanecer, me bauticé a esa edad, a los doce
afios, ¢y por qué me bauticé? En realidad, me bauticé, porque yo siempre he
cantado; entonces yo salia a cantar a veces a varias iglesias y algunos pastores me
preguntaban: justed esta bautizado? Y yo: no. —Ah, tiene que bautizarse. Entonces
ya como que de pronto me ponian un poquito de problema si no estaba
bautizado...Entonces, yo dije: bueno, pues voy a bautizarme entonces, para que no
digan nada y me bauticé a los doce afios y obviamente eso me facilito las cosas y
me abri6 otras puertas...(Entrevista Leo S. 28 de julio de 2023, Barcelona).

Como vemos, la decision de Leo de bautizarse a los doce afios tuvo un caracter claramente
instrumental, como ¢l mismo reconoce, “uno a esa edad...no tiene como una conciencia de
pecado, pero si el conocimiento” de que, para seguir cantando en la iglesia, debia estar
bautizado. La insistencia de varios pastores —que le negaban el acceso al pulpito y a los eventos
musicales— operd como una presion que molded su decision de bautizarse: “me ponian un
poquito de problema si no estaba bautizado...entonces dije: bueno, pues voy a bautizarme”.
Esta breve experiencia nos muestra como las disposiciones incorporadas dentro de la

socializacion pentecostal —los gustos, capacidades y expectativas— se materializan en practicas

143



que refuerzan la posicion de las personas dentro del campo religioso. De este modo, el bautismo
se convierte en un mecanismo de legitimacion social dentro de la congregacion, en algunos
casos, no vinculado a una conviccion espiritual o creencia, sino a la necesidad de cumplir las
normas y ocupar un rol valorado dentro del mundo cristiano.

Angie, que sirve en el area de nifios de la iglesia en Bogota, ilustra esta logica al explicar
por qué solo las personas bautizadas pueden desempefiarse en ese ministerio. Ella anota que el
bautismo es considerado como una marca de compromiso y legitimidad que garantiza que

quien cuida de los nifios comparte y encarna los valores de la comunidad.

El estar bautizado si es requisito para servir en la iglesia, ;si? Porque eso también
da como una legitimidad adentro. Por lo menos, digamos, en el rea de nifios donde
yo estoy, eso es una cosa super delicada, ;si? Porque uno no puede poner a
cualquier loco a estar encerrado en un saldon con nifios de tres a cinco afios, o sea,
es una locura. Entonces, obviamente, una persona que esta bautizada es una persona
que ya lleva afios en la iglesia, es una persona que conocemos quién es, (si? Y por
eso también podemos darle la oportunidad de que, en este caso, esté con los nifos,
0 que esté, pues, ayudando a otras personas, (si? Porque, pues esto con el fin
también de que ellos también tengan la seguridad de que no va a venir cualquier
loco a decirle cualquier cosa a otra persona y que sea peor para esa persona. Es
decir, si viene una persona necesitada, una persona que necesita ayuda de cualquier
tipo, pues que no que venga cualquier persona no bautizada a decirle X o Y cosas,
(s1? (Entrevista Angie M. 14 de abril de 2021, Bogotd).

Aunque el bautismo no se presenta como un mandato rigido dentro de la iglesia, si vemos que
opera como un criterio de legitimacion interna y, ademas, de confianza comunitaria. Como
sefiala Angie, “una persona que esta bautizada es una persona que lleva afios en la iglesia, es
alguien que conocemos quién es”, lo cual resulta especialmente delicado en d&mbitos como el
ministerio de ninos, donde la seguridad y la idoneidad de los servidores es, por supuesto,
esencial. El requisito de estar bautizado, en este caso, tiene todo el sentido porque asegura que
quienes interactian con menores o con personas necesitadas hayan pasado por un proceso de
integracion y alineacion con los valores de la congregacion.

De este modo, el bautismo opera como un filtro organizativo y de seleccion que reduce
riesgos potenciales y consolida un espacio controlado dentro de la iglesia: s6lo los miembros
reconocidos y comprometidos —es decir, bautizados— pueden acceder a ciertos roles. Este
mecanismo de control social establece limites claros sobre quién puede desempefiar ciertas
tareas, garantizando que la confianza y la experiencia adquirida sean las bases sobre las cuales

se delegan responsabilidades importantes.

144



Como hemos visto, el bautismo en agua es un ritual importante que materializa
simbolicamente la muerte al “viejo yo” y el nacimiento a una nueva vida espiritual, como lo
afirmaba Miguel Angel cuando decia: “cuando desciende a las aguas muere al mundo y a sus
deseos y cuando se levanta es como una resurreccion espiritual”. El bautismo no es solamente
un momento de purificacion o limpieza de pecados, sino un momento en el que se incorpora al
cuerpo de la iglesia lo que le da legitimidad frente a la comunidad y confianza para ocupar
roles dentro de la estructura de la iglesia.

No obstante, la experiencia del bautismo no es uniforme ni esta exenta de tensiones. En
algunos testimonios, especialmente entre los jovenes, la decision del bautismo desencadena
dilemas y preguntas como el miedo a “no estar a la altura”, la urgencia de la renuncia a las
practicas cotidianas, conflictos con amigos o familiares y presion por parte de figuras de
autoridad. Lorena vivi6 el bautismo entre lagrimas, presion familiar y del pastor y un choque
identitario que derivo en una depresion al sentir que bautizarse le exigia renunciar de golpe a
las cosas mundanas. De manera similar, Joel experimentd un proceso no lineal en el que se
bautiza apresuradamente para complacer a su madre oscilando entre la “vida mundana” y la
vida cristiana hasta que las experiencias con Dios —y no el bautizo— las que consolidaron su fe.

Otros testimonios nos muestran unos usos del bautismo que son mas instrumentales y
responden a la necesidad de legitimacion personal y social al integrarse de manera oficial a la
fe cristiana y a la iglesia. Para Rosa y Miguel Angel, el bautismo desafi6 la tradicion catélica
de sus familia y les permitié afirmar su nueva identidad cristiana lejos de las miradas criticas
de sus circulos cercanos. Y, en el caso de Leo, el bautismo a sus doce afios que obedecio a la
presion pastoral facilitd su acceso y participacion con el grupo musical de la iglesia. En
consecuencia, el bautismo en agua combina dimensiones simbolicas, organizativas, éticas y
emotivas. Comprender el significado de este ritual a través de las experiencias de algunas
personas nos exige prestar atencion a lo que ocurre antes y después de la decision de bautizarse
para ver como se va adaptando e incorporando la fe a través de experiencias cargadas de
significados religiosos, procesos de aprendizaje, practicas cotidianas que validan, cuestionan o

ponen en tension el poder transformador que se atribuye al bautismo.

145



3. El Espiritu Santo se derrama: hablar en lenguas (glosolalia) o el bautismo en

fuego

El recibimiento del Espiritu Santo, evidenciado a través de la glosolalia, no es solo un ritual de
iniciacion, sino una experiencia trascendental que “confirma” a las personas como hijos de
Dios. Yannick Fer (2015) afirma que hablar en lenguas es un tipo de oracidon aprendida o un
tipo de metacomunicacion con Dios que no transmite un mensaje racional, sino que actia como
una prueba fisica y emocional de la presencia de Dios. Esta implica un proceso de aprendizaje
y practica, lo que muestra que incluso estas experiencias mas “carismaticas” estan estructuradas
por la iglesia. Para Thomas Csordas, hablar en lenguas es hablar “un lenguaje sin significado
semantico, pero que es entendido como un lenguaje sagrado” y su importancia no emerge de
las palabras que se dicen sino de la experiencia del habla como acto fisico (Csordas, 1990: 23-
24). Recibir al Espiritu Santo abre un canal directo de conexién con Dios que se materializa a
través de la glosolalia (hablar en lenguas). El caracter “espontaneo” de esta experiencia, que
tiende a suceder en momentos de intensa emocionalidad, refleja un rasgo caracteristico del
pentecostalismo que es la vivencia directa e inmediata y “sin ninglin aviso” del poder de Dios
—al posarse sobre las personas y hacerlos hablar en lenguas. Esto funciona como una especie
de “marca” en las personas a nivel social que las dota del poder de Dios al ser €l es el unico
que puede manifestarse como, cuando y en quien ¢l elija.

Esta particular caracteristica difiere de otras tradiciones religiosas donde el hablar en
lenguas no hace parte de las practicas habituales, como en el catolicismo, y, por lo tanto, es
criticado y rechazado, pero nos genera preguntas sobre las expectativas individuales y
comunitarias respecto a quién es, en efecto, un buen cristiano. ;Qué ocurre cuando una persona
no vive esta experiencia? ;Un buen cristiano es quien habla en lenguas? La tension entre las
expectativas colectivas y las vivencias individuales puede generar dindmicas de exclusion, o
incluso preocupacioén o ansiedad en las personas que pueden llegar a pensar que no son
suficientes, que no son dignos de Dios como para que ¢l se manifieste a través de esta
experiencia o que no son buenos cristianos.

Recibir al Espiritu Santo como experiencia personal es muy importante a nivel
comunitario porque refuerza publicamente el haber sido elegido hijo de Dios. La congregacion
valida y celebra la experiencia de hablar en lenguas cuando ocurre, y esto legitima a las
personas dentro del circulo religioso. Desde una perspectiva mas amplia, recibir al Espiritu

Santo ofrece un ejemplo claro de como las experiencias individuales se convierten en

146



marcadores de legitimidad y también de pertenencia en un grupo social ya que, con esta
practica, también, se introducen jerarquias simbolicas, donde aquellos que no han recibido la
“confirmacion” de Dios pueden encontrar limitaciones en su participacion o autoridad dentro
de la comunidad, asi como veiamos con el bautismo en agua. Las “faltas de confirmacion” son
entendidas como una falta del poder Dios y pueden llegar a afectar las relaciones con los demas
dentro del contexto de la iglesia. Un vistazo a este proceso nos permitira analizar como los
cristianos viven la experiencia de hablar en lenguas como parte de su proceso de integracion a
la iglesia, adaptacion y buisqueda de estabilidad tanto espiritual como social.

En este apartado nos acercaremos a las diversas experiencias en torno a la glosolalia
donde veremos lo que significa “recibir al Espiritu Santo”, ademas de como y cuando se
manifiesta este poder —o don— de Dios en la vida de algunas personas pertenecientes a las
iglesias estudiadas. Cabe recordar que las experiencias donde el Espiritu Santo se manifiesta
en forma de una “lengua” incomprensible para los oidos humanos, son diferentes para todas
las personas y en la mayoria de los casos, se considera como un hecho “inexplicable”. Recibir
al Espiritu Santo se configura como una segunda parte o ritual que las personas deben alcanzar
en su camino a ser un “buen cristiano” y se busca de manera constante. En una primera instancia
el recibimiento del Espiritu Santo llega “de forma inesperada” a las personas y comienzan a
hablar en lenguas. Este momento confirma —o “marca”— a las personas como “hijas de Dios”.
Una vez después de haber sido confirmado, las personas continuian recibiendo al Espiritu Santo
(hablando en lenguas) de manera habitual —y controlada— dependiendo de su nivel de formacion
y espiritualidad.

Ruth, una mujer chilena de aproximadamente 59 afios, miembro de la iglesia en
Valparaiso, subraya que recibir al Espiritu Santo constituye la segunda etapa o ritual que las
personas deben alcanzar en su camino a ser un “buen cristiano” y que se busca de manera

constante tras el bautismo.

En nuestra iglesia lo que predomina en la ensefianza es el bautismo que est4 basado
en Hechos 2:38 que habla sobre el bautismo en el nombre de Jesus y la segunda
parte importante para nosotros es recibir el Espiritu Santo. Entonces, como es tan
importante, siempre se le da mucho valor a recibir el Espiritu Santo, a ser llena
porque cuando uno siente esa presencia, se levanta fortalecida, como decia ella,
porque de repente llegamos todos derrotados a la iglesia porque estamos llenos de
problemas, llegamos con muchas dificultades y a veces, incluso, nos cuesta llegar
a la iglesia y vamos y estamos rezongando y bueno, cuando llegamos a la iglesia y
el Sefior toca nuestros corazones en la forma que vamos sintiendo su presencia, nos
fortalece (Entrevista Ruth H., 3 de junio de 2022, Valparaiso).

147



Institucionalmente, las iglesias organizan campafias de renovacion y restauracion espiritual
precisamente para facilitar este encuentro: eventos colectivos de ayuno, oracion, vigilias y
alabanzas disefados para crear un ambiente propicio en el que los fieles puedan disponerse a
recibir al Espiritu Santo. Ademas, estas campafias estan pensadas para que la iglesia entre en
un tiempo de renovacion y limpieza y “los flojos se afirmen o se vayan” (Entrevista Andrés
Bonza, 2023). De igual forma, para las comunidades pentecostales, estas campaias son
necesarias porque se piensa que Dios habla con mas claridad porque “con todo el tumulto de
cosas y las distracciones de la vida cotidiana te van nublando la vision espiritual. Muchas veces
podra Dios estar hablandote, pero ti creyendo que ya no te habla o no le entiendes bien y se da
una confusion en tu vida” (Entrevista Andrés Bonza, 2023). De ahi que estos momentos sean
momentos para consolidar una iglesia renovada, con vision y con proposito. Brian G., joven
diadcono de la iglesia pentecostal de Barcelona nos habla de su experiencia al recibir el Espiritu
Santo durante una campaia de renovacion y restauracion espiritual y lo que implica recibir este

don en la vida de las personas cristianas.

Eso fue en una campafia de renovacion y restauracion espiritual que es como un
evento que en la iglesia se suele hacer y se promueve precisamente para que las
personas reciban el Espiritu Santo. Entonces, el enfoque de las predicas es hablar
acerca del Espiritu Santo, de que es una necesidad, es una importancia, de que lo
necesitamos en nuestra vida. El Espiritu Santo, como decia antes, es Dios mismo
en nosotros y cuando uno recibe y tiene el Espiritu Santo, pues el Espiritu Santo es
como ese bombillito que te alerta, y te guia, te orienta y te dice: haz esto o no lo
hagas; esto te conviene o esto no te conviene. Por ejemplo: esta amistad te
conviene, te previene de pecar...Entonces, sobre cuando recibi al Espiritu Santo,
yo me acuerdo de mi experiencia a la edad de diez afios cuando recibi el Espiritu
Santo. Yo tenia ya como esa disposicion de querer recibirlo. Tenia ese deseo, o sea,
queria recibirlo y entonces dispuse mi corazon: la palabra de Dios dice que “un
corazon contrito y humillado, no lo desprecio”. Entonces, recuerdo que fue un
sabado...el 1 de abril del 2017. Yo dispuse mi corazon y Dios traté conmigo. Dios
me habl6 a través de la prédica. Yo pasé adelante al pulpito y de repente Dios
mismo como que entrd en mi. El Espiritu de Dios entr6 en mi. Es un fendmeno
espiritual y yo, o sea, trato como de explicarlo con palabras, pero ciertamente es
como indescriptible la experiencia. Uno en ese momento siente como un gozo,
siente como si uno quisiera ya irse de este mundo y que Dios se lo lleve a uno
porque /sabes? Uno empieza a hablar en otras lenguas, son lenguas celestiales,
lenguas angelicales. Puede ser que tu hables en hebreo, en drabe o en chino, pero
ti no tienes control de ello, sino que Dios mismo es como el que controla tu lengua.
Pero la palabra de Dios dice: “de hablar en lengua segun el espiritu te da que ti
hables”. O sea, el mismo Espiritu de Dios te permite, te da esa lengua en ese
momento. Luego puede ser que vuelvas a hablar en lengua y hables otra lengua,
pero ciertamente esa fue mi experiencia (Entrevista Brian G., 25 de julio de 2023,
Barcelona).

148



Aunque el recibimiento del Espiritu se vive como algo espontaneo e imprevisible —un “regalo
inesperado” que “marca” a los creyentes como “hijos de Dios”— este fendmeno no sucede sin
una preparacion previa. Tanto Ruth como Brian coinciden en que las personas deben “disponer
su corazon” y recibir formacion espiritual para “saber como hacerlo pasar”. Estas campafias de
renovacion o restauracion espiritual funcionan como un espacio disefiado para fomentar estos
encuentros individuales con Dios, a través de un esfuerzo colectivo que tiene como objetivo
que todos los miembros de la iglesia reciban al Espiritu Santo o vayan acercandose a ese
momento. En estas campafias se crea un ambiente propicio para que las personas se dispongan
espiritualmente a recibir el espiritu de Dios a través de ayunos, oracion, vigilias, alabanzas,
entre otras. Por lo tanto, estos encuentros a nivel comunitario son centrales dentro de la
formacion del “buen cristiano” porque ademas de motivar a que las personas reciban al Espiritu
Santo, al compartir en comunidad, van aprendiendo cdmo se da esta experiencia.

De este modo, la intencidn y el esfuerzo individual y colectivo conviven con la voluntad
de Dios al moverse entre “lo planificado” y “lo imprevisible”. Después del evento inicial de
glosolalia, los cristianos continan recibiendo al Espiritu Santo de manera habitual y
“controlada”, de acuerdo con su nivel de formacion y espiritualidad. La combinacion del
trabajo personal —una suerte de agencia que involucra el capital religioso de la persona, la
accion individual y colectiva— y la voluntad de Dios nos muestra la naturaleza dual de esta
experiencia: que es a la vez buscada y a la vez recibida como un “regalo inesperado”.

Brian destaca también que el Espiritu Santo en su vida actia como un “bombillito
interno” que lo alerta y protege de pecar y, que, ademas, lo guia en la toma de decisiones
cotidianas; por ejemplo, en la eleccion de amistades. Ruth también destacaba este aspecto al
explicar por qué en su iglesia siempre se le da mucho valor a recibir el Espiritu Santo porque
al “estar lleno” de su poder se fortalece el interior de las personas para que puedan enfrentar de
una mejor manera los desafios de la vida cotidiana. En las dos experiencias de Ruth y Brian,
vemos que ambos coinciden en que sus efectos perduran a lo largo del tiempo puesto que el
Espiritu Santo se convierte en una guia constante que fortalece, orienta la vida mientras
previene del pecado, trasladando el momento de éxtasis inicial a la vida diaria. Asi, este ritual
—en el que “Dios mismo es como el que controla tu lengua” y donde la “pérdida de control”
refuerza el caracter de omnipotencia del Espiritu— se configura como una practica central para
el bienestar de las personas al articular sentido, pertenencia y resiliencia en el dia a dia.

Ahora bien, la experiencia de hablar en lenguas también tiene un componente

performativo dentro de la comunidad. A pesar de que Brian nos dice que es un hecho

149



“indescriptible”, el acto de hablar en lenguas se reconoce dentro del entorno pentecostal como
una sefial de la presencia del Espiritu Santo en la persona que habla en lenguas. Por lo tanto, la
experiencia de hablar en lenguas es un evento que a nivel social tiene un significado y, en
consecuencia, al ver que alguien recibe al Espiritu Santo, la comunidad celebra y valida este
momento porque significa que “Dios te confirmé como hijo o hija de Dios”. En otras iglesias
como en la IEAN-Jesus Chile, el hecho de hablar en lenguas supone un “sello”: que Dios al
darle a una persona el don de hablar en lenguas lo ha sellado y garantizado su entrada al reino
de los cielos. Por ende, esta experiencia fortalece los lazos dentro de la comunidad pentecostal
y, en algunos casos, puede llegar a funcionar como medidor de la fe de una persona.

Por otro lado, el hablar en lenguas puede ser analizado como un ritual de paso ya que
recibir el Espiritu Santo marca un momento de transicion en la vida espiritual de las personas
cristianas porque consolida la identidad como hija o hijo de Dios dando otro estatus dentro de
la comunidad. Hablar en lenguas legitima a las personas ya que quien ha recibido este don de
Dios es reconocido por los demas como alguien que carga el poder de Dios en su vida
confirmado “por Dios mismo”. Esto tiene mucho peso dentro de la iglesia porque permite
identificar a aquellos que pueden servir en ciertos ministerios de la iglesia y aquellos que no.

Una vez dentro de la iglesia, a medida que las personas se van socializando, es comun
que cuando alguien recibe al Espiritu Santo, los que no lo tengan, quieran conseguirlo por los
beneficios que tiene tanto a nivel individual como a nivel comunitario. No recibir al Espiritu
Santo puede convertirse en motivo de preocupacion como se puede observar en algunos
testimonios de los miembros de la iglesia como el de Yuli, una joven pastora en la iglesia de
Santander (Colombia), que nos comenta sobre su experiencia al no recibir al Espiritu Santo.
Ella desarrolla un sentimiento de frustracion porque con este don se recibe “el poder y la
autoridad de Dios”, elementos que abren otras puertas dentro de la iglesia a nivel institucional,

para poder servir en ministerios (roles) mas altos.

Yo vivia frustrada, ;si? Porque realmente habia personas que se habian bautizado
[en agua] conmigo el mismo dia y ellos ya habian vivido la experiencia de hablar
en nuevas lenguas ese mismo dia o después, (si? |Y yo veia que para mi todo era
tan lento! Yo no sé si era falta de fe o qué, pero yo lo anhelaba tanto que me metia
de lleno en la adoracion a Dios porque cuando usted se llena de Dios y vive esas
experiencias. ..cuando usted més le adora, més le reconoce a El, pues puede que
pase. A veces en los campamentos decian: vamos a orar por los que no han recibido
al Espiritu porque para la iglesia es muy necesario. Es algo muy muy necesario que
el creyente, el que se bautiza tenga esta experiencia porque es una promesa que esta
para uno. Dios dice que: si creyera y fuera bautizado recibira el don del Espiritu
Santo, de hablar en nuevas lenguas. Y es necesario porque usted recibe el poder,

150



la autoridad de Dios para poder orar, para poder hacer otras cosas en la iglesia,
no se, predicar, por ejemplo [si? Entonces, digamos que pasaban los afios y yo no
y no, como que no veia nada. Entonces yo vivi algunos afios como frustrada
porque...yo hasta una vez le dije al Sefior: yo no voy a volver a pasar alla [al pulpito]
porque pues a veces se decia: pasen aca al frente los que no han recibido...vamos
a orar por los que no han sido llenos del Espiritu Santo. Vamos a orar y vengan
aca. Entonces yo pasaba y yo me hacia al lado de alguien y pum, cuando yo veia
que aquel empezaba a hablar en nueva lengua. Entonces, como que yo lo escuchaba
y me preguntaba ;por qué yo no? Me levantaba de ahi y me sentaba otra vez como
igual de triste, ¢si? Y mas bien como con rabia y mas rabia. Yo no entendia y tenia
mucha rabia porque todos lo recibian menos yo. Eso es como cuando uno quiere
quedar embarazado y todos los meses se hace la prueba y uno vive como angustiado
por eso. Pero una vez alguien me dijo: no, eso usted no se ponga a pensar en
eso...en si lo recibe o no lo recibe. jDespréndanse de eso! O sea, yo ya estaba como
afectada psicologicamente porque me dije que yo no lo recibiria. Y si, después
como que cambi¢ mi forma de pensar. Y dije: bueno, si en algin momento lo
recibo, es una promesa de Dios y se tendra que dar... (Entrevista Yuli M., 16 de
mayo de 2021, Bogota).

En el relato de Yuli, la iglesia desempefia un papel central: los rituales que se realizan en
colectivo —los llamados al altar, las oraciones en grupo durante los campamentos— no solo
generan altas expectativas para “conseguir” el don del Espiritu Santo, sino que también
refuerzan la cohesion grupal al invitar a todos los miembros a compartir esa misma experiencia.
Yuli describe la espera para recibir al Espiritu Santo como un proceso marcado por un gran
anhelo y una tension interna alimentado por la comparacion constante con otros creyentes que
si lo recibieron de manera mas inmediata. Esa presion de cumplir con las expectativas religiosas
hizo que se generara en ella una sensacion de frustracion, ansiedad e ira hasta el punto de evitar
pasar al pulpito por vergiienza. A pesar de participar activamente en las oraciones y rituales en
los campamentos, Yuli sintié que, pese a cumplir con todos los pasos exigidos, el don no
llegaba. Solo cuando alguien le aconsejo desprenderse de la preocupacion y confiar en la
promesa de Dios, Yuli cambia su perspectiva comprendiendo finalmente que este solo llegara
en el “momento adecuado”.

A continuacion, Yuli explica como finalmente recibe al Espiritu Santo en un culto donde
“ni ella misma es consciente” de que acaba de recibirlo. Aqui es interesante observar que, a
pesar de que no lo recuerda exactamente, si recuerda la sensacion que tuvo y que describe como

una “elevacion” y una “sensacion de felicidad, de estar llena de Dios”.

Entonces una vez hubo un culto donde hubo un movimiento muy bonito del
Espiritu Santo. La predicacion estuvo muy linda, la alabanza también y la gente
termind el culto y empez06 a hablar en lenguas. Y yo estaba al lado de mi marido y

151



una amiguita y ella ese dia empez6 a hablar en lenguas; recibi6 al Espiritu. Y ella
no sé por qué me abraz6 y me colocd la mano acd como en el hombro, ;si? Y yo
ese dia pues también empecé a alabar a Dios y hablé en lenguas. Y realmente hay
gente que dice que si lo recuerda, pero yo no recuerdo ni que hablé, ni nada. Yo
como que en ese momento me perdi...como para mi como que se me olvidd porque
fue algo tan profundo que me sali de mi misma. Y cuando yo volvi en mi, mi esposo
estaba ahi al lado y la amiga mia. Y ellos me dijeron que yo habia hablado en
lenguas y yo no lo creia porque decia: ay, jyo qué voy a hablar en nuevas lenguas!
Y ellos me insistian en que yo habia recibido al Espiritu Santo. Yo si recuerdo que
uno como que se va, como que usted se eleva para otro lugar o algo asi...Pero yo
no recuerdo lo que hablé, ni lo que dije, ni cémo lo dije, pero si me quedd una
sensacion como de felicidad, como de estar llena de Dios, algo asi... (Entrevista
Yuli M., 16 de mayo de 2021, Bogota).

El hecho de que Yuli haya estado sentada con una amiga quien también recibid al Espiritu
Santo ese dia, pudo haber contribuido a que ella también lo recibiera. Podriamos sugerir que el
entorno social inmediato, especialmente en un contexto de adoracion compartida, puede influir
en la vivencia espiritual de una persona. En este caso, la experiencia colectiva de fe y el vinculo
emocional con alguien cercano pudieron haber creado el ambiente propicio para que ella
también se sintiera abierta y receptiva a la manifestacion del Espiritu Santo. Estar con su amiga
y su esposo, en un ambiente de seguridad y confianza, intensifico su disposicion emocional y
espiritual, creando una especie de “efecto contagio” donde las emociones y los actos de los
demas influyen directamente en la propia experiencia. Ademas, en estos espacios el Espiritu
Santo se manifiesta en momentos de éxtasis colectivo donde por medio de rituales y practicas
como alabanzas, oraciones, vigilias o ayunos, o cantos, saltos, aplausos, sollozos, gritos o
llantos se contribuye a generar una disposicion que permita el recibimiento del Espiritu Santo

La interaccion fisica y afectiva con su amiga, quien la abrazd y puso su mano sobre su
hombro, puede interpretarse también como un acto simbolico de transmision del Espiritu o de
apoyo que contribuy6 a que ella se conectara mas profundamente con el momento que estaba
viviendo. Esto nos muestra que las experiencias religiosas de este tipo no ocurren en
aislamiento, sino que son moldeadas por las dinamicas interpersonales y la energia compartida
en espacios de adoracion.

Abhora bien, Rosa, miembro de la iglesia en Barcelona originaria de Perq, ofrece un caso
en el que la intensa busqueda espiritual y el cambio desde sus raices catdlicas al
pentecostalismo convergen para facilitar un encuentro temprano con el Espiritu Santo. Tras

recibir una invitacion de sus tios pertenecientes a una iglesia pentecostal en Peru y al sentir que

152



“algo la llamaba”, Rosa decide explorar una nueva comunidad de fe donde realmente

“quisieran orar, ayudar y agradar a Dios”.

Entonces yo empecé a buscar el bautismo del Espiritu Santo y el Sefior a los dos
meses de haber ido a esa iglesia, de haberme congregado ahi. Un domingo por la
mafiana como a las 10 de la manana, el Sefior me ministro en una convencion ahi
mismo en la iglesia. Recuerdo que yo estaba en mi sitio. A mi me gustaba mucho
alabar al Sefior. Yo lo alababa con todo mi corazon...cerrar mis 0jos...a mi no me
importaba nada ni nadie y empezaron a orar para recibir al Espiritu Santo y ahi el
Sefior no s€ no s¢ qué paso...Yo lo que recuerdo es haber cerrado mis ojos y senti
como una luz del cielo que se plantd acd y yo empecé a danzar, a hablar en
lenguas...Los hermanos se pusieron en la rueda, me rodearon y dejaron que yo me
llenara. Me llené del Sefior. Es otra experiencia hermosa...es que todo donde esta
involucrado el Sefior te marca, te marca. Pero fue eso fue lo mas hermoso que yo
senti en mi vida. Era como...como no sé, como sentir a Dios mismo dentro de uno.
jEs tan bonito eso! A mi eso...No me conformé con eso porque a partir de ahi todas
las noches empecé en mi cuarto a desear que el Sefior me llena y me toca hoy y el
Sefior me hacia danzar, yo lloraba, me gozaba, me danzaba en mi cuarto sola. Nadie
sabia cudndo cerraba mis puertas nada...nada. Y a veces trataba de no hacer
bulla...toda lo que la experiencia que yo vivia con el Sefior todo ahi en silencio
(Entrevista Rosa M., 4 de agosto de 2023, Barcelona).

La experiencia de Rosa subraya, de nuevo la relevancia de la accion colectiva. Durante una
convencion, los hermanos de la iglesia formaron una rueda a su alrededor para permitir que
ella recibiera al Espiritu Santo mientras celebran y validan su experiencia. Este gesto de
acompafiamiento comunitario no solamente legitima la manifestacion del Espiritu Santo, sino
que crea un espacio donde la persona puede entregarse a la experiencia sin sentir ningun tipo
de juicio. Rosa describe el recibimiento del Espiritu Santo como una experiencia
profundamente sensorial y corporal diciendo: “senti una luz del cielo que se planté aca”
mientras danzaba y hablaba en lenguas, llegando a “sentir a Dios mismo dentro de uno”. Dentro
de la comunidad pentecostal, este fendmeno se conoce como ‘“‘ser ministrado” porque es el
momento en el que Dios realiza en la persona la obra que corresponde, liberando el don de su
Espiritu. Las expresiones fisicas y emocionales como las que describe Rosa (la danza, la
glosolalia, el gozo desbordado) no solo hacen visible esa conexion con Dios, sino que legitiman
la experiencia ante el grupo.

Sin embargo, el recibimiento del Espiritu Santo no queda confinado al ambito colectivo.
Rosa cuenta que, tras aquella convencion, continu6 cada noche en la intimidad de su cuarto:
danzaba, lloraba y se gozaba en silencio en su habitacion. Asi, el don de hablar en lenguas se

convierte en un habito privado y cotidiano, donde la presencia de Dios se busca y celebra de

153



manera intima. De este modo, la manifestacion del Espiritu Santo trasciende el ritual colectivo
para convertirse en un motor constante de comunicacioén y crecimiento espiritual en la vida
diaria.

Respecto a la trascendencia del don del Espiritu Santo en la vida de los creyentes, el
testimonio de Lorena que veremos a continuacion ilustra como su recibimiento no solamente
alivié una crisis de fe, sino que transform¢ radicalmente su relacion con Dios y consigo misma.
Antes de recibir este don, Lorena se encontraba atravesando un periodo de intensa angustia
porque interpretaba el no haber recibido al Espiritu Santo como una prueba de que Dios la
habia abandonado, lo que la sumi6 en dudas y ansiedad. Sin embargo, después de varios
episodios personales que describe mas adelante y un anhelo por este don, el momento en el que
finalmente recibe al Espiritu Santo desencadena cambios emocionales y psicolégicos que le

devolvieron la esperanza y la fe en el poder de Dios.

Hubo un tiempo después en el que yo queria recibir el Espiritu Santo. Como ta
sabes, uno se bautiza, pero uno recibe el Espiritu Santo de Dios hablando en otras
lenguas [...] Y Lau, te cuento que se me vino un pensamiento, s€ me vino un
pensamiento de: es que ti no hablas en lenguas porque Dios no esta contigo y como
que le hice caso a ese pensamiento. Fue un pensamiento de Dios no estd contigo,
por eso tu no hablas en lenguas. Yo empecé a pensar, /sera verdad? Bueno, en la
Biblia hay un versiculo que dice: pide tal, pero lo que pidas, pide sin dudar porque
el que duda es como la onda del mar que se echa de un lado a otro. Y yo dejé entrar
la duda. En el momento que yo empecé¢ a dudar si de verdad Dios estaba conmigo
0 no, yo cai en un pozo, Lau. Fue de las experiencias més duras que yo he vivido
en mi vida. Empecé con eso de Dios no estd conmigo y tal, llegué a casa ese dia 'y
yo: Dios no estd conmigo...Me empezaron a dar como ataques de ansiedad cuando
ya creia que eso ya habia pasado. Te puedo decir Lau, que fue por haber dejado,
fue como si le hubiera abierto yo la puerta de mi cabeza al enemigo. Y Lau, yo
senti que perdi el control de mi cabeza; mi cabeza pensaba sola. Empecé a pensar
un montén de cosas... yo leia la Biblia y se me venian pensamientos de blasfemia,
cosas en contra de Dios y entre mas me pasaba eso yo peor me ponia porque era
como yo, /por qué pienso todo esto? Fue duro, fue muy duro, fueron tres meses
desde que me paso6 eso. Yo no comia Lau porque se me cerrd el apetito, la comida
no me pasaba, el estdmago cerrado, a mi me podia poner el manjar mas rico del
mundo delante y a mi no me apetecia. En tres meses me adelgacé como seis kilos,
me empecé a quedar en los huesos y yo parecia un zombi, la gente me hablaba y
yo era asi, con la mirada perdida, porque yo senti que Dios se habia alejado de mi,
le crei al enemigo y lo senti, lo vi lejos y crei que Dios me habia abandonado, y
creia que era por todas las cosas que se me venian a la mente, se me venian cosas
horrorosas, /ti te imaginas? y no me lo podia quitar. Llegué al punto de pensar en
Dios, necesito separar mi cabeza de mi, ;cémo hago? ;Como hago para separar mi
pensamiento de mi? Porque no lo podia controlar, y yo ahora te cuento estas cosas
con toda libertad, pero en ese momento yo no me atrevia a decirselo ni a mi mama,
porque /qué va a pensar la gente mas que estas loco? La gente va a pensar que se
te ha corrido una teja y supe que estaba al borde de la depresion el dia que me

154



acosté en el sofa y habia un sol radiante, hermoso, un dia caluroso, bonito, azul,
brillante, [...] total que vi ese dia tan bonito y pensé, ;qué hago con mi vida? si
Dios me abandond, se alejo de mi, ;qué sentido tiene la vida? No quiero estudiar,
(para qué estudio? Para conseguir un buen trabajo. ;Para qué trabajo? ;Para qué
voy a trabajar? ;Para conseguir dinero? No quiero dinero, ;para qué dinero? Para
comprarme..., no quiero nada, no quiero ropa, no quiero comida, no quiero salidas,
no quiero nada, no he aprendido el sentido absolutamente de nada, y cuando yo me
vi asi era porque creia que Dios se habia alejado de mi. Siempre le decia a mi
mama: mami yo quiero ir a Colombia, y ella me decia, no Lorena, no hay dinero,
no hay dinero. Un dia me arrodill¢ y le dije: yo quiero ir a Colombia Sefior. Ve
Laura, y yo hice esa oracion con tanta fe que yo me levanté, y a los dias mi mama
me dijo: Lorena, yo no sé como vamos a hacer, pero usted este afio tiene que ir a
Colombia. Asi. Y yo supe que Dios me habia escuchado, pero como me pas6 todo
esto, yo ya dije: no mama4, yo no voy para ningun lado porque si el diablo aqui me
quiere matar, alld me mata seguro. Mi mama me dijo: Lorena, usted tiene que ir
porque ya le dije a mamé que usted va. Bueno, y un dia hice una oracién con tanta
fe y dije: Sefior yo no quiero estar mas asi, ya no puedo, yo tengo miedo. Ahora
tengo que ir a Colombia, yo no s€¢ qué va a pasar alla, y yo senti, Laura, como si
Dios estuviera tan cerca de mi que yo sentia que algo me acariciaba la cara. Era
como una sensacion, como si hubiera una presencia, algo que como que ti lo
sientes, que te roza. Yo senti tanto a Dios ese dia que yo me levanté y no volvi a
ser la misma. Me preparé las maletas y yo estaba contenta porque iba para
Colombia. Vi a mi abuela después de 13 afios y yo feliz, lloré como una magdalena
todo el rato hasta que no pude mas. Cuando llegué a la casa, mi abuela que no va a
la iglesia pentecostal, pero los habia llamado porque sabia que yo iba a la iglesia,
y que me gustaba, asi que me recibieron en la casa de mi abuela con una serenata
e imaginate que otro dia llegué y le dije a mi abuela: vamos a la iglesia y era
domingo y te cuento que fue entrar a esa iglesia, cerrar mis ojos y empecé a hablar
en lenguas como nunca lo habia hecho y jni siquiera me habia esforzado, ni lo habia
pedido! Fue solamente entrar, cerrar mis ojos y empezar a hablar; jempecé a hablar
en lenguas! Y no paré, no paré. No lo podia controlar, y yo sentia que era Dios
diciéndome: ya termind, ya todo eso termind. A partir de ahora todo va a ser
diferente. Y te cuento Laura, que ese viaje fueron tres meses, fueron los mejores
tres meses de mi vida, Dios me guardo6 de tantos peligros, todo se iba dando como
si Dios lo estuviera poniendo todo en su lugar... (Entrevista Lorena S., 8 de agosto
de 2023, Barcelona).

El viaje a Colombia se convirtié en el escenario de renovacion interior que Lorena anhelaba.
Después de orar con fe en Barcelona y despedirse de su familia, Lorena llegd a casa de su
abuela en Rionegro, quien, aunque no era pentecostal la recibié con una serenata del grupo
musical de la iglesia del pueblo. Seguido a esto, Lorena visita la iglesia y recibe al Espiritu
Santo de manera espontanea sin un esfuerzo consciente y durante los tres meses que siguieron,
Lorena sinti6 que Dios la guardaba de peligros mientras disponia cada detalle de su vida como
“si lo estuviera poniendo todo el su lugar”. Este caimulo de experiencias y el haber podido

finalmente recibir al Espiritu Santo y hablado en lenguas, confirm6 para Lorena que Dios nunca

155



la habia abandonado y sell6 un renacimiento espiritual marcado por una entrega mas profunda
a Dios y la confirmacion de su fe en él.

Lorena continua su relato comentando sobre los efectos positivos, especialmente en
cuanto a su autoestima y la manera de verse a ella misma, después de haber recibido al Espiritu

Santo.

Desde esa vez que yo hablé en lenguas, Lauri, a mi se me quitd el miedo de mirarme
en los espejos y en las fotos, y empecé a mirarme de otra forma y ya no me veia
como me veia antes: ya no me veia tan fea. Es que es algo tan extrafio...son cosas
que uno no puede explicar, pero ti sabes lo que es que, de un dia para otro, después
de haber tenido tal trauma, tal problema de autoestima, yo tomandome fotos y me
veia hasta bonita, me veia bien. Me miraba en los espejos, me arreglaba, me
agradaba. Yo nunca podia verme en un video, o sea, jincreible! Pero después de un
tiempo me vine a dar cuenta de esa relacion de...claro, de recibir al Espiritu Santo
y es que es literal: es que Dios se mete en tu vida y te quita todo tipo de basura para
que no te vayas de su lado. Entonces yo llegué ya de alld [de Colombia] para acé
[Barcelona] y yo era otra. Llegué¢ aqui con una energia, con un potencial, con unas
ganas de comerme el mundo y muy contenta (Entrevista Lorena S., 8 de agosto de
2023, Barcelona).

Como vemos, Lorena vivido una transformacién interna que se manifestd6 como una
reconciliacion con su imagen corporal y un aumento de energia, confianza y optimismo frente
a la vida. Lorena hace hincapi¢ en la dimension integral de las experiencias religiosas que
ocurren dentro del pentecostalismo, en donde el poder del Espiritu Santo fuera de actuar
solamente dentro de una esfera espiritual permea todas las areas de la vida donde la persona
necesita que actie. Lorena se refiere a este hecho de recibir el don como un acto de limpieza
diciendo que “Dios quit6 la basura” para permitir que su conexiéon con Dios se mantuviera y
que ella no se siguiera alejando de ¢l por causa de su falta de autoestima, que era percibido
como una atadura. Asi como vimos en el testimonio de Rosa donde a pesar de que su familia
no estaba de acuerdo con su fe cristiana, Dios logra manifestar su presencia en su vida; en el
caso de Lorena pasa igual. Pese a las dificultades, Dios se hace presente en su vida limpiando
aquellas cosas que le impiden apreciarse a si misma con amor y asi se deja llevar por el Espiritu
Santo cotidianamente.

La manifestacion del Espiritu Santo a través de la glosolalia emerge como un evento
profundamente transformador y multidimensional dentro del pentecostalismo. No solo
representa un ritual de paso espiritual, sino también una experiencia que redefine las relaciones
de las personas con Dios, consigo mismas y con la comunidad. La evidencia de este don,

mediante el acto de hablar en lenguas, funciona como una “sefial tangible” de la conexion

156



directa con Dios, consolidando tanto la relacién con Dios, como la pertenencia a la iglesia y al
plan que Dios tiene preparado para cada persona.

Dentro de la iglesia, sin embargo, hay opiniones encontradas respecto a la importancia
de hablar en lenguas como sinénimo de recibir al Espiritu Santo. Hay quienes consideran que
no es necesario hablar en lenguas para “demostrar” que se tiene al Espiritu Santo como tener
el amor de Dios en el corazon o tener los frutos del Espiritu Santo. Andrés, un joven exmiembro
de la iglesia pentecostal en Colombia y Espafia —ahora pastor en otra iglesia pentecostal en el

occidente de Colombia—, me explicaba su postura respecto a este tema.

Yo no me caso con la idea de hablar en lenguas. Ese tema cuando yo lo hablo con
los pentecostales...los pentecostales piensan que, si ti no hablas en lenguas, ti no
tienes al Espiritu Santo. j Yo no pienso asi! Yo pienso que el hablar en lenguas es
una muestra de que estds recibiendo poder del Espiritu Santo, pero el Espiritu Santo
no esta condicionado a hablar en lenguas. Es mas, la biblia habla en primera de
Corintios, capitulo 13, dice Pablo hablando de la preeminencia del amor, creo que
es el titulo, dice: si yo hablara lenguas humanas, lenguas angelicales, si yo
profetizara y yo hiciera esto o lo otro y no tengo amor, nada soy. Vengo a ser como
un metal que resuena o cimbalo que retifie. Pero como tal no tengo amor dentro y
cuando ti escudrifias, el amor no es un elemento fuera de Dios. Amor es Dios
mismo. Entonces, Pablo esta diciendo: si no tienes a Dios no eres nada (Entrevista
Andrés B., 27 de marzo de 2023, Barcelona).

Para Andrés hablar en lenguas no es necesariamente recibir al Espiritu Santo. El identifica dos
matices que son interesantes para la discusion. Por un lado, dice que considera que hablar en
lenguas es una muestra de recibir el poder del Espiritu Santo; y, por otro lado, que este no esta
condicionado a hablar en lenguas. De hecho, podriamos preguntarnos aqui: si segin la
explicacion que nos da Andrés no es necesario hablar en lenguas para demostrar que se tiene
al Espiritu Santo, ;por qué dentro de la iglesia si es una preocupacion no hacerlo? Andrés
considera que lo importante es recibir los frutos del Espiritu Santo, que, segun su explicacion,

no tiene nada que ver con hablar en lenguas.

(De qué sirve que hable en lenguas, que llore, que brinque, que salte, que arme una
algarabia si no tengo el fruto del Espiritu Santo? Que lo habla Dios en Galatas,
capitulo 1, versiculo 5 del 16 en adelante, exactamente en el 22 que habla del fruto
del Espiritu. Habla de gozo, paz, paciencia, fe y comienza a mencionar varias...son
como nueve caracteristicas®?. Y, ;por qué se le dice frutos? Porque es el resultado
de ta tener el Espiritu Santo. Entonces, si hay personas que no tienen ninguna de
esas caracteristicas, pero hablan en lenguas, pues si, jqué bonito! Lloran y

62 “Mas el fruto del Espiritu es amor, gozo, paz, paciencia, benignidad, bondad, fe, mansedumbre, templanza”
(Reina Valera, Galatas 5, 22:23).

157



saltan...pero eso a mi ya no me mueve ni me convence (Entrevista Andrés B., 27
de marzo de 2023, Barcelona).

La critica de Andrés se centra en que las manifestaciones externas del Espiritu Santo, aunque
pueden ser impactantes, no son suficientes si no estan acompanadas de los frutos del Espiritu
Santo que ¢l describe en esta cita. Podriamos interpretar que hay una jerarquia dentro del
pentecostalismo en la cual estas practicas, aunque sean legitimadas dentro del contexto
comunitario e institucional, no son tan importantes como si lo es el llevar una vida transformada
por los frutos del Espiritu Santo. Esto daria més “autenticidad” a tener el poder del Espiritu
Santo que el hecho de hablar en lenguas frente a otras personas, desde la vision de Andrés. De
hecho, hay algunos pastores que consideran que cuando las personas performan este tipo de
actos, —dependiendo de la manera como lo hagan— ya sea hablar en lenguas o desmayarse, esto
ya no se considera como recibir al Espiritu Santo o como algo enviado por parte de Dios®.

El énfasis que Andrés hace en los frutos del Espiritu como “prueba” de tener el Espiritu
Santo dentro de si apuntan a una dimension ética de la fe puesto que no bastaria con vivir estas
experiencias espirituales, sino que los cristianos deben mostrar como estas experiencias se
traducen en virtudes practicas y visibles ante los demas. Su argumento iria mas a que existen
ciertos excesos o malas interpretaciones dentro de la iglesia pentecostal, donde un hecho
bastante sagrado como es el recibir al Espiritu Santo se vuelve un espectaculo y desplaza el
foco de lo “esencial”, que seria el cambio interior y la puesta en practica de los valores
cristianos —los frutos del Espiritu Santo—.

En los testimonios que hemos visto hasta aqui, se observa una dindmica constante entre
el esfuerzo personal por “prepararse” para recibir al Espiritu Santo y el cardcter “imprevisible”
de su manifestacion. Por un lado, los relatos de Yuli, Brian, Rosa y Lorena nos hablan de la
necesidad de “disponer el corazon” y de “abrirse al poder de Dios” como condiciones
fundamentales para que el Espiritu Santo se manifieste en ellos. Por otro, el caracter
“inesperado” y muchas veces “indescriptible” del acto de hablar en lenguas nos muestra que,
para los cristianos, este evento en su relato trasciende cualquier preparacion humana y “estd

completamente” en manos de la voluntad divina®. Esta tension que se crea entre la agencia

63 Algunas personas dicen que identifican cuando alguien estd fingiendo que habla en lenguas porque “suena
falso” o porque repite los mismos sonidos una y otra vez. De hecho, al ser esta una practica que, en teoria, se da
de manera involuntaria porque es Dios mismo quien “decide” cuando se manifiesta en las personas, por ello, no
deberia ser una practica que la persona decide hacer, sino “que le ocurre sorpresivamente”.

6 Esta es la explicacién que las personas dan cuando hablan de este tipo de actos, pero a pesar de que sea para
ellos una cuestion “inexplicable”, el proceso de aprendizaje por el que las personas pasan a partir del momento

158



personal y la “soberania” de Dios configura la experiencia y le da sentido al acto de recibir al
Espiritu Santo como una practica religiosa profundamente experiencial y emocional.

El contexto comunitario también desempefia un papel esencial en estas vivencias. Los
espacios colectivos, como convenciones, campafias espirituales, cultos, o simplemente el hecho
de sentirse comodo en un contexto, como en el caso de Yuli o Lorena, crean un ambiente
propicio para que el Espiritu Santo se manifieste. La interaccion con otros miembros, como los
gestos de apoyo de amigos o la formacion de una rueda de oracion, resalta como la comunidad
valida y potencia estas experiencias individuales. Este entorno colectivo no solo refuerza el
significado del evento, sino que también actia como un marco simbolico que legitima al
individuo dentro de la iglesia. Sin embargo, también se revelan las tensiones y jerarquias
implicitas en esta dindmica: aquellos que no han recibido el don pueden experimentar ansiedad,
frustracion o sentimientos de insuficiencia frente a las expectativas grupales.

Los testimonios aqui vistos destacan la corporeidad del encuentro con Dios al recibir
su espiritu. Las sensaciones de “llenura”, “elevacion” o el “control divino” sobre el cuerpo
refuerzan la idea de que el Espiritu Santo no solo transforma a nivel espiritual, sino también a
nivel corporal o emocional generando un canal de expresion de lo sagrado (de tener el espiritu
de Dios dentro). Este éxtasis corporal, que incluye danzas, llantos, sollozos, gritos y glosolalia,
consolida la experiencia de recibir al Espiritu Santo como algo visceral y profundamente
personal, a la vez que visible y verificable dentro de la comunidad.

Finalmente, el recibimiento del Espiritu Santo tiene implicaciones que van mas all del
momento del éxtasis inicial. Como se observa en el relato de Rosa y Lorena, esta experiencia
trasciende el momento colectivo y se convierte en una practica continua de devocion, entrega
y renovacion personal en espacios privados. Rosa, por ejemplo, busca extender esta conexion
divina en la soledad de su cuarto, mientras que Lorena describe como esta experiencia
reconfigurd su autoestima y su forma de relacionarse consigo misma. Ambas muestran que este
hecho impacta tanto el &mbito espiritual como el emocional, cotidiano e incluso psicologico.
Por otro lado, esto también refuerza la naturaleza dual de esta vivencia: es a la vez un momento
extraordinario que parte de una disciplina que se construye cotidianamente y que nutre la fe y
la conexion con Dios. En conjunto, estos testimonios evidencian como dentro del

pentecostalismo se construye un héabitus religioso que entrelaza las practicas religiosas a nivel

que empiezan a ir a la iglesia, permite que las personas estén mas propensas a hablar en lenguas porque es algo
que empiezan a buscar y que en el proceso se empiezan a sentir mas motivados de encontrar porque ven a otros y
porque entienden la importancia de vivir este proceso como cristiano.

159



individual y lo colectivo, emocional y doctrinal que ofrece un marco para enfrentar las

incertidumbres y los desafios de la vida cotidiana.

4. Elllamado de Dios

Hasta ahora hemos explorado las diversos significados que los miembros de la iglesia atribuyen
a Dios, sus experiencias sobre el bautismo en agua y sobre el bautismo en fuego. En este
apartado, nos adentraremos en las narrativas de los pastores de las iglesias pentecostales en
Chile y Barcelona para comprender el “llamado de Dios”. Un acontecimiento recurrente y
fundamental en la trayectoria de vida de los hombres cristianos que aspiran al ministerio
pastoral. Aunque algunos hombres cristianos puedan ser llamados a convertirse en pastores,
“ser pastor debe trabajarse con diligencia, y existen varios caminos de progresion, no muy
distintos de los de las carreras no religiosas” (Fesenmyer, 2018: 756). Por lo tanto, ser pastor
exige manifestar y construir una experiencia interior de disposicion, sacrificio, transformacion
y obediencia, ademas de cumplir con los requisitos institucionales de formacion, ordenacion,
predicacion, etc.

El “llamado” se dirige a hombres que poseen una “cualidad de personalidad singular,
por la cual se les considera diferentes del resto de las personas, como si estuvieran dotados
de poderes sobrenaturales, sobrehumanos o, al menos, excepcionales” (Weber 1968; Kirsch
2014; Lauterbach 2017; citados en Fesenmyer 2018: 756). Dios escoge a una persona por sus
valores morales y éticos, por su comportamiento ejemplar, por su gran capacidad de ayuda,
servicio y humildad y por sus habilidades propias. Dios elige a quienes ya estan preparados
para asumir este ministerio, aunque la formacion o el aprendizaje no termine en el momento
que la persona es elegida para el servicio. Sin embargo, en la organizacion interna de algunas
iglesias pentecostales es usual que se rechace la formacion teoldgica porque se piensa que “el
pastorado es un don de Espiritu Santo, un llamamiento personal” (Canton, 1998: 113).

El “llamado de Dios” se articula con un conjunto de disposiciones que el creyente ya
habria interiorizado, lo que permite que esta persona sea “idonea” —en el momento de ser
elegida— para ejercer la funcion pastoral. En su analisis de la interseccion entre migracion y
religion, Leslie Fesenmyer sostiene que, a través de sus “carreras espirituales”, los pastores
migrantes transforman el llamado en un medio de movilidad social (Fesenmyer 2018). De
manera similar, en las conversion careers descritas por Gooren (2010), los pastores alcanzan

un estatus socialmente reconocido en sus comunidades, fundamentado no solo en la experiencia

160



del llamado, sino en el testimonio concreto de sus vidas. En este apartado, nos aproximaremos
a las vivencias del “llamado de Dios” de varios pastores para mostrar como se experimenta y
configura este fendmeno en cada caso. Ese acercamiento nos permitird también entender coémo
estos hombres “navegan los desafios e inconsistencias de sus experiencias vividas mientras
construyen y reconstruyen su vida como ‘hombres nuevos’, reposiciondndose como pastores”
—lideres de una institucion religiosa guiados por la accion de Dios hacia el servicio—
(Fesenmyer 2018).

(En qué consiste el llamado de Dios y como se manifiesta en quienes hoy sirven como
pastores de la iglesia? En esencia, para servir en el ministerio pastoral de la iglesia, los pastores
necesitan de un ““llamado” a servir a Dios, que puede ocurrir a través de una vision o un suefo,
por medio de Dios habldndoles o enviando una sefial” (Fesenmyer 2018: 756). El llamado se
configura asi como una experiencia profundamente personal que se puede dar en la juventud o
en la adultez, tras haber explorado caminos seculares o durante viajes o en el marco de
convenciones de la iglesia. Sin embargo, el llamado debe ser corroborado a través de un
reconocimiento institucional, por parte de las autoridades superiores de la iglesia, asi como de
la comunidad de la que haga parte. Por lo tanto, aunque el llamado venga de Dios necesita ser
“certificado” tanto por la comunidad de creyentes de la iglesia como por el consistorio de
ancianos y miembros de la iglesia en posiciones superiores de poder.

A continuacidn, presentaré cuatro relatos representativos que ilustran las distintas
modalidades de este llamado —la reconocida tanto por Dios como por la institucion—y cémo
culmina en la designacion formal como pastores. Estas historias suelen ser rememoradas en
cultos o convenciones como testimonios del poder de Dios: pruebas de que Dios los condujo
hasta ese puesto para el bien de la comunidad. De este modo, el testimonio del propio pastor
sobre su llamado no solo legitima su autoridad, sino que también refuerza la confianza de la
iglesia en la sede que €l pastorea. Ademas, la efectividad de los pastores como modelos a seguir
descansa, en parte, en su capacidad de empatizar, por medio de sus experiencias, con los
feligreses (Fesenmyer, 2018).

En primer lugar, el llamado de Dios puede presentarse en hombres que han decidido
llevar una vida secular, como es el caso de Oscar P., quien era —hasta el momento que realicé
trabajo de campo en Chile—, pastor en Lebu, la region del Bio Bio en Chile y que se convierte
a los 17 afios al cristianismo en la iglesia de Algarrobo (region de Valparaiso). Durante toda su
nifiez y juventud dice haber asistido a la iglesia, que por esa época estaba recién naciendo en

su casa. Oscar vivia con su madre en la parte trasera de la casa de sus tios quienes afos atras

161



habian acogido al primer pastor de la Iglesia Evangélica Apostdlica del Nombre de Jests en
Chile para que iniciara la mision en Algarrobo y de ahi, se extendiera por todo Chile.

Oscar servia en sus tiempos libres en la iglesia y acompafiaba a su tio que evangelizaba
por los barrios de la ciudad. Cuando termino el liceo, decidi6 trasladarse a Santiago para iniciar
sus estudios de ingenieria mecanica. Al terminar su carrera, encuentra un trabajo en una
empresa, conoce a su actual esposa y empieza a hacer su vida en el &mbito secular. En su relato,
Oscar revela como sinti6 el llamado de parte de Dios y que, a pesar de hacer caso omiso de
este por algin tiempo, Dios encontré la manera de manifestarse en su vida hasta que,

finalmente, le presta atencion.

Yo iba al trabajo...trabajaba en Goodyear. Yo hacia la manutencion mecénica, la
parte electronica de las maquinas y trabajando con las maquinas me venia ese
fuego. Yo decia: ;por qué estoy aqui? Y me daba ganas de llorar. Me tocaba Dios
en ese momento y ahi en el bafo yo me postraba delante de Dios. Luego volvia y
de nuevo. Todos los dias lo mismo hasta que un dia le comenté al pastor lo que me
estaba pasando. Le decia que todos los dias era mas intenso y le decia que ya no
podia seguir trabajando acé [en la empresa] porque sentia como un fuego tremendo,
una llama dentro de mi ser. Entonces, el Sefior lo usé a ¢él [al pastor] y me dijo:
‘claro, el Sefor te estd llamando’ y a mi también me estaba confirmando (Entrevista
Pastor Oscar P., 29 de abril de 2022, Valparaiso).

Oscar dice haber sentido de manera repetitiva el llamado en forma de fuego o llama que, al
inicio, no entendia, pero luego pudo interpretar como el llamado de Dios cuando se dirigi6 al
pastor de su iglesia y este le explica lo que le estaba ocurriendo. La sensacion de haber sido
“tocado” por Dios era tan intensa que le impedia desempefiar su trabajo en paz y, por lo tanto,
este fuego lo persigue convirtiéndose en simbolo de un deseo mas grande de servir, o de
cumplir con un propdsito mayor que traspasaba su vida secular y al que ¢l consideraba
necesario responder.

El rol del pastor que interpreta el llamado, como parte del propdsito de Dios, también es
importante ya que da sentido a lo que Oscar dice haber estado sintiendo en ese momento. Los
pastores entrevistados afirman haber recibido el llamado, pero no haberlo confirmado hasta
que una figura de autoridad de la iglesia (sea el pastor de la sede de la iglesia a la que
pertenezcan, un pastor que tenga un rango mas alto y lleve més afios en la institucién o un
pastor misionero) les corrobora que, efectivamente, “han sido llamados por Dios”. Todos
coinciden en que esta confirmacion —que hace el pastor interpretando la experiencia como un
llamado— no solamente depende de haberlo sentido sino también del desempeio del cristiano

dentro de la iglesia. Esto porque la iglesia requiere que un futuro pastor sea una persona

162



ejemplar: que tenga valores cristianos, que de un buen testimonio con sus acciones y con sus
experiencias de vida y que su comunidad reconozca como buen cristiano. Ademas, porque de
esta manera, se impide que “cualquier hombre” pueda decir que sinti6 el llamado, y llegar al
ministerio pastoral sin tener ningun tipo de “soporte” individual, social o divino. Por ello,
aunque el llamado de Dios comience con una sensacion como la que nos describe el pastor
Oscar, es un camino que se ha construido durante la toda la vida de los cristianos dentro de la
iglesia.

Continuando con el relato de Oscar, una vez llamado por Dios, comienza la promocién

dentro de su iglesia para convertirse en pastor®.

Esa fue la manera en la que en ese tiempo el pastor Jorge Rivera que era el pastor
de La Pintana me sac6 a la obra. El misionero nacional era el pastor Fernando
Murillo. El pastor de La Pintana conversé con el pastor misionero, nos entrevistd
a mi esposa y a mi, nos hicieron unas pruebas...como unos formularios que hay
que llenarlos y asi fue el proceso. Lo aprobaron en la Junta Administrativa del
Ecuador y nos dijeron: ya, ustedes estan en condiciones para que puedan salir a la
obra como obreros o como aspirantes a la obra. Asi salimos al principio como
aspirantes a la obra. Entonces, nuestro lugar de obra fue Ancud, Chiloé. All4 fue
nuestra primera obra. Alld no habia ninguna iglesia. Estaba el pastor David
Changoluisa y ¢l iba para all4 y realizaba cultos cada quince dias. Contactaba a
algunas personas, pero no habia ninguna iglesia en si. Entonces, a nosotros nos
mandaron alld a nuestra primera obra en 2017. Me acuerdo de que nos posesionaron
el 1 de junio de 2017 en Ancud. Ahi parti6 la obra del Sefior. Ahi estuvimos
sirviéndole tres afios. Gracias al Sefior vimos la mano de Dios, vimos como nos iba
respaldando, fue moldeando nuestra vida ministerial porque era diferente ya salir a
la vida ministerial que a la obra porque ya le dedica uno el tiempo completo a la
obra de Dios. Entonces, ahi uno aprendi6 a ver la realidad y el llamamiento. Ahi
confirm6 uno el llamamiento de Dios, que esto es una vocacion de parte de Dios;
que uno tiene que amar a las almas, servirles, respetarlas, considerarlas a pesar de
lo que sea. Que si uno tiene que dar la mejilla uno la da. Uno esta en el ministerio
para servir. Después de los tres afios nos cambiaron para Lebu y aqui en Lebu
llevamos casi un afio y siete meses en la region del Bio Bio. Es una comuna donde
hay mucho pescador, hay mucho yate, barcos que van a la pesca...(Entrevista
Pastor Oscar P., 29 de abril de 2022, Valparaiso).

El llamado de Dios tiene, por un lado, un caracter mas intimo y sagrado donde se establece una
conexion entre Dios y la persona, y, por otro lado, un caracter institucional donde la estructura
de la iglesia moviliza sus recursos para hacer cumplir este llamado a través de la promocion y
nombramiento del pastor en una obra. La experiencia de Oscar y su esposa ilustra como este

llamado se confirma a través un proceso estandarizado de promocién que involucra la guia de

%5 El pastor que confirma el llamado se convierte, en algunos casos, en “patrocinador” del futuro pastor.

163



otro lider religioso, entrevistas y evaluaciones, lo que refuerza la idea de que ser pastor es tanto
una vocacién como una responsabilidad institucional. A través de sus experiencias, Oscar
describe como la vocacion —y el llamado— no consiste Unicamente en predicar sino en
demostrar un amor sincero hacia las almas, una entrega total al servicio hacia los demas y un
compromiso inquebrantable que incluye sacrificios personales como los que tuvo que hacer

(dejar la vida secular: su trabajo, la ciudad donde vivia y sus conexiones no cristianas).

Los compaiieros [de trabajo] me decian que era una locura. Se acercaban y me
decian jcomo vas a hacer eso? Incluso me llegd una oferta de trabajo muy tentadora
en ese tiempo. En esa época tenia compaieros que tenia que me habian propuesto
para una empresa a la que yo habia postulado anteriormente, pero justo para esa
fecha que me habian confirmado que iba a salir a la obra, solamente tenia que decir
si y yo salia. [...] Me salié una oferta que yo habia estado buscando que era en
Nestlé, e iba a quedar como jefe del drea de la parte electronica, automatizacion...
como jefe de planta y me iban a pasar oficina, todos los implementos y yo iba a
tener tremendo sueldo. Y en ese momento yo di la prioridad més fuerte al llamado.
Convers¢ con mi esposa y dijimos: si esto es de Dios, esto va a seguir, vamos a
seguir con la misma intensidad, vamos a sentir esto mismo que estamos sintiendo
y claro, fue asi; y decidimos seguir a Dios a tiempo completo. Fue una decision que
no tomamos asi a la ligera sino conscientes de que, si Dios no va con nosotros,
(para qué vamos a ir? Seria ldgico si no sintiera nada o fuera solo un capricho o
una ilusion. No hubiera tomado una decision tan dréstica porque uno se pone a
pensar friamente y uno dice: oye, pero si tengo asegurado el futuro, una proyeccion
de vida..., pero no, en ese momento fue de parte de Dios todo y hasta el dia de hoy
estoy contento de estar sirviendo a Dios a tiempo completo. Fue la mejor decision
(Entrevista Pastor Oscar P., 29 de abril de 2022, Valparaiso).

Frente a oportunidades materiales muy atractivas, la firmeza en la conviccion de Oscar y su
voluntad de sacrificio se mantuvieron como respuesta al llamado de Dios. La oferta de trabajo
en una empresa multinacional, un puesto prestigioso y beneficios econdmicos importantes
representan lo que en el mundo secular podria considerarse el “éxito asegurado”, lo que era
igual a un futuro estable para él y su familia, ademés de una proyeccion profesional que
seguramente seguiria en aumento. Oscar, sin embargo, opta por priorizar su llamado a la obra
de Dios, lo que subraya la intensidad de su vocacion y el discernimiento que realiza para
entregarse totalmente ante la “mision divina” que le fue encomendada, a pesar de la presion de
sus conocidos y del mundo secular. Las reflexiones que Oscar realiza tras el llamado evidencian
el conflicto interno que sinti6 al enfrentar esta decision que inevitablemente cambiaria su vida
y la de su familia en favor de un propdsito mayor. Al decir “si Dios no va con nosotros, ;para
qué vamos a ir?”, Oscar revela la confianza que tiene en que su mision de vida solo tendra

sentido si Dios esté presente. Por ello, el llamado de Dios es sucedido por la aceptacion de este

164



como acto de fe que se reconoce como “la mejor decision” y que se justifica con el gozo que
le ha producido el haber elegido dedicar su vida a Dios “a tiempo completo”.

Con el caso de Oscar el llamado se manifest6 a través de un fuego o llama que sintié en
su corazon. Sin embargo, el llamado de Dios puede darse una sola vez como el que acabamos
de ver o repetirse de diversas formas y en distintos momentos de la vida de la como comentaba
el pastor David C., ecuatoriano, pastor en Paine (regién metropolitana de Santiago), quien llegd
a Chile buscando recuperarse economicamente de un mal negocio en su pais natal. David arriba
pocos meses después de que la iglesia se hubiera establecido en este pais en los afios 90. Dios
lo llama de varias formas y por muchos afios desde Ecuador a lo que ¢l hace caso omiso. Ante
su falta de atencion, dice David, Dios ‘decide’ ponerlo a prueba y quitarle todo lo que tenia

para ponerlo a su servicio.

Cuando por primera vez empecé a sentir cosas extranas, por decirlo asi...al servir
a la gente decia: jcodmo quisiera dejar mi trabajo para servir a la gente, a la
comunidad! Entonces, el pastor vino y me dijo: usted tiene un llamado. Y yo le
dije: ;qué es eso? Y ¢l me explicd lo que era eso para el servicio al ministerio.
Nosotros lo rechazamos por tres ocasiones. jPor qué lo rechazamos? Porque no
queriamos dejar nuestras comodidades; no queriamos dejar la empresa que
teniamos, el negocio que teniamos. /Y qué hizo Dios? Nos quit6 todo, todo. Nos
quedamos con una deuda de 14 000 ddlares. Esa necesidad econdmica estando en
la cuspide de nuestro negocio a punto de quiebra nos hizo cambiar de rumbo.
Queriamos ir a otro pais para cambiar de horizonte porque ya en Ecuador se nos
puso dificil la cosa para nosotros, para mi esposa y mi persona que nosotros. Muy
dentro de nuestro corazén sabiamos por qué nos pasé eso de un momento a otro,
sabiamos que era porque habiamos negado el llamamiento de Dios (Entrevista
Pastor David C., 22 de abril de 2022, Paine (Regién Metropolitana de Santiago)).

El pastor David anota que empezo a “sentir cosas extrafias” que no comprendia bien hasta que
su pastor le dijo que tenia un “llamado”. No obstante, el llamado que el pastor de su iglesia le
confirma fue rechazado por su apego a las “comodidades” y la estabilidad econdmica que su
empresa le brindaba a ¢l y a su familia. Segtn su interpretacion, Dios lo llama de nuevo dos
veces mas y ante su falta de atencion “le quita todo”, pierde sus bienes materiales y entra en
una crisis financiera, lo que lo lleva a cambiar de rumbo. Con este fragmento podriamos ver
que la creencia de que Dios tiene un proposito especifico para las personas y que ¢l puede
cambiar las circunstancias drasticamente para reencaminar a la persona hacia el camino “que
le corresponde”, incluso si implica pasar por un proceso doloroso, como fue el caso del pastor

David o incluso para el pastor Oscar. Bajo esta interpretacion, las dificultades y obstaculos que

165



vive un cristiano en su vida son mensajes, llamados de atencion o lecciones de fe que reorientan

a las personas para dejar atras el mundo y aceptar el camino de servicio que Dios ha marcado.

Llegamos a Chile y aqui pasaron otros asuntos...pero aun seguiamos con esa
misma vocacion, con ese mismo llamamiento, con esa pasion por el evangelio. jNo
podia estar tranquilo! Habia algo que no me dejaba en paz...Por donde quiera que
yo iba hablaba de Dios. Yo no queria entender, pero estando aqui...lo mismo.
Entonces, en vez de viajar a Europa [que era a donde queria ir inicialmente] doblé
mis rodillas ante Dios y dije: Dios, haz conmigo lo que ti quieras. Buscamos la
iglesia cuando llegamos a Chile, empezamos a asistir a los cultos, nos preguntaron
todos nuestros antecedentes. Nos preguntaron quiénes éramos. [El pastor] Empez6
a visitarnos. Aqui en Chile aun no queriamos servir, pero a los cuatro afios de estar
en Chile sirviendo en la iglesia como servidor local, como presidente de jovenes,
como didcono de la iglesia...a los cuatro afios de asistir a la iglesia, Dios nos llam6
[...]. Fue la soberania de Dios en mi porque senti una pasion dentro de mi. Es como
un musico: que siente la musica, se le mueven los brazos, los pies y quiere tocar la
guitarra todo el tiempo. Yo tenia una pasion por las almas, una pasion por compartir
las buenas nuevas de Jesus; ese fue mi llamamiento. Senti un fuego que ardia dentro
de mi corazon por servir, por el amor al projimo (Entrevista Pastor David C., 22 de
abril de 2022, Paine (Region Metropolitana de Santiago)).

El llamado de Dios puede persistir e intensificarse cuando las personas se resisten o lo
posponen, como vemos en esta historia del pastor David. Aunque €l tenia otros planes en su
mente, mantenia esta “pasion por el evangelio” y ganas de servir a los demas, que identifica
como un “fuego” y que decia manifestar con su impulso constante por hablar de Dios a las
personas, incluso al no estar desempefiando un rol ministerial de manera formal. Lo que esta
historia nos deja ver es que ademads de que el llamado sea algo tan intenso y profundo, mas que
cualquier proyecto personal en el mundo secular, este no ocurre una sola vez, sino que puede
presentarse en otros momentos de la vida de las personas hasta que las personas lo obedezcan,
tal como vemos con las historias de los pastores hasta este punto.

Un aspecto interesante de la historia del pastor David es la importancia de la participacion
institucional en la decision final de aceptar el llamado. El proceso de integracion en Chile junto
con la participacion misma del pastor y su familia dentro de la iglesia adquiriendo diversos
roles de liderazgo fueron aspectos importantes que permitieron el desarrollo de su vocacion,
probablemente sin pensarlo. Ahora bien, para Dario E., pastor ecuatoriano de 30 afios, que
servia en la iglesia de Curinalahue en Chile, después de dos milagros que dice haber recibido,
empieza a sentir que Dios lo llama para algo mas grande. En nuestra conversacion dice haber
sentido mucho miedo de no poder salir adelante dentro de la tarea que Dios le habia

encomendado; se sentia limitado al no tener la preparacion adecuada y pocos conocimientos

166



para desarrollar el trabajo de Dios. Sin embargo, en una convencién de la iglesia sintidé que
Dios lo llam6 de manera mas directa lo que le permitio6 reafirmar la promesa que le habia hecho

a Dios cuando salvo su vida y la de su padre.

Yo senti que Dios me llamo¢ ahi, senti su presencia dentro de mi, como un fuego o
algo asi...y yo pasé en ese momento a orar al Sefior y otra vez a reafirmar ese
llamado que habia sentido en un principio y a reafirmar esa promesa que le habia
hecho al Sefior cuando me devolvid la vida y antes cuando hizo lo de mi papa. Le
dije con mi corazon dispuesto: Sefior aqui te estoy sirviendo, pero si tengo que ser
mas util en el extranjero, yo lo puedo hacer y estoy dispuesto. Entonces fue asi
como lo dije en esa oracion y me concentré en la obra que estaba haciendo en
Ecuador...Y después no me enviaron a mi al extranjero, sino que me cambiaron de
obra hacia la sierra en Cajabamba, un pueblo kichwa y después a Palora donde
habia un templo de dos plantas y més de cien creyentes. jEra impresionante! Ahi
si después de esos sitios me llamaron...me llamé un obispo de la Honorable Junta
Administrativa y me preguntaron si nos gustaria acudir a una entrevista para un
posible llamado a campo extranjero. Eso fue hace nada, el aio pasado...asi que yo
estoy recién llegado a Chile, llegamos en febrero y asi fue. Finalmente acepté el
llamado, me despojé de mis miedos e inseguridades por obra de Dios y aqui
estamos continuando la obra y cumpliendo la promesa (Entrevista Pastor Dario E.,
21 de abril de 2022, Valparaiso).

En esta cita vemos reflejada la profunda disposicion del pastor Dario de responder al llamado
de Dios, incluso cuando el camino no fue el que ¢l inicialmente imaginoé de salir a trabajar en
la obra extranjera. Ademas, observamos el camino que tienen que realizar desde su primera
obra en el pais de origen donde antes de poder salir a servir en una mision extranjera, los
pastores deben trabajar en obras nacionales — que, en el caso de Dario, fueron dos en Ecuador—
antes de haber sido llamado por la Honorable Junta Administrativa para servir en el exterior.
Aqui, como en los dos casos anteriores, el llamado se describe como un “fuego” como los otros
pastores lo describen y esto lo impulsa a abrirse ante nuevas posibilidades de servicio. El
llamado, no siempre se cumple en los tiempos previstos o en los lugares esperados, sino que
puede tomar diversas rutas. Aqui también se resalta la importancia de la confianza y obediencia
al plan de Dios, incluso cuando este implica alejarse de lo conocido y enfrentar miedos o
incertidumbre en la busqueda del camino. Por otro lado, en la historia de Dario vemos un
proceso de crecimiento y preparacion espiritual que le permite “confirmar” el llamado de Dios
y su vocacion a medida que va concretando cada paso dentro de la institucion y a nivel
espiritual.

Como hemos visto con las historias anteriores, los pastores pueden tener ciertos deseos,

planes o trayectorias que Dios cambiard, ajustard o transformara hasta que sea el momento

167



adecuado para servir. Evidentemente, a nivel institucional la escogencia de un servidor para el
ministerio dependerd de sus afios de trabajo, del buen testimonio que pueda dar, de sus
conocimientos biblicos y teoldgicos; y de los resultados que haya tenido en las otras misiones
que se le hayan encomendado a nivel nacional. Ahora, nos acercaremos a la historia del pastor
Daniel G., ecuatoriano de 40 afios y pastor misionero de la iglesia en Chile. Cuando lo conoci
en el primer semestre de 2022 llevaba un afio y medio de servicio como misionero en Chile,
después de haber estado sirviendo por muchos afos en las Islas Galapagos (Ecuador). Es el
unico pastor de la iglesia en Chile que fue designado para ser pastor cuando tenia solamente 20
afios al ser hijo de uno de los primeros pastores que establecio la iglesia en Ecuador cuando
¢ésta se separod de la colombiana.

La particularidad de la historia de Daniel es que €1, a diferencia de lo que se encuentra en
varios relatos de otros pastores, es que ¢l no sintio el “llamado” ni en su nifiez o juventud, sino
que para que este “llamado” pudiera desarrollarse, tuvo que pasar por un proceso de aceptacion
y rendicion a la vida que le “correspondia”, o como €l lo explica: Dios tuvo que tratar con ¢l.
Durante sus afios de juventud, dice Daniel, nunca quiso ser pastor porque recordaba la vida de
su padre y como “a veces el pastor no es muy querido ni bien remunerado; [a mi padre] le fue
bien, pero no tenia un gran sueldo que le fuera suficiente para la manutencion de siete hijos y
su esposa” (Entrevista Pastor Daniel G., 2022, Chile). Por esta razon, Daniel no tenia en sus
planes convertirse en pastor y porque, como vimos con los pastores anteriores, ser pastor
implica dejar una vida secular — abandonar sus estudios, trabajo, pertenencias — para dedicar

su vida a la obra de Dios.

Quien traté conmigo realmente fue Dios porque yo a veces digo jyo qué hago aqui
de pastor si yo no queria tener nada que ver con eso! A mi papa le pasaron tantas
experiencias fuertes que nosotros no queriamos seguir con eso, asi que por €so yo
no y no queria ser pastor, pero como le digo, Dios comenz0 a tratar conmigo y no
s¢ como ahora soy pastor. Es verdad que uno toma una decision, no es que a uno
le laven el cerebro, sino que uno termino siendo esto, lo que hoy es. Y hoy le doy
gracias a Dios. Quizas uno no queria, pero Dios si tenia planes...Empecé a sentir
esto de empezar a ganar almas, predicar, servirle al sefior, darle mi vida a Dios. El
pastor me decia “ti estds joven, ti puedes darle tu vida a Dios. Esta es tu
oportunidad, Daniel. Sirvele a Dios”. Escuché el consejo del pastor y ahi soy lo que
soy hoy en dia, gracias a ¢l (Entrevista Pastor Misionero Daniel G., 9 de mayo de
2022, Valparaiso).

En este relato, Dios comienza a tratar con Daniel para el servicio a pesar de que ¢l no se sentia
inclinado a aceptarlo. Inicialmente el pastor Daniel se resiste a este llamado porque recuerda

la experiencia dificil de su padre siendo pastor en los inicios de la iglesia en Ecuador, aunque

168



finalmente termina aceptando el llamado de su pastor obedeciendo a su consejo. Este
testimonio es valioso porque vemos que el llamado de Dios es un proceso que puede construirse
y que no estd exento de dudas. Para Daniel, su llamado no fue un mandato inmediato, sino un
proceso que evoluciond a lo largo del tiempo y que implicd sacrificios —como dejar sus
estudios, su casa, su region y superar diversas pruebas como soportar el frio de la sierra,
levantar una iglesia y predicar para tres personas o no poder dormir por un largo tiempo—.

En ese sentido, su llamado fue —al menos en un inicio— obedecido mas por el compromiso
que le debia a la iglesia y a su padre que por el “llamado de Dios”, como nos lo presentan otros
pastores. En este caso, hubo otros aspectos que determinaron que su proceso se haya dado de
esta manera y que tienen que ver, como vimos, con el establecimiento de la iglesia pentecostal
en Ecuador y el hecho de que, por la tradicion familiar, Daniel se viera mas “obligado” a servir
como pastor sin estar preparado. El pastor Daniel continta relatando lo que implicé aceptar el

ministerio pastoral en su juventud, tanto a nivel institucional como a nivel personal.

A uno lo llevan y le toman un examen biblico a ver cdmo estd en conocimientos.
Yo fui al examen y no es que yo me las supiera todas (risas) ...yo era un
principiante por ahi, pero, sin embargo, respondi todo y de ahi me dijeron que
estaba aprobado. Me dijeron: vaya que en cierto momento se le contactard y se le
asignard a donde tiene que irse usted. Y bueno, como a los 20 dias me dijeron a
donde me tenia que ir asi que sali de mi casa y llegué al lugar donde habia un grupo
de unos cinco hermanos. jEran poquitos! [...] jAsi fue el proceso de la noche a la
mafiana! ...Eso me dur6é como dos afios o tres afios hasta que me adapté al nuevo
rol de lo que no era 'y luego ya...bueno, me toc6 con ayuda del Sefior. Me enviaron
a 9 horas y yo toda la vida he sido de la costa del Ecuador. Entonces, a un costefio
que lo envien para una parte de la sierra, para mi fue duro... jEsa fue una
experiencia...mejor dicho, que ganas no me faltaron de regresarme a mi casa! Tuve
todas las ganas de regresarme a mi casa, pero alli fue que yo le dije al sefior: bueno,
si yo realmente tengo el llamado, usted tiene que responderme porque si no yo me
VOy a mi casa porque en mi casa yo no iba a sufrir. ;Cuando yo iba a sufrir de frio?
iNunca en mi vida! Vivir en la sierra fue algo muy duro en el inicio. Eramos apenas
tres o cuatro hermanos. No éramos mas. Yo no pude dormir mucho por el frio hasta
adaptarme...si quiera unos cuatro o cinco meses no pude dormir, pero bueno, son
experiencias que a uno le toco vivir, pero bueno, las pasé. Realmente no sé como
pasé todo eso, pero las pasé con ayuda de Dios (Entrevista Pastor Misionero Daniel
G., 9 de mayo de 2022, Valparaiso).

Las “carreras espirituales” pueden brindar a los pastores reconocimiento y oportunidades de
crecimiento personal, sin embargo, también incluyen pruebas de fe que les pueden causar
cuestionamientos sobre su llamado y un quiebre en su estatus (Fesenmyer, 2018: 759). En este

sentido, el llamado de Dios es un proceso dinamico que desafia las trayectorias vitales de los

169



pastores y que requiere mucha fe, paciencia y sacrificio para poder afrontarlo liberandose de
las expectativas o preferencias personales. Para Daniel, la aceptacion de su llamado implicéd
una prueba de fe y proceso de adaptacion que no le resultd sencillo, como el hecho de
trasladarse a un lugar ajeno, con un clima distinto y con una comunidad religiosa poco
conformada. Esta prueba le implico un sacrificio bastante grande que pudo sobrellevar “con
ayuda de Dios”. En el didlogo interno que ¢l mantenia durante estos momentos dificiles, vemos
que las dudas e incomodidades iniciales cobran sentido después como parte de una experiencia
de crecimiento personal que, a pesar de las dudas, se mantiene en firme con el compromiso de
servicio y la confianza en que Dios lo acompanard siempre. En otras palabras, estas
experiencias sirvieron para renovar su fe en Dios (Fesenmyer, 2018). El llamado de Dios no es
un proceso estatico ni pasa de la misma forma para todos.

Daniel contintia con su relato hablando sobre el “segundo llamado™ que recibié mas tarde
en Chile cuando fue a cubrir un evento con un compaiero suyo en el afio 2017. Para ese
entonces, el pastor Daniel ya habia pasado por diferentes sedes dentro de la iglesia en Ecuador
en Durén (8 afios), Guayaquil (3 afios) y Galapagos (4 afios); también se desempeiaba como
presidente nacional de jovenes de la iglesia en Ecuador, y como representante de las misiones
internacionales. Fue con este ultimo cargo que viajé a Peru, Venezuela, Uruguay, Brasil y
finalmente a Chile. Durante estos viajes, el llamado de Dios hacia parte de sus preocupaciones
y €l “esperaba que Dios ahi... como yo he escuchado de algunos misioneros, que si, que Dios
es el que llama. ..y bueno, yo decia: ;serd Dios? ;Coémo serd eso? Bueno, unos decian que Dios
les habia hablado, otros que...bueno, que Dios les habia hablado de diferentes maneras. Y yo
decia: bueno, asi ha de ser...” (Entrevista Pastor Daniel G., 2022). Durante este viaje a Chile,

describe haber sentido el llamado de Dios, respondiendo a sus expectativas.

Cuando yo llegué a Chile, llegué con otro compaiiero, mi esposa y ¢l también con
su esposa. Llegamos a cubrir un evento aqui en Chile. Eso fue hace cinco o seis
afios atrds. Senti eso [el llamado]...pero yo decia Chile no porque... ;cémo le digo?
No se me pasd ni por la cabeza. [...] Ya me habia olvidado del tema y ya estaba
por terminar el periodo de ser presidente, estaba arrodillado orando y siento que
alguien me metié la mano en el pecho. [...] Yo arrodillado orando...y digo ;qué
pasa? [...] cuando yo senti que me movieron el corazén y se me vinieron unas
palabras a mis oidos: “es aqui en Chile que te necesito”. Yo hasta me rei y pensé
que eran cosas que estaba escuchando mal... “Aqui en Chile te necesito” ...y yo
dije: jah bueno! Pero no le presté atencion, no le comenté a nadie ni a mis
compaifieros, ni nada. Yo me quedé¢ callado y pensé que eran cosas que yo mismo
estaba ideandome en mi cabeza porque, como le dije, yo nunca habia pensado en
Chile (Entrevista Pastor Misionero Daniel G., 9 de mayo de 2022, Valparaiso).

170



Daniel relata haber sentido el llamado de Dios mientras oraba, donde Dios le dijo al oido “es
aqui en Chile que te necesito”. Sin embargo, Daniel aun se muestra incrédulo y escéptico frente
a esta situacion, por su resistencia a aceptarlo al ir en contra de sus propios planes y deseos. En
el caso de Daniel, sin embargo, el llamado que esperaba no era para convertirse en pastor —
porque ya lo era—, sino para confirmar que, efectivamente, ese era su lugar. Asi mismo, Daniel
esperaba que Dios le confirmara en qué lugar debia servir ahora y como ir a Chile “nunca le
habia pasado por su cabeza” fue mas dificil de asimilar. Sus dudas respondian al hecho de no
considerar a Chile como un destino misionero. Por ello, decide no prestarle atencion a este
llamado y no lo comenta con nadie. Sin embargo, esta experiencia que habia tenido, que él
identifica como un llamado toma sentido unos anos después, cuando viaja a Chile de nuevo “y

se da cuenta de que no estaba equivocado” —con lo que habia sentido antes—.

Paso el tiempo, y tuvieron que pasar cuatro afios porque después de eso mandaron
a otro misionero y yo pensé que después me iban a mandar para Chile, pero nada,
no me mandaron. Entonces dije: no, no ha sido para mi. Ha sido algo que senti nada
mas, pero realmente pasaron cinco afios y a los cinco afios me llaman y yo ya me
habia olvidado de eso [...] Ahi me acordé de que yo senti algo y vea jahi me di
cuenta de que no estaba equivocado! Entonces, aqui fue donde me acordé de la
experiencia. Entonces, no fue nadie mas, fue Dios que me dijo “aqui te necesito”.
Y aqui estamos en Chile con mi familia (Entrevista Pastor Misionero Daniel G., 9
de mayo de 2022, Valparaiso).

La espera prolongada en la que pasan cinco afios hasta que finalmente recibe la mision en Chile,
ilustra como el tiempo y las circunstancias pueden jugar un papel importante en la asimilacion
del llamado de Dios o en darle este sentido a las experiencias que le habian ocurrido en pro del
servicio a Dios. El llamado del pastor Daniel es un llamado particular en donde pareciera que
su llamado se fue construyendo a lo largo de su trayectoria ministerial dentro de la iglesia que
¢l resignifica en su adultez diciendo que, al final, respondi6é a un proposito que Dios habia
puesto en su corazoén a pesar de que no se sentia preparado para recibirlo. Las dudas e
incertidumbre hicieron parte de la vida del pastor Daniel hasta que se confirma en Chile que
habia sido llamado lo que nos muestra que “los pastores sostienen que estas pruebas han
reforzado su creencia de que “el tiempo de Dios” es el mejor” (Fesenmyer, 2018: 759) y que,
ademas, este no siempre coincide con las expectativas humanas.

Ahora bien, en el caso del pastor Samuel B., que hoy en dia es el lider de la iglesia de

Barcelona, su “llamado” se mezcla con la necesidad de encontrar un lugar donde pudiera

171



mejorar sus condiciones de vida y las de su familia. El pastor Samuel naci6 en la zona rural del
municipio de Cartago en el Valle del Cauca (Colombia). Esta region se dedica al cultivo de
café y de cana de azucar al que Samuel se dedic6 durante su juventud siguiendo el camino de
su padre que trabajo operando maquinaria agricola en los grandes campos de cafia. Samuel
recuerda este trabajo como algo bastante duro que no contribuyé a que dejara de pasar
dificultades econdmicas. A medida que fue asumiendo mas responsabilidades —se caso, tuvo
dos hijas— y al ver que no avanzaba como deseaba, decide buscar oportunidades fuera de
Colombia y decide viajar a Espafia —a Barcelona—, donde ya se encontraba un hermano suyo
que habia migrado previamente, para poder brindarle a su familia una mejor situacion

econdémica.

Tenia un hermano aqui [en Barcelona] que ¢l se vino antes y le estaba yendo bien
y es ¢l que me dice “hombre, Samuel, ;por qué no te vienes y te organizas aca?”.
Ademas, una de las cosas que me motivo mas es que ¢l me dijo “yo aqui he venido
y tengo mas oportunidad de servirle a Dios y todo esto” y pues eso a mi como que
me enciende mas la llama por el servicio a Dios y decido venirme con esa vision.
De hecho, cuando yo estoy en el aeropuerto, en el aeropuerto de El Dorado [en
Bogota]...yo recuerdo que para ese tiempo se me habia perdido la cartera con todos
mis documentos: la cédula; se me perdid la licencia de conducir y todo eso.
Entonces, yo lo que tenia era como los resguardos, ;no? Tenia papeles
provisionales mientras me llegaban los originales, pero en eso se gesta la venida
para acd. Para esa época ya se requeria el visado. Entonces, cuando me presento en
migracion en Bogotd, una de las cosas que me dice el agente de migracion es: pero
vas a viajar a Espafa y todos estos papeles estan recientes...Tienes duplicados.
Pero yo tenia un documento donde me justificaba porque tenia la denuncia de
pérdida de documentos. No obstante, me pedian un documento mas. Yo dije, bueno
yo no tengo ese documento, no sabia que lo necesitaba y me dijo “bueno, con esto
no puedes viajar”’. Y ya, nada, el avion...estaba justo de tiempo...Me dijo que tenia
que traer ese documento y yo dije: a ver, ;voy a ir hasta Cartago desde Bogota a
traer un documento y el avion sale en media hora? Entonces, me dijo: espérate un
momento. Se fue y llam6é como a alguien que podia resolver o tener alguna
capacidad de reaccion y buscar una solucion. Vino, mir6 el documento y dijo “es
que claro, tiene los documentos recién sacados, duplicados... Es imposible, sin ese
documento que te estamos pidiendo es muy dificil”. Resulta que mi padre antes de
yo salir de Cartago me regal6 una biblia Thomson, una biblia de estudio. Una biblia
grande. Me dijo “llévate esta biblia en la mano” y yo me la traje en la mano y tenia
la biblia puesta en el mostrador alli. Me preguntaron “;qué es esto?”. Yo respondi,
“esto es la biblia”. Me dice: “;qué vas a hacer en Espafia?”. Y yo dije “bueno, pues
mi propoésito primero es predicar a Jesucristo. Yo soy cristiano, soy evangélico y
me encanta predicar”. Me dijo “hombre, pues si esa es la intencion, vete pa’ Espafia
y predica la palabra”. Una persona que no era de la misma fe mia que no creia en
la palabra me dice “y ora por mi si te acuerdas”. Y estd hecho. Entonces, uno ve
coémo Dios le va abriendo a uno...es decir, yo estaba ya mentalizado en que hasta
ahi habia llegado y bueno, Dios obré de aquella manera y después de que este
hombre me dice eso yo ya digo, bueno, ya si pasé aca...si Dios me abre esa puerta,

172



me la abrird también en Barcelona...Y ese fue como mi llamado para venir aqui.
Si mi hermano no me hubiera insistido, si no hubiera podido pasar de all4, era que
no era de Dios estar aqui construyendo esta iglesia, pero no, Dios quitd todos los
obstaculos...y la biblia que mi papa me habia dado...Dios movi6 todo para que yo
pudiera estar aqui hoy. Quiza no me habl¢ al oido, pero asi fue mi llamado y aqui
continuamos firmes (Entrevista Pastor Samuel M., 25 de abril de 2023, Barcelona).

En el testimonio del pastor Samuel, Dios no obra de la misma forma que en los anteriores
testimonios. Para Samuel, la insistencia de su hermano, el hecho de que el agente migratorio
lo haya dejado pasar cuando supo que vendria a predicar porque tenia la biblia en la mano y el
hecho de estar en Barcelona son pruebas de como Dios abrid puertas para que cumpliera su
destino y que sirvieron como confirmaciones de estar en el “rumbo correcto” en su camino al
servicio a Dios. No fue necesariamente un susurro al oido o un toque, como ¢l mismo lo dice,
pero si una serie de coincidencias que lo trajeron a Espafia para que hoy en dia pueda servir a
Dios desde su ministerio pastoral.

El llamado de Dios en las trayectorias vitales de los pastores demuestra cémo la
vocacion al servicio es un proceso que involucra tanto experiencias personales e intimas con
Dios como una validacién y acompafiamiento de la iglesia a nivel institucional. A través de las
narrativas de Oscar, David, Darfo, Daniel y Samuel observamos que el llamado se manifiesta
por medio de formas tan variadas como un fuego en el corazon, un cambio de circunstancias
en los planes de vida o una sensacion corporal durante la oracion. A pesar de las diferencias,
cada relato comparte un elemento comun y es que el llamado desafia las aspiraciones y planes
personales, ademas de la estabilidad secular de cada una de las personas, requiriendo sacrificios
significativos con un alto grado de entrega y obediencia.

El llamado de Dios al servicio no se concibe solamente como una sensacién o un
impulso personal; dentro de la estructura de la iglesia, este debe ser confirmado mediante un
proceso institucional que involucra un examen de los conocimientos sobre doctrina y de su
vida personal, ademas de los valores que como cristiano los otros puedan reconocer en los
aspirantes a pastores. Por lo tanto, la aprobacion de la comunidad, la preparacion teoldgica y
la validacion de figuras de autoridad aseguran que la vocacion sea auténtica y esté alineada con
los valores cristianos y las necesidades de la congregacion. Esta doble dimension del llamado
—personal e institucional— fortalece la legitimidad del rol de pastor, lo que hace que el servicio
ministerial sea tanto una vocacion divina como una responsabilidad ante la comunidad a la que

pertenece.

173



Por otro lado, el llamado de Dios no es un momento perfecto ni esperado y mucho
menos planificado. Este puede ser un camino largo, marcado por pruebas, adaptaciones,
confirmaciones, negativas y dudas e incluso pérdida de la fe o incredulidad, que pueden ocurrir
a lo largo de la vida de los pastores. Cada uno de ellos tuvo que superar inseguridades,
resistencias y hacer sacrificios para responder y aceptar el llamado, lo que demuestra que, asi
como la conversion, implica una transformacion profunda que se desarrolla en cada paso del
camino.

No podemos olvidar dentro de todo esto, que las experiencias de “llamado” que los
pastores relatan son también parte de una construccion narrativa que se crea para justificar su
‘estatus’ dentro de la institucion puesto que han sido elegidos y llamados por Dios, situandolos
en una situacion especial dentro de su comunidad. Este hecho los sitiia en una posicion de poder
y autoridad que deben mantener a través de su narrativa que resalta este llamado, su
comportamiento ejemplar y buen testimonio, que confirma y justifica el por qué ocupan este
lugar. Hay que decir también que, con estos relatos, los pastores no intentaban improvisar nada
puesto que estos relatos han sido ya repetidos en numerosas ocasiones lo que hace que el
discurso se vaya asentando, y presentando de manera tan coherente —porque ha sido tan
trabajado— que se justifica a si mismo, es decir, no es discutido o cuestionado. El hecho de que
con sus testimonios se muestre la manera en la que han sido llamados por Dios, los posiciona
como parte de este grupo “de los que fueron llamados por Dios” —hecho que no le ocurre a
cualquier persona— y por ende es algo especial y unico dentro de su comunidad.

Asi mismo, este hecho los ubica como ‘otra calidad de migrantes’ ya que se encuentran
en otro pais obedeciendo el “plan de Dios” que redirigio sus trayectorias vitales para tal fin; es
decir, no son migrantes ‘indocumentados’ que llegaron a un nuevo pais buscando nuevas
oportunidades sino elegidos de Dios para llevar su palabra a todos los rincones del mundo. En
estos casos, el proceso migratorio que se efecttia es parte del plan de Dios y como tal, el hecho
de que ellos se encuentren sirviendo en el extranjero, es visto como un ‘milagro’ (Maskens,

2012).

174



CAPITULO VII - APRENDIZAJE DE DISPOSICIONES Y FORMAS CORPORALES

1. Aprendizaje de técnicas corporales por mimesis

Llegué a las 18.20 al culto de jovenes que se realiza los sabados en la sede de la iglesia.
Cuando llegué entré y saludé a varias personas. Alli me demoré un rato porque todos venian
a estrechar mi mano mientras me decian “Dios te bendiga”. Algunos agregaban el “hermana”
a la frase: “Dios te bendiga, hermana”. Apenas abri la puerta de la sala grande donde se
hacen los cultos, habia una chica que estaba recibiendo a las personas. Después supe que se
llamaba Catalina. Ella me saludo muy emotivamente y me pregunto si era la primera vez que
venia a la iglesia. Yo dije que no. Me dijo: —ven y siéntate conmigo aqui— mientras me llevaba
a la segunda fila frente al pastor y a la comision de jovenes. Me dejo alli y se fue a seguir
dando la bienvenida a las personas que llegaban a la puerta. Yo me acomodé en mi lugar
porque ya estaba por empezar el culto. La iglesia estaba bastante concurrida, pero no tanto
como el domingo pasado en la escuela dominical. Habia algunas parejas, muchas mas mujeres
que hombres, algunas iban con sus amigas, madres, abuelitas, tias o primas. La reunion de
este dia fue presidida por mujeres jovenes de aproximadamente treinta anos o un poco menos.
Todas llevaban vestidos largos y de color pastel, ninguna con un vestido oscuro. Iban muy
bien peinadas, con el cabello suelto, ninguna tenia el cabello pintado ni maquillaje. Usaban
tacones altos. Los hombres igual estaban vestidos con trajes de paiio, corbata, bien peinados
vy perfumados y otros, menos elegantes, pero igual procuraban estar muy bien vestidos y
arreglados. Cuando veia para atras me sentia mal vestida y desarreglada ya que, junto a todas
estas mujeres y hombres, yo con mis pantalones no pasaba desapercibida, ademds estaba en
la primera fila. Desde ahi, sin embargo, podia mirar hacia atrds de vez en cuando y me
sorprendia que la mayoria de las personas tuvieran una biblia en la mano o en la silla donde
se sentaban. Durante las alabanzas un hombre paso adelante a cantar sosteniendo la biblia en
lo alto con su mano izquierda mientras tenia sus ojos cerrados y su mano derecha en el pecho
como si sostuviera su corazon. Mientras veia hacia atras desde aquel lugar privilegiado, todos
tenian sus ojos cerrados y algunos sollozaban, incluso los chicos del coro mantenian sus ojos
cerrados con gran emocionalidad como si se comunicaran con Dios mentalmente, como si se
perdieran en si mismos, pero con Dios. Era una atmosfera de tranquilidad, que a medida que
avanzaba la alabanza, se tornaba un poco mas ruidosa. Habia gente llorando, muchos pasaron
adelante, se arrodillaron mientras el pastor y otros hombres ponian sus manos sobre sus
cabezas mientras murmuraban palabras que era imposible descifrar... (Notas de campo,
Barcelona, Febrero de 2023).

Las comunidades pentecostales son conocidas por diferentes practicas que involucran su
cuerpo y que son expresadas a través de diversas técnicas corporales. Desde saber acomodar
las manos para orar, arrodillarse para hablar con Dios, subir los brazos para afirmar la conexion
con ¢l, murmurar, hablar en lenguas, cerrar los 0jos, bajar la cabeza, cantar, entre muchas otras.
Estas comunidades son reconocidas por otras como bastante emocionales o muy expresivas e
incluso pasionales. Siguiendo a Marcel Mauss (1936) y su idea de “técnicas corporales”,
podemos analizar estos movimientos o gestos no como simples actos espontaneos, sino como

gestos que se aprenden y transmiten dentro de la comunidad pentecostal o la familia, a través

175




de la repeticion y la imitacion. La musica que acompana los cultos también permite que esta
emocionalidad se viva de manera mas profunda, en carne y hueso, y el hecho de que sean letras
faciles de seguir y repetitivas también hace que sea mas sencillo aprenderlas y poder vivir los
cultos con mas “naturalidad”, sabiendo el vocabulario necesario para entender el lenguaje de
Dios.

Las técnicas corporales no solamente favorecen la expresion de la fe individual, sino
que también favorecen la cohesion social dentro esta iglesia. Los diferentes gestos aprendidos
que se convierten parte del habitus particular de los cristianos como levantar las manos, orar a
Dios en voz alta con los ojos cerrados o participar de manera general en el éxtasis que genera
esta comunién con Dios permite la creacion de un sentido de pertenencia que une a las personas
en torno a su fe. El hecho de poder expresar de manera corporal con los gestos de alabanza,
con el canto o la oracion de manera individual y compartiendo el momento a través de los
cultos o reuniones de manera grupal, permite ir construyendo un sentido de pertenencia e
identidad cristiana que es fundamental para el aumento de la fe y para reforzar los lazos que se
construyen dentro de la iglesia. Aqui el cuerpo se convierte en el medio privilegiado para la
vivencia de lo sagrado, tal como apunta Csordas (1990, 1993).

La repeticion de estas practicas corporales, entendidas como movimientos necesarios
para conectar con Dios, también facilita la interiorizacion de una forma especifica de fe, ya que
cada postura expresa, con el cuerpo y el corazdn, una entrega a Dios que es caracteristica de
una institucion religiosa concreta. Por lo tanto, las disposiciones corporales observadas en las
iglesias pentecostales estudiadas difieren de las que se encuentran en otros cultos u otras
iglesias, por ejemplo. Asi, el andlisis de las posturas corporales en distintas iglesias puede
ofrecer indicios importantes sobre sus respectivas doctrinas®®. Dichas diferencias se insertan
en un sistema de distinciones (Bourdieu, 1979) que marcan una identidad cristiana especifica
de los miembros de esta comunidad y, por supuesto, definen su sentido de pertenencia
particular.

En estas instituciones, el cuerpo actia como “vehiculo” de espiritualidad. El cuerpo se
convierte en el medio principal de comunicacion con Dios, en una relacion de doble via. Las

personas expresan su fe, entrega y amor a Dios a través de técnicas corporales aprendidas,

% En su estudio etnografico en Guinea Bissau, Ramén Sarré (2008) observé coémo los balantas, animistas no
monoteistas que tradicionalmente se comunicaban con los espiritus en cuclillas, modificaban sus posturas al
convertirse al monoteismo. Al adoptar la adoracioén a Nhala, el dios, comenzaban a arrodillarse. Sarré noté una
clara influencia de los entornos religiosos vecinos: aquellos cercanos a misiones catolicas tendian a orar con
posturas catolicas, mientras que quienes convivian con musulmanes adoptaban posturas similares a las islamicas,
llegando algunos a "postrarse y hacer golpear la cabeza contra el suelo” (Sarrd, 2008: 283).

176



como alzar las manos con las palmas hacia el cielo, arrodillarse, cerrar los ojos, cantar, orar o
adorar. A su vez, experimentan la presencia de Dios mediante respuestas también corporales —
que también han sido aprendidas—: glosolalia, llanto, gritos o sollozos. Es a través de estas
practicas que atraviesan su corporalidad que logran sentirse profundamente conectados con
Dios, experimentando una mezcla intensa de gozo, éxtasis, calma y paz. El cuerpo entonces
deja de ser un receptor pasivo de la presencia de Dios, o una vasija vacia como le llaman los
mismos pentecostales, para convertirse en un lugar de experiencia concreta de lo sagrado

(Csordas, 1990).

Tlustracion 20. Momento de alabanza en el culto®’.

7 Momento de alabanza en la iglesia pentecostal de Barcelona. Una mujer eleva sus brazos a Dios mientras cierra
sus ojos. Las otras mujeres se encuentran en diversas posturas: aplaudiendo, con su cabeza agachada, con sus
manos en ofrenda a Dios. Fotografia de Johan Smith.

177



Tlustracion 21. Momento de oracion®.

Ilustracion 22. Imposicion de manos durante un culto®.

%8 Ensayo de una obra de teatro preparada por el grupo de jovenes de la iglesia pentecostal de Barcelona. Vemos
a todos los jovenes orando con sus ojos cerrados, algunos con sus manos en posicion de oracion, hacia el cielo,
con la cabeza agachada y otros orando en voz alta con mucha emocionalidad. Fotografia de Johan Smith.

% Miembro del comité de evangelismo pone su mano derecha sobre una joven de la iglesia que se encuentra
arrodillada llorando mientras ora a Dios durante el momento de oracion y peticiones antes del cierre del culto de
domingo. Fotografia de Johan Smith.

178



Las técnicas corporales que se practican a nivel individual o grupal no solamente son
aprendidas en el espacio de la iglesia. Seglin los testimonios recogidos y las observaciones de
campo realizadas, y también la idea de habitus de Bourdieu (1979), el contexto familiar
también es fundamental para el aprendizaje de estas formas. Asi me contaba el pastor Samuel,
lider de la sede Segunda de Barcelona, mientras recordaba su nifiez en un pequeio pueblo del
occidente colombiano donde la inica institucion presente era la iglesia pentecostal a la cual ¢l
asistia desde muy pequefio. El pastor Samuel reconoce que el haber nacido en una “cuna
cristiana” fue vital, asi como las ensefianzas de sus padres cristianos, especialmente de su

madre, para poder aprender desde temprana edad las formas de ser cristiano.

Naci en una cuna cristiana de padres evangélicos y bueno, siempre pienso que la
ensefianza de los padres es vital porque eso es lo que dice la Biblia: “instruye al
nifio en su camino y aun cuando fuere grande, no se apartara de ¢1”. Entonces, creo
que mis padres han hecho un gran trabajo, han sido ademas un gran ejemplo para
mi vida, porque gracias a Dios tuve una familia muy estable y ese crédito se lo doy
a Dios [...] siempre crecimos en ese ambiente de iglesia. Eso era algo sagrado. Por
ejemplo, los cultos siempre: no faltdbamos a los cultos. Cuando no habia culto en
los templos, mi madre nos hacia culto en la casa y todos los dias antes de acostarnos
nos hacia arrodillar a orar, no a rezar porque rezar es repetir, orar es hablar con
Dios...es como un didlogo sincero, no una repeticion, sino algo muy original.
Entonces, asi crecimos nosotros, nos ensefiaban a orar y a leer la Biblia desde
pequeiios (Entrevista Pastor Samuel M., 25 de abril de 2023, Barcelona).).

Estas ensefianzas se transmiten desde la infancia, especialmente entre quienes nacen en familias
ya convertidas y practicantes. No solo moldean las creencias religiosas de los nifios y de los
futuros adultos, sino que configuran un hébitus —en el sentido de Bourdieu— que orienta sus
formas de comportarse, interactuar y percibir el mundo desde un lente cristiano. A través de
esta socializacion religiosa temprana, las disposiciones corporales, afectivas y cognitivas se
interiorizan de manera duradera. Como sefalan Berger y Luckmann (1966), este proceso no
solo forma individuos religiosos, sino que contribuye a construir una realidad social
compartida, donde lo sagrado se presenta como “evidente”, “natural” y “legitimo” en la vida
cotidiana. Esto, siguiendo al pastor Samuel, es lo que permite que las personas no se aparten
de Dios porque fueron instruidas en su camino. Este habitus cristiano no es uniforme ni
estatico; se alimenta continuamente de las experiencias vividas, las relaciones cotidianas y los

entornos sociales en los que las personas participan. Asi, las disposiciones que lo conforman

adquieren matices particulares segun el contexto social, cultural y afectivo de cada creyente, y

179



se entrelazan con trayectorias biograficas especificas que dan forma a modos singulares de
vivir y encarnar su fe y su relacion con lo sagrado.

Las técnicas corporales que los cristianos aprenden no funcionan solamente como una
expresion de su creencia en Dios o de su fe, sino que también desempefian un papel
fundamental en la formacién y expresion de una identidad individual y colectiva. Daniel
Winchester (2008, 2012) ha trabajado a profundidad sobre cémo las identidades religiosas se
forman a través de practicas de autocontrol y rutinas corporales que van transformando el “yo”
del creyente. Asi mismo, Talal Asad en su estudio sobre el cristianismo medieval, muestra que
fueron las practicas encarnadas, mas que los discursos y las creencias, las que proveyeron la
condicion previa y el medio para la constitucion de la religiosidad cristiana (Asad, 1993: 76;
Shilling & Mellor, 2010: 214-215). De esta manera, cada tradicion religiosa se distingue y se
refuerza a partir de un conjunto particular de acciones y rutinas, configurando y reproduciendo
la identidad de sus miembros con rasgos propios separandolos de otras religiones o creencias.

A medida que uno se adentra en la vida de la iglesia y comprende como se desarrollan
estos procesos, se vuelve evidente que ser cristiano no es solo una creencia, sino una decision
que transforma el cuerpo, la mente, las emociones y las formas de estar en el mundo. Es un
aprendizaje progresivo, hecho de repeticiones, afectos y experiencias compartidas, que va
moldeando un nuevo estilo de vida. Brian, miembro de la iglesia en Barcelona, lo resumia con

claridad.

Al haber nacido en un hogar cristiano tuve el ejemplo de mis padres y mis padres
me inculcaron el ser cristiano. Entonces desde nifo lo aprendi: el orar, el
comunicarme con Dios, el leer la Biblia. Todo esto lo aprendi en casa y después
en la iglesia también. A través del pastor, a través de los hermanos veia el ejemplo
y poco a poco se volvié como una rutina, un habito. Después se volvido como mas
que un hébito, un estilo de vida. Es entonces lo que hablamos o lo que significamos
nosotros como vida cristiana. La vida cristiana es un estilo de vida. Mi vida
cristiana es un estilo de vida. Entonces todo surge y parte de ahi. Y pues en estos
26 anos pues ha sido como un legado que me han dejado mis padres y el tesoro mas
grande y preciado. Més que una herencia o que una casa, un coche, la herencia mas
grande que me han dejado ha sido el evangelio: el conocer a Dios y eso es lo que
trato siempre de conservar. (Entrevista Brian G., 25 de julio de 2023).

Las citas del pastor Samuel y de Brian muestran como la transmision de la fe no se limita a las
creencias, sino que incluye un conjunto de disposiciones corporales, afectivas y practicas que
se cultivan desde el entorno familiar. En este sentido, los padres actian como los primeros

“educadores religiosos”, ensenando a sus hijos modos concretos de vivir su fe. Estas practicas

180



—como la oracion, la lectura de la Biblia, el ayuno o la meditacion—, al ser repetidas
cotidianamente, como sefiala Brian, dejan de ser simples hébitos o rutinas para convertirse en
parte de un estilo de vida cristiano. La interiorizacion de estas practicas desde edades tempranas
permite la normalizacién de una forma especifica de creer y vivir, que se incorpora al sentido
de identidad de los creyentes. Siguiendo a Bourdieu, podriamos decir que se trata de una
incorporacion encarnada de disposiciones que, con el tiempo, configuran el hébitus cristiano
como una forma de habitar el mundo.

Csordas y Luhrmann (1990, 2010; en Robbins, 2010) han mostrado la manera en la que
el entrenamiento ritual del cuerpo es central para la produccion del hdbitus pentecostal y las
experiencias casi extaticas que lo informan profundamente. Este entrenamiento puede empezar
desde muy temprana edad como ocurrid en el caso de Samuel y Brian, pero también puede
pasar mas adelante durante la juventud o vida adulta como fue el caso del padre de Andrés,
cuyo padre conoci6 a la iglesia pentecostal siendo adulto a través de la evangelizacion que

recibi6 de un pastor que tocaba puertas llevando la palabra de Dios en su barrio.

Mi papa conoci6 al Sefior porque un pastor, que hoy en dia es muy amigo de la
familia, llego6 a la casa alld en Barranquilla, tocd la puerta y le explicéd a mi papa
que estaba una iglesia recién llegada al barrio, llamada IPUC. Y bueno,
comenzaron a evangelizarlo y €l comenz6 a asistir, como cualquier persona que
viene a asistir a una iglesia, y ¢l se fue enamorando, enamorando de las cosas de
la iglesia y de Dios, hasta que un dia ¢l dice que estd durmiendo y escucha una
voz, como en un suefo, que lo llenaba todo y le dijo: José Daniel, apresurate que
se te hace tarde para el bautismo. Mi papa se levanta temblando, llorando y se
arrodilla, y ¢l ahi no sé qué proceso de conversion vivid, vivio o sufrio, no lo sé,
pero ¢l se levanto de una al dia siguiente temprano y fue a hablar con el pastor para
que lo bautizara. El pastor le dice: bueno, vamos a hacer clases bautismales
primero. Dur6 por ahi alrededor de seis meses tomando clases bautismales y €l fue
el primero en entregarse, se bautizo y por el otro lado, mi mama dur6 como un afio
y algo, dos afios, no s€, yo estaba muy pequefio, tenia por ahi unos tres afos, y
luego desde ahi comencé ya en la iglesia, me llevaban a la iglesia, desde pequefio
comencé a enfocarme a la musica. Yo me acuerdo de que yo pasaba adelante a
cantar especiales’’, cantaba un coro por cada domingo y tenia por ahi como cuatro
o cinco afios. Me gustaba vestir como los pastores porque vestian elegante, bien
presentados; asi que mi papa me compr6 una corbata que tiene un ganchito y se
pega ahi y yo usaba unos zapatos que ya me quedaban pequefios, pero eran unos
zapatos clasicos y yo caminaba...no sé ni como hacia, pero bueno, por querer

70 Cantar un especial significa preparar una cancion para adorar a Dios. Esto puede hacerse de manera espontinea
0 a peticion del pastor de la iglesia y se hace en el pulpito en el momento que le sea permitido pasar a la persona
a hacerlo. Hay momentos donde se preparan especiales que pueden ser cuando son dias de Misiones y se ora
especificamente por alguna misioén en otro pais, por ejemplo, o en cultos especiales que no sean parte de los que
se celebran de manera regular. Esto, sin embargo, no es condicion para hacer especiales. Los especiales pueden
hacerse en cualquier momento.

181



verme como los hermanos de la iglesia hacia eso y alin me visto asi. (Entrevista
Andrés B., 27 de marzo de 2023, Barcelona).

La produccion del habitus cristiano no solo implica la interiorizacion de formas aprendidas,
sino también su exteriorizacion: gestos, palabras y practicas que expresan publicamente la fe.
En la vifeta anterior, Andrés relata como su padre inicia un proceso de conversion tras ser
evangelizado por un pastor de una iglesia recién llegada al barrio mediante la cual se busca
“ganar almas” y hacer crecer la comunidad por medio del trabajo pastoral y misionero,
experiencia que ¢l describe como un “enamoramiento de Dios”. Posteriormente, su padre tiene
un suefio en el que Dios le advierte que se esta haciendo tarde para el bautismo, lo que lo
impulsa a comenzar las clases bautismales. Su madre, por su parte, atraviesa un proceso
paralelo que culmina con el bautismo de ambos y la incorporacién de Andrés a esta nueva fe
familiar y la iglesia.

Este ejemplo muestra que la socializacion religiosa no se limita a la infancia, sino que
también puede ocurrir —y de hecho ocurre con frecuencia— en la adultez, a través de
experiencias personales intensas, vinculos afectivos, o eventos extraordinarios como suefos,
enfermedades o crisis. En estos casos, la decision de ser cristiano implica no solo la adopcion
de nuevas creencias, sino el reaprendizaje de practicas corporales, emocionales y discursivas
que permiten al sujeto reconfigurar su identidad en clave cristiana. Asi, el habitus religioso
puede formarse también en etapas mas tardias de la vida, activando un proceso de
incorporacion y reorientacion del cuerpo, de afectos y de la conducta cotidiana.

Asi mismo, a partir del suefio del padre de Andrés y de la necesidad que cred en €l de
bautizarse, vemos que el dispositivo de la iglesia tiene formas de ser efectivo tanto en la
ensefianza como en el convencimiento de acercarse a Dios porque puede apelar a las
necesidades que las personas tengan en ese momento. Este sistema se mantiene a través del

evangelismo’!, pero también de las clases bautismales, como Andrés menciona, o de otros,

" El ministerio del evangelismo es un ministerio fundamental para la promocion de la fe dentro de la iglesia.
Tiene que ver con la construccion de este “ejército” de Dios que se menciona a menudo en los cultos y que
pretende “liberar a las personas del pecado y la enfermedad que provoca el estar apartado de Dios” (Notas de
campo, 2023). En Colombia, se realizan campafias de evangelismo puerta a puerta especialmente en los pueblos
o ciudades pequefias y se realizan en los barrios contiguos a las nuevas sedes para que la comunidad de los barrios
se vaya familiarizando con la llegada de la iglesia, con el pastor lider de la sede y a través de megafonos (como
en Chile) se invita a la gente a asistir a los cultos. Esto no ocurre en Bogota u otras ciudades grandes al estar la
iglesia ya bastante consolidada. En la iglesia pentecostal en Barcelona se realizan campafias de evangelismo
regularmente donde el grupo encargado de este ministerio sale a predicar la palabra, cantar, orar a plazas, parques
o calles concurridas y a través de esta “megafonia” invitan a la gente a acercarse a la iglesia. También se realiza
en lugares cercanos a la sede de la iglesia. Sin embargo, en algunos casos, se realizan sesiones de evangelismo
mas espontaneas durante trayectos de metro donde los jovenes predican, cantan y entregan folletos para invitar a
las personas a ir a la iglesia.

182



como los cultos de ensefianza, el ayuno o la oracion. Esto nos muestra que la iglesia como
institucion tiene una gran influencia fuera de sus muros y que a través de este proceso y
“campafia” formativa y de expansion no solamente se ensefian técnicas o disposiciones
corporales o emocionales, sino también se entrega conocimiento doctrinal y una ética y moral
particular que permite que las personas se introduzcan e integren eficazmente dentro de la

institucion y se sientan parte de ella.

2. Aprendizaje de una estética “cristiana”

La construccion del habitus cristiano no solo implica la incorporacion de practicas corporales,
afectivas y discursivas, sino también el aprendizaje de una estética especifica que distingue y
visibiliza la pertenencia al grupo. La manera de vestir, arreglarse o presentarse ante los demas
se convierte en una dimension clave de esta identidad religiosa, regulada tanto por normas
explicitas como por expectativas compartidas dentro de la comunidad. Ademas, la forma de
vestir caracteristica de los pentecostales funciona como “una declaracion a otros pentecostales
de que el creyente esta dispuesto a sacrificar todas las nociones de moda o estilo por nociones
de “santidad” (Lawless, 1983: 88). Después de que los padres de Andrés se convierten y
comienzan a asistir a la iglesia, ¢l también empieza a participar activamente: canta especiales
los domingos y adopta una forma de vestir formal, con traje, corbata y zapatos “para lucir como
los hermanos de la iglesia”. Al final de su relato menciona que, atin hoy, mantiene ese estilo.
Esto revela como el hbitus cristiano también se expresa a través del cuerpo vestido, mediante
una estética que comunica devocion, modestia y pertenencia.

En el testimonio de Lorena, observamos cOémo esta dimensién estética
del hébitus cristiano también se entrelaza con vivencias personales profundamente arraigadas.
Ella relata que sus complejos fisicos influyeron en su resistencia inicial a los cambios que
implicaba ser cristiana e ingresar a la iglesia de manera mas formal. En su iglesia, segiin
explica, existen estandares “radicales” sobre la forma de vestir y de presentar el cuerpo, lo que
convirtid la adecuacion a esta estética en una fuente de conflicto interno. Su experiencia revela
que el aprendizaje de la estética cristiana —y del mismo proceso de devenir cristiano— no es solo
un proceso externo de adecuacion, sino también un terreno donde que se negocian emociones,
inseguridades y la propia concepcion de si mismo. Asi, el control sobre la apariencia se
convierte no solo en una expresion visible de pertenencia religiosa, sino también en un espacio

de lucha intima por encarnar los valores del grupo sin perder la integridad individual.

183



Total, que empezaron a pasar los dias y mi mama me veia que yo no estaba bien.
Entonces ella un dia me cogioé y me dijo: Lorena, si usted siente que debe seguir
pintandose, si usted siente seguir vistiéndose asi, hagalo. Hagalo porque eso no es
con tus fuerzas, es el Sefior el que va tratando. Y yo me qued¢ asi sorprendida y
eso me dio como una paz, ;no? Y yo misma agarré mis pinturas, me pinté los 0jos
y me fui para la iglesia...(Entrevista Lorena S., 8 de agosto de 2023, Barcelona).

En esta vifieta del relato de Lorena, la figura materna emerge como una mediadora clave entre
las exigencias normativas de la comunidad religiosa y el proceso interno de transformacion que
vive su hija. Al validar sus emociones y darle permiso para seguir maquillandose o vistiéndose
segiin como se sintiera bien, su madre introduce una interpretacion mas flexible que se aleja de
la imposicion inmediata de las normas estéticas de la institucion religiosa. Este gesto de
contencidon y apoyo emocional no solo le brind6 a Lorena una sensacion de tranquilidad, sino
que también le permitié continuar su transito hacia ser cristiana de manera mas orgénica, sin
renunciar abruptamente a su forma de expresion corporal. Desde esta perspectiva,
el hébitus cristiano no se impone de manera uniforme, sino que puede ser incorporado de
manera progresiva, a través de procesos de negociacion que facilitan una integracion y
asimilacion mas genuina a la comunidad.

Este aprendizaje estético tiene marcadas dimensiones de género. En el testimonio de
Lorena que veiamos mas atrds, por ejemplo, se muestra cobmo este aspecto fue especialmente
significativo en su proceso de conversion: adoptar una nueva forma de vestirse —sin joyas,
magquillaje ni prendas consideradas inapropiadas— lo cual representd un obstaculo emocional y
simbolico para entregarse por completo a Dios. La cuestion de la estética aparece con
frecuencia, sobre todo en los relatos de mujeres, quienes narran como debieron dejar atras sus
preferencias personales de vestimenta para adoptar una imagen mas “acorde” con los valores
y normas del habitus cristiano que se espera dentro de estas iglesias. Salma, una mujer chilena
originaria de un pequeno pueblo Melosilla, que actualmente vive en Valparaiso miembro de la
iglesia en esta ciudad y que lleg6 al evangelio en su adultez, me cuenta durante una de nuestras

charlas sobre su experiencia en este tema ligdndola al concepto de obediencia.

Laura: ...Y como usted conoci6 a Dios ya en su adultez, a diferencia de otros que
nacieron ya en familias cristianas, ;como ha sido para usted la cuestion de la
vestimenta y el maquillaje?

Salma: Pues eso uno lo va aprendiendo desde que llega a la iglesia la primera vez
y tiene que ir obedeciendo, mas bien. Eso se va dando solo...Como ejemplo, yo
usaba jeans anteriormente y me gustaban harto, pero alla era mal visto y cuando

184



iba con los jeans pues me miraban raro las otras hermanas y a veces uno que otro
caballero. Asi que un dia simplemente me los saqué y nunca mas volvi a
ponérmelos porque ya no podia...porque estaba mal. Ahora ya no me gustan, pero
eso fue dificil. Y el cabello también...a mi me gustaba llevarlo debajo del hombro,
asi que lo cortaba a veces, pero como alld nos dicen que uno no debe cortar su
cabello porque su cabello es como un velo, como que la protege, entonces pues no
lo corto. No es que lo exijan, sino que va en la obediencia de uno hacia lo que dice
Dios, lo que nos dicen los pastores que no deberiamos hacer porque no esta en la
biblia. Y la pintura [el maquillaje], pues eso si que ni hablar, la pintura es para otras
cosas y eso no lo necesitamos porque si Dios nos hubiera querido pintadas o con
cabello en el frente corto pues nos hubiera hecho asi, pero no. Para mi es facil
porque no me gustaba la pintura en mi cara...Igual hay muchas [mujeres] que yo
también he conocido que van con vestido y como corresponde a la iglesia, pero
salen de la iglesia y llegan a la casa y se visten con lo que ya habian dejado y eso
es desobediencia porque no puede ser que solo se vistan como deben hacerlo para
ir a la iglesia y después se olvidan. Eso estd mal. Entonces, siempre hay un
pantaloncito, su pintura guardada por si acaso y es ahi cuando no hay obediencia y
hay desorden también. A nosotros nos han ensefiado que si obedecemos en esas
cosas eso es bueno para uno y es sano. (Entrevista Salma C., 8 de febrero de 2021,
Valparaiso).

El entrenamiento ritual del cuerpo, del que hablamos anteriormente como parte fundamental
en la produccion del habitus pentecostal cristiano, transforma tanto la relacion con el propio
cuerpo como las formas en que este debe ser llevado y presentado. En el caso de las mujeres,
se espera que vistan faldas, sin escotes ni prendas que muestren demasiada piel, y que eviten
el uso de maquillaje, joyas o colores llamativos. Ademas, deben llevar el cabello largo, natural
—sin tintes— y suelto, sin recogerlo. Para los hombres, en cambio, se prescribe el uso de traje,
camisa y corbata; su cabello debe estar corto, bien peinado y completamente libre de vello
facial, ya que bigotes o barbas no son aceptados. Estos elementos estéticos no solo responden
a normas internas de la comunidad, sino que, como observa Sirimarco (2011) en su estudio
sobre los ritos de paso en la policia, “pueden funcionar como marcas de identidad de esta
liminalidad”; particularmente, el control sobre el cabello —o mas precisamente, la renuncia a
la posibilidad de decidir como llevarlo— forma parte de ese proceso de “mortificacion del yo”
que Goffman (2010) describe como caracteristico del ingreso a ciertas instituciones.

Desde una perspectiva foucaultiana, podriamos decir que estas regulaciones estéticas
funcionan como tecnologias de poder que disciplinan el cuerpo y lo moldean seglin una norma
moral y espiritual especifica (1988). El cuerpo no solo es marcado externamente, sino que se
convierte en un soporte visible de una subjetividad creyente, en donde las formas de vestir,
moverse y adornar el cuerpo son la expresion concreta de obediencia, humildad y

transformacion interior. En este sentido, la estética cristiana pentecostal actia como un

185



dispositivo de control y autoformacion, donde el cuerpo es al mismo tiempo objeto y medio de
la fe.

El aprendizaje de la estética cristiana conlleva una moralizacion del cuerpo, tanto de
mujeres como de hombres, sometiéndolo a una vigilancia constante por parte de la comunidad.
Esta vigilancia regula no solo la vestimenta o el cuidado personal, sino también las formas de
llevar el cuerpo en lo cotidiano, actuando como un mecanismo de control social y religioso.
Las expectativas de género juegan un papel central en este proceso: las normas sobre coémo
vestirse, peinarse o presentarse recaen con mayor intensidad sobre las mujeres. Como sefialan
algunas mujeres entrevistadas, si una mujer se viste “como las mujeres del mundo”, puede ser
vista como una “simpatizante” y no como una verdadera creyente. En el caso de los hombres,
no ocurre lo mismo. Por ello, las mujeres deben prestar especial atencion a su apariencia,
evitando todo aquello que pueda interpretarse como vanidad, provocacion o falta de
compromiso espiritual.

Este tipo de regulacion estética puede entenderse, siguiendo a Mary Douglas (1996),
como una forma de mantener el orden simbdlico a través del cuerpo: lo que esta fuera de lugar
—ropa inapropiada, maquillaje, joyas— se convierte en una amenaza al orden moral del grupo.
Desde otra perspectiva, Judith Butler (1990) ha mostrado como las normas de género no solo
regulan comportamientos, sino que se reiteran performativamente a través de actos corporales
cotidianos, produciendo y reproduciendo lo que se considera el “género adecuado”. En este
contexto, las mujeres pentecostales son interpeladas por una doble norma: deben encarnar tanto
el modelo de mujer cristiana como la feminidad reglamentada por su comunidad. Recuerdo, en
relacién con esto, una comida en la sede de la iglesia Barcelona Segunda, cuando alin se
encontraban en el local de Vilapicina. Durante la conversacion en la hora de la comida, surgié
un comentario sobre Lucia, una joven colombiana recién llegada tanto a Barcelona como a la
iglesia. Varios miembros hombres bromearon acerca de como iba vestida, lo cual revelaba,
aunque en tono ligero, el nivel de observacion al que estdn sometidos los cuerpos femeninos y

coémo la apariencia se convierte en signo de pertenencia, correccion moral o desviacion del

grupo.

Después del culto fuimos al lado de la cocina para tomarnos el ajiaco que habian preparado
hoy y que estaban vendiendo a los hermanos de la iglesia. Me di cuenta de que Lucia estaba
en la cocina revolviendo una olla gigante con una cuchara de palo. Estaba sudando y estaba
envuelta en una gran sabana que luego me di cuenta de que era una especie de chal con
botones. Cuando la vi pensé ;por qué no se quita el chal? Porque de esas ollas de la sopa salia
mucho humo, y las demas —Valeria y Paula— si estaban sin chaquetas o nada que las

186




cubriera...Nos sentamos en una mesa donde estaban todos los chicos de Santander, que se
conocen desde Colombia y a mi derecha se sento Christopher, el esposo de Camila. Comimos
nuestro ajiaco y de ultima vino a sentarse Lucia, que aun seguia con el chal encima...Valeria
le dijo “oye, Lucia, quitate esa cosa de encima”, pero ella estaba super apenada
[avergonzada] y se puso un poco roja. Los otros chicos se empezaron a reir mientras decian
“no, es que no puede mostrar tanto...”. Lucia tuvo que justificarse con mucha pena
[vergiienza] y explicarnos que debajo llevaba un vestido muy ajustado, que no cubria su
espalda ni sus hombros y que por eso no se lo podia quitar. Mientras decia eso me miro con
incomodidad... Después de eso Christopher dijo “no, no, no. No le digan que se lo quite porque
van a decir: jquién es esa simpatizante?”. Todos los chicos se empezaron a reir menos Lucia,
por supuesto, y todas las que estabamos ahi. Ella comio muy rapido, aun con el chal, dandose
aire con las manos de vez en cuando, termino de comer, se levanto sin decir nada y se fue.
(Notas de campo, Barcelona, junio de 2023).

Después de ese momento, comprendi que, dentro de esta comunidad, una mujer cristiana se
diferencia de una mujer “mundana” —o “simpatizante”, como la llam6 Christopher—
principalmente por su manera de vestir. Es el primer indicador visible de pertenencia y
compromiso. Los comentarios en tono burlesco que hicieron los jovenes hombres en la mesa
estaban profundamente ligados a este régimen de control y vigilancia sobre el cuerpo femenino,
una practica que es especifica de este espacio religioso, pero que también refleja 16gicas mas
amplias del sistema patriarcal en el que vivimos. No se trata tinicamente de una incomodidad
ante cierta forma de vestir, sino de una transgresion a las normas de presentacion que han sido
instituidas como parte del codigo estético cristiano. El no ajustarse a este codigo no solo genera
incomodidad, sino que es leido como una falta de obediencia, de entrega, o incluso de
moralidad. Este tipo de vigilancia constituye, como diria Bourdieu (1979), un mecanismo de
distincion dentro del campo religioso porque permite reconocer y clasificar a quienes “visten
como corresponde” y a quienes no, funcionando, asi como una forma simbdlica de validacion
y exclusion.

Este control social, que contribuye directamente a la formacion del héabitus cristiano, se
refuerza a través del contacto cotidiano con otros miembros de la comunidad, mediante la
observacidn, los comentarios y el juicio implicito o explicito. Para las mujeres, adherirse a estas
normas estéticas se convierte en una forma de demostrar publicamente su obediencia, su
compromiso y su pureza espiritual, como decia Salma al final de su relato. Esta estética no solo
define una apariencia externa, sino que delimita los comportamientos aceptables dentro de la
comunidad, moldeando la moralidad, la conducta y la autoimagen de quienes participan en ella.

Desde la perspectiva de Michel Foucault (1975), este tipo de vigilancia puede
entenderse como parte de una red de mecanismos disciplinarios que moldean los cuerpos y las

conductas, haciendo que las personas se autorregulen constantemente. El cuerpo se convierte

187




entonces en un lugar de inscripcion de normas morales y religiosas, y la estética, una forma
visible de disciplina interiorizada.

La cita de Salma que analizamos anteriormente nos invita a reflexionar sobre la tension
entre lo publico y lo privado en la experiencia religiosa, revelando una diferencia entre la
obediencia externa y la resistencia interna. Esta misma tensidon aparece también en el
testimonio de Lorena —como veremos mas adelante—, cuando describe el conflicto entre
comportarse de “manera cristiana” y su dificultad para desprenderse de lo que llama “ataduras
mundanas”. Salma mencionaba que algunas mujeres adoptan una vestimenta aceptable dentro
de la iglesia, pero que, en privado, se despojan de esas normas, actuando de forma distinta
cuando no se encuentran bajo la mirada comunitaria. Esta dualidad no se limita al &mbito
estético, sino que refleja una dimension mas amplia del devenir cristiano, marcada por dudas,
ambivalencias y rupturas. Ser cristiano implica una vigilancia constante del cuerpo y del alma,
pero también momentos de incertidumbre sobre si se estd transitando el camino correcto o
cumpliendo el plan divino. En ese contexto, “aceptar” vestirse de manera “correcta” no es solo
una cuestion de apariencia externa, sino una forma de integracion simbdlica y de legitimacion
dentro de la comunidad. Vestirse conforme a las normas es ser reconocido como creyente
auténtico, evitando ser percibido —como apuntd Christopher— como un “simpatizante” o,
peor aun, convertirse en objeto de burla y exclusion.

Aqui resulta pertinente retomar el trabajo de Victor Turner (1969), quien al estudiar los
rituales de los Ndembu en Zambia, introdujo el concepto de communitas para describir los
momentos de intensa conexion social y emocional que emergen en los rituales de paso. Sin
embargo, Turner también senald que esta communitas convive con estructuras que generan
tension entre inclusion y exclusion, tanto a nivel individual como colectivo. En el caso de las
comunidades pentecostales que analizamos, los rituales cotidianos —como el vestir, el orar o el
asistir al culto— también producen formas de communitas, donde se expresa una fuerte
pertenencia grupal. Pero esta pertenencia esta atravesada por jerarquias, normas y mecanismos
de control que marcan quiénes son incluidos plenamente y quiénes ocupan un lugar liminal. En
ese sentido, el acto de vestirse “como corresponde” funciona como una performance de
integracién, pero también como una tecnologia de disciplina que regula el acceso al
reconocimiento dentro del grupo.

Por otro lado, los hombres que asisten a la iglesia vestidos de manera informal no son
objeto del mismo tipo de sefialamiento que recibidé Lucia por llevar un vestido ajustado que
dejaba ver sus brazos y hombros. Durante el tiempo que asisti a distintas iglesias era comin

observar a hombres usando prendas consideradas informalmente “inadecuadas” —jeans,

188



camisetas, zapatillas— sin que eso generara juicios o criticas. A diferencia de las mujeres, no
parecian estar sometidos al mismo escrutinio estético ni a las mismas expectativas de
presentacion corporal.

Esta asimetria revela una 16gica marcadamente patriarcal en la construccion y vigilancia
del cuerpo femenino dentro del espacio de la iglesia. Como han mostrado estudios sobre género
y religion (Woodhead, 2007; Mahmood, 2005), el cuerpo de las mujeres creyentes tiende a ser
percibido como portador de un potencial desestabilizador —concebido como sagrado y profano
a la vez, a diferencia del de los hombres— que requiere regulacion constante, en nombre de la
humildad, la obediencia o la pureza espiritual. Asi, la vigilancia sobre la vestimenta se
convierte en una practica de control que refuerza no solo el orden moral del grupo, sino también
las jerarquias de género que lo atraviesan. En mi propia experiencia etnografica, esta vigilancia
se hizo palpable cuando, por ejemplo, asistia vestida con falda y de manera mas “acorde” con
las normas estéticas del grupo y solia recibir comentarios positivos y halagos. En cambio, al
vestir pantalon o prendas consideradas menos “adecuadas”, se intensificaban las miradas
inquisitivas, tanto de hombres como de mujeres, dejando entrever que la vestimenta se
convierte en un signo moral, un marcador de obediencia y una herramienta de distincion
simbolica dentro de la comunidad (Bourdieu, 1979).

Vemos entonces que la produccion del habitus cristiano no solamente es una cuestion
individual sino més bien un proceso dindmico y colectivo que estd fuertemente influenciado
por la idiosincrasia del lugar, la interaccion constante con los demas miembros de la iglesia, la
doctrina de la institucion y las ensefianzas tanto de la familia como del pastor que varian
también respecto del género. Asi, el cuerpo deviene en el escenario privilegiado de las
tensiones entre la fe, la normatividad cristiana y las identidades —y estereotipos— de género que
muestran como las técnicas y disposiciones corporales, las practicas rituales y estéticas

aprendidas son simbolos tanto de una creencia como de una identidad individual y colectiva.

189



3. Experimentar una crisis para ser cristiano

Uno de los elementos centrales que promueve el pentecostalismo es la idea de una
discontinuidad radical con la vida anterior (Robbins, 2010). El camino para ser un buen
cristiano implica un cambio de vida radical, lo que genera tensiones y, en ocasiones, conflictos
internos o con el entorno, ya que es tanto un proceso individual como comunitario (Asamoah-
Gyadu, 20009). El devenir cristiano, en ese sentido, se presenta como un quiebre profundo con
el pasado, en el que ciertas experiencias cotidianas, anteriormente vistas como dificultades,
pasan a ser interpretadas como pruebas o llamados de Dios. El trabajo de Birgit Meyer
sobre sensational forms entre los pentecostales de Ghana también da cuenta de estas rupturas
en las historias de vida, donde los procesos de cambio implican una transformacion integral de
la persona (Meyer, 2009; Robbins, 2010; Montaiés, 2015). Estas rupturas no se limitan a un
cambio de practica religiosa, sino que conllevan una reconfiguracion de la identidad personal
y social. Convertirse no implica simplemente pasar de una iglesia a otra, sino adoptar un nuevo
estilo de vida que requiere aprender a ver e interactuar con el mundo desde una logica cristiana.
Esto conlleva dejar atras précticas y creencias anteriores y asumir nuevas convicciones,
comportamientos y formas de relacionamiento que se alineen con la doctrina pentecostal.

A lo largo de este apartado mostraré como las narraciones de algunos pentecostales
suelen reinterpretar los momentos dificiles de sus vidas como parte del “plan de Dios”; un plan
que deciden aceptar para mostrar obediencia, agradecimiento y sacrificio a Dios. Estos
momentos criticos —crisis, enfermedades, pérdidas, accidentes o conflictos familiares— no solo
legitiman su conversion, sino que también justifican su rol dentro de la iglesia como pastores,
lideres o simplemente como miembros (ejemplares) de la iglesia. En el pentecostalismo, estas
experiencias no son simplemente obstaculos superados, sino testimonios vivos de la obra
transformadora de Dios. Los momentos de crisis son vividos como “momentos unicos” en los
que Dios se manifiesta, pone a prueba la fe del creyente, lo llama al servicio o interviene de
manera sobrenatural, alterando el curso de su vida. En estas narrativas también aparece la figura
del misionero pentecostal como un modelo ideal de hombre elegido por Dios y por la
institucion eclesial para liderar y guiar a la congregacion por el “buen camino”. De ahi la
importancia de mostrar que se ha dejado una vida “sin sentido” para construir una vida integra
en Dios, marcada por el servicio, la obediencia y la responsabilidad hacia si mismo, la familia
y hacia la comunidad.

Los momentos de crisis aparecen en diversos ambitos de la vida: el trabajo, la familia,

las amistades. En el caso de algunos hombres —muchos de los cuales mas tarde se convierten

190



en pastores— estas rupturas suelen estar relacionadas con el abandono de habitos “malsanos” o
“pecaminosos”, como el alcoholismo, la drogadiccion o la violencia intrafamiliar. En el caso
de algunas mujeres, era comun escuchar que se acercaron a Dios con la esperanza de salvar su
matrimonio o su familia, frente a situaciones de abuso, abandono o problemas econdémicos
provocados por sus parejas.

Estas crisis se interpretan como desafios enviados por Dios para probar la fe de las
personas. Muchos creyentes viven estas pruebas como periodos de oscuridad que, con el
tiempo, les permiten “ver con claridad” el llamado divino y reconocer su necesidad de
salvacion. Durante mi trabajo de campo, fue comun que las personas destacaran estos
momentos en sus relatos y como, gracias a la intervencion de Dios, lograron superarlos. En el
discurso pentecostal, la narrativa de conversion se estructura generalmente en dos partes: el
“antes” y el “después”. El “antes” representa la vida en el “mundo”, sin Dios; el “después”
simboliza el nuevo comienzo tras el encuentro con Dios. Esto no significa que la vida cristiana
esté¢ libre de dificultades, sino que ahora se cuenta con las herramientas espirituales para
enfrentarlas.

Dado que las crisis son diversas y personales, en este apartado presentaré algunos de
los temas mas recurrentes en los relatos de los creyentes: abandonos, accidentes, enfermedades
de familiares, ataduras espirituales, depresion, problemas econdmicos, rebeldia o experiencias
con entidades malignas. Estas categorias no son exhaustivas ni mutuamente excluyentes, pero
ayudan a organizar los distintos relatos de transformacién. Cada uno de estos momentos
constituye una ruptura que los creyentes identifican como el punto de inflexion que los llevo a

entregarse definitivamente a Dios.

3.1. Las pruebas de Dios: rupturas, cambios y transformaciones

Algunos estudios, como los de Herzog et al. (2020), muestran como se reinterpretan las crisis
en distintas tradiciones religiosas, especialmente cuando las personas enfrentan enfermedades
o pruebas fisicas. A través de practicas como la lectura de la Biblia o la oraciéon, muchos
creyentes logran encontrar alivio, sanacion o consideran estas experiencias como productivas
. . : e L «
para su bienestar espiritual. En medio de momentos dificiles, estas practicas pueden “promover
catarsis o tranquilidad emocional” (Sharp, 2010; Herzog et al., 2020: 177). En el caso de las
pruebas fisicas, la enfermedad se experimenta en el cuerpo, entendido como un “sacrificio

vivo” (Asamoah-Gyadu, 2019) que debe ser entregado a Dios para que sea ¢l quien intervenga

191



y sane. En el pentecostalismo, el cuerpo no es solo un receptaculo pasivo del dolor, sino un
instrumento de la obra divina. Es Dios quien lo posee y quien, a través de ¢l, manifiesta su
poder. Segun se interpreta en la Biblia, servir a Dios se convierte en una forma de proteger el
cuerpo: “para asi recibir las bendiciones de comida y bebida y proteccion contra la enfermedad”
(DeAngelis, Bartkowski & Xu, 2019: 177).

El concepto de teodicea encarnada (embodied theodicy), propuesto por T. P. Winfield
(2021), permite comprender como los individuos resignifican el sufrimiento, encontrando en
¢l una via para darle sentido a su experiencia. El dolor o la enfermedad, en este marco, no se
perciben necesariamente de forma negativa, como suele plantearse desde enfoques
contemporaneos que asumen el dolor como algo indeseable (Morley, 2008; Williams &
Monaghan [2004] 2013; en Winfield, 2021). En muchas religiones, el dolor ha sido
histéricamente utilizado como herramienta para superar el sufrimiento (Winfield, 2021),
entendiendo que este no siempre se manifiesta de manera fisica ni esta ligado a una enfermedad
concreta, sino que puede surgir de situaciones dificiles en cualquier &mbito de la vida. Desde
esta perspectiva, si un cristiano no se entrega “de manera correcta”, no cuida su cuerpo, su
mente y su alma, o no vive “segun los designios de Dios”, su cuerpo puede convertirse en el
espacio donde se manifiestan enfermedades entendidas como consecuencia de “inestabilidad
espiritual, carencia de fe en Dios y duda sobre la aceptacion de Jesus como salvador”
(Kamsteeg, 1998: 254).

A menudo, cuando preguntaba a los creyentes qué los llevd a volverse cristianos,
respondian con relatos personales o familiares en los que atravesaron momentos decisivos que
les “revelaron” el poder de Dios. Leo, un joven colombiano de 25 afios, cantante, activo y
comprometido con su iglesia en Barcelona, me relaté como comenz6 el proceso de conversion
de su familia tras el accidente que sufri6 su hermano mayor en Barranquilla (Colombia),
cuando atn era nifio. En su narrativa, Leo afirma que aquel accidente “fue necesario” para que
su familia pudiera presenciar el milagro de la sanacion. A partir de ahi, decidieron entregarse

al poder de Dios, quien —segun ¢él— “comenzo a darles solo frutos”.

En nuestra familia sucedieron muchos episodios...por ejemplo, [...] mi hermano
mayor, ¢l a la edad como de ocho afios [...] mi papa tenia su tienda, también
trabajaba por otro lado, pero teniamos muchas dificultades econdmicas...En eso,
mi hermano mayor estaba ayudando a mi papa a repartir unas canastas de gaseosas
por el barrio y nosotros teniamos una cicla y una silla de carga, ;sabes? De esas
que tienen como una parrilla delante y una atras. Mi hermano estaba llevando una
caja de gaseosa adelante e iba pasando por una calle destapada. En ese punto, se
explotd una botella y le cayeron los vidrios en un ojo. Ahi ya hay algo que marca

192



esta vida cristiana...Entonces, a €l se lo llevaron al hospital y lo que le ocurri6 fue
que tuvo una perforacion en el ojo y el humor vitreo se le salio; es decir, a ¢l no le
quedo solamente la bolsita del ojo, sino que perdio la parte vital de su 6rgano...del
0jo. Después de eso se lo llevaron para Valledupar...y claro, mi mama se fue con
mi hermano y mi papa se qued6é conmigo, pero yo veia la angustia de mi papd; veia
cuando mi papa se despertaba en las madrugadas a orar, a llorar, sufria y le pedia a
Dios...A mi hermano le dieron el ojo por perdido, (si? Pero entonces, mis papas
después se lo llevaron a la iglesia porque estaban desesperados buscando una
solucién y todos [los de la iglesia] oraron por €l, le pusieron las manos y sucedio
un milagro. Entonces, ;qué pasa? El ojo, digamos que se restaurd después de unos
dias. No se restaur6 al cien por ciento porque tuvieron que seguirle haciendo un
montén de cosas mas, pero el ojo se restaurd...ya no era un ojito, asi como una
bolsita, sino que ya tenia forma y pudo volver a ver. Sucedi6 el milagro. jGloria a
Dios! A partir de alli, como que mi papa y todos decidimos entregarnos mas a Dios
porque veiamos que si habia un poder alli, un milagro...todos creimos que habia
ese poder divino que nos curaba y hacia bien (Entrevista Leo S., 28 de julio de
2023, Barcelona).

En su relato, Leo describe con detalle la reaccion de sus padres frente al accidente de su
hermano: la preocupacion, el llanto y las oraciones nocturnas de su padre, quien pedia a Dios
por un milagro. Al no recibir una respuesta positiva por parte de los médicos, la familia decide
acudir a la iglesia. Alli, la comunidad ora por el nifio y realiza una imposiciéon de manos, acto
que, segin Leo, resulta en la sanacion de su hermano. El atribuye la recuperacién del ojo del
nifio a la intervencion divina, que ocurrié6 como respuesta directa a la busqueda de Dios. La
accion colectiva de la iglesia —la oracion y la imposicion de manos— se convierte, en esta
narrativa, en el punto de inflexion que lleva a la familia a entregarse completamente a Dios.
Este episodio de curacion del hermano de Leo, vivido como una manifestacion tangible del
poder de Dios, resignifica el accidente: lo que fue inicialmente una experiencia dolorosa es
reinterpretado como un milagro. A partir de este evento, se desencadena una serie de
transformaciones positivas en la vida familiar, entre ellas, el compromiso con la iglesia, el
fortalecimiento de la fe y cambios favorables en el &mbito econdmico.

Este tipo de relatos nos permite comprender cémo, en contextos religiosos como el
pentecostalismo, el sufrimiento no se experimenta como un dolor vacio o simplemente
negativo, sino que puede convertirse en un medio para la transformacion espiritual. Como
plantea T. P. Winfield (2021), “el dolor se vuelve un medio de comunicaciéon divina o de
transformacion”, lo que da cuenta de como muchas personas creyentes interpretan sus
aflicciones fisicas y emocionales como parte de un proposito superior. En este sentido, el
cuerpo enfermo o herido, lejos de ser visto Unicamente como signo de debilidad, puede

convertirse en instrumento de revelacion. De manera similar, Turner (1969) sefiala que “las

193



crisis o el sufrimiento revelan la posibilidad de una nueva perspectiva sobre el pasado y el
futuro”, lo que en este caso se manifiesta en la conversion de toda una familia tras vivir una
experiencia complicada que resignificé su trayectoria vital a través de un milagro divino.

Uno de los aspectos mas interesantes del relato de Leo es que el milagro o la intervencion
de Dios no se presenta como resultado exclusivo de la accion individual de su padre o de su
familia, sino como una experiencia colectiva. Aunque Leo no lo expresa de forma explicita, es
claro que fue la decision de acudir a la iglesia, la oracion comunitaria y la imposicién de manos
por parte de los miembros de la iglesia lo que permitid que, a través de ellos, Dios actuara para
efectuar el milagro de sanacion. La dimension colectiva de este acto refuerza la idea de que la
iglesia no solo es un espacio de reunion, sino un agente espiritual activo. Este evento critico no
solo fortalecio la fe de Leo, sino también la de toda su familia, llevandolos a involucrarse de
manera mas profunda en la vida cristiana. A partir de este punto, como ¢l mismo relata,
comenzaron a experimentar otros cambios que trascendian la sanacion fisica de su hermano:
transformaciones en la vida espiritual, familiar y econdmica, que interpretaron como sefiales

del favor divino tras su entrega a Dios.

Entonces a partir de eso que le ocurrié a mi hermano, algo empieza a cambiar en
nosotros, sobre todo en mi papa. Algo empieza a cambiar en mi papa. Y tiene un
suefio, como una vision. O un sentir de parte de Dios de avanzar, de escalar, ;no?
Entonces, como mi papa siempre ha sido muy trabajador y tal...entonces como
que buscando prosperar comprd un negocio que estaba en quiebra en el mercado.
Y pues, uno ve como el Sefior obra en todas las cosas. Era un negocio en quiebra.
Ahi pues hay un punto para la gracia del sefior ;no? Entonces mi papa tenia los
dos negocios: tenia la tienda mercado que acababa de comprar y tenia la otra en el
barrio. Y mi papa se venia todas las madrugadas aqui al mercado a..., bueno, a
empezar a trabajar ;no? Y bueno, ti preguntards ;qué negocio? Pues compr6 un
granero, un abasto, no sé...Nosotros le hicimos un depdsito en el que vendia arroz
al por mayor y tal...Bueno, y asi mi papd empez6 a crecer, a crecer, a crecer y
entonces ya la tienda no era necesaria. Todo esto gracias a Dios porque sin ¢l
hubiera sido imposible. Entonces mi papd y mi mama empezaron a trabajar juntos
en el mercado y como viviamos muy lejos del mercado, nos mudamos de ahi de
donde viviamos del barrio, y nos fuimos para otro barrio muy bueno, mucho
mejor...Mi papa empezd a crecer y a creer mucho més en Dios, nunca nos
perdiamos cultos, apoyabamos en lo que fuera, ;si? Porque todo esto era Dios...no
era nadie mas (Entrevista Leo S., 28 de julio de 2023, Barcelona).

El milagro de sanacién no solo trajo consigo la recuperacion fisica del hermano de Leo, sino
que desencaden6 una serie de transformaciones mas amplias dentro de la familia. Uno de los
efectos inmediatos fue una vision o un “sentir” que, segiin Leo, su padre experimento tras el

milagro, y que interpretd como una guia divina para avanzar. Esta inspiracion —que Leo

194



atribuye directamente a Dios— lo llevd a tomar decisiones concretas, como la compra de unos
locales en el mercado de la ciudad, lo cual le permitié una mejora significativa en la situacion
econdmica. Podriamos decir que la sanacion fisica del hijo mayor no fue solo una experiencia
personal, sino que actué como un punto de inflexion para toda la familia, propiciando una
forma de “sanacion integral” que incluyo aspectos espirituales, emocionales y materiales. Leo
también destaca la fuerte “ética del trabajo” de sus padres, la cual ¢l vincula directamente con
su fe en Dios. Esta ética, inspirada por su compromiso religioso, se tradujo en crecimiento
econdmico, estabilidad familiar y una participacion mas constante y comprometida dentro de
la iglesia.

Para Leo, todos estos cambios fueron posibles “porque todo esto era Dios”. Es decir, no
se tratdé simplemente de esfuerzo personal, sino de una respuesta divina ante el sufrimiento,
reforzando la creencia de que la fe, el servicio y la entrega a Dios traen bendiciones concretas.
Esta vision encaja con lo que David Martin (2001) ha descrito como el ethos pentecostal de
autodisciplina y movilidad ascendente, donde la transformacion espiritual va de la mano con
una mejora en las condiciones de vida. De forma similar, Andrew Chesnut (1997) ha mostrado
cémo, en contextos latinoamericanos, el pentecostalismo ha ofrecido no solo salvacion
espiritual, sino también una via para enfrentar la precariedad mediante el trabajo, la
responsabilidad y la esperanza en la intervencion divina. En ese sentido, el incremento del
poder adquisitivo de la familia de Leo fue vivido como un efecto secundario del dolor
atravesado por el accidente y, al mismo tiempo, como una recompensa espiritual por haber
confiado en Dios, profundizado en su relacion con €l y dejado que transformara sus vidas.

Los momentos dificiles suelen motivar a las personas a buscar a Dios y a vincularse de
manera mas comprometida con la iglesia, en busca de apoyo emocional, transformacion
espiritual y sanacion. Durante mi trabajo de campo en Chile, tuve la oportunidad de conversar
con un grupo de mujeres cristianas, entre quienes una de ellas relatd como una enfermedad la
llevé a buscar la ayuda divina. En sus testimonios, estas enfermedades no son vistas inicamente
como desgracias, sino que son resignificadas como pruebas enviadas por Dios para fortalecer
su fe. Asi lo expresaba Salma, en medio de una merienda que compartimos en enero de 2022
en casa de una hermana de su congregacion en Valparaiso. Salma, quien trabaja de manera
informal vendiendo ropa y alimentos, habia sido diagnosticada con cancer. Esta experiencia
marcé un antes y un después en su vida porque transformo profundamente su relacion con Dios
y su participacion en la iglesia. La enfermedad, lejos de alejarla de Dios, la llevo a asumir su

fe con mayor intensidad y a interpretar su situacion como parte del propdsito divino.

195



Yo creo que todos pasamos por un proceso asi dificil. No s¢ como se le puede
llamar... ;De prueba de fe? Porque yo igual tuve cancer de cuello uterino. Me
detectaron el cancer y me hicieron un cono...Después tenia que estar en control
todos los afios, pero un dia la doctora me dijo: usted va a tener que
operarse...porque me habia ramificado a otros 6rganos...Y yo cuando supe eso me
dije jno! En esa época yo no estaba muy comprometida porque tenia muchas cosas
en mi vida...Pero dije yo, es ahora o nunca...y me puse a orar mucho, leia la biblia,
me acerqué mas a la iglesia, iba con mi mamad, mis hermanas...sola con Dios. La
doctora me dijo en otro control que tuve “buisquese entonces otro doctor”. Me
recuerdo que ella se enojo y me dijo: busquese un lugar donde se opere, un hospital,
una clinica donde usted se quiera operar. Tiene que operarse porque si no se le va
a ramificar mas y se puede morir. Y con todo eso, yo le dije que no. Le dije que no
me iba a operar porque sabia que Dios me iba a sanar...Le dije: Dios mio me va a
sanar. Ella estaba muy enojada y me dijo: la proxima vez que la vea tiene que venir
lista para lo peor...Después, como estaba yendo a la iglesia, ahi pedi oracion a
todos..., le puse una oracion de mucha fe. Nadie sabia y eso fue entre ¢l [Dios] y
yo. Después de varios meses volvi y cuando fui me tocd el control, los exdmenes y
yo no tenia nada. Ya habia desaparecido todo. Ella me buscaba y me buscaba ese
cancer...Ella no entendia donde estaba el cancer que ella vio, los exdmenes que me
habian hecho...no entendia nada. La ramificacion que ella vio ya no estaba. Y yo
le dije: fue Dios que me sand, ;si? Siempre debe tener fe. Ella no tenia fe y se
quedo asustada y no hablaba nada. Después me buscaba con la maquina, buscaba
donde estaba el cancer y no, hasta el dia de hoy, pasaron afios y afios y no tengo
nada. Entonces seria un milagro ;no? A lo mejor Dios estaria si...esta ahi al ladito
mio siempre desde ese cancer. Yo digo que uno tiene que creer en Dios y creerle
que lo va a sanar también en momentos asi, pero...porque no es solo creer, hay que
creerle lo que nos mando, las ensefianzas, confiar en él, en que ¢l es el unico que
sana porque es para nuestro bien. Si al final uno se va por otro camino es mal de
uno, /si? Los perjudicados somos nosotros, si tomamos las malas decisiones tiene
consecuencias como tuvo para mi no creer en ¢l de lleno antes (Testimonio de
Salma C. en el grupo focal realizado con mujeres de la iglesia, 25 de enero de 2022,
Valparaiso).

La historia de Salma puede entenderse en tres momentos clave. En primer lugar, ella misma
reconoce que al inicio no estaba cerca de Dios, pues su vida estaba ocupada por muchas otras
cosas. En ese contexto, interpreta lo que le ocurri6 como una “prueba de fe”. El segundo
momento comienza con el diagndstico de cancer, frente al cual decide no seguir un tratamiento
médico convencional, a pesar de la gravedad que le advirti6 su ginecologa. En lugar de ello,
opta por tratarse “espiritualmente”. El tercer momento es cuando, después de haber fortalecido
su relacion con Dios, de asistir con mayor frecuencia a la iglesia, orar por su enfermedad y leer
la Biblia, recibe la noticia de que su cuerpo ya no muestra rastros de cancer y ha sido sanada.
Al final de su relato, Salma reflexiona los efectos de tomar malas decisiones —como no
creer “de lleno” en Dios— trae consecuencias, como lo fue para ella la enfermedad. Asi,

resignifica su cadncer como una prueba enviada por Dios para poner a prueba su fe; y su

196



sanacion solo se hizo posible cuando ella decidi6 buscar a Dios con mayor compromiso. Salma
enfrenta esta prueba no solo a través de practicas individuales como la oracion y la lectura
biblica, sino también mediante la participacion en la vida comunitaria de la iglesia, donde pidi6
apoyo y fue acompafiada en oracion por una comunidad “de mucha fe”. Su recuperacion fue
vivida como un milagro que desafi6 las expectativas médicas —su doctora no podia creer que
el cancer hubiera desaparecido—y, al igual que en el caso de la familia de Leo, Salma interpreta
esta experiencia como un proceso profundamente transformador que cambid su vida renovando
su fe y su confianza en Dios como “el unico que sana”.

Después de este episodio, Salma se convirtié en una miembro mas activa de la iglesia.
Se bautizo por segunda vez y comenzo a vivir una vida “mas cristiana”. Actualmente, es una
de las lideres destacadas entre las mujeres de su comunidad y de su iglesia. Gracias a sus
habilidades culinarias y de acogida, colabora en ocasiones cocinando algunos platillos para los
miembros de su iglesia y recibe en su apartamento a pastores y miembros de la comunidad
cuando se realizan eventos importantes. Ademads, lidera un pequefio grupo de mujeres con
quienes se reune casi semanalmente para compartir onces, leer la Biblia y conversar sobre sus
vidas y experiencias de fe.

Fuera del ambito estrictamente de la iglesia, Salma también ha tejido una red de apoyo
entre mujeres de su barrio. Junto con algunas vecinas organiza pequeios mercadillos
informales de ropa en el aparcamiento del edificio donde vive, con el objetivo de fomentar la
ayuda mutua. Muchas de estas mujeres no tienen ingresos propios, dependen econdmicamente
de sus esposos y carecen de formacion universitaria. Aunque esta red no estd compuesta
unicamente por mujeres cristianas, Salma la interpreta como un don de Dios porque gracias a
ella ha encontrado “hermanas” que la han acompafiado en momentos dificiles y compartido
también momentos de alegria. A través de este tejido de relaciones solidarias, ha logrado
generar pequeias oportunidades econdmicas ofreciendo sus servicios de cocina, pasteleria,
arreglo de ropa, entre otros, que le permiten sostener su vida cotidiana.

Este caso puede leerse a la luz del andlisis de Elizabeth Brusco (1995), quien en su estudio
etnografico sobre mujeres pentecostales en Colombia mostré6 cémo la conversion religiosa
ofrece a las mujeres una via para ganar agencia dentro de los limites del modelo tradicional de
género. A través de la disciplina moral, la responsabilidad econdmica y el compromiso con la
vida comunitaria, las mujeres no solo transforman sus hogares, sino que también expanden su
influencia en el entorno social. En este sentido, Salma encarna esta figura de la mujer
pentecostal que, desde su experiencia de sufrimiento y sanacion, despliega formas concretas

de liderazgo, servicio y solidaridad que articulan lo religioso con lo cotidiano.

197



Ahora bien, los pastores tampoco estdn exentos de atravesar pruebas que interpretan
como parte de Dios. En sus relatos, también aparece con frecuencia la idea de que “Dios
siempre llega en un momento de necesidad”, como me comenté el pastor Walter durante una
conversacion en Algarrobo (Chile), al contarme sobre la conversion de su familia en Ecuador.
El pastor Walter era hasta inicios de 2025 administrador financiero de la Iglesia Evangélica
Apostolica del Nombre de Jesus en Chile y pastor de la sede ubicada en Algarrobo, un pequeio
pueblo costero de la region de Valparaiso, a unas dos horas de Santiago, que durante el verano
recibe una gran afluencia de visitantes santiaguinos con mayor poder adquisitivo. Nacido en el
canton Paute, en la provincia del Azuay (Ecuador), en el seno de una familia humilde, su
infancia estuvo marcada por situaciones dolorosas: el abandono de su madre y el alcoholismo
de su padre. Segun relata, fue su hermano mayor quien tuvo el primer encuentro con el
evangelio mientras realizaba el servicio militar, gracias a la predicacion de un pastor. A partir
de ahi, el dolor vivido como familia se entrelaza con una experiencia espiritual que comienza
a transformar su sufrimiento: la llegada de Dios a sus vidas. Este momento marco6 el inicio de
una transformacion profunda que, segun Walter, permiti6é que toda la familia encontrara gozo

y alegria al comenzar a cumplir con la palabra de Dios.

..A veces cuando no hay necesidad, pensamos que Dios ni siquiera existe;
pensamos que lo tenemos todo. Entonces, el hecho importante es que tuve la
tristeza o el dolor desde mi nifiez que mi madre me abandond como a los siete afios.
Ella me abandon6 junto a mis nueve hermanos. Somos diez y, pues como todo
nifio, yo creo que llegué a tener un vacio en el corazon porque mi madre me dejo y
me abandond. Mi papa también se dedico6 al alcohol; tomaba mucho, se embriagaba
y eso era algo dificil para la etapa que estdbamos viviendo en ese entonces y yo
tenia a mi hermano mayor que tenia dieciocho afios. El se hizo responsable como
un papa y comenzo6 a cuidarnos. Pero en ese tiempo a mi hermano que nos cuidaba,
a €l le llevaron al cuartel en Ecuador. Hubo un tiempo que todo mayor de edad lo
llevaban al acuartelamiento para que cumpliera sus deberes porque estabamos,
creo, que en guerra con el Pert o algo asi. Entonces, mi hermano les pidi6 el favor
que no lo llevaran porque ¢l era el Gnico sustento para nuestra familia, pero a pesar
de eso lo llevaron y Dios tuvo un plan, un proposito que ahi en ese cuartel llegd
alguien, un pastor, predicandole la palabra; hablandole que Jesucristo puede
solucionar los problemas y puede llenar el vacio del corazén; y eso es lo que
necesitdbamos nosotros. Entonces, mi hermano es quien conoce primeramente el
evangelio y ¢l nos lo trasmite a nosotros como nifios. Y, decir que ese fue un hecho
importante para nuestras vidas porque eso llend nuestro vacio, cambid nuestras
vidas. Y se cumple la palabra porque dice ‘si tu padre y tu madre te dejaren, con
todo —dice— Jehova te recogerad’. Entonces, eso a nosotros nos marco un antes y un
después porque la vida se volvio diferente para nosotros. Lo que antes era tristeza
se convirtid en gozo [...] es algo muy especial que llena el vacio del corazén. Eso
nos ha mantenido hasta ahora: cambié nuestra familia, nos ha ayudado a todos
nuestros hermanos, todos salimos adelante. Ellos ahora viven en Estados Unidos y

198



bueno, tengo dos hermanos todavia en Ecuador (Entrevista Pastor Walter D., 12 de
febrero de 2022, Algarrobo).

El testimonio del pastor Walter nos muestra como el sufrimiento, particularmente en la
infancia, puede abrir la puerta a tener experiencias con Dios. Su frase inicial “a veces cuando
no hay necesidad, pensamos que Dios ni siquiera existe” revela una concepcion donde la
presencia de Dios se vuelve perceptible en momentos de crisis o dificultades. La ausencia
materna y el alcoholismo paterno no solo son descritos como heridas personales, sino como
condiciones que generaron un vacio existencial. Ese vacio, lejos de permanecer como un
trauma sin resolucion, se transforma en el punto de partida para una busqueda espiritual que
culmina en el acercamiento de toda la familia a Dios y paulatina conversion. Tal como plantea
Rambo (1993), las crisis vitales suelen ser el contexto propicio para los procesos de conversion,
ya que abren al individuo a nuevas estructuras de significado que antes eran inaccesibles o
irrelevantes.

En este relato, el decidir ser cristiano y convertirse no se limita a un cambio de creencias
o de practicas religiosas, sino que opera como un mecanismo de reparacion. La cita biblica que
Walter menciona “si tu padre y tu madre te dejaren, con todo, Jehova te recogerd” resignifica
su experiencia de abandono y le da un nuevo sentido: haber sido dejado por su madre no fue
un hecho meramente doloroso, sino parte de un proposito divino. El acercarse a Dios y
convertirse, entonces, aparece como un acto de sanacion que le permitid reconstruir su
identidad y le ofrecié un nuevo marco de comprension y de sentido o una re-narracion del yo,
en la que el pasado se reorganizd para sostener una identidad creyente coherente y
esperanzadora (Stromberg, 1993).

Un aspecto relevante del testimonio de Walter es la figura del hermano mayor, quien no
solo asume el rol de padre sustituto, sino que también se convierte en el mediador espiritual de
toda la familia. Es en el cuartel, durante el servicio militar, donde este hermano entra en
contacto con el evangelio gracias a la predicacion de un pastor. Este lugar no religioso, e incluso
potencialmente hostil, se transforma en un espacio de revelacion. A través de ¢€l, el mensaje de
Dios llega al resto de la familia, lo que genera una transformacioén de toda la familia. Esto
refuerza la idea de que la conversion no es solo individual, sino que muchas veces ocurre en
redes familiares o comunitarias que se movilizan en torno a experiencias compartidas de dolor,

como también ha sido documentado por Brusco (1995) en el contexto colombiano.

199



Las trayectorias vitales de las personas dentro de estas iglesias se encuentran atravesadas
por una conviccion fundamental: solo cuando una persona se entrega sinceramente a Dios,
cuando abre su corazon de forma genuina y decide seguir el camino de Dios es que puede
experimentar su manifestacion. Esta idea aparece reiteradamente en los relatos de conversion
y sanacion, como vimos en el caso de Salma, quien atribuye su curacion al momento en que
decidid “meterse con Dios de lleno”. Esta logica espiritual, donde la disposicion interior y la
practica activa de la fe permiten Dios actie, también estd presente en el testimonio de Karin,
una mujer de 65 afios, de Valparaiso y miembro de la iglesia pentecostal en Chile. Para ella, el
proceso de conversion comenz6 cuando decidid abrir su corazén y comenzar a practicar

aquellas disciplinas espirituales que le permitirian conocer a Dios mas profundamente.

El proceso empieza cuando uno empieza a abrir su corazon al Sefor, empieza a
orar o empieza a leer la palabra y empieza a llegar a tu vida...empiezas a ver
cambios en tu vida de manera personal; cosas que ti vas cambiando ;me entiendes?
Dios va primero empezando a obrar dentro de tu corazon, va transformando tus
pensamientos, tu corazoén y solamente cuando le abres el corazon a €1, a partir de
ahi es que empiezan a pasar cosas especiales (Entrevista Karin G., 18 de marzo de
2022, Valparaiso).

Karin nos sefiala que, segiin su experiencia, Dios comienza a actuar solo cuando hay una
disposicion previa de parte de la persona, una intencién sincera de cambiar y un primer
acercamiento a Dios, ya sea a través de la oracion o la lectura de la Biblia, como ella misma
menciona. Aunque en el discurso pentecostal es comun afirmar que es Dios quien llama a las
personas para que se unan a su iglesia, en la practica, se espera que haya un gesto inicial de
apertura por parte del creyente. Es decir, debe existir un interés activo y una busqueda espiritual
que permitan que la transformacion comience ya que Dios no se manifestara en quien no tenga
un corazoén dispuesto. Una vez que el corazon se abre, Dios empieza a obrar desde adentro:
transforma pensamientos, emociones y deseos.

En este proceso, los creyentes no son agentes pasivos, sino participantes activos que
deciden creer en la existencia de un poder superior y en su capacidad para intervenir en sus
vidas. A partir de alli, “empiezan a pasar cosas especiales”. De manera similar a lo que vimos
en el relato del pastor Walter —quien encontr6 sentido a su conversion a traveés del sufrimiento
vivido en su infancia—, Karin también interpreta su acercamiento a Dios como una respuesta
espiritual a una vida marcada por el dolor. Al continuar su historia, sugiere que estas crisis no

son eventos breves ni necesariamente excepcionales, sino que pueden ser procesos prolongados

200



de malestar existencial que, al encontrar en Dios una via de salida, dan paso a una

transformacion profunda y sostenida, como narra a continuacion.

Cuando fue el cambio en mi vida, fue algo profundo, porque yo venia de una vida
muy dificil, dolorosa, por decirlo asi. Fue muy complicado para mi al inicio porque
mi marido era alcoholico y los primeros afios de mi matrimonio yo luchaba y
luchaba para que cambiara, pero era imposible. Luché y luché mucho contra eso y
Dios lo tocé y para mi fue todo felicidad después. Yo estaba cansada de luchar
contra eso y cuando llegué a los caminos del Sefior, gracias a que mi esposo pudo
unirse conmigo para empezar a ir a la iglesia, pude encontrar la paz que yo
necesitaba, encontré el amor, encontré la felicidad. Encontré todas esas cosas que
me faltaban y Dios pudo cambiarme y transformarme, fue el momento en que Dios
lleg6 a mi vida y fue todo lo que el Sefior hizo en mi corazon para poder yo ir
cambiando y sentirme y valorarme yo misma porque antes no lo hacia, antes no me
valoraba, antes me sentia sola. Y cuando llegué al Sefior fue todo lo contrario

porque cambid mi vida y la de mi marido (Entrevista Karin G., 18 de marzo de
2022, Valparaiso).).

La historia de Karin muestra como su vida cambid profundamente a partir de su acercamiento
a Dios. Desde el momento en que se caso, atraves6 una etapa muy dificil, marcada por el
alcoholismo de su esposo, con quien convivid durante afios sin ver grandes cambios. Sin
embargo, cuando ¢l comenzo6 a acompafiarla a la iglesia, todo empez6 a transformarse. Karin
relata que, tras afos de luchar sola, no solo fue su esposo quien cambid, sino que ella misma
quien comenz6 a sentirse amada, valorada y en paz. La experiencia espiritual no solo trajo
armonia a su matrimonio, sino que también le permiti6 resignificar su propio lugar dentro de
la relacion y dentro de la comunidad’.

Estas historias comparten una estructura comun: presentan un antes y un después
claramente diferenciados. El “antes” marcado por la ausencia de Dios, por la oscuridad, el
sufrimiento, las relaciones conflictivas o sin sentido, y una sensacion de vacio. El “después”,
en cambio, esta lleno de esperanza, gozo, sentido de proposito, cambios personales, superacion
de dificultades y, sobre todo, un deseo de entrega y servicio a Dios. En ese transito, la vida
cristiana es una oportunidad transformar la vida de manera integral para fortalecerse como ser

humano. En el caso de Karin —como en el de Salma y otras mujeres con quienes hablé durante

2 Durante nuestra conversacion, Karin me confes6 que, antes de convertirse al cristianismo, era tan timida que
no era capaz de hablar con nadie sobre temas personales. Le sorprendia poder compartir conmigo asuntos tan
intimos con naturalidad, y atribuia esta transformacion a la obra de Dios en su vida: gracias a su fe, habia adquirido
una nueva seguridad para relacionarse con los demas, sin miedo ni vergiienza. Como en el caso de Salma,
observamos aqui un proceso de empoderamiento que se produce a través de la fe. Conocer a Dios y entregarse a
¢l permite, segin sus propias palabras, liberarse de ataduras, miedos y cargas emocionales que antes parecian
insuperables.

201



el trabajo de campo—, esta transformacion puede entenderse también como una forma de
empoderamiento espiritual. Conocer a Dios les permite recuperar la voz, adquirir confianza y
sentirse mas fuertes para enfrentar las dificultades cotidianas. En estos casos, las mujeres ya no
se sienten solas o desamparadas porque ahora tienen a Dios como guia y respaldo. Este tipo de
fortalecimiento no es meramente interno, sino que también se expresa en la manera en que se
relacionan con los demads, en como participan en la iglesia o en sus comunidades.

Diversas autoras han mostrado cémo este proceso es comun en mujeres cristianas en
contextos similares. Elizabeth Brusco (1995), por ejemplo, lo analiza en Colombia y argumenta
que el pentecostalismo ofrece a muchas mujeres una via para reformular su lugar dentro del
hogar, promoviendo un cambio hacia relaciones familiares mas ordenadas y con mayor respeto
hacia ellas. Aunque estas iglesias sostienen una moral conservadora en términos de género, en
la practica muchas mujeres encuentran alli recursos afectivos, espirituales y comunitarios para
sentirse mas escuchadas, mas capaces y con mayor agencia. Bernice Martin (2003) también
habla de esta “paradoja de género” en el pentecostalismo, al mostrar como, a pesar de las
normas tradicionales, las mujeres pueden alcanzar espacios de reconocimiento, liderazgo y
centralidad dentro de la vida religiosa. Asi, mas alla del dolor, el acercarse a Dios y fortalecer
su relacion con ¢él, puede representar para muchas mujeres, un camino de reconstruccion de si
mismas, donde su subjetividad, su voz y su experiencia son finalmente valoradas.

Podria pensarse que estos momentos de quiebre o crisis solo les ocurren a quienes no han
conocido a Dios, pero lo cierto es que incluso las personas nacidas en familias cristianas no
estan exentas de vivir pruebas de fe. Muchas de ellas también atraviesan etapas de alejamiento
de Dios y de la iglesia, especialmente durante la adolescencia o la juventud. Ese fue el caso del
pastor Moisés, un chileno de 30 afios que actualmente lidera una iglesia en Arica, en el norte
del pais. Aunque creci6é en un hogar cristiano, se apartd6 de Dios durante su juventud. Sin
embargo, una experiencia vivida en 2017 marcé un punto de inflexion y lo llevo a “retomar el
camino”. Este tipo de relatos, aunque a veces parezcan anecdoticos o pequefos, cobran un
profundo significado para quienes los viven, ya que son interpretados como evidencia concreta
de la intervencion de Dios en sus vidas. Especialmente en las narrativas de los pastores, estas
experiencias son centrales porque muestran coémo Dios actiia para buscar a quienes se han
desviado y traerlos de vuelta a su voluntad. Son historias que no solo confirman la fe de quien
las cuenta, sino que también buscan inspirar y dar testimonio a otros sobre el poder

transformador de Dios.

202



Recuerdo que estaba bebiendo con amigos, aun no era cristiano y una noche
compartiendo con ellos, me acuerdo de que de repente se puso todo muy brillante,
habia una luz muy brillante. Recuerdo que hasta yo estaba hablando en otro idioma
y El (Dios) me miraba. Los otros me decian que qué era lo que yo estaba hablando
y yo solo sentia que el Espiritu Santo me estaba hablando. [...] Yo me habia alejado
de Dios y vivia en el mundo. Estaba en las drogas, en el alcohol y el Sefior me librd
y me saco de aquel lugar. Restaurdé mi familia asi que yo puedo predicar con mis
propias vivencias en el Sefior [...] Es necesario que el hombre siga procesos, que
tenga experiencias para que cuando tenga esa experiencia con el Sefior, sepa de
donde el Sefior lo saco y, ademas, ;quién va a anhelar estar en un lugar donde un
dia tuvo mucha tristeza, donde habia puras cosas malas? En el Sefior nosotros
tenemos esa fuerza sobrenatural (Entrevista Pastor Moisés B., 10 de marzo de 2022,
Valparaiso).

El relato del pastor Moisés pone en evidencia como las crisis personales marcadas por el
sufrimiento, la adiccion o la desorientacion pueden convertirse en el inicio de una experiencia
transformadora profundamente espiritual. En su narrativa, el sufrimiento no es solo un
momento o una sensacion de la que €l escapa, sino una condicidon necesaria para reconocer el
poder salvador de Dios. Desde esta perspectiva, la crisis adquiere un valor casi pedagdgico
porque se convierte en un terreno fértil donde se revela la necesidad de salvacion y donde se
manifiesta, con mas claridad, la gracia de Dios. Es precisamente el haber vivido en carne propia
la oscuridad que la experiencia con lo sagrado para Moisés adquiere su verdadero peso ya que
solo quien ha transitado por el dolor puede dar testimonio “con autenticidad” del alcance del
poder de Dios. Asi, el sufrimiento no invalida la relacion con Dios o la fe, sino que la legitima
y la potencia.

En la iglesia pentecostal, la oralidad es fundamental y “viene por el oir”, como decia la
frase del pastor Samuel todos los domingos para explicar la importancia de asistir al culto de
ensenanza de los domingos. Este oir no significa solamente oir la palabra de Dios sino estar
atento a las sefiales de Dios que, por supuesto, se manifiestan a través de las experiencias e
historias de otros. Estas experiencias personales que las personas comparten a manera de
testimonio durante las predicas o conversaciones mas informales permiten generar empatia,
identificarse con la historia que se cuenta y brindar esperanza a los que anhelan un cambio en
sus vidas. Ademas, como se ha dicho, permiten ver que Dios es real y que si puede obrar en la
vida de las personas. Las experiencias que preceden a las decisiones sobre devenir cristiano y
efectuar un proceso de conversion, suelen ser experiencias que involucran algin tipo de
dificultad en la vida cotidiana.

La siguiente historia es la del pastor Jorge, un hombre ecuatoriano oriundo de Guayaquil,

de unos 60 afios, que al momento del estudio servia como pastor obrero en Playa Ancha, un

203



barrio de clase media baja en Valparaiso’®. Jorge se convirtio al evangelio en su adultez, junto
con su segunda esposa, cuando ain vivian en Guayaquil. Tiempo después, decidieron migrar a
Chile tras vender todas sus pertenencias con la esperanza de empezar una nueva vida. Como
ya eran miembros activos de la iglesia en Ecuador, al llegar a Chile se integraron rapidamente
en la iglesia, y, debido a su compromiso y disposicion, Jorge fue nombrado pastor obrero en
Valparaiso tras algunos meses. Sin embargo, este cargo no implicaba ninguna retribucién
econdmica, y dado que no podian trabajar de forma estable por las normas de la iglesia, él y su
esposa utilizaron los pocos recursos que traian consigo para comprar una casa —que también
funcionaria como sede de la iglesia— y un auto antiguo que ya presentaba fallas. Cuando visité
su hogar por primera vez, el lugar mostraba sefales claras del esfuerzo econdmico que habian
hecho, pero la vivienda no estaba en las mejores condiciones y sus ahorros se habian agotado
por completo.

En esa época, la iglesia que lideraban en Valparaiso no tenia una sede formal. Los cultos
se realizaban en la sala de su casa y, mas alla de un joven de 18 afios que estudiaba en la ciudad
y colaboraba con los aspectos técnicos de las transmisiones, no asistia nadie de forma
presencial. La mayoria de los fieles seguia los cultos a través de Facebook entre amigos y
conocidos de Ecuador, algunas familias en Valparaiso y otras en Algarrobo. Los pastores
sofiaban con el fin de la pandemia para poder abrir las puertas de su casa y recibir a mas
personas, ya que antes habian celebrado algunos cultos en una iglesia amiga que les prestaba
su sede, pero debido a las restricciones sanitarias habian tenido conflictos con el Ministerio de
Salud. Incluso, segun Jorge, un vecino poco afin a la presencia de iglesias en el sector solia
llamar a la policia al notar movimiento y ruidos. En retrospectiva, Jorge relataba que antes de
conocer a Dios, cuando atn vivia en Ecuador y no formaba parte de la iglesia, llevaba una vida
de excesos. Fue en un momento de crisis profunda, cuando sentia que habia tocado fondo, que

—segun ¢l- Dios lo encontro.

A mi me gustaba la bebida, andar con jovenes, las drogas, la mentira, la vida
facil...Uno piensa que esa es la verdadera vida. Uno se descarrila y ;qué es lo que
uno anda haciendo? Todo lo que a Dios no le agrada. Y, ;por qué lo hace? Porque
uno no se siente bien. Trabajaba de lunes a sabado, dejaba lo que me correspondia
a mi esposa y me iba, volvia el domingo por la tarde sin dinero en el bolsillo. A los
33 afios empecé a sentir el peso de lo que era andar en esa vida trasnochada sin
dormir, malhumorado, con problemas con mi esposa, mis hijos...Intent¢ muchas
veces cambiar, leia la biblia, pero no entendia. [...] Yo tenia muchos amigos...uno

73 Esta obra a 2025 se encuentra cerrada ya que no fue exitosa. El pastor Jorge fue trasladado a otra mision dentro
de Chile.

204



vicioso... jdel bajo mundo como le llaman! (Entrevista Pastor Jorge R., 11 de abril
de 2022).

En esta época, Jorge alin se encontraba casado con su primera esposa y sus hijos eran
adolescentes. Sin embargo, ¢l dice haber “tocado fondo” cuando llega a su casa y no encuentra
a su esposa —quien se habia marchado por la situacion que vivian—. Unos afios mas tarde, Jorge
conoce a Patricia, su actual compafiera con quien se cas6 también en Guayaquil y quien ¢él dice
haberlo salvado de “seguir muerto en vida”. Mientras intentaba salir adelante de nuevo con su
esposa, no dejoé de tener problemas econdmicos ni con el alcohol, pero a pesar de esto, pudo
crear una pequefia empresa de reformas y construccion porque habia aprendido el oficio desde
su juventud. Fue en medio de este contexto que ¢l comenzo a acercarse a la iglesia con cerca

de 40 afios.

Pero Dios me encontr6 justo en esos dias cuando apareci6 una campaifia en la
esquina donde nosotros alquildbamos con mi esposa y le dije a mi esposa “ahi estan
los hermanitos. Vamos a ver qué pasa”. Me acerqué, escuché el testimonio del
pastor y alguien se me acercd y me dijo “venga, siéntese”. Y yo dije “no, si sigue
molestando yo me voy”. Por eso he aprendido que cuando a uno lo obligan no es
bueno. Se fue el hermano y no me dijo mas. Al siguiente dia ya sali solito y como
yo ya tenia sembrado el evangelio me senté y cuando era de cantar los coros, yo
por debajo para que no me vean. Me daba vergiienza. Seguimos yendo a la iglesia,
seguimos yendo solitos con ella [con Patricia]. Fuimos invitados a un culto especial
al que llamamos misionero. El Sefior empez6 a tratar conmigo y yo lloraba y
lloraba. Yo le decia al Sefior “yo ya no quiero ser asi, ya no quiero seguir esta forma
de vida. Estoy cansado, estoy hastiado” porque, en realidad, el hogar sin Cristo es
muy dificil. Porque no le digo que no hayamos tenido desentendimientos y que no
hayamos pasado por momentos malos y muy fuertes, pero la diferencia es que
ahora hay quien pelee por nosotros. En ese tiempo, yo no tenia quien peleara por
nosotros. Entonces, en ese tiempo el que salia al frente era yo mismo y yo: mi ira,
mi rabia, mi ego, mi hombria, mi machismo; y eso termind. Entonces, ese dia yo
acepté a Jesucristo conmigo un 11 de agosto de 1999 (Entrevista Pastor Jorge R.,
11 de abril de 2022).

Jorge experimenta una busqueda personal de cambio a través del encuentro con Dios que se
dio durante el culto misionero que narra. Cuando el Sefior lo encuentra’ por medio de ese culto

al que fue invitado y de la escucha de un testimonio, deja atrds los aspectos negativos de si

4 Es comun escuchar en los relatos de las personas cristianas que Dios es el que busca a las personas y no al revés.
Por ello, en los relatos de las personas el “plan de Dios” aparece a menudo para justificar la presencia de las
personas en la iglesia. En mi caso, las personas de la iglesia me solian decir que la realizacion de mi tesis doctoral
es la forma que tuvo Dios para acercarme a él y la tesis una “excusa” mia para conocerlo y eventualmente
convertirme.

205



mismo como la ira, rabia, ego, hombria, machismo y empieza a transformarse en una nueva
persona. Uno de los elementos que Jorge rescata es que reconocer que Dios estaba tratando con
¢l y su existencia, le dio la fuerza para dejar atras todas las cosas que no lo dejaban avanzar.
En su historia no vemos que posterior a su transformacion y conversion su vida no tuviera
altibajos, pero como ¢l menciona, con Dios en su vida se hacia mas facil enfrentar los desafios
de su hogar y de su vida personal. Estas rupturas moldean un tipo de hombre ideal que debe
transformar su comportamiento para ser mas parecido a Jesus. Esta transformacion a su vez
permitira dar testimonio dentro de su congregacion y fuera de ella. Ademas, estos testimonios
son fundamentales para la expansion del evangelio y de la iglesia de Jests porque “;como va
a predicar uno de lo que no ha vivido? Tiene que pasar por pruebas para que los que lo han
visto y los que no han visto a Dios sepan que existe y que es ¢l y nadie mas quien puede
salvarlos. Para que se acerquen a la iglesia y se conviertan tienen que oir el buen testimonio”
(Pastor Daniel G., Chile, 2022).

En otros casos, como el de Dario —un joven pastor ecuatoriano que servia en la iglesia de
Curanilahue, Chile— el acercamiento al evangelio ocurrié desde temprana edad. Su madre
comenzd a asistir a una iglesia pentecostal en Manabi, marcando el inicio de un cambio
profundo en su entorno familiar. Dario crecid en una familia humilde, donde su padre, segun
relata, “era un hombre de muchos vicios, vivia mal, no llevaba la comida, descuidaba a nuestra
familia”. Ante esta situacion, su madre tomo la decision de separarse de €l y buscar refugio en
la fe. “Empez0 a ir a los cultos con nosotros y se dio cuenta de que Dios le podia ayudar, que
Dios siempre estaba alli”, recuerda Dario. En ese proceso, ella animaba a sus hijos a unirse en
oracion para que su padre cambiara, aunque nadie creia realmente que eso fuera posible, pues
su comportamiento habia persistido por afios. No obstante, su madre nunca perdio la esperanza,
y finalmente ocurri6 lo que Dario describe como un milagro. Ese acontecimiento fue decisivo

para €1, pues lo inspir6 a dedicar su vida al servicio de Dios.

Un tiempo después mi papa por medio de un milagro fue sanado y limpio llegando
al evangelio. Dios sand a mi papa, le quité el alcohol y los malos habitos. Cuando
nosotros vimos eso de chicos, a mi personalmente, ese hecho me llevo a tener
mucho temor de Dios porque entendi que a mi papa nadie lo podia cambiar porque
no habia conocido a Dios y fue ¢l y solo €l quien lo pudo hacer. Ahi entendimos
que Dios escucho nuestras oraciones y...eso fue cuando yo tenia 11 afios donde
entendi que Dios es real y verdadero porque lo vi con mis propios ojos sanar a mi
papa. Desde ahi empecé a ir a la iglesia siempre que podia, servia, ayudaba en todo;
lo hacia con mucha fe porque sabia que Dios era verdad (Entrevista Pastor Dario
E., 21 de abril de 2022, Valparaiso).

206



Seglin el relato de Dario, Dios obré un milagro en la vida de su padre, liberdndolo de los habitos
destructivos que habian marcado su historia familiar. Ninguna intervencion humana parecia
suficiente hasta ese momento asi que fue solo a través del poder divino, movilizado por la
oracion persistente de su madre, que ocurrid el cambio. Este hecho dej6 una huella profunda
en Dario, no solo porque transformo la vida de su padre, sino porque lo confronté directamente
con la evidencia palpable de que Dios escucha, actia y transforma. Desde entonces, su fe
adquiri6 un caracter indiscutible pues no necesitaba mas pruebas para creer en el poder de Dios.
Ver con sus propios ojos el poder de la oracion y la transformacion radical de su padre
consolid6 en €l un sentido de propdsito. Fue asi como siendo muy joven, inicid su camino de
servicio en la iglesia y se prepar6d para el bautismo, el cual vivid como un momento de
renovacion espiritual y de compromiso profundo. A los 12 afios, ya se sentia responsable de su
padre, guiandolo en su nueva vida de fe, leyéndole la Biblia y acompafidndolo en los cultos.
Ese vinculo entre conversion y cuidado mutuo resalta el caracter relacional de la fe, donde la
experiencia con Dios no es solo individual, sino que se expresa en los lazos familiares

restaurados con el poder de Dios.

Con el bautizo senti que Dios me habia limpiado, me habia perdonado muchos
pecados que yo tenia en esa edad. Yo senti que mi vida cambio, se transform¢ igual
que la vida de mis padres...Papa no sabia leer ni escribir asi que yo le leia la biblia
y la deletreaba, le leia a mi papa todo el tiempo. Mi papa se sentaba conmigo para
que yo le leyera la biblia y solo me entendia a mi. Ibamos juntos al culto, jél me
acompafiaba en todo! (Entrevista Pastor Dario E., 21 de abril de 2022, Valparaiso).

Durante su adolescencia, el compromiso de Dario con la iglesia se intensificd. Su conocimiento
de la doctrina crecid, asi como su pasion por servir. No obstante, esta etapa no estuvo exenta
de miedos y dudas, especialmente cuando comenzé a sentir un llamado mas claro para ser
pastor. Ese llamado se fue volviendo mas intenso con el paso del tiempo, a través de consejos,
palabras de Dios y el acompafiamiento de otros pastores. Sin embargo, fue una experiencia
limite —cuando estuvo al borde de la muerte— lo que finalmente lo llevé a asumir ese llamado
sin reservas. A los 20 afios, sobrevivio a un disparo que casi le cuesta la vida. Durante su
hospitalizacion, un pastor oré por €l pidiendo que, si era su destino servir a Dios, le fuera
devuelta la vida. Dario entiende su recuperaciéon como una intervencion milagrosa y como una
confirmacion divina de su propoésito. El accidente marcéd un antes y un después: selld su
compromiso con Dios y lo llevo a dedicarse por completo al ministerio sin esperar nada a

cambio, pues —como ¢l mismo afirma— ya le habia sido devuelto el mayor regalo de estar vivo.

207



Cuando cumpli 18 afios empecé a sentir que Dios me llamaba por medio de
consejeros, de los pastores, pero yo tenia miedo, no podia, no lo creia...El tiempo
pasé y cuando tenia 20 afios el Sefior empezd a tratar conmigo de manera mas
especifica porque me guardd de un accidente, de la muerte, me cuid6 de un disparo
con arma de fuego. A mi me daban por muerto! Yo no iba a vivir. Me dicen que
mientras estuve hospitalizado 1leg6 el pastor y le pidieron que hiciera una oracion
por mi, que ¢l dijo que si yo debia servirle me devolviera la vida y asi fue. Dios
hizo un milagro en ese caso por mi'y cuando yo desperté le prometi que le serviria
y seguiria a donde me guiara. Le dije que no queria ninguna remuneracion porque
ya me habia devuelto mi vida asi que no necesitaba nada a cambio. Ese accidente
fue muy fuerte. Recuerdo que me decia el médico que pensaron en trasladarme a
Cuba, pero como no teniamos dinero era demasiado costoso, pero es que se
necesitaba una tecnologia fuerte. Cuando yo estaba en el hospital decia dentro de
mi: devuélveme el habla, Sefor; devuélveme el movimiento porque no me podia
mover y €l me escuché y el hecho de que esté aqui hoy con vida es porque el Sefior
hizo un milagro conmigo y me dejo vivo para servirle a él. Después de eso empecé
a servirle con mas ahinco, empecé a prepararme, estudié mas. Sentia que Dios
siempre estaba conmigo, que me acompafiaba porque para que hubiera decidido
devolverme el regalo de la vida era porque siempre estaba conmigo (Entrevista
Pastor Dario E., 21 de abril de 2022, Valparaiso).

Esta segunda gran ruptura en su vida —mas fisica que emocional— funcion6 como otro momento
de inflexion, reafirmando el patron que venimos observando en donde las crisis profundas
operan como detonantes del compromiso con Dios. En lugar de alejar a los creyentes de la fe,
estas experiencias de vulnerabilidad extrema parecen estrechar la relacion con Dios,
profundizando el sentido de mision y la disposicion al servicio. En el caso de Dario, esta
cercania con la muerte reforzo su certeza de que Dios no solo lo escuchaba, sino que lo
acompafiaba y lo respaldaba diariamente. Desde entonces, intensifico su preparacion, se formé

teologicamente y se involucrd cada vez mas en la prédica y en la vida comunitaria de la iglesia.

Yo empecé mas seriamente a acompaiar al pastor, al misionero, ayudaba en la
prédica, a buscar almas y sentia que cada vez que predicaba Dios me escuchaba y
respaldaba y pues...entonces a los 22 afios como yo ya habia prometido que iba a
irallevar el evangelio a donde fuera, me enviaron al cantéon Limén Indanza a servir.
Siendo yo un costefio, me toco ir para el oriente ecuatoriano, a la Amazonia. Alla
estuve 4 afios y 8 meses, luego a San Juan Bosco 1 afio y 6 meses y asi fui a otros
sitios hasta llegar a Chile (Entrevista Pastor Dario E., 21 de abril de 2022,
Valparaiso).

Como vemos, el compromiso de Dario se fue traduciendo en accidén concreta. Comenzé a
acompafiar a pastores y misioneros, a predicar, a evangelizar y a vivir una vida de entrega a

Dios con su comunidad pentecostal. A los 22 afios fue enviado como misionero al cantén

208



Limon Indanza, en la region amazonica del Ecuador. Alli sirvié durante mas de cuatro anos, y
luego continud en otras localidades como San Juan Bosco, hasta que finalmente fue llamado a
Chile. Este recorrido evidencia como el servicio y la movilidad forman parte del llamado
pastoral en contextos pentecostales. La experiencia del servicio a Dios se traduce en itinerancia,
en desplazamiento hacia lugares donde se considera que la presencia de Dios debe ser
anunciada y expandida. La fe se vive como una vocacion activa que exige sacrificio, obediencia
y disposicion a salir del lugar de origen para cumplir el plan de Dios.

El testimonio de Dario muestra con claridad cémo el compromiso religioso se va
forjando a través de una serie de rupturas existenciales que, lejos de debilitar a las personas,
las reorienta y fortalece su vinculo con Dios. El paso por situaciones de pérdida, incertidumbre
o peligro no es visto como un fracaso, sino como parte integral del proceso de formacion del
buen cristiano. Estas discontinuidades —ya sean emocionales, familiares o fisicas— no son
simples accidentes del camino, sino momentos necesarios en el proceso de conversion y
consolidacion de la fe; ademas que hacen parte del plan de Dios. En ese sentido, las crisis
actian como momentos clave que redefinen la vida, dan sentido al sufrimiento y al dolor y lo
integran dentro de una narrativa mayor de redencidon y propdsito. Son, en ultima instancia,

oportunidades para reencontrarse con el plan que Dios tiene preparado para cada uno.

3.2. Ataduras

Desde el libro del Génesis, la figura de los “nuevos seres humanos”, Adan y Eva, se presenta
marcada por la transgresion: al comer del fruto prohibido, desobedecen a Dios y con ello
inauguran una relacion conflictiva con el cuerpo. La conciencia corporal aparece asi desde los
origenes de la humanidad, cuando, a causa de su accion, los cuerpos humanos son condenados
al dolor y al trabajo, es decir, al sufrimiento fisico (Le Goff, 2003). Durante la Edad Media, el
cristianismo profundiza esta vision ambivalente del cuerpo: lo concibe simultaneamente como
espacio de virtud y de pecado. En diversas corrientes cristianas, el cuerpo es entendido tanto
como lugar de penitencia como de posible redencion. De ahi que la encarnacion de Jests se
vuelva necesaria en la teologia cristiana porque es a través del cuerpo de Jesus que se puede
redimir a la humanidad del pecado original (Le Goff, 2003). Bajo esta logica, el cuerpo queda
atrapado en una tension permanente entre el mundo del pecado y el ideal del reino celestial, al
cual el alma solo podréd acceder habiendo atravesado un proceso de restauracion espiritual y
limpieza moral. Esta vision dota al cuerpo de un caracter conflictivo ya que se convierte en un

escenario donde se libran batallas internas y externas que, dentro del pentecostalismo, se

209



expresan como “ataduras” espirituales. Estas ataduras pueden tomar la forma de tentaciones,
placeres mundanos o incluso trastornos emocionales como la depresion o la ansiedad,
entendidos muchas veces como ataques del enemigo que deben ser enfrentados con oracion, fe
y comunion con Dios.

Los testimonios recogidos en el trabajo de campo dan cuenta de esta lucha espiritual,
donde el enemigo —identificado frecuentemente como Satanas— aparece como una presencia
activa que busca desestabilizar al creyente, especialmente en momentos de vulnerabilidad o
busqueda personal, como suele ocurrir durante la adolescencia. Tal es el caso de Lorena quien
cursa el Ultimo afio de enfermeria, y dentro de la iglesia en Barcelona, desempefia un papel
muy activo como lider juvenil, cantante y referente espiritual. Su caracter alegre, servicial y
comprometido la ha hecho muy valorada dentro de la comunidad. Lorena fue, de hecho, una
de las primeras personas que se acerco a mi cuando llegué a la iglesia en Barcelona. Desde el
inicio mostrd interés en integrarme al grupo de jovenes, lo cual facilitd enormemente mi trabajo
de campo. Su apoyo fue constante, tanto en lo practico como en lo simbolico porque me
presentd a otros miembros de la iglesia, explico a la comunidad el proposito de mi investigacion
y se ofrecio desde el principio a compartir su historia. El pastor Samuel, al recomendarme
hablar con ella, decia que su testimonio era “uno de nuestros mejores ejemplos”. A lo largo del
proceso, su actitud siempre fue abierta y generosa. Por lo tanto, siguiendo la recomendacion
del pastor, y dada la disposicion de Lorena para narrar su historia, recurro aqui a su testimonio
como una forma de explorar mas de cerca esa “lucha con el enemigo” que, en su caso, comienza
durante la adolescencia, cuando entra al instituto. A través de su relato, se pone en evidencia
como estas tensiones espirituales se entrelazan con su proceso de busqueda de sentido, y

transformacion personal.

Cuando entramos al instituto yo me pegué el estirobn, como que yo era gordita, me
puse como mas delgada de repente y ;qué pasa? Que los chicos como que
comenzaron a pretenderme y para mi eso era nuevo porque en mi no se fijaba nadie.
Yo era de nifia la tipica nifia asi calladita que no se atreve a decir nada, con mucho
temor, miedo..., yo era asi. Entonces, claro, cuando me empezaron los chicos como
a pretender y tal yo empecé [a pensar] como: uy ;qué paso aqui? Yo tenia trece
afiitos solamente y empezaron las nifiitas de clase como a decirme: oye Lorena ;por
qué ti no te haces esto en el pelo? ;por qué no te pones lo otro? Empecé a
relacionarme con una dominicana, con una colombiana, otras dos bolivianas y esas
nifias eran el descontrol, eran el caos. ;Qué pasa? Que empecé a portarme mal,
empecé a portarme mal porque me iba con ellas [...], empecé a saltarme las clases,
empecé a querer irme a discotecas. Yo salia a escondidas de mi mama y, te puedes
imaginar, mi hermano igual, pero ¢l por su lado. Comenzamos los dos como a irnos
por ahi a beber y con 13 afos, 14 afios, yo buscando por ahi, metiéndome en

210



discotecas de noche y mira que mi mama hacia vigilia todos los viernes. Todos los
viernes se iba a la casa de una amiga de ella a hacer una vigilia toda la noche y
todos los domingos mi mamé hacia ayunos y todavia los hace. ;Qué pasa? Que
nosotros nos aprovechamos que ella se iba a hacer la vigilia con la amiga y esa
noche, el viernes, nos ibamos por ahi al descontrol, a la calle, siempre por ahi
escondiéndonos, donde veiamos una falda nos escondiamos, jnos daba un temor
cuando veiamos una falda! Yo decia: una hermana, un hermano, mi mama...
Nosotros ibamos asi...y Logrofio que no es ni tan grande...Total, que asi
empezamos en ese mundo de tener quizas un pie en la iglesia y otro pie en el mundo
(Entrevista Lorena S., 9 de agosto de 2023, Barcelona).

Lorena comienza a experimentar un cambio en su percepcion fisica a causa de su “estiron”. De
repente, la atencion de sus companeros de instituto se dirige hacia ella, algo que antes no ocurria
debido a su caracter timido y reservado. Este nuevo interés de los demas se manifiesta, para
ella, como el primer gancho del mundo para apartarla de Dios. Sus ataduras al mundo secular
inician entonces con la relacion con sus amistades que la arrastran a “comportarse de manera
inapropiada”, a faltar a clases y a desatender las practicas religiosas en las que habia sido
educada. Desde la Optica pentecostal, esos comportamientos no se interpretan como simples
errores de juventud, sino como intentos del enemigo —Satanas o demonios— para tentar a las
personas y quebrar su dedicacion a Dios. Cada salida a escondidas a discotecas y cada mentira
a su madre se convierten en un ejemplo de como estas “cosas malas” operan como lazos
invisibles que buscan seducir a las personas con placeres mundanos y alejarlos de Dios. De
este modo, la tension interna de Lorena refleja la lucha espiritual que ella misma explica como:
estar “con un pie en la iglesia y otro pie en el mundo” y que simboliza la batalla constante
contra esas ataduras que vienen del mundo que, seglin la experiencia de la iglesia pentecostal,
se presentan en los momentos de vulnerabilidad —como la adolescencia— para desviar la vida
del creyente y mantenerlo cautivo en las pasiones terrenales.

Tal como se ha sefalado, las ataduras actian a modo de quiebre que impulsa a los
cristianos a cuestionar y reflexionar sobre sus valores cristianos y familiares. En el caso de
Lorena, este momento critico no solo la confronté con su atraccion hacia un estilo de vida
secular, sino que también evidencio la tension constante entre las ensefianzas maternas y de la
iglesia, y las exigencias de pertenecer al grupo de amigos del instituto. Aunque sus decisiones
la apartaban temporalmente del camino de Dios, ella misma reconocia con claridad que esas
actitudes estaban en discordancia con su identidad espiritual: sentia, con conviccion, que sus

acciones respondian a influencias que la alejaban de Dios. De este modo, la percepcion de estar

211



haciendo ““algo malo” se convirtié en la sefal inequivoca de la batalla interna que libraba,
obligandola a reconsiderar su sentido de pertenencia y su compromiso con la fe.

La historia de Lorena ilustra como los comportamientos que ella percibia como
“rebeldia” —aquello que la acercaba al mundo secular— chocaban con los valores cristianos
inculcados en su familia y en la iglesia. Mientras que para un adolescente ajeno a un entorno
cristiano tales actitudes podrian interpretarse simplemente como una busqueda de identidad o
una fase pasajera, en su caso se convirtieron en un punto de quiebre y un elemento que la llevéd
a una crisis interna al tiempo que ponia en evidencia la tension constante que vivia entre tres
expectativas enfrentadas como las normas de su comunidad cristiana, las demandas de su
entorno “mundano” y sus propios anhelos como creyente. Pese a que su iglesia no admitia esa
ambivalencia, Lorena admitia en su interior que no lograba desprenderse de las influencias
externas. A ello se sumaban sus inseguridades fisicas, que alimentaban ataduras como la
vanidad y reforzaban la sensacion de fracaso cuando intentaba corresponder plenamente a las

normas de su institucion.

Como te digo, tenia muchos complejos, y eso me hizo...me cre6 quizéds muchas

ataduras. Quizés yo era muy dependiente del maquillaje, me gustaba mucho usar

un montén de pulseras, me gustaba ponerme unos aretes grandotes. Todo a

escondidas de mi mama, o sea, mi vida toda, toda mi vida fue asi, molestando a mi

mama porque mi mama no, nunca nos dio rienda suelta, ;sabes? Total que nada,

segui asi hasta los 16 afios (Entrevista Lorena S., 9 de agosto de 2023, Barcelona).).
Para Lorena, el maquillaje y las joyas no son solamente adornos, sino simbolos de una atadura
espiritual de la cual no podia desprenderse. Estas practicas estan prohibidas en su comunidad
y, por lo tanto, el hecho de maquillarse o usar joyas para adornar su cuerpo, la hacia sentir
culpable. Al usarlos a escondidas, buscaba eludir la desaprobacion de su madre y, de manera
indirecta, el juicio de su comunidad y de Dios, lo que revela hasta qué punto la disciplina
familiar y de su comunidad condiciona sus decisiones cotidianas. Su miedo a desafiar los
limites impuestos no solo habla de la autoridad materna, sino también de la autoridad religiosa
que ha interiorizado, donde cualquier pequea transgresion se percibe como un alejamiento del
camino de Dios. En este sentido, la vanidad se convierte en un conflicto interno permanente
que pone en tension su confianza y deteriora su equilibrio emocional, pues, para ella, ceder a
esos deseos equivale a traicionar tanto a su familia como a su fe.

Cuando tenia dieciséis afios, el pastor de la iglesia y su madre empezaron a presionarla

para que se bautizara. Lorena confiesa que cada vez que insistian en ello, lo percibia casi como

un insulto y respondia con enojo. Sentia que llevaba un retraso, pues lo habitual en la iglesia

212



era recibir el bautismo a los diez o doce afios, aunque muchos no lo hicieran de corazon sino
solamente por cumplir el requisito. Fue entonces cuando comenzd a cuestionarse si realmente

valia la pena seguir viviendo con “un pie en la iglesia y otro en el mundo”.

Hasta que no sé a los 16 qué me paso, y fue como que Dios empezd a tratar
conmigo, sabes? Empecé a pensar: mi mama no me deja irme al mundo, yo tengo,
—empecé a plantearme, jno? —, un pie en la iglesia y otro en el mundo. Y yo
pensaba: y si Dios viene ;qué? Y si Dios viene ya, y si estamos de verdad viviendo
los ultimos tiempos, —o no solo eso—, y si me muero hoy, me decia, ;estd valiendo
la pena? Dije yo: no, no vale la pena. Yo decia: tengo que hacer algo. Tengo que
hacer algo porque en el mundo no estoy de lleno que digamos uy, es que puedo
disfrutar, jpuedo hacer lo que quiera! No. Porque ahi estaba mi mama siempre para
impedirmelo. Y yo no sé por qué, si era por respeto a Dios o por respeto a mi mama
que yo nunca decidi hacer lo que me daba la gana y pasar por encima de ella. Me
daba muchisimo temor hacer eso, sabes? Porque como te digo, la palabra de Dios
me habia quedado tan inculcada...habia ciertas cosas que yo no pasaba y ser
desobediente quizas a mi mama, o mentirle, ...pero hasta cierto punto nunca decidi
decir: mira, me voy a empezar a vestir asi y asa, y hago lo que yo quiera...Nunca,
nunca...porque es que sabia que eso para mi madre era muy duro, y no, no, no, o
sea, es que nunca quise pasar ese limite (Entrevista Lorena S., 9 de agosto de 2023,
Barcelona).

La figura materna aparece como un factor decisivo en cada eleccion de Lorena. El respeto y
temor por desobedecerla reflejan la profunda huella que dejo en ella haber sido criada en un
hogar cristiano. Ese temor —que unia la autoridad de su madre con la de Dios— fue el freno que
la mantuvo lejos de decidir salirse del camino de Dios. La internalizacion de la palabra y las
normas de la iglesia se entrelazaron con el deseo de honrar a su madre, estableciendo limites
muy estrictos sobre su forma de vestir, sus relaciones y su comportamiento. Ante la presion de
decidir si debia bautizarse y dejar atras la vida “con un pie dentro y otro fuera”, su conciencia
no solo dialogaba con Dios, sino también con la voz de su madre que le recordaba
constantemente qué estaba permitido y qué no. Este entramado de respeto filial y obediencia
religiosa se convierte, asi, en el trasfondo de la decision que tenia que enfrentar —entregarse

por completo a la fe o continuar aferrada a las ataduras del mundo—.

Entonces cuando yo dije: no estoy en el mundo, no estoy en la iglesia, estoy aqui,
estoy acd, tengo que o poner un pie aqui o poner el otro alld. Y yo decia: al mundo
no me puedo ir, porque mi mama me lo impide, y decia: y si viene el Sefior, y si
Dios viene, o si me muero, me va a valer la pena quedarme de su venida, porque
todo, toda la palabra yo ya...empezd Dios como a tratar conmigo, ;sabes? Me

213



acuerdo de que hubo un dia que estaba en casa desparchada’ y me llamaron unos
“dizque” amigos de la misma iglesia que habiamos crecido juntos y me invitaron a
ver un partido de futbol. En el descanso se fueron a un parque, yo me fui con ellos
y empezaron a fumar marihuana. Empezaron a presionarme para que yo fumara, y
yo decia que no, que no, que no, pero al final me presionaron tanto, me insistieron
tanto que acabé dandole como dos caladas a la marihuana. Eso me dio como
taquicardia, empecé como a reirme y ellos a reirse de mi, algo hubo, una sensacion
rara. Y ese dia me fui para la casa llorando y le dije a Dios: perdoname, Dios mio,
porque yo s€ que esto no es lo que ti quieres para mi. Yo sé€ que tu tienes algo
mucho mejor que no es esto! Yo me imaginaba tomando ese camino y me acordaba
de los fumetas que veia en los parques bebiendo vino de caja y durmiendo en la
calle. Yo decia: eso es lo que me espera a mi si sigo este camino. [...] Y yo como
que después de eso pensaba que yo veia a Dios cuiddindome en todo momento; yo
me podia meter a la boca del lobo sin ser consciente de muchas cosas, actuar a la
loca, pero veo a dia de hoy la mano de Dios metiéndose alld donde yo me metia sin
saber y guardandome y cuiddndome porque ¢l sabia que me tenia para otras cosas
diferentes. Y yo lloré esa noche, le dije al Sefior: jPerdoname, perdoname! jMe
arrepenti toda la vida! Una semana o dos después, algo muy curioso que me pasaba
es que cuando yo veia que alguien se estaba bautizando, me daban muchisimas
ganas de meterme yo también ahi. Era como que sentia que algo me llamaba a
hacerlo. Pero era como que queria, pero no podia...Era como si el enemigo me
pusiera en la mente: mira, no, por esto y esto, til como vas a dejar esto, ti como vas
a dejar lo otro, no vas a poder...Entonces yo como que entre que quiero y no, no
podia. Esa frustracion me ponia a llorar hasta que un dia ya decidi poner los dos
pies donde correspondia (Entrevista Lorena S., 9 de agosto de 2023, Barcelona).

En este fragmento, la indecision de Lorena se prolonga todavia durante su adolescencia, lo que
evidencia como las presiones sociales pueden socavar incluso las convicciones mas firmes. A
pesar de su anhelo por alejarse del “mundo” alejado de Dios, la invitacion de sus propios
amigos de la iglesia a consumir marihuana la confronta con la disyuntiva de si ceder a la
sensacion de pertenecer al mundo secular —con todo lo que contenia— o mantenerse fiel a sus
creencias. La reaccion fisica que sufrid —taquicardia, risa nerviosa y llanto— refleja el choque
entre el deseo de encajar y la culpa que ello le provocaba, sefial de que su lucha trascendia lo
moral para convertirse en una batalla espiritual. Al regresar a casa, su llanto y su suplica a Dios
en modo de arrepentimiento, también le permite reconocer que su vida necesitaba de un rumbo
distinto del que aquella experiencia le ofrecia. Este momento de vulnerabilidad, en el que “veia
a Dios cuidandola” incluso cuando ella “actuaba a la loca”, nos muestra como en el mundo
pentecostal, las tentaciones no son solo malas decisiones personales, sino estrategias del

enemigo para apartar a las personas del plan de Dios.

75 Sin ninglin plan o actividad.

214



La dualidad entre querer bautizarse y la voz interior que la apartaba —‘como si el
enemigo le pusiera en la mente” motivos para no hacerlo— revela como la nocion de atadura
funciona como una fuerza externa que obstaculiza el progreso espiritual. Finalmente, la
intensidad de esa frustracion, las lagrimas y la urgencia de reconciliar su confianza en Dios con
la necesidad de pertenecer a su comunidad, la llevan a tomar la decision definitiva: “poner los
dos pies donde correspondia”. Esta decision marca un nuevo comienzo, pues a partir de
entonces su decision se fortalece sobre una experiencia personal de crisis y liberacion, y no
simplemente por la obediencia a las normas comunitarias.

Vemos que esta lucha interna de Lorena no se aplaca debido a la presion que siente y que
esto la hace vivir en una constante culpa que ella describe como temor de Dios dentro de un
anhelo también persistente por tener una vida coherente con las ensefianzas cristianas que tenia
desde pequenia a nivel familiar y de iglesia. Esta dualidad de sentirse atrapada entre dos mundos
—el de las normas rigidas de la iglesia y el de las libertades del mundo secular— nos muestra la
dificultad de encontrar un equilibrio que le permitiera vivir “auténticamente” sin tener que
renunciar a Dios ni a sus propios deseos. Ademas, la referencia a su madre que aparece en el
relato como figura de autoridad y proteccion también muestra como las expectativas familiares
pueden influir en la vida cotidiana y generar sentimientos de culpa. Esta doble presion e
influencia de un mundo que se presenta ante ella como una desviacion del camino correcto es,
al final, la atadura de la cual no lograba desligarse.

Al llegar a este punto de inflexion, Lorena decide dejar atrds cualquier ambigiiedad y
comprometerse plenamente con su fe y con su congregacion. “Poner los dos pies donde
correspondia” no solo significaba decidirse en el bautismo, sino abrazar un estilo de vida que
ya no admitia contradicciones. Al tomar esta decision, Lorena buscaba resolver el conflicto
entre las expectativas de la comunidad cristiana, la presion de sus amistades y sus propios
deseos. En la practica, esta entrega total se traduce en la aceptacion de un nuevo rol dentro de
la iglesia, no solo como miembro, sino como ejemplo vivo de la transformacion de Dios, con
responsabilidades especificas para apoyar a otros jovenes.

Esta experiencia también adquiere un sentido teoldgico mas amplio al vincularse con la
nocion del “pecado original” y la debilidad humana. Seglin la tradicion cristiana, todos
arrastran una inclinacion natural a quebrantar los limites impuestos por Dios, lo que se refleja
en la tension permanente entre la carne y el espiritu. En este marco, el bautismo no es un fin en
si mismo, sino el comienzo de un proceso de santificacion: el creyente recibe el Espiritu Santo
y entra en una comunidad que lo respalda, lo corrige y lo anima a perseverar. Para Lorena,

entregar su vida a Dios implica renunciar voluntariamente a conductas que antes concebia

215



como “simples caprichos” (maquillaje, amistades que fomentaban actitudes contrarias a su fe)
y asumir la disciplina de una existencia regida por los valores cristianos coherentes dentro de
esta comunidad.

Ademas, al hablar de un “borrén y cuenta nueva”, ella reconoce que el bautismo implica
enfrentar las expectativas —tanto internas como externas— que conlleva una vida cristiana
comprometida. Ya no se trata solo de cumplir reglas para evitar el reproche familiar, sino de
vivir con un proposito claro: dar testimonio de una salvacion que ella misma vivié en carne
propia. Esto incorpora tanto la gratitud por haber sido rescatada de las “ataduras mundanas”
como la conviccidon de que su identidad ahora estd cimentada en la comunidad de creyentes.
En lugar de ver el bautismo como un mero rito de paso, Lorena lo experimenta como un acto
de afirmacion de vida y de aceptacion de la mision que se le confia como servir, guiar a otros
y, sobre todo, mantenerse vigilante ante las tentaciones que siempre acechan al creyente.

Otros relatos también nos dan pistas sobre las complejidades del ser cristiano y los
diversos conflictos por los que atraviesan los individuos durante su proceso. En el siguiente
fragmento del pastor Samuel nos narra el momento de “rebeldia” y alejamiento de Dios y de la
iglesia que vivio en su juventud. Este periodo que se caracteriza por un descubrimiento de
experiencias con amigos fuera de la iglesia, fiestas y relaciones amorosas que lo llevaron a ser
consciente de las consecuencias de seguir una “vida de pecado y de vicios”. Asi como en el
relato de Lorena, estos vicios —como €l los llama— crearon una sensacioén de atadura que lo

distanciaba del camino que debia seguir.

De hecho, yo cuando ya fui teniendo mis 16 o 17 afios, ya entrd en mi mucha
rebeldia con mis padres, ya no queria ir al culto, ya queria tener amigos fuera de
la iglesia, hacer picardia, maldad, decir la mentira, todo eso...la desobediencia.
Lleg6 un momento en el que no volvi mas a la iglesia, tuve problemas con mis
padres, por ejemplo, el padre que sabe lo que hace, entonces ¢l quiere llevar a sus
hijos por alli y evitarles muchos problemas. Entonces, yo si vivi, digamos, como
mi juventud, unos cuatro afios alejado de las cosas de Dios. Pero cuando fue
transcurriendo el tiempo, yo fui comprendiendo muchas cosas, fui comprendiendo
de que mis padres tenian razon, que el mundo es una falacia, que no es verdad que
uno se va a sentir realizado y se va a sentir feliz, en desobediencia, en rebeldia,
dandole rienda suelta a la carne en la sexualidad, en la parranda y todo eso, los
vicios. Entonces, yo me di cuenta de que el pecado me estaba encadenando mucho
y los vicios me estaban encadenando y que cada vez me sentia mas lejos de Dios,
mas distante de Dios, como el hijo de Claudio que desperdici6 su vida (Entrevista
Pastor Samuel B., 25 de abril de 2023, Barcelona).

En la etapa de rebeldia, Samuel desafia abiertamente las normas impuestas por su familia y la

iglesia. Deja de asistir a los cultos, busca amigos fuera de la iglesia y adopta comportamientos

216



que antes consideraba incorrectos, como mentir y probar los vicios. Este distanciamiento
revela, al igual que en el caso de Lorena, un conflicto interno entre las expectativas familiares,
de su comunidad y su deseo de tomar decisiones propias. Samuel vive alejado de las cosas de
Dios durante cuatro afios y en este tiempo acaba reconociendo la sabiduria de sus padres y la
verdad de las ensefianzas religiosas que habia rechazado. Ademas, reflexiona sobre coémo los
vicios y el pecado lo mantuvieron encadenado y lejos de la paz que experimentaba cuando
estaba con Dios. Esa toma de conciencia le permiti6 reencontrar el valor de su fe, de Dios y de

las lecciones familiares, como él mismo cuenta en su relato.

Y entonces, yo recuerdo que un dia yo pensé€ y conclui: esta no es la vida que yo
busco, no me siento bien, no me siento realizado, siento que ahora estoy distante
de mis padres, de mis hermanos, de la casa, de los hermanos de la iglesia. Echaba
en falta todo ese calor cristiano. Me sentia perdido y solo que yo valia por lo que
tenia en el bolsillo. Entonces me di cuenta de que es una vida vana, que no tiene
peso, no tiene cimiento. Me di cuenta de que estaba desperdiciando mi juventud.
Fui concluyendo que mis padres y que la Biblia tenia la verdad, tenia la razén, que
Dios es real. Yo me vi en peligro de muerte muchas veces y ver coémo
milagrosamente Dios me guardaba...Entonces una vez, recuerdo que era la
madrugada, como a las 3 de la mafiana, saliamos de la discoteca, de la vida que
llevaba, la vida vacia, hueca, que nada me llenaba...Entonces yo recuerdo que cogi
a mi amigo Hernan, se llama Hernan, lo cogi y lo llevé contra una pared y le dije:
Hernan, tu que me enviciaste en esto, yo soy muy infeliz con esta vida, no me llena,
ayudame a salir de esto. El me dijo: Samuel, pero ta tienes una familia, t0 tienes
unos padres, tu no perteneces a este mundo de parranda, no. Vuelve a los tuyos
(Entrevista Pastor Samuel B., 25 de abril de 2023, Barcelona).

Samuel percibe con claridad el vacio que dejo la vida mundana al desprenderse de su familia
y de su comunidad. En ese momento, descubri6é que todo lo que antes le parecia valioso —la
popularidad, el ocio nocturno, la sensacion de “ser alguien” por lo que tenia— carecia de
fundamentos duraderos. Su nostalgia por el “calor cristiano” no solo aludia a la cercania
familiar, sino también al sentido de pertenencia que encontraba en la iglesia. Esa madrugada,
tras salir de la discoteca, su desilusion alcanzo su punto mas alto al enfrentar a su amigo Hernan
en una pared, reconociendo que, a pesar de la intensidad de sus experiencias, su vida carecia
de satisfaccion verdadera. La respuesta de Hernan —recorddndole que pertenecia a un hogar y
a una fe que no encajaba con la “parranda”— actudé como un espejo porque lo obligo6 a confrontar
la contradiccion entre su origen y su camino erratico.

En la reflexion posterior, Samuel relaciona varias experiencias cercanas a la muerte con
la evidencia de la vigilancia de Dios que habia ignorado. Esas situaciones limite le dieron la

conviccion de que la Biblia y las ensefianzas de sus padres contenian la verdad que necesitaba.

217



En ese sentido, su toma de conciencia no solo implicé arrepentimiento, sino también la certeza
de que habia desperdiciado su juventud en un “hueco” sin peso ni cimiento. Por lo tanto, al
reconocer el peligro real de aquellos dias y lo milagroso de las ocasiones en que sali6 ileso,
entendidé que su vida tenia un propodsito superior. Este proceso de desengancharse de las
promesas del mundo y reencontrarse con su identidad cristiana marc6 el punto de partida para
su reintegracion plena a la familia, a la comunidad de su iglesia y a la vocacion espiritual que
ahora sentia con renovada claridad.

A pesar de haberse apartado de Dios, Samuel seguia percibiendo su cercania. Cuando
Hernan lo confronto y lo inst6 a volver con su familia en lugar de continuar en la fiesta, Samuel
entendio esas palabras como un mensaje divino. Fue ese momento el que le permitio reconocer
la oportunidad que Dios le ofrecia de retomar el camino que le habia trazado. Asi, eligié
regresar a su hogar y a la iglesia, no por imposicién, sino con plena conciencia de que alli

encontraria el espacio para crecer como cristiano.

Para mi Dios me hablo a través de ese borrachito, de ese amigo borrachito, me
habl6 a través de ¢l y yo reaccioné porque jqué tonteria! No tenia sentido. Fue
dificil desengancharme de las amistades, del licor, de la parranda, porque ya se
volvia como parte de mi vida, pero poco a poco fui saliendo, fui volviendo a la
iglesia, regresando a mi familia y todo esto. Dios me dio la oportunidad de tener
ahora si ya no un compromiso por mis padres, ni coaccionado por mis padres, sino
que yo ya tenia la capacidad de pensar por mi mismo, de concluir por mi mismo,
de tomar una decisiéon por mi mismo. Entonces ahi es donde retomo los caminos
de Dios. Pido perddn al Sefior, como dice la Biblia: el que encubre sus pecados no
prosperard, pero el que los confiesa y se aparta alcanzara la misericordia. Entonces
yo volvi otra vez a pedir perdon a mis padres, a los hermanos de la iglesia. Conoci
a mi esposa en esos tiempos, me cuadré con la que es mi esposa ahora. Para mi fue
un apoyo muy importante ella, fue como un salvavidas para mi. Comenzamos una
relacion de novios y bueno, siempre durd unos tres afios y nos casamos y ahi
comenzd, es decir, comencé como una relaciéon con Dios muy seria. Tenia a mi
esposa porque la esposa para el hombre y el esposo para la mujer se vuelven una
proteccion moral, una bendicion. Eso fue una bendicion y por eso el Sefior lo cred
asi. No es bueno que el hombre esté solo, es bueno que tenga una compaiera...
(Entrevista Pastor Samuel B., 25 de abril de 2023, Barcelona).

Después de haber pasado por este momento de reflexion donde Samuel decide finalmente
dedicar su vida a Dios, también reconoce lo dificil que fue desengancharse de las cosas del
mundo: sus amistades, las fiestas y del consumo de licor porque estas se habian convertido en
una parte importante de su vida. En su relato vemos también, asi como con Lorena, la constante

lucha entre las “tentaciones” mundanas y el anhelo de vivir una vida con propdsito alineada

218



con los valores cristianos aprendidos. Después de este momento, Samuel decide retornar a sus
pilares fundamentales: Dios, su familia y la iglesia, ahora de manera autéonoma sin sentirse
coaccionado por sus padres. Vemos entonces que esta crisis sirvié a Samuel para poder decidir
el mejor camino que fortalecia su relacion con Dios y que iba mas acorde con sus valores.

Por otro lado, el relato nos muestra otro aspecto central dentro del pentecostalismo que
es el acto de pedir perdon que Samuel hizo tanto con su familia, con Dios y con los hermanos
de la iglesia; elemento que era necesario para poder retomar su camino. Ademads, pedir perdon
también era importante para poder restaurar sus relaciones familiares, de amistad y también
para mostrar —de manera publica— a su comunidad que se arrepentia de sus pecados y que tenia
la necesidad de reconciliarse con la vida cristiana. En este caso, la reconciliacion no implicaba
solamente una sanacion de la relacion directa con Dios, sino la participacion de toda la iglesia.
Si la comunidad hubiera rechazado a Samuel es posible que €l lo hubiera interpretado como si
Dios lo hubiera rechazado.

La figura de Martha, esposa de Samuel, cobra aqui un significado bastante importante
porque no s6lo fungié como un “salvavidas” que le brindé estabilidad emocional y moral, sino
que se convirtid en un anclaje imprescindible ante el mundo. En muchas tradiciones
pentecostales, la esposa es concebida como el “cuello” que, aunque sometido a la autoridad del
esposo, lo orienta y lo previene de desviarse de su llamado. En este sentido, Martha actué como
un polo a tierra con su presencia cotidiana, su acompafamiento y su ejemplo de vida
consagrada que recordaban a Samuel que su masculinidad no radicaba en la capacidad de
imponerse o de ceder a los vicios, sino en la fortaleza de proteger, respetar y ser fiel a los
principios cristianos. Al asumir juntos una vocacion pastoral, la pareja encarna ese ideal de
complementariedad bastante tradicional, donde el hombre representa fortaleza —la rectitud, la
entrega al servicio y guia moral— que se afirma gracias a la sabiduria y el cuidado de la mujer.
De este modo, Martha no so6lo fue un refugio frente a las “tentaciones del mundo”, sino que
fortalecio la conviccidn de Samuel de la importancia del sacrificio, autodominio y colaboracion
estrecha para edificar un hogar y una comunidad basados en valores solidos de la mano de
Dios.

Hemos visto como el cuerpo es un “campo de batalla” entre valores y pecados y como
se manifiesta esta tension en las luchas internas y externas que los cristianos deben enfrentar.
Lorena y Samuel nos ilustran de manera concreta a través de sus experiencias como se
presentan estas ataduras en la vida cotidiana y cémo afectan su identidad y las decisiones
personales. Los dos casos nos dan luces sobre como se enfrentan las influencias del mundo

secular que es el espacio de la maldad o el pecado y el mundo cristiano que es el mundo de los

219



buenos valores y virtudes que, en el caso de los dos, fueron inculcados desde la infancia al
haber crecido en familias cristianas y en el ambito de la iglesia. Vemos también como se
enfrentan estas ataduras respondiendo a presiones o influencias del mundo que pareciera que
los arrastran sin que ellos pudieran “defenderse”. Esto nos da pistas sobre los conflictos
internos que las personas de la iglesia pueden vivir entre lo que la comunidad cristiana espera
de ellos, sus propias expectativas, su capacidad de agencia y la presion del mundo secular que
los llama a nuevas experiencias.

Estas historias, aunque breves nos muestran como estas experiencias que se pueden dar
tanto durante las crisis o en cualquier momento de la vida se constituyen en momentos
transformadores o reveladore en los que Dios se manifiesta para que las personas puedan
superar las ataduras, permitiéndoles reconectar con sus raices espirituales, familiares y
comunitarias y finalmente, volver al camino que Dios tiene preparado para ellos. Lorena y
Samuel hoy son lider de jovenes y pastor y lider nacional respectivamente, lo que ellos hoy
dirian que no podrian haber llegado a ser si no hubieran pasado por estos momentos. Por lo
tanto, las ataduras no son vistas unicamente como obstaculos o pruebas de Dios sino como
oportunidades de aprendizaje y crecimiento espiritual que permiten reafirmar la fe y el
compromiso con la obra de Dios. En este camino, vemos la importancia de reconciliarse con
Dios y con la comunidad para liberarse del pecado y encontrar el proposito de Dios. Con estas
experiencias podemos acercarnos a las complejidades de vivir una vida cristiana en medio de
un entorno secular y como estos momentos de crisis son necesarios para llegar a ser un buen

cristiano.

220



CAPITULO VIII - LA CONSTRUCCION DE LA COMUNIDAD: MUNDO,
VINCULOS Y PRACTICAS

El capital religioso es aquel recurso que condensa o fusiona diferentes tipos de capitales, entre
ellos, el capital social. Una de las cuestiones fundamentales que tenia en mente al comenzar la
investigacion era el contraste que existia entre lo que me decian las personas pertenecientes a
las iglesias y lo que hacian realmente porque queria comprender en profundidad sus practicas
y experiencias a nivel social. Especificamente, necesitaba entender la idea de comunidad que
se construye dentro de la iglesia, basada en relaciones de “hermandad”. Este vinculo, que se
crea solamente dentro de unas condiciones especificas que cada miembro debe cumplir, es util
para comprender por qué para que esta “hermandad” pueda mantenerse y expandirse, es
necesario que las personas incorporen los conocimientos, practicas y dindmicas
imprescindibles del habitus cristiano. Por lo tanto, para comprender como se construye la idea
de comunidad, primero revisaremos la concepcion de “mundo” dentro de estas comunidades
pentecostales; luego nos acercaremos a las categorias que definen la pertenencia; y, finalmente,
repasaremos la manera en que los creyentes perciben y tejen sus redes sociales fuera de la
iglesia. Con estas bases establecidas, analizaremos las practicas concretas que materializan y

fortalecen dichos vinculos.

1. Las bases conceptuales de la comunidad

1.1. La concepcion del mundo en el pentecostalismo

Nos remitimos a como entienden los pentecostales el mundo para saber por qué para ellos es
tan importante construir vinculos que los acerquen a una vida mas acorde con los valores
cristianos y alejar todo aquello que los aparta del camino de Dios. Al concebir la realidad como
un escenario donde se libra una batalla de fuerzas del bien y del mal, los pentecostales buscan
fortalecer sus lazos comunitarios y su compromiso con la moral cristiana, evitando toda
influencia que pueda “contaminar” su cuerpo y su espiritu. El pentecostalismo promueve una
concepcion del mundo que, en ocasiones, es ambivalente. Dentro de esta concepcion se
encuentran enfrentados, por un lado, “el orden y la voluntad de Dios, regido por los valores y
las normas pentecostales y, por otro lado, la desobediencia a estos preceptos —en el mundo
secular— que implicaria estar bajo la influencia de Satanés” (Robbins, 2004; en Amador-Lopez,

2019).

221



El mundo para los pentecostales es, pues, un lugar de lucha entre lo sagrado y lo
profano, o como dicen ellos mismos: el lugar donde el ejército de Dios lucha contra las
contradicciones del bien y el mal, contra Satanas, los demonios o las enfermedades (Notas de
campo, Barcelona, 2023). Por lo tanto, hacer parte del mundo es luchar contra la contradiccion
de estar habitando el mismo lugar contra el que deben luchar diariamente. Como un espacio
peligroso, el mundo (secular) “se debe evitar; pero también debe ser conquistado mediante el
trabajo y la mision” (Agadjanian, 2012: 6). La ambivalencia del mundo en el pentecostalismo
no solamente refleja una vision dualista de lo sagrado —el mundo pentecostal y el reino de los
cielos— versus lo profano —el mundo secular, el de los inconversos—, sino que también es
concebido como un espacio con proposito espiritual. Al estar lleno de contradicciones y
peligros, el mundo se presenta como un escenario donde Dios prueba la fe de sus seguidores y
donde la mision de “conquistar” otros lugares y personas debe llevarse a cabo a través del buen
testimonio, de la evangelizacion y de las misiones.

En este contexto, la vida cotidiana se encuentra inmersa en un constante campo de
batalla espiritual. Cada dificultad de la vida diaria es interpretada como una posible
interferencia del mal, pero mas que todo, como una oportunidad para reafirmar la fe, fortalecer
la relacion con Dios y vivir en santidad. Para afrontar esta lucha, Dios provee a los cristianos
de herramientas para protegerse como lo recordaba Leo, joven predicador, durante un culto de
mujeres en Barcelona, donde hablaba de este tema haciendo una lectura colectiva de Efesios 6,
10-14 sobre portar la armadura de Dios. En esta prédica, Leo preguntaba a la congregacion
con mucha emocién: “;Cuantos saben que nosotros hacemos parte del ejército del Senor?”
mientras las personas levantaban su brazo derecho y su mano en direccion al cielo diciendo al

unisono: “Amén”. Leo continuaba:

“El creyente estd en una guerra espiritual. ;Cudntos lo creen? Hermanos, el
creyente esta en una guerra espiritual y no hay que confiar en nosotros mismos de
manera excesiva. Para luchar necesitas de una ayuda, de unos recursos que vienen
del cielo. El apostol Pablo nos hace un bosquejo de como es el plan de ataque del
enemigo. La conclusion del apdstol Pablo es que debemos estar vestidos con la
armadura de Dios” (Prédica de Leo, Culto de Mujeres 28 de febrero, 2023).

El mal dentro del mundo pentecostal actia a través de demonios como la envidia, la avaricia,
la amargura, el odio, las enfermedades, pero también a través de malos habitos como el
alcoholismo, la drogadiccion, la fornicacion, la blasfemia, la rebeldia, la envidia, la avaricia, la

lujuria, la pereza y la soberbia. Dios, a través de la Biblia, insiste en la importancia de vivir en

222



santidad: “vivir sin mancha, sin ofender a Dios. Estar limpio. Y a utilizar los recursos que Dios
provee que son su poder y la presencia del Espiritu Santo en nosotros”. Las herramientas de
Dios para enfrentarse al mal consisten, segiin Leo, en vestirse con la coraza de la justicia que
protege el pecho, los 6rganos vitales del cuerpo, el corazén y las entrafias y, a su vez, la lectura
de la Biblia, el ayuno, la oracion y la comunidn con otros creyentes protegen la mente y el
pensamiento de las doctrinas falsas, de la perversion de los deseos y de la contaminacion de
los pensamientos y de los miembros sexuales (Notas de campo, Barcelona, 2023).

Dentro de este marco, el pentecostalismo prohibe y condena ciertas conductas que
considera alejadas de los valores cristianos como el abuso de sustancias, las relaciones
extramaritales, la violencia y la infidelidad, asi como cualquier comportamiento que pueda
dafiarse a si mismo o a otros, con el fin de evitar la “contaminacion” del cuerpo. Amador-Lopez
(2019: 39) sostiene que “la interiorizacion de estas normas a menudo encierra un proceso de
transformacion personal que mas alla de la repercusion individual, se manifiesta también en
las relaciones familiares o de pareja”. Bajo esta concepcion, la superacion de los pecados actua
también como un tipo de limpieza que no es Unicamente parte de una transformacion
individual, sino de un testimonio colectivo. Para los pentecostales, la superacion de los pecados
no solamente es una forma de atraer a otros hacia la iglesia y hacia su fe sino también es una
evidencia tangible del poder de Dios en sus vidas. La redencion personal se convierte asi, en
una herramienta que refuerza el proposito de estar en el mundo y “conquistar” los territorios y
las personas que atin no conocen de Dios.

La relacion con el mundo secular (de los inconversos) no se limita al plano espiritual,
ya que en el pentecostalismo se cree que las emociones pueden llegar a dominar la mente y el
cuerpo de los creyentes. Por lo que, para hacer frente a las amenazas que habitan el mundo, los
cristianos recurren al espiritu de amor, autoridad y dominio propio que consideran como
regalos de Dios. Este principio fundamenta la capacidad de resistir a influencias externas y
mundanas. Por lo tanto, el cuerpo como carne debe ser disciplinado y debe obedecer las normas
creadas para tal fin con el objetivo de hacer frente a las “cosas mundanas”. De ahi la
importancia de la incorporacion de valores cristianos tanto a nivel individual como colectivo y
que veiamos antes, que son de los mas importantes cuando se trata de definirse como un “buen
cristiano”.

Las emociones sin control dentro del pentecostalismo son fuentes de tentacién que
buscan dominar al creyente. En este contexto, obedecer y ser disciplinado conecta a los
cristianos con la pureza de Dios y refuerza el camino hacia una vida mas correcta ante sus 0jos.

Este control del cuerpo no se basa Unicamente en la fuerza de voluntad, sino en una

223



dependencia activa de la coraza que Dios provee para protegerse del mal y que puede ponerse
en practica a través de la realizacion de actos de caridad, de justicia y de un comportamiento
humilde ante Dios. Ademads, la incorporacion de valores cristianos trasciende el ambito
individual y se afianza dentro de la comunidad mediante practicas colectivas de
responsabilidad, honestidad, servicio y experiencias espirituales compartidas. En muchas
congregaciones pentecostales, los creyentes participan en pequeios grupos de oracion y estudio
biblico donde no solo se refuerza la ensefianza moral, sino que se fomentan relaciones de apoyo
mutuo que sostienen la vida espiritual de cada miembro. Estas redes de acompanamiento, a
menudo estructuradas en células o ministerios de servicio, sirven para ‘“verificar” que las
conductas personales —como la abstinencia de alcohol y el mantenimiento de la pureza sexual—
sean sostenidas y celebradas a nivel comunitario.

Asimismo, la declaracién publica de testimonios personales cumple un rol central
dentro de la iglesia ya que al compartir como Dios ha ayudado a las personas superar las
tentaciones de los demonios, o las enfermedades (el alcoholismo, la drogadiccion o las
tentaciones sexuales), los creyentes ofrecen un testimonio vivo que motiva a otros a perseverar
en su relacion con Dios y ejemplifican la interiorizacion de los valores cristianos. La
comunidad pentecostal no solo inculca valores, sino que los refuerza mediante la participacion
en redes de apoyo, ministerios de servicio y experiencias espirituales compartidas, las cuales
consolidan la identidad colectiva y fortalecen la conviccion en la transformacion espiritual
divina (Anderson, 2004). De este modo, la vivencia comunitaria de la moral pentecostal se
convierte en un elemento clave para sostener la santidad individual y colectiva, al mismo
tiempo, que extiende la mision de “conquistar” a todas las naciones a través del testimonio y

la comunidn.

224



GRACIA

LAMADO CONVERSION

TemordeDios ™= ™= == mm mm mm == == =) SANACION
Liberacion

Aceptacion
S Nueva vida
Encuentro de BUEN
la verda‘d’era CRISTIANO
BAUTISMO vocacion
Recibimiento del
Espiritu Santo Experiencias
(frutos, dones). milagrosas
SERVICIO SALVACION
ESPIRITU
PLAN DE DIOS )

Ilustracion 23. Esquema del mundo cristiano’®.

1.2. ;Hermanos, amigos, simpatizantes? Las categorias de pertenencia

Desde el primer dia que empecé a hacer trabajo de campo en las diferentes iglesias, me causaba
curiosidad que las personas de la iglesia se saludaran o se refirieran a otros como “hermano” o
“hermana”. A medida que iba pasando el tiempo iba notando que no todos los integrantes se
llamaban entre si “hermanos” o “hermanas” y también que esta es una categoria que existe
dentro de la iglesia para diferenciar a aquellos “cristianos de verdad”. Las personas a quienes
yo notaba que otros llamaban “hermanos”, por lo general, eran personas activas dentro de la
iglesia, con algin cargo importante, pero especialmente, todas aquellas personas que habian
sido bautizadas. Sobre esto, el pastor Andrés me explicaba en sus palabras el origen de este

término y el porqué de su uso dentro de la iglesia.

La biblia dice que venimos a ser herederos y coherederos juntamente con Cristo.
Es decir, Jests no es solamente nuestro padre sino también nuestro hermano. Jesus
no es solamente la cabeza de la iglesia, sino que también se hace hermano de
nosotros. Recuerda que ¢l es primicia de todos los hijos de Dios. Entonces, ;por
qué nos decimos hermanos también? Porque recuerda que es un cuerpo, no son dos,
ni tres, es un cuerpo: el de la iglesia y la iglesia se conforma de hermanos y como
somos hijos de Dios, en el momento en el que tu te bautizas, ti pasas a ser
automaticamente hija de Dios y si yo soy hijo de Dios, del mismo padre, pues
obviamente ti eres mi hermana. Por eso Pablo, Pedro, Santiago hablaban siempre

76 En este esquema se incluyen los momentos clave como las pruebas de Dios, el llamado, el proceso de
conversion, bautismo, salvacion y finalmente la gracia. Esquema realizado por la autora.

225



de los “hermanos de la iglesia” porque somos hijos del mismo padre (Entrevista
Andrés B., 27 de marzo de 2023, Barcelona).

En su explicacion el pastor Andrés hace una observacion interesante sobre la iglesia como un
solo cuerpo que se compone de “hermanos”. Esta idea se puede encontrar en las cartas de Pablo,
en la biblia, donde se define a la iglesia como el “cuerpo de Cristo”. La metafora de Andrés
aqui es relevante porque lo que intenta explicar es que todos aquellos que comparten una
conexion con Dios y que esta es “certificada” hacen parte del cuerpo de la iglesia. Por ello,
cada “hermano” o “hermana” es parte de la unidad de un todo y por eso se busca que cada
cristiano haga parte de este cuerpo de manera oficial. En las formaciones REFAM —Reuniones
Familiares de Amistad—, las personas reciben una formacion mas especifica donde se explica
mas a profundidad el concepto de cuerpo (de la iglesia) donde cada “hermano” debe cumplir
los requisitos que lo lleven exitosamente a ser parte de €l.

Por otro lado, el pastor también nos recuerda la importancia del bautismo que aparece
de nuevo para determinar quién puede ser llamado “hermano” y quién no. El bautizo como
entrada a la comunidad de la iglesia y a la comunidad de Dios, representa un momento clave
en el que las personas se convierten en hijos de Dios. Aqui, las personas que han decidido
bautizarse empiezan a compartir una suerte de “filiacion divina” donde la hermandad es parte
fundamental de lo que constituye la comunidad de la iglesia. Por ello, no todos son “hermanos”
o “hermanas” y solo lo son quienes han pasado por el proceso necesario para poder ser
considerado de esa forma.

Durante mi paso por las iglesias, no solamente surgi6 la categoria de “hermano” o
“hermana” sino también la de “simpatizante”, que se usa para identificar a las personas que
asisten a la iglesia, pero que no son cristianos atn, es decir, quienes atin no han sido bautizados.
Los simpatizantes son aquellas personas que estdn empezando a escuchar la palabra de Dios y
a asistir asiduamente a la iglesia; es decir, quienes han comenzado a familiarizarse con las cosas
de Dios. Esta categoria, que se diferencia de la de “amigo”, que es quien asiste con alguna
frecuencia, pero no estd interesado (atin) en convertirse o en ser parte de la iglesia, permite
distinguir entonces a aquellas personas que estarian prontas a convertirse.

Estas categorias las “descubri” porque los “hermanos” y “hermanas” de la iglesia me
llamaban en ocasiones “amiga Laura” o decian en las conversaciones: “Laura, que ain es
simpatizante...”. En una ocasion, una “hermana” de la iglesia me llamo6 “hermana Laura”
después de que ya teniamos mas confianza porque habiamos hablado bastante después de los

cultos. Después de saludarme usando esta palabra, se asustd y se cubri6 la boca con sus manos

226



diciéndome en medio de risas “hermana todavia no”. Sin embargo, después de esta ocasion en
modo de broma yo la llamaba a ella “hermana Angela” y ella a mi “hermana Laura”, pero
ambas sabiamos que para mi no aplicaba la categoria “hermana” porque yo no estaba
bautizada.

Las categorias de “amigo” y “simpatizante” por su parte son interesantes puesto que las
personas que se encuentran identificadas dentro de estas categorias son “facilmente
reconocibles” para quienes ya llevan tiempo dentro de la iglesia ya que, por ejemplo, los
domingos tienen un lugar especial donde son ubicados en el culto —que suele ser en la parte de
adelante para “asegurarse” de que reciban el mensaje—. También se les reconoce por su
vestimenta ya que no estan vestidos como el resto de “hermanos” o “hermanas”, es decir, los
hombres no estan vestidos con trajes elegantes, corbata, “bien peinados” y perfumados, y las
mujeres estan usando pantalones en lugar de vestidos largos mas debajo de la rodilla, estan
maquilladas, tienen el cabello corto o amarrado.

Segtn las lecciones de REFAM (Reuniones Familiares de Amistad) que las personas
reciben una vez dentro de la iglesia aparece otra categoria que es la de “asistente” que es el
“tercer escalon” antes convertirse en “servidor” que es el ultimo escaldn de la trayectoria de
donde salen los proximos pastores. Cada categoria cuenta con su propio conjunto de

conocimientos que, se supone, las personas adquieren al estar en uno u otro nivel.

SERVIDOR
HERMANO
ASISTENTE |—

SIMPATIZANTE
AMIGO

[lustracion 24. Trayectoria institucional de un cristiano”’.

7 Esta trayectoria es la que transita una persona dentro de la iglesia en su camino a convertirse en cristiano servidor
segun las normas de la iglesia. Son cinco categorias que sirven para diferenciar entre los diversos niveles en que
se encuentra un miembro de la iglesia segun su trabajo personal espiritual. El cuadro es de realizacion propia.

227



2. Estructura y composicion de las redes de la iglesia

Las iglesias pentecostales son espacios altamente conectados. Esto se contrasta con otros
espacios de otras religiones, como la catélica, en donde no es necesario en la vida cotidiana o
donde no es parte fundamental de “ser catdlico”. En realidad, el pentecostalismo tiene un
componente social y comunitario muy fuerte. Las personas pertenecientes a estas iglesias
pentecostales evaliian una iglesia de acuerdo con el nivel de cercania o hermandad que existe
en ella y esto puede determinar si se afilia o no. En el caso de Rosa, que vino de Pert con su
familia a instalarse en Barcelona, relata que su cambio de iglesia —de la IEAN-Jesus a la [IPUC—
obedecid a no encontrar la cercania que ella estaba buscando en la iglesia “tal como la habia
en Pert. En la IEAN de Badalona todas las personas iban a los cultos, pero después no habia
ningun tipo de contacto entre nadie. Todos se iban a sus casas, nadie se saludaba
carifiosamente...todo era asi formal, no sé, hija, no habia ahi una comunidad de amor o de
hermandad” (Entrevista Rosa M., Barcelona, 2023).

Esto le impresiond fuertemente y prefirié acercarse a la IPUE Barcelona Segunda
aludiendo a este componente de fraternidad y unidad, en ultimas porque alli encontraba ese
sentido de familiaridad que no encontraba en la otra iglesia. La sede Segunda de Barcelona ha
tenido un crecimiento rapido desde que termind la pandemia y se encuentran, curiosamente,
algunos miembros de la IEAN-Jesus que se han trasladado a la pentecostal por este aspecto de
familiaridad, unidad y calor humano, que se encuentra en la iglesia pentecostal de Barcelona,

como me explicaba Evelyn P., espafiola de origen ecuatoriano.

Mira, Laura, yo te voy a decir que mi familia en Ecuador iba a la IEAN porque esa
es la iglesia mas popular alld. A donde vayas en Ecuador, toda la gente cristiana es
de la IEAN...Mi abuela también. Antes de llegar a Espafia iba alli en Ecuador...e
igualmente cuando ha llegado aqui a Barcelona, iba hasta Badalona...Yo iba con
ella [la abuela] porque mi madre...bueno, tenia los problemas que ya te he
dicho...y pues nada, alli en la IEAN, la gente era aburrida, muy seria en los cultos,
nada servicial...Todos iban como a su propia bola y era triste porque eso no hace
parte de lo que nos ensefia Jesus. Alli he conocido a Lorena, nos hemos hecho muy
buenas amigas...hermanas hoy en dia, y ha sido ella quien se cambi6 la primera a
la IPUE. A ella le gustdé mas la pentecostal porque, vale, ella es colombiana...es
mas como ella, y yo...yo he tardado un poco, pero cuando Lorena me comentod
coémo era todo en la IPUE yo quise cambiarme también. Cuando empecé a ir a la
IPUE habia como ese calor de hogar que echaba en falta, todos los hermanos me
saludaban con un abrazo, me preguntaban como estaba, siempre tenian una sonrisa
para mi, los cultos eran, y bueno...que siguen siendo, ya lo has visto ti misma...son
como una fiesta en Colombia [risas] y eso es muy valioso para mi. No te lo puedes
imaginar...yo que tengo una familia tan poco unida, llegar alli para mi ha sido

228



como encontrar a mis hermanos, ha sido una bendicion de Dios...Los colombianos
son personas muy especiales y diferentes de los ecuatorianos, ya lo ves tu...
(Entrevista Evelyn P., 12 de julio de 2023, Barcelona).

A pesar de este caracter de unidad que ciertas personas rescatan, lo que logramos observar es
que, a pesar de que la mayoria de las personas observa este patron de unidad tan alto de su
iglesia (42%), también hay un grupo considerable que identifica que hay un grupo central y
ciertas personas conectadas al grupo central (28,4%), ademas de otros que identifican que hay
diferentes subgrupos (22,2%). De modo marginal, sin embargo, hay quienes observan que en
su iglesia hay un contacto minimo (7,4%). Es decir, la iglesia se mantiene como un espacio
donde se cultivan relaciones sociales mas alld de la prédica del pastor en el culto. La iglesia
tiende a ser un espacio dindmico donde la importancia radica en esta idea de unidad grupal
entre todos los hermanos. Sin embargo, también existen dindmicas de formaciéon de subgrupos
distintos dentro de la iglesia que tienen contacto minimo entre si y que puede obedecer a
diversos factores tales como la nacionalidad, los cargos ocupados dentro de la iglesia, la
antigiiedad, el género, el nivel espiritual, etc. En cualquier caso, en la iglesia pentecostal —los
casos estudiados— no hay lugar para que no sea un espacio de contacto y formacion de lazos

fuertes, tal como ellos mismos perciben.

Percepcion de la red en la iglesia (N = 81)
Pregunta: Segun td, ;,como se relacionan las personas en tu iglesia?

Un gran grupo 4

Un grupo central y otros conectados <

Muchos grupos conectados 4

Tipo de red en la iglesia

Contacto mimimo

U T T

- v
0 10 20 30 40
Porcentaje (%)

Tabla 10. Tipo de redes en la iglesia’s.

78 Elaboracion propia con los resultados del cuestionario realizado con participacién de miembros de las iglesias
pentecostales entre Colombia, Chile y Espaiia.

229



Si profundizamos en esta idea, uno de los temas que se escucha entre los hermanos de la iglesia,
es que cuando las personas se convierten, aumenta la proporcion de contactos creyentes. Es
decir, cuando la gente comienza a asistir asiduamente a la iglesia y a conocer personas en este
contexto, o sea, también evangélicas deja atras a las personas del “mundo”. En algunos casos,
las personas sefialan que el ideal es que todos los contactos cercanos de un cristiano finalmente
sean de la iglesia porque asi todos luchan por un mismo fin y ninguno intentaré desviar al otro
en su camino. Esto, para algunos, constituye un paso en este transito a ser un “buen cristiano”.
En la literatura encontramos que este patron de homofilia -es decir, la preferencia por
aquellos/as que son iguales a mi- es clave para comprender las dindmicas de seleccion social y
promover los lazos cristianos dentro de la expansion de la misma iglesia (McClure, 2021).

No obstante, al momento de revisar la composicion de la red de personas de los
miembros de las iglesias pentecostales, nos damos cuenta de que solo una fraccion pequeiia
tiene en su red de contactos cercanos, personas completamente creyentes (14,8%), mientras
que la gran mayoria (39,5%) tiene redes compuestas por mitad cristianos y mitad no creyentes
(red mixta) y que le siguen aquellos que tienen un porcentaje mas alto de creyentes cristianos
(34.6%). Es decir, en general, un pentecostal suele tener una red mixta o mas cargada de
cristianos, siempre con un porcentaje de no-creyentes. Solo una pequena fraccion dice que
logra tener una red compuesta solamente por cristianos creyentes en su red de cercanos. Al
contrario, podemos decir que la fraccion menor de cercanos al 10% tiene redes de cercanos en
donde nadie es no creyente, es decir, su red estd compuesta de méas no creyentes que de
cristianos.

En general, predomina la idea de que un cristiano siempre tiene como minimo la mitad
de sus contactos cercanos como creyentes. Esto muestra el componente de homofilia
mencionado, pero también que puede existir un tipo de umbral minimo para ser un “buen
cristiano” que se genera por el propio hecho de pertenecer a la iglesia, de bautizarse y de seguir
adecudndose a las dindmicas internas de la institucion y de la comunidad. Por lo tanto, la idea
expandida en la iglesia de que idealmente toda la red cercana es cristiana no coincide con la
realidad de los contactos establecidos por las personas. La idea es que “naturalmente”, los

cristianos, pueden lograr una proporcion de creyentes que te va alejando de otros que no lo son.

230



Red de circulo mas cercano (N = 81)
Pregunta: ;Como es tu circulo mas cercano de personas?

Mixto 1 39.5%

34.6%

Mas cristianos -

Todos creyentes

Composicion de la red

Mas no creyentes -

Todos no creyentes

10 20 30 40
Porcentaje (%)

Tabla 11. Tipo de red de contactos”

(=]

De esta manera, podemos tener una nocidon aproximada de la manera en la que perciben sus
propias redes de contactos cercanos y la manera en que ven la estructura de su iglesia. En
general, podemos observar que mantienen una correspondencia en esta nocion de unidad de las
iglesias y la composicion altamente cargada de cristianos. Sin embargo, notamos que también
hay matices que dejan pistas interesantes, como la idea de las redes mixtas (no cristianos y

cristianos) de las redes de contactos cercanos como predominantes.

3. Practicas de construccion y mantenimiento de la comunidad fuera de la
iglesia

Hemos visto en el apartado anterior las bases conceptuales que definen a la comunidad
pentecostal: una vision del mundo como campo de batalla espiritual, un sistema de categorias
que define la pertenencia y una densa red de relaciones sociales. Ahora, analizaremos los
mecanismos y actividades concretas a través de las cuales los miembros de las iglesias
estudiadas se organizan para construir, mantener y fortalecer estos lazos comunitarios. Estos
van desde eventos y rituales institucionales hasta iniciativas mas informales que se valen de la
tecnologia y el ocio, tales como actividades en redes sociales, reuniones familiares y torneos

de futbol.

7 Elaboracion propia con los resultados del cuestionario realizado con participacién de miembros de las iglesias
pentecostales entre Colombia, Chile y Espaiia.

231



3.1. Mananas de Victoria

Tras la pandemia de COVID-19, las redes sociales trascendieron su funcién de emergencia
para consolidarse como un canal de comunicacién vital entre la iglesia pentecostal en
Barcelona y su congregacion. Su rol se ha transformado de ser un solo apoyo durante el
confinamiento —al no haber encuentros presenciales—, se han transformado para convertirse en
una extension de la iglesia. La practica ya no se limita a la transmision de cultos, sino que
fomenta una interaccion cotidiana mediante devocionales y grupos de estudio en aplicaciones
como WhatsApp, redefiniendo el concepto de comunidad més alla de los limites fisicos de la
iglesia. Un ejemplo de esta nueva dindmica es la iniciativa “Mafianas de Victoria”. Cada dia, a
las 5:00 am, un joven de la congregacion dirige una reflexion por videollamada, aplicando
ensefianzas biblicas a temas de actualidad. Para garantizar que el mensaje llegue a todos y
documentar la continuidad del proyecto, al finalizar se comparte un resumen en el grupo de
jovenes. Al momento de escribir estas lineas, la iniciativa llevaba su septuagésima séptima

sesion, dedicada al tema “Ayudar a los demas”.

Mafiana de victoria numero () (4
Hoy el Sefior nos ha hablado a a través de nuestra hermana Laura R. Con el mensaje:
“ El ayudar a los demas"’

El Sefior nos llama a ayudar a quienes lo necesiten <. A veces fallamos en esto sin
darnos cuenta, por lo que hoy reflexiona en tres puntos principales LLI.

« Ayudar desinteresadamente: No debemos ayudar esperando algo a cambio .
Como hijos de Dios, debemos actuar como nuestro Padre, siendo misericordiosos
(Lucas 6:36) @

« Ayudar a quienes nos consideran enemigos: Siguiendo el ejemplo del Buen

Samaritano (Lucas 10:25-37), debemos mostrar compasion y ayudar incluso a
aquellos que nos han hecho dafio &5. La verdadera ayuda no tiene barreras

« Ayudar siempre que tengamos la oportunidad: Si vemos una necesidad y podemos
suplirla, debemos hacerlo (Santiago 2:15-16) . Negar ayuda cuando podemos
darla no aprovecha a nadie ©, pero Dios recompensa nuestra generosidad .

ayudéaramos al Sefior mismo ¢4 . 11:49

Vs

Ilustracion 25. Captura de pantalla de la “Mafiana de Victoria 777%.

@ Jesus ensefi6 en Mateo 25:34-40 que cuando ayudamos a otros, lo hacemos como si

La imagen anterior es un claro ejemplo del tipo de mensajes que circulan en el grupo de
WhatsApp de los jovenes de la Iglesia Pentecostal Unida de Europa. Las reflexiones de
“Mafianas de Victoria” estan concebidas como invitaciones para que la comunidad descubra

su proposito divino, partiendo de la premisa de que Dios tiene un plan individual para cada

80 Mensaje difundido en el grupo de WhatsApp de Jovenes de la iglesia IPUE — Barcelona Segunda.

232



persona. Durante las videollamadas, se utilizan historias biblicas como las de Jeremias y Daniel
para ilustrar que la vida cristiana exige disciplina, firmeza y renuncia a las ataduras del mundo.
Este andlisis doctrinal se refuerza con testimonios poderosos, como el de Brian, un joven
didcono que describi6 su llamado como una fuerza transformadora que dividi6 su vida en un
antes y un después, mostrando de forma practica el impacto espiritual que se busca fomentar®!.

La disciplina espiritual®? constituye el eje central de estos encuentros virtuales, una idea
que se materializa en la reunion diaria en la madrugada, precedida por un tiempo de oracioén y
meditacion. Para motivar este riguroso horario, los lideres aluden a pasajes como el Salmo 63
o Marcos 1:35. Estos textos se emplean como modelo, pues presentan a figuras biblicas clave,
incluido el propio Jesus, para quienes el alba era un espacio privilegiado que otorgaba claridad
y la renovacion espiritual. Esta practica no es exclusiva del grupo de jovenes, sino que refleja
un ethos generalizado dentro de la iglesia. La madrugada se concibe como un tiempo sagrado
de entrega a Dios, un momento de quietud que facilita una conexién mas intima con Dios. Este
principio es adoptado por toda la comunidad: desde los pastores que consagran el inicio de su
jornada, hasta toda la congregacion que ora en sus hogares o de camino al trabajo, antes de que
comience el ajetreo del dia.

Como hemos visto, las sesiones de “Mananas de Victoria” fortalecen la fe a nivel
individual y colectivo, proveyendo a los jovenes un “escudo” espiritual para afrontar los
desafios cotidianos. Uno de sus puntos mas interesantes es como presentan la disciplina no
como una simple rutina, sino como un valor cristiano esencial, una necesidad para poder
experimentar la presencia de Dios constantemente.

En linea con esta idea, los mensajes de las “Mafianas de Victoria” insisten en la
necesidad de mantener una identidad cristiana frente a las amenazas e influencias negativas del
mundo secular. Por lo tanto, los jovenes son motivados a “ser diferentes” siguiendo el ejemplo
biblico de Daniel, quien decidi6 no contaminarse de las cosas del mundo en la antigua
Babilonia ni de sus costumbres y placeres®’. Este ejemplo se transporta a la vida moderna donde
los deseos mundanos, las distracciones y las redes sociales, por nombrar algunas, se comparan
con la “comida del rey”. La ensefianza concluye que la verdadera fortaleza solo proviene de la
oracion y la obediencia a la Palabra, el Ginico alimento que, segun esta doctrina, nutre el alma

y permite a las personas cumplir el proposito que Dios les ha asignado.

81 Ver Mafiana de Victoria 43 en los anexos.
82 Ver mafiana de Victoria 57 en los anexos.
8 Ver Mafiana de Victoria 69 y 71 en los anexos.

233



Otro de los aspectos claves es el cuidado de la vida interior, concretamente de los
pensamientos y actitudes del creyente. Tomando como base doctrinal Filipenses 4:8%4, se
ensena que el pensamiento influye directamente en las decisiones y en la relacion con Dios.
Los mensajes advierten sobre el “peligro” de los pensamientos impuros o negativos,
identificados como la raiz de la ira, la amargura y el distanciamiento espiritual. En
consecuencia, se alienta a los jovenes a “proteger” su mente, ojos y oidos, enfocando su
atencion exclusivamente en lo bueno, justo y agradable a Dios como prerrequisito para
mantener la paz interior y avanzar en su proposito.

Finalmente, la disciplina, la identidad y el cuidado personal se complementan con los
pilares comunitarios del amor y la unidad. Invocando Colosenses 3:12-14, se promueve la
metafora de “vestirse” con el amor de Dios®®, descrito como el “vinculo perfecto” que
cohesiona a la iglesia. En esta teologia, el amor trasciende el mero sentimiento para definirse
como un compromiso activo de reflejar a Cristo. Este compromiso se materializa en una doble
funcién. Por un lado, en actos de solidaridad, perdén y generosidad que fortalecen los lazos
internos; y por otro, sirven como un poderoso testimonio ante el mundo exterior. Siguiendo el
modelo del Buen Samaritano, se exhorta a extender esta compasion mas alla de los limites de
la congregacion.

Otros valores destacados en las reuniones son la alegria y la confianza. La alegria se
presenta como una caracteristica cristiana y una fuente de fortaleza. Basandose en Proverbios
17:22, Dayana, una de las jovenes, ensefid que un corazon alegre es medicina para el cuerpo y
la mente, y un testimonio de fe. Us6 también la historia de Job para mostrar como buscar a
Dios en los momentos dificiles puede transformar la vida de una persona. Por su parte, Catalina,
en la “Mafnana de Victoria 73”, hablo sobre la “rectitud verdadera” a partir de Mateo 6:34.
Reflexion6 sobre como la ansiedad por el futuro aleja a las personas de Dios y explico que la
fe cristiana ofrece esperanza en tiempos de incertidumbre. El mensaje de fondo en ambos casos
fue la importancia de confiar en Dios, pues El tiene el control total sobre la vida de cada
cristiano.

En definitiva, la actividad de las “Mananas de Victoria” trasciende su funciéon como un
mero devocional matutino para revelarse como un sofisticado dispositivo de formacion

espiritual y el fortalecimiento de lazos comunitarios. Su metodologia consiste en traducir la

8 Por lo demas, hermanos, todo lo que es verdadero, todo lo honesto, todo lo justo, todo lo puro, todo lo amable,
todo lo que es de buen nombre; si hay virtud alguna, si algo digno de alabanza, en esto pensad. (Reina Valera,
1960).

85 Ver Mafiana de Victoria 72.

234



doctrina biblica en orientaciones practicas para la vida diaria, generando un entorno de
aprendizaje colectivo que fortalece el sentido de pertenencia de los jovenes a la iglesia. A través
de la ensefanza sistematica de valores como la disciplina personal, el cuidado interior, la
unidad comunitaria y la confianza en Dios, se ofrece una hoja de ruta integral para la vida
cristiana. De este modo, la iniciativa no solo instruye, sino que construye activamente una
comunidad juvenil con una identidad definida, proporcionando un proposito claro para vivir

una vida que sea testimonio tangible de su fe.

3.2. Reuniones Familiares de Amistad (REFAM): la formacion doctrinal sistematica

Las Reuniones Familiares de Amistad (REFAM) constituyen el principal método de
evangelismo y formacion doctrinal de la iglesia pentecostal, un curso sistematico disefiado para
ganar adeptos y transformar a los “amigos” en “servidores” comprometidos. Este itinerario
progresivo, dividido en cuatro niveles con seis a ocho lecciones cada uno, se desarrolla
semanalmente de forma virtual —usualmente los miércoles en el caso de Barcelona— y es
liderado por didconos que ensefian un curriculo basado en la Biblia. Su metodologia, no
obstante, es flexible y se adapta a reuniones presenciales en sedes con menor consolidacion,
como ocurre en Chile, donde el pastor se moviliza a los hogares de los miembros.

El proceso formativo estd disefiado para avanzar de lo tedrico a lo préctico con el fin de
asegurar que todos los miembros compartan una misma base doctrinal. Las primeras lecciones
sientan los fundamentos sobre la naturaleza y unicidad de Dios, la autoridad de la Biblia y, de
manera crucial, la importancia de la salvacion®®. Es en este punto donde se introduce la idea de
que conocerse a si mismo es una forma de renunciar a si mismo, un principio de la moralidad
cristiana que da legitimidad al acto de la conversion. A medida que se avanza, el enfoque se
traslada a la vida eclesial: la importancia de congregarse, la organizacion administrativa, las
responsabilidades individuales y las distintas practicas de culto, ensefiando incluso la diferencia
conceptual entre orar, adorar y alabar.

Paralelamente, las reuniones inculcan un conjunto de valores cristianos clave para la
cohesion del grupo, como la perseverancia, el servicio desinteresado, la constancia, la fidelidad

y la solidaridad. Se ensefia que la disciplina y el compromiso no son solo una obligacion hacia

8 Segtin Foucault (1988: 54), “hemos heredado la tradicién de moralidad cristiana que convierte la renuncia de si
en principio de salvacion. Conocerse a si mismo era paraddjicamente la manera de renunciar a si mismo”. En este
tipo de cristianismo, considero que este principio se mantiene activo y, de hecho, es lo que da legitimidad al hecho
de convertirse.

235



Dios, sino también hacia la comunidad, demostrando asi que se ha recibido a Dios en el
corazon. El servicio, considerado el paso ultimo y la culminacién del proceso formativo, se
define como la maxima expresion de amor a Dios y al prdjimo, cimentando una red de apoyo
mutuo donde la comunidad encuentra respaldo emocional y practico. Esta formacion culmina
con un enfoque explicito en la mision evangelizadora y la integracion total del miembro en la
vida de la iglesia. Se capacita a los creyentes para “ganar almas” y participar en roles
especificos que garanticen el crecimiento de la iglesia, concebida como un “cuerpo vivo”. En
ultima instancia, REFAM busca crear una comunidad doctrinalmente unificada, con miembros
activos cuyo “buen testimonio” y accidon colectiva —potencialmente incluso sirviendo “a

tiempo completo”— aseguren la continua expansion de su fe.

3.3. “Torneo Congregaciones”: tiempo libre, fraternidad y forma de
financiamiento

Para mantener a la comunidad unida, la directiva juvenil de la iglesia pentecostal en Catalufia
organiza torneos de futbol anuales que involucran a diversas sedes de cada distrito. Un caso
ilustrativo es el torneo organizado por la sede de Barcelona Segunda, que se llevd a cabo
durante todo el dia del 25 de diciembre de 2024, desde las 9 de la manana, en un campo de
fatbol alquilado en El Clot. El evento de entrada gratuita congreg6 a miembros de las sedes de
Vic, Terrassa, Manresa, El Prat, Sant Boi de Llobregat, Mollet, Girona y Barcelona. Esta
iniciativa perseguia dos objetivos: fortalecer los lazos inter-sedes a través de una actividad
recreativa y recaudar fondos mediante la venta de comida para un proposito concreto que era
la adquisicion de equipos especiales para la transmision de los cultos por redes sociales.

La eleccion de un torneo de futbol como vehiculo para estos fines es estratégicamente
significativa. Al ser un deporte muy popular, especialmente entre la comunidad migrante, la
iniciativa logra una alta convocatoria y participacion, fusionando de manera efectiva el
esparcimiento ludico con una estrategia de financiamiento colectivo. La naturaleza
participativa del evento se extendi6 mas alld del campo de juego donde los miembros de la
iglesia retransmitian el encuentro en tiempo real, posteando fotos y videos en las redes sociales
de la iglesia y en su canal privado de WhatsApp, donde incluso los pastores participaban
difundiendo y jugando en el campo. Esto demuestra como la iglesia adapta sus métodos a las
necesidades contemporaneas, utilizando un evento social deportivo y de ocio para financiar

proyectos tecnoldgicos que, a su vez, amplian su alcance digital y aseguran su sostenibilidad.

236



En un contexto mas amplio, estos torneos son una manifestacion practica de la
capacidad de la institucion religiosa para fortalecer sus lazos internos mientras se adapta a las
exigencias externas. Al crear estos espacios de encuentro y colaboracion que trascienden el
ambito del culto, la iglesia no solo refuerza la identidad colectiva de sus miembros, sino que
promueve activamente valores de solidaridad, cooperacion y compromiso con una mision
institucional. En Ultima instancia, eventos de esta naturaleza son cruciales para la construccion
de una comunidad resiliente y unida, capaz de movilizar sus propios recursos para enfrentar

desafios y aprovechar oportunidades que impulsen su crecimiento tanto espiritual como social.

COMUNICADO OFICIAL

(0.0
2 4

iBenvingut, Pentecostales
al Torneo Congregaciones!

Que en cada paso y jugada se refleje
el amor de Dios, e inspiremos a seguirle,
llevemos esperanza, fe y pasioén a cada partido.
iEn equipo, todo es posible!

Que a cada pas i jugada es reflecteixi
I'amor de Déu, i inspirem a seguir-lo,
portem esperanca, fe i passié a cada partit.
iEn equip, tot és possible!

#ForcaTerrasa

\
\

A

- TORNEO EURO -
CONGREGACIONES

Ilustracion 26. Invitacion de la iglesia de Terrassa para el Torneo Congregaciones®’.

En sintesis, se observa que la vitalidad de la comunidad pentecostal no reside en un tnico pilar,
sino en una variedad de actividades orquestadas por los propios miembros para construir y
fortalecer una comunidad comprometida con su fe y mision. Iniciativas como las “Mafianas de
Victoria”, las REFAM vy los torneos institucionales —junto a otras no abordadas aqui como
ayunos, dias de misiones o vigilias— tejen una red de interacciéon que va mas alla de lo

puramente espiritual. Impulsan una comunidad resiliente que ensefia a sus miembros a

87 Imagen recibida por el grupo de WhatsApp de jovenes de la IPUE - Barcelona Segunda.

237



enfrentar los desafios de la vida cotidiana y, a la vez, responder de manera unificada a los
objetivos marcados por la autoridad de la iglesia.

Cada una de estas iniciativas opera en una esfera distinta pero complementaria del
desarrollo del creyente. Las “Mananas de Victoria” atienden a la formacion espiritual intima y
diaria, fomentando la disciplina, el estudio biblico y la reflexién personal. Las REFAM
funcionan como el apoyo doctrinal y estructural, consolidando el conocimiento teologico
mediante un aprendizaje por etapas orientado a la integracion y el servicio. Este programa no
solo forma en valores, sino que también inculca un ‘“saber normativo” que guia el
comportamiento correcto del individuo tanto en el espacio ritual como fuera de ¢él. Y,
finalmente, los torneos congregacionales actiian en la esfera social y ludica, utilizando el
esparcimiento deportivo para fortalecer los lazos afectivos entre sedes y, simultineamente,
ejecutar estrategias practicas como la recaudacion de fondos.

Este analisis demuestra, por tanto, una notable capacidad de adaptacion e hibridacion
por parte de la iglesia. La institucion no duda en hacer uso de la tecnologia, las redes sociales
y practicas del mundo secular para amplificar el alcance de su mensaje, tanto interna como
externamente. Se evidencia que la fortaleza de la comunidad reside en su capacidad para actuar
colectivamente, generando formas innovadoras de mantener y proyectar una identidad y un
proposito cristiano trascendental en el mundo contemporaneo. Lejos de ser una institucion
estatica, la iglesia se manifiesta aqui como un organismo vivo y dindmico, capaz de movilizar

a sus miembros para construir, sostener y expandir su proyecto de fe.

238



PARTE 4 —- CONCLUSIONES Y DIRECCIONES FUTURAS

239



CAPITULO IX - CONCLUSIONES Y DIRECCIONES FUTURAS

Este capitulo presenta los hallazgos clave de mi investigacién sobre los elementos que
configuran la formacion del buen cristiano de los pentecostales latinoamericanos miembros de
las iglesias estudiadas insertas en un contexto transnacional. Para abordar este objetivo general,
he utilizado un enfoque principalmente cualitativo que fue complementado, en parte, con
evidencia cuantitativa. En esta investigacion me he concentrado en las diversas experiencias
religiosas vividas de los pentecostales a través del examen de como construyen su relacion con
Dios a nivel corporal, emocional, gestual en algunos momentos importantes de sus trayectorias
vitales. A lo largo de este recuento he analizado el proceso de formacion del buen cristiano y
concluyo que es un proceso, a la vez, personal y comunitario, y que se encuentra atravesado
por las doctrinas, estructuras y dinamicas de socializacion de las iglesias estudiadas. Como
parte de mi marco conceptual, el concepto de capital religioso y habitus fue 1til para explorar
la acumulacién de recursos que permiten a las personas cristianas y a los movimientos
pentecostales producir y reproducir su fe, acceder a privilegios y roles dentro de sus estructuras
institucionales y establecer un estilo de vida basado en las ensefianzas de Jests. Con este
enfoque también quise aportar una mirada critica sobre los dilemas y tensiones que enfrentan
los creyentes en diversos momentos de sus vidas durante su carrera, en términos de Henri
Gooren (2010), por devenir “buenos cristianos”.

La recopilacion de la informacion se realiz6 a través de un trabajo de campo etnografico
entre Colombia, Chile y Espafia, desde el afo 2020 hasta el afio 2025 marcado por la pandemia
de la covid-19 y de un trabajo realizado de manera virtual en sus inicios— en Colombia y una
parte en Chile- y de manera completamente presencial en ciertos momentos del primer
semestre de 2022 en Chile hasta inicios de 2024 en Barcelona, Espana. La eleccion de los
lugares para la realizacion de este trabajo se hizo utilizando las mismas redes de las iglesias
estudiadas que me permitieron navegar con relativa facilidad la pertenencia y participacion en
cada una de las comunidades estudiadas. La utilizacion de los métodos y técnicas de
investigacion antropologicas (tales como observacidon participante, entrevistas semi-
estructuradas, conversaciones informales, grupos focales, notas de campo, participacion en
rituales comunitarios — bautismos, fiestas de cumpleafios, reuniones informales, caminatas,
salidas a comer —, realizacion y recopilacion de fotografias y el cuestionario sobre la percepcion
de Dios, del buen cristiano, de lo que le agrada y desagrada a Dios y la percepcion de las redes
sociales) fue adecuada para recoger las diversas experiencias religiosas y espirituales de las

personas asi como las practicas relacionadas a estas; con las fotografias pude analizar las

240



formas corporales, gestos, emocionalidad concerniente a la vivencia de la religion de forma
corporal, y las representaciones, ideas, formas de ver el mundo y métodos de aprendizaje
cristiano fueron recolectadas a través de la escucha atenta de las historias de vida, relatos y
anécdotas que me dieron una vision a profundidad de los rituales importantes, pruebas de Dios

y momentos de crisis.

1. Sintesis de resultados y hallazgos principales

Para poder responder a mi pregunta inicial, planteé¢ tres objetivos especificos que fueron
respondidos en los diversos capitulos en los que esta dividido este documento. El primer
objetivo especifico consistia en examinar el contexto del surgimiento y el proceso de
transnacionalizacion de iglesias evangélicas/pentecostales entre Colombia, Chile y Espana.
Este objetivo se aborda reconstruyendo brevemente la historia de los origenes del movimiento
pentecostal que inicid con el avivamiento de Azusa Street (1906) en Estados Unidos, marcando
el paso del pietismo y el metodismo a un pentecostalismo radicalmente experiencial. En ese
escenario, William Seymour, pastor y fundador pentecostal afroamericano, quien fue una
figura disidente y revolucionaria dentro del movimiento pentecostal, desafié las jerarquias
raciales y de poder al forjar una comunidad religiosa empefiada en traspasar las barreras étnicas
y de clase. Desde entonces, el pentecostalismo se constituyd como un espacio para vivir
experiencias directas con Dios capaces de transformar la vida de personas excluidas por dichas
desigualdades.

Mas de un siglo después del avivamiento de la Calle Azusa, y a pesar de los origenes
inclusivos de este movimiento, las tensiones dentro del pentecostalismo persisten. Cada dia
surgen mas iglesias pentecostales de doctrinas y practicas diversas que se adaptan a publicos
especificos y a los contextos culturales, politicos y sociales en los que se asientan. En las
comunidades estudiadas, el movimiento pentecostal se reinventa continuamente para ofrecer a
sus seguidores —en su mayoria hombres y mujeres latinoamericanos con una historia ligada a
la migraciéon— un refugio de pertenencia: un lugar para cultivar diariamente su relacion con
Dios, hallar apoyo y solidaridad en los hermanos de la iglesia, y transformarse en una mejor
version de si mismos —deviniendo buenos cristianos—. Las iglesias y sus lideres han procurado
ofrecer un lugar donde buscar sentido y hacer frente a las realidades de un mundo globalizado
y secular, marcado por la interconexion econOmica, cultural y social, las migraciones, la
desaparicion de fronteras, y el aumento de la competencia laboral, la precariedad, el cambio

climatico, la discriminacidn, el racismo y el aislamiento.

241



Luego presenté la instalacion del movimiento pentecostal en América Latina y la
trayectoria transnacional de las iglesias (casos de estudio) en los tres paises donde se retrataron
las primeras implantaciones del pentecostalismo en Chile y en Colombia. Esto me permitié
concluir que estos dos casos compartieron desde sus inicios la apuesta por experiencias
emotivas y personales frente a la rigidez doctrinal cat6lica, aunque cada contexto nacional
configurd matices propios segin sus realidades. Por un lado, el movimiento pentecostal en
Chile surgi6o a partir de influencias metodistas. Alli, las Asambleas de Dios suecas,
estadounidenses y alemanas —y luego misiones autdbnomas— conformaron un “pentecostalismo
de los pobres” mas centrado en la teodicea del sufrimiento, la musica campesina y la solidaridad
comunitaria con un papel bastante relevante y activo de las mujeres, como lo ha documentado
Miguel Mansilla (2009). Durante el siglo XX, la expansion entre regiones en Chile reforzo un
espacio de refugio para campesinos y obreros, mientras que la dictadura y la secularizacion
empujaron a las iglesias hacia posturas mas conservadoras y jerarquicas, consolidando al pastor
como figura de autoridad social y moral.

En Colombia, por otro lado, el protestantismo se introdujo primero a través de la figura
de los colportores y misioneros presbiterianos como el catalin Ramoén Montsalvatge o el
estadounidense Henry Pratt en el siglo XIX, en un escenario de lucha por la independencia y
libertad religiosa “tras los bastidores”. El pentecostalismo se consolidaria mas tarde, en la
década de 1940, con la progresiva llegada de otros misioneros escandinavos y estadounidenses
que hallaron terreno en regiones rurales menos controladas por el catolicismo y por el Estado
y mas alejadas de los centros urbanos mas importantes. A diferencia del evangelicalismo que
tradicionalmente se vincul6 a las élites, el pentecostalismo en Colombia se articuld a partir de
estaciones misioneras horizontales que se basaban en una relacion carismatica entre pastores y
creyentes. En ambos paises, el movimiento crecié y se consolidé al ofrecer comunidad y
sentido a las personas menos favorecidas frente a las crisis econdémicas y poco desarrollo de la
region, pero en Chile su legado musical y de sufrimiento remite a la resistencia obrera o
indigena, mientras que en Colombia la expansion sigui6 las rutas fluviales y agricolas, con
misiones que exploraron zonas periféricas y reprodujeron una religiosidad popular mas emotiva
frente al abandono del catolicismo y del propio Estado colombiano.

En Barcelona, por su parte, el pentecostalismo emerge tardiamente y bajo condiciones
muy distintas a las de Chile y Colombia. Mientras que en estos paises la “semilla” pentecostal
cald primero entre sectores rurales y trabajadores, en Barcelona lo hizo en contextos urbanos
marcados por la marginalidad (barrios gitanos y periféricos) y por la represion de la dictadura

franquista. A diferencia del caracter “protestante de los pobres” de América Latina, en

242



Barcelona las primeras congregaciones (gitana y cubana) se definieron por su clandestinidad
politica y cultural, su labor de “coche biblico” —como en Colombia—y su necesidad de abrirse
paso en un entorno fuertemente dominado por el catolicismo. Tras la Transicion y los acuerdos
con el Estado Espafiol sobre del derecho al culto de 1992, aquellas iglesias que habian
sobrevivido al hostigamiento pasaron de lo clandestino a lo publico, incorporando nuevos
perfiles —migrantes africanos, latinoamericanos y sus hijos nacidos en Espafia—y, por supuesto,
herramientas digitales mas modernas como el streaming y las redes sociales para sostener la
union de la comunidad.

Al comparar el caso de Barcelona con el caso chileno y colombiano, se aprecia un
mismo patron de resiliencia y resistencia comunitaria y de adaptacion cultural: en los tres
contextos, el pentecostalismo funciona como red de apoyo social y espacio de identidad frente
a crisis econdmicas, olvido estatal, represion y movimientos migratorios. Sin embargo,
mientras que en Chile y Colombia la expansion obedeci6 a itinerarios misioneros rurales y
urbanos, en Barcelona el motor, ya mas contemporaneo, fue y contintia siendo la ola migratoria
de personas del Sur Global hacia el Norte, que trae consigo este “retorno” espiritual. En este
contexto, los pentecostales latinoamericanos trasladan no solo sus cuerpos sino sus practicas
corporales, emocionales y su capital religioso hacia el Norte global. Asi, el movimiento
pentecostal de América Latina desembarca en Europa manteniendo su logica y mision de
“reconquista espiritual” haciendo uso de sus redes transnacionales, estableciendo a Barcelona
no solo como ciudad receptora, sino como nuevo nodo de una malla global que conecta
comunidades, pastores y recursos entre distintos continentes.

El pentecostalismo moderno no es un simple traslado institucional, sino un fenémeno
dindmico de recomposicion identitaria, mutacion y adaptacion organizativa. Bajo la tension
entre discursos globales y realidades locales —pandemia, migracion, desigualdad, precariedad—
las iglesias estudiadas se reinventan para sostener un proyecto espiritual que a la vez funciona
como red de apoyo y espacio de control moral. Esta parte revela un patrén comun en el que el
movimiento pentecostal —inicialmente llevado por misiones norteamericanas y europeas a
territorios rurales o periféricos de Colombia o Chile— se arraigd gracias a la formacion de
lideres locales que asumieron progresivamente la responsabilidad pastoral y administrativa de
sus instituciones. En ambos casos, la dependencia inicial de misioneros extranjeros dio paso, a
mediados del siglo XX, a la autonomia de la iglesia en el pais de origen. En el caso colombiano,
primero en Bucaramanga (IPUC), luego en Guayaquil (Ecuador) (IEAN-Jests) y
posteriormente en la region de Valparaiso en Chile donde lleg6 esta tltima institucion, donde

se consolidaron estructuras internas locales de organizacion —juntas administrativas, distritos,

243



comités especializados—, y se articularon redes de apoyo mutuo que respondian a contextos de
pobreza, migracion rural-urbana, liderazgos campesinos y necesidad espiritual. Ademas, este
proceso de “nacionalizacion” y “transnacionalizacion” en América Latina incluyo, en un
primer momento, la formacion de personas y, posteriormente, la incorporacion de estas
personas formadas como familias pastorales locales, la creacion de centros misioneros
regionales y la apropiacion de un estilo de culto emotivo y colectivo que se diferenciaba
claramente de los de otras religiones como el catolicismo o de otras doctrinas igualmente
protestantes.

La expansion transnacional de estas instituciones continué como una prolongacion de
esos mismos lazos construidos desde los paises de origen. La Iglesia Pentecostal Unida de
Colombia orient6 sus esfuerzos hacia Espafa llegando a este pais en el afio 2002 apoyandose
en las migraciones sur-norte para reconstituir sus comunidades en Europa, dando lugar a la
Iglesia Pentecostal Unida de Europa con mas de 213 congregaciones y 8000 miembros en toda
la peninsula. En Barcelona, el resultado es una comunidad pentecostal que, lejos de ser un
simple asentamiento de creyentes latinoamericanos, funciona como un nodo interconectado al
expandir su doctrina y fe, al mismo tiempo que reinventa sus espacios de culto y sus estrategias
de evangelizacion (desde la compra colaborativa de su propio local en Sant Marti hasta los dias
de misiones, la evangelizacion en las ramblas y parques o el uso intensivo de plataformas
digitales), cumpliendo asi su misién mientras acoge a personas con origenes populares en
Latinoamérica y espafioles nativos —que tienen un tipo de relacion con Latinoamérica por sus
lazos familiares—.

A nivel organizacional, estas iglesias mantienen una vision global, funcionando como
nodos dentro de una red transnacional més amplia. A través de los programas de misiones y
eventos internacionales como las convenciones que se organizan dos veces al afio, estas iglesias
locales se conectan con otras sedes en diferentes paises. Este énfasis en la expansion global se
traduce en un discurso de crecimiento y expansion reforzando la idea de que la fe debe
materializarse en la expansion geografica a través de la captacion de nuevos seguidores. Esto,
a su vez, facilita el acceso a redes de apoyo transnacionales en conjunto con otras iglesias de
la misma institucion o doctrina.

No obstante, el establecimiento de estas iglesias en diferentes lugares crea una tension
fundamental: por un lado, el riesgo de homogeneizar las visiones del mundo; por otro, la
busqueda de esa misma homogeneidad como estrategia para consolidar la comunidad y reforzar
sus estructuras de poder internas. Las iglesias han logrado expandirse entre la comunidad

latinoamericana a través de estrategias clave como el mantenimiento de redes comunitarias

244



preexistentes desde los paises de origen y una vision global de la iglesia como refugio y familia
ante las incertidumbres del mundo moderno. Este papel de apoyo no es menor, ya que muchas
veces las instituciones estatales han fallado en ofrecer a la poblacién migrante recursos para su
integracion. Frente a la falta de redes de apoyo formal para migrantes, la iglesia se convierte
en un espacio donde se accede a alimentos, ropa, vivienda, empleo informal y asesoramiento
en temas migratorios. Esta capacidad de movilizar recursos de manera rapida y eficaz posiciona
a las iglesias, tanto en Chile como en Espana, como instituciones indispensables en la vida
cotidiana de sus miembros. Sin embargo, la ayuda no estd exenta de condiciones, ya que a
menudo se encuentra vinculada a la adhesion a la institucion, a su vision y mision; o a la
aceptacion de una estructura de control que regula cada aspecto de la vida de las personas. En
este sentido, esta misma funcidén también otorga a las iglesias un poder significativo sobre sus
miembros, condicionando la manera en que se construyen las identidades individuales y
grupales, se negocian las relaciones sociales dentro y fuera de la iglesia y se proyectan los
futuros individuales y colectivos.

Finalmente, el estudio de los casos que analizamos aqui permite iluminar los
mecanismos a través de los cuales este modelo religioso se transporta, se instala en nuevos
contextos y se mantiene en el tiempo a pesar de los desafios. Su éxito en los diversos paises,
incluso en contextos culturalmente distantes, se debe en parte a su capacidad de ofrecer una
alternativa espiritual atractiva para todas las personas donde la construccion de una relacion
personal y directa con Dios resuena especialmente con aquellos que buscan un vinculo mas
intimo y personal con lo sagrado, o experiencias espirituales mas vividas en contraste con
modelos religiosos mas tradicionales o poco emotivos, que se consideran demasiado
institucionalizados y con muchas figuras intermediarias.

El enfoque integral en la comunidad y el apoyo social refuerzan el papel que las iglesias
desempefian en el mundo actual. Sin embargo, esta flexibilidad no esta exenta de tensiones y
contradicciones, pues mientras estas instituciones pueden convertirse en agentes de cambio
significativo para sus miembros, también reproducen estructuras de poder y dindmicas de
exclusion que moldean la manera en que interpretan y enfrentan la realidad social. En este
sentido, el funcionamiento de la iglesia como un espacio de aprendizaje es crucial, ya que en
su interior se gestan formas especificas de ser en el mundo que, en muchos casos, se oponen a
la secularizacion y buscan transformar la sociedad a partir de la transformacion individual. Esta
logica, sin embargo, puede derivar en un marco rigido donde la identidad y la pertenencia
dependen de la adhesion a una vision de mundo que no deja mucho espacio para la disidencia

o el cuestionamiento. Las estrategias discursivas y de expansion de estas iglesias reflejan esta

245



ambivalencia. Las frases con las que se promocionan a si mismas son una muestra de esto: “una
iglesia local con vision global”, “iglesia cristiana centrada en la palabra de Dios con el objetivo

2

de ganar las naciones para Cristo...” o “una gran iglesia Cristo-céntrica para conquistar
naciones”; revelan como el discurso de lo ‘global’ y la ‘conquista de territorios’ no solo
estructuran la mision y vision de estas iglesias, sino que también plantean interrogantes sobre
el tipo de influencia que ejercen y las implicaciones de su crecimiento en distintos contextos,
como Barcelona y otras partes del mundo.

En este sentido, las comunidades religiosas estudiadas se constituyen como espacios de
anclaje y reinvencion, donde se reconfigura la figura del “buen cristiano” como un sujeto moral
transnacional, comprometido con un proyecto espiritual, pero también con una ética del
esfuerzo, la disciplina y la pertenencia. Esta transformacion va acompafiada de mutaciones
institucionales significativas, tales como la aparicion de liderazgos migrantes, una creciente —
y aparente— flexibilidad organizativa, y la articulacion entre lo espiritual y lo pragmatico. Asi,
las iglesias operan simultdneamente como lugares de formacion, de conversion, centros de
apoyo comunitario, y plataformas de movilidad moral y social, constantemente en tension tanto
por la negociacion entre discursos globales y realidades locales como por la pertenencia al
mundo cristiano dentro del mundo secular. En este marco, la acumulacion de capital religioso
se convierte en un recurso crucial para navegar los problemas de la vida cotidiana con clave
religiosa —dejandolos a Dios—, y tanto la iglesia como sus miembros se consolidan como
dispositivos clave de contencion, legitimacion y produccion de sentido en contextos de alta
incertidumbre.

El segundo objetivo de este estudio fue investigar los significados culturales y las
imagenes de Dios y del “buen cristiano” que los pentecostales incorporan. Para este fin,
examiné los diversos significados que los creyentes atribuyen a lo que Dios significa, lo que
implica ser un buen cristiano, los conceptos que utilizan para definir lo que agrada o desagrada
a Dios, y como interiorizan los valores cristianos (a través de qué rituales y qué medios se
ensena al cuerpo a ser cristiano). Con este propdsito, presté atencion a los rituales, las
emociones y las experiencias espirituales que marcaron las trayectorias de los creyentes en su
busqueda de Dios y en la construccion de buenos cristianos. El Capitulo V sienta las bases de
la relacidon y concepcion de Dios que motiva la transformacion, mientras que a partir del
Capitulo VI detallo algunos de los momentos rituales y experienciales clave que constituyen la
formacion de un buen cristiano.

Quise comprender como los creyentes experimentan a Dios en su vida cotidiana y, por

lo tanto, concluyo que las personas ven a Dios como un recurso espiritual y practico que influye

246



y da sentido a la existencia humana. Las personas no se limitan a concebir a Dios como una
entidad abstracta, sino que, a través de ciertos habitos (oracién, lectura de la biblia) aprenden
a verlo, a escucharlo o a sentirlo. En otras palabras, incorporan la presencia de Dios en su vida
cotidiana. De esta forma, las personas convierten lo invisible en palpable, reforzando la
conviccion de que Dios actua directamente en decisiones, relaciones y crisis personales. De ahi
que su presencia se sienta como algo real y tangible. Dios es percibido como un ser
transformador, liberador, redentor e inspirador, una fuente de paz, misericordia, guia y ayuda.
La relacion con Dios se cultiva diariamente a través de la oracion, el ayuno, la lectura biblica
y la asistencia a cultos. Conceptos como la obediencia y el amor son fundamentales para
agradar a Dios y que este se haga mas presente. Por lo tanto, la primera relacion y la mas
importante que los pentecostales cultivan es con Dios y esta se entiende a menudo como
reciproca, de acuerdo con la fidelidad y acciones diarias de los creyentes que reciben respuesta
divina en forma de bendiciones, proteccion y guia, como veiamos con los casos de Evelyn,
Geraldine o Brian.

El ejercicio de lista libre nos permitié complementar estos significados mas frecuentes
y con mayor saliencia (relevancia cultural) de Dios como un todo, amor, salvador y creador.
Los creyentes pentecostales ven a Dios como un compaiiero cercano que ofrece consuelo,
direccion y sentido, como ya vimos. Ligado a estos conceptos también aparecen otros valores
relacionados a Dios que no son caracteristicas fenomenologicas, sino disposiciones complejas,
pero que complementan las definiciones sobre Dios ligadas con la obediencia, el amor, el amor
al projimo, la fe, la sinceridad, la fidelidad, la honestidad y la humildad, que son considerados
como valores divinos y actiian a su vez como extensiones practicas del marco moral cristiano.

A través de la insistencia en los “valores cristianos”, que las personas relacionan con
Dios como la disciplina, la obediencia y la humildad se inculcan estos valores como virtudes
fundamentales haciendo énfasis en la relacion entre el cuerpo y el alma donde los movimientos
desordenados del cuerpo reflejaban un alma en desorden. De ahi la importancia, como en los
escritos monasticos, del cultivar la disciplina —incluyendo las formas de vestir, la postura, el
movimiento, el discurso o el habla y los modales para “organizar el alma” (Asad, 1987) y que
refleje valores como la humildad o la sumision. Este énfasis en el trabajo duro y constante,
ademas del autosacrificio, produce un sujeto disciplinado y productivo, funcional tanto para la
comunidad de fe como para el sistema capitalista moderno. Y, por supuesto, entre lo que
desagrada a Dios, se encuentran la mentira, la desobediencia y el pecado que alejan a los
cristianos de tales virtudes al desacatar las normas de la comunidad entera y desestabilizar su

sistema.

247



Finalmente, se examina como esa imagen de Dios se traduce en la cotidianeidad de los
creyentes ya que Dios es visto como un guia en la toma de decisiones, como un protector ante
peligros, como un sanador de enfermedades y como una ayuda en asuntos cotidianos. En esta
parte concluyo que esta imagen de Dios es eficaz para los creyentes en tanto ellos “ceden el
control” de su destino a la voluntad de Dios. Y es a través de los testimonios vemos cémo Dios
actia manifestandose incluso sobre negocios o trabajo. La biblia como medio de comunicacion
con Dios se utiliza para validar las intuiciones espirituales de las personas respecto a cualquier
tema de la vida cotidiana. En este contexto, la oracién junto con la lectura de la biblia se
convierte en un canal de conexion con lo divino para gestionar la incertidumbre y resignificar
los resultados de éxito o fracaso que Dios ha permitido. Otro de los mayores hallazgos que
surgen es que la relacion con Dios se construye como una relacion de reciprocidad ya que Dios
bendice (con un empleo, con dinero, con dones, etc.) a quienes se esfuerzan por ser fieles y
cumplir sus obligaciones cristianas.

El tercer objetivo especifico de este trabajo que conecta con el anterior era analizar el
proceso de formacion del “buen cristiano™ a través del acercamiento a las trayectorias de vida
y practicas cotidianas (rituales, emociones, practicas corporales y experiencias espirituales) de
los pentecostales. Este trabajo concluye que devenir un “buen cristiano” no es un evento tinico
ni instantdneo sino mas bien, una experiencia vivida, un estado personal y un proceso
relacional, encarnado y situado histéricamente que implica una profunda transformacion a todo
nivel. Este proceso se desarrolla a lo largo de las trayectorias vitales de las personas que estan
compuestas de momentos tanto positivos como desafiantes. Para poder comprender este
proceso, la investigacion se enfoco en las dimensiones subjetivas, corporales y emocionales de
la vida religiosa o, en otras palabras, las experiencias vividas de los creyentes pentecostales
prestando atencion a sus cuerpos, emociones, relatos, trayectorias vitales y gestos cotidianos.

Para poder responder a este objetivo, era importante, antes que nada, entender como se
construye y se da la relacion de los creyentes con Dios ya que la formacion del “buen cristiano”
implica, en primera medida, aprender a reconocer, identificar y comunicarse con Dios para
poder iniciar el camino de conversion. Posterior a esto, concluimos que hay rituales cristianos
fundamentales que se configuran como experiencias imprescindibles que permiten la
transformacion de la vida de las personas dentro del pentecostalismo. El bautismo en agua y
en fuego son estos momentos rituales fundamentales en la vida de los cristianos y no solo
marcan el inicio de una transformacion de vida, sino que inscriben en el creyente un
compromiso ético y moral que lo distingue como “buen cristiano” ante los demas y refuerza la

union interna de la comunidad.

248



El bautismo por agua marca el inicio oficial, la identificacion con Cristo y un nuevo
nacimiento, simbolizando la purificacion del cuerpo, la entrada formal a la comunidad y la
reconciliacion con Dios. No obstante, el bautismo no siempre es el resultado de una decision
consciente ni de una conviccidn espiritual madura. En muchos casos, la decision estd mediada
por la presion familiar o pastoral, o simplemente por cumplir el requisito. Lorena, por ejemplo,
vivio su bautismo con una profunda angustia y depresion al sentir que no estaba preparada para
la renuncia que implicaba una ruptura y separacion del mundo secular y la integracion; como
un “punto de no retorno” en el compromiso con Dios. En otros casos, el bautismo funciona de
manera instrumental; Leo se bautizo a los doce anos principalmente para poder seguir cantando
en la iglesia. Esto demuestra que, aunque es un ritual de paso esencial, su significado es
negociado interna y externamente y su impacto no es igual para todos.

El bautismo en fuego o recibimiento del Espiritu Santo es una experiencia trascendental
que “confirma” o “sella” a los creyentes como “hijos o hijas de Dios”, dotandolos de poder y
autoridad espiritual para poder servir en la iglesia y que se suele dar en los momentos de
efervescencia colectiva. Aunque es buscado activamente por las personas, se recibe como un
don espontdneo y como una experiencia emocional intensa de hablar en lenguas que se vive
manera individual celebrado por la comunidad. La glosolalia, a su vez, funciona como una
metacomunicacion con Dios; una prueba fisica y emocional de su presencia que, lejos de ser
aleatoria, se aprende y se practica a menudo imitando los sonidos y los momentos apropiados
observados en la comunidad. Ademas de ser un gesto lingiiistico, hablar en lenguas es un gesto
corporal porque es una forma de expresar lo sagrado a través del cuerpo, a través del habla y
los movimientos que lo acompaiian.

El recibimiento del Espiritu Santo es una experiencia Unica, pero que se repite en
determinados momentos espontaneamente—y es promocionada a nivel institucional a través de
eventos comunitarios especificos por lo que adquiere una funcién adicional al ser no solo una
confirmacion de la conexidon con Dios, sino un medio por el cual se establecen jerarquias
simbdlicas dentro de la iglesia. Quienes son “sellados” acceden a posiciones de poder y
prestigio —pastor, servidor, didcono, lider—, recompensando visiblemente a quienes mas han
manifestado tener a Dios en su corazon y en su cuerpo —quienes mas han “dado” trabajado por
sentir a Dios— y excluyendo simbdlicamente a quienes ain no han alcanzado ese momento,
como veiamos en el caso de Yuli, quien narraba su frustracion y “rabia” al ver que otros
recibian el don mientras ella no, sintiendo que su proceso era “muy lento” y la alejaba de su rol

como futura pastora. A pesar de que el relato oficial defina al bautismo en fuego como un ritual

249



fundamental, vimos que hay quienes piensan que los “frutos del espiritu” son una evidencia
mas importante de la presencia de Dios en la vida de las personas que el hablar en lenguas.

Por otro lado, el llamado de Dios que se enmarca como una experiencia importante para
los hombres cristianos que aspiran al ministerio pastoral. Este llega a través de visiones, suefos,
un fuego en el corazon o senales en la vida cotidiana interpretadas como dadas por Dios. Para
que esta experiencia sea valida requiere no solamente de haber sido experimentada, sino de un
proceso de formacion y validacion institucional que legitima la autoridad de los futuros
pastores dentro de la comunidad. A menudo, los relatos de los pastores enmarcaban su
trayectoria en los desafios y sacrificios que implicé el abandonar “las cosas del mundo” para
responder al llamado —usualmente con asuntos ligados al mundo secular como el trabajo, las
amistades, la familia, el pais de origen— que son aceptados y reinterpretados como parte del
plan de Dios. En el caso de los pastores, pero no solamente, su discurso convierte la experiencia
migratoria en parte del plan divino.

Vimos que el cuerpo se configura como un espacio de aprendizaje y disciplina moral.
El proceso de formacion del “buen cristiano” se da en el cuerpo que no es un simple deposito
de fe sino el lugar donde esta se experimenta: donde se aprende, se expresa y se disciplina.
Ademas, analizamos como las posturas y gestos de adoracion (levantar las manos, arrodillarse,
cerrar los 0jos) son técnicas corporales que se aprenden por imitacion. Este aprendizaje
comienza en la infancia, como relataba el pastor Samuel B., al recordar como su madre los
hacia arrodillar para orar cada noche o replicaba los cultos en casa cuando la iglesia estaba
cerrada. Andrés B., por su parte, también recordaba como de nifio imitaba el vestido elegante
de los pastores para parecerse a ellos, interiorizando asi un modelo de presentacion corporal
que simboliza una subjetividad que rompe con otros modelos mundanos.

A través de las formaciones institucionales, la repeticion, la participacion en los cultos
(los cantos, las alabanzas, las oraciones colectivas), el hablar en lenguas, la socializacion
familiar cristiana, y las actividades semanales los cristianos van interiorizando tanto corporal
como espiritual y mentalmente una forma de ser particular de su doctrina. En ese sentido, las
personas aprenden las reglas y el comportamiento que los lleva a relacionarse con Dios de
manera mas directa. En este aprendizaje, la oracion es la forma “méas comin” y cotidiana de
comunicacion con Dios. Sin embargo y siguiendo a Fer (2015), esta comunicacion esta guiada
por patrones lingiiisticos y cognitivos especificos ensefiados por la iglesia que, a través de la
oracion, permiten interiorizar normas éticas y aprender a interpretar eventos cotidianos como
mensajes divinos. Por ende, es necesario que la oracion se convierta en un habito para que la

persona sepa —cada vez con mayor seguridad— interpretar la voz de Dios o su mensaje. Como

250



veiamos con los testimonios de Geraldine o de Evelyn, el acto de orar y leer la biblia regulaba
sus pensamientos y las acciones que tomaban respecto a un hecho en especifico que tenia que
ver con obtener algo material en sus vidas. Es probable que, si ellas no hubieran tenido este
habito desarrollado, no hubieran reconocido la voz de Dios para permitir que este “dictara” la
decision por ellas.

En el pentecostalismo, la apariencia externa es un marcador visible de la identidad
cristiana. Por ello, las normas existentes sobre este tema estan planteadas desde una diferencia
de género; de ahi que se espere que las mujeres vistan con modestia (con faldas largas, sin
magquillaje o joyas, cabello largo y sin mostrar ninguna parte del cuerpo que no se pueda
mostrar) y los hombres de manera formal (con trajes, corbata, usando su cabello corto, barba
rasurada). Sobre este tema, vimos como el control social sobre el cuerpo femenino es evidente
en las anécdotas de Salma que explicaba que dejo de usar jeans al sentirse juzgada porque era
“mal visto” por las hermanas de la iglesia —pero luego incorpord esta vision— y por
“obediencia” a las reglas; y en la de Lucia, quien tuvo que cubrirse con un chal para ocultar su
vestido, siendo objeto de burlas que la calificaban como “simpatizante” y no como una
“verdadera creyente” al no haber cubierto su cuerpo como debia. Esto me ha permitido concluir
que dentro de las iglesias pentecostales la estética funciona como un dispositivo de
diferenciacion, pero también de vigilancia, control y disciplina que refuerza las jerarquias y
diferencias de género dentro de la comunidad. Y que, ademas, funciona como un “vehiculo de
fe”, donde se expresan los valores cristianos y los sacrificios a Dios en este aspecto para
honrarlo. De ahi que sea tan importante que se luzca acorde a ello.

Los momentos de crisis personales (enfermedades, conflictos, adicciones) son
frecuentemente reinterpretados como “pruebas de Dios” que son parte del plan divino. Estas
experiencias actlian como detonantes tanto para tomar la decision de acercarse a Dios y
convertirse como para reafirmar la fe. Las enfermedades se reinterpretan como oportunidades
para fortalecer el compromiso con Dios, como lo mostr6 el relato de Salma con el cancer: ella
rechaza la intervencion médica y confia en la sanacion divina, la cual, seglin su testimonio,
ocurre tras intensificar su compromiso con la iglesia y la oracion. Su curacion es vivida como
un “milagro” que valida el poder de Dios y su propio camino como cristiana. Dios interviene
también en las crisis familiares que veiamos en este mismo capitulo como los relatos de Jorge
o Walter que comienzan con una vida “descarriada” marcada por el alcoholismo, la violencia
o el abandono; o en el caso del accidente del hermano de Leo. Estos testimonios fueron eventos

criticos que llevaron a toda la familia a entregarse mas a Dios, lo que en el caso de los pastores

251



le dio sentido a su vida y en el de la familia de Leo, desencadeno, entre otras cosas, una
prosperidad econdmica interpretada como una bendicion divina.

Las ataduras se configuran como elementos de lucha espiritual. El concepto de
“ataduras” describe las luchas contra las tentaciones, placeres mundanos y problemas
emocionales que los cristianos experimentan a lo largo de su vida. La ansiedad, la vanidad, o
la depresion son entendidos como ataques del enemigo o “ataduras” como mostraba Lorena,
quien narraba la batalla espiritual que libr6 al sentir que Dios se habia alejado de su lado. Su
sanacion espiritual ocurre cuando recibe al Espiritu Santo en su viaje a Colombia, lo que le
permite liberarse de las ataduras y reconciliarse con su propia imagen, persona y con Dios, lo
que nos permite concluir que la transformacion espiritual puede tener un impacto positivo y
directo en el bienestar de las personas porque les ayuda a encontrar sentido en su vida. Ademas,
concluimos que esta lucha constante entre el mundo secular y el cristiano es un conflicto moral
aprendido.

Finalmente, vimos codmo la iglesia crea y mantiene lazos basados en la “hermandad”
entre los miembros bautizados. Esta comunidad es eficaz entre los creyentes porque todos los
miembros velan por el buen comportamiento de los demas, garantizando que se cumplan las
obligaciones que implica la relaciéon con Dios y el camino para que todas las personas se
conviertan en “hermanos” y “hermanas”. De igual forma, la formacion de esta comunidad y el
mantenimiento de los lazos surgidos alli proporciona apoyo emocional y practico,
especialmente relevante en el contexto migratorio que es comun a las experiencias de los
miembros de estas iglesias. Al llegar aqui, algunas personas “reactivan” su fe motivados por el
sentido de familia que hallan en la iglesia al ser un espacio que permite reencontrarse con
amigos de la misma ciudad —esto pasa mucho con los jovenes que llegan siguiendo a sus amigos
desde el norte de Colombia— o con familiares que los invitan a asistir a la iglesia y quienes les
han proporcionado ayuda en su llegada a Barcelona (una habitacion, dinero, etc.)—. La iglesia
es un espacio que les permite expandir sus redes sociales al hacer amigos nuevos, escuchar las
prédicas de boca de un pastor con sus mismos origenes, encontrar en la tienda alimentos de su
pais de origen, entre otras cosas, que hacen que las personas se sientan como en casa estando
fuera.

Ademas, esta construccion de comunidad no es solamente un efecto secundario de la
convivencia, sino el resultado de una sofisticada construccion de précticas complementarias
que trascienden el espacio de la iglesia. Como se analizd, iniciativas como las “Mafianas de
Victoria” operan en la esfera intima, forjando un habitus de disciplina espiritual diaria a través

de la reflexion colectiva sobre temas de actualidad fuera del espacio de la iglesia. Las

252



Reuniones Familiares de Amistad (REFAM) funcionan como el andamiaje doctrinal a través
de un sistema de aprendizaje por etapas que transmite el capital religioso normativo y
jerarquiza a los miembros en su trayectoria hacia el estatus de “servidor”. Finalmente,
actividades aparentemente seculares como los torneos de futbol congregacionales actiian en el
plano social y ludico, fortaleciendo lazos afectivos inter-sedes y movilizando a la comunidad
para fines practicos como la recaudacion de fondos. Juntas, estas practicas tejen una red densa
y multifacética que sostiene al individuo a nivel espiritual, doctrinal y social, demostrando una
notable capacidad de hibridacion e innovacion para mantener unido el cuerpo de la iglesia.
Sin embargo, este espacio de comunidad también se erige como un espacio de control
sobre la conducta de sus miembros que, en ocasiones, puede promover la homofilia
(preferencia por las relaciones con otros creyentes). Concluimos que el “buen testimonio” de
sus miembros y la coherencia entre la vivencia de la fe y la practica son fundamentales para
poder hacer lazos mas fuertes y duraderos, y, ademas, para adquirir prestigio y legitimidad.
En resumen, el proceso de formacion del buen cristiano es un intrincado tejido de
experiencias personales, aprendizaje de practicas corporales y emocionales, integracion en una
comunidad con normas y expectativas especificas, y una constante negociacion de la identidad
en un mundo percibido como un campo de batalla espiritual. Este proceso es vivido de manera
unica por cada individuo, aunque sigue patrones y rituales que refuerzan y conforman el ser
cristiano y que legitiman una forma de fe dentro del contexto pentecostal transnacional. Los
pentecostales se ven constantemente luchando contra las presiones de su comunidad en cuanto
a su comportamiento o vestimenta, por ejemplo, contra las tentaciones del mundo secular —
ocio, adicciones, falta de autoestima, amigos, fiestas—y contra los propios deseos. Ser un “buen
cristiano” entre dos mundos, transcurre en medio de un conflicto que motiva una forma de vida
ejemplar en la que el individuo “hace lo que tenga que hacer” para poder habitarlo de la forma

“que debe”: dejando “las cosas del mundo” para alcanzar la salvacion.

2. Consideraciones finales, limitaciones y direcciones futuras

En la presente investigacion hemos abordado la construccion del ser cristiano a través de la
internalizaciéon de una moral especifica como un proceso que se comprende con mayor
profundidad mediante los conceptos de capital religioso y habitus de Bourdieu (2007).
Entendemos el capital religioso como el conjunto de recursos espirituales, simbdlicos y

culturales que los creyentes adquieren y movilizan para obtener legitimidad y reconocimiento

253



dentro de su comunidad. Dicho capital se acumula a través de practicas concretas como el
estudio biblico, la formacion doctrinal, la socializacion comunitaria y el aprendizaje de técnicas
corporales ya vistas. Este capital se encarna en el individuo a través del habitus: se materializa
en disposiciones corporales, gestos, emociones y formas de expresion que regulan la vida
cotidiana. Como sefiala Asamoah-Gyadu (2009), la fe se articula en una practica corporal y
afectiva y no como una creencia abstracta. En las comunidades pentecostales migrantes
estudiadas, el reconocimiento como “buen cristiano” estd mediado por una disciplina que exige
“sonreir” o “tener paz” incluso en la adversidad, un proceso analogo al de faith network descrito
por Schultz (2019). Esta “red de fe” no solo organiza la interaccidon social, sino que también
guia los estados emocionales permitidos o esperables ante la pérdida, la precariedad o la
transgresion moral. Asi, el Espiritu Santo no solo actiia como guia interior, sino también como
un dispositivo colectivo de control afectivo y moral, haciendo de la fe un proceso continuo de
autogestion en respuesta a las expectativas comunitarias.

El objetivo de esta transformacion es la decision de ceder la autonomia propia a Dios
para convertirse en una mejor persona. Este proceso restaurativo sigue una estructura narrativa
constante en los testimonios analizados: un pasado problematico marcado por crisis, vicios o
desgracias; un punto de inflexién y la decision de construir una nueva vida en Cristo. El
testimonio de este proceso se revela como una herramienta fundamental, no solo para dar
sentido a la propia biografia, sino como un mecanismo social clave. Su narraciéon publica
constituye la piedra angular de la difusion misionera del pentecostalismo, permitiendo
evangelizar a los inconversos al presentar este proceso como una solucion tangible a los
problemas cotidianos. En el contexto migratorio, este proceso adquiere matices particulares. Si
bien en Chile la conversion de la poblacion local es mas frecuente, en Barcelona la mayoria de
los fieles entrevistados ya habian iniciado su camino de fe en sus paises de origen. Para ellos,
la migracion impulsa una “reactivacion” de su fe, donde la iglesia funciona como un espacio
de acogida que recrea el sentido de hogar y pertenencia, mitigando el desarraigo. Para los
pastores, la migracion se resignifica como parte de un “plan de Dios”, y sus testimonios, a
menudo mas elaborados, enmarcan sus trayectorias personales dentro de un propodsito divino
de expansion del evangelio —como en el caso de los pastores ecuatorianos en Chile: Daniel,
Dario y David o del pastor Samuel en Barcelona—.

El hecho de crear un buen testimonio permite a otros inspirarse de lo que la obra de
Dios puede hacer en sus propias vidas. Ademads, es la manera mas comun que las iglesias
pentecostales utilizan para acercarse a los inconversos en momentos de evangelizacion, por

ejemplo, donde los grupos salen a atraer personas e invitarlas a la iglesia a través de la

254



presentacion del testimonio de algin miembro de la iglesia que cuenta su historia de conversion
de manera publica. La historia del pastor Jorge, que estando en su casa en Guayaquil, escuch6
el testimonio de alguien en la calle, se sinti6 tan atraido y se acerco a Dios de esta forma, es un
claro ejemplo de esto. Los testimonios narrados en publico muestran que la decision de seguir
a Dios es una solucion a los problemas de la vida cotidiana. El caso de la familia de Joel,
originarios de Peru, que se convierten —por recomendacion de su tia Rosa al llegar a Barcelona—
para poder integrarse en Barcelona de manera mas facil, es evidencia de esto.

La dimension corporal de esta transformacion se sella con los bautismos. El bautismo
en agua purifica el cuerpo y el bautismo en fuego o del Espiritu Santo, manifestado en el hablar
en lenguas, representa una exaltacion donde el cuerpo se convierte en vehiculo de lo sagrado.
La construccion del sujeto pentecostal se desarrolla en medio de una tension constante entre
dos mundos: el de los inconversos, asociado al pecado y el sufrimiento, y el propio, regido por
los valores de Dios. Los creyentes habitan una frontera donde libran una lucha espiritual y
moral continua, negociando su comportamiento, sus deseos y sus relaciones para vivir de una
manera ejemplar. Esto los lleva a efectuar una relectura de sus vidas en clave religiosa,
clasificando y resignificando los eventos vitales como “voluntad de Dios” o “pruebas divinas”,
aunque no sin conflictos entre sus deseos o luchas personales y el ideal del “buen cristiano”,
como nos narraban los pastores Daniel o David o las historias de Lorena o Joel. Estas son las
implicaciones de ser cristiano: los creyentes deben retribuir con su vida el sacrificio hecho por
Dios. Sin embargo, dentro de esta tension entre los dos mundos, queda una pregunta que ain
no esta resuelta sobre como se da una cierta flexibilidad dentro de la iglesia frente a actividades
consideradas como mundanas y la adaptacion por parte de la institucion y de los creyentes para
que estas sean encuadradas dentro del marco de las cosas que Dios puede aceptar.

Por otro lado, este trabajo revela un hallazgo central que articula el proceso de
formacion del “buen cristiano” y que es la existencia de una relacion dindmica de reciprocidad
entre Dios y los creyentes, andloga a la 16gica del don estudiada por Marcel Mauss (1936). Este
sistema de intercambio se inicia con el sacrificio de Cristo, concebido como un don fundacional
que libera a la humanidad del pecado, pero que a su vez establece una obligacion moral
ineludible. Los creyentes se sienten ligados a Dios por este regalo y tienen la responsabilidad
de devolverlo a través de la entrega de su propia vida. Esta devolucion no es un pago unico,
sino un compromiso continuo que se manifiesta en un comportamiento ejemplar, el servicio en
la iglesia y la obediencia a las normas divinas. A cambio de esta entrega, los fieles esperan

recibir los dones de Dios, que abarcan desde los “dones del Espiritu Santo” hasta favores

255



concretos como salud, prosperidad econémica o bienestar familiar, tal como ilustran las
trayectorias de los pastores Dario y Jorge, o las experiencias de sanacion de Salma.

Este intercambio configura una economia moral (Van Dijk, 1999) donde los actos y
bienes adquieren un significado espiritual. El buen comportamiento es un don ofrecido a Dios
que, para ser aceptado, debe permanecer puro. El desvio de la norma, como el de Lorena al
frecuentar amistades “mundanas”, “contamina” el don y puede acarrear una retribucion divina
igualmente “contaminada”, como también explicaba Evelyn cuando decia que, si Dios abria o
cerraba puertas, era porque le faltaba mejorar en algtn aspecto de su vida.

Por otro lado, aunque el tema de los roles de género dentro de la iglesia es un aspecto
del que se hubiera podido hablar con mucha mayor profundidad, constituye una de las
limitaciones de este trabajo. Un acercamiento mas enfocado en la vida familiar, dentro de los
hogares de las familias de la iglesia en los tres contextos estudiados, habria permitido
profundizar en estas dindmicas. Por esta razon, el andlisis detallado de la construccion y
reconfiguracion de estos roles en la vida cotidiana se perfila como una clara linea para
investigaciones futuras.

A partir de la investigacion realizada, se observa que la iglesia pentecostal, si bien
fomenta una figura ejemplar del cristiano, mantiene una estructura marcadamente patriarcal.
Las tareas se distribuyen siguiendo roles de género tradicionales, las mujeres se encargan del
cuidado, la limpieza y la organizacion de eventos (el &mbito privado), mientras que los hombres
ocupan los roles visibles y de liderazgo como predicadores, didconos y musicos (el ambito
publico), como lo mostr6 Lindhardt (2012). Elizabeth Brusco (1995) sugiri6 con su trabajo que
el pentecostalismo no elimina el machismo, sino que lo reconfigura en términos religiosos. Se
espera que las mujeres, a través de la oracion y la persuasion, conviertan a sus esposos para
que abandonen vicios y comportamientos “machistas” (alcohol, violencia, irresponsabilidad
familiar) y se conviertan en hombres de familia bajo un ideal cristiano. El éxito en esta tarea
es una celebracion comunitaria, pero el fracaso o la solteria de la mujer puede ser motivo de
vergiienza y presion social. Paraddjicamente, la iglesia ofrece un espacio donde los hombres
pueden romper con estereotipos de masculinidad, mostrando abiertamente sus emociones a
través del llanto y la exaltacion durante los cultos, algo que contrasta con la “pudorosa”
expresion emocional que se espera de las mujeres (Lindhart, 2012).

Finalmente, la vida de los creyentes, y en especial la de las mujeres, esta sujeta a una
estricta vigilancia por parte de toda la comunidad. Esta regulacion abarca desde la estética

corporal (vestimenta modesta, prohibicion de maquillaje para las mujeres) hasta la sexualidad,

256



con una estricta supervision de las relaciones de pareja, las cuales deben ser aprobadas por el
pastor y la congregacion para asegurar que son “voluntad de Dios”.

Ademas de este tema, se abren otras lineas de investigacion que podrian enriquecer la
comprension de la experiencia pentecostal y que este trabajo no abarcd. A continuacion,

propongo cinco ejes tematicos principales para futuras investigaciones:

1. Procesos de desafiliacion y el estudio de exmiembros de las iglesias: este trabajo no
pudo abordar lo que ocurre con las personas que abandonan la fe o la iglesia, ya que los
miembros actuales pierden todo contacto con quienes se alejan y no facilitan su localizacion.
Una linea de investigacion futura de gran valor seria poder analizar los procesos de
desafiliacion con el objetivo de explorar las narrativas “no exitosas” para entender los motivos
que llevaron a las personas a romper con la comunidad y separarse de Dios. Seria interesante
indagar en como esta decision afecta las redes de apoyo de los exmiembros, si enfrentan
ostracismo o traumas emocionales, y como reconstruyen sus vinculos sociales en el mundo
secular tras haber perdido el que a menudo se convierte en su Unico circulo de apoyo.

2. Agencia y negociacion de los jovenes en la iglesia: considerando que muchos jovenes
participan en la iglesia inicialmente por una tradicion o motivacién familiar y no por decision
propia, seria pertinente analizar como negocian su pertenencia y participacion. Futuras
investigaciones podrian preguntarse ;de qué manera los y las jévenes construyen su agencia
dentro de la iglesia? jReinterpretan, cuestionan o se resisten a la doctrina y las formas de “ser
cristiano” que heredan de los mayores y de las autoridades de la iglesia? Esto permitiria
comprender si sus acciones y perspectivas afectan la continuidad de las normas institucionales.
Ademas, con el auge de las nuevas tecnologias, seria crucial investigar las practicas de
resistencia o negociacion de los jovenes en las redes sociales. ;Como gestionan su identidad
cristiana en plataformas digitales donde el mundo secular se impone constantemente?

3. Dimensién politica y la implicacion social de las iglesias: esta investigacion no
profundizé en la participacidon sociopolitica de las iglesias estudiadas. Sabiendo que los
movimientos religiosos no son ajenos a la politica, una direccion futura podria ser el investigar
si estas comunidades se involucran en reivindicaciones sociales. Especificamente, si estas
instituciones participan en movilizaciones por los derechos de los migrantes o tienen algin
poder participativo dentro de los gobiernos donde se instalan, considerando que muchos de sus
miembros se encuentran en situacion administrativa irregular. Seria interesante observar si las

iglesias actGan como puente con instituciones estatales u ONGs para abordar estas

257



problemaéticas y, si no lo hacen, analizar las razones de su desvinculacion de la esfera politica
y social formal.

4. Estudios comparativos con otros movimientos religiosos, espiritualidades o cultos
transnacionales: finalmente, tras haber analizado el transito del pentecostalismo entre Chile,
Espana y Colombia, seria muy enriquecedor contrastar estos hallazgos con otros movimientos
religiosos que también se desarrollan en contextos migratorios, como el islam o el budismo.
Un enfoque comparativo permitiria explorar similitudes y diferencias en las doctrinas de
salvacion, las concepciones de la divinidad y los elementos que conforman los procesos de
conversion. ;Como se desarrollan estos procesos en otras religiones y con qué finalidad
espiritual? ¢Existe una concepcion del mundo similar a la dicotomia pentecostal (mundo
secular vs. mundo cristiano)? ;Se producen fricciones similares entre estos mundos o, por el
contrario, existen religiones que permiten un mayor didlogo o practicas sincréticas que
difuminan dichas fronteras?

5. Analisis de la muerte y el morir dentro del pentecostalismo: un campo poco
explorado y que seria util para examinar la tension entre lo secular y lo religioso en el tramo
final de la vida. Ya que el mundo pentecostal tiene posturas tan marcadas sobre la concepcion
del mundo, el ser renacido y el llevar una vida correcta; este tema permitiria profundizar en las
nociones de cuerpo, enfermedad, muerte o sanacion. Esto tendria aplicaciones importantes de
antropologia aplicada para que el sector sanitario u otros conozcan como funcionan estos
colectivos. Ademas, podria ahondar en el concepto de “salvaciéon” y sobre como la muerte se
articula con las creencias escatoldgicas de la resurreccion y el “rapto”, y cdmo se construyen
los imaginarios de una “buena” o “mala” muerte en funcion de la trayectoria vital del creyente.

De igual modo, resultaria adecuado examinar la gestion comunitaria del duelo —
entendido como celebracion, como pérdida o una combinacion de ambas— y, de manera
fundamental, investigar las estrategias teoldgicas y narrativas que la comunidad despliega para
dar sentido a los fallecimientos que suceden a pesar de las practicas de sanacion divina,
ofreciendo asi una visidon mas completa sobre como la fe moldea no solo la vida, sino también

la muerte.

258



CHAPTER IX — CONCLUSIONS AND FUTURE DIRECTIONS

This chapter presents the key findings of my research on the factors shaping the formation of
the good Christian among Latin American Pentecostals who are members of the churches I
have studied, in a transnational context. To this end, I have primarily used a qualitative
approach that was complemented, in part, with quantitative evidence. In this research I have
focused on Pentecostals’ lived religious experiences by examining how they build their
relationship with God at a bodily, emotional, gestural level at certain important moments of
their lives. I found that the formation of a good Christian is a process that is at once personal
and communal, and involving the doctrines, structures and dynamics of socialization of the
churches under study. I found the concepts of religious capital and habitus useful for exploring
the accumulation of resources that allow Christian individuals and Pentecostal movements to
produce and reproduce their faith, access privileges and roles within their institutional
structures, and establish a lifestyle based on the teachings of Jesus. With this approach I also
sought to contribute a critical view on the dilemmas and tensions believers face at various
moments in their lives during their journey, in terms of Henri Gooren (2010), towards becoming
“good Christians”.

The gathering of information was carried out through ethnographic fieldwork between
Colombia, Chile and Spain, from 2020 to 2025 marked by the COVID-19 pandemic and
through work conducted online in its early stages— in Colombia and partly in Chile— and
entirely in person at certain times during the first half of 2022 in Chile up until early 2024 in
Barcelona, Spain. The choice of locations for this work was made using the networks of the
churches studied, which allowed me to navigate with relative ease the belonging and
participation in each of the communities studied. The use of anthropological research methods
and techniques (such as participant observation, semi-structured interviews, informal
conversations, focus groups, field notes, participation in community rituals — baptisms,
birthday celebrations, informal gatherings, walks, shared meals—, taking and collecting
photographs and the questionnaire on the perception of God, of the good Christian, of what
pleases and displeases God and the perception of social networks) was appropriate to gather
the diverse religious and spiritual experiences of individuals as well as related practices; with
the photographs I could analyse bodily forms, gestures, emotionality related to the bodily
experience of religion, and representations, ideas, worldviews and methods of Christian
learning were collected through attentive listening to life stories, narratives and anecdotes that

provided an in-depth view of important rituals, tests of God and moments of crisis.

259



1. Synthesis of results and main findings

To answer my initial question, I set three objectives. The first was to examine the context of
the emergence and the process of transnationalization of evangelical/Pentecostal churches
between Colombia, Chile and Spain. It was addressed by briefly reconstructing the history of
the origins of the Pentecostal movement which began with the Azusa Street revival (1906) in
the United States, marking the shift from Pietism and Methodism to a radically experiential
Pentecostalism. In that scenario, William Seymour, Pentecostal pastor and founder, an African
American, was a dissident and revolutionary figure within the Pentecostal movement, who
challenged racial and power hierarchies by forging a religious community committed to
transcending ethnic and class barriers. Since then, Pentecostalism established itself as a space
to live direct experiences with God capable of transforming the lives of people excluded by
those inequalities.

More than a century after the Azusa Street revival, and despite the inclusive origins of
this movement, tensions within Pentecostalism persist. More Pentecostal churches with diverse
doctrines and practices emerge every day, adapting to specific audiences and the cultural,
political and social contexts in which they settle. In the communities I have studied, the
Pentecostal movement continuously reinvents itself to offer its followers — mostly Latin
American men and women with a history linked to migration — a refuge of belonging: a place
to cultivate their relationship with God daily, find support and solidarity among church
brethren, and transform into a better version of themselves — becoming good Christians. The
churches and their leaders have sought to offer a place to seek meaning and face the realities
of a globalised and secular world, marked by economic, cultural and social interconnection,
migrations, the disappearance of borders, and the increase in labour competition,
precariousness, climate change, discrimination, racism and isolation.

I then presented the establishment of the Pentecostal movement in Latin America and
the transnational trajectory of the churches (case studies) in the three countries where the first
implants of Pentecostalism in Chile and Colombia were depicted. This allowed me to conclude
that these two cases shared from their beginnings the emphasis on emotive and personal
experiences in contrast to Catholic doctrinal rigidity, although each national context configured
its own nuances according to its situation. On the one hand, the Pentecostal movement in Chile
emerged from Methodist influences. There, the Swedish, American and German Assemblies of
God — and later autonomous missions — shaped a “Pentecostalism of the poor” more focused

on theodicy of suffering, peasant music and community solidarity with a quite relevant and

260



active role for women, as documented by Miguel Mansilla (2009). During the 20th century, the
expansion across regions in Chile reinforced a refuge space for peasants and workers, while
the dictatorship and secularisation pushed churches towards more conservative and hierarchical
positions, consolidating the pastor as a social and moral authority figure.

In Colombia, on the other hand, Protestantism was introduced first by colporteurs and
Presbyterian missionaries such as the Catalan Ramén Montsalvatge or the American Henry
Pratt in the 19th century, in a backdrop of struggle for independence and religious freedom.
Pentecostalism would consolidate later, in the 1940s, with the progressive arrival of other
Scandinavian and American missionaries who found followers in rural regions less controlled
by Catholicism and the state and more remote from major urban centres. Unlike
Evangelicalism, which was traditionally linked to elites, Pentecostalism in Colombia
articulated itself from horizontal mission stations based on a charismatic relationship between
pastors and believers. In both countries, the movement grew and consolidated by offering
community and meaning to the less privileged in the face of economic crises and
underdevelopment in the region, but in Chile its musical and suffering legacy went hand-in-
hand with worker or indigenous resistance, whereas in Colombia the expansion followed river
and agricultural routes, with missions exploring peripheral areas and reproducing a more
emotive popular religiosity in response to the abandonment by Catholicism and the Colombian
state itself.

In Barcelona, Pentecostalism emerged belatedly and under very different conditions to
those of Chile and Colombia. While in these countries the Pentecostal "seed" first took root
among rural sectors and workers, in Barcelona it took hold in urban contexts marked by
marginalisation (Gypsy and peripheral neighbourhoods) and by the repression of the Franco
dictatorship. Unlike the “Pentecostalism of the poor” characterising Latin America, in
Barcelona the first congregations (Gypsy and Cuban) were defined by their political and
cultural clandestinity, their “Bible cart” work — as in Colombia — and their need to make
headway in an environment strongly dominated by Catholicism. After the Transition and the
accords with the Spanish State on the right to worship in 1992, those churches that had survived
harassment moved from clandestine to public, incorporating new profiles — African and Latin
American migrants and their Spain-born children — and, naturally, more modern digital tools
such as streaming and social networks to sustain community unity.

Comparing the Barcelona case with the Chilean and Colombian cases reveals a common
pattern of resilience and community resistance and cultural adaptation: in all three contexts,

Pentecostalism functions as a social support network and identity space in the face of economic

261



crises, state neglect, repression and migratory movements. However, whereas in Chile and
Colombia expansion followed rural and urban missionary itineraries, in Barcelona the engine,
more contemporary, was and remains the South—North migratory wave that brings this
“spiritual return.” In this context, Latin American Pentecostals transfer not only their bodies
but their bodily, emotional practices and their religious capital to the Global North. Thus, the
Pentecostal movement from Latin America lands in Europe maintaining its logic and mission
of “spiritual reconquest” by using its transnational networks, establishing Barcelona not only
as a receiving city but as a new node in a global mesh that connects communities, pastors and
resources across different continents.

Modern Pentecostalism is not a simple institutional transfer but a dynamic phenomenon
of identity recomposition, mutation and organisational adaptation. Under the tension between
global discourses and local realities — pandemic, migration, inequality, precariousness — the
churches studied reinvent themselves to sustain a spiritual project that also functions as a
support network and moral control space. I found a common pattern in which the Pentecostal
movement — initially carried by North American and European missions to rural or peripheral
territories of Colombia or Chile — took root thanks to the formation of local leaders who
progressively assumed pastoral and administrative responsibility for their institutions. In both
cases, the initial dependence on foreign missionaries gave way, by mid-20th century, to the
autonomy of the church in the country of origin. In the Colombian case, first in Bucaramanga
(IPUC), then in Guayaquil (Ecuador) (IEAN-Jesus) and later in the Valparaiso region in Chile
where this latter institution arrived, where local internal organisational structures were
consolidated — administrative boards, districts, specialised committees — and mutual support
networks were articulated to respond to contexts of poverty, rural-urban migration, peasant
leaderships and spiritual need. Furthermore, this process of “nationalisation” and
“transnationalization” in Latin America initially included the training of individuals and later
the incorporation of these trained individuals as local pastoral families, the creation of regional
mission centres and the appropriation of an emotive and collective worship style that clearly
differentiated itself from other religions such as Catholicism or other equally Protestant
doctrines.

The transnational expansion of these institutions continued as an extension of those
same ties built from the countries of origin. The United Pentecostal Church of Colombia
oriented its efforts towards Spain, arriving in that country in 2002 relying on South—North
migrations to reconstitute its communities in Europe, giving rise to the United Pentecostal

Church of Europe with more than 213 congregations and 8,000 members across the peninsula.

262



In Barcelona, the result is a Pentecostal community that, far from being a mere settlement of
Latin American believers, functions as an interconnected node by expanding its doctrine and
faith, while reinventing its worship spaces and evangelisation strategies (from collaboratively
purchasing its own premises in Sant Marti to mission days, evangelisation on La Rambla and
in parks or intensive use of digital platforms), thus fulfilling its mission while welcoming
people with popular origins in Latin America and native Spaniards — who have ties to Latin
America through family bonds.

At an organisational level, these churches maintain a global vision, functioning as nodes
within a broader transnational network. Through mission programmes and international events
such as conventions held twice a year, these local churches connect with other branches in
different countries. This emphasis on global expansion translates into a discourse of growth
and expansion, reinforcing the idea that faith must materialise in geographic expansion through
the recruitment of new followers. This, in turn, facilitates access to transnational support
networks together with other churches of the same institution or doctrine.

However, the establishment of these churches in different places creates a fundamental
tension: on the one hand, the risk of homogenising worldviews; on the other, the pursuit of that
very homogeneity as a strategy to consolidate the community and reinforce its internal power
structures. The churches have managed to expand among the Latin American community
through key strategies such as maintaining pre-existing community networks from the
countries of origin and a global vision of the church as refuge and family in the face of modern
world uncertainties. This supportive role is no minor matter, since state institutions have often
failed to provide the migrant population with resources for integration. In the absence of formal
support networks for migrants, the church becomes a space where food, clothing, housing,
informal employment and migration advice can be accessed. This capacity to mobilise
resources quickly and effectively positions churches, both in Chile and Spain, as indispensable
institutions in the daily lives of their members. However, the aid is not without conditions, as
it is often tied to adherence to the institution, its vision and mission; or to the acceptance of a
structure of control that regulates every aspect of people’s lives. In this sense, this same
function also grants churches significant power over their members, conditioning the way
individual and group identities are constructed, social relations negotiated within and outside
the church, and individual and collective futures projected.

Finally, the study of the cases analysed here illuminates the mechanisms through which this
religious model is transported, installed in new contexts and maintained over time despite

challenges. Its success in various countries, even in culturally distant contexts, is due in part to

263



its ability to offer an attractive spiritual alternative for all people where the construction of a
personal and direct relationship with God resonates especially with those who seek a more
intimate and personal bond with the sacred, or more lived spiritual experiences in contrast to
more traditional or less emotional religious models that are considered too institutionalised and
with too many intermediary figures.

The integral community and social support focus reinforce the role churches play in
today’s world. However, this flexibility is not without tensions and contradictions, for while
these institutions can become agents of significant change for their members, they also
reproduce power structures and exclusionary dynamics that shape how social reality is
interpreted and confronted. In this sense, the functioning of the church as a learning space is
crucial, since specific ways of being in the world are generated within it that, in many cases,
oppose secularisation and seek to change society through individual transformation. This logic,
however, can lead to a rigid framework where identity and belonging depend on adherence to
a worldview that leaves little room for dissidence or questioning. The discursive and expansion
strategies of these churches reflect this ambivalence. The phrases they use to promote
themselves are an example: “a local church with a global vision”, “a Christian church centred
on the word of God with the goal of winning nations for Christ...” or “a great Christ-centred
church to conquer nations”; they reveal how the discourse of the ‘global’ and ‘territorial
conquest’ not only structure these churches’ mission and vision but also raise questions about
the kind of influence they exert and the implications of their growth in different contexts,
whether Barcelona or elsewhere.

In this sense, the religious communities studied constitute spaces of anchoring and
reinvention, where the figure of the “good Christian” is reconfigured as a transnational moral
subject, committed to a spiritual project, but also to an ethic of effort, discipline and belonging.
This transformation is accompanied by significant institutional mutations, such as the
emergence of migrant leaderships, growing — and apparent — organisational flexibility, and the
articulation between the spiritual and the pragmatic. Thus, churches operate simultaneously as
places of formation, conversion, community support centres and platforms for moral and social
mobility, constantly in tension both through the negotiation between global discourses and local
realities and through belonging to the Christian world within the secular world. In this
framework, the accumulation of religious capital becomes a crucial resource for navigating
life’s problems with a religious key — leaving them to God — and both the church and its
members establish themselves as key devices for containment, legitimation and meaning

production in contexts of high uncertainty.

264



The second objective of this study was to investigate the cultural meanings and images
of God and the “good Christian” that Pentecostals incorporate. To this end, I looked at the
various meanings believers have regarding what God signifies, what being a good Christian
entails, the concepts they use to define what pleases or displeases God, and how they internalize
Christian values (through which rituals and what means the body is taught to be Christian). For
this purpose, I paid attention to rituals, emotions and spiritual experiences that marked the
believers’ trajectories in their search for God and in the construction of good Christians.
Chapter V lays the foundations of the relationship and conception of God that motivates
transformation, while from Chapter VI onwards I detail some of the key ritual and experiential
moments that constitute the formation of a good Christian.

I sought to understand how believers experience God in their daily lives, observing that,
for them, God as a spiritual and practical resource that influences and gives meaning to human
existence. People do not limit themselves to conceiving God as an abstract entity but, through
certain habits (prayer, Bible reading) learn to see, listen to or feel Him. In other words, they
incorporate the presence of God into their daily lives. Thus, individuals turn the invisible into
something palpable, reinforcing the conviction that God acts directly in decisions, relationships
and personal crises. Hence, His presence is felt as something real and tangible. God is perceived
as a transforming, liberating, redeeming and inspiring being, a source of peace, mercy,
guidance and help. The relationship with God is cultivated daily through prayer, fasting,
biblical reading and attending services. Concepts such as obedience and love are fundamental
to pleasing God and making His presence more evident. Therefore, the first and most important
relationship Pentecostals cultivate is with God, and this is often understood as reciprocal,
depending on the faithfulness and daily actions of believers who receive divine response in the
form of blessings, protection and guidance, as we saw with the cases of Evelyn, Geraldine or
Brian.

The freelist exercise allowed us to complement these more frequent and culturally
salient meanings of God as a whole, love, saviour and creator. Pentecostal believers see God
as a close companion who offers comfort, direction and meaning. Linked to these concepts are
other values related to God that are not phenomenological characteristics but complex
dispositions, which complement definitions of God tied to obedience, love, love of neighbour,
faith, sincerity, faithfulness, honesty and humility, which are considered divine values and act
in turn as practical extensions of the Christian moral framework.

“Christian values”, which people relate to God as discipline, obedience and humility,

are instilled with an emphasis on the relationship between body and soul, where disordered

265



bodily movements reflect a disordered soul. Hence the importance, as in monastic writings, of
cultivating discipline — including ways of dressing, posture, movement, speech or manners to
“organise the soul” (Asad, 1987) and reflect values such as humility or submission. This
emphasis on hard and constant work, in addition to self-sacrifice, produces a disciplined and
productive subject, functional both for the faith community and the modern capitalist system.
And, of course, what displeases God includes lying, disobedience and sin, which distance
Christians from such virtues by flouting community norms and destabilising its system.

Finally, I examine how that image of God translates into believers’ everyday lives, since
God is seen as a guide in decision-making, as a protector against dangers, as a healer of illnesses
and as help in everyday matters. Here I conclude that this image of God is effective for believers
insofar as they “cede control” of their destiny to God’s will. And it is through testimonies that
we see how God acts, manifesting even over business or work. The Bible as a means of
communication with God is used to validate individuals’ spiritual intuitions regarding any life
matter. In this context, prayer together with Bible reading becomes a channel for connection
with the divine to manage uncertainty and reframe the outcomes of success or failure that God
has allowed. Another major finding that emerges is that the relationship with God is built as a
relationship of reciprocity since God blesses (with employment, money, gifts, etc.) those who
strive to be faithful and fulfil their Christian obligations.

The third, related, objective of this study was to analyse the process of becoming a good
Christian through an approach to the life trajectories and daily practices (rituals, emotions,
bodily practices and spiritual experiences) of Pentecostals. This work found that becoming a
good Christian is not a unique or instantaneous event but rather a lived experience, a personal
state and a relational, embodied and historically situated process that implies profound
transformation at all levels. This process unfolds along individuals’ life trajectories, composed
of both positive and challenging moments. To understand this process, the research focused on
the subjective, bodily and emotional dimensions of religious life, in other words, the lived
experiences of Pentecostal believers paying attention to their bodies, emotions, narratives, life
trajectories and everyday gestures.

For this purpose, it was important, first, to understand how believers’ relationship with
God is constructed and established, since becoming a good Christian implies, in the first
instance, learning to recognise, identify and communicate with God to begin the conversion
journey. After this, I conclude that there are fundamental Christian rituals that are configured
as indispensable experiences that allow individuals’ lives to be transformed within

Pentecostalism. Baptism by water and fire are fundamental ritual moments in Christians’ lives,

266



and they not only mark the beginning of a life transformation but inscribe an ethical and moral
commitment in the believer that distinguishes them as a good Christian before others and
reinforces the community’s internal unity.

Baptism by water marks the official beginning, identification with Christ and a new
birth, symbolising the purification of the body, formal entry into the community and
reconciliation with God. However, baptism is not always the result of a conscious decision or
mature spiritual conviction. In many cases, the decision is mediated by family or pastoral
pressure, or simply by fulfilling a requirement. Lorena, for example, experienced her baptism
with deep anguish and depression because she felt unprepared for the renunciation it implied a
break and separation from the secular world and the integration as a point of no return in the
commitment to God. In other cases, baptism functions instrumentally; Leo was baptised at
twelve years old mainly to continue singing in the church. This shows that although it is an
essential rite of passage, its meaning is negotiated internally and externally, and its impact is
not the same for everyone.

Baptism by fire or receiving the Holy Spirit is a transcendental experience that
“confirms” or “seals” believers as “sons or daughters of God”, endowing them with spiritual
power and authority to serve in the church and is usually given at moments of collective
effervescence. Although sought actively by individuals, it is received as a spontaneous gift and
as an intense emotional experience of speaking in tongues celebrated individually by the
community. Glossolalia, in turn, functions as a metacommunication with God; a physical and
emotional proof of His presence that, far from being random, is learned and often practised by
imitating the sounds and appropriate moments observed in the community. Besides being a
linguistic gesture, speaking in tongues is a bodily gesture because it is a way of expressing the
sacred through the body, through speech and the accompanying movements.

Receiving the Holy Spirit is a unique experience but one that repeats spontaneously at
certain moments — and is institutionally promoted through specific communal events — thus
acquiring an additional function as not only a confirmation of connection with God but a means
by which symbolic hierarchies within the church are established. Those who are “sealed”
access positions of power and prestige — pastor, server, deacon, leader — visibly rewarding those
who have most manifested having God in their heart and body — those who have most “given”
worked to feel God — and symbolically excluding those who have not yet reached that moment,
as we saw with Yuli’s case, who narrated her frustration and anger at seeing others receive the
gift while she did not, feeling that her process was “very slow” and distancing her from her

role as a future pastor. Despite the official narrative defining baptism by fire as a fundamental

267



ritual, we saw that some believe the “fruits of the Spirit” are more important evidence of God’s
presence in people’s lives than speaking in tongues.

On the other hand, the calling of God framed as an important experience for Christian
men aspiring to pastoral ministry arrives through visions, dreams, a fire in the heart or signs in
daily life interpreted as given by God. For this experience to be valid it requires not only having
been experienced but an institutional formation and validation process that legitimises future
pastors’ authority within the community. Often, pastors’ narratives framed their trajectory in
the challenges and sacrifices involved in abandoning “worldly things” to respond to the calling
— usually connected to the secular world such as work, friendships, family, country of origin —
which are accepted and reinterpreted as part of God’s plan. In the case of pastors, but not only,
their discourse converts the migratory experience into part of the divine plan.

We saw that the body is configured as a space of learning and moral discipline. The
process of forming good Christians takes place in the body, which is not a simple faith
repository but the place where it is experienced: where it is learned, expressed and disciplined.
Furthermore, we analysed how worship postures and gestures (raising hands, kneeling, closing
eyes) are bodily techniques learned by imitation. This learning begins in childhood, as Pastor
Samuel B. recalled how his mother made them kneel to pray every night or replicated services
at home when the church was closed. Andrés B., in turn, recalled how as a child he imitated
pastors’ elegant dress to resemble them, thus internalising a model of bodily presentation that
symbolises a subjectivity that breaks with other worldly models.

Through institutional training, repetition, participation in services (songs, praises,
collective prayers), speaking in tongues, family Christian socialisation and weekly activities,
Christians gradually internalise both bodily and spiritually and mentally a particular way of
being of their doctrine. In that sense, people learn the rules and behaviour that lead them to
relate to God more directly. In this learning, prayer is the most common and everyday form of
communication with God. However, and following Fer (2015), this communication “is guided
by specific linguistic and cognitive patterns taught by the church” that, through prayer, allow
internalisation of ethical norms and learning to interpret daily events as divine messages.
Therefore, it is necessary for prayer to become a habit so that the person knows — with
increasing certainty — how to interpret God’s voice or message. As we saw with Geraldine’s or
Evelyn’s testimony, the act of praying and reading the Bible regulated their thoughts and
actions they took regarding a specific event related to obtaining something material in their
lives. It is likely that if they had not developed this habit, they would not have recognised God’s

voice to allow Him to “dictate” the decision for them.

268



In Pentecostalism, external appearance is a visible marker of Christian identity.
Therefore, the existing norms on this matter are set along a gender difference; it is expected
that women dress modestly (with long skirts, without makeup or jewellery, long hair and
without showing any part of the body that cannot be shown) and men formally (with suits, tie,
wearing short hair, shaved beard). On this subject, we saw how social control over the female
body is evident in Salma’s anecdotes explaining that she stopped wearing jeans after feeling
judged because it was “badly viewed” by the church sisters — but then incorporated this view
—and out of “obedience” to the rules; and in Lucia’s, who had to cover herself with a shawl to
hide her dress, being mocked and labelled as a “sympathiser” and not a “true believer” for not
covering her body as she should have. This has allowed me to conclude that within Pentecostal
churches the aesthetic functions as a device of differentiation but also of surveillance, control
and discipline that reinforces hierarchies and gender differences within the community. And
that, furthermore, it functions as a “vehicle of faith”, where Christian values and sacrifices to
God are expressed in this aspect to honour Him. Hence why it is so important to present oneself
accordingly.

Moments of personal crisis (illnesses, conflicts, addictions) are frequently reinterpreted
as “tests from God” that are part of the divine plan. These experiences act as catalysts both to
decide to draw closer to God and convert and to reaffirm faith. Illnesses are reinterpreted as
opportunities to strengthen commitment to God, as Salma’s account with cancer showed: she
rejected medical intervention and trusted in divine healing, which, according to her testimony,
occurred after intensifying her commitment to the church and prayer. Her healing is
experienced as a “miracle” that validates God’s power and her own path as a Christian. God
also intervenes in family crises that we saw in this same chapter through Jorge’s or Walter’s
narratives that begin with a “wayward” life marked by alcoholism, violence or abandonment,
or in Leo’s brother’s accident. These testimonies were critical events that led the entire family
to surrender more to God, which in the pastors’ case gave meaning to their lives and in Leo’s
family triggered, among other things, economic prosperity interpreted as a divine blessing.
Bondages are configured as elements of spiritual struggle. The concept of “bondages” describes
the struggles against temptations, worldly pleasures and emotional problems that Christians
experience throughout their lives. Anxiety, vanity or depression are understood as attacks by
the enemy or “bondages” as Lorena showed, who narrated the spiritual battle she fought when
she felt God had distanced Himself from her side. Her spiritual healing occurred when she
received the Holy Spirit on her journey to Colombia, which allowed her to free herself from

bondages and reconcile with her own image, person and with God, allowing us to conclude

269



that spiritual transformation can have a direct and positive impact on people’s well-being
because it helps them find meaning in their lives. Furthermore, we conclude that this constant
struggle between the secular and the Christian world is a learned moral conflict.

Finally, we saw how the church creates and maintains ties based on “brotherhood”
among baptized members. This community is effective among believers because all members
look out for each other’s good behaviour, ensuring that the obligations implied by the
relationship with God and the path for all individuals to become “brothers” and “sisters” are
fulfilled. Likewise, the formation of this community and the maintenance of ties arising therein
provides emotional and practical support, especially relevant in the migratory context common
to the experiences of members of these churches. Upon arrival here, some individuals
“reactivate” their faith motivated by the sense of family they find in the church by being a space
that allows them to reunite with friends from the same city — this happens often with young
people who arrive following their friends from northern Colombia — or with family members
who invite them to attend church and who have provided them with help upon their arrival in
Barcelona (a room, money, etc.). The church is a space that allows them to expand their social
networks by making new friends, listening to sermons from a pastor with the same origins,
finding food from their country of origin in the store, among other things, which make
individuals feel at home while away.

Moreover, this community construction is not merely a by-product of coexistence but
also the result of a sophisticated construction of complementary practices that transcend the
space of the church. Initiatives such as the “Mornings of Victory” operate in the domestic
sphere, forging a habitus of daily spiritual discipline through collective reflection on current
affairs outside the church space. The Family Friendship Meetings (REFAM) function as the
doctrinal scaffolding through a staged learning system that transmits normative religious
capital and hierarchises members on their journey towards server status. Finally, seemingly
secular activities such as congregational football tournaments act in the social and leisure plane,
strengthening affective ties between branches and mobilising the community for practical
purposes such as fundraising. Together, these practices help create a dense and multifaceted
network that sustains the individual at a spiritual, doctrinal and social level, demonstrating a
remarkable capacity for hybridisation and innovation to keep the body of the church united.
However, this community space also stands as a space of behaviour control over its members
that, at times, can promote homophily (preference for relationships with other believers). We

conclude that the “good testimony” of its members and coherence between faith life and

270



practice are fundamental to forging stronger and more enduring ties, as well as to acquiring
prestige and legitimacy.

In summary, the process of forming good Christians is an intricate weave of personal
experiences, learning of body and emotional practices, integration into a community with
specific norms and expectations, and a constant negotiation of identity in a world perceived as
a spiritual battlefield. This process is uniquely lived by everyone, although it follows patterns
and rituals that reinforce and shape Christian being and legitimise a form of faith within the
transnational Pentecostal context. Pentecostals are constantly seen fighting against community
pressures regarding behaviour or dress, for example, against worldly temptations — leisure,
addictions, lack of self-esteem, friends, parties — and against their own desires. Becoming a
good Christian between two worlds unfolds amid a conflict that motivates an exemplary way
of life in which the individual “does what needs to be done” to inhabit it in the “correct” way:

leaving “worldly things” behind to attain salvation.

2. Final considerations, limitations and future directions

In the present study we have addressed the construction of the Christian self through the
internalisation of a specific morality as a process that is understood more deeply through
Bourdieu's (2007) concepts of religious capital and habitus. We understand religious capital as
the set of spiritual, symbolic and cultural resources that believers acquire and mobilise to obtain
legitimacy and recognition within their community. Such capital is accumulated through
concrete practices such as Bible study, doctrinal formation, communal socialisation and the
learning of bodily techniques. This capital is embodied in the individual through the habitus: it
materialises in bodily dispositions, gestures, emotions and forms of expression that regulate
everyday life. As Asamoah-Gyadu (2008) points out, faith is articulated in a bodily and
affective practice and not as an abstract belief. In the migrant Pentecostal communities studied,
recognition as a good Christian is mediated by a discipline that demands "smiling" or "having
peace" even in adversity, a process analogous to the faith network described by Schultz (2019).
This "faith network" not only organises social interaction, but also guides the emotional states
permitted or expected in the face of loss, precarity or moral transgression. Thus, the Holy Spirit
not only acts as an inner guide, but also as a collective device of affective and moral control,
making faith a continuous process of self-management in response to communal expectations.

The aim of this transformation is the decision to cede one's own autonomy to God to

become a better person. This restorative process follows a constant narrative structure in the

271



testimonies analysed: a problematic past marked by crises, vices or misfortunes; a turning point
and the decision to build a new life in Christ. The testimony of this process reveals itself as a
fundamental tool, not only to make sense of one's own biography, but as a key social
mechanism. Its public narration constitutes the cornerstone of Pentecostal missionary diffusion,
allowing evangelisation of the non-converted by presenting this process as a tangible solution
to everyday problems. In the migratory context, this process acquires nuances. While in Chile
the conversion of the local population is more frequent, in Barcelona most of the interviewees
had already begun their faith journey in their countries of origin. For them, migration drives a
reactivation of their faith, in which the church functions as a welcoming space that recreates a
sense of home and belonging, mitigating uprooting. For the pastors, migration is re-signified
as part of "God's plan", and their testimonies, often more elaborate, frame their personal
trajectories within a divine purpose of gospel expansion - as in the case of the Ecuadorian
pastors in Chile: Daniel, Dario and David, or Pastor Samuel in Barcelona.

The fact of creating a good testimony allows others to be inspired by what God's work
can do in their own lives. Moreover, it is the most common way that Pentecostal churches use
to approach the non-converted in moments of evangelisation. For example, groups go out to
attract people and invite them to church through the presentation of the testimony of a church
member who shares their conversion story publicly. The story of Pastor Jorge, who, while at
home in Guayaquil, heard someone's testimony on the street, felt so attracted and approached
God in this way, is a clear example. The testimonies narrated in public show that the decision
to follow God is a solution to everyday life problems. The case of Joel's family, originally from
Peru, who convert - on their Aunt Rosa's recommendation upon arriving in Barcelona - to
integrate more easily in Barcelona, is evidence of this process.

The bodily dimension of this transformation is sealed with baptisms. Baptism by water purifies
the body and baptism by fire or of the Holy Spirit, manifested in speaking in tongues, represents
an exaltation where the body becomes a vehicle of the sacred. The construction of the
Pentecostal subject develops amidst a constant tension between two worlds: that of the non-
converted, associated with sin and suffering, and one's own, governed by God's values.
Believers inhabit a frontier where they wage a continuous spiritual and moral struggle,
negotiating their behaviour, desires and relationships to live in an exemplary manner. This leads
them to perform a rereading of their lives in religious terms, classifying and re-signifying vital
events as "God's will" or "divine tests", albeit not without conflicts between their desires or
personal struggles and the ideal of the "good Christian", as pastors Daniel or David or the

stories of Lorena or Joel narrated to us. These are the implications of being Christian: believers

272



must repay with their lives the sacrifice made by God. However, within this tension between
the two worlds, one question remains unresolved about how a certain flexibility occurs within
the church regarding activities considered worldly and the adaptation by the institution and
believers for these to be framed within the scope of things that God can accept.

On the other hand, this study has a central finding that articulates the process of
formation of the "good Christian" and that is the existence of a dynamic relationship of
reciprocity between God and the believers, analogous to the logic of the gift studied by Marcel
Mauss (2009). This exchange system begins with Christ's sacrifice, conceived as a foundational
gift that liberates humanity from sin, but which in turn establishes an inescapable moral
obligation. Believers feel bound to God by this gift and have the responsibility to return it
through the offering of their own life. This return is not a one-off payment, but a continuous
commitment manifested in exemplary behaviour, service in the church and obedience to divine
norms. In exchange for this offering, the faithful expect to receive God's gifts, ranging from
the "gifts of the Holy Spirit" to concrete favours such as health, economic prosperity or family
well-being, as illustrated by the trajectories of pastors Dario and Jorge, or Salma's healing
experiences.

This exchange configures a moral economy (Van Dijk, 1999) where acts and goods
acquire a spiritual meaning. Good behaviour is a gift offered to God that, to be accepted, must
remain pure. Deviation from the norm, such as Lorena's in frequenting "worldly" friendships,
"contaminates" the gift and can bring about an equally "contaminated" divine return, as Evelyn
also explained when she said that if God opened or closed doors, it was because she needed to
improve some aspect of her life.

On the other hand, although the theme of gender roles within the church is an aspect
that could have been discussed in much greater depth, it constitutes one of the limitations of
this work. A more focused approach on family life, within the homes of church families in the
three studied contexts, would have allowed for deeper insight into these dynamics. For this
reason, the detailed analysis of the construction and reconfiguration of these roles in everyday
life emerges as a clear line for future research.

From the research conducted, it is observed that while the Pentecostal church fosters an
exemplary figure of the Christian, it maintains a markedly patriarchal structure. Tasks are
distributed according to traditional gender roles: women oversee care, cleaning and event
organisation (the private sphere), while men occupy visible and leadership roles such as
preachers, deacons and musicians (the public sphere). Elizabeth Brusco (1995) suggested in

her work that Pentecostalism does not eliminate machismo but reconfigures it in religious

273



terms. Women are expected, through prayer and persuasion, to convert their husbands so that
they abandon vices and “machista” behaviours (alcohol, violence, family irresponsibility) and
become family men under a Christian ideal. Success in this task is a community celebration,
but failure or a woman's singleness can be a source of shame and social pressure. Paradoxically,
the church offers a space where men can break with stereotypes of masculinity, openly showing
their emotions through crying and exaltation during services, something that contrasts with the
"modest" emotional expression expected of women (Lindhart, 2012).

Finally, the lives of the believers, and especially of women, are subject to strict
surveillance by the entire community. This regulation covers everything from bodily aesthetics
(modest dress, prohibition of make-up for women) to sexuality, with strict supervision of
couple relationships, which must be approved by the pastor and congregation to ensure they
are "God's will".

In addition to this theme, other lines of research could enrich the understanding of the
Pentecostal experience and which this study did not cover. Below, I propose five main thematic

axes for future research:

1. Processes of disaffiliation and the study of ex-members of the churches: this work
could not address what happens to people who leave the faith or the church, since current
members lose all contact with those who move away and do not facilitate their location. A
future research line of great value would be to analyse the processes of disaffiliation with the
aim of exploring the "unsuccessful" narratives to understand the reasons that led people to
break with the community and separate from God. It would be interesting to investigate how
this decision affects the support networks of ex-members, whether they face ostracism or
emotional trauma, and how they reconstruct their social ties in the secular world after having
lost what often becomes their only support circle.

2. Agency and negotiation of young people in the church: considering that many young
people participate in the church initially due to family tradition or motivation and not by their
own decision, it would be relevant to analyse how they negotiate their belonging and
participation. Future research could ask: to what extent do young people construct their agency
within the church? Do they reinterpret, question or resist the doctrine and the ways of "being
Christian" that they inherit from their elders and church authorities? This would allow
understanding whether their actions and perspectives affect the continuity of institutional

norms. Moreover, with the rise of new technologies, it would be crucial to investigate young

274



people's practices of resistance or negotiation on social media. How do they manage their
Christian identity on digital platforms where the secular world constantly imposes itself?

3. Political dimension and social implication of the churches: this research did not delve
into the socio-political participation of the churches studied. Knowing that religious
movements are no strangers to politics, a future direction could be to investigate whether these
communities get involved in social claims. Specifically, if these institutions participate in
mobilisations for migrants' rights or have any participatory power within the governments
where they settle, given that many of their members are in irregular administrative situations.
It would be interesting to observe whether churches act as a bridge with state institutions or
NGOs to address these issues and, if they do not, to analyse the reasons for their detachment
from the formal political and social sphere.

4. Comparative studies with other religious movements, spiritualities or transnational
cults: finally, having analysed Pentecostalism's transit between Chile, Spain and Colombia, it
would be very enriching to contrast these findings with other religious movements that also
develop in migratory contexts, such as Islam or Buddhism. A comparative approach would
allow exploring similarities and differences in salvation doctrines, conceptions of divinity and
the elements that shape conversion processes. How do these processes develop in other
religions and with what spiritual purpose? Is there a conception of the world like the Pentecostal
dichotomy (secular world vs Christian world)? Do similar frictions occur between these worlds
or, on the contrary, are there religions that allow greater dialogue or syncretic practices that
blur such boundaries?

5. Analysis of death and dying within Pentecostalism: a scarcely explored field and
which would be useful to examine the tension between the secular and the religious at life's
final stage. Since the Pentecostal world has such marked stances on the conception of the world,
rebirth and living a correct life, this theme would provide access to notions of body, illness,
death or healing. It would have important applications in applied anthropology so that the
health sector or others know how these collectives operate. Furthermore, it could deepen the
concept of "salvation" and how death is articulated with eschatological beliefs of resurrection
and the "rapture", and how imaginaries of a "good" or "bad" death are constructed according
to the believer's life trajectory. Likewise, it would be appropriate to examine the community's
management of mourning - understood as celebration, as loss or a combination of both - and,
fundamentally, to investigate the theological and narrative strategies that the community
deploys to make sense of deaths that occur despite practices of divine healing, thus offering a

more comprehensive vision of how faith shapes not only life but also death.

275



276



REFERENCIAS

Abend, G. (2013). What the science of morality doesn't say about morality. Philosophy of the
Social Sciences, 43(2), 157-200. https://doi.org/10.1177/0048393112440597

Agadjanian, A. (2012). Evangelical, Pentecostal and Charismatic Churches in Latin America
and FEastern Europe: An Introduction. Religion, State and Society, 40(1), 3-
10. https://doi.org/10.1080/09637494.2012.669581

Amador-Lopez, J. (2019). ;Quién dijo sumisas? El pentecostalismo y la mujer gitana luchando
contra la violencia de género. International Journal of Roma Studies, 1(1), 35-57. doi:
10.17583/ijrs.2019.3786

Ammerman, N. T. (2020). Rethinking Religion: Toward a Practice Approach. American
Journal of Sociology, 126(1), 6-51. https://doi.org/10.1086/709779

Ammerman, N. T., & Williams, R. (2012). Speaking of Methods: Eliciting Religious
Narratives through Interviews, Photos, and Oral Diaries.
BRILL. https://doi.org/10.1163/9789047429470

Anderson, A. H. (2004). An introduction to Pentecostalism: Global charismatic Christianity.
Cambridge University Press.

Arboleda, C. (2015). El protestantismo en Colombia 1810-1920. En C. A. Arboleda Mora &
F. A. Sanmiguel Martinez (Comps.), El didlogo ecuménico y el pensamiento de Calvino en sus
500 afos (pp. 25-59). Editorial Universidad Pontificia Bolivariana.

Argyriadis, K., Capone, S., De la Torre, R., & Mary, A. (Eds.). (2012). Religions
transnationales des Suds: Afrique, Europe, Amériques (pp. 27—45). Academia Bruylant.

Argyriadis, K., de La Torre, R., & Gutiérrez Zuiiiga, C. (2016). Routes et sens postcoloniaux
de la transnationalisation religieuse (Relitrans). Revue Tiers Monde, hs(2), 69—
98. https://doi.org/10.3917/rtm.hs02.0069

Asad, T. (1987). On ritual and discipline in medieval Christian monasticism. Economy and
Society, 16(2), 159-203. https://doi.org/10.1080/03085148700000002

Asamoah-Gyadu, J. K. (2009). Your body is a temple: Conversion narratives in African-led
Eastern European Pentecostalism. Pastoral Psychology, 38, 1-
14. https://doi.org/10.1007/s11089-008-0169-3

Avilés, D. (2012). Corporalidad religiosa: el gesto como construccién de identidad. Revista
Cientifica Guillermo de Ockham, 10(2), 29—
36. https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=105325282003

Bastian, J. (1993). The Metamorphosis of Latin American Protestant Groups: A Sociohistorical
Perspective. Latin American Research Review, 28(2), 33-61.

277


https://doi.org/10.1177/0048393112440597
https://doi.org/10.1080/09637494.2012.669581
https://doi.org/10.1086/709779
https://doi.org/10.1163/9789047429470
https://doi.org/10.3917/rtm.hs02.0069
https://doi.org/10.1080/03085148700000002
https://doi.org/10.1007/s11089-008-0169-3
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=105325282003

Bastian, J. P. (2006). De los protestantismos histéricos a los pentecostalismos
latinoamericanos: Analisis de una mutacion religiosa. Revista de Ciencias Sociales (Cl), (16),
38-54.

Bava, S. (2011). Migration-religion studies in France: evolving toward a religious
anthropology of movement. Annual Review of Anthropology.

Bava, S., & Capone, S. (2010). Religions transnationales et migrations : Regards croisés sur
un champ en mouvement. Autrepart, 56(4), 3—7. https://doi.org/10.3917/autr.056.0003

Becker, H. S. (1953). Becoming a marihuana user. American Journal of Sociology, 59, 235—
242. https://doi.org/10.1086/221326

Beltran, W. M. (2004). El evangelicalismo y el movimiento pentecostal en Colombia en el
siglo XX. Historia del Cristianismo. Corrientes y diversidad. Taurus.

Beltran, W., y Sian, C. 2018. “Pentecostals, Gender Ideology and the Peace Plebiscite:
Colombia 2016”. Religions 9 (12), 418: 1-19. https://doi.org/10.3390/rel9120418

Benedict, P. (2007). The Second Wave of Protestant Expansion. In R. P. Hsia (Ed.), The
Cambridge History of Christianity (pp. 125-142). Cambridge: Cambridge University Press.

Benzecry, C. E. (2009). Becoming a fan: On the seductions of opera. Qualitative Sociology,
32(2), 131-151. https://doi.org/10.1007/s11133-009-9123-7

Berger, P. L., & Luckmann, T. (1966). La construccion social de la realidad. Amorrortu.

Bidegain, A. M., & Sanchez, J. J. (Eds.). (2010). Religion in Latin America. Hemisphere, 19(1).
Latin American and Caribbean Center, Florida International University.

Boas, T. C. (2016). Pastors for Pinochet: Authoritarian Stereotypes and Voting for Evangelicals
in Chile. Journal of Experimental Political Science, 3(2), 197-205. doi:10.1017/XPS.2015.17

Bom, K., & Monroy-Soto, J. (2023). Juan Sepulveda and the understanding of the syncretic
characteristics of Latin American Pentecostalism: The case of classical Pentecostalism in
Guatemala. Religions, 14(12), 1520. https://doi.org/10.3390/rel14121520

Borgatti, S. P., & Halgin, D. S. (1999). Elicitation techniques for cultural domain analysis. En
J. J. Schensul & M. D. LeCompte (Eds.), The ethnographer’s toolkit (Vol. 3, pp. 115-151).

Altamira Press.

Bourdieu, P. (1979). La distincion: Criterio y bases sociales del gusto (M. C. Ruiz de Elvira,
Trad.). Taurus. (Publicada en espafiol en 2012).

Bourdieu, P. (1996). Sociologos de la creencia y creencia de los socidlogos. En P. Bourdieu,
Cosas dichas (pp. 93-98). Gedisa.

Bourdieu, P. (2007). El sentido practico (A. Dilon, Trad.). Siglo XXI Editores.

Bourdieu, P. (1988). Cosas dichas. Gedisa Editorial.

278


https://doi.org/10.3917/autr.056.0003
https://doi.org/10.1086/221326
https://doi.org/10.3390/rel9120418
https://doi.org/10.1007/s11133-009-9123-7
https://doi.org/10.3390/rel14121520

Brenneman, R. (2011). Homies and hermanos: God and gangs in Central America. Oxford
University Press.

Briones, R. (2018). Religiones e inmigracion en la Espafia actual. Analisis de los cambios en
el campo religioso. Gazeta de Antropologia, 34(2), Articulo
05. http://hdl.handle.net/10481/54713

Brusco, E. (1995). The Reformation of Machismo: Evangelical Conversion and Gender in
Colombia. University of Texas Press.

Butler, J. (2007). El género en disputa: El feminismo y la subversion de la identidad (3.7 ed.,
M. Pérez, Trad.). Barcelona: Paidods. (Trabajo original publicado en 1990).

Canton, M. (1998). Bautizados en fuego: Protestantes, discursos de conversion y politica en
Guatemala (1989-1993). Centro de Investigaciones Regionales de Mesoamérica; Plumsock
Mesoamerican Studies.

Canton, M. (2010). Gypsy Pentecostalism, Ethnopolitical Uses and Construction of Belonging
in the South of Spain. Social Compass. https://doi.org/10.1177/0037768610362418

Capone, S. (2010). Religions « en migration » : De 1’étude des migrations internationales a
I’approche transnationale. Autrepart, 56(4), 235-242.

Carvalho, J. J. (1993). Antropologia: Saber Académico e Experiéncia Iniciatica. Anuario
Antropoldgico, 90, 91-107.

Cazarin, R., & Cossa, E. (2017). Spiritual brokers: African Pastors and the mediation of
migratory processes. Critical African Studies, 9(2), 226—
240. https://doi.org/10.1080/21681392.2017.1339246

Chesnut, R. A. (1997). Born Again in Brazil: The Pentecostal Boom and the Pathogens of
Poverty. New Brunswick, NJ: Rutgers University Press.

Csordas, T. J. (1990). Embodiment as a paradigm for anthropology. Ethos, 18(1), 5-
47. https://doi.org/10.1525/eth.1990.18.1.02a00010

Csordas, T.J. (1993), Somatic Modes of Attention. Cultural Anthropology, 8: 135-
156. https://doi.org/10.1525/can.1993.8.2.02a00010

DeAngelis, R. T., Bartkowski, J. P., & Xu, X. (2019). Scriptural coping: An empirical test of
hermeneutic theory. Journal for the Scientific Study of Religion, 58(1), 197-
216. https://doi.org/10.1111/jssr.12573

Demera, J. D. (2022). Resistencias y pervivencias rituales. Analogias y ambivalencias
sincréticas entre los protestantes Misak. Revista Colombiana de Sociologia, 45(1), 173-196.
Epub 28 de diciembre de 2023. https://doi.org/10.15446/rcs.v45n1.89860

279


http://hdl.handle.net/10481/54713
https://doi.org/10.1177/0037768610362418
https://doi.org/10.1080/21681392.2017.1339246
https://doi.org/10.1525/eth.1990.18.1.02a00010
https://doi.org/10.1525/can.1993.8.2.02a00010
https://doi.org/10.1111/jssr.12573
https://doi.org/10.15446/rcs.v45n1.89860

Douglas, M. (1996). Pureza y peligro: Un andlisis de los conceptos de contaminacion y tabu
(A. Rodriguez Almagro, Trad.). Madrid: Siglo XXI Editores. (Trabajo original publicado en
1966).

Ellington, S. A. (2013). Pentecostalism and the authority of scripture. En L. W. de Klerk (Ed.),
Pentecostal hermeneutics: A reader (pp. 149-170).
Brill. https://doi.org/10.1163/9789004258259 011

Espinosa, G. (2014). William J. Seymour and the origins of global Pentecostalism: A biography
and documentary history. Duke University Press.

Fer, Y. (2010). The Holy Spirit and the Pentecostal habitus. Nordic Journal of Religion and
Society, 23(2), 157-176.

Fer, Y. (2022). Sociologie du pentecotisme. Karthala.

Fesenmyer, L. (2018). Pentecostal pastorhood as calling and career: migration, religion, and
masculinity between Kenya and the United Kingdom. Journal of the Royal Anthropological
Institute, 24, 749-766.

Figueroa, H. (2016). El protestantismo colombiano: sus origenes, luchas y expansion (1856-
1991). Cultura Y Religion, 10(1), 66-87. https://doi.org/10.61303/07184727.v1011.635

Flora, C. B. (1976). Pentecostalism in Colombia: Baptism by Fire and Spirit. Fairleigh
Dickinson University Press.

Florez, J. (2024). Pentecostal eschatology, public discourse and political engagement in Chile.
Studies in World Christianity, 30(3), 306—326. https://doi.org/10.3366/swc.2024.0481

Foucault, M. (1975). Vigilar y castigar: Nacimiento de la prisiéon (A. Garzén del Camino,
Trad.). Siglo XXI Editores.

Foucault, M. (1988). Technologies of the self. In L. H. Martin, H. Gutman, & P. H. Hutton
(Eds.), Technologies of the self: A seminar with Michel Foucault (pp. 16-49). University of
Massachusetts Press.

Frederiks, M. (2016). "Religion, Migration, and Identity: A Conceptual and Theoretical
Exploration". In Religion, Migration, and Identity. Leiden, The Netherlands:
Brill. https://doi.org/10.1163/9789004326156_003

Fuentes-Ferrada, R., Bacigalupe, L. D., Ordofiez-Carrasco, J., Munzenmayer, M., Navarro, M.
A., Escobar, M. J., Cardenas, J., & Langer, A. 1. (2023). Mental health and religiosity: The role
of experiential avoidance in the symptoms of depression, anxiety, and stress. International
Journal of Psychology & Psychological Therapy, 23(1), 43-55.

Garcia, P. (2010). Integracion y migracion: Las Iglesias pentecostales en Espafia. Amérique
Latine Histoire et Mémoire. Les Cahiers ALHIM, 20, Articulo
20. http://journals.openedition.org/alhim/3691

Goffman, E. (2010). Estigma. La identidad deteriorada. Buenos Aires: Amorrortu.

280


https://doi.org/10.1163/9789004258259_011
https://doi.org/10.61303/07184727.v10i1.635
https://doi.org/10.3366/swc.2024.0481
https://doi.org/10.1163/9789004326156_003
http://journals.openedition.org/alhim/3691

Gooren, H. (2010). Conversion careers and culture politics in Pentecostalism: Time, space, and
mobility in four continents. PentecoStudies, 9(2), 229—
250. https://doi.org/10.1558/ptcs.v9i2.229

Gooren, H. (2015). The Growth and Development of Non-Catholic Churches in Chile. Review
of Religious Research. https://doi.org/10.1007/s13644-014-0180-3

Griera, M., & Clot-Garrell, A. (2018). El protestantisme a la ciutat de Barcelona: Retrat d'un
col-lectiu heterogeni. Ajuntament de
Barcelona. https://www.researchgate.net/publication/333651184 EI protestantisme a la ciu
tat de Barcelona Retrat d%?27un_collectiu_heterogeni

Harvey, G. (2021). Field Research and Participant Observation. En M. Stausberg & S. Engler
(Eds.), The Routledge Handbook of Research Methods in the Study of Religion (2% ed.).
Routledge. https://doi.org/10.4324/9781003222491-20

Herzog, P. S., Strohmeier, A., King, D. P., Khader, R. A., Williams, A. L., Goodwin, J. L.,
Doan, D. R. H., & Moyo, B. (2020). Religiosity and generosity: Multi-level approaches to
studying the religiousness of  prosocial actions. Religions, 11(9),
446. https://doi.org/10.3390/rel11090446

Ignatow, G. (2007). Theories of embodied knowledge: New directions for cultural and
cognitive sociology? Journal for the Theory of Social Behaviour, 37(2), 115-
135. https://doi.org/10.1111/1.1468-5914.2007.00330.x

Inbody, J. (2019). Sensing God: Bodily Manifestations and Their Interpretation in Pentecostal
Rituals and Everyday Life. En W. A. Mirola, M. O. Emerson, & S. C. Monahan (Eds.),
Sociology of Religion (3.a ed., pp- 196-208).
Routledge. https://doi.org/10.4324/9781315177458-18

Jacques-Coper, A., Cubillos, G., & Ibarra, J. T. (2019). The Andean condor as bird, authority,
and devil: An empirical assessment of the biocultural keystone species concept in the high
Andes of Chile. Ecology and Society, 24(2), 35. https://doi.org/10.5751/ES-10939-240235

Jakob, B. (2004). We can expect great things from God: The relation between faith and healing.
International Review of Mission, 93(370-371), 458-473. https://doi.org/10.1111/].1758-
6631.2004.tb00474.x

James, W. (1902). The varieties of religious experience: A study in human nature. Longmans,
Green & Co.

Kamsteeg, F. (1998). Prophetic Pentecostalism in Chile: A Case Study on Religion and
Development Policy. Scarecrow Press.

Kay, W. K. (2011). Pentecostalism: A very short introduction. Oxford University Press.

Lalive d’Epinay, C. (1976). Religion, spiritualité et société: De 1’étude sociologique du
pentecotisme latino-américain. Dialectica, 30(4), 305-313.

Lawless, E. J. (1983). Brothers and Sisters: Pentecostals as a Religious Folk Group. Western
Folklore, 42(2), 85-104. https://doi.org/10.2307/1499966

281


https://doi.org/10.1558/ptcs.v9i2.229
https://doi.org/10.1007/s13644-014-0180-3
https://www.researchgate.net/publication/333651184_El_protestantisme_a_la_ciutat_de_Barcelona_Retrat_d%27un_collectiu_heterogeni
https://www.researchgate.net/publication/333651184_El_protestantisme_a_la_ciutat_de_Barcelona_Retrat_d%27un_collectiu_heterogeni
https://doi.org/10.4324/9781003222491-20
https://doi.org/10.3390/rel11090446
https://doi.org/10.1111/j.1468-5914.2007.00330.x
https://doi.org/10.4324/9781315177458-18
https://doi.org/10.5751/ES-10939-240235
https://doi.org/10.1111/j.1758-6631.2004.tb00474.x
https://doi.org/10.1111/j.1758-6631.2004.tb00474.x
https://doi.org/10.2307/1499966

Le Breton, D. (1999). Las pasiones ordinarias: Antropologia de las emociones. Nueva Vision
Le Goff, J., & Truong, N. (2003). Una historia del cuerpo en la Edad Media (J. M. Pinto, Trad.).
Ediciones Paidds. (Obra original publicada en 2003).

Levitt, P. (2003). “You know, Abraham was really the first immigrant”: Religion and
transnational migration. International Migration Review, 37(3), 847-
873. https://doi.org/10.1111/5.1747-7379.2003.tb00160.x

Levitt, P., & Jaworsky, N. (2007). Transnational migration studies: Past developments and
future trends. Annual Review of Sociology, 33, 129-
156. https://doi.org/10.1146/annurev.soc.33.040406.131816

Lindhardt, M. (2011). La Globalizaciéon Pentecostal: Difusion, Apropiacion y Orientacion
Global. Revista Cultura y Religion, 5(2), 117-
136. https://www.revistaculturayreligion.cl/index.php/revistaculturayreligion/article/view/87

Lindhardt, M. (2012). Power in powerlessness: A study of Pentecostal life worlds in urban
Chile. Brill.

Lizardo, O. (2004). The cognitive origins of Bourdieu's habitus. Journal for the Theory of
Social Behaviour, 34(3), 203-221. https://doi.org/10.1111/].1468-5914.2004.00255.x

Lock, M. (1993). Cultivating the body: Anthropology and epistemologies of bodily practice
and knowledge. Annual Review of Anthropology, 22, 133-
155. https://doi.org/10.1146/annurev.an.22.100193.001025

Lépez, J. (2014). Misiones protestantes en Colombia 1930-1946. Geografia y politica de la
expansion evangélico-pentecostal. Anuario Colombiano de Historia Social y de la Cultura,
41(2),6.103. http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&amp;pid=S01202456201
4000200002 &amp;Ing=e&amp:;nrm=iso

Lozada, E. P. (2003). Transnationalism, Religion, and Immigration. Anthropological
Quarterly, 76(4), 789—800. https://doi.org/10.1353/anq.2003.0059

Luhrmann, T. M., Nusbaum, H., & Thisted, R. (2010). The absorption hypothesis: Learning to
hear God in evangelical Christianity. American Anthropologist, 112(1), 66—
78. https://doi.org/10.1111/j.1548-1433.2009.01197.x

MacRobert, 1. (1988). The black roots and white racism of early Pentecostalism in the USA.
The Macmillan Press. ISBN 978-1-349-19490-2 (impreso), ISBN 978-1-349-19488-9
(eBook). https://doi.org/10.1007/978-1-349-19488-9

Madriaga-Parra, L, & Gissi-Barbieri, N. (2025). Migracion haitiana de transito: la ruta
migratoria por Santiago de Chile y la aspiracion de llegar hacia el norte global. Antipoda.
Revista de Antropologia y Arqueologia, (58), 155-178. Epub January 17,
2025. https://doi.org/10.7440/antipoda58.2025.07

Mahieddin, E. (2018). Faire le travail de Dieu: Une anthropologie morale du pentecotisme en
Suede. Editions Karthala.

282


https://doi.org/10.1111/j.1747-7379.2003.tb00160.x
https://doi.org/10.1146/annurev.soc.33.040406.131816
https://www.revistaculturayreligion.cl/index.php/revistaculturayreligion/article/view/87
https://doi.org/10.1111/j.1468-5914.2004.00255.x
https://doi.org/10.1146/annurev.an.22.100193.001025
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S012024562014000200002&lng=e&nrm=iso
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S012024562014000200002&lng=e&nrm=iso
https://doi.org/10.1353/anq.2003.0059
https://doi.org/10.1111/j.1548-1433.2009.01197.x
https://doi.org/10.1007/978-1-349-19488-9
https://doi.org/10.7440/antipoda58.2025.07

Mahmood, S. (2005). Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject.
Princeton: Princeton University Press.

Malogne-Fer, G. (2013). Genre, conversion personnelle et individualisme en pentecotisme: les
Assemblées de Dieu de Polynésie frangaise. Social Compass, 60(2), 189-
203. https://doi.org/10.1177/0037768613481749

Mansilla, M. (2014). Entre la nostalgia y el suefio de la igualdad: Critica y propuesta a los
supuestos fundacionalistas de la comunidad pentecostal en Lalive d "Epinay. Polis (Santiago),
13(37), 407-430. https://dx.doi.org/10.4067/S0718-65682014000100022

Mansilla, M. A., & Orellana, L. A. (2016). Political Participation of Pentecostal Minorities in
Chile, 1937-1989. Latin American Perspectives, 43(3), 104-
115. https://doi.org/10.1177/0094582X16636376

Mansilla, M., & Orellana, L. (2019). Itinerarios del pentecostalismo chileno (1909-2017).
Revista Nueva Sociedad, (280), 65—
82. https://biblat.unam.mx/hevila/Nuevasociedad/2019/n0280/9.pdf

Mansilla, M. A., Leiva Gomez, S., & Pifiones Rivera, C. (2020). Pentecostalismo de frontera
y pentecostalismo de centro: Procesos de fronterizacion simbdlica en el pentecostalismo
altiplanico chileno-boliviano 1973-2007. Estudios Atacamefos, (64), 297-318.

Mansilla, M., & Orellana, L. (2021). Pensando el pentecostalismo. Drama, protesta, migracion
y desencanto religioso. Ril Editores.

Martin, B. (2003). The Pentecostal gender paradox: A cautionary tale for the sociology of
religion. En R. K. Fenn (Ed.), The Blackwell companion to the sociology of religion (pp. 52—
66). Blackwell Publishing Ltd. https://doi.org/10.1002/9780470998571.ch3

Martin, D. (1990). Tongues of Fire: The Explosion of Protestantism in Latin America. B.
Blackwell.

Martin, D. (2001). Pentecostalism: The World Their Parish. Oxford: Blackwell Publishers.
Mary, A. (2012). Politiques de reconquéte spirituelle et Imaginaires transnationaux. En K.
Argyriadis, S. Capone, R. de la Torre & A. Mary (Eds.), Religions transnationales des Suds:
Afrique, Europe, Amériques (pp. 27-45). Academia Bruylant.

Maskens, M. (2012). Mobility among Pentecostal pastors and migratory “miracles”. Canadian
Journal of African Studies/La Revue Canadienne des Etudes Africaines, 46(3), 397—409.

Mateo Dieste, J.L. (2010). Salud y ritual en Marruecos. Concepciones del cuerpo y practicas
de curacion. Barcelona, Edicions Bellaterra.

Mauss, M. (1936). Les Techniques du Corps. Journal de Psychologie, XXXII (3—4).

283


https://doi.org/10.1177/0037768613481749
https://dx.doi.org/10.4067/S0718-65682014000100022
https://doi.org/10.1177/0094582X16636376
https://biblat.unam.mx/hevila/Nuevasociedad/2019/no280/9.pdf
https://doi.org/10.1002/9780470998571.ch3

McClure, J. M. (2021). Congregations of a feather? Exploring homophily in a network of
religious  congregations. = Review  of  Religious  Research,  63(4), 559-
582. https://doi.org/10.1007/s13644-021-00449-y

McGuire, M. B. (2008). Lived Religion: Faith and Practice in Everyday Life. Oxford
University Press.

McGuire, M. B. (2016). Individual sensory experiences, socialized senses, and everyday lived
religion in practice. Social Compass, 63(2),
152-162. https://doi.org/10.1177/0037768616628789

McKenzie, J. (2017). The person God made me to be: Navigating working-class and Christian
identities in English evangelical Christianity. Sociological Research Online, 22(1), Article
11. https://doi.org/10.5153/sr0.4262

McNamara, R. A., Senanayake, R., Willard, A. K., & Henrich, J. (2021). God’s mind on
morality. Evolutionary Human Sciences, 3, €6. https://doi.org/10.1017/ehs.2021.1

Méndez Lopez, C. (2005). Por el camino de la participacion: Una aproximacion contrastada a
los procesos de integracion social y politica de los gitanos y las gitanas [Tesis doctoral,
Universitat Autonoma de
Barcelona]. https://ddd.uab.cat/pub/tesis/2005/hdl_10803 32174/TCML2de4.pdf

Meyer, B. (2009). Introduction: From Imagined Communities to Aesthetic Formations:
Religious Mediations, Sensational Forms, and Styles of Binding. En B. Meyer (Ed.), Aesthetic
Formations. Religion/Culture/Critique (pp. 1-28). Palgrave
Macmillan. https://doi.org/10.1057/9780230623248 1

Montafiés, A. (2015). Interacciones entre cultura(s) y religion en minorias socio-religiosas. El
caso de los musulmanes y evangélicos-pentecostales en Espana. Papeles De Identidad. Contar
La investigacion De Frontera, 2015(3), papel 142. https://doi.org/10.1387/pceic.14604

Nock, A. D. (1961). Conversion: The old and the new in religion from Alexander the Great to
Augustine of Hippo. Oxford University Press. (Obra original publicada en 1933).

Olivas-Hernandez, O. L., Csordas, T., & Odgers Ortiz, O. (2025). To Teach the Body What Is
Not Good: Time, Space, and Embodiment in Religious Treatment for Drug Addiction. Journal
for the Scientific Study of Religion. https://doi.org/10.1111/jssr.12958

Ordoiiez, F. (1956). Historia del cristianismo evangélico en Colombia. Tipografia Union.

Oro, A. P. (2014). South American Evangelicals’ Re-conquest of Europe. Journal of
Contemporary Religion, 29(2), 219-232. https://doi.org/10.1080/13537903.2014.903667

Ortner, S. B. (1984). Theory in Anthropology since the Sixties. Comparative Studies in Society
and History, 26(1), 126—166. https://doi.org/10.1017/S0010417500010811

Ospina, A. F. (2022). El espiritu verdadero y el enemigo falaz. Creencias religiosas evangélicas
e indigenas y recomposicion étnica en Nasa Wesx, sur del Tolima. Revista Colombiana de

284


https://doi.org/10.1007/s13644-021-00449-y
https://doi.org/10.1177/0037768616628789
https://doi.org/10.5153/sro.4262
https://doi.org/10.1017/ehs.2021.1
https://ddd.uab.cat/pub/tesis/2005/hdl_10803_32174/TCML2de4.pdf
https://doi.org/10.1057/9780230623248_1
https://doi.org/10.1387/pceic.14604
https://doi.org/10.1111/jssr.12958
https://doi.org/10.1080/13537903.2014.903667
https://doi.org/10.1017/S0010417500010811

Sociologia, 45(1), 197-217. Epub December 08,
2023.https://do1.org/10.15446/rcs.v45n1.90229

Padilla, C. R. (2007). Evangelical theology in Latin American contexts. In T. Larsen & D. J.
Treier (Eds.), The Cambridge Companion to Evangelical Theology (pp. 259—274). Cambridge:
Cambridge University Press.

Pagis, M. (2010). Producing Intersubjectivity in Silence: An Ethnography of Meditation
Practices. Ethnography, 11(2), 309-328.

Rambo, L. R. (1993). Understanding Religious Conversion. New Haven, CT: Yale University
Press.

Robbins, J. (2010). Anthropology, Pentecostalism, and the New Paul: Conversion, Event, and
Social Transformation. South Atlantic Quarterly, 109(4), 633—
652. https://doi.org/10.1215/00382876-2010-010

Roudometof, V. (2016). Globalization. In: Yamane, D. (eds) Handbook of Religion and
Society. Handbooks of Sociology and Social Research. Springer,
Cham. https://doi.org/10.1007/978-3-319-31395-5_25

Salzbrunn, M. (2007). Localising transnationalism: researching political and cultural events in
a context of migration. (COMCAD Working Papers, 17). Bielefeld: Universitit Bielefeld, Fak.
fiir Soziologie, Centre on Migration, Citizenship and Development (COMCAD). https://nbn-
resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-413179

Santa Biblia. (1960). Reina-Valera 1960. Sociedades Biblicas Unidas.

Sarro, R. (2008). Arrodillate y creeras: Reflexiones sobre la postura religiosa. En: M. Cornejo,
M. Cantdn, & R. Llera (Coords.), Teorias y practicas emergentes en antropologia de la religion
(pp- 273-292). Ankulegi.

Schatzki, T. R., Knorr-Cetina, K., & Von Savigny, E. (Eds.) (2001). The Practice Turn in
Contemporary Theory. London: Routledge.

Schultz, C. (2019). How Does Faith Feel?: The Language and Affect of Belief. Bijdragen Tot
de Taal-, Land- En Volkenkunde, 175(4), 506-532.

Segato, R. L. (1992). Um Paradoxo do Relativismo: Discurso Racional da Antropologia frente
ao Sagrado. Religido e Sociedade, 16(1), 114-133.

Sharp, S. (2010). How Does Prayer Help Manage Emotions? Social Psychology Quarterly,
73(4), 417-437. https://doi.org/10.1177/0190272510389129

Shilling, C., & Mellor, P. A. (2010). Saved from pain or saved through pain? Modernity,
instrumentalization and the religious use of pain as a body technique. European Journal of
Social Theory, 13(4), 521-537. https://doi.org/10.1177/1368431010382763 (Original work
published 2010)

285


https://doi.org/10.15446/rcs.v45n1.90229
https://doi.org/10.1215/00382876-2010-010
https://doi.org/10.1007/978-3-319-31395-5_25
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-413179
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-413179
https://doi.org/10.1177/0190272510389129
https://doi.org/10.1177/1368431010382763

Sirimarco, M. (2011). Rituales de separacion y marcacion del cuerpo: Prescripciones del uso
del cabello en la adquisiciéon (y mantenimiento) del estatus policial. Revista Mexicana de
Sociologia, 73(2), 265-
295. https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&amp;pid=S0185-
06362011000200003

Slavkova, M. (2018). Religious and social commitment of the Bulgarian Roma migrants in
Spain. Local Economy. https://doi.org/10.1177/0269094218762458

Smith, W. C. (1978). The Meaning and End of Religion. Harper and Row.

Soto, M. (2016). «Comunidades pentecostales y migraciéon: Dindmicas de cambio y
continuidad en el campo pentecostal chileno y presencia de la migracion latinoamericanay.
Religion e Incidencia Publica. Revista de Investigacion de GEMRIP 4: pp. 83—111. [Revista
digital] http://religioneincidenciapublica.gemrip.org/

Steigenga, T. J., Palma, S. L., & Girén, C. (2008). El transnacionalismo y la movilizacion
colectiva de la comunidad maya en Jupiter, Florida: Ambigiiedades en la Identidad
Transnacional y la religion vivida. Migraciones Internacionales, 4(4), 37—
60. http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&amp;pid=S16658906200800020
0002 &amp:Ilng=es&amp;ting=es

Stoll, D. (1990). Is Latin America Turning Protestant? The Politics of Evangelical Growth.
University of California Press.

Stromberg, P. G. (1993). Language and Self-Transformation: A Study of the Christian
Conversion Narrative. Cambridge: Cambridge University Press.

Suérez, J. (2022). En la tierra como en el cielo. La construccion del sujeto evangélico
pentecostal a través de los rituales eclesiales. Revista Colombiana de Sociologia,
45(1). https://doi.org/10.15446/rcs.v45n1.90204

Tavory, 1., & Winchester, D. (2012). Experiential careers: The routinization and
deroutinization  of  religious  life. = Theory and  Society, 41(4), 351-
373. https://doi.org/10.1007/s11186-012-9170-z

Turner, B. S. (1991). Religion and social theory (2.a ed.). SAGE Publications.

Turner, B. S. (2008). The body and society: Explorations in social theory (3.a ed.). SAGE
Publications.

Turner, V. (1969). The ritual process: Structure and anti-structure. Aldine Publishing.
Van de Kamp, L. (2015). Pentecostalismo brasileiro em Mocambique: producdo de

conocimiento espiritual e cultural em um espago transnacional. Sociedade e Estado, 30(2),
389—414. https://doi.org/10.1590/S0102-699220150002000007

Van der Grijp, K. (2001). Investigando la historia del protestantismo ibérico: balance
bibliografico. Anales de Historia Contemporanea, 17, 37-52.

286


https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-06362011000200003
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-06362011000200003
https://doi.org/10.1177/0269094218762458
http://religioneincidenciapublica.gemrip.org/
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S166589062008000200002&lng=es&tlng=es
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S166589062008000200002&lng=es&tlng=es
https://doi.org/10.15446/rcs.v45n1.90204
https://doi.org/10.1007/s11186-012-9170-z
https://doi.org/10.1590/S0102-699220150002000007

Van Dijk, R. (1999). The Pentecostal gift: Ghanaian charismatic churches and the moral
innocence of the global economy. African Studies Centre, Leiden. (Documento de
investigacion).

Vidal Rojas, R. (2017). El templo evangélico, entre contexto enddgeno e influencia exdgena.
El caso del templo metodista pentecostal de Cerro Larrain, en Valparaiso. AUS - Arquitectura
/ Urbanismo / Sustentabilidad, (16), 24-29. https://doi.org/10.4206/aus.2014.n16-05

Wacquant, L. (2016) Body and Soul: Notebooks of An Apprentice Boxer (expanded edition).
Oxford University Press

Weber, M. (1930). The Protestant ethic and the spirit of capitalism (T. Parsons, Trad.). Allen
and Unwin. (Obra original 1905-1920 en aleman).

Willems, E. (1967). Followers of the New Faith. Culture Change and the Rise of Protestantism
in Brazil and Chile. Nashville: Vanderbilt University Press.

Williams, R. R. (2010). Space for God: Lived religion at work, home, and play. Sociology of
Religion, 71(3), 257-279. https://doi.org/10.1093/socrel/srq048

Winchester, D. (2008). Embodying the Faith: Religious Practice and the making of a Muslim
moral habitus. Social Forces, 86(4), 1753—1780. https://doi.org/10.1353/s0f.0.0038

Winchester, D., & Pagis, M. (2022). Sensing the sacred: Religious experience, somatic
inversions, and the religious education of attention. Sociology of Religion, 83(1), 12—
35. https://doi.org/10.1093/socrel/srab004

Winfield, T. P. (2021). Embodied theodicy: From conceptual to bodily engagements with
suffering. Journal of the American Academy of Religion, 89(1), 204—
239. https://doi.org/10.1093/jaarel/lfaa070

Woodhead, L. (2007). Gender differences in religious practice and significance. En J. A.
Beckford & J. Demerath (Eds.), The Sage Handbook of the Sociology of Religion (pp. 566—
586). London: Sage.

Yong, A., & Alexander, E. Y. (2011). Afro-Pentecostalism: Black Pentecostal and charismatic
Christianity in history and culture. New York University Press.

287


https://doi.org/10.4206/aus.2014.n16-05
https://doi.org/10.1093/socrel/srq048
https://doi.org/10.1353/sof.0.0038
https://doi.org/10.1093/socrel/srab004
https://doi.org/10.1093/jaarel/lfaa070

288



ANEXOS

1. Tabla registro de actividades realizadas en el trabajo de campo

RESUMEN ACTIVIDADES TRABAJO DE CAMPO
Fecha Actividad Pais/Ciudad Lugar Institucion
1 6/4/21 Geraldine V.
2 14/4/21 Angie M.
3 | 3/521 | Miguel Angel L.
4 15/5/21 P.S. Samuel M.
Iglesia
. ) . Pentecostal
5 16/5/21 Yuli M. Colombia Virtual :
Unida de
Colombia
6 | 27/5/21
7 16/6/21 _
Reunion Jovenes
IPUC
8 12/7/21
9 15/8/21
Iglesia
Evangélica
26/1/22 Juan Carlos F. Ecuador Virtual Apostolica del
Nombre de
Jesus -
10 Ecuador
Grupo focal Valparai
25/1/22 mujeres (Salma, (I?)hile 39| Casa Ruth Hernéndez
11 Ruth, Karin, Meli) )
Iglesia
Evanggélica
29/1/22 Rosa A. Casa Rosa Aranda | Apostolica del
12 Algarrobo, Nombre de
' . Chile Jestus
13| 30/1/22 |Asistenciaculto de TEAN Algarrobo
domingo

289




14 | 12/2/22 P.S. Walter D.
15 14/2/22 Salma C. Valp a.ralso, Casa Salma Aranda
Chile
16 | 10/3/22 P.S. Moisés B. Arica, Chile
Virtual
17 | 18/3/22 P.S. Héctor S. Caldera, Chile
18 18/3/22 Karin G. Valp araiso, Casa Karin Galdamez
Chile
Tierra )
19 | 23/3/22 | P.S. Alexander B. Amarilla, Chile Virtual
20 | 6/4/22 | Participacion culto
21 | oupp | Padticipacion | Valparaiso, | g s e
evento misiones Chile
22 | 11/4/22 P.S. Jorge R.
23| 21422 | P.S.Dariop. | Curinalahue, Virtual
Chile
24 | 22/4/22 P.S. David C.
Paine, Chile IEAN Paine
25 | 23/4/22
Serenata misionera
26 | 24/4/22 LaPintana | 1\ 07 2 Pintana
Chile

290




27 | 29/4/22 P.S. Oscar P. Lebo, Chile Virtual
P.S. Misionero . . .
28 | 9/5/22 Daniel G. Santiago, Chile Virtual
29 | 3/6/22 Ruth H. Valparaiso, |, . Ruth Hernandez
Chile
30 | 12/2/23 | Escuela Dominical
31 | 18/2/23 Culto de jovenes
32| 19/2/23 |Escuela Dominical IPUE Barcelona
Segunda
33| 21223 Culto de oraciény
ensefianza
34 | 23/2/23 | Culto de caballeros
IPUE Barcelona
35| 25/2/23 Culto de jovenes Segunda/McDonalds
Iron City
36 | 26/2/23 Escuela Domlnlcal .
y entrevista pastor IPUE Barcelona Iglesia
: Pentecostal
Culto de mujeres Barcelona Segunda !
37 28/2/23 de bien Unlda de
Europa
IPUE Barcelona
38 | 2323 Culto de oracion y Segugsla/Camlno ala
ensefanza estacion de metro de
Vilapicina con Lorena
Culto de
39 | 4/3/23 evangelismo y
sanacion IPUE Barcelona
Segunda
40 5/3/23 | Escuela Dominical
IPUE Barcelona
41 7/3/23 | Culto de caballeros Segunda/Burger King
ol 933 Culto de~0rac1on y IPUE Barcelong
ensefianza Segunda/Burger King
43| 11323 | Culto de jévenes IPUE Barcelona
Segunda

291




Culto misionero

44 | 14/3/23 organizado por
mujeres
45 | 16/3/23 Culto de oracion y
ensenanza
46 | 18/3/23 Culto de jovenes
parejas
47 | 21/3/23 | Culto de caballeros
48 | 23323 Culto de oraciény
ensenanza
49 | 25323 | Confraternidad |  Comnella IPUE Barcclona
Primera/Carro Evelyn
50 | 27/3/23 Andrés B. Café en La Sagrera
Reunioén de
31 44723 Muyjeres de Bien
55 | 6/4/23 Culto de oraciény
ensenanza
53 8/4/23 Culto de jovenes
sa | 13/4/23 Culto de oracion y
ensenanza
55 | 15/4/23 Culto d’e jovenes
artistica
s6 | 18/4/23 Culto de oraciény
ensenanza Barcelona
Confraternidad IPU]SE Barczielona
57 | 22/4/23 Jévenes - egunda
Streaming
58 | 25/4/23 P.S. Samuel B.
59 | 25/4/23 | Culto de caballeros
60 | 27/4/23 Culto de oracion y
ensenanza
Culto de
61 | 29/4/23 | Adolescentes - No
retrocedas
62 | 30/4/23 | Escuela Dominical

292




Culto de oracion y

63 4/5/23 N
ensefnanza
64 7/5/23 Escuela Dominical
65 9/5/23 | Culto de caballeros
66 | 3/6/23 Culto de jovenes
67 4/6/23 Escuela Dominical
68 | 10/6/23 Culto de jovenes
Escuela
69 9/7/23 Dominical-Culto
Misionero
Culto de
70| 11/7/23 Caballeros
71 | 12/7/23 Evelyn P. Cafeteria Virrei Amat
72 | 15/7/23 Culto de jovenes
Culto de
73 | 20/7/23 enseflanza y IPUE Barcelona
., Segunda
oracion
74 | 23/7/23 | Escuela Dominical
75 | 25/7/23 Brian G. McDonald's Collblanc
76 | 26/7/24 Elwin A. Café VW?;? - Alfons
Culto de
77 | 27/7/23 enseflanza y
oracion
78 | 28/7/23 Leo S. IPUE Barcelona
Segunda
79 | 29/7/23 Culto misionero
20 1/3/23 Culto de mujeres
de bien
81 4/8/23 Joel M. Cornella Café Sant Ildefons

293




82 4/8/23 Rosa Merino
Culto de hombres
83 5/8/23 (Los efectos del
calvario)
24 6/3/23 Bautizos3 Escuela
Dominical
Lorena S.
85 8/8/23 Margarita P.
86 8/8/23 | Culto de caballeros
87 5/9/23
Culto de mujeres
de bien
88 | 19/9/23
89 | 26/9/23 | Culto de caballeros
90 | 5/10/23 Culto de oracion y
ensefnanza
91 8/10/23 | Escuela Dominical
92 | 19/11/23 | Escuela Dominical
93 8/1/24 Carmen Marin
94 9/1/24 Culto Caballeros
95 | 11/124 Culto de ~oraci(')n y
ensefanza
96 | 14/1/24
Escuela Dominical
97 | 21/1/24
98 | 23/1/24 Culto Caballeros
99 | 28/1/24 | Escuela Dominical
Escuela
100 4/2/24 Dominical-Culto
Misionero

Barcelona

Café en La Sagrera

IPUE Barcelona
Segunda

Restaurante
venezolano Sagrada
Familia

IPUE Barcelona
Segunda

294




101 | 6/2/24 Culto Mujeres
1021 8224 Culto de ~oracu')n y
ensefianza
103 | 11/2/24 | Escuela Dominical
104 | 18/2/24 | Escuela Dominical
Culto de
105| 22/2/24 enseflanza y
oracion
106| 25/2/24
107 3/3/24
108 10/3/24
Escuela Dominical
109 17/3/24
110| 24/3/24
111 7/4/24

295




2. Mensajes de las “Maiianas de Victoria”
- Maiana de victoria 43

Dios hoy uso a su siervo Brian ®<para recordarnos que *Dios sigue contando nosotros*.

Dios trabaja con cada uno de nosotros de forma diferente, Dios sigue contando contigo y tiene

un proposito grande y especial para tu vida. Nos dice ¥voy a hacer de ti un gran siervo. Dios

nos tiene en cuenta en su agenda .

Primero llega la vision @y luego el llamamiento % (llama encendida W dentro del corazon).
El llamamiento quiebra tu vida @, marca un antes B’&y un después S%El llamado ®¥:te persigue

porque lo que Dios dijo asi se hard, ¢l hard lo que tenga que hacer para que ese llamado se

cumpla.

Jeremias era un profeta que no era visto @con agrado Kdelante de la gente, ¢l posiblemente
en algin momento quiso entregar el cargo. Quizas quiso dejar a un lado al Sefior &, pero en
este momento el Sefior obré en su vida Wy fue en esa etapa donde llega a la siguiente

reflexionar & :

Jeremias 20:7-11

7 Me sedujiste@, oh Jehova, y fui seducido; mas fuerte ‘= fuiste que yo, y me venciste... Y
dije: No me acordaré “’mas de €él, ni hablaré” @ mas en su nombre; no obstante, habia en mi

corazon como un fuego & Gardiente metido en mis huesos <~ ; traté de suftrirlo, y no pude.

La vision® y llamamiento ¥:debe ir precedido por una renuncia/ muerte ®. ;Quieres que esa
vision @y ese anhelo que el Sefior ha puesto en tu corazén ¥ se cumpla? Debe morir todo

aquello que no te deja avanzar en la vida cristiana.

Cada uno de nosotros sabemos que es aquello que no nos permite avanzar y crecer en Dios.

296



- Maianas de Victoria 44

En esta hermosa mafiana nuestro Dios nos habl6 por medio hna Laura Ramos ¥

Sobre " los pensamientos "

Filipenses 4:8
<<En esto pensad. Por lo demas, hermanos, todo lo que es verdadero, todo lo honesto, todo lo
justo, todo lo puro, todo lo amable, todo lo que es de buen nombre; si hay virtud alguna, si algo

digno de alabanza, en esto pensad.>>

Pensar es un proceso cognitivo en el cual se procesa la informacion, en la cual ayuda al
aprendizaje, a los recuerdos y toma de decisiones <
Nuestros pensamientos pueden ser voluntarios como involuntarios por factores o estimulos

externos.

Desde nuestros pensamientos es donde surgen nuestras decisiones en nuestra vida diaria y

también influye en nuestra vida espiritual en la comunion con Dios.

Ya que si en nuestra mente surge lo contrario; lo impuro lo desagradable, lo injusto seremos
personas que actuan con inconformidad, ira, amargura y esto afecta nuestra vida como los que

nos rodean. Por ende, tampoco estaremos en paz con Dios. ®

Las tentaciones también son dadas acorde a los pensamientos que se crean o llegan a nuestra
mente. Muchas de ellas son causadas por informacion externa dafiina, aquella que ocasiona
estimulos en nosotros de manera involuntaria pero que si son concebidos en nuestra mente y
se radican entonces asi actuaremos, nos ayudaran a tener una vida en pecado, porque actuamos

segun lo que pensamos. “%

Por ello cuidar nuestra mente, nuestros ojos de lo que ven, nuestros oidos de lo que escuchamos

para evitar asi que nuestra mente esté expuesta a malos pensamientos. * **® g

297



Velando por pensar en lo bueno, justo, agradable, en la verdad para que Dios guarde nuestros

pensamientos y nos de su paz. - &s

Asi también tendremos paz con nuestro prdjimo y nosotros mismos pues actuaremos con

rectitud, con amor, con bendicion.

Esta mafiana pedimos al Sefior que guarde nuestros pensamientos, que sean limpios delante de

El y nos guarde de aquellos que no son de su agrado!!!

i1iFeliz dia Joven!!! VW

- Maiana de victoria 57

Hoy el Sefior por boca ¥:de nuestro hermano Richard nos invita a un despertar@, a recordar

que somos hijos de Sefior.

Base biblica-: Juan 10:9-11

Yo soy la puerta 2 ; el que por mi entrare, serd salvo; y entrard, y saldrd, y hallard pastos. 10
El ladron no viene sino para hurtar y matar y destruir; yo he venido para que tengan vida, y

para que la tengan en abundancia. 11 yo soy el buen pastor «; el buen pastor su vida da por

las ovejas s o 1.

Nos lleva a reflexionar ' sobre esos momentos en la vida cristiana donde llega la
. . 2z o ) ~ .
desobediencia y pereza &, pasando muchas veces por alto las ensefianzas ¥:que el Sefior tiene

para nosotros por medio de su palabra-.

El Sefior nos invita hoy a concientizarnos “’que tenemos un PADRE Gy que somos Sus

HIJOS. Nuestro padre por ende nos corrige, nos instruye porque cumple su figura de autoridad.

El Sefior hoy por medio de su palabra nos hace un llamado a la conciencia 7, a la entrega del

libre albedrio. A permitir que el Espiritu Santo tome el control de nuestra vida y de nuestra
mente.

Titulo de la ensefianza: *ESCRIBIENDO Z:VICTORIAS = AL AMANECER K *

298



Base biblica H-:
Salmo 63

63 Dios, Dios mio eres ti \;

De madrugada Mte buscarés~.

(hay algun factor diferencial entre buscar a Dios de madrugada o a cualquier otra hora del dia?

La bibliall a través de varios personajes® & & de la biblia nos muestra diferentes beneficios
de hacerlo:

) Busqueda #~de intimidad 1 y comunion con Dios La Escritura enfatiza la importancia de
la busqueda #~temprana K y la comunién con Dios. El rey & David por su parte expresa el

deseo de buscar a Dios desde temprano en el salmo 63:1. Este acto de devocion temprana refleja

una actitud de deseo constante de estar en la presencia de Dios y de recibir direccion espiritual.

@ L madrugada Mes un momento de claridad y enfoque. En Marcos LJ1:35, se nos dice

que Jests, a pesar de su intenso ministerio, buscaba tiempos de soledad para orar en la
madrugada:

> "Muy de mafiana, cuando aun estaba oscuro, se levantd 1, salio Ky se fue a un lugar

n

desierto, y alli oraba 4.

@ Podemos encontrar renovacion espiritual. Al comenzar el dia con Dios, podemos enfrentar
mejor los desafios de la jornada, el Sefior, si se lo pedimos, puede dotarnos de fortaleza o para

enfrentar mejor los retos de este mundo.

@ Podemos experimentar un desarrollo de disciplina espiritual. En Daniel HH6:10, Daniel es
descrito orando Edveces al dia. Aunque no se menciona especificamente que lo hiciera en la
madrugada K, su dedicacion al tiempo de oracion 4 muestra la importancia de la disciplina en

la vida cristiana.

299



GPreparacién para el dia, poniendo a Jesis como el CENTRO DE ESTE, USTED Y YO
SOMOS CRISTOCENTRICOS. En Exodo 16:21, se menciona como el pueblo de Israel

recogia el mana “cada mafiana:

>"Y lo recogian de mafiana, cada uno conforme a lo que habia de comer."

- Maiana de victoria 69

El Sefior por boca de su siervo Pedro hablo ¥ a nuestras vidas sobre el tema: Y Daniel propuso

en su corazon @ no contaminarse.

El nombre de Daniel & signica Dios es mi juez, al llegar a Babilonia en el momento del exilio,
este nuevo reino ¢¥ le asignd un nombre nuevo, Baltasar.

El cambio de nombre suponia un cambio de identidad, quizas de costumbres y creencias. Y fue
en ese momento donde se narra en Daniel 1:8 1-Ho siguiente:

Y Daniel propuso en su corazén® no contaminarse con la porcién de la comida @@\ Qdel
rey &, ni con el vino que ¢l bebia; pidio, por tanto, al jefe de los eunucos que no se le obligase
a contaminarse.

Muchos de nosotros quizas hemos llegado a este pais &= por diferentes circunstancias, de la
misma manera que Daniel lleg6 a Babilonia:

Los babilonios tenian como costumbre cambiar los nombres a quienes llegaban, no estaba en
poder de Daniel modificar esta costumbre, asi como nosotros no podemos cambiar muchas
cosas de este mundo ©.

Pero tii y yo podemos tomar la misma decision que tomé El, no contaminarnos. T y yo somos

nacion Santa, estamos llamados a representar 8 a Cristo en el Mundo @ .

Como resultado obtuvieron:
1. Fueron embellecidos, Dios los dot6 de gracia.

2. Dios cumpli6 el propdsito en sus vidas.
No lo dudemos ', tomemos esta decision @& , no nos contaminemos con el MUNDO ﬁ,

con las costumbres, con el pecado.

-  Maiana de victoria 71

300



El Sefior hoy tuvo como vaso a la hermana Liz ¥, con el tema *Pero t0, sé diferente*.

Base biblica LH: Daniel 1:8

Pero Daniel propuso en su @, no contaminarse.

Daniel un joven ® de 16 afios, de buen parecer, un joven ® idoneo para estar en el palacio del
rey © . A pesar de que Daniel habia sido llevado a una nueva tierra @ a2 una nueva cultura, El
tomd una decision & de vida, determind ser diferente, tomd la decision de no XContaminarse,

sin importar las consecuencias.
. Qué ¥ sucedio con la vida de Daniel?

Vivimos en un mundo @ donde nuestra *IDENTIDAD* quiere ser cambiada constantemente.

La identidad es eso que el Senor & nos ha dado y nos hace ser un hijo/a de Dios.

Daniel prefirio la ensalada de vegetales ®, en vez de la comida del rey ¢6 © &%,
Daniel sabia que la comida del rey ¥ era deliciosa ©pero estaba sacrificada a los idolos. La
comida del rey © actualmente son los diferentes placeres que el mundo actual tiene para

nosotros, Netflix, redes sociales...

El mundo © nunca va a dar lo que necesitas, Instagram, YouTube, TikTok, Netflix, nunca te

van a dar la nutricidon que necesitas para cumplir el propdsito £ de Dios.

Es importante saber como alimentamos ®nuestra alma. ;Qué tipo de alimento < entra a
nuestro cuerpo 4=? Reflejamos 7 1o que comemos. La biblia “sacia nuestra hambre, calma
la necesidad de todo corazon ﬁ, de todo ser humano.

No intentes XIOgrar lo que Dios te ha dado alimentandote ©*del mundo @ . Solo la oracion y
la palabra “-de Dios pueden darte las fuerzas ‘o que necesitas para cumplir el proposito del

Sefior para tu vida.

El Sefior hoy nos hace un llamado %:: Pero ti, se diferente, sin importar la consecuencia.

- Maiana de victoria 72

301



Hoy el Sefior por boca de nuestra hermana Mergis ¥, nos invita a *vestirnos de AMOR* 4

Base biblica LH: colosenses 3:12-14

12 vestios ZK, pues, como escogidos de Dios, santos b y amados, de entranable misericordia
&, de benignidad ¥/, de humildad &, de mansedumbre, de paciencia; 13 soportdindoos unos a
otros, y perdonandoos <»unos a otros si alguno tuviere queja contra otro. De la manera que

Cristo os perdono, asi también hacedlo vosotros. 14 Y sobre todas estas cosas vestios de amor

¥, que es el vinculo perfecto.

Un vinculo es una relacién &dhs, una unién entre varias personas o cosas, en este capitulo el
Sefior pone como prioridad @en las vestiduras &b del cristiano el AMORW.

Diaadia ~ es importante segun para cada ocasion vestirse & adecuadamente para el momento,
para vivir una vida cristiana exitosas, se hace necesario que nuestro vestido sea el AMORW

5 . . N _r
Nuestro Spadre es amoroso, Dios es amor, debemos ser como Cristo, reflejarlo a - El.

Hechos 20:32

Traduccion en lenguaje actual

32» Ahora le pido a Dios que los cuide con mucho amor ¥ . Su amoroso mensaje ¥puede
ayudarles a ser cada dia mejores. Si lo obedecen, Dios cumplira las promesas que ha hecho

a todos los que ha elegido para ser su pueblo.

- Maiana de victoria 73

Hoy contamos con una hermosa asistencia y participacion.

El Sefior por boca de nuestra hermana Catalina ®: habl6 a nuestras vidas sobre *Un llamado a

la rectitud verdadera*

Base biblica L Mateo 6:34
, X o @ ] L , N . .
Asi que no A os afanéis %¢ por el dia de mafiana -, porque el dia de mafana traera su afén,

basta a cada dia, su propio mal.

LLMateo 6:8

302



No os atais pues semejantes a ellos, porque vuestro padre © sabe de qué cosas tenéis necesidad

aln antes que vosotros le piddisdi.

. Afin @
« Ansiedad@®

* Incertidumbre por el dia de mafiana. &

Son circunstancias que al dia de hoy se escuchan ¥, estas acciones pueden alejarnos Gde

Dios. Nosotros como cristianos podemos impactar en este mundo con nuestras acciones,

manifestando nuestra confianza en Jesus (o

Qué podamos hablar ¥:de todo aquello que hemos visto @®y oido * , que podamos hablar
@ de las obras que el Sefior ha hecho en nuestra vida.

En el mundo hay personas que estan experimentando estas circunstancias de afan @ ansiedad
e incertidumbre®?, ellos no tienen a quien acudir, pero tu 'y yo si yo si sabemos a quién ir, t
y yo tenemos una esperanza. ©

Qué bueno que podamos alabar ¥:a Dios cuando las cosas se salen de control, cuando no
tenemos forma de cambiar las cosas. Nosotros sabemos que Dios tiene control sobre nuestras
situaciones /.

El Sefior nos dice: %

Confia, ora<\s y espera &} jBasta a cada dia su propio afan!

La forma de impactar ¥:a esta generacion es que ellos vean @®como nosotros nos dejamos

sorprender, no Ximpacta lo que yo diga®:, impacta @0 que yo haga.
- Maiana de victoria 75

Hoy el Sefior usé a nuestra hermana Dayana % para hablarnos sobre *Los beneficios del

corazon ¥ alegre*.

Base biblica - Proverbios 17:22

303



An

. . P , ;o . %
El corazon ¥ alegre © constituye buen remedio ~ ©, mas el espiritu Wtriste @ seca los

huesos « .

Beneficios de tener un corazén @ alegre &
- [ ] fortalece o el sistema inmunolégico.

- [ ] Ayuda a reducir Qel estreés.

Un espiritu @ triste @nos lleva a tener una falta £dde fe y de esperanza en nuestro Dios.
Job quizas uno de los personajes biblicos que paso mas situaciones dificiles®@, que perdid

@sus allegados, familiares, bienes ‘@@ materiales, paso por momentos de tristeza @profunda.

Job quizés en estos momentos no podia ver los beneficios de un corazén W\%alegre.
La disposicidon que nosotros tengamos frente a la situacion y adversidad, si influye en cuanto

‘oconfiemos en el Senor &,

. - .
Nosotros tenemos un Dios poderosorr ‘o, un Dios que todo lo puede, que puede obrar en la
situacion que estamos viviendo, esa situacion que quiere quitarnos la alegria X,

Y llegd un momento en el que la condicién de Job seguia siendo la misma, pero en cierto

momento cambio la actitud, reconoci6 la grandeza'e % De Dios.
Cuando Job se acerca &dod a Dios y le reconoce su condicion cambia, su actitud cambia, su

realidad cambia.

Santiago 4:8

8 Acercaos ded a Dios, y €l se acercara a vosotros.

El gozo'® del Sefior es nuestra fortaleza ., que bueno que tu y yo cada dia podamos disfrutar
del gozo ©/del Senor, que podamos disfrutar un corazon Wéalegre, esto dard testimonio de

la obra del Sefior en nuestra vida.

- Maiana de victoria numero 77

Hoy el Sefior nos ha hablado a través de nuestra hermana Laura R. Con el mensaje: “El ayudar

a los demas”’

304



El Sefor nos llama a ayudar a quienes lo necesiten *. A veces fallamos en esto sin darnos

cuenta, por lo que hoy reflexiona en tres puntos principales .

- Ayudar desinteresadamente: No debemos ayudar esperando algo a cambio . Como hijos de

Dios, debemos actuar como nuestro Padre, siendo misericordiosos (Lucas 6:36) 4

- Ayudar a quienes nos consideran enemigos: Siguiendo el ejemplo del Buen Samaritano
(Lucas 10:25-37), debemos mostrar compasion y ayudar incluso a aquellos que nos han hecho

dafio & . La verdadera ayuda no tiene barreras
- Ayudar siempre que tengamos la oportunidad: Si vemos una necesidad y podemos suplirla,

debemos hacerlo (Santiago 2:15-16) L. Negar ayuda cuando podemos darla no aprovecha a
nadie ©, pero Dios recompensa nuestra generosidad <.

Jests ensefio en Mateo 25:34-40 que cuando ayudamos a otros, lo hacemos como si

ayudaramos al Sefior mismo €%,

305



3. Notas sobre las lecciones de REFAM

El nivel 1 se titula “De amigo a simpatizante” v tiene seis lecciones donde se ensefan los
y

siguientes temas:

Leccion 1 — La Biblia

1. {Qué es la biblia? Para qué sirve la palabra de Dios

2. Temas principales de la biblia en el Antiguo y Nuevo Testamento.

3. Datos importantes sobre la biblia.

Leccion 2 — Dios es Espiritu (Gnico e indivisible)

1. Composicion de la Biblia (Libros histdricos, poéticos, proféticos mayores y

menores)

2. El Nuevo Testamento (Evangelios, Libros histéricos, Cartas Paulinas, Cartas

Generales, Libros proféticos)

3. Simbolos de la palabra de Dios (la espada, el pan, el agua, el espejo, la miel,

el martillo, el fuego, el oro, la lampara).

Leccion 3 — Dios es Espiritu

1.Atributos de Dios (omnipresente, omnisciente, omnipotente, creador, infinito,

santo)

Leccidon 4 — Manifestaciones de Dios

6.

1
2
3.
4
5

Como una voz

Como el angel de Jehova
Como un varén

Como una zarza

Como una columna de nube

Como columna de fuego

Leccién 5 — Jesucristo como manifestacion mas grande de Dios

Leccion 6 — ;Por qué debemos ser salvos? Dios cre6 al hombre perfecto y este

desobedecio. La muerte (fisica, espiritual) pasd a todos los hombres y eso hizo que nos

volviéramos pecadores. Metafora del hombre como un arbol que da malos frutos.

El nivel 2 se titula “De simpatizante a asistente” vy ticne 8 lecciones sobre los siguientes
p y g

temas:

Leccion 1 —Laiglesiay el lugar de reunion. Sobre el dia de Pentecostés, el recibimiento

de las lenguas de fuego (Aqui se explica por qué se llama iglesia pentecostal y de donde viene

el término).

306



Leccion 2 — Organizacion local. Aqui se explica la organizacion eclesiastica y
administrativa de la iglesia. Cada sede de la iglesia tiene una organizacién similar que tiene

como lider al pastor y debajo de ¢l esta la Junta Local, los Comités y debajo los miembros que

PASTOR
/

/
/

/ \

Estructura de cada una de las sedes de la iglesia pentecostal. Imagen elaborada por la autora.

constituyen la iglesia.

Esta leccion es de las mas importantes porque se introduce el tema del servicio en la iglesia
que es trasversal al desarrollo de la vida cristiana y se comienzan a nombrar los requisitos que
se requiere para llegar al servicio que son:

1. Ser bautizado en agua.

2. Ser de buen testimonio

3. Tener un tiempo de asistente en la iglesia.

4. Ser lleno del Espiritu Santo.

5. Ser sujeto y estar dispuesto a servir a otros.
Ademas, se explican los diferentes cultos y reuniones que hacen que se mantenga la iglesia
como “cuerpo vivo”. Los diferentes cultos son de: Oracidn y ensefianza (jueves), de Damas
(martes cada quince dias), de Jovenes (sdbados), Escuela Dominical (domingos), Evangelistico
(sabados una o dos veces al mes) y otros (que pueden ser los de Misiones, que pasan por lo
general los domingos y en casos excepcionales los viernes).

Leccion 3 — El culto (En esta leccion se explica el significado del culto y por qué es
importante dentro de la iglesia). La iglesia define al culto como un momento reverente en el
cual el hombre le tributa un homenaje a Dios. Aqui se hace una comparacion entre la forma del
culto en el Antiguo Testamento y el Nuevo Testamento y se explican las caracteristicas de este
que son las siguientes:

1. Terrenal y natural

2. Enel templo

307



3.
4.
3.

Con vestidos excepcionales
Musica y Cantares

Constituido por Dios mismo

La estructura de los cultos se mantiene igual a la descrita por el Antiguo Testamento que tiene

un orden que sigue:

1.
2.
3.
4.
3.

Coros e himnos
Lectura biblica
Oraciones
Ofrenda

Predicacion.

Durante todo el seminario hay una constante referencia al apostol Pablo quien amplia el culto

a un programa de vida espiritual sobre como los cristianos deben presentarse ante Dios.

Leccion 4 — La importancia de congregarnos. Aqui se habla de la perseverancia como

clave primordial de la vida cristiana y sobre los beneficios de congregarse:

Seguridad de encontrarnos con Dios
Crecimiento de la iglesia

Felicidad

Crecimiento espiritual

Comunidn entre hermanos

Y se dan recomendaciones practicas para congregarse:

1. Llegar temprano

Sentarse cerca del altar

Llegar con buen tiempo a orar

Participar de corazon.

No tener limites

Sacar tiempo

2.
3.
4.
5. No dejar de asistir
6.
7.
8.

Mirar siempre a Jests

Leccion 5 — La Oracion

En esta leccion se explica que la oracion no es una formula de repeticiones fijas sino un acto

de accion y comunicacion que involucra el deseo de acercarse a Dios. Los elementos que

constituyen la oracion son: la exaltacion, el ruego o peticion, el perdon y la proteccion. Debe

seguirse ese orden para asegurarse de que la conexion con Dios se establezca y se dan ejemplos

de como es una “buena oracioén”. Esta debe ser: dirigida a Dios, hacerse varias veces al dia (se

308



da el ejemplo de los judios que, en la biblia, la hacian en las horas tercera (9am), sexta (12m)
y novena (3pm)).
El cristiano debe tener una actitud corporal especifica que permita hablar con Dios de
manera eficaz:
- Posicion al orar debe ser:
a. de pie: que indica reverencia
b. de rodillas: que indica devocion
c. con las manos extendidas al cielo: que indica peticion
d. con el rostro en tierra (sobre el suelo) que indica humillacion.
Las lecciones 6, 7 y 8 intentan hacer una aclaracion de los términos alabanza y adoracion, asi
como definir otros términos que son de bastante uso.
Leccion 6 — La alabanza
En esta leccion se explica qué es, como debe hacerse y con qué objetivos. También se muestran
ejemplos de la biblia. La alabanza se define como una expresion de admiracion y aprecio hacia
Dios y, segtn la Biblia, es un mandato, deber y sentir que se realiza con “nuestros labios —
nuestro canto—, nuestras manos —al levantarlas y aplaudir— y nuestro cuerpo —sabiendo que
somos templo de Dios”—. La alabanza a Dios se hace para agradecer por lo que Dios ha hecho
y debe ser expresada desde lo més profundo del corazén, espontanea y natural con el objetivo
de alimentar la fidelidad, devocidén y llenarse de poder y gozo.
Leccion 7 — La adoracion
Aqui se explica que la adoracion no es una “simple ceremonia” sino que es una expresion de
amor y veneracion a Dios por lo que ¢l es y significa. Es también definida como una realidad
espiritual y una forma de disponer el corazon y la mente; y que debe ser manifestada cuando
hay una vida cristiana excelente en donde se glorifique a Dios. Para que esta adoracion sea
verdadera se debe: 1. Entregar a Dios el corazon sincero, 2. Entregar la vida por completo y 3.
Entregarse en espiritu y verdad. La adoracion para los cristianos funciona como una forma de
ungiiento o perfume que siempre acompafa la vida de los creyentes. Hay diversas formas de
adorar a. Dios que pueden ser: cantando salmos, himnos y canticos, orando, realizando acciones
de gracias, confesando los pecados, leyendo la biblia y sirviendo a Dios y a los santos.
Leccion 8 — En esta leccion se aclaran los siguientes términos:
1. Aleluya: exclamacion ceremonial de regocijo y alabanza
2. “Dios le bendiga™: saludo que identifica a la iglesia del sefior
3. Amén: que asi sea
4

Ayuno: Voluntaria abstinencia de comer

309



Dorcas: mujeres de buenas obras.
Hermanos: Palabra que se usa entre los que han recibido y conocido a Dios.

Alborada: Oracion que se realiza en la madrugada.

© 2w

Vigilia: Programacion de oracion, adoracion y ensefianza que se realiza en las
horas de la noche.

El siguiente nivel es el nivel 3 que se titula “De asistente a creyente” y tiene ocho lecciones.
La primera leccion es sobre “La veracidad de la salvacion y la condenacion” donde se explica
que la salvacion es importante porque pretende rescatar y preservar a los cristianos del peligro
inminente del mundo. Ademas, esta provee salud, seguridad y es expresion del milagro divino
de la liberacion espiritual del hombre y dominio de Satanés. La condenacion, por el contrario,
es una sentencia o pena que se le impone al hombre por sus malos hechos y acciones. Aqui
también se realiza una comparacion entre lo que ellos llaman “la generacion de Noé” y la
generacion actual donde se muestra el poder de Dios respecto a la salvacion de los hombres.
Aparece el término de la “sentencia igual” donde Dios determina, por el pecado del hombre,
terminar con la vida de los seres vivientes.

Leccion 2 — Una decision a tiempo
En esta leccion se invita a las personas a convertirse pronto — a ser salvo — porque el dia en el
que Jesus realice su segunda venida esta cerca. Se explica que estamos viviendo en el tiempo
de la Gracia que inici6 con la iglesia primitiva en Jerusalén y que continua hasta la venida de
Jesus.

Leccién 3 — ;Coémo se toma la decision de convertirse?

En esta leccion se presenta el ejemplo de Pablo de Tarso, El Etiope y Lidia (personajes biblicos)
para dar unos pasos especificos que el creyente debe seguir para saber como convertirse. Estos
pasos tienen que ver con: 1. Reconocer errores aun cuando pensamos que estamos actuando
bien (Pablo de Tarso), 2. Aceptar la ayuda de otros (el etiope aceptd la ayuda de Felipe al leer
la palabra de Dios y al entenderla, la obedecio) y 3. Recibir la palabra en el corazén y no
resistirse en aceptar a Dios como salvador.

Leccion 4 — Resultado de la decision. En esta leccion se ve el resultado de haber
aceptado a Dios y la importancia de los conceptos anteriormente estudiados: recibir, aceptar,
reconocer.

Leccion 5 — Perseverando hasta el fin
Aqui se explica que Jesus es piedra angular de la iglesia y se examinan dos historias de dos
personajes: el prudente y el hombre insensato para explicar que las personas prudentes son

quienes sigues las bases directas de Jests y tienen casas bien fundamentadas porque oyen la

310



palabra, obedecen la palabra y la ponen en practica. El hombre insensato, por su parte,
construyo su casa sobre la arena que cay6 porque no estaba cimentada en Dios.

Leccién 6 y 7 — Bendiciones para el creyente
En estas dos lecciones se examinan las consecuencias de haber tomado la decision de seguir a
Dios y qué se debe hacer para recibir al Espiritu Santo. Las bendiciones que el creyente recibe
cuando acepta seguir a Dios son: sanidad corporal (Isaias 53: 4), provision divina, proteccion
divina, gozo y paz. Y para recibir al Espiritu Santo se deben seguir los siguientes pasos:

- Tener sed

- Querer que ¢l venga a mi

- Creer en ¢l como dice la escritura
- Obedecerle.

Leccion 8 — La morada del creyente.

Aqui se explica que los hijos de Dios tendran una “habitacion celestial” en la “Nueva Jerusalén”
que serda el hogar de los redimidos. Este es el lugar a donde todos los convertidos irdn cuando
se presente la segunda venida de Jesus.

El nivel 4 es el tltimo nivel de esta formacion y pretende dar las lecciones basicas de
como pasar “de creyente a servidor”. También tiene ocho lecciones. Se espera que después
de haber cumplido toda la formacion, el creyente se bautice y convierta definitivamente. No
obstante, la formacion puede ser seguida por personas que ya hayan sido bautizadas o se hayan
convertido porque en algunos casos, dependiendo del lugar de donde venga, nunca se ha
seguido el curso sea porque en su sede no se hacia o porque naci6é en una familia cristiana
donde se supone que ya ha ido aprendiendo sobre estos temas durante toda su vida.

Leccion 1 — Ser salvos para servir
En esta leccion se habla de lo que significa el servicio dentro de la iglesia y como se debe estar
listo y disponible en todo lugar y hora para Dios. De nuevo se ejemplifica este concepto con la
vida del apostol Pablo, quien entreg6 su vida al servicio de la iglesia de manera voluntaria. Uno
de los principales servidores dentro de la iglesia es el didcono (que viene del vocablo griego
diakonos que significa siervo o ministro). El didcono es un ejemplo de servicio dentro de la
iglesia y se define como una persona que hace un trabajo y presta especialmente un servicio
como ayudar a los necesitados, dar de comer y beber, hospedar, visitar y cuidar enfermos o
nifios. Cada uno de los miembros de la iglesia debe estar dispuesto a servir en una funcion o
cargo porque esto permite que la iglesia crezca y sea edificada.

Leccion 2 — ;Como debe ser alguien para servir?

311



En esta sesion se explica los requerimientos que se solicitan para quien quiere iniciar en el

servicio. Esto hace parte de lo que se aprendio6 antes sobre estar preparado y dispuesto a servir

en el momento que sea. Se requiere de cuatro elementos: fidelidad, conocimiento de la palabra,

sujecion (someterse al poder de Dios), estar disponible (a toda buena obra sin que las cosas del

mundo ahoguen el vivo deseo de servir).

Leccion 3 — Dios llama, capacita y envia

En esta leccion se explican los pasos que Dios realiza para que los creyentes puedan ser

servidores.

1. Dios llama: carga, da una visidon para una mision especial y dota de herramientas a
las personas para que puedan hacer las cosas de la iglesia.

2. Dios nombra: hace el llamado a cada persona dependiendo de la posicién donde lo
requiera.

3. Dios dota: por medio de los dones espirituales. Es la manera sobrenatural por la que
Dios da herramientas y equipa a los creyentes para las tareas que tenga que
desarrollar.

Leccién 4 — Servidores y mayordomos

En esta leccion se explica quiénes son los servidores y mayordomos y qué caracteristicas deben

tener. Deben seguir seis directrices:

1.

Dar la ofrenda: que es un aporte voluntario para el sostenimiento y construccion del
templo y otras necesidades (Marcos 12:41,44).

Tener talentos y ponerlos al servicio de la iglesia: que son habilidades propias o
adquiridas para hacer algo muy bien (Romanos 12:11).

Dar el diezmo: que es la décima parte del salario requerida por Dios y que se deposita
mensualmente en el alfoli.

Tener un buen testimonio: testificar con su vida y conducta la obra que Jests hace en la
propia vida para asi servir de ejemplo y ganar a otros para la iglesia.

Poner al servicio los dones con los que se cuenta: que son facultades temporales que el
Espiritu Santo le da a cada persona para un trabajo especifico y que debe ser para
servicio a él. (1 Corintios 14:12).

Entregar su tiempo: para asistir a la iglesia o asumir un cargo en una directiva, comité
o grupo de la iglesia.

Leccién 5 — Un servicio especial — (La constitucion de la iglesia)

En esta leccion se explica por medio de ejemplos de Moisés, Isaias y David que la iglesia es

un todo, un cuerpo que no tiene un solo miembro sino muchos y que cada creyente y

312



participante de la iglesia constituye este cuerpo (1 Corintios 12:14-19). También se reconocen
las virtudes de estos tres personajes como la vision especial, la uncién con aceite y la libertad.

Leccién 6 — Los servidores deben ser constantes (La constancia)
Para que una persona pueda servir, debe ser constante, no dejar que se interpongan los
problemas o dificultades en el servicio (servir asi los tiempos sean malos) y entregarse de
corazon.

Lecciéon 7 y 8 — Galardones y Recompensas (Premios de Dios)
En estas dos ultimas lecciones finales, los convertidos aprenden sobre las recompensas que
tendran cuando se presenten ante el tribunal de Cristo en el cielo después de su segunda venida.
Los galardones son definidos como coronas de vida para los valientes que han resistido las
pruebas que Dios les ha puesto a lo largo de su vida. Los galardones son incorruptibles asi que
si una persona recibe un galardon significa que ha seguido correctamente el camino que lo
llevé hasta los pies del Sefior. Uno de los galardones més importantes es el tercer galardon que
es especificamente para los “ganadores de almas™ que son aquellas personas que han sentido
en el corazon el llamado especial para ir y evangelizar o salvar almas que se pierden en el
mundo. El cuarto galardén estd reservado para aquellos que sirven como pastores puesto que
estos estan encargados de apacentar, cuidar y alimentar la grey de Dios. El Gltimo galardon es
para los martires que son aquellas personas que murieron por la causa del Sefior. Esta corona

es la corona de la Justicia.

313



	EJEMPLAR_TESIS_0 4.pdf
	8. Annexos
	Annex 1. Taula de resposta segons el nivell de risc d’arbovirosis
	Zika virus screening during pregnancy: Results and lessons learned from a screening program and a post-delivery follow-up a...
	1  BACKGROUND
	2  METHODS
	2.1  Study setting
	2.2  Study design
	2.3  Laboratory testing
	2.4  Serology output definitions and follow-up of high-risk pregnant women
	2.5  Ultrasound examination output definitions
	2.6  Newborn children follow-up outputs
	2.7  Data collection and statistical analysis
	2.8  Ethical issues

	3  RESULTS
	3.1  Participant sample description
	3.2  Serological results
	3.3  Ultrasound results and post-delivery follow-up

	4  DISCUSSION
	5  CONCLUSIONS
	ACKNOWLEDGMENTS
	CONFLICT OF INTEREST STATEMENT
	DATA AVAILABILITY STATEMENT

	REFERENCES

	Mpox cases finding: Evaluation of a Primary Care detection program in the Northern Metropolitan area from Barcelona (Spain)
	Introduction
	Material and methods
	Study setting
	Description of the community-based device
	Inclusion criteria of Mpox cases
	Laboratory testing
	Procedures
	Data collection and statistical analysis

	Results
	Discussion
	What is already known on this topic
	What this study adds
	How this study might affect research, practice or policy
	Ethical considerations


	EJEMPLAR_TESIS_1.pdf
	1f784da9b504add2e181d007a6e42b9b370600b17a0d37df3c6b7c314c422ee1.pdf
	Mental health in the short- and long-term adaptation processes of university students during the COVID-19 pandemic: A systematic review and meta-analysis
	1f784da9b504add2e181d007a6e42b9b370600b17a0d37df3c6b7c314c422ee1.pdf
	Predictive factors of the psychological impact of the COVID-19 pandemic on university students: a study in six Ibero-American countries
	_heading=h.1fob9te

	1f784da9b504add2e181d007a6e42b9b370600b17a0d37df3c6b7c314c422ee1.pdf
	7d75edc29e9227249a30c4631e047fcfdf7e0a15d0e9165b71da835ad82e4776.pdf
	_Hlk177118130
	_Hlk151220907
	_Hlk176883813
	_Hlk151125273
	_Hlk176879048

	1f784da9b504add2e181d007a6e42b9b370600b17a0d37df3c6b7c314c422ee1.pdf
	8d772d9085b35ff745c03657d7e3fac0619fd6a1b5dde21e14ed84f87982361a.pdf
	1f784da9b504add2e181d007a6e42b9b370600b17a0d37df3c6b7c314c422ee1.pdf


	Títol de la tesi: Aprendiendo a ser un “buen cristiano”.
Un acercamiento antropológico a las comunidades evangélicas
pentecostales transnacionales de Colombia, Chile y España.
	Nom autor/a: Laura Ramírez Rodríguez


