UrnB

»¥ Diposit digital
D &, de documents
Universitat Autdnoma 1) delaUAB

de Barcelona

This is the published version of the bachelor thesis:

Guillén Arnaiz, Cristina; Amores, Montserrat, dir. La gata doméstica y la gallina
clueca : Maternidad social y maternidad natural en ’Fortunata y Jacinta’ 2014.
29 pag. (808 Grau en Llengua i Literatura Espanyoles)

This version is available at https://ddd.uab.cat/record /119404
under the terms of the license


https://ddd.uab.cat/record/119404

La gata domestica y la gallina clueca

Maternidad social y maternidad natural en
Fortunata y Jacinta

Cristina Guillén Arnaiz

Tutora: Montserrat Amores Garcia.
Grado de Lengua y Literatura Espafiola

Curso 2013-2014



INDICE

INErOAUCCION. ...t e p.1
Estado de 1a CueStiON. .......c.viiniiii e p. 8
La gata doméstica y la gallina clueca.............oooiiiiiiiiii e p. 10
Maternidad social y maternidad natural..................cooiiiiiiiiiiiiii e p. 10
Las «buenas» intenciones y la «picara idea»............c.cooeviiiiiiiiininiiiinn.n. p. 20
L7073Te] LTS 107 012 p- 23

Bibliografia. .. .o p. 26



INTRODUCCION

Tras los importantes cambios en las estructuras socio-econdémicas provocados
por las numerosas y continuadas revoluciones que sobrevinieron en Esparia durante el
siglo XIX, la consolidacion a mediados de siglo de la burguesia espafiola como grupo
social destacado trajo consigo la difusion de determinados valores asociados a este
nuevo estamento, representantes de su ideario y que servian ademas a la burguesia para
legitimar su diferenciacion respecto a las otras clases sociales. En este proceso de
definicién y afianzamiento, uno de los valores que destac6 por su importancia dentro del
nuevo orden social establecido por la burguesia fue el concepto tradicional de familia
como estructura patriarcal entorno a la cual se desarrollaba la vida, tanto publica como
privada, de sus integrantes. Carmen Servén (2003) sefiala la «distribucion genérica de
roles» que se da dentro de esta estructura, que se relaciona a su vez con los conceptos
sociales de esfera publica y esfera privada: mientras que el hombre (marido, padre o
hijo) es el encargado de sustentar econdémicamente el nucleo familiar mediante
actividades que se desarrollan en la esfera publica, la mujer (esposa, hermana o hija)
tiene el deber de asegurar el bienestar y el orden dentro del espacio privado que
representa el hogar. En el caso de la mujer, sus obligaciones van mas alla de un sustento
puramente material (cocina, limpieza o crianza de los hijos) y pasan también por el

deber de proporcionar una buena educacion moral a los miembros de la familia.

Esta concepcion del papel de la mujer como «centro moral» de la clase media
(Jagoe, 1998: 27) no podria haber sido posible si no fuese por el cambio de perspectiva
sobre la definicion historica de la naturaleza de la mujer que no se produce hasta el siglo
XIX. Fue en este momento cuando, atenuandose el caracter misogino del discurso que
habia predominado hasta el momento y que caracterizaba a la mujer como un ser
moralmente bajo, vil y corrompedor del alma de los hombres, se paso a reformular la
imagen femenina desde el punto de vista de la fragilidad y la pureza, cualidades
positivas que se desprendian de su reclusion en el ambito protegido del hogar, siempre
bajo el amparo del hombre. Empezaron entonces a proliferar discursos acerca de la
mujer como ser etéreo y puro, imagen surgida como consecuencia de la idealizacién de
la que el sujeto femenino estaba siendo objeto desde la retorica de la domesticidad,
Ilegadndose incluso a producir una inversion en los roles de género pues, como sefiala

Catherine Jagoe (1998: 26) «no es la mujer sino el hombre el que es el pecador



empedernido, el ser caido, la carne débil: “la mujer” se conceptuaba como un ser

moralmente superior por su abnegacion y su capacidad para amar, perdonar y consolar».

Estas cualidades apuntadas por Jagoe forman parte de las caracteristicas
particulares que definian el nuevo modelo de mujer surgido del ideario burgués del
XIX: el angel del hogar. La candidez y la bondad de esta nueva mujer fruto de la
idealizacion a través de la retorica de la domesticidad la convertian en la esposa y madre
ideal capacitada para cuidar del ambito privado del hogar que, bajo la importante
influencia de la religién en el discurso de la época, llegaba a equipararse con un
pequefio paraiso inmaculado en el cual el angel podia desenvolverse con total
tranquilidad, procurando siempre el bienestar de la familia. EI nuevo modelo de mujer
se definia en parte por la inherencia de estas caracteristicas angelicales al género
femenino que, por su mayor grado de sensibilidad y falta de capacidad intelectual en
comparacion con el vardn, estaba predispuesto por su naturaleza a entregarse a este tipo
de cuidados y trabajos relacionados con el hogar y la familia. Ademas, en este nuevo
modelo la mujer pasa a ser siempre definida por su relacién con el entorno en el que
habita y las funciones que en él desempefia —dedicada esposa, abnegada madre-,
produciéndose una negacion de la mujer como sujeto individualizado a consecuencia de
un nuevo discurso de homogeneizacion que prescribe su figura en términos de un
entorno doméstico idealizado, negandose —como apunta Aldaraca (1992: 46) «la
presencia real de la mujer como individuo, es decir como un ser dotado de una cierta

autonomia social y moral».

El nuevo modelo de mujer surgido del ideario burgués fue insistentemente
descrito —o mas bien prescrito por numerosos tratadistas, escritores y divulgadores de la
época, haciendo crecer el mito entorno al nuevo estatus de perfeccion inalcanzable al
que toda mujer de clase media debia aspirar. Aunque estas practicas prescriptivas se
encuentran ya anteriormente en la historia de la literatura —véase como ejemplo La
perfecta casada de Fray Luis de Ledn, publicada en 1583- la segunda parte del siglo
XIX destaca por la intensa proliferacion de este tipo de textos, ademas enunciados a
través de distintas teorias y puntos de vista, pues los manuales de conducta para mujeres
eran emitidos teniendo en cuenta desde las preceptivas morales del cristianismo hasta
las més empiricas hipotesis cientificas, tan de moda durante ese siglo. Destacan por
encima de otras prescripciones aquellas emitidas por voces femeninas que,

transgrediendo los principios sobre la division de espacio publico y privado que ellas

2



mismas defendian, escribian y publicaban acerca del correcto comportamiento,
educacion y obligaciones del angel del hogar en el ambito doméstico. Muestra de ello
son autoras como Pilar Sinués de Marco (Un libro para las damas, 1875), Faustina Séez
de Melgar (Deberes de la mujer, 1866) o Joaquina Garcia Balmaseda (La mujer
sensata, 1882) que con sus obras y sus habituales colaboraciones en las revistas y
periodicos de la época difundian la ideologia del angel del hogar entre las lectoras
burguesas del XIX*.

De igual importancia para la divulgacion del nuevo modelo de mujer fueron los
tratados sobre higiene del matrimonio, muy populares durante la época. A consecuencia
del impulso positivista que recorria Europa ya desde inicios del siglo XI1X prolifero la
publicacién de este tipo de textos, compendio de todos aquellos saberes que los recién
casados debian conocer para un correcto funcionamiento del matrimonio en todos sus
aspectos, desde indicaciones para una buena gestion y administracion del hogar hasta
explicaciones pormenorizadas sobre cuestiones biolégicas como los Organos
reproductivos y los procesos de concepcidn, gestacion, alumbramiento y crianza de los
hijos. Los autores de estos tratados respaldaban, mediante pruebas cientificas acerca de
las distinciones bioldgicas entre ambos sexos, el discurso predominante que abogaba
por una separacion de los roles femenino y masculino teniendo en cuenta sus
capacidades naturales. Aparte de defender ideas ya enunciadas por los discursos
moralistas como por ejemplo la inferioridad intelectual de la mujer, que limitaba su
dedicacidn a las ocupaciones domeésticas, los higienistas prestaban especial importancia
en justificar la maternidad como deber natural de la mujer, premisa que se encuentra en
la base del discurso del angel del hogar. Tomando la capacidad particular de engendrar
de la mujer como caracteristica definitoria de su naturaleza, se pretende ademas dar una
explicacion cientifica a todas aquellas capacidades morales que desde el discurso de la
domesticidad se han venido identificando exclusivamente con lo femenino: la mayor
sensibilidad y predisposicién afectiva se justifican en relacion al natural fin de la mujer

que es la maternidad. Estas aptitudes, junto a una superioridad moral recientemente

1 Ejemplo de ello son las palabras de Saez de Melgar: «La mujer ha nacido para obedecer al hombre [...]
iAh! No seré yo la que clame por la emancipacion de la mujer; no seré yo quien apoye con mi pluma la
independencia del sexo, por la que abogan algunas ilusas sofiadoras sin fe y sin creencias. El matrimonio
es el arbol sagrado que nos cobija; bendito sea su amoroso yugo, que nos da la dicha; bendita sea la
autoridad marital, que protege y ampara nuestra débil naturaleza, nuestra inexperta juventud» (cit. en
Servén 2003); también los escritos de Balmaseda transmitia esta ideologia: «Creemos que la verdadera
misién de la mujer es ser compafiera del hombre, madre de familia y guia y sostén de sus hijos» (cit. en
Servén 2003).



otorgada, se explican en la mujer porque su objetivo principal —en su vida y para el
matrimonio es el de convertirse en madre y cuidar de sus hijos gracias a la
predisposicion de estas capacidades innatas, proporcionandoles el afecto y la educacion
—Unicamente moral— necesarias que deben ser procuradas en el espacio privado del
hogar. Aldaraca (1992: 56) apunta al respecto una explicacion que ofrece el higienista
Juan Drumen en su Tratado elemental de patologia médica (1850) segun la cual el
centro fisioldgico de la mujer no es el corazén sino la matriz, hecho que justifica que
«Su sistema nervioso sea mas débil y vulnerable que el del hombre porque en cierta
medida estd conectado con los 6rganos reproductivos». Segun esta afirmacion,
sensibilidad y afectividad se constituyen a la vez como consecuencia y causa de la
maternidad como capacidad y obligacién naturales de la mujer?.

Con los argumentos que aportan los discursos cientificos, el papel de la mujer
como madre se reafirma en la ideologia de la domesticidad como objetivo Unico y
prioritario de la esposa. Carmen Servén (2003), basandose en los textos de Melgar,
Balmaseda y Sinués, afirma ademas que el cometido esencial de la mujer «es la
maternidad entendida no como proceso fisiolégico de gestacion y alumbramiento, sino
como crianza y educacion primera de los hijos [...] en lo que respecta a la mujer, la
educacion de los hijos resume “toda la importancia de su mision sobre la tierra”
(Melgar, 65)». Con esta concepcion, se apunta nuevamente a la imagen de la mujer
como «fuerza espiritual omnipresente pero efimera» (Aldaraca, 1992: 46), idealizacion
en la que se niega el cuerpo femenino para centrar la importancia de esta imagen en la
superioridad moral subyacente a la perfeccidén de su abnegada actitud. Lo fisico en el
angel del hogar es obviado y negado constantemente en una retdrica espiritualizada que
pretende una mujer ideal inmune a las pasiones y necesidades del cuerpo. Todo ello
hacia patente el «divorcio existente entre la sexualidad femenina y la funcion idealizada
de la maternidad» (Aldaraca, 1992: 58), todavia mas notable con la popularizacion de
una hipétesis surgida de los tratados higienistas que sustentaba que bajo el deseo sexual

de la mujer se escondian unicamente sus ansias de convertirse en madre, rechazando

2 También en los textos de otro higienista, Felipe Monlau, puede observarse la defensa de esta tesis «Con
la anatomia y la fisiologia en la mano se prueba que la mujer fue creada y sacada a luz, en primer lugar
para perpetuar la especie, y en segundo lugar para contribuir, en la esfera determinada por su naturaleza,
a la vida social; que tiene cualidades y defectos que le son peculiares; que sus instintos son mas certeros,
y su inteligencia menos vasta que la nuestra; que en ella domina el aparato reproductor (lo cual hace que
no se posea tan completamente como el hombre, o que su vida sea menos individual); y que esta sujeta a
una funcién periddica que es capaz de modificar todo su ser moral» (cit. en Jagoe 1998:387).

4



cualquier otra posibilidad que causara ese tipo de deseo en la pura imagen del angel del

hogar.

Es importante destacar que, tal y como apunta Jagoe (1998: 314), gran parte de
la informacion que puede encontrarse en estos tratados sobre la definicidén de la mujer
desde el punto de vista médico dista mucho de la concepcion idealizada del angel del
hogar, especialmente aquellos puntos en donde se insiste en la singular sensibilidad
femenina y en los que se dibuja una mujer incapaz de gestionar y controlar sus
emociones. Sin embargo, ambos discursos, aparentemente contradictorios, ayudan a
justificar la posicion social de la mujer en la esfera privada, pues encerrada en el hogar
si puede y debe manifestar sus emociones para un buen cuidado de su familia,
apoyandose de esta forma una de las premisas basicas del discurso del angel del hogar.
En definitiva, estos tratados médicos se convierten no solo en justificaciones cientificas
de la obligacién de la mujer como madre sino también en argumentos que ratifican la
posicién del angel del hogar en la esfera privada de la sociedad, pues su inestabilidad
emocional —causada principalmente por las aptitudes sensitivas y afectivas que la
capacitan como madre— incapacita a la mujer para la vida publica, reservada al hombre
al que, negados estos atributos, se le han conferido otros mas apropiados para su

correcto desarrollo en este ambito.

Es de esta forma y a través de estos medios de difusién ideologica —los manuales
de conducta femeninos y los tratados médicos— que la maternidad se ratifica como
caracteristica definitoria del modelo burgués del angel del hogar, argumentado desde
perspectivas morales y médicas. Sin embargo, la capacidad de persuasion de estas
preceptivas —pues cabe recordar que todos estos textos estan dirigidos a la formacién de
la mujer burguesa bajo los criterios que establece su ideologia— llega a tal nivel de
difusion y aceptacion que la cuestion de la maternidad acaba convirtiendose en una
obligacion ya no solo moral y bioldgica, sino social. El impetu de la mujer por alcanzar
el ideal imposible del angel del hogar junto a la escasa consideracion que estas tenian en
la sociedad si no era por su rol de madre lleva a muchas de ellas, como sefiala Aldaraca

(1992: 61), a preocuparse sobremanera por la maternidad:



Dado que a la mujer de la clase media se le hacia sentir como si no existiera,
o0 en el mejor de los casos, como si estuviera de mas, hasta el momento de casarse y
tener un hijo, no es de extrafiar que muchas estuvieran obsesionadas con esta idea

hasta llegar al borde de la locura.

Esta es una problematica que, en su traslacion a la practica, puede verse
tematizada en la época en el &mbito de la ficcion, pues son muchas las novelas del XI1X
en que el conflicto de las protagonistas femeninas gira en torno a la maternidad.
Ademas, es posible extraer de todos estos textos de ficcion una hipdtesis que ha sido
aceptada y sustentada por muchos investigadores de la cuestion: la maternidad como
resultado de un traspaso de los sentimientos afectivos de la esposa de un marido
adultero hacia un hijo. Como argumenta Aldaraca (1992: 61), «a la vista de las
limitaciones impuestas a la esposa en su relacion intima con su marido, es posible
conjeturar que la mujer se entregaba con frecuencia a los hijos para disfrutar de una
relacion afectiva menos inhibida». En una sociedad en que el adulterio masculino era
una practica socialmente aceptada y ademdas los matrimonios todavia se veian
supeditados a la conveniencia, las relaciones entre los conyuges resultaban muchas
veces complicadas e insatisfactorias para la mujer, que buscaba compensar sus carencias
afectivas a través de otros objetos de deseo. El foco de atencion de la mujer se traslada
de un marido afectivamente ausente a un nuevo receptor que no es —tedéricamente— otro
hombre, sino que vierte sus carencias en un deseo totalmente aceptado y ademas
encumbrado por la sociedad burguesa: el deseo de ser madre. De este modo, la
maternidad se identifica en la novela del XIX no solamente como deber moral,
necesidad bioldgica u obligacion social, sino también como Unica pasion licita del angel

del hogar.

Aunque era principalmente la mujer burguesa la elegida para ser retratada en la
literatura de este periodo, el espectro paulatinamente fue abriéndose hasta la aparicion
en las novelas de personajes femeninos provenientes de estratos sociales bajos. Estas
mujeres de pueblo, que como sefiala Pardo Bazan en su articulo de 1890 «La mujer
espafola» seducen y atraen al pintor de costumbres como Mesonero Romanos o Galdds
(1981: 61), poseian una serie de caracteristicas diferenciales respecto a sus homologas
burguesas. La mujer de la clase baja no detentaba la rectitud moral y el recato propios
del angel del hogar, ya que sus valores no eran los del ideario burgués, sino aquellos

que dictaba el corazdn y el sentimiento. Apunta sobre la chula madrilefia —tipo femenino



que interesa para este estudio— Pardo Bazan (1981:61): «sus acciones, siempre
resueltas, siempre hijas del corazon o de la imaginacion, nunca del raciocinio, enamoran
por su misma viveza irreflexiva», carécter libre que la aleja de la mujer sometida al
ideario burgués. En consonancia con esta actitud, la maternidad en el ambito del pueblo
es entendida también desde una perspectiva distinta: en la mujer de este estamento, el
papel de madre estard estrechamente relacionado con un sentimiento natural, incluso
instintivo, nacido de las pasiones de su corazon, en contraposicion con la vision de la

maternidad entendida como deber social presente en la vida burguesa.

En Fortunata y Jacinta, obra en que Galdos ofrece una panordmica de la
sociedad madrilefia de finales del siglo XIX, se encuentran reproducidos estos dos tipos
femeninos, que son analizados por el autor a través de sus comportamientos, impulsos y
deseos més intimos. En el retrato de la mujer burguesa —Jacinta— y la mujer de pueblo
—Fortunata—, Galdos concibe la maternidad como uno de los ejes esenciales sobre el que
se desarrolla la accion principal de la novela: el ser madres condicionara las vidas de las
dos protagonistas, que a su vez entienden este sentimiento desde puntos de vista
completamente distintos, correspondientes a sus respectivas posiciones sociales. El
presente estudio pretende analizar como es comprendida y representada la maternidad
en Fortunata y Jacinta teniendo en cuenta el entorno y las circunstancias de cada una de
las protagonistas, asi como los cambios y variaciones que estas dos concepciones sufren
a lo largo de la novela, mostrando la complejidad psicol6gica de los personajes
femeninos de Galdds y lo controvertido de un tema como la maternidad en el contexto
de finales del XIX.



ESTADO DE LA CUESTION

Sin duda lugar a duda, Fortunata y Jacinta es una de las novelas mas estudiadas
de la literatura espafiola del XI1X, aunque llama la atencion que un tema clave para la
obra como es la maternidad no disponga todavia de ningun analisis particular. Pese a la
ausencia de un estudio concreto, el tema ha sido abordado de forma indirecta en algunos
ensayos o monografias centrados en el andlisis de los personajes femeninos de la
novela, como el estudio de Montero-Paulson La jerarquia femenina en la obra de
Galdos (1988), el articulo de 1985 de Stephen Gilman «Conciencia masculina y
femenina en Fortunata y Jacinta» o «El nacimiento de Fortunata» de 1986. En clave
psicoanalitica, Sadi Lakhdari ofrece también algunos apuntes sobre el tema en el
articulo «EI ratéon y la custodia: el problema de la unidad temética en Fortunata y
Jacinta» (1988). En Lectura semioldgica de Fortunata y Jacinta (1982) de Angel Tarrio
se presentan diversos modelos actanciales de la obra, apareciendo el deseo de ser madre
de ambas protagonistas como pieza notable de estos esquemas interpretativos. También
aparece el tema de la maternidad en los muchos estudios dedicados a analizar el
personaje de Fortunata, y en especial a la gestacion de su «idea», como el articulo
fundamental de Carlos Blanco Aguinaga «Entrar por el aro: restauracion del orden y

educacién de Fortunata» (1986).

Lo natural y lo animal en la obra de Galdos ha sido profundamente estudiado,
sobre todo en relacién al personaje de Fortunata y su famosa escena de presentacion.
Trabajos como «El nacimiento de Fortunata» (1986) de Stephen Gilman o la revision de
Blanco Aguinaga «Sobre “El nacimiento de Fortunata™ (1986) estudian este personaje

y su relacion con los instintos naturales, entre los cuales se encuentra la maternidad.

Sobre Guillermina Pacheco, existe una tesis publicada de Pedro Miguel Lamet
(2000) en la que se estudia la relacion entre este personaje y Ernestina Manuel de
Villena, mujer que vivio a finales del siglo XIX y en la que Galdds se baso para crear el
personaje. Sin embargo, Guillermina es una figura controvertida dentro de la novela y
ha suscitado diversas opiniones en muchos de los estudios generales sobre Fortunata y

Jacinta.



Finalmente, en cuanto a la bibliografia general sobre el siglo XIX, existe un
vacio bastante importante en relacion a estudios sobre la mujer de pueblo. Mientras que
la burguesa es analizada desde la perspectiva de angel del hogar y por su importancia
durante este periodo, la mujer de los estratos sociales bajos ha generado poca
bibliografia fuera de articulos costumbristas contemporaneos, como los de Emilia Pardo
Bazén recogidos en La mujer espafiola (1981). Muy poco se refiere ademéas sobre su
condicion de madre, pues los comentarios se centran principalmente en su papel de
trabajadoras en una sociedad industrial. Una de las pocas referencias sobre este tema se
encuentra en otra obra del siglo XIX, Higiene del matrimonio (1858) de Monlau, tratado
higienista en el que se destaca la fertilidad de la mujer de pueblo frente a la de la mujer
burguesa.



LA GATA DOMESTICA Y LA GALLINA CLUECA
Maternidad social y maternidad natural

«Lo tenfa todo, menos chiquillos» (I, VI, 1, 346)° es una de las multiples
lamentaciones que envuelven al personaje de Jacinta ya desde sus primeras apariciones
como Delfina. Mujer burguesa, bien casada y situada, este &ngel del hogar empieza
temprano a preocuparse sobre uno de sus cometidos principales como esposa modélica:
ser madre. En un entorno dirigido por sus suegros y con un marido ocupado en atender
sus obligaciones en la esfera pablica, Jacinta empieza a sentir el impulso de crear un
hogar propio, de traer al mundo una criatura que le confiera ese anhelado estatus de
madre, posicion inherente a su naturaleza y con la que debia cumplir adecuadamente.
Ademas, el nacimiento de un hijo no solo legitimaria su papel como esposa modélica a
ojos de la sociedad burguesa, sino que le proporcionaria un hogar y un entorno propios
en los que poder desempefiar por ella misma uno de los pocos cometidos que le eran

autorizados.

Los deseos maternales de Jacinta, que se van acrecentando con el paso del
tiempo, se convierten en una suplica desesperada, llegando a ansiar «canarios de alcoba
a todo trance, aunque salieran raquiticos y feos; aunque luego fueran traviesos,
enfermos y calaveras; aunque de hombres la mataran a disgustos» (I, VI, 1, 347). Estas
preocupaciones acaban llevando al personaje a una obsesion por la maternidad que llega
a traducirse en sintomas psiquicos, como por ejemplo ensofiaciones que le muestran una
criatura de la que no puede cuidar y cuyo contacto se convierte en «el roce espeluznante
del yeso» (1, VIII, 11, 402)*. La frialdad de estas interacciones inconscientes con nifios,
se traduce hasta cierto punto en sus relaciones reales con las criaturas, con las que
siempre existe cierto grado de distanciamiento. Por un lado, se encuentra su papel de
ayudante en el hospicio de dofia Guillermina, conducta que no hace sino acrecentar el

deseo ya de por si exacerbado de Jacinta. Pero incluso en una relacion tan proxima

® Los fragmentos de la novela estan extraidos de la edicién de Catedra de Fortunata y Jacinta a cargo de
Francisco Caudet. Se especificara parte, capitulo, subcapitulo y pagina.

* Sobre dofia Barbarita, suegra de Jacinta, también se explica en la novela que padecié ensofiaciones del
mismo tipo, en las que la figura de un nifio aparecia en la distancia, sin que pudiese relacionarse con él de
forma maternal. Al igual que su nuera, Barbarita sufrié una larga espera hasta la Ilegada de su Delfin, al
que en el momento de su nacimiento se le otorga la distincion de «Mesias» (1, Il, 1V, 242), denotando el
destacado papel de ese esperado sucesor y clave fundamental para la perpetuacion del mas importante
nlcleo burgués: la familia.

10



como es la que se establece entre el personaje y sus sobrinos existe una barrera que la

aleja de sentimiento maternal: no son biol6gicamente suyos.

Se distraia cuidando y mimando a los nifios de sus hermanas, a los cuales
queria entrafiablemente; pero siempre habia entre ella y sus sobrinitos una distancia
que no podia llenar. No eran suyos, no los habia tenido ella, no se los sentia unidos a
si por un hilo misterioso. Los verdaderamente unidos no existian mas que en su
pensamiento, y tenia que encender y avivar éste, como una fragua, para forjarse las

alegrias verdaderas de la maternidad. (I, VI, 1V, 360)

El sentimiento de maternidad va convirtiéndose poco a poco en un deseo de
posesion, de ostentacion de algo propio con lo que poder llenar no solamente la soledad
causada por las ausencias de su marido, sino también cumplir con una obligacion
externa: la necesidad de proporcionar un heredero a la familia Santa Cruz. Su posicién
como angel del hogar exigia a Jacinta su papel como madre, que perpetua el pilar basico
de la sociedad burguesa. Esta preocupacion es asumida no solamente por la Delfina,
sino por el resto de su familia politica. Los Santa Cruz, especialmente Barbarita,
deseaban «alla en sus adentros [...] tanto como Jacinta la aparicién de un muchacho que
perpetuase la casta y les alegrase a todos» (I, VI, I, 346) cometido en que, en la que
podria ser la Unica oportunidad de la familia de conseguir un heredero, se implican
también amigos de los Santa Cruz como Guillermina o Estupifia: la primera, ide6loga
del plan para arrebatar a Fortunata el hijo ilegitimo de Juanito, y el segundo, ayudante
indispensable en la operacion. Aunque no sea verbalizada, la obligacion social de
perpetuacion de la familia de Jacinta esta latente a su alrededor: en su entorno familiar y
social pero también en ella misma, en su educacion como angel del hogar mediante la
cual le fueron inferidas sus obligaciones respecto a la familia, centro de una
organizacion social y de una ideologia en la que vive inmersa y que toma como natural,
razén por la cual tampoco se plantea en ningin momento alternativas a esas

imposiciones.

Otro de los motivos que llevan a Jacinta a obsesionarse sobremanera con el
asunto de la maternidad —aparte de las férreas obligaciones morales impuestas por la
ideologia burguesa, aunque no del todo desvinculado de ella— es la traslacion del
sentimiento femenino por un marido ausente hacia un objeto de deseo que
incondicionalmente permanecera ligado a ella y por el cual podia demostrar afecto de

forma desinhibida: el hijo. Como se apuntaba en la introduccion, Aldaraca sefiala este

11



hecho como un comportamiento habitual en la mujer del XIX que puede asociarse con
la locura y que esta también muy vinculado con las condiciones de los matrimonios de
la época: «A la vista de las limitaciones impuestas a la esposa en su relacién intima con
su marido, es posible conjeturar que la mujer se entregaba con frecuencia a los hijos

para disfrutar de una relacion afectiva menos inhibida» (Aldaraca 1992:61).

El entorno en el que se encuentra Jacinta tras su matrimonio —la casa familiar de
su marido— y su cada vez mas distanciada relacion con Juanito Santa Cruz, son motivos
de gran importancia para que ocurra esta traslacion de deseo en el personaje. Jacinta es
una mujer que, como apunta Angel Tarrio en su estudio semioldgico sobre la obra, se
convierte en «un agente activo buscador de un objeto que colme sus carencias»
(1982:130) y tras no encontrar en Juanito el afecto o compaiiia que le aleje de la soledad
en que vive en casa de sus suegros, traslada sus deseos a la consecucion de un criatura
que subsanaré esas faltas, a la par que la legitimara como perfecto angel del hogar. Asi
lo afirma la misma Jacinta, pensando en las dificultades que le plantea su relacion con
Juanito: «Si yo tuviera un nifio, me entretendria mucho con él, y no pensaria en ciertas
cosas» (I, VIII, 11, 400). Incluso también su marido, en una de sus conversaciones con
Fortunata, hace referencia a los deseos y al cambio de comportamiento de su esposa si
algun dia consiguiese dar a luz a un hijo: «jPues si pariera...! Santo Cristo, no quiero
pensarlo. De seguro perdia el juicio, y nos lo hacia perder a todos. Querra a mi hijo mas

que ami y mas que al mundo entero» (11, VII, VI, 844).

Hasta el momento, se ha analizado qué provoca en Jacinta sus deseos obsesivos
de convertirse en madre y puede concluirse que estos motivos son principalmente de
caracter social; se trata de deberes, obligaciones y convenciones instaurados por una
ideologia que rige los comportamientos y actitudes de la clase media, que racionaliza
los sentimientos para estandarizarlos y convertirlos en aquellos deseos «naturales» que
toda persona por sus caracteristicas definitorias, como las de la mujer, deberia sentir.
Pero en este punto resulta importante sefialar que, puesto que en Fortunata y Jacinta se
representan una amplia variedad de estratos sociales, también esta presente en la novela
otra forma de concebir la maternidad: la del pueblo, ejemplificado en el caso de

Fortunata.

12



La protagonista de la novela no se ve sujeta a los deberes que a Jacinta le exige
su estatus social, la condicién de mujer de pueblo de Fortunata la exime de desempefiar
un impuesto y obligado papel como madre, pues los valores burgueses no tienen validez
en su estamento. Su entorno social espera de ella que ejerza su maternidad por ser
indesligable de su condicion de mujer, pero se concibe como un comportamiento
intrinseco a su naturaleza y no viene determinado por la artificialidad de ninguna norma
moral impuesta socialmente, que presiona a la mujer hasta llevarla el extremo de la
obsesion, como en el caso de Jacinta. Por este motivo, la maternidad en Fortunata
gueda totalmente fuera de los limites de las leyes burguesas: sus hijos nacen fuera del
matrimonio (cuando es todavia soltera o fuera de su relacion con Maximiliano Rubin) y
ademas, en el primero de los casos —ya se analizara en el segundo— se trata de una
criatura no buscada conscientemente, pues el deseo que mueve a Fortunata no es el de la

maternidad sino el del amor hacia Juanito Santa Cruz.

Haciendo gala de los atributos de la mujer de pueblo descritos por Pardo Bazan
(1981:61) —«intensidad afectiva», «desatadas pasiones» y «acciones [...] hijas del
corazon»— la Pitusa se deja llevar por sus sentimientos hacia Juanito, ajena a cualquier
ley social, obteniendo como fruto de ese deseo amoroso y pasional un nifio del que
apenas podra cuidar, pues fallecera tempranamente. EI mismo Delfin, tras reencontrarse
con Fortunata al final de la primera parte, destaca en este personaje los atributos del
pueblo como estamento donde todavia perviven los verdaderos sentimientos humanos,
fuera del yugo de la artificialidad social: «Nada, enteramente primitiva —pensaba el
Delfin—; el bloque del pueblo, al cual se han de ir a buscar los sentimientos que la

civilizacion deja perder por refinarlos demasiado» (11, VII, V11, 842).

En este sentido, cabe analizar la relacion existente entre el sentimiento maternal
y el instinto reproductivo presente en el mundo animal, es decir, la forma en que se
presenta la naturalidad del sentimiento maternal en la novela a través de un gran nimero
de iméagenes y simbolos en los que cobra especial importancia los animales. Aunque
Fortunata y Jacinta transcurre en un entorno urbano, desnaturalizado, son muchas las
menciones y apariciones de animales —la mayoria domésticos— dentro de la novela. Las
distintas relaciones que establecen las protagonistas con estas figuras se traducen no
solamente en simbolos de su vinculo con la maternidad, sino que estas uniones llegan a
caracterizarlas, encontrdndose el lector no ante Jacinta y Fortunata, sino ante una gata

domeéstica y una gallina clueca, como se demostrara a continuacion.

13



Tal y como se ha referido anteriormente, el mundo en el que Jacinta se ve
inmersa —el estamento burgués— es un entorno impostado, construido artificialmente
mediante unos valores y reglas que un determinado grupo social considera validos y
correctos. Ademas, el escenario de la accion burguesa es casi siempre interior, un
espacio concebido y calculado milimétricamente, como muestran las abundantes
descripciones del piso de los Santa Cruz (I, VI, 111, 353-355). En definitiva, el entorno
de Jacinta es el civilizado y en él lo natural —tanto en términos biolégicos como
sentimentales— no tiene cabida. Ademas, este entorno alterado por las leyes sociales
parece ejercer gran influencia a la vez que se personaliza en aquellas mujeres que lo
habitan y que Montero-Paulson (1988:27) ha resuelto en llamar «la mujer social». Este
tipo femenino, como Jacinta o Dofia Bérbara, est4 definido por su funcion dentro de la
sociedad burguesa (como esposas, madres 0, en definitiva, angeles del hogar) y ademas,
estas mujeres estan caracterizadas por su esterilidad. De este modo, de un entorno

deshumanizado y yermo, nacen personajes con estos mismos atributos.

Retomando la ausencia de animales en el entorno de Jacinta, resulta muy
significativo el Unico encuentro con este tipo de vida que tiene en toda la novela: el
episodio de los gatitos (I, VI, 1V, 361). De regreso a casa después de haber pasado la
tarde cuidando de sus sobrinos, Jacinta se para ante una alcantarilla de la cual cree que
surgen leves maullidos. Tras acercarse y comprobar que efectivamente en ella se
encuentran atrapados unos gatitos que maullan desesperados ante la crecida del agua
procedente de la lluvia, la mujer pide al portero Deogracias que rescate a las crias. Este,
tras un intento desganado, desiste en su empefio, dejando a Jacinta observando la
alcantarilla mientras poco a poco los maullidos se van apagando. Terriblemente afectada
por lo sucedido, la Delfina regresa a casa preocupada por si alguien ha presenciado
aquella escena y la exposicion en publico de sus sentimientos, a todas luces
incomprensible e inapropiada a ojos de auténticas damas como su suegra. Jacinta se
encuentra aturdida y preocupada, pues es consciente de que el accidente ha puesto de
manifiesto en publico su exaltado sentimiento maternal: su mas dolorosa obsesion ha
salido a la luz y la ha llevado a preocuparse sobremanera y a actuar de un modo

impropio de su clase social.

Este suceso, al que Galdds dedica largos parrafos y detalladas descripciones,
destapa la verdadera naturaleza de la relaciéon de Jacinta con la maternidad: los gatitos

son presentados en esta escena de la misma manera que el nifio en las ensofiaciones de

14



la Delfina: inaccesibles. Pero Jacinta no solo no consigue acceder a ellos o verles, sino
que su posicion social le impide arrodillarse y rescatarlos ella misma. Por el contrario,
preocupada por el «que diran», se queda paralizada ante la alcantarilla, impotente pese a
sus deseos, pues las leyes sociales le impiden pasar a la accion y salvar a los gatitos,
dejando al descubierto la imposibilidad de una relacion natural entre ella y lo animal,
pues su deseo maternal no es innato e instintivo, sino codificado por las normas sociales

de la burguesia que determinan los modos de actuacion en cada caso.

La vinculacion de Jacinta con este tipo de animales no es casual, pues la figura
del felino posee una serie de connotaciones especificas que, por lo menos en uno de sus
sentidos, se relacionan claramente con la condicion y el estamento de la Delfina. La
imagen del gato, entendido como animal elegante, gracil en sus movimientos y propio
en muchas ocasiones hasta del entorno doméstico més selecto, se identifica con el
personaje de Jacinta, angel del hogar etéreo, delicado, refinado y encerrado en el interior
burgués, en el cual se desenvuelve con soltura, pese a que la obsesion maternal provoca

que se esté ahogando poco a poco, igual que los gatitos a los que intenta rescatar.

En contraste con la desnaturalizacién del estamento burgués, Fortunata,
moviéndose también en un ambito urbano, crece y vive sin embargo rodeada de vida
animal, de naturaleza, en un entorno fuente de impulsos y visceralidad que, de la misma
forma en que lo hacia en las burguesas, condicionara el comportamiento de la mujer de
pueblo®. La «mujer natural», como la denomina Montero-Paulson (1988: 81), vive en
estrecha relacion con la naturaleza —incluso en el mundo urbano—, entendida esta como
fuerza creadora y, por lo tanto, simbolo de fertilidad. La polleria situada en la Cava de
San Miguel es ejemplo idéneo de esta cercania con lo natural dentro de la propia
civilizacion urbana. Fortunata ha crecido rodeada de animales, concretamente, aves
ponedoras, caracteristica que desde sus primeras apariciones es destacada en la novela.
Galdds se detiene en la descripcion del entresuelo de la Cava de San Miguel (1, 111, 1V,
283-284), espacio en que se encuentra la polleria de la tia de Fortunata, remarcando

aquellos elementos de la estancia relacionados con lo animal, como el suelo repleto de

> «jPobre pueblo!, y luego hablamos de sus pasiones brutales, cuando nosotros tenemos la culpa... Estas
cosas hay que verlas de cerca... Si, hija mia, hay que poner la mano sobre el corazén del pueblo, que es
sano... si, pero a veces sus latidos no son latidos, si no patadas... jAquella infeliz chica...! Como te digo,
un animal, pero buen corazon, buen corazon... jpobre nena!» (I, V, 11, 309). Comentarios de Juanito Santa
Cruz como estos, en los que describe la brutalidad, animalidad y visceralidad del comportamiento del
pueblo, abundan en las descripciones que de este estamento hace a su esposa Jacinta durante el viaje de
novios. En ellos, el Delfin tacha de inferiores e inapropiados estos comportamientos naturales, aunque
resalta la bondad, hija de la ignorancia y de la falta de educacion, de la gente de este estrato social.

15



plumas y manchas de sangre, que tanto sorprenden a Juanito, acostumbrado a la

pulcritud del interior burgués y que se siente extrafio en aquel entorno.

La misma Fortunata es descrita en estos términos desde sus primeras apariciones
y precisamente la primera imagen que de ella contempla el Delfin es un retrato

animalizado, pues su movimiento le recuerda al de una gallina:

La moza tenia pafiuelo azul claro por la cabeza y un mantén sobre los
hombros, y en el momento de ver al Delfin, se inflé con él, quiero decir, que hizo ese
caracteristico arqueo de brazos y alzamiento de hombros con que las madrilefias del
pueblo se agasajan dentro del manton, movimiento que les da cierta semejanza con
una gallina que esponja su plumaje y se ahueca para volver luego a su volumen
natural. (I, I, 1V, 284)

Esta descripcion contiene evidentes referencias a la fertilidad de Fortunata, ave
ponedora que, como las gallinas y pollos hacinados en jaulas que Santa Cruz observa,
espera su destino condenado por la voracidad del hombre. En el caso de la muchacha,
este hombre sera el mismo Delfin, cuyos actos vanidosos llevaran a Fortunata a la
perdicion: «La voracidad del hombre no tiene limites, y sacrifica a su apetito no solo a
las presentes sino las futuras generaciones gallindceas» (1, 111, 1V, 283). Esta imagen de
Fortunata como animal productor condenado por el estamento superior, puede
relacionarse con una creencia bastante extendida en la época y que podia encontrarse
legitimada en algunos de los tratados higienistas del momento como el de F. Monlau de
1858. Segun esta creencia, respaldada por el racionalismo positivista, se consideraba a
la mujer de pueblo mas fértil que la burguesa, porque precisamente su objetivo era el de
procurar a la sociedad un gran numero de individuos que emplear en tareas bajas,
garantizando de esta forma el buen funcionamiento de la sociedad burguesa. Ademas, la
mujer de pueblo, considerada pasional y ociosa, dedicaba su tiempo a estas ocupaciones
reproductivas, mientras que el atareado angel del hogar tenia otras preocupaciones,
procurando el bienestar en su hogar (Monlau 1892:242). En este sentido, Fortunata se
encuentra en un entorno que la define como una gallina clueca, fértil, productora y que
protege febrilmente a su polluelo ante «la voracidad del hombre» burgués, que
conseguira introducirse incluso en un nivel tan intimo y particular como es la
maternidad para extraer del pueblo aquello necesario para el buen funcionamiento de su

propio estamento, en este caso, un nuevo Delfin para la familia Santa Cruz.

16



Volviendo a la protagonista de la novela, todas las descripciones que conceden a
Fortunata atributos de productora y cuidadora de criaturas —las gallinas y pollos del
establecimiento de su tia—, se ven reforzadas con el acto observado por Santa Cruz en su
primer encuentro. La simbologia del huevo que la Pitusa sorbe ante el aténito Delfin ha
sido profundamente estudiada en los trabajos de Blanco Aguinaga (1986) y Gilman
(1986) citados en la bibliografia, pero en relacion con la maternidad, se extrae de esta
escena que la accion de Fortunata con el huevo se trata de una demostracion expresa de
su fertilidad desde el inicio de la novela, «una prueba de la capacidad engendradora de
vida» de la protagonista (Montero-Paulson 1988: 96): el huevo como simbolo de

gestacion.

En definitiva, tal y como sefiala Stephen Gilman (1985:358), Fortunata «aparece
como un ser salvaje, que da de comer instintivamente a los palomos en su seno,
anticipando de esta manera [...] la gestacion de su propio “polluelo hermosisimo”».
Continuando con el simil aviario, la comparacion no termina con Fortunata y su caracter
salvaje e instintivo, sino que también traspasa a su segundo hijo, al que protegera de
forma exagerada en un verdadero alarde de instinto maternal y que serd nombrado en
muchos fragmentos de la novela como «el polluelo», una nueva muestra de la intrincada
relacién que, en el plano maternal, establece la Pitusa con el mundo instintivo de la

naturaleza animal.

Como subyace a este analisis, Fortunata es criada y vive en un ambiente en el
cual se relaciona de forma natural y satisfactoria con lo animal, a diferencia de Jacinta,
cuyo unico contacto con este medio, en el que se encuentra el instinto reproductivo y
maternal primario, termina de forma tragica e improductiva para ella. Ademas, la
gallina clueca es una figura muy alejada de la gata doméstica con la que puede
identificarse a Jacinta. A diferencia del felino, la gallina es un animal de granja, vulgar,
cuya vida esta condenada a ser exprimida en beneficio de un superior, que extrae de ella
todo aquello necesario para su propio beneficio sin importar el bienestar del animal. De
igual modo, Guillermina sustrae a Fortunata su polluelo para ofrecérselo a Jacinta: gran

metafora de la explotacion del pueblo en beneficio de las clases superiores.

Retomando en este punto el andlisis de la procedencia del deseo maternal de
Fortunata, es preciso sefialar el importante cambio que sufre la naturaleza de este

impulso en el transcurso de la novela. Como se ha apuntado anteriormente y a

17



diferencia de Jacinta, Fortunata en su relacion con Juanito Santa Cruz se mueve
instigada por el deseo amoroso, pasional, no se plantea en un primer momento las
consecuencias que de esta union pudieran surgir, como es el caso de un hijo. Pero
posteriormente, a causa de los desencuentros y conflictos que mantendra con su amante,
y junto con las influencias que ejercen sobre ella otros personajes que intentan encauzar
su vida, Fortunata se vera inmersa en un proceso paulatino de toma de consciencia. Se
inicia su evolucion desde el tipo de la mujer de pueblo hacia un personaje que va
«progresivamente individualizdndose, diferenciandose y tomando caracteristicas
propias» (Caudet 2011:167). Es durante esta evolucion cuando se produce la traslacion
sefialada por Angel Tarrio (1982:122): el deseo primitivo y natural que la llevaba a amar
a Juanito Santa Cruz es sustituido por un sentimiento en parte desligado de su instinto
primitivo: Fortunata deseara tener un hijo de su amante, pues esta es la Unica forma en
que podra superar a Jacinta, su principal adversaria en el amor por Juanito. Finalmente,
los deseos de ambas coprotagonistas confluyen en la maternidad, aunque como puede
constatarse, se trata de un punto en comun al que se ha llegado a partir de creencias y

pensamientos diferentes.

Este cambio de objetivo en la Pitusa, que nace de la consciencia de la
protagonista de su marginalidad (Caudet 2011:168), pudiera ser interpretado en primera
instancia como un quiebro de la resistencia de Fortunata ante las leyes sociales
burguesas, que la llevarian, al igual que a Jacinta, a una afirmacién de su condicion
como mujeres estrechamente ligada a imposiciones de clase. Sin embargo, pronto se
descubre en la novela cdmo esta obsesion por la maternidad que termina padeciendo
Fortunata no corresponde con un pensamiento de sumision ante las leyes sociales, sino
que aquello que ella concibe —su «idea»— es en realidad la superacion mediante la
accion natural de todas las convenciones burguesas, mostrando asi la invalidez de estas.
Con este proposito, Fortunata consigue no solamente vencer a su competidora Jacinta,
sino convertirse, segun su concepcion natural de la sociedad, en la verdadera esposa de
Juanito Santa Cruz, pues es la unica que ha conseguido proporcionarle descendencia. En
una de sus conversaciones con Guillermina, la Pitusa defiende su idea, surgida de una
base de concepcién natural del mundo (la del pueblo) y que no atiende a leyes o

impedimentos sociales:

18



[...] porque ella [Jacinta] serd para usted todo lo santa que quiera, pero esta por
debajo de mi en una cosa: no tiene hijos, y cuando tocan a tener hijos, no me rebajo a
ella 'y levanto mi cabeza, si sefiora... Y no los tendra ya, porque esta probado, y por lo
que hace a que yo los puedo tener, también muy probado estd. Es mi idea, es una idea
mia. Y otra vez lo digo: la esposa que no da hijos, no vale... Sin nosotras las que los
damos, se acabaria el mundo... [...]. (111, V11, 11, 464)°.

Esta actitud que se revela en Fortunata como superacién de la ley burguesa por
parte de la ley natural (la capacidad de engendrar un hijo queda por encima de cualquier
otra imposicion arbitraria), se ve legitimada también por el tipo de vida al lado de
Juanito que la Pitusa se imagina y proyecta en sus ensofiaciones. En ellas, un encuentro

casual entre los dos amantes se desarrolla de esta forma:

—Me he arruinado, chica, y para mantener a mis padres y a mi mujer, estoy
trabajando de escribiente en una oficina... Pretendo una plaza de cobrador del tranvia.
¢No ves lo mal trajeado que estoy?

Fortunata le mira, y siente un dolor tan vivo como si le dieran una pufialada...

—Alma mia, yo trabajaré para ti; yo tengo costumbre, ti no; sé planchar, sé
repasar, sé servir... tl no tienes que trabajar... yo para ti... Viviremos en un sotabanco,
solos y tan contentos (111, VII, IV, 475)

Lo que en realidad pretende Fortunata no es una igualacion fruto de su ascenso
al estamento burgués —que desprecia y considera falso e impuesto—, sino el
establecimiento de una situacion en la que ella, consciente de su estado social y a través
del ejercicio de su obligacion —el trabajo— pueda subyugar a Juanito Santa Cruz que,
arruinado, deberéd forzosamente depender de ella. Esta relacion de posesion se veria
ademas reafirmada por la maternidad de Fortunata, pues un hijo del Delfin la convertiria
en su Unica y legitima esposa segun la ley natural a la que la protagonista se adscribe’.

Tal y como apunta F. Caudet (2011:176), «La maternidad de Fortunata seria para ella la

® Estas Ultimas palabras de Fortunata se relacionan con lo sefialado anteriormente sobre la mayor
fecundidad de la mujer de pueblo, mencionada en algunos tratados higiénicos del momento como el de
Monlau. «Sin nosotras las que los damos, se acabaria el mundo...» pone de manifiesto que Fortunata es
consciente de la importancia de su condicion de mujer fecunda, cuyo papel de productora de individuos es
indispensable para el buen funcionamiento de la sociedad, tal y como ella misma advierte.

" Esta lectura de la «idea» de Fortunata cuestiona interpretaciones como las de Blanco Aguinaga, que
considera que el personaje «ha entrado por el aro» en el momento en que ha «internalizado los aspectos
esenciales de la ideologia dominante» (1986: 84). Aunque se trata de una lectura igualmente valida,
escenas como esta del suefio de Fortunata abren otras posibilidades interpretativas.

19



prueba irrefutable de que las leyes naturales y su moral natural estaban por encima de

las leyes y la moralidad de la sociedad».

Las «buenas» intenciones y la «picara idea»

La «picara idea» (titulo del VII capitulo de la Il parte), es defendida por
Fortunata hasta el momento de su muerte, pese a los constantes intentos por parte de
Guillermina de hacer que desista y se convenza de que, para el bien de la criatura, es

necesario pensar en otra madre si ella faltase:

—Si no puede criar, no se apure, le pondremos un ama a este caballerito, que
me parece que no habria de hacerle ascos. Es preciso criarle bien [...] Porque ha de
saber usted que Dios me ha hecho tutora de este hijo... Si, buena moza, no se espante
ni me ponga esos 0jazos. Su madre es usted, pero yo tengo sobre él una parte de
autoridad. Dios me la ha dado. Si su madre le faltara, yo me encargo de darle otra, y
también abuela (IV, VI, V, 731-732).

En este Gltimo capitulo en el que se asistira a los primeros dias de vida del
Pitusin y a la muerte de su madre, dofia Guillermina tiene un papel fundamental en
relacion a esta criatura. Puestos al descubierto los fallos del sistema ideoldgico burgués
gracias a Fortunata, dofia Guillermina, actuando como agente activo de este estamento,
inicia un proceso de restauracion del status quo inicial en el que la burguesia volvera a
mostrarse como clase dominante incuestionable. Con la muerte de la protagonista y la
adopcion del Pitusin por parte de la familia Santa Cruz, la invalidacion de los
estamentos que planteaba Fortunata en su «picara idea» queda automaticamente
sustituida por una reafirmacion del orden clasista, en el que nuevamente el pueblo
vuelve a ser considerado «cantera» y Fortunata ha acabado siendo simplemente la

«productora de un nuevo Delfin» (Blanco Aguinaga 1986:84).

Guillermina Pacheco se constituye en la critica como un personaje controvertido,
pues la naturaleza bondadosa de sus relaciones con el cuarto estado parecen descubrirse,
en el capitulo final, como una conexién interesada, guiada siempre a satisfacer los

intereses de su propio estamento. Aunque algunos autores como Pedro Miguel Lamet

20



defienden la inocencia de este personaje, argumentando que se trata Gnicamente de «una
mujer que intenta recomponer sin el menor egoismo los platos rotos por otros»
(2000:244), son muchos los indicios que pueden encontrarse en el capitulo final y que
dejan entrever que la actuacion de dofia Guillermina no es fruto de la improvisacion
ante unos hechos, sino que la Santa disponia ya de un plan calculado y premeditado
para arrebatar el nifio a Fortunata y de esta forma remediar una situacion de
desequilibrio, ante la cual sentia verdadero desasosiego mostrandose tan insistente en su

enmienda®.

Pruebas de la existencia de un plan deliberadamente tramado son, en primer
lugar, el insistente interés de Guillermina no solo por el bienestar del nifio, sino
especialmente por el planteamiento de alternativas ante una hipotética imposibilidad de
la madre de hacerse cargo de la criatura, como puede extraerse de la lectura de la cita
anterior (1V, VI, V, 731-732). Ademas, en una de sus Ultimas conversaciones con
Fortunata, la misma Guillermina enuncia la existencia de dicho plan, de una idea propia:
«Yo0 tengo una idea... No es usted sola quien tiene ideas; solo que las mias no son malas,
al menos no las tengo yo por tales» (IV, VI, V, 713). Galdos deja constancia de la
existencia de un plan preconcebido cuando reproduce una conversacion entre
Guillermina y Jacinta, que se ha acercado temerariamente al piso donde se encuentra
Fortunata. Entonces, Guillermina le recrimina: «Si ya te he dicho que lo dejes de mi
cuenta. Yo me entiendo. Si te empefias en meter la cuchara, creo que lo vas a echar a
perder... [...] Si empezamos a hacer disparates y a portarnos como dos intrigantas que se
meten donde no las llaman, merecemos que nos tome Ido por tipos de sus novelas» (1V,
VI, X, 746). El malicioso proposito de Guillermina vuelve a relucir en un comentario
dirigido a su amiga dofia Barbara referente a la proximidad del éxito de su plan:
«Cuando salgas, date una vuelta por las tiendas. Alli tienes a tu corredor, Estupifia el
Grande. Aguarda, oye; te compras una buena cuna...— La dama se reia; todas se reian»
(IV, VI, X, 749). Finalmente, tal y como apunta Blanco Aguinaga (1986:83), mientras
que los apelativos referentes a Guillermina durante casi toda la novela son «la Santa» o
«la Fundadora», estos son sustituidos en el Gltimo capitulo por «Sefiora Casera» y

«Generala», que hacen alusion al hecho de que el piso en el que se encuentra Fortunata

8 Los férreos valores e ideas de Guillermina Pacheco le impiden que pueda comprender ninguna nocién
de las expresadas por Fortunata en la formulacion de su idea. La Santa trata de hacer recapacitar a esa
pobre mujer del error en el que esta cayendo, pues su idea es «maligna, origen de muchos pecados», «un
error diabolico a fuerza de ser tonto» (1V, VI, X1V, 773).

21



con el nifio sea de su propiedad, infiriendo de esta forma que Guillermina se considera a

ella misma responsable e incluso propietaria de esa criatura.

Todos estos indicios son pruebas de que este personaje, presentado al inicio de la
novela como figura modélica de caridad cristiana, sufre en el dltimo capitulo una
transformacion que descubrird una critica feroz del autor hacia la doble moral
eclesiastica que, por un lado, se interesa y protege a los que considera inferiores —el
cuarto estado—, pero que en el momento en que los intereses del pueblo entran en
conflicto con los de su propio estamento, no dudan en resolver la problematica a
beneficio de la clase dominante. De este modo, Galdds dibuja a Guillermina Pacheco
como un personaje con un doble fondo, simbolo de la moral eclesiéstica que en sus
acciones pone de manifiesto la hipocresia de una supuesta solidaridad desinteresada que
puede interpretarse, en términos de maternidad, como una caridad hacia el pueblo
—Fortunata— que esconde un interés por extraer de él aquello que necesite el burgués

—Jacinta—, en este caso, un hij 0’

Dejando a un lado lo polémico o controvertido de este personaje, lo indudable es
que Guillermina Pacheco desempefia un papel fundamental en relacién a la maternidad
de ambas protagonistas. De forma individual, por un lado avivando el deseo obsesivo de
Jacinta, que crece al contacto con los nifios a los que ayuda Guillermina, y en el caso de
Fortunata, intentando desligarla de su hijo e interviniendo para determinar el destino de
la criatura. Sin embargo, Guillermina Pacheco también actia como mediadora en la
relacién entre las dos mujeres, una union que, pese a estar marcada desde el inicio por la
victoria de Jacinta, provocara una reflexion acerca de como se entiende la maternidad en
los mundos de ambas protagonistas, que dara sus frutos a través de uno de los ultimos
delirios de Fortunata. Galdds pone en boca de este personaje una concepcion utdpica de
la maternidad que une los dos planteamientos hasta ahora enfrentados: el de la ley

natural y el de la ley social:

% Este propésito oculto es descubierto por Fortunata desde las primeras conversaciones con Guillermina
en su vuelta, ya con su hijo, a la Cava de San Miguel. La Pitusa teme constantemente que vayan a quitarle
al nifio: «salio, cerrando la puerta y llevandose la llave. “No sea cosa que alguien venga y... No, no me lo
quitaran; pero se han dado casos. Este angel mio, veo que tiene muchos golosos. Y sobre todo esa
envidiosona de Jacinta es la que mas miedo me da» (1V, VI, VI, 716). Fortunata incluso llega a verbalizar
sus temores, preguntando a la misma Guillermina si no quisieran, tanto la Santa como Jacinta, que ella
falleciese para poder quedarse con el Pituso. Ante las insistentes negaciones de la mujer, «Con un ju ju
melancélico expresaba Fortunata su incredulidad» (1V, VI, XI, 753).

22



—iAh! Usted no me conoce, sefiora... (Cree que?... Ja ja ja... Mi hijito, y aqui
paz... Vera usted; nos haremos cargo de que es hijo de las tres, y tendra tres madres en

vez de una...
A la santa le hizo gracia aquella extrafa idea.

—Muire usted; después que Dios me ha dado al hijo de la casa, no le guardo
rencor a la otra... Porque yo soy tanto como ella por lo menos... Como no sea mas.
Pero pongamos que soy lo mismo. No le guardo rencor, y como me apuren mucho,
hasta le tomaré carifio... Tres mamas va a tener este rico, esta gloria; yo, que soy la

mama primera; ella la mama segunda, y usted la mama tercera» (1V, VI, VIII, 730)10.

En medio de un discurso delirante y por momentos incoherente, Fortunata
imagina un futuro para su hijo en donde la criatura no sea utilizada como posesion
individual que sirva para reafirmar una posicion, ya sea social o0 como mujer. Cuando
Fortunata accede a compartir a su Pitusin, estd pensando en el bien de la criatura, que
dispondra por un lado de su amor natural, pero también de los beneficios econémicos y
sociales que Jacinta o Guillermina le puedan proporcionar. Sin embargo, el autor es
consciente de la imposibilidad de que una idea de estas caracteristicas pueda ser
aceptada en un contexto historico-social como es su presente, asi que decide enunciarla
en el discurso delirante del personaje principal, constatando su sentido utopico e

irrealizable.

19°E| sentimiento de igualacién que siente Fortunata en relacién con Jacinta no se explica nicamente por
el hecho de haberse convertido en madre. La Pitusa comprende e incluso siente cierto carifio hacia la
Delfina porque ambas comparten, tras el incidente con Aurora, un hecho que hasta el momento las habia
dividido y enfrentado: tanto Fortunata como Jacinta han sido engafiadas por Juanito Santa Cruz.

23



CONCLUSIONES

A través de este estudio ha podido comprobarse como, en la gran multiplicidad
de planos de andlisis que existen en una novela como Fortunata y Jacinta, la
maternidad juega un papel muy importante. No solo como una estructura oposicional
que enfrenta, en un nuevo ambito, el pueblo y la burguesia, sino que forma parte
esencial en la configuracion de las personalidades de ambas protagonistas, al mismo

tiempo que constituye un motivo central en la accion de la novela.

Galdos retrata de forma critica otro de los muchos problemas de la sociedad de
finales del siglo XIX, enuncidndolo no solamente de forma explicita a través del
discurso y las acciones de sus personajes, sino que la maternidad aparece también
codificada en el denso entramado de signos que constituye Fortunata y Jacinta, donde
la simbologia animal tiene un papel muy importante. En este caso, ésta ayuda a la
transmision de informacion acerca de los dos tipos distintos de relaciones maternales
que se establecen en los dos &mbitos representados en la novela, que se expresan en
relacion al binomio «naturaleza-artificialidad». Pero Galdés consigue llegar mas alla:
Fortunata, Jacinta, Guillermina, «el polluelo»... Todos son elementos que, bajo
relaciones de maternidad y de posesién, constituyen una gran metafora acerca del
pueblo explotado por parte de la clase superior: un pueblo fértil, que produce, pero al
que el estamento dominante usurpa el fruto de su trabajo sin importarle las

consecuencias morales del acto.

El personaje de Guillermina Pacheco, pieza clave de este «abuso social», es
fuente inagotable de lecturas, que en el presente estudio han sido interpretadas en tres
direcciones diferentes: en su papel como personaje comunicante entre dos estamentos,
mediante el cual se muestran muchos de los desequilibrios entre ellos; en su funcién de
restauradora del orden burgués alterado a través de la maternidad de Fortunata y, por
ultimo, en su papel de representante de la religiosidad. En este sentido, pese a las
afirmaciones de autores como Lamet que defienden que el autor de Fortunata y Jacinta
admiraba a Ernestina Manuel de Villena y que quiso en su novela retratarla a modo de
elogio —esgrimiendo informaciones acerca de la buena relacion entre la mujer y el
novelista—, las pruebas que se extraen del presente estudio indican que Galdos

representd en este personaje —independientemente de su relacion o respeto hacia

24



Ernestina— su critica a la religiosidad hipdcrita, imperante en ese periodo y que el autor

siempre se empefid en destapar y denunciar.

El presente anélisis ha pretendido ilustrar la afirmacion que German Gullén hace
sobre Fortunata y Jacinta en la introduccién a su edicion de la obra: «entender la
historia contada supone solo comprender la mitad de la obra; el resto del significado
descansa en el entendimiento de las normas que guian la manera en que los personajes
las sienten» (2010:18). Este estudio ha pretendido ilustrar de qué forma era concebida la
maternidad a finales del siglo XIX, en el &mbito burgués y en el popular, intentando de
esta forma encontrar nuevos medios de significacion e interpretacién en los discursos y
las acciones de los personajes galdosianos, mostrando una vez mas la densidad

conceptual de una obra como Fortunata y Jacinta.

De este estudio, no solo ha podido extraerse la definicion y relacion que existe
entre la maternidad social y la maternidad natural en la obra de Galdos, sino que a
través de la comprensién de estas concepciones puede llegarse a una nueva lectura de la
novela como gran metafora del abuso al que el pueblo es sometido por parte de las
clases dominantes. En este sentido, Fortunata y Jacinta se convierte en la historia de un
polluelo, fervientemente protegido por una gallina clueca, sustraido y entregado a la
refinada y elegante gata doméstica, receptora que —como determina el intermediario—
estd mas capacitada para gestionar la vida de este nuevo ser. Y nuevamente, el genio
sorprende al lector ofreciendo en esta novela no solamente la vision de dos
concepciones posibles de la maternidad, sino que utiliza esta conflictiva relacion para
construir una genial metafora que cuestiona un sin fin de relaciones y convenciones
sobre las cuales se sustentaba la sociedad del XIX: un mundo en el cual la
desnaturalizacion llevada al limite ha convertido al hombre social en un ser moralmente
cuestionable, que abusa sin miramientos del pueblo, un pueblo que sin embargo, pese a
la injusticia, es consciente de su poder, pues «Sin nosotras las que los damos, se

acabaria el mundo...».

25



BIBLIOGRAFIA
Fuentes primarias
Monlau, Pedro Felipe (1892), Higiene del matrimonio [1858], Paris: Garnier Hermanos.

Pardo Bazan, Emilia (1981), «La mujer espafiola» [1890], en La mujer espafiola, ed. de

Leda Schiavo, Madrid: Editora Nacional.

Pérez Galdos, Benito (2011), Fortunata y Jacinta [1886-1887], ed. Francisco Caudet,
Madrid: Cétedra.

Pérez Galdds, Benito (2010), Fortunata y Jacinta [1886-1887], ed. German Gulldn,
Madrid: Austral.

Fuentes secundarias

Aldaraca, Bridget A. (1992), El angel del hogar: Gald6s y la ideologia de la

domesticidad en Espafia, Madrid: Visor.

Blanco Aguinaga, Carlos (1978), «Entrar por el aro: restauracion del orden y educacion
de Fortunata», en La historia y el texto literario. Tres novelas de Galdés, Madrid:

Nuestra Cultura.

Blanco Aguinaga, Carlos (1986), «Sobre “El nacimiento de Fortunata” [1968],
Fortunata y Jacinta, ed. German Gull6n, Madrid: Taurus, pp. 153-174.

Gilman, Stephen (1986), «El nacimiento de Fortunata» [1966], Fortunata y Jacinta, ed.
German Gullon, Madrid: Taurus, pp. 133-152.

Gilman, Stephen (1985), «Conciencia masculina y femenina en Fortunata y Jacinta»,

Galdos y el arte de la novela europea 1867-1887, Madrid: Taurus, pp. 353-362.

Jagoe, Catherine, Alda Blanco y Cristina Enriquez de Salamanca (1998), La mujer en

los discursos de género, Madrid: Icaria-Antrazyt.

Lakhdari, Sadi (1998), «El raton y la custodia: el problema de la unidad tematica en
Fortunata y Jacinta», Actas del XII congreso de la AlH, ed. Aengus M. Ward,

26



Jules Whicker, Derek W. Flitter, Trevor J. Dadson y Patricia Odber de Baubeta,
Universidad de Birmingham, pp.186-191.

Lamet, Pedro Miguel (2000), La santa de Galdos. Ernestina Manuel de Villena (1830-
1889), Madrid: Trotta.

Montero-Paulson, Daria J. (1988), La jerarquia femenina en la obra de Galdés, Madrid:

Pliegos.

Nash, Mery (1993), «Maternidad, maternologia y reforma eugénica en Espafia 1900-
1939», Historia de las mujeres en Occidente, dir. Georges Duby, Madrid: Taurus,

vol. 5.

Servén, Carmen (2003), «Fortunata y su época: sobre los modelos de mujer en la
Espafia de la Restauracion»,

www.cervantesvirtual.com/FichaObra.html?Ref=12022

Tarrio, Angel (1982), Lectura semioldgica de Fortunata y Jacinta, Ediciones del excmo.
Cabildo insular de Gran Canaria, pp. 119-135.

27


http://www.cervantesvirtual.com/FichaObra.html?Ref=12022

