
This is the published version of the article:

Abuli Federico, Ivette; Crespín Perales, Montserrat, dir. L’Antisemitisme japonès
i l’acollida dels refugiats jueus (1930-1945) : una contradicció històrica?. 2015.
(842 Grau d’Estudis de l’Àsia Oriental)

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/147106

under the terms of the license

https://ddd.uab.cat/record/147106


FACULTAT DE TRADUCCIÓ I D’INTERPRETACIÓ 

 

GRAU D’ESTUDIS D’ÀSIA ORIENTAL 

 

 

TREBALL FI DE GRAU 
 

 

 

L'ANTISEMITISME JAPONÈS I L'ACOLLIDA  

DELS REFUGIATS JUEUS (1930-1945):  

UNA CONTRADICCIÓ HISTÒRICA? 

 

 

IVETTE ABULÍ FEDERICO 

 

 

 

TUTORA 

MONTSERRAT CRESPÍN PERALES 

 

 

 

 

 

BARCELONA, JUNY DE 2015 

  



Índex 

 

 

1. Introducció ................................................................................................................ 2 

2. Context històric ......................................................................................................... 4 

2.1. A la recerca d’una identitat nacional: Kokutai i panasianisme .......................... 4 

2.2. L’aliança entre el Japó i l’Alemanya nazi: una relació de conveniència ........... 8 

3. Antisemitisme japonès: una anomalia històrica? .................................................... 11 

4. Els refugiats jueus al Japó ....................................................................................... 20 

5. Conclusions ............................................................................................................. 24 

Bibliografia ..................................................................................................................... 27 



2 
 

1. Introducció 

És nombrosa i tractada des de perspectives tan diverses com la política, la històrica 

o la filosòfica, la literatura que hom pot trobar sobre el Japó i la seva participació en la 

Segona Guerra Mundial, tot i que encara hi ha molts episodis pendents de ser analitzats 

amb profunditat. El nostre tema central d’investigació podria ser entès com un d’aquests 

capítols que, majoritàriament, en l’àmbit de la memòria històrica i la política han estat 

silenciats si bé, també, és cert que es troben estudis i anàlisis fetes als Estats Units 

d’Amèrica (EUA) o Europa. L’objectiu del present treball de recerca consisteix en 

exposar els motius pels quals el Japó va facilitar asil als jueus a finals dels anys trenta i 

durant la Segona Guerra Mundial, considerant, alhora, el creixent sentiment antisemita a 

Europa i la intimació política i ideològica entre l’Alemanya Nazi i el Japó a partir de 

1940. Com defensa Pallister (2008: 2), malgrat que l’estudi de les relacions entre els 

japonesos i els jueus durant el període d’entreguerres i la Segona Guerra Mundial 

oferiria un nova perspectiva d’estudi de la història moderna japonesa i, alhora, 

contribuiria en la redacció de la narrativa sobre l’Holocaust, aquest resulta un tema 

sovint titllat de poc important i, conseqüentment, ignorat. 

Per a trobar resposta a la pregunta que motiva el present estudi, és necessari parar 

atenció, d’una banda, a les particularitats de l’antisemitisme japonès durant el període 

històric fixat que no fan sinó incrementar l’interès pel fet que el Japó salvà la vida de 

milers de refugiats jueus durant els anys trenta i quaranta, tot i el seu aliat nazi en el 

panorama internacional i les pressions que aquest exercí. Així mateix, s’analitzaran les 

diverses polítiques que el govern japonès implementà pel que fa a la qüestió dels jueus. 

Si bé és un tema que es desenvoluparà més endavant, és important tenir present, 

d’entrada, que resulta molt complicat categoritzar amb una sola etiqueta les opinions 

japoneses dels jueus ja que, lluny de ser uniformes, eren molt nombroses i plurals. En la 

mentalitat japonesa, els jueus no varen assumir mai una única posició (Pallister, 2008: 

104, 105). Així doncs, al treballar aquest tema, caldrà evitar caure en reduccionismes i 

generalitzacions discursives, errors metodològics que, d’altra banda, es troben en 

estudis fets per altres acadèmics i que aquest treball es proposa qüestionar. Un dels 

exemples més esclaridors d’aquest fet seria l’argument que sosté que l’antisemitisme 

japonès no és més que «una adherència estúpida a la doctrina Nazi derivada de les 

pressions alemanyes» (Dower, 1986: 258). 



3 
 

Dit això, és precís comentar l’estructura amb la qual es desenvolupa el present 

estudi. D’entrada, s’ofereix un context històric centrat en la vessant de la política 

internacional de la primera meitat del segle XX. Primerament, es fa un repàs concís del 

panorama polític des de finals de l’Era Meiji amb l’objectiu d’ubicar l’anàlisi d’uns fets 

concrets posteriors. Tot seguit, s’emfatitza la carrera imperialista, el discurs panasiàtic i 

el projecte de l’Esfera de Co-Prosperitat de la Gran Àsia Oriental (daitōakyōeiken) i 

com això va permetre la importació i adopció d’un discurs antisemita. També es 

treballen els principals punts de l’aliança entre el Japó i l’Alemanya Nazi i s’observa 

com, lluny del que pot semblar a primera vista, el pacte entre ambdues nacions era més 

complex del que les explicacions més difoses poden suggerir.  

Tot seguit, s’estudia l’antisemitisme japonès, concretament el discurs que es va 

crear i les conseqüents polítiques que va provocar, observant la creació, evolució i les 

particularitats que aquest va tenir. Paral·lelament, s’estudia de quina manera va influir 

que el Japó fos, simultàniament, víctima de discursos i polítiques antijaponeses (o 

antiasiàtiques) com, ho va ser, el discurs del Yellow Peril. 

Finalment es comenta, de manera específica, la figura dels jueus. D’una banda, 

procurem trobar si hi havia algun tipus de perfil entre els refugiats i, de l’altra, revisem 

l’associacionisme de les diverses comunitats jueves que es van configurar. Endemés, es 

revisa el cas del gueto de Shanghai, on hi va haver la major concentració de jueus en un 

territori controlat pel Japó durant la Guerra (Pallister, 2008: 9), i l’aportació de figures 

concretes, com la del cònsol japonès Chinue Sugihara (1900-1986) i el filòsof Karl 

Löwith (1897-1973). Al treballar els casos de Shanghai i Sugihara, però, cal parar 

especial atenció en evitar no caure en els discursos de la memòria selectiva que, a part 

de ser marcadament simplistes, apel·len a la victimització del Japó durant aquest 

període. 

A les conclusions, s’ofereix un resum de les principals idees que apareixen al llarg 

del present estudi per a determinar quina resposta hem trobat a la qüestió inicial, amb el 

recolzament d’una metodologia que consisteix en la recopilació de documents i en la 

seva anàlisi textual i interpretativa. A tall il·lustratiu, han esdevingut obres de gran 

rellevància els estudis de Cassey J. Pallister, Gao Bei i David G. Goodman i Masanori 

Miyazawa, entre d’altres.  



4 
 

2. Context històric 

Aquest apartat se centra en les bases teòriques que ajuden a comprendre millor 

l’actuació japonesa en relació a la qüestió dels refugiats jueus i serveixen de fonament a 

l’hora d’explicar la introducció i adopció del discurs antisemita. En dos apartats 

diferenciats oferim, d’una banda, un repàs somer del context polític japonès des de 

finals de l’Era Meiji, centrat en la carrera imperialista japonesa, i el rol que el discurs i 

la ideologia panasiàtica van jugar-hi; i, de l’altra, tractem l’espinosa relació que varen 

mantenir el Japó i el seu aliat germànic.  

 

2.1. A la recerca d’una identitat nacional: Kokutai i panasianisme 

Durant l’última dècada del segle XIX les elits polítiques i intel·lectuals japoneses 

van mirar de redefinir llur país i la japonesitat en els assumptes domèstics. N’és un clar 

exemple l’Edicte Imperial sobre l’Educació de 1890
1
 segons el qual la nova educació 

obligatòria emfatitzava valors confucians i mites sintoistes sobre els orígens divins de la 

casa imperial. Al mateix temps, el text era el resultat  d’un exercici d’inclusió híbrida 

amb elements introduïts durant l’Era Meiji tals com el respecte vers la Constitució i el 

nou corpus jurídic o la preservació dels béns públics buscant promoure, així, els 

interessos comuns del grup. La nova imatge de l’Emperador com a patriarca de la 

família-Estat japonesa esdevingué una de les principals característiques de la nova 

identitat que s’estava construint (Tipton,  2002: 55, 64).  

Així, la promulgació d’una Constitució el 1889 i l’establiment d’institucions 

parlamentàries no només volien accelerar l’eliminació dels Tractats Desiguals
2
 sinó que 

                                                           

1
 Meiji Jingu “The Imperial Rescript on Education”, Meiji Jingu. [en línia] Disponible a: 

About Meiji Jingu http://www.meijijingu.or.jp/english/about/6.html  [consultat el 18 d’abril de 

2015]. 

2
 Terme pejoratiu que es refereix, principalment, als acords bilaterals firmats durant la 

segona meitat del segle XIX i principis del XX entre les potències europees o els EUA i els 

Estats asiàtics. Durant el segle XX el terme s’integra en el context de l’imperialisme i denota 

injustícia i/o humiliació. Els tractats es caracteritzen per un fort desequilibri entre els drets i 

obligacions dels firmants. El dret no recíproc d’extraterritorialitat sempre a favor de la potència 

imperialista va ser particularment rellevant. Aquest permetia que els nacionals de la potència 

hegemònica residents en algun dels països que hagués acceptat la clàusula d’extraterritorialitat 

fossin immunes a la jurisdicció local en qüestions civils i criminals. En el cas del Japó, la 

http://www.meijijingu.or.jp/english/about/6.html


5 
 

també pretenien transformar la institució imperial en un símbol de la identitat nacional i 

la Dieta en una eina per a assolir la unitat de la nació japonesa. Els líders Meiji van 

seguir utilitzant  deliberadament i selectiva les institucions i pràctiques occidentals per 

tal de demostrar la seva “civilitat” i “modernitat” davant la resta de potències (Tipton, 

2002: 55, 56).  

La campanya imperialista, la Revolució Industrial i les polítiques de creació de 

l’Estat-nació oferien el context per a l’aparició de la turbulència política que marcà el 

final del segle XIX i el principi del següent (Gordon,  2003: 123). Els processos 

d’industrialització i modernització no van beneficiar, en termes econòmics, la societat 

d’una manera uniforme i això va provocar l’aparició de nous grups socials que van 

expressar els seus desitjos i necessitats en repetides protestes i moviments socioculturals.  

D’altra banda, la política exterior de l’Era Meiji es va focalitzar en dos punts clau: 

definir l’estatus de Corea i eliminar els Tractats Desiguals (Tipton, 2002: 73). De fet, el 

control de Corea va ser el desencadenant de la Guerra Sinojaponesa (1894-1895) i la 

Russojaponesa (1904-1905). Cal tenir present, però, que van ser diversos factors i forces 

els que van convertir el Japó en una potència imperialista. En primer lloc, els 

intel·lectuals nativistes reclamaven que el Japó, en tant que regne diví, esdevingués la 

nació que encapçalava la resta de nacions del món. Els governants Meiji simpatitzaven 

amb aquests reclams perquè volien assegurar la seva posició dins d’Àsia i consagrar 

l’Emperador com el pilar central de l’ordre domèstic. En segon lloc, els líders Meiji van 

acceptar una lògica geopolítica que forçava el país a escollir entre emular les potències 

occidentals i esdevenir un imperi o bé perdre la seva independència i sotmetre’s. En 

tercer lloc, un grup de japonesos influents van desenvolupar forts interessos en l’àmbit 

dels negocis a l’estranger, sobretot a Corea. En altres paraules, la carrera imperialista 

japonesa vingué propulsada per lògiques connexes de poder militar, geopolítica 

competitiva, comerç i inversions creixents i idees autòctones de supremacia. Al mateix 

temps, tot quedava reforçat pel pensament racista dominant a Occident (Gordon, 2003: 

122, 123). 

El període 1905-1932 és popularment conegut com “Democràcia Taishō”, la qual 

començà amb l’agitació política pel descontent fruit del resultat de la Guerra 

                                                                                                                                                                          
potència que va gaudir de més privilegis derivats de l’esmentada clàusula va ser l’Imperi 

Austrohongarès (Jones, 1970: 29-30; Peters, 2007).   



6 
 

Russojaponesa i acabà amb la caiguda del gabinet del partit Seiyūkai el 1932. Malgrat 

que va ser una època de relativa estabilització en el pla de les relacions internacionals, 

internament el Japó va viure una etapa plena d’agitació, canvis i conflictes (Gordon, 

2003: 161; Gordon, 2014; Tipton, 2002: 88). Entre el 1890 i el 1920, al Japó va 

aparèixer la política híbrida de la democràcia imperial. El caràcter híbrid d’aquesta va 

permetre la coexistència d’elements contradictoris dins la mateixa. De fet, la por que 

des de Meiji es tenia a la democràcia en sentit ple propicià l’aparició de diversos 

mecanismes de control de la població (i.e. Llei de Preservació de l’Ordre Públic de 1894, 

de 1900 i de 1925) que van permetre la instauració d’eixos de democràcia amb molts 

matisos. L’ordre polític se sustentava en una institució imperial modernitzada que 

permetia cert grau de pluralisme i participació popular.  

A causa d’una cadena d’esdeveniments (depressió econòmica, conflictes socials 

intens, expansionisme militar i assassinats de primers ministres i capitalistes destacats) 

el sistema polític japonès entre 1929 i 1932 canvià. Aquest derivà en un nou ordre 

polític semblant al dels sistemes totalitaris europeus (Gordon, 2003: 182). Ja que el 

plantejament nipó tenia una forta diferència qualitativa amb el dels europeus, també 

seria possible catalogar-lo com “ultranacionalista” (Maruyama, 1969: 3).  

A finals de la dècada de 1930 partits polítics independents i associacions populars 

diverses van ser substituïts per grans cossos estatals que tenien per objectiu mobilitzar la 

nació per a la guerra total contra la Xina i portar harmonia i ordre a casa. Una de les 

principals característiques de les polítiques dels anys trenta va ser la turbulència 

continuada dins l’exèrcit i el poder creixent dels militars sobre la burocràcia, la Cort i 

els partits (Gordon, 2003: 182). Els anys trenta, doncs, van ser ocupats per associacions 

i grups de base nacionalista i un tradicionalisme creixent. El nacionalisme en si, però, 

no era nou dins la societat japonesa, a l’hora de definir una identitat era quelcom present 

des de l’Era Meiji, si bé es van anar radicalitzant amb el pas del temps. L’aparició i la 

implementació del kokutai i la ideologia panasiàtica, són claus per a entendre el procés 

de radicalització. 

El panasianisme es va desenvolupar durant l’Era Meiji com un moviment 

culturalista sense gaires implicacions polítiques. Aviat, però, es va tornar un assumpte 

crucial dins les discussions sobre el futur del Japó i ocupà un lloc important dins el 

projecte de creació de l’Estat-nació i la recerca de la identitat nacional. Tot i així, no va 



7 
 

ser fins a finals de la dècada de 1930 que aquesta ideologia es convertí en quelcom 

similar a una política oficial. Tot i que al principi el panasianisme japonès era de 

caràcter regionalista, a finals de l’Era Meiji i durant la democràcia Taishō canvià i 

n’adoptà un d’hegemònic. La barreja del pensament occidental amb un sentiment de 

superioritat vers la resta de regions asiàtiques, i molt especialment vers la Xina, 

expliquen aquesta transformació (Saaler, 2002: 4-14). A partir del període 

d’entreguerres el terme minzoku (nacionalitat ètnica) guanyà molt de pes com a principi 

legítim per a definir la identitat sociocultural, sobretot des de mitjans de la dècada de 

1930. El concepte d’etnicitat, doncs, va ser clau per al desenvolupament de la ideologia 

a la que el Japó apel·lava a l’hora de justificar la seva actuació a la Guerra i explica el 

motiu pel qual es consideraven legítims per a “alliberar Àsia”. La contribució més 

important que aquesta teoria va fer al panasianisme japonès va ser la instauració de la 

idea que existia una jerarquia de les nacionalitats (Doak, 2007:168-173).  

La confluència del panasianisme i la teoria jeràrquica de les etnicitats culminà amb 

el projecte de crear l’Esfera de Co-Prosperitat de la Gran Àsia Oriental durant la Segona 

Guerra Mundial. Aquest organisme visionava un nou ordre regional amb el Japó al 

centre com a líder de la resta de nacions de l’Àsia Oriental. Hi havia quatre zones 

diferenciades que s’integrarien en un tot orgànic després d’un procés expansionista de 

quatre fases (Doak, 2007: 147; Dower, 1986: 273; Saaler, 2002: 14). Aquest projecte 

anava de la mà del kokutai o “Política Nacional”, una particularitat del nacionalisme 

japonès, segons Masao Maruyama (1914-1996). Es pot entendre com la materialització 

política d’uns valors absoluts segons els quals l’Emperador posseeix l’autoritat política i 

moral. És el símbol de la nació i l’ideal del Bé, la Bellesa i la Veritat, atès que és 

perfecte i descendeix dels déus. Tots els individus actuen sempre en relació de 

dependència amb la Política Nacional i el seu valor deriva de la distància en la que es 

trobin de l’Emperador (Maruyama, 1969: 8-14). La publicació del pamfletari llibre 

Kokutai no Hongi (Principis Bàsics de la Política Nacional) el 1937 per part del 

Ministeri d’Educació fou una de les principals vies d’implementació del kokutai i un 

reflex de l’apogeu que aquest assolí (Gordon, 2003: 199; Jansen, 2001: 278). D’una 

banda, el llibre subratllava la major moralitat del Japó i la capacitat que aquest tenia 

d’estendre-la a la resta de nacions, les quals no podien fer altra cosa que assumir el seu 

lloc sota el lideratge japonès. De l’altra, va consagrar l’estructura familiar com a 



8 
 

fonament de l’ordre domèstic i internacional. La idea que cada membre de la família 

havia d’ocupar el seu lloc sota l’autoritat paterna, es traspassava a nivell nacional (i.e. 

tots els japonesos per sota l’Emperador) i també global (i.e. totes les nacions per sota el 

Japó) (Dower, 1986: 221, 280-283). 

Així, el projecte imperialista japonès ho pivotava tot sobre la centralitat del kokutai 

i el símbol de l’Emperador. L’incident de Manxúria de 1931 que derivà en la Segona 

Guerra Sinojaponesa (1937-1945) i la posterior implicació en la Segona Guerra Mundial 

donen resposta en bona mesura a la ideologia panasiàtica hegemònica que es va adoptar. 

 

2.2. L’aliança entre el Japó i l’Alemanya nazi: una relació de conveniència 

El Japó i l’Alemanya nazi havien tingut acostaments polítics i ideològics previs al 

Pacte Tripartit signat el 27 de setembre de 1940, com en el cas del Pacte Antikomintern 

contra la Unió Soviètica (1936) o del Pacte Cultural (1938) (Gordon, 2003: 207; 

Shidehara Furuya, 1995: 19), tot i que el pacte que els convertí en aliats formals durant 

la Segona Guerra Mundial és el més rellevant de tots. Malgrat que les conseqüències i 

implicacions del Pacte Tripartit van ser notables, no s’ha de perdre de vista el fet que 

l’aliança Alemanya-Japó va ser una aliança oportunista i de conveniència sense un 

compromís sincer per cap d’ambdues parts. El pacte de no agressió entre Alemanya i la 

Unió Soviètica de 1936 o el pacte russojaponès de 1941 són exemples típics d’aquesta 

manca d’implicació sincera (Shidehara Furuya, 1995: 19). En paraules de Meskill (1966: 

3, 4): 

 

It was more like a long and uneasy engagement, maintained long past the hope of 

eventual union, not because the partners had become comfortably used to each other, 

but because breaking the engagement would have reduced the prestige of each other in 

the neighborhood. (...) Germany and Japan, moreover, were caught in such delusions 

about each other’s political and military goals and practiced such secrecy and deception 

concerning their own objectives that even on those few occasions when their interests 

genuinely converged they were unable to coordinate their policies. 

 



9 
 

D’acord amb el Pacte Tripartit
3
, l’objectiu dels signants era establir i mantenir un 

nou ordre a Europa i l’Àsia Oriental tot promovent la prosperitat i el benestar dels 

implicats. Pel que fa al contingut dels sis articles del tractat, en els dos primers les 

potències de l’Eix reconeixien mútuament el seu lideratge a l’hora d’establir un nou 

ordre en les seves respectives zones d’influència. En el tercer, els tres països es 

comprometien a ajudar-se políticament, econòmica i militar en cas de ser atacats per 

algun país que, en el moment de firmar el tractat, no estigués involucrat en la Guerra 

d’Europa o el conflicte sinojaponès. En el quart s’establia que les tres nacions es 

trobarien regularment per celebrar comissions tècniques conjuntes. En el cinquè 

s’especificava que els termes del pacte no afectarien de cap manera la relació política 

que cada un dels implicats mantenia amb la Unió Soviètica. I, finalment, el darrer article 

definia que el Pacte tenia una durada de deu anys i explicava com es podria renovar. 

Les negociacions que van finalitzar amb l’acord de 1940, però, no van ser senzilles 

i de fet, els representants alemanys van acabar afegint unes clàusules secretes favorables 

al Japó sense que el govern alemany ho consentís amb l’objectiu d’aconseguir el pacte i 

tenir la seva pròpia “espasa” a l’Àsia Oriental. Des del principi, els governs alemany i 

japonès tenien concepcions molt diferents de què oferia i demanava l’aliança i el temps 

no va eliminar mai el malentès que hi havia al bell mig d’aquesta, una confusió que va 

derivar en el fet que el govern alemany no es va arribar a assabentar dels afegits secrets 

al Tractat ni el japonès, al seu torn, es va adonar que el Ministeri d’Exterior germànic no 

recolzava el que prometien els seus representants (Meskill, 1966: 17-20). Des del 

principi només va ser una aliança per motius de Realpolitik marcada, a més, pel racisme 

nazi, el qual sempre va veure el Japó com un aliat racialment inferior (Shidehara Furuya, 

1995: 24-25). No sorprèn, doncs, que abans de concloure els primers sis mesos 

d’aliança, aquesta ja hagués resultat decebedora per a ambdós bàndols (Meskill, 1966: 

25).  

                                                           
3
  Lilian Goldman Law Library (2008). “Three Power-Pact Between Germany, Italy, and 

Japan, Signed at Berlin, September 27, 1940”, Yale Law School. [en línia] Disponible a: The 

Avalon Project Documents in Law, History and Diplomacy 

http://avalon.law.yale.edu/wwii/triparti.asp [consultat el 9 d’abril de 2015] 

http://avalon.law.yale.edu/wwii/triparti.asp


10 
 

Vista la manca de compromís i confiança sincera entre els dos aliats i considerant 

la frustració que generava el fet de ser vist com un aliat racialment inferior
4
 no sembla 

tan estrany que el Japó acabés tolerant l’entrada de refugiats jueus com a mostra i 

exercici de la seva autonomia com a Estat-nació. En els apartats següents s’aprofundeix 

en l’estudi de la ideologia antisemita japonesa i les polítiques que es varen implementar 

per a afrontar la qüestió dels jueus per a acabar d’aconseguir una visió panoràmica de la 

situació i trobar una resposta a la pregunta inicial del present estudi. 

 

  

                                                           
4
 Més encara considerant la sensibilitat japonesa pel rebuig de la clàusula d’igualtat racial 

en la fundació de la Lliga de Nacions (hi entra el 1920 i en surt després de l’incident de 

Manxúria de 1931). 



11 
 

3. Antisemitisme japonès: una anomalia històrica? 

Per a comprendre millor com de significant va resultar que el Japó salvés la vida de 

milers de refugiats jueus, cal tenir molt present el discurs i polítiques antisemites que hi 

havia en marxa en aquell moment. Hi ha hagut molt de debat sobre què ha significat i 

com es pot explicar la presència de l’antisemitisme al Japó. Hi ha qui argumenta que 

l’origen de la fascinació pels jueus i l’antisemitisme es remunta a l’època de l’aliança 

amb Alemanya durant la Segona Guerra Mundial, mentre que altres autors ho 

interpreten com una extensió de la llarga història d’imaginar-se a l’Altre, o bé com si es 

tractés d’un fenomen paranormal, com si les idees japoneses sobre els jueus fossin 

quelcom comparable a les aventures d’extraterrestres o al terror inspirat per dimonis 

mítics. Finalment, també hi ha qui ho interpreta com una paradoxa i, alhora, una 

anomalia històrica, l’argument que les expressions antisemites són, en realitat, 

sentiments d’admiració i afinitat expressats com a por i enveja (Goodman, 2005: 1; 

Goodman i Miyazawa, 1995: 11). 

Dins d’aquest debat, Pallister (2008: 1) suggereix que els orígens de 

l’antisemitisme japonès es poden remuntar a interpretacions cristianes dels jueus que 

introdueixen els missioners i la posterior arribada de textos antisemites influents com 

Els Protocols dels Savis de Sió
5
, que apareixen el segle XX. Així doncs, l’antisemitisme 

japonès no pot ser perfectament definit com a racista, etnocèntric o religiós per 

naturalesa. Per aquesta raó, l’autor el defineix, simplement, com a «hostilitat dirigida 

cap als jueus», ja que estava basat en estereotips del segle XX importats d’Occident i 

servia per a definir el Japó davant una Alteritat antitètica, de la mateixa manera que ho 

va fer a altres països i igual que ho van fer altres estereotips racials. En aquesta mateixa 

línia apunta Goodman (2005: 2) quan defensa que Els Protocols i la seva ideologia 

s’han imbricat amb la política i la història del segle XX. En el cas concret japonès, la 

                                                           
5
 Els Protocols dels Savis de Sió (1903) és una de les obres més rellevants dins la literatura 

antisemita. Hi apareixen diverses intervencions que es fan al llarg de les vint-i-quatre sessions 

d’un congrés fictici celebrat per les “Dotze Tribus d’Israel”. Aquestes intervencions 

materialitzen la majoria dels mites i estereotips negatius que s’han anat transmetent al llarg dels 

anys. Creat per l’Okhrana, la policia secreta de la Rússia Imperial, l’obra tenia per objectiu 

culpar als jueus de la Revolució Russa de 1905. Nogensmenys, derivà en odi i pogroms contra 

els jueus. Avui dia, encara és un dels pilars en el que se sustenten molts grups conservadors i 

neonazis d’arreu del món (Bronner, 2000: 1). 



12 
 

qüestió jueva i l’antisemitisme sustentat en obres com l’esmentada van contribuir a 

l’escalada del feixisme, la justificació de la Guerra al Pacífic i, per extensió, la 

instigació de les múltiples atrocitats que s’hi varen cometre. 

D’altra banda, és necessari dir que no hi ha consens sobre el moment en què 

comencen els discursos i la literatura antisemites al Japó més enllà que són posteriors a 

l’obertura forçada del país del 1854. Alguns autors emfatitzen l’arribada dels missioners 

cristians a finals del segle XIX i les obres que aquests varen introduir com, per exemple, 

El Mercader de Venècia de William Shakespeare. Malgrat que no eren textos 

explícitament antisemites, contenien un ampli ventall d’estereotips sobre els jueus que 

van quedar molt arrelats en l’imaginari japonès (Golub, 1992: 1; Kowner, 1997). Tot i 

així, no es pot obviar el fet que aquestes obres van ser fortament intervingudes per la 

cultura japonesa i que l’èxit i l’impacte d’obres com la de Shakespeare es devien, 

sobretot, al reflex que oferien de les inseguretats japoneses vers l’estranger (Goodman i 

Miyazawa, 1995: 29).  

A aquest fenomen s’hi sol sumar l’impacte que causà el cas de Jacob Schiff (1847-

1920), el qual era un banquer jueu nord-americà que concedí enormes préstecs al Japó 

perquè es pogués finançar la campanya en la Guerra Russojaponesa. Schiff estava molt 

ressentit amb el mal tracte que el tzar Nicholas II infligia als jueus russos i, per això, 

considerà oportú ajudar el Japó. Els ajuts econòmics que els va facilitar varen resultar 

decisius per a guanyar i, per això, després de la Guerra esdevingué un heroi nacional i el 

primer estranger en rebre, el 1907, l’Ordre del Sol Naixent
6
. Tot i que l’actuació de 

Schiff va crear una bona impressió dels jueus, també va alimentar diversos estereotips 

negatius ja que es va entendre com una prova de la capacitat que tenien els jueus de 

manipular l’economia i els afers mundials (Bei, 2013: 20; Kearney, 1993: 55; Kohno, 

1983: 6; Pallister, 2008: 18).  

Més enllà d’aquestes primeres preses de contacte amb nocions i estereotips 

antisemites, però, hi fa força consens en afirmar que l’apogeu real de l’antisemitisme 

començà a partir dels anys vint. Així, al llarg de la història de l’antisemitisme nipó de la 

                                                           
6
 En japonès, Kyoku jitsu shō, és la segona condecoració més important del Japó (Bei, 2013: 

20), creada el 1875 per l’Emperador Meiji, i serveix per a reconèixer algun mèrit civil o militar 

excepcional. Té vuit classes diferents i la medalla obtinguda canvia en funció de la classe de 

reconeixement obtingut (Encyclopædia Britannica, 2015). 



13 
 

primera meitat del segle XX s’hi podrien diferenciar dos grans episodis: el primer va 

transcórrer durant les dècades de 1920 i 1930 i el segon començà després de la firma del 

Pacte Tripartit i acabà amb la fi de la Segona Guerra Mundial.  

El 1918 el Japó va decidir intervenir a la Revolució Russa enviant una expedició a 

Sibèria per tal d’ajudar els soldats blancs, la qual romangué en territori rus fins el 1922 i, 

al llarg de la seva estada, els soldats japonesos van tenir accés a diversos materials 

antisemites, molts dels quals van arribar al Japó un cop finalitzada la intervenció. Els 

Protocols dels Savis de Sió fou l’obra més important de les que es van introduir llavors
7
. 

Arrel de l’intercanvi que es produeix entre russos i japonesos, molts oficials de l’exèrcit 

japonès i alguns civils es comencen a interessar pel tema dels jueus (Goodman i 

Miyazawa, 1995: 76; Pallister, 2008:16). Entre els militars destaquen quatre experts en 

llengua russa que, pocs anys després, esdevingueren els “experts en jueus” del Japó i 

van tenir un rol molt destacat a l’hora de configurar l’antisemitisme japonès i les 

diverses polítiques vers els jueus. El grup d’experts estava format pel General Kiichiro 

Higuchi (1888-1970), el General Nobutaka Shioden (1878-1962), el Capità Koreshige 

Inuzuka (1890-1965) i el Coronel Norihiro Yasue (1886-1950), els dos darrers dels 

quals van ser els més rellevants (Kearney, 1993: 55, Kohno, 1983: 7). 

Durant els anys vint les idees dels experts eren, encara, una ideologia menor i, de 

fet, van rebre diverses crítiques provinents tant de liberals com de conservadors, ja que 

encara hi havia llibertat d’expressió i de premsa (Goodman i Miyazawa, 1995: 86). Tot i 

així, a mesura que les condicions a nivell domèstic i internacional es van anar 

deteriorant al llarg de la tercera i quarta dècada del segle XX, el discurs antisemita es 

tornà omnipresent i els experts guanyaren molt de pes a l’hora de definir plans 

d’actuació vers els jueus (Pallister, 2008: 23). Els experts estaven convençuts que els 

jueus, especialment els americans, podien influenciar políticament i econòmica les 

polítiques de les potències occidentals, una creença que els va empènyer a emprar una 

política favorable vers els jueus. L’objectiu bàsic era atreure i explotar el presumpte 

poder politicoeconòmic jueu per a desenvolupar el Manchukuo i ajudar a assolir els 

                                                           
7

 La versió traduïda al japonès es publica el 1924 i marcà l’inici d’un seguit de 

publicacions antisemites com, per exemple, les revistes “Estudis sobre la conspiració 

internacional” (Kokusai Himitsu Ryoku no Kenkyu) i “La conspiració jueva i el problema de 

l’antijaponisme” (Yudayajin no Inbo to Heinichi Mondai), que són l’inici de la contribució 

japonesa a la narrativa sobre la conspiració internacional jueva (Pallister, 2008: 17). 



14 
 

objectius que perseguia el Japó a través de la guerra a l’Àsia Oriental (Bei, 2013: 58; 

Goodman i Miyazawa, 1995: 111; Kearney, 1993: 55). Així, el control de l’exèrcit 

sobre la política exterior japonesa durant la tercera dècada del segle XX va ser el que va 

permetre que els experts poguessin implementar les seves polítiques vers els refugiats 

jueus, especialment sobre el col·lectiu que hi havia a les zones de la Xina ocupades pel 

Japó (Pallister, 2008: 67). 

En aquest escenari, Yasue i Inuzuka foren els principals artífexs del pla oficial 

d’acció japonès vers els jueus, el qual consistia en què el govern japonès fingís amistat 

amb els jueus per tal d’explotar la seva riquesa, aptituds financeres i empresarials i el 

seu poder i influència internacionals. El projecte fou batejat amb el nom de Pla Fugu
8
 i 

la situació a Europa va crear el context idoni perquè els experts poguessin implementar-

lo. Així doncs, a finals dels anys trenta, sobretot després dels fets de la Nit dels Vidres 

Trencats (Kristallnacht), s’incrementà exponencialment el nombre de refugiats que 

arribaren al Japó o a les zones xineses que aquest controlava, sobretot Shanghai. Aquest 

augment sense precedents fou el que provocà que el Ministeri d’Assumptes Exteriors, a 

partir de 1938, comencés a definir una política sobre com afrontar els refugiats jueus 

(Bei, 2013: 68; Kearney, 1993: 56; Pallister, 2008: 24-25). 

La política bàsica japonesa vers els jueus rebé el nom de “Esquema de les mesures 

vers els jueus” (Yudayajin taisaku yōkyō) i es va formalitzar durant la Conferència dels 

Cinc Ministres
9
  el 6 de desembre de 1938. Aquesta es basava en l’essència del Pla 

Fugu i la política vers els jueus que havia desenvolupat el govern del Manchukuo el 

gener d’aquell mateix any. Després d’un preàmbul on es declarava el compromís del 

Japó amb el principi d’igualtat racial, la política es dividia en els tres principis següents: 

                                                           
8
 En japonès, fugu significa “peix globus”. El pla rep aquest nom després que Inuzuka 

comparés la creació i explotació d’un assentament jueu en territori japonès amb un plat de peix 

globus. Tal comparació deriva del fet que el peix globus és considerat una menja exquisida però 

si no és preparada adequadament, la seva consumició quasi sempre resulta fatal. En aquest sentit, 

s’entenia que utilitzar els jueus podia aportar grans beneficis a la nació, tot i que, si no s’era 

curós amb el tracte que  se’ls donava, el país podria acabar sent controlat pels jueus.  

9
 La Conferència dels Cinc Ministres (Goshō kaigi) era l’entitat més important del govern 

japonès a l’hora d’elaborar polítiques i consistia en una reunió on hi participaven el Primer 

Ministre i els Ministres d’Exterior, de l’Exèrcit, de l’Armada i d’Hisenda (Goodman i 

Miyazawa, 1995: 111). 



15 
 

(1) Els jueus que visquessin al Japó, Manxúria o la Xina havien de ser tractats 

equitativament i de la mateixa manera que la resta d’estrangers. No s’ha de fer 

cap esforç especial per a expulsar-los. 

(2) Els jueus que entressin al Japó, Manxúria o la Xina havien de ser tractats en 

base a les polítiques d’immigració existents per a cada país. 

(3) No s’havia de realitzar cap esforç per atreure jueus al Japó, Manxúria o la Xina. 

Nogensmenys, es permetien excepcions amb homes de negocis i tècnics que 

fossin valuosos per al Japó (Bei, 2013: 74; Fukai i Sato, 2010: 250; Goodman i 

Miyazawa, 1995: 111; Pallister, 2008: 25). 

Malgrat que aquesta política fou favorable per als refugiats jueus, en cap cas s’ha 

d’interpretar com una política pro-jueva. Certament era de base i se sustentava en 

múltiples creences antisemites que reflectien les aspiracions de l’exèrcit i la 

desesperació que aquest tenia per atreure capital.  

El 1939 el nombre de refugiats jueus excedia el que les organitzacions de suport i 

el Govern podien afrontar. Especialment a Shanghai els refugiats esdevingueren una 

càrrega social molt pesada i, per aquest motiu, el Govern i les elits locals van estar 

d’acord en revisar parcialment la política de 1938. Arran d’aquest fet, es va prohibir 

l’entrada de més refugiats europeus amb l’excepció d’aquells que poguessin pagar la 

quota d’entrada fixada per les autoritats, tinguessin un contracte laboral o haguessin de 

contraure matrimoni amb algun resident de Shanghai (Bei, 2013: 85).  

Endemés, l’aliança amb Alemanya, sobretot a partir de la firma del Pacte Tripartit, 

va suposar un punt i a part en l’evolució de l’antisemitisme japonès. D’una banda, com 

a conseqüència de l’ascens al poder de les faccions progermàniques dins el govern 

japonès, es van endurir les regulacions cap als jueus. Aquest enduriment es va fer 

especialment palès després de l’atac a Pearl Harbor el 1941, ja que l’ajuda que es rebia 

per a atendre les necessitats dels refugiats es va reduir molt notablement. Al mateix 

temps, el govern adoptà algunes mesures antisemites en un intent de coordinar les seves 

polítiques amb les del seu aliat nazi. A tall il·lustratiu, al 1940 el govern acomiadà els 

experts dels seus càrrecs i ordenà a tots els cònsols que apliquessin noves regulacions a 

l’hora d’emetre visats d’entrada o trànsit pel Japó. La nova normativa obligava a 

denegar els visats a tots aquells que no tinguessin diners suficients per a cobrir el cost 



16 
 

de la seva estada al Japó ni els visats d’entrada a un tercer país (Bei, 2013: 93, 110; 

Pallister, 2008: 30).  

A més dels canvis polítics esmentats, l’àmbit sociocultural també es va veure 

afectat per la nova aliança. Gràcies a la promoció de l’ambaixada alemanya van 

aparèixer un gran volum de llibres i discursos sobre la conspiració jueva amb teories de 

la conspiració que van cristal·litzar en el terme Yudayaka o Perill jueu, àmpliament 

utilitzat pels mitjans de comunicació. La força amb què l’antisemitisme va arrelar dins 

la societat japonesa a través de la literatura, les exposicions i els discursos antisemites, 

es veu, per exemple, en el fet que el Mein Kampf d’Adolf Hitler es mantingué molt de 

temps entre els bestsellers del país (Golub, 1992: 2). 

Arribats a aquest punt és necessari comentar el cas concret de Chinue Sugihara, el 

cònsol japonès a Lituània entre 1939-1940. Bei (2013: 112) el defineix com un diplomat 

extraordinari perquè va ser un dels pocs que van salvar jueus emetent visats. El seu cas 

és rellevant perquè va ignorar les directrius i va aprovar i distribuir milers de visats, 

malgrat tenir instruccions precises sobre com i en quines circumstàncies podia fer-ho. 

Tot i que hi ha algunes evidències recents que suggereixen que Sugihara es va aprofitar 

de buits legals per a fer-ho, l’altruisme dels seus actes és innegable. Malgrat que hi ha 

dissidències entre les fonts, la xifra de refugiats que van salvar la vida gràcies a 

l’assistència del cònsol ronda els 3.500 (Golub, 1992: 3; Kearney, 1993: 64), si bé les 

anàlisis més optimistes parlen de xifres al voltant dels 6.000 (Shlensky, 2003: 13) o els 

10.000 (Pallister, 2008: 41). 

La darrera acció que va tenir una afectació directa sobre els jueus que dictà el 

govern japonès va ser la instauració d’un gueto a Shanghai durant el febrer de 1943. 

Allà s’hi van traslladar uns vint milers de refugiats considerats apàtrides. Malgrat que el 

procés de creació del gueto va ser molt semblant al nazi, el cert és que el de Shanghai 

no s’assemblava gens a cap dels seus homòlegs europeus. La mortalitat va ser molt 

baixa i el gueto va romandre obert i sense cablejat i els refugiats podien obtenir 

permisos per a sortir, temporalment, de la zona jueva (Bei, 2013: 123; Hanyok, 2004: 

102; Pallister, 2008: 30). Del cas del gueto també va ser especialment rellevant la 

negativa constant del govern japonès a implementar cap dels plans d’extermini dels 

jueus que hi vivien proposats pel govern nazi (Kohno, 1983: 18, 19). Així, malgrat que 



17 
 

el Pla Fugu no es va poder materialitzar en cap moment, el govern japonès no va 

abandonar mai l’acostament pragmàtic que havia adoptat des del principi. 

Per a comprendre l’antisemitisme japonès a part dels mites que es creien els 

membres del govern, també cal fixar-se en la visió que tenia la societat dels anys trenta i 

quaranta. El cert és que les concepcions referents als jueus eren polifacètiques i, en cap 

cas, hi havia una posició unificada. Per aquest motiu, l’antisemitisme fracassà a l’hora 

de convertir-se en una ideologia unificadora. Ni dins el mateix govern hi havia una 

percepció monolítica dels jueus. A més a més, molts japonesos s’identificaven amb el 

patiment jueu perquè el relacionaven amb el racisme occidental del Yellow Peril 

(Pallister, 2008: 35-40; Goodman i Miyazawa, 1995: 124), discurs que acusava els 

immigrants japonesos de ser una amenaça per a la seguretat nacional del país on 

emigraven, sobretot en el cas dels EUA. Endemés, aquest discurs derivà en atacs a 

través dels mitjans de comunicació, opressió institucionalitzada de la immigració i, 

finalment, canvis en la política migratòria i comercial nord-americana vers el Japó 

(Jansen, 2001: 253; Sawada, 1996: 41, 56). Així mateix, a part de ser víctimes del 

Yellow Peril, el Japó havia sofert altres tractes discriminatoris en el panorama de les 

relacions internacionals, com la negativa d’incloure la clàusula d’igualtat racial en el 

text fundacional de la Lliga de Nacions, el racisme científic occidental i el discurs 

racista nazi, el qual estipulava una jerarquia racial en la que els japonesos eren 

considerats clarament inferiors als aris. El principal punt de tensió es trobava en la 

definició del terme “no-ari”, ja que d’aquesta depenia que els japonesos fossin subjectes, 

o no, a la legislació racial nazi. Tot i les pressions japoneses, Alemanya no va canviar 

mai significativament les seves lleis racials ni tampoc va arribar a concedir el títol “ari 

honorari” als japonesos (Shidehara Furuya, 1995: 18, 20, 27). 

Després d’analitzar tota aquesta sèrie de esdeveniments, resulta lògic el fet que el 

Japó no col·laborés amb Alemanya en la persecució dels jueus, ateses les diferències 

inherents en les ideologies racials d’ambdós països: mentre el racisme nazi es basava en 

la jerarquia racial establerta per Hitler, el racisme japonès es justificava a partir de 

l’assumpció que el Japó era l’única nació legítima per a encapçalar un nou ordre 

mundial ja que la raça yamato posseïa una puresa superior a la resta de races. Així, per 

als antisemites japonesos els jueus eren la materialització d’una alteritat endimoniada 

que xocava amb la puresa essencial japonesa (Pallister, 2008: 54, 62). Per aquesta raó, 



18 
 

l’antisemitisme japonès pot ser entès com un mecanisme de racionalització d’una 

amenaça imaginada per part d’aquells dirigents i ideòlegs que tenien com a màxima 

prioritat protegir la puresa del kokutai basada en l’adoració de l’Emperador (Kohno, 

1983: 12).  

En aquest punt del nostre estudi, no sembla desenraonat afirmar que la 

simplificació de l’antisemitisme japonès a un mer reflex de la política nazi o a una 

aberració històrica estranya són reduccionismes que emmascaren les complexitats, 

particularitats i matisos que aquest tingué, com defensa Pallister (2008: 91) en el 

següent text: 

 

Using Jews, Japanese applauded the superiority of their national unity and humanity, 

emphasized their divine mission to free the world, and defined themselves through the 

un-Japanese characteristics of the enemy “Other.” For some, the age-old Jewish 

conspiracy proved useful in explaining the historical motivations of the West in relation 

to Japan, and the Jewish enemy became a convenient and defenseless scapegoat for 

wartime behaviour and anti-Japanese sentiment. Japan could never divorce itself 

completely from the West, even in the wartime atmosphere, as many of its modern 

achievements were byproducts of Western influence. Yet invoking the Jewish enemy 

offered a way to bypass that history. Japanese afforded Jews a “double otherness” as 

both Westerners and Jews, associating them with the worst aspects of the West (...) but 

also with distinctly negative Jewish traits. 

 

En resum, doncs, es podria afirmar que les actituds japoneses vers els jueus, 

malgrat ser molt diverses, tenien una estructura subtil, complexa i contradictòria que 

fusionava la sospita vers tot el que era estranger amb un esforç pragmàtic per explotar el 

“comodí jueu” en el desenvolupament de les relacions internacionals del país, sobretot 

amb els EUA (Hanyok, 2004: 101). La desconfiança vers l’estranger i la xenofòbia eren 

mecanismes de defensa per als japonesos que, des del segle divuit, sentien una profunda 

sensació de crisi espiritual vers la possibilitat d’ésser destruïts, de forma imminent, pels 

estrangers. Per aquest motiu, hom troba moltes similituds i paral·lelismes entre els 

discursos xenòfobs de l’Era Tokugawa i la retòrica antisemita del segle XX (Goodman i 

Miyazawa, 1995: 19, 28). L’actuació japonesa vers els jueus es tractà d’un acostament 

doble que Tetsuo Kohno (1983: 20) compara amb Dr. Jekyll (protegir els jueus) i Mr. 



19 
 

Hide (instrumentalitzar l’antisemitisme per a justificar els esforços bèl·lics i protegir la 

puresa del kokutai). Com a síntesi, per tant, es podria dir que tant les opinions dels 

experts com les de la resta de membres del govern així com els sentiments d’empatia 

que molts japonesos sentien vers la victimització dels jueus estaven basats en un 

enteniment molt superficial de qui eren els jueus o quina relació tenien aquests amb la 

Segona Guerra Mundial. Aquest divorci entre els jueus “reals” i els “metafòrics” és el 

causant que molts japonesos tinguessin dificultats a l’hora de determinar si els jueus 

eren amics o enemics (Pallister, 2008: 43). La manca d’enteniment és plasmada amb 

claredat pel filòsof Karl Löwith (1992: 10)
10

 a les seves memòries: 

 

Aquello que en Roma evité conscientemente, en Japón lo realicé impulsado por un 

deseo de autoconocimiento: el aclararle a los extraños que habían sido engañados por la 

propaganda alemana y el comportamiento de los alemanes. Si pocos alemanes son 

capaces de plantear adecuadamente la cuestión de qué es lo judío y qué lo alemán, 

cuánto más los extraños a los que esa cuestión en nada les atañe. Mis colegas japoneses 

no estaban capacitados para tal ejercicio por mucha información sobre el particular que 

tuvieran en los periódicos. La mayoría eran unos ingenuos y otros asociaban la palabra 

«judíos» a Inglaterra o al capital americano, capital que en China les resultaba tan 

incómodo como necesario. 

 

Vistos els principals punts de l’antisemitisme japonès i les principals polítiques que 

provocà, resta analitzar la figura concreta dels refugiats jueus que van arribar al Japó, 

aspecte que s’analitza amb detall en el següent apartat. 

  

                                                           
10

 Karl Löwith (1897-1973) fou un important filòsof alemany, alumne de Heidegger. Amb 

l'inici de la persecució de jueus a Alemanya, emigrà a Itàlia (1934-1936), al Japó (1936-1941) i 

a EUA (1941-1952). Les seves principals contribucions a la filosofia són els estudis sobre 

problemes de la individualitat vinculats a la història humana, d'una banda, i l’anàlisi 

d'antropologia filosòfica, de l'altra. Investigà supòsits plantejats per Marx, Nietzche i Hegel i 

criticà el pensament de Heidegger, així com algunes de les principals tesis de l'historicisme i 

l'existencialisme (Ferrater Mora, 1964: 94). 



20 
 

4. Els refugiats jueus al Japó 

Fins ara el present estudi ha ofert algunes claus que justifiquen la presència dels 

jueus al Japó durant les dècades de 1930 i 1940, així com les decisions polítiques del 

govern japonès en relació a la seva problemàtica. En aquest darrer apartat comentarem 

específicament la figura dels refugiats jueus, els quals no arriben ni s’instal·len 

permanentment al Japó fins després de l’arribada del Comodor Perry el 1853.  

El primer colon es va instal·lar a Yokohama el 1861. Al 1895, el seu assentament 

s’havia desenvolupat fins a esdevenir una comunitat d’unes cinquanta famílies, mentre 

que, paral·lelament, al llarg de la dècada de 1880 es creà una comunitat a Nagasaki que 

arribà a ser el doble de gran que la de Yokohama. Aquesta, però, es desintegrà durant la 

Guerra Russojaponesa i, arran de la seva desfeta, el rotlle de la Torah que posseïen fou 

entregat a la novella comunitat jueva de Kobe, la qual estava integrada per antics soldats 

jueus i ex-presoners de guerra (Kapner i Levine, 2000; Kohno, 1983: 5). 

Després de la Revolució Russa, Kobe i Yokohama, amb el suport del govern 

japonès, ajudaren significativament els refugiats que arribaren al país. El govern accedí 

a la petició de Jacob Schiff de transformar les dues ciutats en centres de suport, com a 

mostra de gratitud per l’ajuda que varen rebre durant la Guerra Russojaponesa. Després 

del gran terratrèmol de l’àrea de  Kantō  el 1923, però, Yokohama quedà molt malmesa, 

fet que provocà que els supervivents jueus de la zona es traslladessin a Kobe (Kapner i 

Levine, 2000).  

Els esdeveniments de la dècada de 1930 transformaren, de nou, la realitat dels 

jueus que vivien en zones administrades pel Japó. Després de la creació del Manchukuo 

el 1932, començà una persecució dels jueus de Harbin (ciutat que llavors acollia la 

comunitat jueva més gran dins l’Àsia Oriental) per part de civils japonesos que 

buscaven enriquir-se. Aquests van transformar la pràctica de segrestar jueus i demanar-

ne rescats molt elevats en quelcom habitual. Després de l’horror que desencadenà el 

brutal assassinat d’un jueu que es negà a pagar el rescat el 1933, els anys següents foren 

testimonis de la dissolució de la comunitat ja que en marxaren més d’un 70% dels seus 

integrants, una part molt significativa dels quals s’instal·là a Shanghai (Bei, 2013: 60, 

61). D’altra banda, amb l’inici de la persecució de jueus a Europa a partir de 1933, 

també hi començaren a arribar refugiats d’Alemanya i d’Àustria, la intenció original 



21 
 

dels quals era emprar la ciutat com a punt de pas perquè, en aquell moment, era l’únic 

lloc on podien viure sense visats (Fukai i Sato, 2010: 249). 

A finals de la dècada de 1930, les laxes polítiques d’immigració japonesa 

combinades amb la recança de la resta de nacions d’acollir refugiats jueus van permetre 

l’entrada de milers de refugiats al territori nipó. Tot i que aleshores Kobe era la seu de la 

comunitat jueva més gran del Japó, la principal destinació dels refugiats va ser Shanghai, 

que estava sota control japonès des de 1937 (Pallister, 2008: 29). L’afluència de 

refugiats fou encara major després dels fets de la Kristallnatch i, sobretot quan, a causa 

de l’evolució de la Segona Guerra Mundial, només romangué oberta una sola ruta per a 

fugir d’Europa, la qual consistia en seguir les vies del transsiberià fins a Vladivostok  i, 

des d’allà, agafar un vaixell cap al Japó. Un cop al Japó els refugiats miraven d’emigrar 

a un tercer país, una ruta que va estar oberta fins el 1941 (Samuels, 1971: 467). La 

majoria dels refugiats que va arribar al Japó, però, es va haver de quedar sota 

l’administració del país fins al final de la Guerra perquè no va poder obtenir la 

documentació necessària per a marxar (Bei, 2013: 137). 

Malgrat tot, no tots els refugiats que van arribar a Shanghai eren jueus, ja que 

alguns només ho eren parcialment de sang, segons les lleis de Nuremberg
11

, però, en 

realitat, eren cristians practicants. També hi havia un col·lectiu d’homosexuals i un altre 

format per oponents polítics del règim hitlerià, la meitat dels quals tenien entre trenta i 

cinquanta anys i una tercera part superava la cinquantena. Solien arribar sense feina i 

sovint els feien servir com a esquirols. Com que hi va haver ocasions en les que varen 

treballar de franc amb l’esperança de poder substituir els treballadors russos i xinesos de 

classe baixa, van despertar sentiments antisemites entre els residents no jueus. A més, 

l’afluència de refugiats va exacerbar profundes divisions dins del propi grup jueu de 

Shanghai (Kearney, 1993: 63), unes tensions que es van produir en casos com el que 

agrupa la pròspera comunitat de jueus bagdadins sefradistes
12

, que feia quasi cent anys 

                                                           
11

 Jewish Virtual Library (2015). “The Nuremberg Laws: Background & Overview”, 

American-Israeli Cooperative Enterprise. [en línia] Disponible a: Jewish Virtual Library 

https://www.jewishvirtuallibrary.org/jsource/Holocaust/nurlaws.html [consultat el 9 de maig de 

2015]. 

12
 S’anomenà “bagdadins” els jueus d’Orient Mitjà, els quals procedien d’Iraq, Síria i 

Yemen. També incloïa els jueus d’origen turc i persa (Jewish Virtual Library).  

https://www.jewishvirtuallibrary.org/jsource/Holocaust/nurlaws.html


22 
 

que s’havia instal·lat a la ciutat, i la nova comunitat ashkenazi
13

. Tot i això, les 

comunitats es van desenvolupar prou com per a fundar diaris, escoles primàries, 

clíniques mèdiques i, fins i tot, un centre d’ensenyament superior de negocis. 

Puntualment es varen celebrar concerts, exposicions d’art, programes de ràdio, teatre i 

proves esportives. Nogensmenys, la vida a Shanghai no era tan idíl·lica com a primera 

vista pot semblar, ja que l’habitatge era insuficient i de mala qualitat, hi havia escassetat 

d’aliments, manca d’aigua corrent, epidèmies, tifons, un desconeixement profund de la 

llengua i la cultura xineses i la pressió constant de viure en territori enemic (Bei, 2013: 

128; Pallister, 2008: 30; Reichman, 2011: 29). 

Entre 1933 i 1938 la majoria de gent que emigrà cap a Shanghai o el Japó foren 

professionals amb béns. A partir del 1939, però, a causa de la major afluència de 

refugiats i la precarietat amb la que varen arribar, es calcula que només un 10% podia 

guanyar-se la vida de manera independent. Malgrat tot, entre els refugiats sempre hi va 

haver una quota força elevada de professionals i tècnics, com ara metges o advocats, de 

classe mitja-alta (Bei, 2013: 27, 68, 77). Aquest mateix perfil de refugiat és el que Karl 

Löwith esmenta quan parla de la seva estada al Japó (1992: 143, 144). 

En un període de dos anys (1938-1940) uns 18.000 refugiats van arribar a Shanghai. 

Malgrat que tan sols va ser una petita part d’aquests (5-10%) els que es van veure 

forçats a viure als camps de refugiats (heime), un percentatge molt major depenia dels 

serveis que s’hi oferien. Els heime estaven ubicats a Hongkew, la zona més pobra de 

Shanghai i fins el 1939 van poder oferir dos àpats diaris per persona, tot i que a partir de 

1940, però, la quantitat es reduí a un. També s’hi oferien serveis mèdics però, malgrat 

que hi havia excedent de doctors entre els refugiats, la manca de recursos va malmetre 

molt els serveis dels hospitals. Així mateix, les petites cases unifamiliars de Hongkew 

acollien diverses famílies alhora, atès que l’espai habitable de Hongkew era quelcom 

molt difícil d’aconseguir perquè, a part de refugiats europeus, hi havia més d’un milió 

de refugiats xinesos. Per aquest motiu, la superpoblació i la pobresa extrema provocada 

                                                           
13

 Els jueus ashkenazis foren aquells que tenen costums religiosos i culturals originaris dels 

jueus alemanys. Es diferenciaren dels sefradites perquè aquests, malgrat també tenir orígens 

europeus, seguien la tradició espanyola. Les comunitats ashkenazis per excel·lència són les dels 

EUA, les d’Anglaterra i les dels països membres de la Commonwealth (Werblowsky i Wigoder, 

1997: 72). 



23 
 

per la guerra van fer que els carrers sovint quedessin plens de cadàvers (Reichman, 

2011: 22-27). 

Després de l’esclat de la Guerra del Pacífic les condicions de vida per als refugiats 

es van endurir notablement, ja que augmentaren, encara més, la pobresa i la precarietat i, 

alhora, s’escampà el terror per la possibilitat que el Japó implementés mesures 

d’extermini nazis. La situació arriba al seu punt àlgid amb la proclama, el febrer de 

1943, de la instauració d’un gueto jueu a Hongkew, on es va ordenar que hi anessin tots 

els refugiats apàtrides. El govern japonès entenia que un refugiat apàtrida era qualsevol 

individu que hagués arribat a Shanghai a partir de 1937 des d’Alemanya, Àustria, 

Txecoslovàquia, Hongria, Polònia, Lituana, Letònia o Estònia i en el moment de la 

proclama es trobés sense nacionalitat. Arran d’això, entre 18.000 i 20.000 jueus van ser 

forçats, fins al final de la Segona Guerra Mundial, a viure en una zona de Shanghai que 

ja acollia 10.000 refugiats xinesos (Pallister, 2008: 57; Reichman, 2011: 34-35).  

Tot i l’empitjorament de les condicions de vida derivades del fet de viure en un 

gueto, els refugiats jueus van sobreviure en millors condicions que els seus homòlegs a 

Europa. En aquest cas com a mínim varen tenir l’opció d’obtenir permisos per a marxar 

temporalment del gueto, no van ser forçats a treballar i no van haver d’afrontar 

l’amenaça del genocidi (Bei, 2013: 123). A més dels que hi havia a Shanghai, els jueus 

que van poder romandre al Japó i, molt particularment, els de Kobe, van estar sempre 

ben alimentats i cuidats. Això, en bona mesura, va ser a causa de les donacions d’una 

secta japonesa cristiana, l’Església de la Santedat, que creia que els jueus i els japonesos 

provenien dels mateixos ancestres, les Deu Tribus Perdudes (Kearney, 1993: 65). 

La mortalitat de jueus en territori japonès va ser molt baixa. A Shanghai, en el 

període 1939-1945, la xifra va ser de 13 morts per cada miler d’individus. El dia que 

van morir més jueus va ser el 17 de juliol de 1945 a causa del llançament erroni d’una 

bomba nord-americana. En total, doncs, al llarg de tot el conflicte bèl·lic a Shanghai van 

morir 1.700 jueus a causa de la pobresa extrema i 31 més a causa de la bomba. 

L’accident també provocà 250 ferits (Pallister, 2008: 31; Reichman, 2011: 37). En total 

es calcula que van ser uns vint-i-quatre milers de jueus els que van poder escapar de 

l’Holocaust emigrant a través del Japó o vivint sota l’administració japonesa (Pallister, 

2008: 31). 

  



24 
 

5. Conclusions 

Al llarg del present estudi s’han ofert diverses claus per a comprendre per què el 

Japó va decidir salvar la vida a milers de refugiats jueus a finals dels anys trenta i durant 

la Segona Guerra Mundial tot i estar formalment aliat amb l’Alemanya Nazi.  

D’una banda, hem vist que el Japó imperialista feia anys que es veia implicat en un 

procés de redefinició de la seva identitat nacional. Un dels principals motius de la 

recerca d’una nova identitat era el desig del país de demostrar que estava al mateix 

nivell que la resta d’Estats-nació moderns. La insistència per eliminar els Tractats 

Desiguals i la participació en les Guerres Sinojaponesa i Russojaponesa exemplifiquen 

la voluntat que tenia la nació d’ésser reconeguda. Així mateix, l’ascens de 

l’ultranacionalisme es justificà per una sèrie d’esdeveniments, a nivell domèstic i 

internacional, que van propiciar l’aparició de grups de base nacionalista i la propagació 

d’un tradicionalisme creixent. L’ultranacionalisme japonès estava directament 

relacionat amb la carrera imperialista del país, la qual, al seu torn, era fruit de la barreja 

d’aspiracions militars vinculades a una noció de geopolítica competitiva, de nocions 

autòctones de supremacia i de diversos interessos econòmics. El procés de radicalització 

culminà amb l’aparició i implementació del kokutai emmarcat, alhora, en la retòrica 

panasiàtica. Aquest va acabar justificant el projecte d’un nou ordre regional (i.e. 

l’Esfera de Coprosperitat de la Gran Àsia Oriental) encapçalat pel Japó. 

També hem observat que els acostaments entre Alemanya i el Japó, començats el 

1936 i culminats amb la firma del Pacte Tripartit el 1940, van resultar en una aliança 

oportunista i plena de desconfiança, ja que responia a motius de Realpolitik i no hi va 

haver mai una implicació sincera de cap de les dues parts. El secretisme i el diferent 

ordre de prioritats de cada país va impedir que les polítiques d’ambdues nacions 

s’arribessin a coordinar de manera satisfactòria. A més de la frustració que va generar la 

manca de resultats d’aquesta aliança, el Japó se sentia frustrat per ser considerat un país 

racialment inferior, tal com ho van demostrar la negativa d’incloure la clàusula 

d’igualtat racial al text de la Lliga de Nacions, el Yellow Peril o el racisme nazi. 

D’altra banda, un dels principals punts de l’estudi ha consistit en l’anàlisi de 

l’antisemitisme japonès, basat en estereotips importats d’Occident durant el segle XX a 

través, sobretot, d’obres com Els Protocols dels Savis de Sió. Un dels principals usos de 

l’antisemitisme va ser definir el Japó davant un Altre imaginat i antitètic. Cal dir que les 



25 
 

obres que van fonamentar el discurs antisemita japonès arribaren al Japó després de la 

intervenció a Sibèria durant la Revolució Russa. Aquesta campanya militar, a més, va 

resultar en l’aparició dels “experts en jueus” dins l’exèrcit japonès, dels quals destaquen 

el Capità Koreshige Inuzuka i el Coronel Norihiro Yasue, els principals artífexs del pla 

bàsic d’actuació japonès vers els jueus. Aquest consistia en fingir amistat amb els jueus 

per a poder utilitzar-los al seu favor en l’àmbit de les relacions internacionals. En aquest 

punt s’integra el Pla Fugu, projecte creat amb l’objectiu explícit d’atreure capital jueu 

estranger i invertir-lo en el desenvolupament del Manchukuo. Malgrat que aquest no es 

va arribar a acomplir, la seva essència va servir de fonament a la política oficial 

japonesa vers els jueus que s’aprovà el desembre de 1938 i era favorable als jueus. 

Nogensmenys, hom no pot interpretar-la com una demostració de sionisme per part del 

govern japonès, ja que tant les idees dels experts i les decisions del Govern estaven 

basades en un ampli ventall de nocions antisemities com l’actuació del Govern responia 

a un pragmatisme interessat i mostrava la desesperació de l’exèrcit per a atreure capital. 

A partir de la firma del Pacte Tripartit i, sobretot, després de l’inici de la guerra al 

Pacífic, les regulacions vers els jueus es van endurir. El punt àlgid d’aquest enduriment 

arriba al febrer de 1943 amb la instauració d’un gueto jueu a Hongkew, la zona més 

pobra de Shanghai. Malgrat tot, els prop de vint milers de refugiats jueus que van ser 

forçats a viure-hi van poder sobreviure en més bones condicions que aquells que van 

romandre a Europa. Endemés, el govern japonès no va abandonar mai el seu 

enfocament pragmàtic i, conseqüentment, els jueus sota l’administració japonesa no van 

haver d’encarar-se a l’amenaça de l’extermini i al final de la Guerra les polítiques 

japoneses van salvar la vida a uns 24.000 jueus. 

Arribats a aquest punt, l’actuació japonesa no sembla tan contradictòria com en un 

principi podíem imaginar. D’una banda, l’antisemitisme japonès respon a la necessitat 

de trobar un arxienemic amb qui poder-se comparar per a fer més fàcil l’exaltació de les 

pròpies virtuts i justificar unes actuacions imperialistes concretes. Els jueus van resultar 

el perfil idoni perquè se’ls van poder atribuir els pitjors atributs d’Occident i, alhora, del 

judaisme. Així mateix, la mitificació dels jueus, àmpliament introduïda dins les elits del 

país pels experts, va empènyer el govern japonès a mirar de protegir-los. Aquesta 

decisió no responia a cap causa humanitària sinó que era la millor manera que es va 

veure de protegir el tan fonamental kokutai. Cal tenir present, a més, que al Japó no es 



26 
 

va arribar a consolidar una concepció única i homogènia dels jueus i això també va 

repercutir en les polítiques que es van definir.  

Els casos de Sugihara i del gueto de Shanghai, que es pot considerar una mena de 

santuari en comparació als camps d’extermini europeus, poden contribuir a construir 

una imatge del Japó com a país pro-jueu. Certament, des de la immediata postguerra, hi 

ha hagut molta gent que ha utilitzat aquests casos i la catàstrofe de les bombes 

atòmiques per a compartir el victimisme amb els jueus i exculpar, així, el país de les 

responsabilitats que té per totes les atrocitats que va cometre. El que jo voldria suggerir, 

però, és que els casos de Sugihara i Shanghai, sobretot el de Sugihara, s’han d’entendre 

com fenòmens excepcionals dins d’un país que va actuar buscant el benefici propi i 

volent fer gala de la seva plena capacitat de raonament i presa de decisions com a Estat-

nació modern. No cedir davant les pressions d’un aliat que es considerava racialment 

superior i mirar d’utilitzar aquells que podia manipular el govern de les potències 

occidentals, semblen mostres de la necessitat que tenia el Japó de defensar el seu orgull 

com a nació autònoma. Nogensmenys, però, i independentment que les motivacions 

fossin antisemites, el que no es pot negar és que l’actuació japonesa va crear un refugi 

per a milers de víctimes d’una de les màximes expressions del mal radical. 

  



27 
 

Bibliografia 

Bei, Gao (2013) Shanghai sanctuary: Chinese and Japanese policy toward European 

Jewish refugees during World War II. New York: Oxford University Press. 

Bronner, Stephen Eric (2000) A Rumor About the Jews: Reflections on Antisemitism and 

the Protocols of the Learned Elders of Zion. New York: St. Martin’s Press. 

Doak, Kevin M. (2007) “The concept of ethnic nationality and its role in Pan-Asianism 

in imperial Japan”. A Sven Saaler i Victor Koschmann (eds.) Pan-Asianism in 

Modern Japanese History: Colonialism, regionalism and borders. New York: 

Routledge, pp.168-181. 

Dower, John W. (1986) Without Mercy: Race and Power in the Pacific War. New York: 

Pantheon. 

Encyclopædia Britannica, 2015 “Order of the Rising Sun”. [en línia] Disponible a: 

ENCYCLOPӔDIA BRITANNICA 

http://www.britannica.com/EBchecked/topic/504465/Order-of-the-Rising-Sun 

[consultat el 8 de maig de 2015] 

Ferrater Mora, José (1964) Diccionario de Filosofía. Buenos Aires: Editorial 

Sudamericana. 

Fukai, Tomoaki i Takashi Sato (2010) “An Aspect of The Jewish Question in Modern 

Japan: Correspondence between Leo Baeck and Tetsutarō Ariga”, Zeitschrift für 

Neuere Theologiegeschichte (Journal for the History of Modern Theology), 17 (2): 

247-270. 

Golub, Jennifer (1992) Japanese Attitudes Toward Jews. New York: American Jewish 

Committee. [en línia] Disponible a: American Jewish Committee Archives  

http://www.ajcarchives.org/AJC_DATA/Files/889.pdf [consultat el 5 de maig de 

2015]   

Goodman, David G. (2005) “The Protocols of the Elders of Zion, Aum, and 

Antisemitism in Japan”. Posen Papers in Contemporary Antisemitism, nº 2. 

Jerusalem:Vidal Sasson International Center for the Study of Antisemitism. 

Goodman, David G. i Masanori Miyazawa (1995) Jews in the Japanese Mind: The 

History and Uses of a Cultural Stereotype. New York: The Free Press. 

Gordon, Adrew (2014) “Social Protest in Imperial Japan: The Hibiya Riot of 1905. 帝

国日本における社会的抗議行動 1905 年の日比谷焼打事件”, The Asia-Pacific 

http://www.britannica.com/EBchecked/topic/504465/Order-of-the-Rising-Sun
http://www.ajcarchives.org/AJC_DATA/Files/889.pdf


28 
 

Journal, 12 (3). [en línia] Disponible a: The Asia-Pacific Journal: Japan Focus 

http://japanfocus.org/-Andrew-Gordon/4150 [consultat el 18 d’abril de 2015] 

Gordon, Andrew (2003) A Modern History of Japan: From Tokugawa Times to the 

Present. New York: Oxford University Press. 

Hanyok, Robert J. (2004) “Japan and the Jews in the Far East”. A Robert J. Hanyok 

Eavesdropping on Hell: Historical Guide to Western Communications Intelligence 

and the Holocaust, 1939-1945 Series VI, Volume 9. Center for Cryptologic History: 

National Security Agency, pp. 99-104. [en línia] Disponible a: Jewish Virtual 

Library https://www.jewishvirtuallibrary.org/jsource/Holocaust/nsarep.pdf 

[consultat el 15 d’abril de 2014] 

Jansen, Marius (2001) “The Rise of Revolutionary Nationalism”. A Wm. Theodore de 

Bary, Donald Keene, et al. (eds.) Sources of Japanese Tradition. 1600 to 2000. 

Part two: 1868 to 2000. New York: Columbia University Press, pp. 252-298. 

Jewish Virtual Library (2015) “The Nuremberg Laws: Background & Overview”, 

American-Israeli Cooperative Enterprise. [en línia] Disponible a Jewish Virtual 

Library https://www.jewishvirtuallibrary.org/jsource/Holocaust/nurlaws.html 

[consultat el 9 de maig de 2015] 

Jewish Virtual Library (2015) “Baghdadi Jews”, American-Israeli Cooperative 

Enterprise. [en línia] Disponible a: Jewish Virtual Library 

http://www.jewishvirtuallibrary.org/jsource/vjw/India.html#5 [consultat el 9 de 

maig de 2015]  

Jones, Francis Clifford (1970) “The System of Extraterritoriality in Japan”. A Francis 

Clifford Jones Extraterritoriality in Japan. New York: AMS Press, pp. 27-46. 

Kapner, Daniel Ari, i Stephen Levine (2000) “The Jews of Japan”. Jerusalem Letter, 

425 (24) Adar I 5760. [en línia] Disponible a Jerusalem Center for Public Affairs 

http://www.jcpa.org/jl/jl425.htm [consultat el 6 de maig de 2015] 

Kearney, Gerald David (1993) “Jews Under Japanese Domination, 1939-1945”, Shofar: 

An Interdisciplinary Journal of Jewish Studies, 11 (3): 54-69. 

Kohno, Tetsuo (1983) “Debates on the Jewish Question in Japan”, 法政大学教養部  

(Hōsei Daigaku Kyōyō Bu), 1983-01: 1-33. [en línia] Disponible a: Japanese 

Institutional Repositories Online 

http://japanfocus.org/-Andrew-Gordon/4150
https://www.jewishvirtuallibrary.org/jsource/Holocaust/nsarep.pdf
https://www.jewishvirtuallibrary.org/jsource/Holocaust/nurlaws.html
http://www.jewishvirtuallibrary.org/jsource/vjw/India.html#5
http://www.jcpa.org/jl/jl425.htm


29 
 

http://repo.lib.hosei.ac.jp/bitstream/10114/4357/1/kyoyo46_kouno.pdf [consultat el 

5 de maig de 2015] 

Kowner, Rotem (1997) “On Ignorance, Respect and Suspicion: Current Japanese 

Attitudes Toward Jews”. ACTA Ocasional Papers, nº 11. The Vidal Sassoon 

International Center for the Study of Antisemitism, Hebrew University of 

Jerusalem. 

Lilian Goldman Law Library (2008). “Three Power-Pact Between Germany, Italy, and 

Japan, Signed at Berlin, September 27, 1940”, Yale Law School. [en línia] 

Disponible a: The Avalon Project Documents in Law, History and Diplomacy 

http://avalon.law.yale.edu/wwii/triparti.asp [consultat el 9 d’abril de 2015] 

Löwith, Karl (1992) Mi vida en Alemania antes y después de 1933. Un testimonio. 

Madrid: La balsa de la Medusa. 

Maruyama, Masao (1969) “Theory and Psychology of Ultra-Nationalism”. A Masao 

Maruyama Thought and Behaviour in Modern Japanese Politics. London: Oxford 

University Press, pp. 1-24. 

Meiji Jingu. “The Imperial Rescript on Education”, Meiji Jingu. [en línia] Disponible a: 

About Meiji Jingu http://www.meijijingu.or.jp/english/about/6.html  [consultat el 

18 d’abril de 2015] 

Meskill, Johana Menzel (1966) “The Pursuit of a Great Coalition”. A Johanna Menzel 

Meskill Hitler & Japan: the hollow alliance. New York: Atherton Press, pp.1-48. 

Pallister, Cassey J. (1981) “Japan' s Jewish 'Other': Antisemitism in Prewar and 

Wartime Japan”, University of Oregon theses, Interdisciplinary Studies Program: 

Asian Studies, M.A. [en línia] Disponible a: UOLibraries 

http://hdl.handle.net/1794/7780 [consultat el 18 de desembre de 2014] 

Peters, Anne (2007). “Treaties, Unequal”, Oxford Public International Law. [en línia] 

Disponible a Max Planck Encyclopedia of Public International Law [MPEPIL] 

http://opil.ouplaw.com/view/10.1093/law:epil/9780199231690/law-

9780199231690-e1495#  [consultat el 17 d’abril de 2015] 

Reichman, Alice I. (2011) “Community in Exile: German Jewish Identity Development 

in Wartime Shanghai, 1938-1945”, Claremont McKenna College. [en línia] 

Disponible a: CMC Senior Theses 

http://repo.lib.hosei.ac.jp/bitstream/10114/4357/1/kyoyo46_kouno.pdf
http://avalon.law.yale.edu/wwii/triparti.asp
http://www.meijijingu.or.jp/english/about/6.html
http://hdl.handle.net/1794/7780
http://opil.ouplaw.com/view/10.1093/law:epil/9780199231690/law-9780199231690-e1495
http://opil.ouplaw.com/view/10.1093/law:epil/9780199231690/law-9780199231690-e1495


30 
 

http://scholarship.claremont.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1136&context=cmc_t

heses [consultat el 7 de maig de 2015] 

Saaler, Sven (2002) “Pan-Asianism in Meiji and Taishō Japan – A Preliminary 

Framework”. Working Paper 02/04. Philipp Franz Von Siebold Stiftung Deutsches 

Institut für Japanstudien. 

Samuels, Stanley T. (1971) “Japan”, American Jewish Year Book, 72: 460-473. [en línia] 

Disponible a: Global Jewish Advocacy 

http://www.ajcarchives.org/AJC_DATA/Files/1971_13_Japan.pdf  [consultat el 5 

de maig de 2015] 

Sawada, Mitziko (1996) “Culprits and Gentlemen. The Legitimation of Class 

Differences in Meiji Emigration Policy, 1891-1908”. A Mitziko Sawada Tokyo Life, 

New York Dreams. Urban Japanese Visions of America, 1890-1924. Los Angeles, 

Oxford: University of California Press, pp. 41-56. [en línia] Disponible a UC Press 

E-Books Collection, 1982-2004 

http://publishing.cdlib.org/ucpressebooks/view?docId=ft7x0nb515&chunk.id=d0e1

313&toc.depth=1&toc.id=&brand=ucpress [consultat el 8 de maig de 2015] 

Shidehara Furuya, Harumi (1995) “Nazi Racism Toward the Japanese. Ideology vs. 

Realpolitik”, NOAG, 157-158: 18-75. [en línia] Disponible a Universität Hamburg 

- Mitteilungen der gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ostasiens e.V. 

https://www.uni-hamburg.de/oag/noag/noag1995_2.pdf [consultat el 9 d’abril de 

2014] 

Shlensky, Jane (2003) “Considering Other Choices: Chinue Sugihara’s Rescue of Polish 

Jews”, Japan Studies Association Conference “Reconsidering 

Hiroshima/Nagasaki”. [en línia] Disponible a Anthropology and Sociology Page of 

Diane C. Freedman http://faculty.ccp.edu/faculty/DFreedman/HCS/Shlensky.pdf 

[consultat el 8 de maig de 2015] 

Tipton, Elise K. (2002) Modern Japan: A Social and Political History. New York: 

Routledge. 

Werblowsky, R.J. Zwi, i Geoffrey Wigoder (eds). (1997) The Oxford Dictionary of the 

Jewish Religion. New York, Oxford: Oxford University Press. 

http://scholarship.claremont.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1136&context=cmc_theses
http://scholarship.claremont.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1136&context=cmc_theses
http://www.ajcarchives.org/AJC_DATA/Files/1971_13_Japan.pdf
http://publishing.cdlib.org/ucpressebooks/view?docId=ft7x0nb515&chunk.id=d0e1313&toc.depth=1&toc.id=&brand=ucpress
http://publishing.cdlib.org/ucpressebooks/view?docId=ft7x0nb515&chunk.id=d0e1313&toc.depth=1&toc.id=&brand=ucpress
https://www.uni-hamburg.de/oag/noag/noag1995_2.pdf
http://faculty.ccp.edu/faculty/DFreedman/HCS/Shlensky.pdf

