U " B % Diposit digital

de documents
Universitat Autonoma de la UAB
de Barcelona

This is the published version of the bachelor thesis:

Cruz Sénchez, Marina de la; Golden, Sedn, 1948-, dir. Pensamiento tradicional
chino en el wushu. 2015. (823 Grau d’Estudis de 1’Asia Oriental)

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/147090
under the terms of the license


https://ddd.uab.cat/record/147090

FACULTAT DE TRADUCCIO I D’INTERPRETACIO

GRAU D’ESTUDIS D’ ASIA ORIENTAL

TREBALL FI DE GRAU

PENSAMIENTO TRADICIONAL CHINO EN EL
WUSHU

MARINA DE LA CRUZ SANCHEZ

TuTOR

SEAN VALENTINE GOLDEN

BARCELONA, JUNY DE 2015

UNB

Universitat Autonoma de Barcelona



1. Indice

L TNAICE oottt 2
2. INEOAUCCION ...ttt ettt ettt sbt e e e sbeesaeean 2
3. QUE €S €l WS .ot eee e 2
4. HiStOTIA @I WHSALL «...eeiieiiiiiee ettt e 4
5. Artes marciales eXternas € INLETNAS .......ceevueerueerieeriierieeniteete et eeie et e et e sateebeeseeeeeeas 9
6. CONCEPLOS E1 WUSALL «..eoeveeeiieeiee ettt ettt e e ate e etee e saeeesaeeesseeennseeenns 12
7. FLOSOTTA Y WUSAU ..ottt ettt e e ate e st e e sveeesaeeessseeesnseeenns 13
7 B D 210} £ 1 4 Lo PRSP 13
7.2 CONFUCTANISIIIO ...ttt ettt ettt e et e b e e e e 17
B 5114 ] 1 4 Lo TR 20
7.4 Qigong: presente en Daoismo, Confucianismo, Budismo...........ccccceevvvveenneennne. 21
CONCIUSIONES ...ttt ettt et et et e et e bt e et e e sbbeeabeesbeesabeenbaeeabeenaee 23
T ST 10] § (0o 2 i - OSSP 24

2. Introduccion

Este trabajo pretende ser una aproximacion a la base de pensamiento que se encuentra
en las artes marciales tradicionales chinas.

El objetivo es conocer los principales conceptos de pensamiento que se dan en estas
artes y compararlos con las filosofias de pensamiento tradicionales en China.

Como veremos, la filosofia inherente a estas artes marciales puede ser de naturaleza
muy diferente y épocas distintas, dado el constante proceso de evolucion y cambio en el

que se sumergen disciplinas como el arte marcial.

3. Qué es el wushu

El término wushu (iK) es un término genérico que abarca el conjunto de las artes
marciales chinas, tanto externas como internas. A menudo se utiliza la palabra Kung fu
(3%) en su lugar. La palabra Kung fu se aplica también para otras disciplinas, no s6lo

la de arte marcial, como puede ser la pintura o la literatura. Toda expresion artistica que

precise de un conocimiento o habilidad es denominada Kung fu en el idioma chino. Para



que éste ultimo término, confundido a menudo, se diferencie de su amplio significado
hacia el valor marcial que mucha gente le proporciona, es necesario acompaiiarlo del
nombre de la escuela a la que hace referencia, como por ejemplo podemos hablar de
Shaolin Kung fu. Por ello, la palabra wushu es més conveniente de usar si nos referimos
Unicamente a un arte combativa.

El wushu, ain siendo un gran conjunto de artes diferenciadas por estilos,
comparte ciertos rasgos fundamentales. El primero de ellos es la mezcla de firmeza y
suavidad en los movimientos que lo forman. El segundo es la coordinacién de ejercicios
externos e internos, y el tercero es el control de la energia a través de la respiracion.
Etimol6gicamente, la palabra wushu en chino contiene varios significados que no
podemos apreciar en una traduccion rdpida al castellano, que seria la de “habilidad
marcial”. La palabra consta de dos caracteres, y a su vez cada caracter consta de sus
partes diferenciadas con un significado también propio.

Nos centramos primero en el caracter wu (). En wu tenemos dos partes
diferenciadas: zhi (1) y ge (). El caracter zhi significa “parar” o “prohibir”.
Antiguamente representaba un pie hundida, o la huella del pie en la tierra. El talén esta
encima del suelo, de modo que se percibe el significado de algo que estd tendido,
detenido. El caracter de ge representa un arma tradicional china que puede emparentarse
con la alabarda, en chino dadao (J/KJJ). Fue una especie de lanza-hacha, que hacia las
veces de maza y se situaba en el extremo superior de un asta. Traducimos este ge como
“alabarda de gancho”, y el caracter remite también a la forma de esta antigua arma.
Ahora debemos fijarnos en el caracter shu (R). En shu encontramos dos partes: shu Ky
xing 17 . Shu significa “habilidad”, “técnica”, “método”, “arte”, y xing se usa en chino
de manera independiente para referirse al caminar, ir, actuar. En el pasado se
representaba por una encrucijada, porque €sta daba lugar a una accién y un movimiento
de la persona.

Si recogemos todas las ideas que hemos extraido de ambos caracteres: wu y shu,
podemos encontrarnos con algo fundamental en el pensamiento chino, expresado aqui
por la oposicion de las ideas “detener” y “actuar”. Términos opuestos que sugieren una
armonia, puesto que se complementan en tanto que no hay nada quieto sino en
equilibrio, y no hay ninguna accién que no deba en algiin momento detenerse. Pero aqui
no acaban las relaciones de significado si tenemos en cuenta la “alabarda” dentro de wu

y el “método” dentro de shu. Por tanto, una traduccién etimoldgica suficiente completa



del término wushu evidenciaria la riqueza de significado que incluye. Se puede definir
lo que es el wushu con fijarnos en los caracteres que forman el término. El wushu es “el
arte de actuar para parar la alabarda”, un significado un tanto filoséfico pero que
presenta el verdadero espiritu de las artes marciales chinas, ya que cada movimiento
debe exhibir una aplicacion de combate de suprema sensibilidad y ascetismo. Para
describir lo que es realmente el wushu, es mejor entender mejor la filosofia de su

ensefianza.

4. Historia del wushu

La evolucion histérica del wushu ha estado ligada a la evolucién histérica del pais del
que procedi6. Asi que en el wushu encontraremos particularidades de la cultura
tradicional china porque siempre se ha servido de ella.

Su primer rastro histérico lo encontramos en los libros. A través de los Anales de
Primavera y Otorio, uno de los cinco cldsicos confucianos, podemos saber que durante
el periodo de Primaveras y Otofios (722-479 AC) tuvieron lugar numerosos torneos de
combate en los que diversos estrategas, militares y luchadores se encontraban para
demostrar sus capacidades. Las técnicas que funcionaban bien en la préctica se
preservaban para posterior estudio. (Wu, 1995)

En el Libro de los Ritos, otro de los cinco clasicos confucianos, se hace
referencia por primera vez a un estilo de combate llamado jueli (% /3). (Tong, 2005)
Este estilo de combate se basaba en diversas llaves de lucha, golpes o puntos de presion.
Se practicaba como un ejercicio mds entre los militares que también estudiaban otras
disciplinas, como estrategia militar o el tiro con arco. A través de las Memorias
Historicas (Shi ji), escritas por Sima Qian entre el afio 109 y 91 AC, sabemos ademds
que la préctica y ensefianza de habilidades militares como la estrategia y el uso del arco
era algo de vital importancia en la época, y saber usar el cuerpo para defenderse
desarmado era mds importante ain. (Tong, 2005)

Una obra que también supuso gran inspiracion para los maestros del wushu fue
sin duda El Arte de la Guerra de Sunzi. Encontramos en concreto un capitulo llamado
“Sobre lo lleno y lo vacio” que narra con gran detalle la importancia para el guerrero de
estar preparado en todo momento y anticiparse al enemigo. Usa un vocabulario ambiguo,
como podemos encontrar en textos filoséficos como el Daodejing. Alli encontramos el

siguiente mensaje:



Las formaciones son como el agua: la naturaleza del agua es evitar lo alto e ir hacia
abajo; la naturaleza de los ejércitos es evitar lo lleno y atacar lo vacio; el flujo del agua
estd determinado por la tierra; la victoria viene determinada por el adversario. Asi pues,
un ejército no tiene formacién constante, lo mismo que el agua no tiene forma
constante: se llama genio a la capacidad de obtener la victoria cambiando y adaptdndose

segin el enemigo.

Esta cita es claramente naturalista y recuerda a la Escuela del Yin y el Yang que mas
tarde mencionaremos. La energia del agua y el uso que hacemos de ella es decisiva
dentro del combate, y asi también lo verian los practicantes de wushu.

Con la llegada de la dinastia Qin (221-206 AC) se afiade eficacia a la técnica

marcial y se encadenan los movimientos de los combates, dando lugar a las primeras
taolu (£1), formas codificadas. Esto facilité en gran medida la memorizacién y
ensefianza de los movimientos del wushu.
En esta época los sefiores feudales buscarian los servicios de estrategas y expertos en
wushu. Empez6 a considerarse un arte de guerra y adquirié un caracter noble. El mismo
estado sefiorial ayudaba en la enseflanza del wushu, que le servia a modo de tictica
militar en el campo de batalla, a modo de entretenimiento dentro del feudo, y como
simples guardaespaldas.

Durante los Han (206 AC - 220 DC) se crea una distincién entre lo que era el
shoubo (F#4), un estilo sin armas y basado en el uso de las manos y el jueli (F877),
lucha deportiva. En esta época nace en Shandong el boxeo de imitacién, como por
ejemplo, el tanglangquan (TE452%5), o “Boxeo de la mantis religiosa”. Esta se dice que
es la forma mas tradicional del wushu. Paralelamente, un médico llamado Hua Tuo idea
una serie de ejercicios basados en cinco animales que forman parte de la practica del
Qigong, el Wugin Xi (A &3X%). El término wushu se oiria por primera vez durante la
dinastia Han para comprender a todas las artes marciales chinas.

El monasterio budista de Shaolin se creard en el periodo de las dinastias
Meridionales y Septentrionales (420 - 581), en la provincia de Henan. Los discipulos

chinos del monje, el indio Batuo (E&PE), eran grandes expertos en la técnica de las artes

marciales. El monje que sucedi6 a Batuo fue Damo (3A ), y tuvo también un discipulo



versado en wushu. En época feudal era comtn que en los monasterios se tuvieran armas
y habilidades de lucha para la proteccién de los monjes. (Itier, 2006)

Durante la dinastia Sui (581-618) los monjes Shaolin empezaron a idear nuevos
ejercicios, y se dice que el método de las 18 manos de Luohan (%X 1 /\F) nacié de la
observacion y la imitacién de la expresion de las estatuas Arhat de los templos, de
hecho el término Luohan es el sanscrito para Arhat, aquellos que han alcanzado la
iluminacion.

En la dinastia Tang (618-908) se establecen los primeros exdmenes de wushu
con entrega de medalla y diploma a los vencedores. La disciplina militar era ya de vital
importancia para el emperador.

En la dinastia Song (960-1279), el emperador prende conciencia de la capacidad
de los practicantes de wushu y permite a su pueblo defenderse de las incesantes
incursiones de los invasores del norte mediante la difusion del wushu. Asi se desarrollan
en muchas provincias diversas agrupaciones de practicantes y se fundan escuelas para
difundir los conocimientos de los maestros, conocidos por el gran dominio que poseian
en el arte militar. En este periodo nace y desarrolla su teoria el filosofo neo-confuciano
Zhou Dunyi, quien popularizé el taijitu (KHRE)' y escribi6 el Taijitu shuo (N E 1),
donde fusionaba su ética confuciana con aspectos daoistas. Esto es importante porque
explicaba la interaccidn entre yin y yang junto con otros cinco elementos (que veremos
mads tarde), y él concebia los cinco elementos como los cinco principios morales
confucianos. El surgimiento de estas ideas, que mezclaban confucianismo, con el
naturalismo daoista y a menudo cosmologia inherente en el budismo, puede explicar la
confluencia de estas filosofias en el plano de las artes marciales.

La experiencia y sabiduria de los maestros de la época y la riqueza de
pensamiento que acompafiaba la vida diaria de los monjes y practicantes de wushu,
provocé un auge en el desarrollo de las artes marciales. La teorfa del wude (H1E), que
se explicard con mds detenimiento mds adelante, era seguida por muchos practicantes y
tampoco olvidaban el profundo respeto que habian de procesar hacia el arte del wushu,
siempre saludando antes y después de la ejecucion de algin ejercicio.

La eficacia convirtié el combate wushu en un arte social del que muchas maés

personas querian formar parte, lo que acabd traduciéndose en una agrupacién de

"El taijitu es un simbolo daofsta para representar el concepto del yin y el yang. Es el simbolo
representativo del daoismo, asi como de las disciplinas wushu del Taijiquan y del Jeet Kune Do.



practicantes en men (]]), corrientes técnicas, que se convertirian en jia (%), escuelas
con sus propias reglas (¥85% lunfa) y una ética marcial ({2 wude) concreta en tiempos
de paz.

Durante la dinastia Ming (1368-1644) el wushu vive su era de méximo
esplendor. La escritura permitié a los maestros la transmision de su arte. Todo lo que
antes se divulgaba oralmente ahora se pasaba de forma escrita. Esto trajo el wushu a
todas las capas de la sociedad dispuestas a recibirlo. El general Qi Jiguang (1528-1587)

documenté sus ideas y su experiencia militar en un libro llamado Jixiao Xinshu (£838CGET

$3), y sintetizé en €l el nombre de todos los maestros més sobresalientes de la época,
ademds de un recogido de movimientos de lucha en un encadenamiento de 32
movimientos. Estos 32 movimientos eran los que él crefa mas eficaces y recibieron el
nombre de changquan (1<), boxeo largo. En €l hizo distincién de las técnicas llevadas
a cabo con pies (B tui ), pufios (] da), agarres (5% na) o proyecciones (¥8 shuai). En
su libro nombré también 16 estilos diferentes de combate sin armas, incluyendo el
Shaolin Kung fu. (Itier, 2006)

Aunque el origen del Taijiguan (AXRZ) es muy controvertido, se dice que el
general Chen Wangting pudo ser quien ided las primeras formas de este arte. El
Taijiquan en la rama familiar de Chen se desarrollaria durante la dinastia Ming en la
provincia de Henan, en el pueblo de Chenjiagou. Los 32 movimientos que el general Qi
Jiguang recopil6 se encuentran también dentro del Taijiquan la familia Chen. Técnicas
como el tuishou (#F-),> se encuentran en los manuales de Chen y de Qi Jiguang.
(Henning, 2009)

En la dinastia Qing (1644-1912) el emperador prohibié la practica del wushu
fuera de las escuelas militares del gobierno con tal de controlar posibles rebeliones del
pueblo. De todas formas el wushu permanecié presente en las zonas campesinas y se
desarrollé dentro de asociaciones secretas. El saludo perteneciente a las artes marciales
se convirtié en una contraseia para los practicantes al margen de la ley, y albergaba un

significado anti-Qing, reclamando la restauracion del gobierno Ming. Los maés

? Es el nombre para una rutina de entrenamiento wushu que sirve al alumno para practicar el
relajarse, neutralizarse, ser flexible, perceptivo y estar balanceado. A través de esta serie de
ejercicios se puede conocer y corregir la debilidad fisica y mental bajo conflictos simulados. El
objetivo de tuishou es alcanzar una relajacién neutral (wuwei, no-accion), ante los estimulos
diarios (accién).



reaccionarios llegaron a formar parte de asociaciones mds extremistas, las Hongmen (3t

I']), que se relacionarian mds tarde con las Triadas.

El wushu, durante los Ming dividido en dos escuelas, la del norte y la del sur, se
multiplicé en otras secciones repartidas entre las diversas provincias. Asi aparecen las
escuelas de neijiaguan (N2 %), de corriente interna, como la escuela de Xingyiquan
(JEE %), de la forma y la mente, fundada por Ji Jike (1602-1680). El boxeo Wing Chun
(kZF), en cantonés, tiene origen en un alumno del mismo nombre del monasterio
Shaolin. (Henning, 1981) La llegada de potencias extranjeras a China y la decadencia
del estado Qing llevé a una €poca oscura para el wushu, que en lugar de desaparecer
permanecié aletargado.

Con la fundacién de la Reptiblica Popular de China (1949), el wushu crecié en
dos zonas: la China continental y la China de Hong Kong y Taiwédn. En China
continental, la Revoluciéon Cultural (1966-1976) provocé el desuso del wushu y la
pérdida del carédcter noble que tanto lo acompaifiaba. Acabada la Revolucién Cultural se
decidié que el wushu formaba parte de la cultura china y no debia erradicarse sino
modernizarse, de modo que todo lo que el gobierno vio necesario de cambiar quedd
atrds, y se pasé a una arte marcial més cientifica y racional, basada en la perfecciéon
técnica del entrenamiento. Se procedid a formar a profesores para que se familiarizaran
con la nueva imagen estandarizada el wushu, y se buscé la difusiéon por toda China de
este arte renovado. Dado el éxito de la reforma, se escribieron obras, manuales
recopilatorios de técnicas con armas y sin armas, ademds de investigaciones en su
historia. El gobierno retomé las competiciones con medallas y trofeos, y el publico del
pueblo lo recibi6 con gran entusiasmo. Los primeros campeones de wushu de toda
China no tardaron en aparecer, y tuvo lugar un proceso en cadena de
internacionalizacién y reconocimiento del wushu como deporte. Se fundd la
International Wushu Federation IWUF) para tal efecto.

En Hong Kong y Taiwén, el wushu no vio un cambio renovador, sino que
mantuvo su espiritu tradicional. Allf las artes marciales crecieron como lo hacian en las
épocas dindsticas, mediante un caracter de “clan”, y la transmisién del maestro. El
wushu nunca perdié su componente filoséfico tradicional, y por tanto las técnicas de
combate se diferenciaron también de las técnicas estandarizadas aprendidas en las

escuelas del gobierno continental chino.



5. Artes marciales externas e internas

Para el mundo occidental, sobretodo para el occidental de a pie, las artes marciales se
caracterizan por el dafio corporal que causan. Esto es debido a una larga tradicién en
Occidente de artes marciales representadas en cine, television, prensa, etc. sobretodo si
pensamos en el boxeo occidental, que trajo consigo apuestas ilegales, sensacionalismo
en los medios de comunicacion, especticulo cinematografico, y venta de la violencia.
Grandes personajes de las artes marciales orientales, como Bruce Lee, en un intento de
popularizar el wushu se entregaron también a una simplificacién de sus valores, y
aunque esto no sucedia siempre asi, en la mente occidental las artes marciales siempre
son percibidas de forma simple, un deporte basado en la lucha con patadas y puifietazos,
y mucho menos se las ha considerado un arte. Por su parte, las artes marciales internas,
tales como el Taijiquan, son todavia definidas como un ejercicio dirigido a la gente
mayor, porque los mayores se mueven lentamente. La fuerte influencia del wushu en
Occidente ha traido consigo un cambio en esta mentalidad, y cada vez son mads las
escuelas chinas, japonesas, tailandesas, etc., que se establecen fuera de su pais de
origen. La presencia de las artes marciales chinas en los Juegos Olimpicos y el esfuerzo
por dar a conocer las diferentes disciplinas del wushu internacionalmente han
conseguido hacer justicia a estas artes, pero atn queda mucho camino para que las artes
internas reciban el reconocimiento que merecen. Esto es porque las artes marciales
internas, como veremos, contienen una carga de pensamiento muy fuerte, sin contar la
influencia de la medicina tradicional china. En occidente es dificil concebir las artes
marciales internas como algo mds alld de un ejercicio fisico “sencillo de realizar”,
cuando nuestro concepto de ejercitarse para mejorar la salud es la visita al gimnasio y el
entrenamiento puramente fisico. Estamos hablando pues, de una falta de entendimiento
de las ideas y filosofias que son el pilar de las artes marciales.

En la actualidad existe una separacién entre las artes marciales externas (7P
waijia) y las artes marciales internas (X neijia).El origen de esta distincién se
remonta no muchos afios atrds. En 1894 los maestros de tres artes marciales que ahora
se las denomina “Las Tres Artes Internas™: Xingyiquan (22 %), Baguazhang (J\ENE)
y Taijiquan (XHXZ), unen sus estilos bajo el tutelaje del maestro Cheng Tinghua, para
formar parte de neijia (%), la escuela interna. Sun Lutang se refiere en su libro

Research of Xing Yi Quan, de 1915 a este término. La agrupacion de estos estilos bajo



el nombre de “Escuela interna” les sirvid sobretodo para compartir entre ellos sus
técnicas y conocimientos.

Alrededor del siglo XX unos maestros fundan el Instituto de Investigacion de
Educacién Fisica de Pekin. Para poder clasificar a los diversos alumnos de dicho
instituto en sus respectivas clases, nace una necesidad de diferenciar entre las distintas
artes marciales que se enseflan. Se dividen asi entre un grupo “interno” y otro grupo
“externo”, entendiendo que el grupo interno eran las tres disciplinas antes mencionadas,
y el grupo externo eran todas las demds. A diferencia de esta distincién, una escuela
publica de artes marciales (La Escuela de Arte Nacional Central de Nanjing) fundada en
1927 por los maestros Zhang Zhijiang y Li Jinglin, nombra los estilos conocidos como
“internos” en “estilos Wudang”, y los estilos “externos” como “estilos Shaolin”.

Bajo los ojos criticos del publico, el grupo “externo” se caracterizaba por el
poder y la dureza en los movimientos y la lucha en si misma. El grupo “interno” era
visto como un estilo suave, basado en el uso del Qi ("), el cual explicaremos méas
adelante, y en précticas relacionadas con la medicina tradicional. Esto, por supuesto, era
y todavia es, una forma bdsica y simple de categorizar y definir a tan diversas ramas en
los estilos del wushu, ni mucho menos representa la naturaleza de cualquiera de ellos.
Debemos tener en cuenta que muchos estilos, sino todos, se han encontrado en algin
punto de la historia y han compartido rasgos en comun. Asi pues, no es disparatado
encontrarse con estilos internos que hacen uso de pricticas “externas”, mas sus
ensefianzas no se contradicen sino que se complementan.

Con todo, si que podemos encontrar una minima diferenciacion entre los estilos
“externos” e “internos”, desde la forma en que éstos estilos entienden el entrenamiento,
la salud y el combate. Dentro de las artes marciales encontramos dos perspectivas
también llamadas “externas” e “internas”. La perspectiva externa apunta a todo el
estudio y entrenamiento en su funcionalidad externa, la calidad de respuesta del cuerpo
también ante la interaccidn de otros objetos. Se analizan y entrenan, entre otras cosas, la
dureza, fuerza, densidad, grueso, cantidad, velocidad, etc. de los huesos, la piel, los
musculos, tendones, reflejos, rapidez, oxigeno consumido, etc. La forma de
entrenamiento es mas deportiva y estd dedicada a mejorar estos aspectos mencionados,
por lo que el éxito depende en gran parte a un excelente estado fisico. El maestro
Jonathan Bluestein, fundador de la academia de artes marciales de Tianjin, compara este

método “externo” de entrenamiento como el proceso de forja de una espada. Se trata de



un proceso largo y constante, preciso y que requiere de un poderoso fuego. Un buen
material inicial de base es vital, pero el resultado final es siempre afilado y capaz de
cortar, apuialar, golpear, cualquier superficie u obstaculo. Se suele creer erréneamente
que este tipo de método combate fuerza con fuerza. Pero esto estd relacionado con la
diferencia entre “dureza” y “blandura”. El estilo de entrenamiento “externo” no esta
hecho especificamente para intentar ser mas fuerte que el oponente, esto dependera del
uso que le de el propio practicante.

Cuando nos referimos al estilo de artes marciales “interno” éste responde a un
entrenamiento interno, llamado neigong (4 3)]). Anteriormente comentaba el origen de
la separacién entre el wushu externo e interno, en el que se incluian Unicamente tres
grandes disciplinas (Xingyiquan, Baguazhang y Taijiquan). La aparicién de nuevas
disciplinas con rasgos semejantes a los de éstas consideradas “internas” fueron
ampliando el espectro, y escuelas como el Kung fu de la Mantis Religiosa del Sur (FJk
W88 nanpai tanglang) , Liuhebafaquan (754 /\5%), 6 armonias, 8 métodos,
Dachengquan (KX Z), Xinyiliuhequan (L REINEE), Yiliguan (B 1%).

Muchas disciplinas clasificadas como internas no llegan a ser unicamente
“internas” puesto que combinan movimientos de estilos externos, pero los estilos que
aqui hemos mencionados si pueden considerarse “100% internos” en tanto que
comparten todos los elementos del wushu que se consideran “internos”. Algunos de
estos elementos los discutiremos més adelante, pues la base del método interno tiene en
cuenta en gran medida todos los procesos internos del cuerpo, procesos que no pueden
ser vistos pero si sentidos. Mientras las artes marciales externas se caracterizan por
movimientos que exigen una buena condicion fisica, los movimientos “internos” se
caracterizan por su fluidez y ligereza, ya que la verdadera potencia reside en el interior
del cuerpo. Las disciplinas “interiores” hacen énfasis en el uso de la mente para relajar y
coordinar el cuerpo. La medicina tradicional china influyé en los inicios de la
metodologia interna, hasta el punto que se la considera parte de la medicina tradicional.

A modo de conclusién, vemos que los métodos externos y los internos son
opuestos en muchos sentidos. Pero esto no significa que los estilos no se hayan
encontrado y evolucionado con el paso del tiempo. La disciplina del wushu ha
desarrollado multiples ramas de escuelas y se ha visto influenciada por el mundo
occidental, lo que lleva a la creacién de nuevas técnicas y a nuevos conocimientos. que

se encuentran en un proceso de constante evolucién y progreso.



6. Conceptos del wushu

Los conceptos que encontramos en las diversas disciplinas de wushu, a menudo se
refieren a aspectos técnicos de la misma, como puede ser el modo de responder al
oponente, a formas de nombrar objetos o sujetos relativos al wushu, como formas de
combate, a aspectos mds abstractos pertenecientes al campo de la moral del practicante
de wushu. Pero muchos de ellos contienen una conexién con el pensamiento tradicional
chino. En la lista siguiente se encuentran enumerados los conceptos incluidos en este
texto. Figura su correspondiente traduccion para apreciar su complejidad de significado
y su relacién con la teoria y la practica del wushu. Posteriormente se remitird a los

términos con mayor valor filoséfico y se discutird sobre ellos:

1. %1% wude: virtud marcial, ética marcial
1, wu: marcial, militar
5 de: virtud, moralidad, ética
2. UMK wulin: circulo de artes marciales, practicantes de wushu
M lin: bosque, grupo de personas o cosas
3. 1,18 wushidao: bushido japonés, via del guerrero
I+ shi: soldado, experto, licenciado
18 dao: via, camino, principio, Dao
4. )5k gongfu: habilidad, arte, esfuerzo, trabajo, Kung fu
1)) gong: logro, mérito, éxito, habilidad, trabajo, fisico
5. %K roushu: jujitsu
Z rou: suave, flexible, blando
6. ZZIH roudao: judo
H 4K ziran: mundo natural, naturaleza
H zi: uno mismo, propio, de uno mismo
#X ran: correcto, lo que es de
8. Jo 4 wuwei: no accién
9. Rt fengliu: sin restricciones de espiritu ni comportamiento, con talento, disoluto

M\ feng: viento, como el viento, préctica, tendencia, costumbre, estilo, actitud



it liu: fluir (liquido), reguero de agua
10. K#MZ taijiquan: Tai Chi , forma tradicional de ejercicio fisico y relajacién
°K tai: gran, el més, lo que m4s, excesivamente, demasiado, sobre algo
}% ji: extremo, polo, hacer el grado mds alto de algo
2% qguan: puio, boxeo, doblar, girar
11. #F tuishou: empuje de manos
12. #14b xiangpu: sumo
13. BIPH yinyang: principio femenino negativo y principio masculino positivo, artes
ocultas (astrologia, geomancia, adivino, alquimia)
14. # chan: contemplacién prolongada e intensa, meditacién profunda
1553 gigong: sistema de respiracién profunda, habilidad de respiracién
S, qi: gas, aire, respiracion, enfadarse, energia vital, energia vital (medicina)
16. 7'} H dantian: region pubica, punto 2 cm por debajo del ombligo, donde reside el qi

17 {4 shifu: forma respetable de nombrar a un trabajador cualificado, maestro

7. Filosofia y wushu

A continuacién conoceremos la profundidad filoséfica de muchos de los conceptos
anteriormente enumerados, relacionados con su correspondiente corriente filoséfica.
Las tres grandes ensefianzas dentro del pensamiento tradicional chino son el Daoismo,
Confucianismo y Budismo. Quizé nos encontremos con que algtiin concepto propio de la
practica wushu se pueda relacionar a més de una disciplina filoséfica. Esto se debe al
cardcter holistico del wushu, que ha evolucionado histéricamente junto a una diversidad

de corrientes de pensamiento.

7.1 Daoismo

El Daodejing es la obra de la que parte la filosofia daoista, y fue escrita entre el siglo V
i IV AC por Laozi. Se presenta el principio del dao (J&) como aquello que rige la
naturaleza y sus procesos. Se le puede traducir como “via, senda, camino”, pero no es
tangible y no es, es un vacio del que surge el haber. Este juego de opuestos infinito
forma la esencia del pensamiento daoista y se expresa en multiples y diferentes planos.

Otro concepto unido al dao es el de (&), la virtud moral. En el wushu



encontramos también un de, el que se incluye en el término wude (I f#). Este término
del wushu seré tratado dentro del Confucianismo en su aspecto “social”. Si pensamos
wude dentro de la 16gica Daoista conservaria su significado original (virtud moral), pero
adquiriria un sentido individual. En el daoismo, un gobierno por el de no necesita mas
que un sabio dirigente que ocupando su lugar da orden a toda la sociedad. De modo que
el sabio no actia de un modo activo en los asuntos de la sociedad, sino que se cultiva a
si mismo, como el practicante de wushu no se enzarza en peleas, sino que da ejemplo
con su actitud pacifica. Esto es la virtud de del Daoismo aplicado a las artes marciales
chinas. Cuando tratemos el término con el Confucianismo, nos daremos cuenta de que
las artes marciales externas lo entienden de un modo completamente distinto, siendo
wude un conjunto de reglas morales que el practicante ha de seguir para mantener la
jerarquia y el orden social.

Prosiguiendo con el Daoismo dentro del wushu, encontramos el término ziran

(H#X). En la cultura tradicional china este concepto se relaciona con el concepto

tianran (R3X) y se traduce bajo el mismo significado, designando aquello que no ha
sido creado por el hombre, es decir, aquello creado por el cielo: el mundo natural. Ziran,
a diferencia de tianran, significa “aquello que es por si mismo”, de modo que se refiere
a aquello que se desarrolla espontdneamente, siguiendo su propio curso de crecimiento,
siguiendo por lo tanto su propia naturaleza. Este significado del término sobre las cosas
desarrollando su “uno mismidad” y siguiendo su naturaleza estd enteramente presente
en el pensamiento de las artes marciales. El practicante de wushu ha de encontrarse con
la propia naturaleza de su ser con tal de desarrollar su méximo potencial y poder
alcanzar algo. En todas las escuelas de artes marciales es vital entrar en contacto con
uno mismo y con todo lo que se desarrolla “uno mismamente” a la vez. El practicante
ha de encontrar la energia que procede de si mismo y que existe a su alrededor para
aprovecharse de ella a su voluntad. Cuando el maestro de Qigong (S If) ensefia a su
alumno, le suele decir que debe relajarse durante el ejercicio, y que su cuerpo debe ziran
(BCRERS, 45 H HAR). Aqui ziran se entiende en forma de verbo, de modo que el
maestro pide al alumno que su cuerpo debe comportarse como si mismo, como por
naturaleza es, y no debe ser forzado porque se vuelve rigido y no flexible. Como
explicaremos mads adelante, la técnica del Qigong requiere que la energia del cuerpo

fluya por todas las extremidades, y la aplicacion de ziran sirve para que el alumno no se



centre en el movimiento que realiza, ni la dureza del golpe, sino en el fluir de su propia
naturaleza. Esto es algo que comparten las artes marciales internas en su base tedrica.

Dentro de las miles de escuelas de artes marciales encontramos la escuela
llamada Ziranmen (B?&17]). El estilo es interior y tiene influencias del Qigong.
Contiene un fuerte componente filoséfico daoista, siguiendo con rigidez el concepto de
ziran, asi como el yinyang (BAFH), del que posteriormente hablaremos. Sus practicantes
afirman que esta escuela sigue las normas de la naturaleza y combina técnicas de
combate interno y externo, relaciondndolo con esta idea del yin y el yang. La practica de
Ziranmen ejercita el cuerpo para mejorar la circulacion del Qi y disfrutar de una salud
“natural”, lo que nos recuerda la importancia de la medicina tradicional china en los
estilos de wushu interno.

El concepto ziran esté ligado al concepto de wuwei (JG4) que también tiene un
gran peso en la filosofia dentro del wushu. El concepto de wuwei puede parecer
demasiado pasivo como para que uno pueda plantearse su aplicacién, pero lo que este
concepto sugiere va mas alld de su significado. Hemos traducido wuwei como “no
actuar”, pero no ha de tomarse al pie de la letra, no significa que haya que quedarse
parado ante todo.

Justamente es no precipitarse, no forzar y dejar que todo se mueva segin su propia
naturaleza, no desde un medio artificial externo.

Todo se desarrolla segtin su propia naturaleza y dictado y uno debe dejar que fluyan sin
intervenir de manera torpe, y hacer cuando el momento sea adecuado. Si se sigue el
dao, llevaremos una vida en armonia con la naturaleza y no habremos de esforzarnos ni
desear nada, porque todo vendra eventualmente como tenga que venir. En las artes
marciales este principio es determinante para elegir el momento mas adecuado para
ejecutar un movimiento, y el momento adecuado no es ni demasiado pronto ni
demasiado tarde. Asi pues, el practicante de wushu no busca el momento, ni lo fuerza,
espera a que se presente por si mismo y lo aprovecha. Esta idea es algo complicada ya
que cuando pensamos en artes marciales estamos pensando en una prictica que se basa
en movimientos estudiados y golpes, es decir, que fuerza y se adelanta. Pero este no es
el caracter de las artes marciales tradicionales chinas, éstas entienden wuwei no como la
no-accion, sino como el mantenerse neutral: no actuar y actuar a la vez. Dentro de las

artes marciales internas, especialmente en el Taijiquan, tiene gran importancia.



El maestro David Chen, de la escuela Wuwei Taichi de Maryland, concibe wuwei como
el saber cudndo, como y por qué actuar pero sin tener la intencién de hacerlo. El deseo
se excluye de wuwei porque el tener deseo lleva siempre a actuar. Para poder aplicar
wuwei a cualquier dmbito hace falta mantener la mente neutral y vacia de cuestiones
que sélo estorban a la practica del wushu. Para el maestro David Chen, un luchador
wuwei es aquel que se mantiene firme como un tronco al sentir la ira de su contrincante
y estd preparado para cualquier situacion.

Conectada al juego de opuestos del daoismo aunque mucho anterior que éste,

encontramos una escuela cosmoldgica que hoy en dia es conocida por la Escuela del
Yin-Yang, o la Escuela de los Naturalistas. Su fundador fue Zou Yan, y centré sus
principios en la relacién del hombre con el cielo y la tierra.
El yin (FB) y el yang (FH) es sombra y sol, oscuridad y luz, y son los eternos opuestos de
toda la existencia universal. Yin es el principio femenino y Yang el masculino,
formando las dos caras de una misma moneda. Se oponen en un equilibrio dindmico y
su completa armonia es la base de la naturaleza. En el wushu, este principio se
encuentra en todas partes, sobretodo bajo la forma de ataque y defensa, apertura y cierre
de los movimientos, alto y bajo, grande y pequefio, flexible y rigido, vacio y lleno,
interior y exterior, etc. El equilibrio entre opuestos garantiza el éxito en el combate, asi
que se observa en cultura china, y con ella en el wushu, un énfasis siempre en “la justa
medida” de las cosas, idea que va en concordancia con la definicion de wuwei
anteriormente analizada. Dado que el cuerpo humano es también una mezcla entre Yin y
Yang, el wushu acepta esto y se centra en el balance de ambas cualidades, fisica y
espiritualmente. El practicante de wushu se puede referir en términos de yin y yang para
referirse a multiples aspectos técnicos. El maestro de Zuiquan (F¥%), boxeo borracho,
debe saber combinar movimientos hacia atrds y hacia adelante, en ocasiones llamados
movimientos yin y yang. Lo mismo sucede con la aplicacién de fuerzas “pesadas”, o
“flotantes”, incluso la diferenciacion de estilos “internos” y “externos” responde a una
relaciéon de yin y yang, y muchos practicantes de ambos estilos deben saber coordinar
ambos estilos de forma armonica, relajar ciertos musculos y tensar otros diferentes.

Ademas de la dualidad yin-yang, existen cinco elementos (.47 wuxing): fuego,
madera, agua, metal y tierra. Son cinco procesos mds que elementos, en tanto que el
hombre debe aprender a expandirse (fuego) y concentrarse (metal), ascender (madera) y

descender (agua), sembrar y recoger (tierra). Un esquema es formado a través de las



relaciones entre los diversos elementos, y de ello surgen multiples interpretaciones
aplicables al orden natural y cosmoldgico. En el wushu las energias de concentracion y
expansion, ascendencia y descendencia, etc. deben armonizarse con los movimientos
del wushu. Por ejemplo, para aplicar una técnica de salto se aplica la energia del fuego.
A través de las ensefianzas de Bruce Lee han llegado a muchas personas la cita daoista
del “Ser como el agua”, y que evidencia el poder de los elementos naturales por encima
de cualquier otra fuerza bruta. Las energias que deben combinarse para realizar las artes
marciales son expresion de estos cinco elementos o procesos y sus relaciones. (Itier,
2006). El arte marcial del Xingyiquan, originariamente contaba con tres técnicas
principales de lucha, pero su desarrollo como arte las convirtieron en cinco. Esto la
hacia coincidir con una tradicidn ancestral china, la Teoria de las Cinco Transiciones,
que es el nombre dado a este proceso elemental. En la imagen siguiente, extraida del
libro Research of Martial Arts (mds detalles en la bibliografia) se puede observar la
relacién que existe entre esta teoria de los cinco elementos Daoistas, la medicina
tradicional china (TCM) y el Xingiyiquan. Se pueden apreciar las equivalencias entre

los diversos elementos, 6rganos del cuerpo y golpes de pufio.

Daoist theory TCM theory Xing Yi theory
The relationship and connections The relationship and connections  The relationship and connections
between the 5 Elements. between the 5 Internal Organs between Xing Yi's 5 Fists.

Kidneys

7.2 Confucianismo

El confucianismo se centra en las normas de la vida del hombre en sociedad. Esta ética
data del siglo IV AC y su médximo representante es Confucio (Kongzi 551-479 AC).

El pensamiento de Confucio define una serie de pautas de comportamiento y posiciones
sociales que reflejan la jerarquia social existente. En las artes marciales, estos valores
son esenciales para que se realice una acertada transmision. Estos conceptos se
sustentan sobre fundamentos entrelazados con filosofias, conceptos y creencias.

El confucianismo sostiene su base sobre dos sistemas de reglas:



= Las tres relaciones fundamentales (sangang =%N) que unen al principe con sus
subditos, al padre con el hijo (amor filial), y al marido con su mujer.
= Las cinco constantes (wuchang T '’#): humanidad (ren 1Z), rectitud (yi 3%), rito

(li #8), sabiduria (zhi &) y integridad (xin 15).

Asi, en las artes marciales, el maestro es una figura que debe respetarse de forma
jerdrquica, y como el maestro posee las cinco virtudes el alumno aprenderd a respetarlas
también. Para el practicante de wushu, esto no es algo que se estudie de manera tedrica,
aparece en medio de su aprendizaje. Uno de los puntos fuertes de las artes marciales
reside en la unién perfecta entre la técnica, la ética, el conocimiento y la virtud.
Anteriormente habia mencionado la diferencia de interpretaciones del concepto wude
(EfE) con el pensamiento Daoista y Confucianista. Pues bien, en su perspectiva
confuciana, el wude es aplicado principalmente en artes marciales de estilo externo,
como por ejemplo el Shaolinguan (!> %5). Vamos, por ende a hablar del wude en el
sentido en que es entendido dentro de los métodos de ensefianza externos. Wude es
entendido también por el significado que la misma palabra indica: “virtud marcial”. Esta
“virtud” es la ética que el practicante ha de seguir, como si de una norma se tratara. El
primer rastro de este término (con estas connotaciones) se encuentra en un texto del
periodo de Primaveras y Otofos, el Zuo Zhuan (ZFFKZ1%). En él se comenta la
frustracion del rey por la baja efectividad de su ejército, y proclama siete grandes
virtudes que habrian de ser recordadas para la posteridad y las enumera de la siguiente
manera: jinbao (25%%), prohibir la crueldad; jibing (8¢ 1%), esconder las armas/soldados;
baoda (f&°X), proteger la grandeza; dinggong (i€1)]), tener habilidades firmes; anmin
(% [X), traer la paz al pueblo; hezhong (F1£X), armonizar los estados; fengcai (),
mejorar la riqueza general. Mds tarde afirmard que “Wu (wushu) tiene siete De
(virtudes)” (FAH L, I —5, LR F9)). Otras obras posteriores de la época
(722-481 a.C), como por ejemplo el Libro de Liang (4:15) harén referencia a las siete
virtudes marciales. Siete conductas aparecerdn también en textos sobre literatura,
musica o baile. En el wushu se hace referencia al conjunto de estas siete virtudes con el
nombre de wuxing (£47), integridad moral, conducta moral. Esto contiene una clara
influencia del confucianismo ya existente entonces, en especial de las Cinco Constantes,

o wuchang (1.%) enumeradas al inicio de esta seccién. Estas constantes regulaban la



vida y el comportamiento del practicante dentro de la sociedad y le permitian progresar
siguiendo un camino recto, sin desviaciones éticas.

La importancia del seguimiento del wude era tal que los maestros de wushu lo
incluian en sus ensefianzas. Para el maestro era mas importante la aplicacion del wude
que la técnica a aprender. Esto se puede apreciar leyendo los numerosos dichos
recogidos por practicantes de wushu durante afios, como por ejemplo el dicho “Para
aprender arte primero se estudia el rito -li-, para aprender artes marciales primero se
estudia el de” (KR 2225024240, R 2G> 1H). Asi pues, podemos decir que el
talento o la dedicacion plena no lo es todo en la disciplina del wushu, el alumno debe
probar ser moralmente digno ante el maestro para que €ste decida instruirlo al completo.

Las diversas escuelas de wushu han adoptado eventualmente sus propias reglas y
codigos morales. En el caso de la escuela Shaolin, se pueden identificar hasta diez
prohibiciones cuya creacién se atribuye a Jueyuan (%ZL), un personaje histérico de la
dinastia Song meridional e inicios de la Yuan, conocido por pertenecer al linaje de
guerreros Shaolin y por sus contribuciones a la conservacion y evolucién de la escuela
Shaolin (Yu Zhijun, 2006). Las prohibiciones eran las siguientes:

¢ Estd prohibido traicionar a un maestro.

® Estd prohibido tener diferentes ideas.

® Estd prohibido hablar sin sentido.

¢ Estd prohibido excederse en habilidad.

¢ Estd prohibido robar.

¢ Estd prohibido violar la disciplina monastica.

¢ Estd prohibido combatir alocadamente.

® Estd prohibido rebelarse contra los edictos imperiales.
® Estd prohibido aprovecharse de los débiles.

® Estd prohibido beber excesivamente.

Asi pues, la preocupacién confuciana por una correcta ética social y todos sus
aspectos filoséficos se trasladan también a las artes marciales y forman parte del
aprendizaje més elemental. Sin duda esto sirvié para preservar la base intelectual del
wushu por muchos afos. Los valores éticos del wushu exigen cierto nivel moral y esta
serie de prohibiciones morales permiten al practicante controlar su ego y concentrarse
en lo que es realmente importante, puesto que pocas cosas son mas importantes para €l.

(Wu, 1995). Las artes marciales externas combinan entonces la fortaleza externa del



practicante con unas grandes cualidades internas, morales y emocionales, que le
permiten un eficaz perfeccionamiento de la técnica fisica. Estas cualidades internas
difieren de las que encontramos en las artes marciales puramente internas, ya que éstas
no dan importancia a su papel dentro de la sociedad, ni requieren de reglas ni

prohibiciones, se centran en el mundo individual y se rigen por la propia naturaleza.

7.3 Budismo

El personaje central del budismo chino fue Boddidharma, quien se instal6 en el templo
del Joven Bosque (“C#SF Shaolin Si) en la provincia de Henan, hacia el afio 520. Si
damos un repaso a nuestra breve explicacion historica del wushu, recordaremos que no
era poco habitual la presencia de las artes marciales en los templos budistas y muchos
monjes ayudaron a su ensefianza y transmision. En el caso de estos estilos, como el
famoso Shaolinquan, el aprendizaje técnico iba unido a las costumbres ritualisticas de
los monjes, los maestros. El Shaolinquan, considerada como un arte marcial externa, es
un buen ejemplo de un estilo externo que tiene apreciaciones por el mundo interno
(individual) del propio ser. Asi, puede dar importancia a ejercicios muy duros,
sobretodo si los comparamos con los ejercicios propios de estilos internos, pero a la vez
da gran valor a ejercicios mentales, como la meditacion. Esto es asi por la influencia
budista dentro del Shaolinquan.

Dentro de la ensefianza del budismo en China cabe destacar lo que se denomina
las “cuatro nobles verdades”, que afirman que toda existencia es sufrimiento; el origen
de este sufrimiento es el deseo; el sufrimiento puede acabar si acaba su causa; para
acabar con la causa hay que seguir el noble camino. Si se cumplen estas directrices, los
discipulos conocerdn la via para librarse de un ciclo interminable de existencias,
considerado como el sufrimiento inherente a la vida. El objetivo de la doctrina budista,
entre otros muchos, seria el de suprimir el sufrimiento vital a través de la supresion de la
ignorancia, base de todos los problemas en la vida del ser humano y lo llevan a cometer
malas acciones. La compasion, el vacio y la ausencia de pensamiento son elementos
esenciales para quienes desean acabar con este sufrimiento y alcanzar la promesa del
nirvana. El noble camino, o “noble camino &ctuple” es una de las ensefanzas
fundamentales del budismo, y se rige de ciertas normas éticas que han de seguirse
simultdneamente. Entre ellas encontramos una comprension y determinacién correcta,

actuar correctamente, esforzarse correctamente, tener una consciencia del momento



correcta y una concentracion o meditacion correcta. Todos estos aspectos se pueden
relacionar con las artes marciales chinas, ya que sus practicantes también se valian de
ellos. Los practicantes de wushu en los monasterios budistas seguian estas normas con
obstinacién y daban al proceso marcial una dimensién trascendental que permitia fijar
un objetivo concreto para la practica del wushu, un objetivo més alld del mundo fisico
(Itier, 2006). Este ideario libraba también de todo deseo al practicante, que debia ser
libre y sentirse vacio para poder realizar el arte marcial. Asi, vacio en mente y cuerpo
sOlo podia llenarse de un gi en completo equilibrio con su interior y su exterior. Esta
fuerte conexién entre las artes marciales y el Budismo se hace visible en los estilos
nacidos en templos budistas, porque alli es donde practica mental y fisica estidn
intimamente relacionadas de forma constante. Dentro de los estilos nacidos en el templo
Shaolin se encuentra el estilo Luohan (%7X), uno de los més representativos y que tiene
sus raices en los primeros afios de la fundacion del templo Shaolin. Por supuesto, como
ocurre con todo estilo influyente, posteriormente se desarrollaron variantes del estilo
Luohan en diversas zonas de China, ajenas al templo Shaolin. El nombre Luohan en
sanscrito apunta a los Arhat, aquellos que han alcanzado un verdadero entendimiento de
la naturaleza de la existencia, han alcanzado el nirvana y por ello no nacerdn de nuevo.
Este serd pues el objetivo de los practicantes del estilo Luohan, y para llegar a él
seguirdn el anteriormente mencionado “noble camino 6ctuple”. Como la técnica de las
18 manos de Luohan surgié de la imitacién de las posiciones de las estatuas Arhat en
los templos, en la ensefianza de los movimientos se suele incluir una breve leyenda
sobre como fueron creados. Encontramos movimientos que reciben nombres como
“Arhat domador de tigres”, “Arhat guardia de puertas”, “Arhat vencedor de dragones” o
“Arhat recitador de Sutras”. Las leyendas detrds de éstas técnicas no sélo ayudan al
practicante a recordar con qué energia debe ejecutar el ejercicio, sino a preservar el
cardcter espiritual de este estilo de combate. Podemos decir que son muchas las
leyendas que se han generado entorno al templo Shaolin y sus estilos de combate. Segin
el monje shaolin Shi Deqian, el estilo zuiquan (E¥Z), boxeo borracho, tiene origen
durante la dinastia Song (960-1279), cuando un experto en artes marciales irrumpié

borracho en el templo y derroté a los monjes que encontrd a su paso.

7.4 Qigong: presente en Daoismo. Confucianismo. Budismo




El gi ("X) se puede traducir como “energia”. Esta “energia” es entendida como la
energia sutil y dindmica que circula en todas las cosas y las hace estar en actividad. El
concepto tiene su origen en la medicina tradicional china. Una obstruccién del gi es una
obstruccién de la energia de la vida y en el hombre causa enfermedad. El gi es usado en
algunas artes marciales, como el gigong (S If1), que se basan en la comprensién de
nuestro gi interior, su control y utilizacién para el bienestar de uno mismo. Es un
elemento esencial en cualquier forma de vida segin la cultura tradicional china y ha
entrado en el mundo occidental a través de la préctica del gigong, un arte marcial
interna que basa su préctica en el uso y control del qi. El gi guarda semejanzas con el
concepto los humores del mundo occidental, prana (fuerza vital), en la tradicién hindd,
etc. El gi estd presente en el campo de la medicina tradicional china y es en los primeros
textos médicos como el Huangdi Neijing (87 A %) donde aparece por primera vez.
Segtin la medicina tradicional china, una persona puede perder el equilibrio de su gi y
bloquear los canales por donde pasa. Cuando esto sucede, se recurre entre otras cosas a
la practica de artes marciales. Las artes marciales de estilo interno son las que hacen uso
del gi, de las cuales las mds representativas son el ya mencionado Qigong y el Taijiquan.
Los estilos que hacen uso del gi, sean externos o internos en esencia, utilizan diversas
posturas fisicas, técnicas de respiracion y concentracion mental con el fin de
incrementar el gi, hacerlo circular, usarlo para curar o limpiar el cuerpo, almacenarlo o
emitirlo. Dependiendo del estilo, las practicas relacionadas con el gi pueden ir de las
mads simples, o las mds internas, a las mas complejas o externas. El Qigong practicado
en el Daoismo sirve como medio para alcanzar la iluminacién espiritual, aumentar la
longevidad y propiciar la conexion con la naturaleza. (Réquéna, 1996) En el Budismo,
el gi forma parte del proceso meditativo y constituye una parte importante en el camino
hacia la iluminacién (Budeidad). (Bucknell, 1993) En el confucianismo, el gi se
estimula para adquirir consciencia de la correcta moralidad, es una herramienta para
alcanzar el grado de Junzi (). Se observa que el gi se encuentra presente en las tres
corrientes de pensamiento y se utiliza para alcanzar fines semejantes, como son la
transcendencia o evolucion ideal de la persona.

Dentro del ejercicio del gi, cabe mencionar el concepto de dantian (J}H). Este
es un centro de qi y estd situado justo debajo del ombligo, en el centro de nuestra masa.
El 4rea corporal donde se encuentra el dantian es una zona que estd involucrada en gran

parte de los movimientos que ejercemos diariamente, con que todas las artes marciales



lo ejercitan de algtin u otro modo. La diferencia que marcan las artes marciales internas
es que el método que ellos utilizan estd centrado en el desarrollo y el control de esta
zona. Existen otros dantian, pero el méds importante es el inferior, centro de gravedad y
equilibrio para el cuerpo. Los maestros Daoistas y Budistas buscan este punto para
centrar la mente en €l y adquirir mejor control de sus pensamientos y emociones. La
concentracion en el dantian es clave para cualquier proceso que esté relacionado con la
consciencia, como la meditacion y las artes marciales. Los artistas de artes marciales
canalizan la energia (gi) procedente de este canal dantian hacia los diferentes 6rganos
del cuerpo, lo que les aporta movimientos mds fluidos o poderosos que puede proyectar
con diversos fines. El dantian, como punto de origen del gi, es considerado punto de
origen de la esencia natural del ser, punto de referencia para todo lo que esté
relacionado con el funcionamiento interno de la persona, por ello es importante incluso

dentro de las practicas sexuales taoistas.

Conclusiones

Se puede concluir que existe una forma de pensamiento inherente a las pricticas de
artes marciales chinas a diversos niveles. Se observa la presencia del Daoismo en la
separacion misma de clases Interior-Exterior de wushu; presencia Confuciana en la
aplicacion del wushu en la vida diaria y la disciplina del practicante, en verso a si
mismo y el mundo; presencia Budista en su uso para que el practicante se desarrolle en
un plano metafisico. Existe incluso presencia de las tres grandes ramas de pensamiento
tradicional chino dentro de una sola practica (Qigong). Todo esto se ha podido analizar
a través de los diversos términos extraidos de textos tradicionales sobre el arte militar, y
sobretodo maestros y practicantes que cada vez mas buscan un mayor entendimiento de
la profundidad filoséfica y metafisica de las artes marciales tradicionales. Mediante este
estudio se ha podido advertir ademds, que las interpretaciones que se obtienen de los
textos tradicionales chinos juegan un papel importante en el entendimiento de otras
disciplinas como el wushu, que estian intimamente ligadas a ellos. En el caso del
concepto de ziran Daoista, Qingjie Wang (citado en la bibliografia) expone una
interpretacion interesante sobre el mismo que puede ayudar a la comprension de las
practicas marciales y conectarlas en sumo grado con el Daoismo. Se puede afirmar
ademds, que aunque surjan nuevos estilos de artes marciales u otros evolucionen, en

ninguno de los casos pierden su conexién con el pasado tradicional filoséfico chino.



Esto se debe a la presencia de filosofia china no s6lo en las formas de ensefiamiento,
sino sobretodo en la separacién y ordenacion de los estilos por sus caracteristicas
dualistas (yin-yang/interior-exterior). Con todo ello, se puede decir que las artes
marciales conocidas actualmente como wushu son aquellas que contienen una base de

pensamiento tradicional chino, en mayor o menor medida.

8. Bibliografia

Articulos académicos

Henning, Stanley E. (2009) “Taijiquan: Symbol of Tradicional Chinese Martial Arts
Culture”, Journal of Chinese Martial Studies, 15.

Henning, Stanley E. (1981) “The Chinese Martial Arts in Historical Perspective”,
Military Affairs, 45 (4): 173-179.

Henning, Stanley E. (1994) “Ignorance, Legend and Taijiquan”, Journal of the Chen
Style Taijiquan Research Association of Hawaii, 2 (1-7)

Henning, Stanley E. (1999) “Academia Encounters the Chinese Martial Arts”, China
Review International, 6: 319-332.

Ma, Mingda (2009) “Bajiquan and Liuhe da qiang”, Journal of Chinese Martial Studies,
1: 44-53.

Ni, Peimin (2014) “Rectify the Heart-Mind for the Art of Living: a Gongfu Perspective
on the Confucian Approach to Desire” Philosophy East and West, 64: 340-359.

Zhao, Shiping (2009) “The Archery Tradition of China’s Boreal Hunters”, Journal of
chinese Martial Studies, 1: 84-96.

Libros

Bluestein, Jonathan (2014) Research of Martial Arts. CreateSpace Independent
Publishing Platform.

Eng, Paul (2011) Kungfu Basics. Massachusetts: Tuttle Publishing.

Legge, James (1983) The Chun Tsew With the Tso Chuen. Taipei: SMC Publishing Inc.
Tong, Zhongyi (2005) The Methog of Chinese Wrestling. Berkley: Blue Snake Books.
Yang, Jwing-Ming (1997) The Root of Chinese Qigong. Massachusetts: YMAA
Publication Center.

Itier, Roger (2006) Le grand livre du Kung fu Wushu. Milan: De Vecchi.



Yu, Zhijun T&E¥  (2006) Zhongguo chuantong Wushu shi ' [H 1% 245 5K L.
Beiijng: Zhongguo Renmin Daxue Chubanshe.

Wu, Bin y Yu, Gongbao (1995) Essentials of Chinese Wushu. Beijing: Foreign
Languages Press.

Réquéna, Yves (1996) Chi Kung: The Chinese Art of Mastering Energy. EEUU:
Healing Arts Press.

Bucknell, Roderick y Stuart-fox, Martin (1993) The twilight language: explorations in

Buddhist meditation and symbolism. Londres: Curzon Press.

Documentos en linea

Sturgeon, Donald (ed.). 2011. “Chinese Text Project”. Disponible en: http://ctext.org
[Consultado el 5 de mayo de 2015]
Cai, Baozhong 5 FE & (ed.). 2002. “tantdn shiolin wiish jie yue RIR/ DI ATRL) .

Disponible en: www.shaolin.org.cn [Consultado el 5 de mayo de 2015]

Qingjie, James Wang. 2003. “It-self-so-ing and Other-ing in Lao Zi’s Concept of Zi

Ran”. Disponible en: www.confuchina.com [Consultado el 5 de mayo de 2015]




