
This is the published version of the bachelor thesis:

Cruz Sánchez, Marina de la; Golden, Seán, 1948-, dir. Pensamiento tradicional
chino en el wushu. 2015. (823 Grau d’Estudis de l’Àsia Oriental)

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/147090

under the terms of the license

https://ddd.uab.cat/record/147090


	
  

 
FACULTAT DE TRADUCCIÓ I D’INTERPRETACIÓ  

 
GRAU D’ESTUDIS D’ÀSIA ORIENTAL 

 
 

TREBALL FI DE GRAU 
 
 
 
 

PENSAMIENTO TRADICIONAL CHINO EN EL 
WUSHU 

 
 
 
 

MARINA DE LA CRUZ SÁNCHEZ 
 
 
 
 

TUTOR 
 

SEÁN VALENTINE GOLDEN 
 
 
 
 
 

BARCELONA, JUNY DE 2015 
 

 

 
 

 
 



	
  

 
1. Índice 

 
1. Índice ............................................................................................................................ 2 

2. Introducción.................................................................................................................. 2 

3. Qué es el wushu ............................................................................................................ 2 

4. Historia del wushu ........................................................................................................ 4 

5. Artes marciales externas e internas .............................................................................. 9 

6. Conceptos del wushu .................................................................................................. 12 

7. Filosofía y wushu........................................................................................................ 13 

7.1 Daoísmo................................................................................................................ 13 

7.2 Confucianismo...................................................................................................... 17 

7.3 Budismo................................................................................................................ 20 

7.4 Qigong: presente en Daoísmo, Confucianismo, Budismo.................................... 21 

Conclusiones................................................................................................................... 23 

8. Bibliografía................................................................................................................. 24 

 

2. Introducción 
 

Este trabajo pretende ser una aproximación a la base de pensamiento que se encuentra 

en las artes marciales tradicionales chinas. 

El objetivo es conocer los principales conceptos de pensamiento que se dan en estas 

artes y compararlos con las filosofías de pensamiento tradicionales en China.  

Como veremos, la filosofía inherente a estas artes marciales puede ser de naturaleza 

muy diferente y épocas distintas, dado el constante proceso de evolución y cambio en el 

que se sumergen disciplinas como el arte marcial.  
 

3. Qué es el wushu 
 

El término wushu (武术) es un término genérico que abarca el conjunto de las artes 

marciales chinas, tanto externas como internas. A menudo se utiliza la palabra Kung fu 

(功夫) en su lugar. La palabra Kung fu se aplica también para otras disciplinas, no sólo 

la de arte marcial, como puede ser la pintura o la literatura. Toda expresión artística que 

precise de un conocimiento o habilidad es denominada Kung fu en el idioma chino. Para 



	
  

que éste último término, confundido a menudo, se diferencie de su amplio significado 

hacia el valor marcial que mucha gente le proporciona, es necesario acompañarlo del 

nombre de la escuela a la que hace referencia, como por ejemplo podemos hablar de 

Shaolin Kung fu. Por ello, la palabra wushu es más conveniente de usar si nos referimos 

únicamente a un arte combativa. 

 El wushu, aún siendo un gran conjunto de artes diferenciadas por estilos, 

comparte ciertos rasgos fundamentales. El primero de ellos es la mezcla de firmeza y 

suavidad en los movimientos que lo forman. El segundo es la coordinación de ejercicios 

externos e internos, y el tercero es el control de la energía a través de la respiración. 

Etimológicamente, la palabra wushu en chino contiene varios significados que no 

podemos apreciar en una traducción rápida al castellano, que sería la de “habilidad 

marcial”. La palabra consta de dos caracteres, y a su vez cada caracter consta de sus 

partes diferenciadas con un significado también propio. 

 Nos centramos primero en el caracter wu (武). En wu tenemos dos partes 

diferenciadas: zhi (止) y ge (戈). El caracter zhi significa “parar” o “prohibir”. 

Antiguamente representaba un pie hundida, o la huella del pie en la tierra. El talón esta 

encima del suelo, de modo que se percibe el significado de algo que está tendido, 

detenido. El caracter de ge representa un arma tradicional china que puede emparentarse 

con la alabarda, en chino dadao (大刀). Fue una especie de lanza-hacha, que hacia las 

veces de maza y se situaba en el extremo superior de un asta. Traducimos este ge como 

“alabarda de gancho”, y el caracter remite también a la forma de esta antigua arma. 

Ahora debemos fijarnos en el caracter shu (术). En shu encontramos dos partes: shu 术y 

xing 行. Shu significa “habilidad”, “técnica”, “método”, “arte”, y xing se usa en chino 

de manera independiente para referirse al caminar, ir, actuar. En el pasado se 

representaba por una encrucijada, porque ésta daba lugar a una acción y un movimiento 

de la persona. 

 Si recogemos todas las ideas que hemos extraído de ambos caracteres: wu y shu, 

podemos encontrarnos con algo fundamental en el pensamiento chino, expresado aquí 

por la oposición de las ideas “detener” y “actuar”. Términos opuestos que sugieren una 

armonía, puesto que se complementan en tanto que no hay nada quieto sino en 

equilibrio, y no hay ninguna acción que no deba en algún momento detenerse. Pero aquí 

no acaban las relaciones de significado si tenemos en cuenta la “alabarda” dentro de wu 

y el “método” dentro de shu. Por tanto, una traducción etimológica suficiente completa 



	
  

del término wushu evidenciaría la riqueza de significado que incluye. Se puede definir 

lo que es el wushu con fijarnos en los caracteres que forman el término. El wushu es “el 

arte de actuar para parar la alabarda”, un significado un tanto filosófico pero que 

presenta el verdadero espíritu de las artes marciales chinas, ya que cada movimiento 

debe exhibir una aplicación de combate de suprema sensibilidad y ascetismo. Para 

describir lo que es realmente el wushu, es mejor entender mejor la filosofía de su 

enseñanza. 

 

4. Historia del wushu 
 

La evolución histórica del wushu ha estado ligada a la evolución histórica del país del 

que procedió. Así que en el wushu encontraremos particularidades de la cultura 

tradicional china porque siempre se ha servido de ella. 

Su primer rastro histórico lo encontramos en los libros. A través de los Anales de 

Primavera y Otoño, uno de los cinco clásicos confucianos, podemos saber que durante 

el período de Primaveras y Otoños (722-479 AC) tuvieron lugar numerosos torneos de 

combate en los que diversos estrategas, militares y luchadores se encontraban para 

demostrar sus capacidades. Las técnicas que funcionaban bien en la práctica se 

preservaban para posterior estudio. (Wu, 1995) 

 En el Libro de los Ritos, otro de los cinco clásicos confucianos, se hace 

referencia por primera vez a un estilo de combate llamado jueli (⾓角⼒力). (Tong, 2005) 

Este estilo de combate se basaba en diversas llaves de lucha, golpes o puntos de presión. 

Se practicaba como un ejercicio más entre los militares que también estudiaban otras 

disciplinas, como estrategia militar o el tiro con arco. A través de las Memorias 

Históricas (Shi ji), escritas por Sima Qian entre el año 109 y 91 AC, sabemos además 

que la práctica y enseñanza de habilidades militares como la estrategia y el uso del arco 

era algo de vital importancia en la época, y saber usar el cuerpo para defenderse 

desarmado era más importante aún. (Tong, 2005) 

 Una obra que también supuso gran inspiración para los maestros del wushu fue 

sin duda El Arte de la Guerra de Sunzi. Encontramos en concreto un capítulo llamado 

“Sobre lo lleno y lo vacío” que narra con gran detalle la importancia para el guerrero de 

estar preparado en todo momento y anticiparse al enemigo. Usa un vocabulario ambiguo, 

como podemos encontrar en textos filosóficos como el Daodejing. Allí encontramos el 

siguiente mensaje:  



	
  

 

Las formaciones son como el agua: la naturaleza del agua es evitar lo alto e ir hacia 

abajo; la naturaleza de los ejércitos es evitar lo lleno y atacar lo vacío; el flujo del agua 

está determinado por la tierra; la victoria viene determinada por el adversario. Así pues, 

un ejército no tiene formación constante, lo mismo que el agua no tiene forma 

constante: se llama genio a la capacidad de obtener la victoria cambiando y adaptándose 

según el enemigo. 

 

Esta cita es claramente naturalista y recuerda a la Escuela del Yin y el Yang que más 

tarde mencionaremos. La energía del agua y el uso que hacemos de ella es decisiva 

dentro del combate, y así también lo verían los practicantes de wushu. 

 Con la llegada de la dinastía Qin (221-206 AC) se añade eficacia a la técnica 

marcial y se encadenan los movimientos de los combates, dando lugar a las primeras 

taolu (套路), formas codificadas. Esto facilitó en gran medida la memorización y 

enseñanza de los movimientos del wushu. 

En esta época los señores feudales buscarían los servicios de estrategas y expertos en 

wushu. Empezó a considerarse un arte de guerra y adquirió un caracter noble. El mismo 

estado señorial ayudaba en la enseñanza del wushu, que le servía a modo de táctica 

militar en el campo de batalla, a modo de entretenimiento dentro del feudo, y como 

simples guardaespaldas.  

 Durante los Han (206 AC - 220 DC) se crea una distinción entre lo que era el 

shoubo (⼿手搏), un estilo sin armas y basado en el uso de las manos y el jueli (⾓角⼒力), 

lucha deportiva. En esta época nace en Shandong el boxeo de imitación, como por 

ejemplo, el tanglangquan (螳螂拳), o “Boxeo de la mantis religiosa”. Esta se dice que 

es la forma más tradicional del wushu. Paralelamente, un médico llamado Hua Tuo idea 

una serie de ejercicios basados en cinco animales que forman parte de la práctica del 

Qigong, el Wuqin Xi (五禽戏). El término wushu se oiría por primera vez durante la 

dinastía Han para comprender a todas las artes marciales chinas. 

 El monasterio budista de Shaolin se creará en el período de las dinastías 

Meridionales y Septentrionales (420 - 581), en la provincia de Henan. Los discípulos 

chinos del monje, el indio Batuo (跋陀), eran grandes expertos en la técnica de las artes 

marciales. El monje que sucedió a Batuo fue Damo (达摩), y tuvo también un discípulo 



	
  

versado en wushu. En época feudal era común que en los monasterios se tuvieran armas 

y habilidades de lucha para la protección de los monjes. (Itier, 2006) 

 Durante la dinastía Sui (581-618) los monjes Shaolin empezaron a idear nuevos 

ejercicios, y se dice que el método de las 18 manos de Luohan (罗汉⼗十⼋八⼿手) nació de la 

observación y la imitación de la expresión de las estatuas Arhat de los templos, de 

hecho el término Luohan es el sánscrito para Arhat, aquellos que han alcanzado la 

iluminación. 

 En la dinastía Tang (618-908) se establecen los primeros exámenes de wushu 

con entrega de medalla y diploma a los vencedores. La disciplina militar era ya de vital 

importancia para el emperador. 

 En la dinastía Song (960-1279), el emperador prende conciencia de la capacidad 

de los practicantes de wushu y permite a su pueblo defenderse de las incesantes 

incursiones de los invasores del norte mediante la difusión del wushu. Así se desarrollan 

en muchas provincias diversas agrupaciones de practicantes y se fundan escuelas para 

difundir los conocimientos de los maestros, conocidos por el gran dominio que poseían 

en el arte militar. En este período nace y desarrolla su teoría el filósofo neo-confuciano 

Zhou Dunyi, quien popularizó el taijitu (太极图)1 y escribió el Taijitu shuo (太极图说), 

donde fusionaba su ética confuciana con aspectos daoístas. Esto es importante porque 

explicaba la interacción entre yin y yang junto con otros cinco elementos (que veremos 

más tarde), y él concebía los cinco elementos como los cinco principios morales 

confucianos. El surgimiento de estas ideas, que mezclaban confucianismo, con el 

naturalismo daoísta y a menudo cosmología inherente en el budismo, puede explicar la 

confluencia de estas filosofías en el plano de las artes marciales. 

 La experiencia y sabiduría de los maestros de la época y la riqueza de 

pensamiento que acompañaba la vida diaria de los monjes y practicantes de wushu, 

provocó un auge en el desarrollo de las artes marciales. La teoría del wude (武德), que 

se explicará con más detenimiento más adelante, era seguida por muchos practicantes y 

tampoco olvidaban el profundo respeto que habían de procesar hacia el arte del wushu, 

siempre saludando antes y después de la ejecución de algún ejercicio. 

 La eficacia convirtió el combate wushu en un arte social del que muchas más 

personas querían formar parte, lo que acabó traduciéndose en una agrupación de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 El taijitu es un símbolo daoísta para representar el concepto del yin y el yang. Es el símbolo 
representativo del daoísmo, así como de las disciplinas wushu del Taijiquan y del Jeet Kune Do. 



	
  

practicantes en men (⻔门), corrientes técnicas, que se convertirían en jia (家), escuelas 

con sus propias reglas (轮法 lunfa) y una ética marcial (武德 wude) concreta en tiempos 

de paz. 

 Durante la dinastía Ming (1368-1644) el wushu vive su era de máximo 

esplendor. La escritura permitió a los maestros la transmisión de su arte. Todo lo que 

antes se divulgaba oralmente ahora se pasaba de forma escrita. Esto trajo el wushu a 

todas las capas de la sociedad dispuestas a recibirlo. El general Qi Jiguang (1528-1587) 

documentó sus ideas y su experiencia militar en un libro llamado Jixiao Xinshu (纪效新

书), y sintetizó en él el nombre de todos los maestros más sobresalientes de la época, 

además de un recogido de movimientos de lucha en un encadenamiento de 32 

movimientos. Estos 32 movimientos eran los que él creía más eficaces y recibieron el 

nombre de changquan (⻓长拳), boxeo largo. En él hizo distinción de las técnicas llevadas 

a cabo con pies (腿 tui ), puños (打 da), agarres (拿 na) o proyecciones (摔 shuai). En 

su libro nombró también 16 estilos diferentes de combate sin armas, incluyendo el 

Shaolin Kung fu. (Itier, 2006) 

 Aunque el origen del Taijiquan (太极拳) es muy controvertido, se dice que el 

general Chen Wangting pudo ser quien ideó las primeras formas de este arte. El 

Taijiquan en la rama familiar de Chen se desarrollaría durante la dinastía Ming en la 

provincia de Henan, en el pueblo de Chenjiagou. Los 32 movimientos que el general Qi 

Jiguang recopiló se encuentran también dentro del Taijiquan la familia Chen. Técnicas 

como el tuishou (推手),2 se encuentran en los manuales de Chen y de Qi Jiguang. 

(Henning, 2009) 

 En la dinastía Qing (1644-1912) el emperador prohibió la práctica del wushu 

fuera de las escuelas militares del gobierno con tal de controlar posibles rebeliones del 

pueblo. De todas formas el wushu permaneció presente en las zonas campesinas y se 

desarrolló dentro de asociaciones secretas. El saludo perteneciente a las artes marciales 

se convirtió en una contraseña para los practicantes al margen de la ley, y albergaba un 

significado anti-Qing, reclamando la restauración del gobierno Ming. Los más 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2 Es el nombre para una rutina de entrenamiento wushu que sirve al alumno para practicar el 
relajarse, neutralizarse, ser flexible, perceptivo y estar balanceado. A través de esta serie de 
ejercicios se puede conocer y corregir la debilidad física y mental bajo conflictos simulados. El 
objetivo de tuishou es alcanzar una relajación neutral (wuwei, no-acción), ante los estímulos 
diarios (acción). 



	
  

reaccionarios llegaron a formar parte de asociaciones más extremistas, las Hongmen (洪

门), que se relacionarían más tarde con las Tríadas. 

 El wushu, durante los Ming dividido en dos escuelas, la del norte y la del sur, se 

multiplicó en otras secciones repartidas entre las diversas provincias. Así aparecen las 

escuelas de neijiaquan (内家拳), de corriente interna, como la escuela de Xingyiquan 

(形意拳), de la forma y la mente, fundada por Ji Jike (1602-1680). El boxeo Wing Chun 

(詠春), en cantonés, tiene origen en un alumno del mismo nombre del monasterio 

Shaolin. (Henning, 1981) La llegada de potencias extranjeras a China y la decadencia 

del estado Qing llevó a una época oscura para el wushu, que en lugar de desaparecer 

permaneció aletargado. 

 Con la fundación de la República Popular de China (1949), el wushu creció en 

dos zonas: la China continental y la China de Hong Kong y Taiwán. En China 

continental, la Revolución Cultural (1966-1976) provocó el desuso del wushu y la 

pérdida del carácter noble que tanto lo acompañaba. Acabada la Revolución Cultural se 

decidió que el wushu formaba parte de la cultura china y no debía erradicarse sino 

modernizarse, de modo que todo lo que el gobierno vio necesario de cambiar quedó 

atrás, y se pasó a una arte marcial más científica y racional, basada en la perfección 

técnica del entrenamiento. Se procedió a formar a profesores para que se familiarizaran 

con la nueva imagen estandarizada el wushu, y se buscó la difusión por toda China de 

este arte renovado. Dado el éxito de la reforma, se escribieron obras, manuales 

recopilatorios de técnicas con armas y sin armas, además de investigaciones en su 

historia. El gobierno retomó las competiciones con medallas y trofeos, y el público del 

pueblo lo recibió con gran entusiasmo. Los primeros campeones de wushu de toda 

China no tardaron en aparecer, y tuvo lugar un proceso en cadena de 

internacionalización y reconocimiento del wushu como deporte. Se fundó la 

International Wushu Federation (IWUF) para tal efecto. 

 En Hong Kong y Taiwán, el wushu no vio un cambio renovador, sino que 

mantuvo su espíritu tradicional. Allí las artes marciales crecieron como lo hacían en las 

épocas dinásticas, mediante un caracter de “clan”, y la transmisión del maestro. El 

wushu nunca perdió su componente filosófico tradicional, y por tanto las técnicas de 

combate se diferenciaron también de las técnicas estandarizadas aprendidas en las 

escuelas del gobierno continental chino. 

 



	
  

5. Artes marciales externas e internas 
 

Para el mundo occidental, sobretodo para el occidental de a pie, las artes marciales se 

caracterizan por el daño corporal que causan. Esto es debido a una larga tradición en 

Occidente de artes marciales representadas en cine, televisión, prensa, etc. sobretodo si 

pensamos en el boxeo occidental, que trajo consigo apuestas ilegales, sensacionalismo 

en los medios de comunicación, espectáculo cinematográfico, y venta de la violencia. 

Grandes personajes de las artes marciales orientales, como Bruce Lee, en un intento de 

popularizar el wushu se entregaron también a una simplificación de sus valores, y 

aunque esto no sucedía siempre así, en la mente occidental las artes marciales siempre 

son percibidas de forma simple, un deporte basado en la lucha con patadas y puñetazos, 

y mucho menos se las ha considerado un arte. Por su parte, las artes marciales internas, 

tales como el Taijiquan, son todavía definidas como un ejercicio dirigido a la gente 

mayor, porque los mayores se mueven lentamente. La fuerte influencia del wushu en 

Occidente ha traído consigo un cambio en esta mentalidad, y cada vez son más las 

escuelas chinas, japonesas, tailandesas, etc.,  que se establecen fuera de su país de 

origen. La presencia de las artes marciales chinas en los Juegos Olímpicos y el esfuerzo 

por dar a conocer las diferentes disciplinas del wushu internacionalmente han 

conseguido hacer justicia a estas artes, pero aún queda mucho camino para que las artes 

internas reciban el reconocimiento que merecen. Esto es porque las artes marciales 

internas, como veremos, contienen una carga de pensamiento muy fuerte, sin contar la 

influencia de la medicina tradicional china. En occidente es difícil concebir las artes 

marciales internas como algo más allá de un ejercicio físico “sencillo de realizar”, 

cuando nuestro concepto de ejercitarse para mejorar la salud es la visita al gimnasio y el 

entrenamiento puramente físico. Estamos hablando pues, de una falta de entendimiento 

de las ideas y filosofías que son el pilar de las artes marciales. 

 En la actualidad existe una separación entre las artes marciales externas (外家 

waijia) y las artes marciales internas (内家 neijia).El origen de esta distinción se 

remonta no muchos años atrás. En 1894 los maestros de tres artes marciales que ahora 

se las denomina “Las Tres Artes Internas”: Xingyiquan (形意拳), Baguazhang (⼋八卦掌) 

y Taijiquan (太极拳), unen sus estilos bajo el tutelaje del maestro Cheng Tinghua, para 

formar parte de neijia (内家), la escuela interna. Sun Lutang se refiere en su libro 

Research of Xing Yi Quan, de 1915 a este término. La agrupación de estos estilos bajo 



	
  

el nombre de “Escuela interna” les sirvió sobretodo para compartir entre ellos sus 

técnicas y conocimientos. 

 Alrededor del siglo XX unos maestros fundan el Instituto de Investigación de 

Educación Física de Pekín. Para poder clasificar a los diversos alumnos de dicho 

instituto en sus respectivas clases, nace una necesidad de diferenciar entre las distintas 

artes marciales que se enseñan. Se dividen así entre un grupo “interno” y otro grupo 

“externo”, entendiendo que el grupo interno eran las tres disciplinas antes mencionadas, 

y el grupo externo eran todas las demás. A diferencia de esta distinción, una escuela 

pública de artes marciales (La Escuela de Arte Nacional Central de Nanjing) fundada en 

1927 por los maestros Zhang Zhijiang y Li Jinglin, nombra los estilos conocidos como 

“internos” en “estilos Wudang”, y los estilos “externos” como “estilos Shaolin”. 

 Bajo los ojos críticos del público, el grupo “externo” se caracterizaba por el 

poder y la dureza en los movimientos y la lucha en sí misma. El grupo “interno” era 

visto como un estilo suave, basado en el uso del Qi (气), el cual explicaremos más 

adelante, y en prácticas relacionadas con la medicina tradicional. Esto, por supuesto, era 

y todavía es, una forma básica y simple de categorizar y definir a tan diversas ramas en 

los estilos del wushu, ni mucho menos representa la naturaleza de cualquiera de ellos. 

Debemos tener en cuenta que muchos estilos, sino todos, se han encontrado en algún 

punto de la historia y han compartido rasgos en común. Así pues, no es disparatado 

encontrarse con estilos internos que hacen uso de prácticas “externas”, mas sus 

enseñanzas no se contradicen sino que se complementan. 

 Con todo, sí que podemos encontrar una mínima diferenciación entre los estilos 

“externos” e “internos”, desde la forma en que éstos estilos entienden el entrenamiento, 

la salud y el combate. Dentro de las artes marciales encontramos dos perspectivas  

también llamadas “externas” e “internas”. La perspectiva externa apunta a todo el 

estudio y entrenamiento en su funcionalidad externa, la calidad de respuesta del cuerpo 

también ante la interacción de otros objetos. Se analizan y entrenan, entre otras cosas, la 

dureza, fuerza, densidad, grueso, cantidad, velocidad, etc. de los huesos, la piel, los 

músculos, tendones, reflejos, rapidez, oxígeno consumido, etc. La forma de 

entrenamiento es más deportiva y está dedicada a mejorar estos aspectos mencionados, 

por lo que el éxito depende en gran parte a un excelente estado físico. El maestro 

Jonathan Bluestein, fundador de la academia de artes marciales de Tianjin, compara este 

método “externo” de entrenamiento como el proceso de forja de una espada. Se trata de 



	
  

un proceso largo y constante, preciso y que requiere de un poderoso fuego. Un buen 

material inicial de base es vital, pero el resultado final es siempre afilado y capaz de 

cortar, apuñalar, golpear, cualquier superficie u obstáculo. Se suele creer erróneamente 

que este tipo de método combate fuerza con fuerza. Pero esto está relacionado con la 

diferencia entre “dureza” y “blandura”. El estilo de entrenamiento “externo” no está 

hecho específicamente para intentar ser más fuerte que el oponente, esto dependerá del 

uso que le de el propio practicante. 

 Cuando nos referimos al estilo de artes marciales “interno” éste responde a un 

entrenamiento interno, llamado neigong (内功). Anteriormente comentaba el origen de 

la separación entre el wushu externo e interno, en el que se incluían únicamente tres 

grandes disciplinas (Xingyiquan, Baguazhang y Taijiquan). La aparición de nuevas 

disciplinas con rasgos semejantes a los de éstas consideradas “internas” fueron 

ampliando el espectro, y escuelas como el Kung fu de la Mantis Religiosa del Sur (南派

螳螂  nanpai tanglang) , Liuhebafaquan (六合⼋八法拳), 6 armonías, 8 métodos, 

Dachengquan (⼤大成拳), Xinyiliuhequan (⼼心意六合拳), Yiliquan (意⼒力拳). 

 Muchas disciplinas clasificadas como internas no llegan a ser únicamente 

“internas” puesto que combinan movimientos de estilos externos, pero los estilos que 

aquí hemos mencionados sí pueden considerarse “100% internos” en tanto que 

comparten todos los elementos del wushu que se consideran “internos”. Algunos de 

estos elementos los discutiremos más adelante, pues la base del método interno tiene en 

cuenta en gran medida todos los procesos internos del cuerpo, procesos que no pueden 

ser vistos pero sí sentidos. Mientras las artes marciales externas se caracterizan por 

movimientos que exigen una buena condición física, los movimientos “internos” se 

caracterizan por su fluidez y ligereza, ya que la verdadera potencia reside en el interior 

del cuerpo. Las disciplinas “interiores” hacen énfasis en el uso de la mente para relajar y 

coordinar el cuerpo. La medicina tradicional china influyó en los inicios de la 

metodología interna, hasta el punto que se la considera parte de la medicina tradicional. 

 A modo de conclusión, vemos que los métodos externos y los internos son 

opuestos en muchos sentidos. Pero esto no significa que los estilos no se hayan 

encontrado y evolucionado con el paso del tiempo. La disciplina del wushu ha 

desarrollado múltiples ramas de escuelas y se ha visto influenciada por el mundo 

occidental, lo que lleva a la creación de nuevas técnicas y a nuevos conocimientos. que 

se encuentran en un proceso de constante evolución y progreso. 



	
  

 

6. Conceptos del wushu 
 
Los conceptos que encontramos en las diversas disciplinas de wushu, a menudo se 

refieren a aspectos técnicos de la misma, como puede ser el modo de responder al 

oponente, a formas de nombrar objetos o sujetos relativos al wushu, como formas de 

combate, a aspectos más abstractos pertenecientes al campo de la moral del practicante 

de wushu. Pero muchos de ellos contienen una conexión con el pensamiento tradicional 

chino. En la lista siguiente se encuentran enumerados los conceptos incluidos en este 

texto. Figura su correspondiente traducción para apreciar su complejidad de significado 

y su relación con la teoría y la práctica del wushu. Posteriormente se remitirá a los 

términos con mayor valor filosófico y se discutirá sobre ellos: 

 

1. 武德 wude: virtud marcial, ética marcial 

 武 wu: marcial, militar 

 德 de: virtud, moralidad, ética 

2. 武林 wulin: círculo de artes marciales, practicantes de wushu 

 林 lin: bosque, grupo de personas o cosas 

3. 武士道 wushidao: bushido japonés, vía del guerrero 

 士 shi: soldado, experto, licenciado 

 道 dao: vía, camino, principio, Dao 

4. 功夫 gongfu: habilidad, arte, esfuerzo, trabajo, Kung fu 

 功 gong: logro, mérito, éxito, habilidad, trabajo, físico 

5. 柔术 roushu: jujitsu 

 柔 rou: suave, flexible, blando 

6. 柔道 roudao: judo 

7. 自然 ziran: mundo natural, naturaleza 

 自 zi: uno mismo, propio, de uno mismo 

 然 ran: correcto, lo que es de 

8. 无为 wuwei: no acción 

9. 风流 fengliu: sin restricciones de espíritu ni comportamiento, con talento, disoluto 

 风 feng: viento, como el viento, práctica, tendencia, costumbre, estilo, actitud  



	
  

 流 liu: fluir (líquido), reguero de agua 

10. 太极拳 taijiquan: Tai Chí , forma tradicional de ejercicio físico y relajación 

 太 tai: gran, el más, lo que más, excesivamente, demasiado, sobre algo 

 极 ji: extremo, polo, hacer el grado más alto de algo  

 拳 quan: puño, boxeo, doblar, girar 

11. 推手 tuishou: empuje de manos 

12. 相扑 xiangpu: sumo 

13. 阴阳 yinyang: principio femenino negativo y principio masculino positivo, artes 

ocultas (astrología, geomancia, adivino, alquimia) 

14. 禅 chan: contemplación prolongada e intensa, meditación profunda 

15.气功 qigong: sistema de respiración profunda, habilidad de respiración 

 气 qi: gas, aire, respiración, enfadarse, energía vital, energía vital (medicina)  

16. 丹田 dantian: región púbica, punto 2 cm por debajo del ombligo, donde reside el qi 

17.师傅 shifu: forma respetable de nombrar a un trabajador cualificado, maestro  

 
7. Filosofía y wushu 
  

A continuación conoceremos la profundidad filosófica de muchos de los conceptos 

anteriormente enumerados, relacionados con su correspondiente corriente filosófica. 

Las tres grandes enseñanzas dentro del pensamiento tradicional chino son el Daoísmo, 

Confucianismo y Budismo. Quizá nos encontremos con que algún concepto propio de la 

práctica wushu se pueda relacionar a más de una disciplina filosófica. Esto se debe al 

carácter holístico del wushu, que ha evolucionado históricamente junto a una diversidad 

de corrientes de pensamiento. 

  

7.1 Daoísmo 
 

El Daodejing es la obra de la que parte la filosofía daoísta, y fue escrita entre el siglo V 

i IV AC por Laozi. Se presenta el principio del dao (道) como aquello que rige la 

naturaleza y sus procesos. Se le puede traducir como “vía, senda, camino”, pero no es 

tangible y no es, es un vacío del que surge el haber. Este juego de opuestos infinito 

forma la esencia del pensamiento daoísta y se expresa en múltiples y diferentes planos. 

 Otro concepto unido al dao es el de (德), la virtud moral. En el wushu 



	
  

encontramos también un de, el que se incluye en el término wude (武德). Este término 

del wushu será tratado dentro del Confucianismo en su aspecto “social”. Si pensamos 

wude dentro de la lógica Daoísta conservaría su significado original (virtud moral), pero 

adquiriría un sentido individual. En el daoísmo, un gobierno por el de no necesita más 

que un sabio dirigente que ocupando su lugar da orden a toda la sociedad. De modo que 

el sabio no actúa de un modo activo en los asuntos de la sociedad, sino que se cultiva a 

sí mismo, como el practicante de wushu no se enzarza en peleas, sino que da ejemplo 

con su actitud pacífica. Esto es la virtud de del Daoísmo aplicado a las artes marciales 

chinas. Cuando tratemos el término con el Confucianismo, nos daremos cuenta de que 

las artes marciales externas lo entienden de un modo completamente distinto, siendo 

wude un conjunto de reglas morales que el practicante ha de seguir para mantener la 

jerarquía y el orden social. 

 Prosiguiendo con el Daoísmo dentro del wushu, encontramos el término ziran 

(自然). En la cultura tradicional china este concepto se relaciona con el concepto 

tianran (天然) y se traduce bajo el mismo significado, designando aquello que no ha 

sido creado por el hombre, es decir, aquello creado por el cielo: el mundo natural. Ziran, 

a diferencia de tianran, significa “aquello que es por sí mismo”, de modo que se refiere 

a aquello que se desarrolla espontáneamente, siguiendo su propio curso de crecimiento, 

siguiendo por lo tanto su propia naturaleza. Este significado del término sobre las cosas 

desarrollando su “uno mismidad” y siguiendo su naturaleza está enteramente presente 

en el pensamiento de las artes marciales. El practicante de wushu ha de encontrarse con 

la propia naturaleza de su ser con tal de desarrollar su máximo potencial y poder 

alcanzar algo. En todas las escuelas de artes marciales es vital entrar en contacto con 

uno mismo y con todo lo que se desarrolla “uno mismamente” a la vez. El practicante 

ha de encontrar la energía que procede de sí mismo y que existe a su alrededor para 

aprovecharse de ella a su voluntad. Cuando el maestro de Qigong (⽓气功) enseña a su 

alumno, le suele decir que debe relajarse durante el ejercicio, y que su cuerpo debe ziran 

(联系要放松，全身要自然). Aquí ziran se entiende en forma de verbo, de modo que el 

maestro pide al alumno que su cuerpo debe comportarse como sí mismo, como por 

naturaleza es, y no debe ser forzado porque se vuelve rígido y no flexible. Como 

explicaremos más adelante, la técnica del Qigong requiere que la energía del cuerpo 

fluya por todas las extremidades, y la aplicación de ziran sirve para que el alumno no se 



	
  

centre en el movimiento que realiza, ni la dureza del golpe, sino en el fluir de su propia 

naturaleza. Esto es algo que comparten las artes marciales internas en su base teórica. 

 Dentro de las miles de escuelas de artes marciales encontramos la escuela 

llamada Ziranmen (⾃自然⻔门). El estilo es interior y tiene influencias del Qigong. 

Contiene un fuerte componente filosófico daoísta, siguiendo con rigidez el concepto de 

ziran, así como el yinyang (阴阳), del que posteriormente hablaremos. Sus practicantes 

afirman que esta escuela sigue las normas de la naturaleza y combina técnicas de 

combate interno y externo, relacionándolo con esta idea del yin y el yang. La práctica de 

Ziranmen ejercita el cuerpo para mejorar la circulación del Qi y disfrutar de una salud 

“natural”, lo que nos recuerda la importancia de la medicina tradicional china en los 

estilos de wushu interno. 

 El concepto ziran está ligado al concepto de wuwei (无为) que también tiene un 

gran peso en la filosofía dentro del wushu. El concepto de wuwei puede parecer 

demasiado pasivo como para que uno pueda plantearse su aplicación, pero lo que este 

concepto sugiere va más allá de su significado.  Hemos traducido wuwei como “no 

actuar”, pero no ha de tomarse al pie de la letra, no significa que haya que quedarse 

parado ante todo. 

Justamente es no precipitarse, no forzar y dejar que todo se mueva según su propia 

naturaleza, no desde un medio artificial externo.  

Todo se desarrolla según su propia naturaleza y dictado y uno debe dejar que fluyan sin 

intervenir de manera torpe, y hacer cuando el momento sea adecuado. Si se sigue el 

dao, llevaremos una vida en armonía con la naturaleza y no habremos de esforzarnos ni 

desear nada, porque todo vendrá eventualmente como tenga que venir. En las artes 

marciales este principio es determinante para elegir el momento más adecuado para 

ejecutar un movimiento, y el momento adecuado no es ni demasiado pronto ni 

demasiado tarde. Así pues, el practicante de wushu no busca el momento, ni lo fuerza, 

espera a que se presente por sí mismo y lo aprovecha. Esta idea es algo complicada ya 

que cuando pensamos en artes marciales estamos pensando en una práctica que se basa 

en movimientos estudiados y golpes, es decir, que fuerza y se adelanta. Pero este no es 

el carácter de las artes marciales tradicionales chinas, éstas entienden wuwei no como la 

no-acción, sino como el mantenerse neutral: no actuar y actuar a la vez. Dentro de las 

artes marciales internas, especialmente en el Taijiquan, tiene gran importancia. 



	
  

El maestro David Chen, de la escuela Wuwei Taichi de Maryland, concibe wuwei como 

el saber cuándo, cómo y por qué actuar pero sin tener la intención de hacerlo. El deseo 

se excluye de wuwei porque el tener deseo lleva siempre a actuar. Para poder aplicar 

wuwei a cualquier ámbito hace falta mantener la mente neutral y vacía de cuestiones 

que sólo estorban a la práctica del wushu. Para el maestro David Chen, un luchador 

wuwei es aquel que se mantiene firme como un tronco al sentir la ira de su contrincante 

y está preparado para cualquier situación. 

 Conectada al juego de opuestos del daoísmo aunque mucho anterior que éste, 

encontramos una escuela cosmológica que hoy en día es conocida por la Escuela del 

Yin-Yang, o la Escuela de los Naturalistas. Su fundador fue Zou Yan, y centró sus 

principios en la relación del hombre con el cielo y la tierra. 

El yin (阴) y el yang (阳) es sombra y sol, oscuridad y luz, y son los eternos opuestos de 

toda la existencia universal. Yin es el principio femenino y Yang el masculino, 

formando las dos caras de una misma moneda. Se oponen en un equilibrio dinámico y 

su completa armonía es la base de la naturaleza. En el wushu, este principio se 

encuentra en todas partes, sobretodo bajo la forma de ataque y defensa, apertura y cierre 

de los movimientos, alto y bajo, grande y pequeño, flexible y rígido, vacío y lleno, 

interior y exterior, etc. El equilibrio entre opuestos garantiza el éxito en el combate, así 

que se observa en cultura china, y con ella en el wushu, un énfasis siempre en “la justa 

medida” de las cosas, idea que va en concordancia con la definición de wuwei 

anteriormente analizada. Dado que el cuerpo humano es también una mezcla entre Yin y 

Yang, el wushu acepta esto y se centra en el balance de ambas cualidades, física y 

espiritualmente. El practicante de wushu se puede referir en términos de yin y yang para 

referirse a múltiples aspectos técnicos. El maestro de Zuiquan (醉拳), boxeo borracho, 

debe saber combinar movimientos hacia atrás y hacia adelante, en ocasiones llamados 

movimientos yin y yang. Lo mismo sucede con la aplicación de fuerzas “pesadas”, o 

“flotantes”, incluso la diferenciación de estilos “internos” y “externos” responde a una 

relación de yin y yang, y muchos practicantes de ambos estilos deben saber coordinar 

ambos estilos de forma armónica, relajar ciertos músculos y tensar otros diferentes. 

 Además de la dualidad yin-yang, existen cinco elementos (五行 wuxing): fuego, 

madera, agua, metal y tierra. Son cinco procesos más que elementos, en tanto que el 

hombre debe aprender a expandirse (fuego) y concentrarse (metal), ascender (madera) y 

descender (agua), sembrar y recoger (tierra). Un esquema es formado a través de las 



	
  

relaciones entre los diversos elementos, y de ello surgen múltiples interpretaciones 

aplicables al orden natural y cosmológico. En el wushu las energías de concentración y 

expansión, ascendencia y descendencia, etc. deben armonizarse con los movimientos 

del wushu. Por ejemplo, para aplicar una técnica de salto se aplica la energía del fuego. 

A través de las enseñanzas de Bruce Lee han llegado a muchas personas la cita daoísta 

del “Ser como el agua”, y que evidencia el poder de los elementos naturales por encima 

de cualquier otra fuerza bruta. Las energías que deben combinarse para realizar las artes 

marciales son expresión de estos cinco elementos o procesos y sus relaciones. (Itier, 

2006). El arte marcial del Xingyiquan, originariamente contaba con tres técnicas 

principales de lucha, pero su desarrollo como arte las convirtieron en cinco. Esto la 

hacía coincidir con una tradición ancestral china, la Teoría de las Cinco Transiciones, 

que es el nombre dado a este proceso elemental. En la imagen siguiente, extraída del 

libro Research of Martial Arts (más detalles en la bibliografía) se puede observar la 

relación que existe entre esta teoría de los cinco elementos Daoístas, la medicina 

tradicional china (TCM) y el Xingiyiquan. Se pueden apreciar las equivalencias entre 

los diversos elementos, órganos del cuerpo y golpes de puño. 

 

7.2 Confucianismo 
 

El confucianismo se centra en las normas de la vida del hombre en sociedad. Esta ética 

data del siglo IV AC y su máximo representante es Confucio (Kongzi 551-479 AC). 

El pensamiento de Confucio define una serie de pautas de comportamiento y posiciones 

sociales que reflejan la jerarquía social existente. En las artes marciales, estos valores 

son esenciales para que se realice una acertada transmisión. Estos conceptos se 

sustentan sobre fundamentos entrelazados con filosofías, conceptos y creencias. 

El confucianismo sostiene su base sobre dos sistemas de reglas: 



	
  

⇒ Las tres relaciones fundamentales (sangang 三纲) que unen al príncipe con sus 

súbditos, al padre con el hijo (amor filial), y al marido con su mujer. 

⇒ Las cinco constantes (wuchang 五常): humanidad (ren 仁), rectitud (yi 義), rito 

(li 禮), sabiduría (zhi 智) y integridad (xin 信). 

 Así, en las artes marciales, el maestro es una figura que debe respetarse de forma 

jerárquica, y como el maestro posee las cinco virtudes el alumno aprenderá a respetarlas 

también. Para el practicante de wushu, esto no es algo que se estudie de manera teórica, 

aparece en medio de su aprendizaje. Uno de los puntos fuertes de las artes marciales 

reside en la unión perfecta entre la técnica, la ética, el conocimiento y la virtud. 

Anteriormente había mencionado la diferencia de interpretaciones del concepto wude 

(武德) con el pensamiento Daoísta y Confucianista. Pues bien, en su perspectiva 

confuciana, el wude es aplicado principalmente en artes marciales de estilo externo, 

como por ejemplo el Shaolinquan (少林拳). Vamos, por ende a hablar del wude en el 

sentido en que es entendido dentro de los métodos de enseñanza externos. Wude es 

entendido también por el significado que la misma palabra indica: “virtud marcial”. Esta 

“virtud” es la ética que el practicante ha de seguir, como si de una norma se tratara. El 

primer rastro de este término (con estas connotaciones) se encuentra en un texto del 

período de Primaveras y Otoños, el Zuo Zhuan (春秋左传). En él se comenta la 

frustración del rey por la baja efectividad de su ejército, y proclama siete grandes 

virtudes que habrían de ser recordadas para la posteridad y las enumera de la siguiente 

manera: jinbao (禁暴), prohibir la crueldad; jibing (戢兵), esconder las armas/soldados; 

baoda (保大), proteger la grandeza；dinggong (定功), tener habilidades firmes; anmin 

(安民), traer la paz al pueblo; hezhong (和众), armonizar los estados; fengcai (丰财), 

mejorar la riqueza general. Más tarde afirmará que “Wu (wushu) tiene siete De 

(virtudes)” (武有七德, 我无一焉，何以示子孙). Otras obras posteriores de la época 

(722-481 a.C), como por ejemplo el Libro de Liang (梁书) harán referencia a las siete 

virtudes marciales. Siete conductas aparecerán también en textos sobre literatura, 

música o baile. En el wushu se hace referencia al conjunto de estas siete virtudes con el 

nombre de wuxing (德行), integridad moral, conducta moral. Esto contiene una clara 

influencia del confucianismo ya existente entonces, en especial de las Cinco Constantes, 

o wuchang (五常) enumeradas al inicio de esta sección. Estas constantes regulaban la 



	
  

vida y el comportamiento del practicante dentro de la sociedad y le permitían progresar 

siguiendo un camino recto, sin desviaciones éticas. 

 La importancia del seguimiento del wude era tal que los maestros de wushu lo 

incluían en sus enseñanzas. Para el maestro era más importante la aplicación del wude 

que la técnica a aprender. Esto se puede apreciar leyendo los numerosos dichos 

recogidos por practicantes de wushu durante años, como por ejemplo el dicho “Para 

aprender arte primero se estudia el rito -li-, para aprender artes marciales primero se 

estudia el de” (未曾学艺先学礼，未曾习武先习德). Así pues, podemos decir que el 

talento o la dedicación plena no lo es todo en la disciplina del wushu, el alumno debe 

probar ser moralmente digno ante el maestro para que éste decida instruirlo al completo. 

 Las diversas escuelas de wushu han adoptado eventualmente sus propias reglas y 

códigos morales. En el caso de la escuela Shaolin, se pueden identificar hasta diez 

prohibiciones cuya creación se atribuye a Jueyuan (觉远), un personaje histórico de la 

dinastía Song meridional e inicios de la Yuan, conocido por pertenecer al linaje de 

guerreros Shaolin y por sus contribuciones a la conservación y evolución de la escuela 

Shaolin (Yu Zhijun, 2006). Las prohibiciones eran las siguientes: 

• Está prohibido traicionar a un maestro. 

• Está prohibido tener diferentes ideas. 

• Está prohibido hablar sin sentido. 

• Está prohibido excederse en habilidad. 

• Está prohibido robar. 

• Está prohibido violar la disciplina monástica. 

• Está prohibido combatir alocadamente. 

• Está prohibido rebelarse contra los edictos imperiales. 

• Está prohibido aprovecharse de los débiles. 

• Está prohibido beber excesivamente. 

 Así pues, la preocupación confuciana por una correcta ética social y todos sus 

aspectos filosóficos se trasladan también a las artes marciales y forman parte del 

aprendizaje más elemental. Sin duda esto sirvió para preservar la base intelectual del 

wushu por muchos años. Los valores éticos del wushu exigen cierto nivel moral y esta 

serie de prohibiciones morales permiten al practicante controlar su ego y concentrarse 

en lo que es realmente importante, puesto que pocas cosas son más importantes para él. 

(Wu, 1995). Las artes marciales externas combinan entonces la fortaleza externa del 



	
  

practicante con unas grandes cualidades internas, morales y emocionales, que le 

permiten un eficaz perfeccionamiento de la técnica física. Estas cualidades internas 

difieren de las que encontramos en las artes marciales puramente internas, ya que éstas 

no dan importancia a su papel dentro de la sociedad, ni requieren de reglas ni 

prohibiciones, se centran en el mundo individual y se rigen por la propia naturaleza. 

 

7.3 Budismo 
 

El personaje central del budismo chino fue Boddidharma, quien se instaló en el templo 

del Joven Bosque (少林寺 Shaolin Si) en la provincia de Henan, hacia el año 520. Si 

damos un repaso a nuestra breve explicación histórica del wushu, recordaremos que no 

era poco habitual la presencia de las artes marciales en los templos budistas y muchos 

monjes ayudaron a su enseñanza y transmisión. En el caso de estos estilos, como el 

famoso Shaolinquan, el aprendizaje técnico iba unido a las costumbres ritualísticas de 

los monjes, los maestros. El Shaolinquan, considerada como un arte marcial externa, es 

un buen ejemplo de un estilo externo que tiene apreciaciones por el mundo interno 

(individual) del propio ser. Así, puede dar importancia a ejercicios muy duros, 

sobretodo si los comparamos con los ejercicios propios de estilos internos, pero a la vez 

da gran valor a ejercicios mentales, como la meditación. Esto es así por la influencia 

budista dentro del Shaolinquan. 

 Dentro de la enseñanza del budismo en China cabe destacar lo que se denomina 

las “cuatro nobles verdades”, que afirman que toda existencia es sufrimiento; el origen 

de este sufrimiento es el deseo; el sufrimiento puede acabar si acaba su causa; para 

acabar con la causa hay que seguir el noble camino. Si se cumplen estas directrices, los 

discípulos conocerán la vía para librarse de un ciclo interminable de existencias, 

considerado como el sufrimiento inherente a la vida. El objetivo de la doctrina budista, 

entre otros muchos, sería el de suprimir el sufrimiento vital a través de la supresión de la 

ignorancia, base de todos los problemas en la vida del ser humano y lo llevan a cometer 

malas acciones. La compasión, el vacío y la ausencia de pensamiento son elementos 

esenciales para quienes desean acabar con este sufrimiento y alcanzar la promesa del 

nirvana. El noble camino, o “noble camino óctuple” es una de las enseñanzas 

fundamentales del budismo, y se rige de ciertas normas éticas que han de seguirse 

simultáneamente. Entre ellas encontramos una comprensión y determinación correcta, 

actuar correctamente, esforzarse correctamente, tener una consciencia del momento 



	
  

correcta y una concentración o meditación correcta. Todos estos aspectos se pueden 

relacionar con las artes marciales chinas, ya que sus practicantes también se valían de 

ellos. Los practicantes de wushu en los monasterios budistas seguían estas normas con 

obstinación y daban al proceso marcial una dimensión trascendental que permitía fijar 

un objetivo concreto para la práctica del wushu, un objetivo más allá del mundo físico 

(Itier, 2006). Este ideario libraba también de todo deseo al practicante, que debía ser 

libre y sentirse vacío para poder realizar el arte marcial. Así, vacío en mente y cuerpo 

sólo podía llenarse de un qi en completo equilibrio con su interior y su exterior. Esta 

fuerte conexión entre las artes marciales y el Budismo se hace visible en los estilos 

nacidos en templos budistas, porque allí es donde práctica mental y física están 

íntimamente relacionadas de forma constante. Dentro de los estilos nacidos en el templo 

Shaolin se encuentra el estilo Luohan (罗汉), uno de los más representativos y que tiene 

sus raíces en los primeros años de la fundación del templo Shaolin. Por supuesto, como 

ocurre con todo estilo influyente, posteriormente se desarrollaron variantes del estilo 

Luohan en diversas zonas de China, ajenas al templo Shaolin. El nombre Luohan en 

sánscrito apunta a los Arhat, aquellos que han alcanzado un verdadero entendimiento de 

la naturaleza de la existencia, han alcanzado el nirvana y por ello no nacerán de nuevo. 

Éste será pues el objetivo de los practicantes del estilo Luohan, y para llegar a él 

seguirán el anteriormente mencionado “noble camino óctuple”. Como la técnica de las 

18 manos de Luohan surgió de la imitación de las posiciones de las estatuas Arhat en 

los templos, en la enseñanza de los movimientos se suele incluir una breve leyenda 

sobre cómo fueron creados. Encontramos movimientos que reciben nombres como 

“Arhat domador de tigres”, “Arhat guardia de puertas”, “Arhat vencedor de dragones” o 

“Arhat recitador de Sutras”. Las leyendas detrás de éstas técnicas no sólo ayudan al 

practicante a recordar con qué energía debe ejecutar el ejercicio, sino a preservar el 

carácter espiritual de este estilo de combate. Podemos decir que son muchas las 

leyendas que se han generado entorno al templo Shaolin y sus estilos de combate. Según 

el monje shaolin Shi Deqian, el estilo zuiquan (醉拳), boxeo borracho, tiene origen 

durante la dinastía Song (960-1279), cuando un experto en artes marciales irrumpió 

borracho en el templo y derrotó a los monjes que encontró a su paso. 

 
7.4 Qigong: presente en Daoísmo, Confucianismo, Budismo 
 



	
  

El qi (气) se puede traducir como “energía”. Esta “energía” es entendida como la 

energía sutil y dinámica que circula en todas las cosas y las hace estar en actividad. El 

concepto tiene su origen en la medicina tradicional china. Una obstrucción del qi es una 

obstrucción de la energía de la vida y en el hombre causa enfermedad. El qi es usado en 

algunas artes marciales, como el qigong（⽓气功), que se basan en la comprensión de 

nuestro qi interior, su control y utilización para el bienestar de uno mismo. Es un 

elemento esencial en cualquier forma de vida según la cultura tradicional china y ha 

entrado en el mundo occidental a través de la práctica del qigong, un arte marcial 

interna que basa su práctica en el uso y control del qi. El qi guarda semejanzas con el 

concepto los humores del mundo occidental, prana (fuerza vital), en la tradición hindú, 

etc. El qi está presente en el campo de la medicina tradicional china y es en los primeros 

textos médicos como el Huangdi Neijing (⻩黄帝内经) donde aparece por primera vez. 

Según la medicina tradicional china, una persona puede perder el equilibrio de su qi y 

bloquear los canales por donde pasa. Cuando esto sucede, se recurre entre otras cosas a 

la práctica de artes marciales. Las artes marciales de estilo interno son las que hacen uso 

del qi, de las cuales las más representativas son el ya mencionado Qigong y el Taijiquan. 

Los estilos que hacen uso del qi, sean externos o internos en esencia, utilizan diversas 

posturas físicas, técnicas de respiración y concentración mental con el fin de 

incrementar el qi, hacerlo circular, usarlo para curar o limpiar el cuerpo, almacenarlo o 

emitirlo. Dependiendo del estilo, las prácticas relacionadas con el qi pueden ir de las 

más simples, o las más internas, a las más complejas o externas. El Qigong practicado 

en el Daoísmo sirve como medio para alcanzar la iluminación espiritual, aumentar la 

longevidad y propiciar la conexión con la naturaleza. (Réquéna, 1996) En el Budismo, 

el qi forma parte del proceso meditativo y constituye una parte importante en el camino 

hacia la iluminación (Budeidad). (Bucknell, 1993) En el confucianismo, el qi se 

estimula para adquirir consciencia de la correcta moralidad, es una herramienta para 

alcanzar el grado de Junzi (君⼦子).  Se observa que el qi se encuentra presente en las tres 

corrientes de pensamiento y se utiliza para alcanzar fines semejantes, como son la 

transcendencia o evolución ideal de la persona. 
 Dentro del ejercicio del qi, cabe mencionar el concepto de dantian (丹田). Éste 

es  un centro de qi y está situado justo debajo del ombligo, en el centro de nuestra masa. 

El área corporal donde se encuentra el dantian es una zona que está involucrada en gran 

parte de los movimientos que ejercemos diariamente, con que todas las artes marciales 



	
  

lo ejercitan de algún u otro modo. La diferencia que marcan las artes marciales internas 

es que el método que ellos utilizan está centrado en el desarrollo y el control de esta 

zona. Existen otros dantian, pero el más importante es el inferior, centro de gravedad y 

equilibrio para el cuerpo. Los maestros Daoístas y Budistas buscan este punto para 

centrar la mente en él y adquirir mejor control de sus pensamientos y emociones. La 

concentración en el dantian es clave para cualquier proceso que esté relacionado con la 

consciencia, como la meditación y las artes marciales. Los artistas de artes marciales 

canalizan la energía (qi) procedente de este canal dantian hacia los diferentes órganos 

del cuerpo, lo que les aporta movimientos más fluidos o poderosos que puede proyectar 

con diversos fines. El dantian, como punto de origen del qi, es considerado punto de 

origen de la esencia natural del ser, punto de referencia para todo lo que esté 

relacionado con el funcionamiento interno de la persona, por ello es importante incluso 

dentro de las prácticas sexuales taoístas. 

 

Conclusiones 
 
Se puede concluir que existe una forma de pensamiento inherente a las prácticas de 

artes marciales chinas a diversos niveles. Se observa la presencia del Daoísmo en la 

separación misma de clases Interior-Exterior de wushu; presencia Confuciana en la 

aplicación del wushu en la vida diaria y la disciplina del practicante, en verso a sí 

mismo y el mundo; presencia Budista en su uso para que el practicante se desarrolle en 

un plano metafísico. Existe incluso presencia de las tres grandes ramas de pensamiento 

tradicional chino dentro de una sola práctica (Qigong). Todo esto se ha podido analizar 

a través de los diversos términos extraídos de textos tradicionales sobre el arte militar, y 

sobretodo maestros y practicantes que cada vez más buscan un mayor entendimiento de 

la profundidad filosófica y metafísica de las artes marciales tradicionales. Mediante este 

estudio se ha podido advertir además, que las interpretaciones que se obtienen de los 

textos tradicionales chinos juegan un papel importante en el entendimiento de otras 

disciplinas como el wushu, que están íntimamente ligadas a ellos. En el caso del 

concepto de ziran Daoísta, Qingjie Wang (citado en la bibliografía) expone una 

interpretación interesante sobre el mismo que puede ayudar a la comprensión de las 

prácticas marciales y conectarlas en sumo grado con el Daoísmo. Se puede afirmar 

además, que aunque surjan nuevos estilos de artes marciales u otros evolucionen, en 

ninguno de los casos pierden su conexión con el pasado tradicional filosófico chino. 



	
  

Esto se debe a la presencia de filosofía china no sólo en las formas de enseñamiento, 

sino sobretodo en la separación y ordenación de los estilos por sus características 

dualistas (yin-yang/interior-exterior). Con todo ello, se puede decir que las artes 

marciales conocidas actualmente como wushu son aquellas que contienen una base de 

pensamiento tradicional chino, en mayor o menor medida. 

 

8. Bibliografía 
 
Artículos académicos 

Henning, Stanley E. (2009) “Taijiquan: Symbol of Tradicional Chinese Martial Arts 

Culture”, Journal of Chinese Martial Studies, 15. 

Henning, Stanley E. (1981) “The Chinese Martial Arts in Historical Perspective”, 

Military Affairs, 45 (4): 173-179. 

Henning, Stanley E. (1994) “Ignorance, Legend and Taijiquan”, Journal of the Chen 

Style Taijiquan Research Association of Hawaii, 2 (1-7) 

Henning, Stanley E. (1999) “Academia Encounters the Chinese Martial Arts”, China 

Review International, 6: 319-332. 

Ma, Mingda (2009) “Bajiquan and Liuhe da qiang”, Journal of Chinese Martial Studies, 

1: 44-53. 

Ni, Peimin (2014) “Rectify the Heart-Mind for the Art of Living: a Gongfu Perspective 

on the Confucian Approach to Desire” Philosophy East and West, 64: 340-359.  

Zhao, Shiping (2009) “The Archery Tradition of China’s Boreal Hunters”, Journal of 

chinese Martial Studies, 1: 84-96. 

 

Libros 

Bluestein, Jonathan (2014) Research of Martial Arts. CreateSpace Independent 

Publishing Platform. 

Eng, Paul (2011) Kungfu Basics. Massachusetts: Tuttle Publishing. 

Legge, James (1983) The Chun Tsew With the Tso Chuen. Taipei: SMC Publishing Inc. 

Tong, Zhongyi (2005) The Methog of Chinese Wrestling. Berkley: Blue Snake Books. 

Yang, Jwing-Ming (1997) The Root of Chinese Qigong. Massachusetts: YMAA 

Publication Center. 

Itier, Roger (2006) Le grand livre du Kung fu Wushu. Milán: De Vecchi. 



	
  

Yu, Zhijun 于志均 （2006） Zhongguo chuantong Wushu shi 中国传统武术史. 

Beiijng: Zhongguo Renmin Daxue Chubanshe. 

Wu, Bin y Yu, Gongbao (1995) Essentials of Chinese Wushu. Beijing: Foreign 

Languages Press. 

Réquéna, Yves (1996) Chi Kung: The Chinese Art of Mastering Energy. EEUU: 

Healing Arts Press. 

Bucknell, Roderick y Stuart-fox, Martin (1993) The twilight language: explorations in 

Buddhist meditation and symbolism. Londres: Curzon Press. 
 

Documentos en línea 

Sturgeon, Donald (ed.). 2011. “Chinese Text Project”. Disponible en: http://ctext.org 

[Consultado el 5 de mayo de 2015] 

Cai, Baozhong 蔡宝忠 (ed.).  2002. “tántán shǎolín wǔshù jiè yuē 谈谈少林武术戒约”. 

Disponible en: www.shaolin.org.cn [Consultado el 5 de mayo de 2015] 

Qingjie, James Wang. 2003. “It-self-so-ing and Other-ing in Lao Zi’s Concept of Zi 

Ran”. Disponible en: www.confuchina.com [Consultado el 5 de mayo de 2015] 


