UrnB

»¥ Diposit digital
D &, de documents
Universitat Autdnoma 1) delaUAB

de Barcelona

This is the published version of the article:

Barcelé Terns, Maria del Carme; Golden, Sean, 1948-, dir. Les reinterpretacions
del confucianisme des del segle XIX fins I'actualitat. 2015. (842 Grau d’Estudis
de I’Asia Oriental)

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/147078
under the terms of the license


https://ddd.uab.cat/record/147078

FACULTAT DE TRADUCCIO I D'INTERPRETACIO

GRAU D’ESTUDIS D’ASIA ORIENTAL

TREBALL FI DE GRAU

LES REINTERPRETACIONS DEL
CONFUCIANISME DES DEL SEGLE
XIX FINS L’ACTUALITAT

MARIA DEL CARMEN BARCELO TERNS

TuTOR

SEAN VALENTINE GOLDEN

BARCELONA, JUNY DE 2015

UrnB

Universitat Autdnoma de Barcelona



Taula de continguts

I 1] (0T L1 T o o ST 2
N 1 T[T SR 3
2.1, SODIE CONTUCT ..ottt 3
2.2. DINASIES HAN T SONQ ... 4
3L SBOIE XX ettt 6
YT | (=10 G SRR 7
4.1. Primers anys de la Replblica XINeSa ........c.ccoveiueiiieiieiiicicsie e 8
4.2. Moviment del 4 de Maig en endavant ...........ccoceieieieneneneneeeee s 8
o NV (o =T (o]0 o FO ST U RO PO P P RUPP PPV 11
4.3.1. El confucianisme durant la Revolucio Cultural.............ccooevvvvienencinnnnne. 12
4.3.2. La Campanya AntiCONTUCIANA .........c.cccveiuiiieiieie e 16

4.4. Rere lamort de Mao ZedONg........ccoveviiieiiciie i 19

5. NOU CONTUCTANISIME ...ttt rae e esreestesneesreeneeeneenneennens 19
T 003 od [0 (o ST 23
7. BIDHOGrafia....cc.ociicec e e 25



1. Introducci6

Poques son les persones que no coneixen actualment la figura de Confuci, o que
no han sentit parlar mai del confucianisme, encara que no tinguin una idea clara de qui
va ser aquesta eminéncia, quins van ser els seus ensenyaments o qué s’entén per

“confucianisme”.

De fet, acostumem a parlar sobre el confucianisme com si es tractés d’un
concepte universal, constant i inalterable, com si no hagués canviat la seva significacio
al llarg dels segles. Pero, realment podem parlar d’un “confucianisme” en aquests

termes?

Segons Hodge i Louie (1998: 18), el procés d’interpretacio, d’explicar el sentit
de quelcom, és extremadament ampli i creatiu i el receptor d’aquest missatge pot buscar

tantes significacions en aquest com en vulgui trobar.

Si tot allo que és dit o plasmat d’una o altra manera és subjecte d’interpretacions

i reinterpretacions, és logic pensar que el confucianisme no n’és una excepcio.

En aquest treball em proposo explicar les reinterpretacions més importants que
ha sofert el confucianisme, enfocant-me principalment en el periode compres des del

segle XIX fins a la nostra epoca.

Pero, primer explicaré breument alguns aspectes sobre Confuci i la visié que es
tenia del confucianisme durant les dinasties Han i Song, que ens ajudaran a entendre el
paper que va jugar el confucianisme durant la dinastia Qing i la tasca que van dur a

terme estudiosos com Kang Youwei, aixi com les critiques que aquests van rebre.

Posteriorment parlaré sobre el Moviment del 4 de Maig i el rol que va tenir el
confucianisme tant en aquest moment com a posteriori, fins arribar a 1’época de la
Republica Popular Xinesa i les mesures que va emprendre Mao Zedong vers el

confucianisme.

Finalment, explicaré les reinterpretacions més recents del confucianisme.



2. Antiguitat

2.1. Sobre Confuci

No podem comencar a parlar de Confuci o el confucianisme sense préviament
donar unes pinzellades de qui va ser aquesta eminéncia i que va proposar en vida. No
entraré en detall en la biografia de Confuci ni en els seus ensenyaments posat el reduit
espai del que disposo en aquest treball. Tot i aixd hi ha una serie de trets els quals

considero que no poden faltar en aquest treball i que resumiré breument a continuacio. *

Confuci (551 aC - 479 aC) es va posar com a objectiu crear una societat i una
classe dirigent basades en el bé comui. Aixi, va desenvolupar teories per tal de garantir
I’ordre i el bé social, centrant-se en aspectes com la pau, la convivéncia o la solidaritat.
Confuci ensenyava als seus deixebles com ser bones persones i qué havien de fer per
aconseguir el bé comd. En definitiva, explicava les habilitats i competencies necessaries
per tal que els seus estudiants poguessin arribar a ser el que ell considerava un bon

governant.

Aixi, la major part dels seus ensenyaments estaven enfocats i tenien com a

finalitat principal tractar la politica i el govern de la societat xinesa.

Els seus deixebles van ser practicament en la seva totalitat fills de governants.
Pero, el fet que Confuci es dirigis principalment als fills dels governants no vol dir que
no mostrés interes per la resta de la poblacio ni que la ignorés. El cas és que Confuci era
conscient que son aquelles persones que tenen poder qui han de comengar a fer bé les
coses per a que tota la poblacid es contagii d’aquest bé i s’aconsegueixi un benestar

comd.

Segons la seva manera de pensar, només els poderosos poden canviar les coses, i
només les canviaran si tenen la voluntat de fer-ho. Confuci els educava per a que

volguessin canviar les coses a millor. Aixd mateix també podia ensenyar-li a un

! Per tal d’ampliar els coneixements sobre la biografia i els ensenyaments de Confuci es pot
consultar Cheng (2002), que és la font principal de la que he extret la informaci6 exposada en
aquest punt.



camperol, pero aquest poc podia fer amb aquests coneixements. Si un pages és egoista,
no passa res perqué no afecta ningu. Pero si els sobirans son egoistes, el seu egoisme
afecta tota la societat, ja que manipularan la societat per al seu propi benefici. Per tant,

els sobirans han de ser altruistes.

En un principi Confuci pretenia convéncer els sobirans de que fossin altruistes
pero, degut a diversos motius en els que no entraré, no ho va poder aconseguir i va optar
per educar els seus fills per a que, el dia que fossin sobirans, ja haguessin adquirit els

coneixements que el Mestre els havia de transmetre.

Es per aix0 que Confuci es dirigeix als fills dels sobirans; tot i aixi, no es va
limitar a ensenyar a aquests individus. Podia ensenyar a qualsevol persona. De fet, el

seu deixeble a qui ell mateix considerava el més brillant va ser el pagés Yan Hui.

Val a dir que Confuci no donava importancia a les qlestions monetaries i
menyspreava els comerciants, titllant-los d’egoistes, posat que, als seus ulls, no

actuaven per el bé comda, siné Unicament per el bé de la seva propia persona.

2.2. Dinasties Han i Song

El primer moment historic en que una reinterpretacié de Confuci va esdevenir
ideologia oficial va tenir lloc durant la dinastia Han (202 aC - 220 dC), a mans de Dong
Zhongshu (195 - 115 aC aprox.). Aquest va establir un confucianisme oficial, i tal va ser
la seva intenci6 d’apropar-se a les idees de Confuci, que va basar el sistema d’examens
per a I’accés al funcionariat public en els 5 classics confucians, reconstruits en la nova
escriptura (Cheng, 2002: 264-269). Tot i aix0, la seva interpretacio dista “de la
ensefianza original de Confucio: en su bdsqueda de una nueva unidad, tanto politica
como cultural, tiende [...] hacia el polo de la autoridad y de las normas institucionales”
(Cheng, 2002: 266). A continuacio explicaré breument els 5 textos canonics o classics

confucians:

El Shijing (Libre de les Odes) és una recopilacio de versos, tots ells d’autoria
desconeguda, i que composen prop de tres-cents poemes seleccionats per Confuci.
Aproximadament una quarta part del llibre esta dedicat als himnes que 1’aristocracia

cantava durant els seus rituals, mentre que la resta son Cancons Populars, a través de les



quals els governants podien saber quines eren les queixes i les demandes del poble. Per
a Confuci aquest Ilibre era molt important per a aprendre 1’art de la retorica (Levi, 2005:
239).

El Shujing (Llibre de Documents) és una recopilacié de textos en prosa que
recullen els discursos atribuits als fundadors Zhou i als seus predecessors (Levi, 2005:
239).

El Yijing (Llibre de les Mutacions o Transformacions) dona instruccions per a
consultar als avantpassats. Segons Levi (2005: 239), aquest llibre tindra una gran

influéncia en els neoconfucians.

El Chungiu (Primaveres i Tardors) recull unes llistes d’esdeveniments i
decisions -tant d’encertades com d’equivocades- presses per diferents governants. Va
ser escrit a Lu, feu del duc de Zhou on va néixer Confuci. A partir d’aquest llibre
s’estudiaran quines son les causes que porten a prendre una decisid correcta (Levi,
2005: 240). S’atribueix 1’autoria d’aquest classic a Confuci (Fisac, 1997: 23).

El Liji (Manuals de Rituals o Cerimonies), el llibre més voluminés dels classics,
inclou una seérie de tractats de diversa indole. Els estudiosos tenen dubtes sobre la seva
autenticitat. Inclou els tractats Zhong Yong (L’Invariable Medi) i Daxue (El Gran
Estudi), obres que, juntament amb el Lunyu (Analectes de Confuci i els seus deixebles)
-el qual inclou paraules, maximes i anécdotes que suposadament va protagonitzar
Confuci. Agquest compendi no va ser escrit pel propi Confuci, sin6 per els deixebles dels
deixebles del Mestre- i les obres de Menci, formaran part dels Quatre Llibres en els que

es basa la ortodoxia neoconfuciana (Levi, 2005: 240-241).

Aquests son els 5 textos canonics, aquells textos que, segons Confuci,
vertebraven la societat pel fet de plasmar en paraules la manera de pensar dels
fundadors de la Xina i que inclouen un sistema de valors i de creences. S6n textos no

religiosos en el que ’autoritat no ve d’un déu, sind de la mateixa societat.

Segons Confuci, ’estudi acurat d’aquests textos permetia entendre ¢l dao de la

governanga, Al (zhi), fet pel qual totes aquelles persones que volguessin accedir a un

carrec del funcionariat pablic durant la dinastia Han havien de coneixer els classics amb
total precisio (Cheng 2002).



La segona gran reinterpretacié de Confuci que va esdevenir ideologia oficial es
va consolidar amb Zhu Xi (1130 - 1200 dC) durant la dinastia Song (960 - 1279 dC).% Si
bé el sistema d’examens per a 1’accés al funcionariat va continuar tenint com a base el
confucianisme durant el mandat d’aquesta dinastia, el temari va variar notablement
(Joseph, 2010: 37). En aquest cas els examens estaven ideats sobre la base dels Quatre
Llibres.

Aquest sistema d’examens basats en el confucianisme es va abolir el 1905
(Joseph, 2010: 37).

3. Segle XIX

Tal com ens explica Krieger (1991: 166-118), abans que s’iniciés I’Era de la
Reforma, el govern xinés havia impulsat un estat confucia en el que la figura de Confuci
havia de ser venerada i mai criticada, alhora que difonia els seus ensenyaments com
guelcom absolutament vertader i inquestionable, exalcant i adornant la seva persona al
llarg dels segles, aconseguint aixi que el confucianisme esdevingués una ortodoxia
(Krieger, 1991: 116). La figura de Confuci sempre havia estat venerada com a un savi
(shengren) pero, la dinastia Qing, veient proxima la seva caiguda i pensant que aixi
podria postergar-la, va tractar d’aferrar-se a la figura de Confuci, convertint-lo en déu el
30 de Desembre del 1906.

Mentre que la dinastia Qing havia estat marcada pel tancament de portes, pel seu
rebuig a les relacions amb les poténcies exteriors i per la propia percepcid de
I’autosuficiéncia de la Xina, el final d’aquesta dinastia, i com a possible conseqliencia
dels trets anteriors, va estar marcat per les Guerres del I’Opi (1839 - 1842 i 1856 - 1860)
i els tractats desiguals -Tractat de Nankin (1842), Tractat de Tianjin (1858) i Convencid
de Pekin (1860)-, per diverses revoltes i rebel-lions -Revolta de Taiping (1851 - 1864),
revoltes musulmanes, Rebel:1i6 dels Boxers, etc-, d’altres guerres com la sino-japonesa
(1894 - 95) o la perdua de diversos territoris (Joseph, 2010: 39-44).

2 Per a més informacio sobre les dinasties Han i Song es pot consultar Cheng (2002), capitols 12
i 19 respectivament.



Per tal de tractar de millorar la opinid sobre I’imperi Qing, des del govern es va
dur a terme un intent de reformar les institucions estatals. En agquesta tasca va tenir un
paper molt important 1’erudit i funcionari Kang Youwei. Liderant un grup de
reformistes, va tractar de modernitzar el pais a partir del 1898 de tal manera que aquest
mantingués el maxim possible d’intacta la seva base cultural, marcada pel
confucianisme. Per tal d’aconseguir aixo, pero, i mitjancant la instrumentalitzacio del
confucianisme, van haver d’adaptar el “confucianisme a les necessitats del seu temps,
‘modernitzant-lo’ i creant una nova imatge de Confuci” (Krieger, 1991: 117). Llur
estratégia va consistir en defensar que tot allo que ara es considerava modern no era
sino el que ja sostenia Confuci en I’antiguitat. Per tal de dur a terme aquesta tasca, es
van valer d’evidéncies en les fonts escrites, que varen reinterpretar de manera que
aquelles paraules es poguessin identificar amb la modernitat del moment, defenent que
aquestes interpretacions s’havien perdut al llarg dels segles degut a la ortodoxia que

I’estat i la poblacio havien atorgat a la tradicié confuciana.

Una altra de les propostes ofertes per Kang Youwei va estar la de seguir els
passos que havia marcat la Reforma Meiji al Japd, prenent-la com a model per a que la
Xina tingués la possibilitat i la capacitat de prosperar, de manera que mai més pogues

ocorrer-li uns fets com els esdevinguts.

Perd, segons ens explica Solé-Farras (2011: 55), davant els traumatics
esdeveniments que van assestar la Xina, alguns intel-lectuals i escriptors com Lu Xun
van assenyalar Confuci i el confucianisme com a responsables de la rigidesa de la
societat Xinesa, pel fet que el govern xinés havia deixat de banda I’estudi cientific a
favor de I’estudi dels Classics confucians. Aixi, els intents de Kang Youwei de
“desplegar un sistema étic xinés per a una Xina moderna a partir del confucianisme

classic” no van tenir éxit.

L ultim emperador Qing va abdicar finalment el 12 de Febrer de 1912, donant fi

d’aquesta manera al periode de les dinasties xineses.

4. Segle XX



4.1. Primers anys de la Republica Xinesa

Sun Yat-sen, a qui Mao Zedong consideraria posteriorment com el precursor de
la Xina revolucionaria, amb la finalitat d’apropar-se al confucianisme, va inspirar el seu
programa revolucionari en el pensament confucia (Gregor i Hsia, 1979: 1080-1081), i
“employed Confucianism to put together a political program of national unity,
ideological integrity, mass discipline, scientific advancement, and accelerated economic
development” (Gregor i Hsia, 1979: 1080).

Segons el mateix Sun, el seu pensament i la seva manera de governar haurien
estat un "development and continuation of the ancient Chinese doctrines of Confucius”.
Sun considerava que nomes podria arribar a la unitat, la lleialtat, I’obediéncia i el
sacrifici fins a la mort que ell buscava en el seu partit i en la Xina en el seu conjunt, a
través del confucianisme (Gregor i Hsia,1979: 1081-1082).

Yuan Shikai, el primer president de la republica, va tornar a implantar el
confucianisme ortodox per tal de reafirmar-se com a cap de la monarquia que volia
establir i, fins i tot, va servir-se de preceptes confucians per a escriure la constitucio de
1913. Aquests fets, sumats a que van reimplantar sacrificis oficials en nom de Confuci
el 1914, varen ser una manxa que avivaria la critica contra el sistema confucia (Krieger,
1991: 118-119).

4.2. Moviment del 4 de Maig en endavant

Fisac (1997: 39) ens explica que ja al segle XVII alguns erudits membres de la
Societat de Renovacié varen comencar a fer una lectura critica dels textos classics
confucians. Aquesta practica no va cessar en aquell moment, siné que va transcendir els
segles. Aixi, ja abans de la revolucio i durant els primers anys de la Republica s’havien
donat alguns casos aillats de critica contra Confuci, pero no va ser fins el Moviment del
4 de Maig del 1919 que el sentiment anticonfucia es va endurir i es va comencar a

escructurar i radicalitzar (Krieger, 1991).



Tal com ens explica Solé-Farras (2011: 55-56), “els moviments per la Nova
Cultura i del Quatre de Maig encarnaren la revolta contra la cultura i la politica

tradicionals.”

Pero, aquest moviment no va ser recolzat per tots els xinesos. Pel contrari, es va
trobar amb la oposicié del moviment confucianista religios i, sobre tot durant els
primers anys de la Republica, amb 1’oposicio dels defensors d’una restauracio del
confucianisme ortodox vigent al periode imperial -Yuan Shikai va formar part d’aquest
segon grup-. Kang Youwei, qui considerava Confuci, no un reaccionari com el titllaven
els seguidors del Moviment del 4 de Maig, sind un progressista, “va liderar el que es
podria considerar el primer moviment politic modern a la Xina” (Solé-Farras, 2011: 55-

56) a favor de Confuci.

Kang Youwei va es va trobar amb 1’oposicid i va ser durament criticat juntament
amb el confucianisme tant per alguns conservadors, com pels revolucionaris que
pretenien deixar Confuci enrere, com, fins i tot, per alguns conservadors que es negaven
a modificar la seva percepcié de la imatge del Mestre. Entre ells trobem Liang Qichao,
qui considerava que les idees confucianes “did not fit the modern era because Confucius
had forbidden freedom of thought and speech and had been looking too much towards
the past” (Krieger, 1991: 118).

Les mesures preses per Yuan Shikai, amb els seus intents fallits de restaurar la
monarquia, no van sin0 enfortir el sentiment anticonfucia dels revolucionaris i
reformistes els quals van endurir la seva posicio i van arribar a la conclusio definitiva
que el confucianisme tal com ells I’entenien, sent defensor de la desigualtat, 1’esclavitud
i la opressio, era irreconciliable amb la democracia, la modernitat i el desenvolupament
(Krieger, 1991: 119).

Els qui majoritariament van participar en aquest Moviment van ser joves
intel-lectuals revolucionaris, influenciats pel sentiment al qual els havien dut les
successives derrotes i perdues de la Xina i que havien estat educats amb els ideals
occidentals de “llibertat, igualtat, democracia, i ciéncia” (Krieger, 1991: 118). Amb la
finalitat d’aconseguir importar a la Xina els conceptes forans com els de llibertat,
igualtat, democracia o ciencia, els joves intel-lectuals revolucionaris que havien rebut

una educacio6 occidental i que, entre d’altres, van liderar aquesta revoluci6, van defensar



que, per tal d’aconseguir que aquests valors s’imposessin, era absolutament necessari
trencar amb la tradicié xinesa. Sent Confuci i el confucianisme la base d’aquesta
tradicio, tant el Mestre com el que ells van interpretar a partir dels seus ensenyaments
van passar a ser sinonims de retard, de desigualtat i d’opressio i, per tant, havien de fer-

los desaparéixer de la Xina del moment en nom de la revolucié (Levi, 2005: 228).

Krieger (1991: 119-120) ens parla de que els intel-lectuals que van participar al
Moviment del 4 de Maig no van tractar de fer cap mena de distincié entre el
confucianisme (quelcom artificial i modificat) i els propis ensenyaments de Confuci.
Van rebutjar tot allo que tingués a veure amb Confuci i el confucianisme: tant la imatge
que s’havia creat historicament, com la que va promoure la dinastia Qing, com la que va
defensar Kang Youwei. Tot i aixi, també ens comenta que els partidaris del Moviment
del 4 de Maig defenien que els ensenyaments del Mestre podien haver estat Gtils en
temps passats, pero no tenien cabuda en un mén modern en el que se seguien uns ideals

occidentals.

Del Moviment del 4 de Maig va sorgir un grup d’erudits: “Doubters of
Antiquity”, els quals van realitzar una serie d’estudis gracies als quals van desmitificar

la figura de Confuci. (Krieger, 1991: 119-120)

Pero, Krieger (1991: 120-122) també ens explica que, per contrapartida, varen
sorgir moviments que defensaven que, adoptant els valors occidentals i sotmetent els
valors tradicionals xinesos als forans, la Xina acabaria perdent la seva identitat cultural i
la seva orientacié moral. D’aquests moviments sorgirien dos grups formats per erudits
que defensaven que en el confucianisme es trobaven valors i veritats universals i que,
per tant, mitjancant el confucianisme es podien solucionar les adversitats del moment.
D’una banda trobem els guocui, els quals pretenien revitalitzar i preservar 1’“esséncia
nacional” per tal de recuperar el respecte que havien perdut, argument en el que basaria
la seva politica el Guomindang. Aquest grup no es va basar Unicament en el
confucianisme, sin6 també en altres corrents de pensament. D’altra banda van sorgir els
Xin rujia, també anomenats 1’“Escola del Nou Confucianisme”, que si es van basar
unicament en el confucianisme -0 en les seves reinterpretacions- en un intent de
modernitzar-lo amb la finalitat d’igualar la cultura tradicional xinesa a la cultura

occidental.

10



Des d’una vessant geopolitica, el 4 de Maig de 1919 arriba la noticia de que els
territoris alemanys a la Xina passarien a ser del Japd. Els xinesos es van manifestar per
tal de mostrar la seva disconformitat amb el govern de 1’época i amb com havien estat
duent a terme el seu treball. Aixi mateix, també estaven en contra dels occidentals que

havien acordat aquest pacte.

Per altra banda, la URSS va tornar a la Xina diversos territoris sense demanar-li
res a canvi. D’enca, alguns Xinesos, entre els quals es troba Mao Zedong, van comencar
a mirar cap a la URSS, i van descobrir un nou sistema de govern, el marxisme-
leninisme, més proper a la situacio de la Xina. Des d’aquesta visi6, van comencar a
opinar que podien confiar més en els russos que no pas en els capitalistes occidentals
(Joseph 2010).

Tal com ens explica Joseph (2010: 53), amb la pujada del Guomindang al poder,
Chiang Kai-shek va tractar de nou de fixar la mirada en el passat, incloent conceptes
com les virtuts tradicionals o el fet de cultivar la virtut civica propis del confucianisme
durant el Moviment de la Nova Vida que va emprendre, amb el que va manifestar la

seva disconformitat vers el llegat del Moviment del 4 de Maig.

4.3. Mao Zedong

Segons ens explica Joseph (2010: 53-63), Mao Zedong, qui va ser un dels
fundadors del Partit Comunista Xines i el primer president de la Republica Popular
Xinesa, va beure fundamentalment de la ideologia marxista provinent de la URSS. Aixi,
tal com s’havia donat al pais vei, Mao va considerar que la revoluci6 a la Xina estaria
produida i perpetuada pel proletariat industrial urba. Tot i aix0, aviat es va adonar que
per tal que una revolucid com la que pretenia dur a terme reeixis a la Xina, havia
d’adaptar el marxisme-leninisme al context xinés. Aixi, els protagonistes de la revolucio
que estava per venir havien de ser els camperols, ja que aquests constituien entre un

80% i un 85% de la poblacio xinesa.

En la creaci6 de I’animadversio que tindria Mao vers el confucianisme van
intervenir diverses causes. Durant la seva carrera politica es van succeir un cumul

d’esdeveniments que, sumats entre ells 1 amb d’altres, podrien haver portat Mao a

11



rebutjar el confucianisme. D’una banda, Kang Youwei havia promogut que la Xina es
fixés en el Japd i en la seva Revolucié Meiji com a model a seguir per a la politica del
pais. Pero Mao Zedong va veure com el Japo, del qual exaltava Kang la seva
modernitat, va anar fent-se amb territoris que fins aleshores havien estat xinesos o fidels
a la Xina, fins que va esclatar una guerra sino-japonesa el 1931, que duraria 14 anys
(1931 - 1945). D’altra banda, trobem que Chiang Kai-shiek, adversari politic de Mao,
va reprovar el moviment revolucionari del 4 de Maig tot defenent trets caracteristics del
confucianisme, per a posteriorment emprendre una guerra civil entre el Guomindang i el
Partit Comunista Xines. A més, com a comunista, ja tenia una predisposicié ideologica
vers el confucianisme (Gregor i Hsia, 1979: 1077). Pero I’element més decisiu que va
portar a Mao a rebutjar i criticar durament el confucianisme va anar molt més enlla de

qualsevol d’aquests aspectes.

4.3.1. El confucianisme durant la Revoluci6

Cultural

Segons Golden (2004: 180), de fet, en un principi Mao no va rebutjar Confuci,
fins el punt que el mateix Mao Zedong va arribar a comparar-se amb el Mestre en una
ocasio el 1938, quan va opinar de Confuci que, com ell mateix, es devia a les masses i
actuava segons el que el poble volia i demanava d’ell. “;Por qué no se convirtio
Confucio en un comunista? Porque en aquellos dias la mayoria no queria que fuera un
comunista, queria que fuera un profesor. Pero ahora la mayoria quiere que seamos
comunistas”, el que dona a entendre que Mao, segons explica Golden, opinava que

Confuci bé podria haver estat un lider comunista si hagués viscut en els temps de Mao.

Ja abans de la Revolucio Cultural les altes esferes i els intel-lectuals van estudiar
Confuci i el confucianisme per tal de discernir on es trobava Confuci dins el sistema de
classes Marxista. Aquests van caure en 1’error d’intentar estudiar Confuci, una persona
que va viure més de 2 mil-lennis enrere, amb uns parametres de 1’¢época Maoista que res
tenien a veure amb el Mestre. Aplicant paradigmes aliens a quelcom propi, el que
s’acaba aconseguint ¢és una distorsi6é del tema d’estudi. Posat que els parametres amb

que s’analitzaven les Analectes (Lunyu) de Confuci eren erronis, els resultats van diferir

12



molt segons qui fes I’estudi. Confuci, segons els resultats, podria haver estat
revolucionari o reaccionari, progressista o reformador conservador. En el que si
coincidien era en que tots ells relacionaven el canvi d’una societat esclavista a una
societat feudal o de terratinents que va tenir lloc a finals del periode de Primaveres i

Tardors, epoca en la que va viure el Mestre, amb Confuci (Krieger, 1991: 122).

Tot i que encara havia uns pocs erudits que defensaven el paper de Confuci com
a creador del concepte d’humanitat (ren, la qual entenien com a 1’“essencia de tots els
ritus”) i com a mestre per no haver fet distincio de classes entre els seus alumnes -fet pel
qual I’emmarcaven dins el grup dels revolucionaris-, la majoria dels erudits el
consideraven conservador pel fet que Confuci pretenia realgar els ritus (li, que entenien
com I’““esséncia de la humanitat™), els quals identificaven amb “the rules of conduct
prevailing in the early Zhou period or, in other words, the system of order of a slave-
holder society” (Krieger, 1991: 123). Si bé va existir aquesta ambivaléncia abans de la
Revoluci6é Cultural (Gregor i Hsia, 1979: 1077), va ser la segona visio la que es va
imposar a la ment dels xinesos, exagerant-la negativament i mostrant el Mestre com un
“arch-reactionary”, per tal de fer servir aquests arguments com a eina en la lluita
politica (Krieger, 1991: 123-124). Segons Levi (2005: 228) aquest va ser un dels motius
pels quals la critica contra Confuci durant la Revolucié Cultural va ser tan dura,

especialment amb la Campanya contra Confuci.

Segons alguns pensadors de finals del sXIX, aquest segle havia estat marcat
encara pel pensament feudalista que s’havia estat donant a la Xina tradicionalment. Mao
Zedong, defenent aquests arguments i fixant-se en el fet que el discurs de Confuci
estava orientat principalment a la classe governant i als seus fills i no al poble, va titllar
Confuci de pensador feudalista que defenia els drets dels terratinents, deixant de banda

el poble.

De fet, la critica més estesa contra Confuci encunyada a 1’esfera académica
durant els primers anys de la decada dels 60 es basava en que el Mestre no es dirigia a la
poblacié comdu, siné que només destinava els seus ensenyaments a I’elit politica. Tal

com ens explica Golden (2004: 185):

“[...] algunos de los jovenes historiadores y filésofos como Zhao Jibin y Guan Feng

afirmaban que las ideas de Confucio se crearon como armas ideoldgicas utilizadas por

13



los detentores del poder en el Periodo de Primavera y Otofio y el Periodo de los Reinos
Combatientes para oprimir a las masas y frenar el progreso histdrico. Por ejemplo,
mientras que la erudicion tradicional se inclinaba por interpretar benevolencia ren como
«benevolencia que emana sabiamente de un hombre en su relacion con los demas», y la
erudicion moderna declaraba que benevolencia ren era una prueba de que Confucio
habia descubierto una humanidad comun en el hombre, el filésofo Zhao Jibin,
examinando la evidencia textual, argumentaba que benevolencia ren sélo se utilizaba
con relacion a la élite. La nocidn de benevolencia nunca se extendia a la gente comun,

porque para «la gente comin» se utilizaba otra palabra distinta en Las Analectas: min.”

Aquesta manera d’interpretar el confucianisme va continuar vigent tota la
década, i va prendre encara més importancia durant la Revolucié Cultural,
principalment amb la Campanya Anticonfuciana sobre la que parlaré més endavant,

moment en el que només es va permetre aquesta interpretacio.

Hem de tenir present que Mao va ser el lider d’una revolucid. Les revolucions,
per definicid, tenen la finalitat de donar la volta a allo establert, a allo que s’ha estat
donant fins el moment. Aixi, si fins el moment havia existit un pensament considerat
com a feudalista, el que havia de fer Mao era rebutjar el feudalisme i tot allo que ell

penses gue tenia a veure amb el feudalisme, Confuci i el seu pensament inclosos.

D’aquesta manera, els principis de Confuci com li (protocols) o xiao
(obligacions familiars) ara van passar a ser identificats com a part d’un pensament
feudalista i, per tant, s’havien de rebutjar, posat que practicar-los significaria practicar el
feudalisme segons el pensament de Mao. Aixi mateix, el president defenia que el
concepte de cortesia de Confuci reforcava la jerarquia propia d’un sistema feudalista, de

manera que Mao denigra la cortesia confuciana i glorifica la cultura popular del camp.

Va ser aixi com, amb la fundacié de la Republica Popular Xinesa el 1949 i per
tal de crear una societat comunista que mirés endavant i que obris les portes a un futur
comunista, era un requisit indispensable i un requeriment sine qua non per al partit el fet
d’acabar amb el que els marxistes consideraven “retazos del pasado feudal” (Golden,
2004: 178). ElI marxisme, segons Golden (2004: 179), pero, era una ideologia forana
que, com ha quedat patent, amenacava amb desplacar la cultura i la forma de pensar

xineses. Tot i que alguns estudiosos van abragar aquesta idea amb entusiasme, durant

14



els primers anys de la Republica Popular Xinesa d’altres intel-lectuals i liders politics,
entre els quals es trobava Mao Zedong, es van mostrar reticents. Per contra, van
proposar “buscar un método que permitiera la utilizacion de la cultura china tradicional
en la nueva China” (Golden, 2004: 179). Aquests defenien que s’havien de salvaguardar
els millors aspectes de la tradicié i la cultura xineses tradicionals, des de Confuci fins a
Sun Yat-sen.

El més influent dels intel-lectuals que van assumir aquesta tasca va ser Feng
Youlan, qui va crear el métode del “patrimoni d’heréncia abstracte”, amb el qual
defenia que, si bé els principis confucians van ser encunyats en epoca feudal, aquests
podien ser perfectament extrapolats a 1’época en la que vivien, sempre amb 1’objectiu
de “garantizar la continuidad de los elementos esenciales del confucianismo en China”
(Golden, 2004: 179).

Segons Golden (2004: 184-185), amb la creacié del Partit Comunista Xines,
foren molts els intel-lectuals que es van exiliar o que van comencar a publicar els seus
textos amb un to i una intencionalitat diferents a com ho havien estat fent fins aleshores.
D’altres, com Feng Youlan, pero, no es van donar per vencguts i, no només van continuar
produint textos critics, sind que també van provar de canviar la visio que es tenia en el
moment de Confuci, intentant mostrar 1 demostrar “que en el confucianismo habia

algunos elementos universales que se podian adoptar en la sociedad comunista”
(Golden, 2004: 185).

Aixi, a principis de la década dels 60, tal com ens explica Moody (1974: 312-
313), alguns pensadors, entre ells Feng Youlan, van arribar a negar que alguns dels
valors confucians estiguessin lligats als interessos de classe, mentre que afirmaven que
es tractaven més aviat d’un concepte universal de la naturalesa humana, cosa que, a mes
de ser una critica oculta a les politiques del Gran Salt Endavant impulsades per Mao
Zedong, va suposar un lleu ressorgiment de Confuci. Per0, ja en els inicis de la
Revolucio Cultural, aquesta visié universal de la naturalesa humana va ser també
impugnada fins que, finalment, a principis de la decada dels 70 Confuci va ser atacat de

nou. | és que Mao Zedong continuava defenent allo que ja havia enunciat el 1942:

15



“Is there such a thing as human nature? Of course there is. But there is only human
nature in the concrete, no human nature that bears the stamp of a class; human nature

that transcends classes does not exist”. (Schmalzer, 2008: 86)

Invalidant d’aquesta manera que pogués existir tal cosa com la que defenia Feng

Youlan.

4.3.2. La Campanya Anticonfuciana

Joseph (2010: 93) ens explica que aquesta Campanya també és coneguda com la
“Segona Revoluci6 Cultural” o la Campanya de Critica a Confuci, i sol estar vinculada

a la Campanya de Critica a Lin Biao.

Aquesta va ser impulsada, oficialment, amb la finalitat d’oposar-se a 1’ultra-
dretisme encara romanent a la Xina i sembla ser que pot tenir molt a veure amb causes i
finalitats politiques relacionades amb Lin Biao, Zhou Enlai i Deng Xiaoping per
defensar algunes de les propostes confucianes (Joseph, 2010: 91-93).> Gregor i Hsia a
mes afegeixen que podria haver estat “part of a program to insinuate the Gang of Four
into the power center of the nation” (1979: 1074), havent estat ells els qui van inculpar
Zhou Enlai i Deng Xiaoping -pel fet d’haver mostrat ser afins al sistema d’educacié que
va proposar Confuci i per alabar 1’educacidé per sobre de tot, inclosa la lleialtat a
I’ideologia comunista- entre d’altres carrecs, tot manipulant els medis de comunicacio,

per tal d’aconseguir el poder politic (Gregor i Hsia, 1979: 1074).*

Atenent al pensament de Mao, aquests personatges politics haurien estat
“contrarevolucionaris”, anant en contra de la Revolucio Cultural degut a aquestes idees
(Gregor i Hsia, 1979: 1076-1077). Segons Gregor i Hsia els motius oficials de la
Campanya haurien estat la centralitzacio, la institucionalitzacio, la unitat ideologica i un

augment en la produccio economica (1979: 1075).

Pero, res d’aix0 no explicaria el motiu pel qual va sorgir aquesta necessitat de
criticar tan durament la figura de Confuci i les seves idees. Molts dels historiadors que

tracten aquest tema, un cop enuncien que aquestes van ser les causes de la Campanya

% Per a més informacio sobre aquests personatges politics es pot consultar Joseph (2010: 91-93).
* Per a més informaci6 sobre la Banda dels Quatre es pot consultar Joseph (2010: 92-98).

16



Anticonfuciana, no hi indaguen més. D’aquesta manca de correlacié es van adonar
Gregor i Hsia els quals van tractar d’explicar més en detall per qué va ser escollit

Confuci com a blanc de les critiques.

Aquests autors (Gregor i Hsia) daten 1’origen de la Campanya molt abans del
seu inici oficial, ja en plena Revolucidé Cultural (1966-1976), quan molts dels diaris
xinesos, entre ells el Renmin Ribao, van comencar a llencar dures critiques vers el
confucianisme (1979: 1075-1076).

Ja aleshores, alguns pensadors com Yang Rongguo van defensar que mai no es
podria trobar res de progressista en Confuci, argumentant que tot allo relacionat amb la
seva figura era de caire reaccionari. Se’l va arribar a acusar de “parasite who
‘stubbornly defended slavery,” an idealist and a fraud, a purveyor of poison, the wielder
of an ‘invisible knife that killed without leaving a trace of blood.”” (Gregor i Hsia,
1979: 1077-1078).

D’enca la Revolucidé Cultural, Confuci i les seves idees van ser completament
rebutjades i severament criticades a favor de la propia Revoluci6 (Gregor i Hsia, 1979:
1078).

Els intel-lectuals xinesos van extrapolar els textos marxistes que va redactar
Friedrich Engels a la situacio de la Xina, arribant a la conclusio que aquesta havia passat
d’una época d’esclavitud a una feudalista, per a passar a una epoca capitalista que,

finalment, acabaria portant al socialisme (Gregor i Hsia, 1979: 1082-1083).

Els pensadors comunistes van interpretar que, si bé el confucianisme havia estat
un obstacle en la transicié d’un sistema d’esclavitud a un sistema feudal, també havia de
ser un obstacle en la transicio cap al comunisme, defenent la burgesia xinesa, i per
aquest motiu s’havia de lluitar contra el reaccionari confucianisme (Gregor i Hsia, 1979:
1078).

Val a dir que, de fet, les critiques no van anar dirigides Unicament contra
Confuci, sin0 que tota la tradicié xinesa va ser atacada, incloent Menci (371 - 289 aC
aprox.), com a defensor d’un sistema d’esclavisme; Dong Zhongshu (179 - 104 aC
aprox.) per haver estat al servei d’un reégim autocratic reaccionari i el “principal
architect of a retrograde regime” (Gregor i Hsia, 1979: 1078) (ell va ser una de les fonts

del revisionisme de Lin Biao); o Wang Yangming (1472-1529), qui “was the

17



philosopher of a decadent landlord class” (Gregor i Hsia, 1979: 1078). Segons ens
expliquen Hodge i Louie (1998: 147), a aquestes eminéncies s’han de sumar diverses
corrents de pensament que també van ser examinades i rebutjades durant la Revolucié
Cultural, entre elles la taoista, la budista o la moista, permetent la perpetuacio de només
unes poques que si s’avenien al pensament de Mao tals com 1’Escola Legalista, basada

en el pragmatisme.

Segons alguns pensadors com el ja anomenat Yang Rongguo, la transicié entre
I’época d’una economia basada en ’esclavitud i1 I’época feudal va durar fins a 500 anys,
comencant durant les dinasties Yin i Chou i acabant durant el periode dels Estats
Combatents, degut a la reticencia dels reaccionaris, seguidors de Confuci i Menci, a que
es produis aquesta transicio, vers els Legalistes, qui la defenien. Gregor i Hsia ens
expliquen que els comunistes van interpretar aquesta transicié com una lluita de classes
(1979: 1083-1084).

Davant tot aix0, Confuci representava 1’harmonia entre “classes”, la
col-laboracio, el compromis i la reconciliacid, tots ells incompatibles amb la “lluita de
classes” que buscava Mao. Per tant, Confuci, per als comunistes, era un clar oponent de

la lluita de classes, motiu pel qual havia de ser rebutjat (Gregor i Hsia, 1979: 1087).

Si la “lluita de classes” que va tenir lloc durant la transicio entre 1’¢poca
esclavista i la feudal va durar fins a cinc centenars d’anys, els pensadors xinesos
comunistes van preveure gque la lluita entre el proletariat i la burgesia podria arribar a
durar mil-lennis, donant-se una lluita constant entre els progressistes i revolucionaris

vers els retrograds i contrarevolucionaris reaccionaris (Gregor i Hsia, 1979: 1085).

D’altra banda, alguns comunistes que ostentaven el poder van enumerar diversos
sectors de la poblacié amb trets reaccionaris, tals com els burdcrates, els capitalistes o
els terratinents, als quals van incloure la nova categoria de “nova burgesia”, dins la qual
van incloure algunes personalitats com Lin Biao. Aquesta “nova burgesia” estava
formada per aquelles persones membres del Partit Comunista Xinés “who enjoyed
special privileges and material advantages in a system that still allowed differential

wages and differential access to the levers of power” (Gregor i Hsia, 1979: 1086).

A més, va ocorrer que a la URSS, I’exemple a seguir per a la Xina comunista, un

cop finalitzada la lluita de classes, “the dictatorship of the proletariat had devolved into

18



a ‘fascist dictatorship’ and an ‘open betrayal of Marxism’” (Gregor i Hsia, 1979: 1087).
Mao es va adonar que, per tal que la Xina no caigués en els mateixos errors que la
URSS, la seva “lluita de classes” havia de durar indefinidament (Gregor i Hsia, 1979:
1086-1087).

Aixi, segons la teoria de Gregor i Hsia el que realment es pretenia amb aquesta
Campanya Anticonfuciana -incloent la Campanya Anti-Lin Biao i les critiques a d’altres
personatges- era mostrar a la poblaci6 que aquesta “lluita de classes” continuava vigent,
aixi com perpetuar-la, amb la intencié que durés centenars d’anys o fins i tot mil-lennis,
per tal que mai no ocorregues a la Xina el mateix que havia succeit a la URSS (1979:
1086).

Tot i aixi, alguns intel-lectuals com el ja anomenat Feng Youlan, van continuar
intentant trobar maneres de reinterpretar el confucianisme, mitjancant la tria de certs
aspectes generals de la tradici6 Xinesa, sempre tractant de diluir la diferéncia entre allo
antic i allo contemporani (Hodge i Louie, 1998: 147). Pero, aquestes opinions no es van

comencar a contemplar fina a comencaments de la decada dels 80 (Golden, 2004: 185).

4.4. Rere la mort de Mao Zedong

L’any 1979, amb Deng Xiaoping al capdavant del Partit Comunista Xines, es va
arribar a la conclusi6 que la Revolucido Cultural i, amb ella, la Campanya
Anticonfuciana, havien estat innecessaries i alhora responsables, d’una banda, del
sorgiment d’un vuit de valors a la poblacié xinesa amb una consequlent inestabilitat
social i, d’altra banda, d’un retras en el desenvolupament economic del pais, aixi com
de la manca de fortalesa dins el Partit (Gregor i Hsia, 1979: 1091-1092), ja que es va
determinar que "[a]ny struggle which does not promote party unity is mistaken. ...
Factions and factional activities are all illegal” (Gregor i Hsia, 1979: 1092). Aixi va

concloure la dura critica oficial vers Confuci i el confucianisme.

5. Nou confucianisme

19



Va ser a partir dels anys 80, més concretament a partir del 1986, quan es tanca
oficialment el periode anticonfucianista i comenga una “recerca académica sobre el
confucianisme a la RPX, on, des d‘aleshores, la posicido oficial sera que, com a
component clau de la cultura tradicional, s‘havia d‘acceptar, si bé criticament, el llegat

confucianista” (Solé-Farras, 2011: 65).

Actualment existeixen diversos corrents de pensament que s’identifiquen d’una

manera o altra amb el confucianisme.

A principis del s. XXI el govern xinés va promoure la creacié6 d’una serie
d’Instituts Confuci arreu del mén amb la finalitat de promoure tant 1’ensenyament com

I’aprenentatge de la llengua i la cultura xineses (Joseph, 2010: 37).

A més, es va fundar una Escola del Nou Confucianisme a la Xina i a I’estranger.
Golden (2004: 185) considera que “[n]Jo esta nada claro cuales son los elementos

centrales que integran esta «escuela» o si tiene alguna base coherente”.

Golden (2004: 178) ens explica que la Xina ha deixat d’encarregar-se
exclusivament de la geréncia o I’administracié del confucianisme, ja que ha passat a ser
una tasca que s’ha escampat arreu del mon, convertint-se en un “assumpte global i

multinacional”.

Actualment sén cada cop més els pensadors que senyalen la importancia
contemporania del confucianisme, 1 existeixen diversos motius pels quals 1’estudi
d’aquesta corrent esta augmentant. A més de les motivacions académiques, trobem, tal
com ens explica Solé-Farras (2011: 59-60), diversos motius, entre els que en destaca

dos. D’una banda defén que:

“Amb el nou mil-lenni 1 1‘inici del renaixement de la nacid xinesa, el mon intel-lectual
ha comengat a apel-lar a 1‘arribada d‘una “nova era axial”. Aixi, s‘ha fet important
revisar i investigar la saviesa i el pensament antics i recordar 1‘origen de la cultura
xinesa per respondre a la nova i diversa cultura mundial. [D’altra banda] La Xina ha
presentat un projecte per construir una “societat harmonica”; per fer-ho, pero, cal
conéixer la propia cultura, la qual cosa vol dir posicionar-se i tenir “capacitat
independent” en la globalitzacio i en la diversitat cultural. [...] [P]osicionar-se en la

cultura no vol dir ni “el retorn total a 1‘antiguitat” ni “l‘occidentalitzaci6 total”, sind fer

20



per manera que la cultura xinesa arreli profundament en la societat; aixi, defensa la
necessitat de congéixer la cultura propia i, alhora, alimentar-la assimilant les cultures

d‘altres nacions.”

Val a dir que, actualment, amb el Nou Confucianisme, s’ha enfocat Confuci a
una vessant economica, on el que es busca és la prosperitat economica, ja sigui de
1’Asia Oriental o de qualsevol altra zona o pais del moén on es vulgui implementar. Pero,
Golden (2004: 190) incideix en la incongruencia que existeix en que els qui més
interessats estan en perpetuar el confucianisme i “practicar la cultura xinesa ‘real’ no

viuen a la Xina, sin6 fora”.

Segons ens explica Golden (2004: 181-182), tot i que des de I’antiguitat s’havia
considerat Confuci com a detractor del comerg i dels assumptes monetaris, fins el punt
de situar gairebé a la part més baixa de la societat xinesa els comerciants i empresaris
pel fet que buscaven el benefici propi, el confucianisme s’ha reinterpretat fins a tal punt
que es pot arribar a concebre Confuci com algi que defenia i fomentava la produccié i
el benefici. En el Nou Confucianisme se li atorguen implicacions i caracteristiques
economiques al confucianisme, quelcom que en un inici pot semblar contradictori i
inconcebible, perd que ha tingut lloc amb la finalitat d’adaptar la tradicié a la era
moderna degut al canvi de prioritats a la Xina actual. Aixi, Confuci “s’havia convertit

en un consultor en direccié d’empreses” (Golden, 2004: 181).

Golden (2004: 187-190) ens assenyala una data, un motiu i uns protagonistes
clars del ressorgiment del confucianisme amb una vessant economica, no només a
1’Asia Oriental, sind tamb¢ a altres zones o paisos. Ell explica que aquest ressorgiment
no hauria estat possible sense I’auge i la prosperitat economica del Sud Est asiatic. Els
erudits confucians van tractar de vincular aquesta prosperitat amb 1’educacié confuciana
pel que, segons ens explica Golden, va tenir lloc gracies a la seva “aparent ¢tica de
connexions comercials (guanxi), coheréncia familiar i comunitarisme” (2004: 190) -
totes elles considerades d’alguna manera confucianes- dutes a terme pels xinesos que

vivien a d’altres paisos a finals dels anys 80.

D’altra banda, pero, i segons ens expliquen Gregor i Hsia (1979: 1080) alguns

nous confucians entenen que a la tradicié confuciana no es deixa de banda la qliestio de

21



I’activitat economica, sind que, molt al contrari, aquesta esta plena de recomanacions
sobre com pot millorar la vida de la poblacié servint-se de la producci6 de béns i de les
despeses economiques, les quals serien les responsables de que I’economia continués
activa. Aixi mateix, el confucianisme seria defensor de les millores tecnologiques i dels

avancos cientifics.

Per afegir altres visions sobre aquest tema, mentre que Max Weber defenia que
el confucianisme suposava un fre per a I’esperit mercantil i per a ’establiment d’una
classe burgesa, una de les interpretacions que el “nou confucianisme” ha atorgat als
textos confucians té una vessant economica que afavoreix el capitalisme, propia del
pensament occidental i amb un punt de vista clarament eurocéncric (Levi, 2005; 229-

230). Levi, pero, centrant-se en els textos confucians ens explica que:

“Confucio muestra el mayor de los desdenes por las riquezas; [...] Se muestra
indiferente a las condiciones materiales. No poseen mas que un papel secundario pues
s6lo cuenta la practica de la virtud o, mas bien, del gesto ritualmente correcto.” (2005:
231)

A més, opina que el que es du a terme amb el “nou confucianisme” no és
aprendre dels ensenyaments de Confuci, sind “repensar a través de Confuci” les

qlestions contemporanies (Levi, 2005: 235).

Son tantes les possibilitats d’interpretar i reinterpretar el confucianisme que, de
fet, Gregor i Hsia defensen que, si bé Mao va interpretar el confucianisme com ho va
fer, bé el podria haver interpretat de manera que aquest recolzés la “centralization,
institutionalization, ideological unity, technological improvement, and an emphasis on

economic productivity” (Gregor i Hsia, 1979: 1080) que Mao buscava.

El mateix Sun Yat-sen, qui tenia plans per a desenvolupar tota una série
d’infraestructures a la Xina, incloent, per exemple, un creixement i una expansio
industrial accelerats, les concebia com a “compatible with his commitment to the
Confucian tradition” (Gregor i Hsia, 1979: 1081).

22



6. Conclusi6

Fins on sabem, Confuci va dedicar gran part de la seva vida a instruir els seus
alumnes sobre la politica i el govern de la societat xinesa per tal que aquests poguessin

arribar a ser bons governants.

Dong Zhongshu, en la dinastia Han, va dur a terme la primera reinterpretacio de
Confuci que va esdevenir ideologia oficial de I’estat, sobre la base dels 5 classics.
D’altra banda, Zhu Xi, en la dinastia Song, va establir un confucianisme oficial sobre la

base dels 4 llibres.

Durant la dinastia Qing la figura de Confuci havia estat exaltada com a savi, fins
el punt de ser convertit en un déu. Amb la irrupcié de les poténcies foranes a la Xina,
semblava que s’imposaria la modernitat occidental en detriment de la tradici6 xinesa,
marcada pel confucianisme. Per tal d’evitar una cosa com aquesta, Kang Youwei va
tractar de demostrar que la modernitat també es podia trobar en Confuci si

s’interpretava degudament.

Tot i aixi, també varen sorgir veus que van culpar el confucianisme de

I’endarreriment de la Xina respecte a la resta de potencies.

Mentre que Mao Zedong defenia que Confuci havia estat un gran mestre i que el
confucianisme havia estat Util en el seu temps, va considerar que ja al sXX era quelcom

obsolet i incompatible amb els proposits que Mao tenia per a la Xina.

A més, Mao, veient que un cop va arribar a la seva fi la lluita de classes a la
URSS aquesta va sucumbir a una dictadura feixista, es va adonar que la Xina
necessitava que la seva “lluita de classes” s’estengués tant com fos possible per tal que
no li ocorregués el mateix que a la URSS. Es va adonar que en el passat una transicié
que es podia considerar similar a la que estava tenint Iloc en el moment es va allargar
durant segles degut a la intromissio dels reaccionaris. Aixi, fer veure a la poblacié que
el reaccionari confucianisme seguia vigent va resultar ser una bona manera de perpetuar

la “lluita de classes”.

Actualment el “confucianisme” s’ha esteés arreu del mon 1 ha adquirit qualitats
tan diverses i dispars com seguidors en té, i és que, tal com ha succeit al llarg de la

historia amb altres textos o corrents de pensament, segons qui els llegeixi, sota quines

23



circumstancies o amb quina finalitat ho faci -es pot buscar una justificacio a quelcom
que hom pensa o fa-, se’n poden extreure uns ensenyaments i unes conclusions ben
diferents. Aixi, trobem el mateix fenomen en els classics confucians i en els

ensenyaments de Confuci.

Com hem pogut observar, el concepte que es té del “confucianisme” “se ha ido
reconfigurando continuamente para adaptarse a las distintas épocas y regiones”
(Golden, 2004: 173), i “[a]llo que es considera confucianista remet a realitats
fragmentades i heterogenies; a ideologies politiques, a discursos intel-lectuals i, fins i

tot, a determinats comportaments” (Solé-Farras, 2011: 29-30).

Per acabar, Levi (2005: 227) argumenta que el desti de la Xina esta
completament lligat al desti del confucianisme. Aixi, la gloria d’un dels dos sera la
gloria de Dlaltre, mentre que, de la mateixa manera, la decadéncia de I’un suposara la

decadéncia de 1’altre.

24



7. Bibliografia

Llibres

e Cheng, Anne (2002) Historia del pensamiento chino. Barcelona: Edicions

Bellaterra.

e Fisac, Taziana (comp.) (1997) Los intelectuales y el poder en China. Madrid:
Editorial Trotta, S.A.

e Golden, Sean (ed.) (2004) Multilateralismo versus unilateralismo en Asia: el

peso internacional de los “valores asidticos”. Barcelona: Fundacié CIDOB.

e Hodge, Bob i Louie, Kam (1998) The politics of Chinese language and culture.
Gran Bretanya: Routdledge.

e Ip, Hung-yok (2005) Intellectuals in revolutionary China, 1921-1949. Leaders,
heroes and sophisticates. Oxon: Routledge Curzon.

e Joseph, William A. (ed.) (2010) Politics in China. An introduction. Nova York:
Oxford University Press.

e Keping, Wang (2010) [2005] Chinese philosophy on life. Beijing: Foreign
Language Press.

e Kirieger, Silke i Trauzettel, Rolf (ed.) (1991) Confucianism and the
modernization of China. Alemanya: v. Hase & Koehler Verlag, Mainz.

e Levi, Jean (2005) [2002] Confucio. Madrid: Editorial Trotta, S.A.

e Schmalzer, Sigrid. (2008) “The concept of human: in search of human identity”.
A: Schmalzer, Sigrid. The people’s Peking man. Popular science and human

identity in twentieth-century China. Chicago: The University of Chicago Press.

e Solé-Farras, Jesus (2011) La construccio del discurs del nou confucianisme per

a la Xina del segle XXI. Barcelona: Universitat Autonoma de Barcelona.

e Taylor, Charles (2010) Multiculturalismo y la “politica del reconocimiento”.

Meéxico: Fondo de Cultura Econdmica.

25



Articles de revistes

e (Gregor, A. James 1 Hsia Chang, Maria (1979) “Anti-Confucianism: Mao’s Last
Campaign”, Asian  Survey, 19 (11): 1073-1092. [Disponible a
http://www.jstor.org/stable/2643955 . Darrera consulta: 30/04/15].

e Moody, Peter R. (1974) “The New Anti-Confucian Campaign in China: The
First Round”, Asian Survey, 14 (4): 307-324. [Disponible a
http://www.jstor.org/stable/2642786 . Darrera consulta: 30/04/15].

26


http://www.jstor.org/stable/2643955
http://www.jstor.org/stable/2642786

