
This is the published version of the bachelor thesis:

Romero Costa, Roser; Guarné Cabello, Blai, dir. Aproximació crítica al discurs
de l’homogeneïtat japonesa. 2016. (842 Grau d’Estudis de l’Àsia Oriental)

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/160617

under the terms of the license

https://ddd.uab.cat/record/160617


 FACULTAT DE TRADUCCIÓ I  D'INTERPRETACIÓ

GRAU D'ESTUDIS D'ÀSIA ORIENTAL 

TREBALL DE FI DE GRAU 
Curs 2015-2016

APROXIMACIÓ CRÍTICA 

AL DISCURS DE 

L'HOMOGENEÏTAT JAPONESA

_________________________________________________________________

ROSER ROMERO COSTA

1247727

TUTOR

BLAI GUARNÉ

Barcelona, Juny de 2016



     

2



Resum

  El present treball desconstruirem el discurs de l'homogeneïtat anomenat  Nihonjinron

(Discurs de la Japonesitat).  Amb aquest objectiu,  primerament,  ens qüestionarem els

conceptes d'homogeneïtat social i cultural a la societat japonesa contemporània. 

   El Nihonjinron es un mite autoimposat en la societat japonesa que afecta a l'Estat, la

nació i a la seva cultura. Per tant, buscarem com va sorgir i evolucionar en el abans i el

desprès durant el segle XX, especialment en el període de postguerra. 

Plantejarem la societat  de postguerra en relació a la qüestió de l'homogeneïtat.  Així

mateix, farem un especial esment de la situació de les darreres dècades. 

Degut a la globalització, la societat japonesa ha experimentat una transformació en la

seva composició ètnica. Considerarem aquesta transformació tot evidenciant casos que

qüestionen el manteniment d'aquesta homogeneïtat a la societat japonesa actual.

3



ÍNDEX

1. APROXIMACIÓ HISTÒRICA AL NIHONJINRON ..................................................5

1.1.Creació i reconstrucció de la japonesitat.........................................................6

1.2.Els Kokugaku (estudis nacionals)...................................................................7

1.3.La noció de “nació japonesa” (Nihon minzoku).............................................9

1.4. L'expansionisme colonial japonès...............................................................12

2. EL MITE DE L'HOMOGENEÏTAT............................................................................13

2.1.El mite de la homogeneïtat japonesa segons Takeo Funabiki.......................13

2.2. El mite de la homogeneïtat japonesa segons John Lie.................................18

3. CARACTERÍSTIQUES DEL NIHONJINRON.........................................................20

3.1. Característiques del Nihonjinron..................................................................21

4. MULTICULTURALISME EN LA SOCIETAT ACTUAL JAPONESA.....................24

5. CONCLUSIÓ..............................................................................................................32

6. BIBLIOGRAFÍA.........................................................................................................34

4



1. APROXIMACIÓ HISTÒRICA AL NIHONJINRON 

   El  Nihonjinron es un discurs identitari format per una pluralitat d'escrits sobre les

“teories  de  la  japonesitat”  (Lie  2001:150)  amb  l'objectiu  de  definir  les  qualitats

singulars dels japonesos. La majoria dels discursos del  Nihonjinron qüestionen el fet

d'ésser membre d'un Estat-nació japonesa i com aquest es diferencia dels altres. 

   Prèviament  a  la  descripció  de  les  característiques  del  Nihonjinron,  ens  hem de

qüestionar  el  sorgiment  d'aquest  interès  a  definir  què  és  la  “nació  japonesa”.  El

professor de la Universitat d'Osaka, Nobukuni Koyasu, explica que “la recerca de nació

japonesa comença amb la creació i reconeixement d'aquest concepte en la societat”. La

formació de la noció “nació japonesa” sorgí cap a meitats  del segle XIX, quan “les

potencies americana i  europees  van forçar  l'obertura dels  ports  japonesos  al  comerç

internacional” (Koyasu, 2006: 1).

   L'escena  mes  representativa  d'aquest  esdeveniment  fou  l'arribada  dels  “vaixells

negres” (kurofune)  del  Comodor Matthew Perry.  En aquell  temps,  Japó estava a les

acaballes del període Edo, també anomenat Tokugawa (1603-1867), es caracteritzava

per l'aïllament del Japó al món exterior i governat per més de seixanta clans feudals

(samurais). La figura de l'Emperador no assumí un important poder polític fins després

del forçament a l'apertura per part de les grans potències occidentals, aquesta amenaça

desencadenà una guerra civil seguida d'un canvi polític, i, l'any 1868, s'inicià una nova

amb la Restauració de Meiji, la qual “es caracteritzà pel gran procés de modernització i

la creació d'un nacionalisme modern” (Oguma, 2006: 1).

Fig. 1 Kuro bune, els “vaixells negres” de l'Armada dels Estats Units comandats

pel Comodor Perry (Font: Oguma, 2006: 75).

5



   En aquest treball ens aproparem a l'estudi del discurs de la homogeneïtat japonesa a

partir  dels treballs realitzats per els  autors següents: Eiji  Oguma, Nobukuni Koyasu,

Harumi  Befu,  David  Willis  i  Stephen  Murphy-Shigematsu,  Blai  Guarné  i  Shinji

Yamashita.

1.1.Creació i reconstrucció de la japonesitat   

   A l'article  titulat  “Creació  i  reconstrucció  del  “japonès”.  Integració  nacional  i

autoimatges  des  “japonesos”  en  el  Japó modern” d'Eiji  Oguma (2006),  s'explica  de

quina  manera  es  va  desenvolupar  la  “identitat  japonesa  com a  projecte  polític”,  en

aquest cas, explicarem que va succeir a partir de la Restauració de Meiji, juntament,

amb la seva expansió colonial japonesa. 

   En primer lloc, el govern Meiji  “es va embarcar en el procés de creació d'un Estat

modern per tal d'evitar el risc de ser colonitzat per les potències occidentals” (Oguma,

2006: 3).

L'administració Meiji tenia dos propòsits principals: “evitar l'impacte desestabilitzador

de  la  modernització  de  l'ordre  social”  i  “disseminar  una  consciencia  d'una  nació”

(Oguma, 2006: 2).

   El govern Meiji va emprar així la presència de l'Emperador i llur família com a símbol

d'unitat nacional. La ideologia del nacionalisme japonès es trobava sota la influència

d'Occident, és a dir, aquesta ideologia s'assimilava al nacionalisme de tipus occidental,

en concret a la Rússia o Prússia imperials. 

   Un  altre  factor  important,  fou  la  conceptualització  de  la  “Tradició”  en  vers  la

“Modernitat” aplicada en el període Meiji. Oguma argumenta que l'estratègia que es va

emprar fou la combinació de “modernitzar-se amb la tecnologia  occidental i construir

valors tradicionals japonesos. Per tant consistia en buscar un equilibri entre el “mètodes

occidentals i qüestions japoneses” (Oguma, 2006: 1-2).

   Aquestes  característiques  tradicionals  japoneses  les  varen  extreure  de  diverses

maneres. Una d'elles va ser la religió, existien varies religions com el xintoisme i el

budisme. En aquest cas, el govern va emprar la religió nadiva del Japó com a instrument

polític, creant mites sintoistes oficials que es varen instaurar en la educació de tot el

país,  amb  el  propòsit  de  “d'infondre  a  la  població  un  sentiment  de  lleialtat  a

6



l'Emperador”  (Oguma,  2006:  3). Els  relats  més  destacats  en  aquesta  tasca  foren  el

Kojiki i el Nihonshoki.

   Amb aquesta mateixa intenció, es formulà la teoria  “koku tairon” (teoria de l'Estat

nacional)  per  a  demostrar  que  tots  els  membres  imperials  procedien  d'un  mateix

avantpassat, creant espais sagrats, com la muntanya Unebi.

   Un altre fet important va ser la implantació de les “polítiques d'assimilació” a les

regions que envoltaven l'illa principal com Hokkaido, Okinawa, Taiwan i Corea. Els

habitants  d'aquestes  zones  annexionades  van  ser  obligats  a  assumir  la  nacionalitat

japonesa i obeir aquestes “polítiques d'assimilació centrades en la llengua japonesa i el

culte a l'Emperador”  (Oguma, 2006: 3). La finalitat de colonitzar aquestes regions es

tenia  com  a  objectiu  la  creació  de  posicions  defensives  per  evitar  que  fossin

colonitzades per les potències occidentals. Així mateix, la suposada assimilació de les

regions esmentades no va ser reconeguda com a una colonització, sinó, més aviat, com a

“una ampliació de les polítiques nacionals implementades durant el proces d'unificació

nacional  d'un  Estat  modern”  (Oguma,  2006:  4),  quelcom  que  justificava  la  seva

connexió històrica, lingüística o racial amb Japó i així crear un vincle de credibilitat i

lleialtat  amb els  habitants  de les  regions  colonitzades.  Aquesta  “barreja de diferents

pobles  asiàtics”  havien  de  “formar  part  d'una  sola  nació  sota  la  família  imperial

japonesa” (Oguma, 2006: 74-75). L'annexió d'aquestes regions no suposaria un conflicte

si  s'argumentava políticament  que serien tractats  com a fills  o  germans acollits.  En

aquest sentit, l'expansió japonesa “va rebre el nom de política de la fraternitat universal”

(Oguma, 2006: 75).

Sobre la recerca de la identitat nacional dels japonesos, Oguma exposa el següent: 

   Com a poder imperial dèbil, en vies de desenvolupament, el Japó només podia avançar per les

regions que l'envoltaven. Com a resultat d'això, les colònies japoneses van esdevenir l'objectiu

dels esforços per identificar l'origen de la nació japonesa. (Oguma, 2006: 74). 

I alhora, aquests esforços varen justificar l'annexió de les regions colonitzades. 

1.2. Els Kokugaku (estudis nacionals)

   En aquest apartat, farem un breu parèntesi per a definir el  Kokugaku i per què es

important en aquesta fase del sorgiment identitari japonès. L'antropòleg nord-americà

7



d'origen japonès, Harumi Befu, explica perfectament la gran importància del Kokugaku

en el Nihonjinron, exposant el següent: 

   Understanding contemporary Nihonjinron and its historical lineage takes us back at least to

the late  Tokugawa,  the  feudal  period at  the  turn of  the  nineteenth  century.  In  this  period,

already find clear and define discussion of Japanese self-identity. We see budding Nihonjinron,

though it was not called that in those days, in the National Learning School (kokugaku). (Befu,

2001: 124).

   Durant el segle XVIII, sorgí una forta “reacció nativista” en oposició al domini dels

“estudis  estrangers”.  Un  d'aquests  moviments  mes  destacats  van  ser  els  kokugaku

(estudis nativistes o estudis nacionals del Japó). 

   Històricament, la lingüística al Japó ha posseït dos corrents principals: “l'estudi de les

llengües  estrangeres,  per  tal  d'assimilar  noves  formes  de  coneixement  procedent  de

l'exterior, i alhora, la consulta a la llengua materna per protegir la identitat nacional i

manifestar l'excel·lència de la cultura japonesa"  (H. Eto, 2006: 90).

   Els períodes Nara i Heian (710 - 1192) es caracteritzaren per la poderosa influència

xinesa en l'idioma japonès,  conjuntament  amb la  creixent  consciència  d'una llengua

materna lligada a la identitat nacional. A partir del període Edo (1603-1867) coexistien

diversos estudis: el kangaku que consistia en l'aprenentatge del xinès clàssic,  el yogaku

o aprenentatge occidental amb el propòsit de progrés i el kokugaku, centrat en l'anàlisi

de textos antics i l'”estudi exegètic de la literatura clàssica japonesa basada en l'estudi de

la llengua”.

En un “Japó corromput pel  karagokoro” (formes xineses),  els  erudits  del  kokugaku

anhelaven  identificar  i  apreciar  la  moral  peculiar  japonesa,  en  un  retorn  al

yamatogokoro (formes originals del pensament japonès) d'un període antecedent. 

L'escola kokugaku es formà a partir d'un llinatge de quatre acadèmics, anomenats Kada

no Azumamaro (1669-1736), Kamo no Mabuchi (1697-1769), Motoori Norinaga (1730-

1801) i Hirata Atsutane (1776-1843).  

Entre  aquests  erudits,  Motoori  Norinaga  fou  el  referent  més  destacat,  ja  que,  va

“realitzar una  investigació orientada filològicament en l'antic pensament i la cultura

japonesa per explicar la peculiaritat i  la preeminència del “yamatogokoro”” (H. Eto:

2006: 92).    

   Motoori Norinaga, en el seu “estudi del Man'yoshu i el Genji Monogatari, va revaluar

8



el  concepte “mono no aware”  (sensibilitat  o  commoció  davant  l'efímer) dels  antics

japonesos per refutar les afirmacions del racionalisme confucià introduït en una etapa

posterior” (H. Eto, 2006: 92).

   El  kokugaku del segle XVIII (període Tokugawa) s'oposava als corrents filosòfics

xinesos (en aquell moment dominades pel Neo-confucianisme) al Japó. Posteriorment,

el període feudal Tokugawa donà pas al Meiji imperial, posant l'accent en la centralitat

de l'Emperador a la història nipona, així com als conceptes culturals del Japó natiu. El

moviment del  kokugaku va començar a prendre força entre els estudiosos, alhora que

l'Imperi Japonès pretenia “demostrar superioritat davant la Xina”(Befu, 2001: 124-125).

Cap  a  finals  del  segle  XVIII  varen  començar  a  irrompre  els  vaixells  procedents

d'Occident  a  les  costes  japoneses.  Aquest  fet  va  crear  un sentiment  d'amenaça  pels

habitants japonesos, arribant fins a l'extrem d'interpretar-se aquesta circumstància com a

una “violació simbòlica” (Befu, 2001: 124-125).

Finalment, tal com indica John Lie:

   Blending elements of  kokugaku and western ideas, the Meiji state projected itself as the

family-state (kazoku kokka)(Ishida 1954:6-17), basing a national unity on the family (ie) and

the local community (mura) (Kinbara 1985:43-44). (Lie 2001: 121).

1.3. La noció de “nació japonesa” (Nihon minzoku)

   Tot  seguit  considerarem el  desxiframent  arqueològic  desenvolupat  pel  professor

Nobukuni Koyasu (2006) sobre la formació del concepte de “nació japonesa” (Nihon

minzoku). Tot i que la noció japonesa de minzoku pot ser traduïda com “ètnia” (Nihon

minzoku, “ètnia japonesa”), en aquesta exposició seguirem la traducció catalana d'aquest

concepte en l'article analitzat.

   Koyasu  afirma  que  per  entendre  el  concepte  de  “nació  japonesa”  cal  fer  una

reestructuració històrica de la seva idea. 

   Durant la Restauració de Meiji, Japó estava en procés de construir un Estat modern. El

lema polític central d'aquesta nova etapa era la “independència com a país” (ikkoku no

dokuritsu)  amb  el  propòsit  de  que  l'esforç  per  convertir-se  en  un  Japó  avançat  i

independent evités la subordinació a Europa.

   Els japonesos eren conscients que no estaven prou avançats en molts àmbits dels quals

9



els Europeus sí. Per Koyasu, el concepte de “nació” associat a la comunitat del poble

d'un país concret patia un “desfasament temporal”, i per poder prosperar, Japó havia

“d'imitar els països europeus avançats”. A més, aquest procés provocà “tot un seguit de

diferencies entre l'Occident i l'Orient”. (Koyasu, 2006: 63)

   Durant  el  nou progrés com a Estat  modern,  Japó necessità  un trasplantament  de

conceptes.  “Com l'idioma  japonès  no  existien  sinònims  de  termes  sorgits  d'Europa

s'havien de crear aquests nous conceptes” (Koyasu, 2006: 63).

   Koyasu explica que el reconeixement d'un terme japonès (“llengua nacional”) és quan

apareix per primer cop en un diccionari. Per tant, examina “les circumstàncies en les

quals  s'establí  el  terme  “nació”  (minzoku)  en  els  diccionaris  de  japonès  del  Japó

modern”  (Koyasu,  2006:  63).  Amb  aquest  propòsit,  Koyasu  estudia  diccionaris  de

diferents èpoques: en primer lloc, el Genkai (1889-1891) de l'era Meiji, i posteriorment,

el Daigenkai confeccionat a l'era Showa (1932-1937). La paraula “nació”, en japonès

“minzoku” fou creada per l'annexió dels termes “jinmin” (poble) i “shuzoku” (tribu). El

terme Minzoku o “nació” en el Daigenkai s'explica de la forma següent: 

   Tipus d'un poble. Unitat basada en la comunitat de llengua, folklore, esperit, sentiment i

relacions històriques dels pobles que formen un país. Pot estar formada pel conjunt de diverses

races, o bé hi pot haver diverses nacions duna mateixa raça. (Koyasu, 2006: 64).

   Sembla que l'expressió “tipus d'un poble” estava prèviament establert en el diccionari

Genkai. No obstant, a la segona frase del darrer paràgraf, “Unitat basada en la comunitat

[...]  que formen un país” del concepte “nació” ha evolucionat (no hi constava en el

Genkai). “Es tracta de la prefiguració d'un nou concepte de “minzoku” sense estancar-se

en la idea de “raça” (jinshu), terme ja documentat en el Genkai, per tant aquest progrés

es contemplat  com a “vincle cultural  i  polític de tots  aquells  que comparteixen una

cultura  històrica  i  una  pàtria  dintre  duna  comunitat  política”  (Koyasu,  2006:  64).

Aquesta  última definició s'assimila  al  model  occidental  d'identitat  nacional.  Llavors,

entre els anys 1925 i 1930, va ser l'època en que es va construir el concepte de “nació”

de japonesos que donà suport a l'Imperi Japonès. El concepte de “nació japonesa” va

sorgir a partir d'aquesta consciència identitària més clara sobre el que és una “nació” i

alhora amb un ferm sentiment de diferenciació vers als altres països. 

   Referent a “minzoku” com a terme de traducció, el politòleg Yasuzo Suzuki va fer una

10



“reflexió sobre la formació i desenvolupament” del terme “nació” en una monografia

publicada al  Nihon Minzokuron (Estudis sobre la nació japonesa) sobre l'any 1943, a

plena “època de guerra” on a la publicació s'explica aixi: 

   Nosaltres,  que hem nascut  en el  segle de les  nacions,  tenim la missió de lluitar  per  la

construcció de l'ordre mundial que demana el segle. Per tant, nosaltres, en el camí de de la

construcció d'un nou ordre, tenim la necessitat de conèixer correctament les noves qüestions

nacionals per tal d'evitar errors polítics. Aquesta col·lecció intenta explicar totes les qüestions

relacionades amb les nacions des d'un nou punt de vista. (Koyasu, 2006: 65).

   Conceptes moderns pel Japó d'aquell temps, com “construcció de l'ordre mundial”

(Koyasu,  2006:  66),  procedien  de  conceptes  nacionalistes  de  finals  de  segle  XIX a

Europa. En un Japó endarrerit en la construcció estatal, els japonesos varen tenir que

traduir  aquests  conceptes  europeus.  En  aquesta  tasca,  Japó  “s'encaminava  cap  a  la

construcció d'un Estat modern”(Koyasu, 2006: 67), juntament amb el nacionalisme, que

agafà  com a  model  l'Alemanya  imperialista  a  la  nova construcció  d'Europa i  varen

assimilar teories d'estudiosos alemanys. 

   Tot seguit, passarem a la consideració del concepte “Japó” (Nihon) i “els japonesos”

(nihonjin). Un dels fets mes destacats va ser la fundació del  Seikosha, l'any 1888, per

Setsurei Miyake i  Shigetaka Shiga (entre altres) i  es tractava d'un “grup d'expressió

nacionalista critic amb la política d'occidentalització del Govern Meji”. Aquests autors

editaven la revista “Nihonjin” on es desenvolupà el “discurs del nacionalisme japonès”.

Miyake, centrat en la recerca de l'essència japonesa, va escriure un discurs nacionalista

de caràcter racial on afirmà que els japonesos provenien de la raça mongòlida i que

aquests s'oposaren a la població europea de raça àrida. 

La revista “Nihonjin” (1888-1895), posteriorment amb el títol modificat “Nihon oyobi

nihonijn”  (1907-1944),  constitueix  “importants  testimonis  del  nacionalisme  japonès

durant tota una època que abraça des de la fundació i plenitud de l'Imperi Japonès fins al

seu fracàs” (Koyasu, 2006: 68). Koyasu intentà seguir la transformació en el discurs del

nacionalisme japonès a través dels termes de l'índex d'aquestes revistes i observà que el

terme “nació japonesa” apareixeria cap a inicis  del segle XX, però, realment,  no va

aparèixer  fins  el  primer  any de  l'era  Showa  (1925).  L'any 1928,  sorgiren  títols  de

caràcter expansionista i l'any següent aparegueren títols relacionats amb “estudis de la

nació  japonesa  i  la  seva  cultura”  (Koyasu.  2006:  69).  Entre  aquests,  alguns  títols

11



principals van ser: El principi de la nació de Nihiko Hikada o L'origen de la cultura

pròpia del Japó de Kiichi Higuchi.

  El  concepte  de  “nació  japonesa”  tenia  connotacions  “diferencials”  denotant

superioritat  vers a  d'altres  nacions.  Per tant,  Koyasu remunta el  concepte de “nació

japonesa”  a  l'era  Showa,  d'entre  els  anys  1925  i  1940,  època  coneguda  per  la

historiografia  japonesa  com  la  “Guerra  dels  Quinze  Anys”  (des  de  la  Guerra  de

Manxúria de 1931 fins a la Segona Guerra Mundial de 1941), “un període de continues

tensions exteriors i combats” (Koyasu. 2006: 69). En aquest període, l'Imperi Japonès

va exigir d'Occident la reestructuració de l'ordre mundial i va voler consolidar la seva

expansió  territorial  a  l'Àsia.  Després  de  la  “Guerra  dels  Quinze  Anys”,  amb  la

consolidació del nou ordre asiàtic amb Japó com a país capdavanter, “la nació japonesa

es  reconstruí  conceptualment  com  a  “nació  descendent  dels  déus”  basant-se  en  la

mitologia imperial”. En darrer terme, tal com indica Koyasu;

   El Daigenkai explicava que la “nació descendent dels déus” (nació de Yamato) era la “nació

central  que  constitueix  el  Gran  Japó”  (Dainihonkoku)  on  regna  l'Emperador  (Tenno)

descendent de la genealogia mitològica dels déus del cel, la nació que segons el relat mític es

va traslladar en el país del  déus del cel (Takamagahara) a l'arxipèlag japonès (Oyashima).

(Koyasu. 2006: 69).

1.4. L'expansionisme colonial japonès

  L'Estat  imperialista  japonès  va  reeducar  als  habitants  de  les  regions  colonitzades

(integració  nacional),  o  com  diu  Lie: “The  state  transformed  people  in  japan  into

japanese nationals”  (Lie,  2001: 118).  La reiterada trobada amb l'Oest i una sèrie de

guerres també promogué  la consciència nacional. 

   L'Estat japonès perseguia "la creació de nacionals japonesos que estiguessin disposats

a  sacrificar  les  seves  vides  per  la  “llibertat  i  la  independència  del  país  nipó”  i  per

l'Emperador (Lie, 2001: 119).

   Sota  el  lema  “sonnô  joi”  (respectar  l'Emperador,  expulsar  als  bàrbars)  es  varen

desenvolupar dos moviments durant la Restauració de Meiji: la “transició del règim” i la

“protecció nacional” (Lie,2001: 120).

   Malgrat els esforços de la ràpida modernització i un fort esperit de lleialtat cap a la

nació, l'Imperi Japonès va perdre contra les forces nord-americanes durant la Segona

12



Guerra Mundial (1939-1945). “El domini de l'ultranacionalisme japonès es va ensorrar

després de 1945 (Maruyama, 1964: 161)”. “L'Emperador ja no era una deïtat sobirana,

si no que representà el símbol humà de la nació”. (Lie, 2001: 126)

 2. EL MITE DE L'HOMOGENEÏTAT

   El Nihonjinron es un mite autoimposat en la societat Japonesa que afecta a l'Estat, la

nació i a la seva cultura. Autors com Takeo Funabiki i Joh Lie estan d'acord en aquesta

noció del “mite” en el Nihonjinron.

2.1. El mite de la homogeneïtat japonesa segons Takeo Funabiki

   Funabiki (2006) descriu que la necessitat per crear una identitat pròpia al Japó va

sorgir en un període previ a la Revolució Industrial. El fet que “els corrents històrics

estaven separats territorialment” afectà al Japó de manera que quedaren exclosos de la

modernització  occidental.  Per  aquesta  raó,  els  japonesos  patien  persistentment  un

“desassossec” (fuan) identitari expressat a les obres del Nihonjinron. Aquest desassossec

era constant i no sols sorgia en moments de crisi sinó també en moments de glòria per a

la nació. 

   Des de fa cent-cinquanta anys fins l'actualitat, el component principal del “mite” el

constitueix  “el  sistema  denominat  societat  japonesa”.  Encara  la  gran  pluralitat

d'individus que formen la societat japonesa,  aquest concepte “abstracte” de “societat”

és expressat en singular, és a dir, de “caràcter uniforme i no plural”, amb la finalitat que

el concepte sigui interioritzat i comprès pels japonesos, per que tots plegats reflexionin

sobre “que és ser japonès” i “que serà del Japó” (Funabiki, 2006: 21).

   El mite del “Japó”, es un mite en el qual l'”individu”, “el japonès”, inicia la seva marxa

envers  una  existència  obligada  a  una  modernització  inevitable,  impel·lida  a  competir  en

l'escenari que aquesta instaura. (Funabiki, 2006: 21) respectivament.

   L'apertura al món modern del Japó Meiji ha estat vista, fins l'actualitat,  com una

obligació inevitable. No obstant això, Funabiki es qüestiona aquest fet, dubta sobre si

Japó va ser forçat a obrir-se o, justament, “va arribar l'oportunitat quan es començava a

percebre la seva necessitat” (Funabiki, 2006: 21). A més, creu que s'ha de trobar un punt

13



mitjà entre els dos extrems.

   Per  aquest  autor,  Japó  es  víctima  d'una  barreja  de  sentiments:  la  lluita  contra

l'occidentalització,  alhora  d'un  camí  cap  a  l'èxit  a  l'ascens  social,  i  aquest  constant

“desassossec”  per  tenir  la  possibilitat  de  rendir  una  mica  més  o  evitar  el  fracàs.

Generalment, el “nucli del mite japonès no acaba simplement en el desassossec que

dimana del desig d'aconseguir grans èxits”(Funabiki, 2006: 22), sinó que també, volen

fer-los  realitat.  Durant  aquest  150  anys  d'apertura  a  la  civilització,  encara  que  els

japonesos hagin tingut fallides, Japó ha anat en camí ascendent cap a l'èxit. Tot i que

aquest fet, encara avui, l'apertura és vista com a una amenaça pels japonesos. 

   Per  exemplificar  aquest  desassossec reflectit  en  el  discurs  Nihonjinron, Funabiki

compara  metafòricament  aquesta  crisi  identitària  dels  japonesos  amb  els  estudiants

procedents del Pacific (Melanèsia), els quals han rebut una educació d'un Estat protector

(els blancs). Aquests “assoleixen un nivell social i professional més elevat que els altres

membres de la seva societat  d'origen”  (Funabiki,  2006: 22). No obstant,  alhora,  són

etiquetats  com  “la  generació  robada”  pels  nadius.  Aquestes  persones  “es  senten

doblement alineades: de la societat en la qual van néixer i de la societat en la qual s'han

format per treballar”(Funabiki, 2006: 22). Per a Funabiki, aquest doble sentiment de

desassossec al sentir esperança i patiment, es comparable amb el moment en que Japó,

encara orgullós de formar part de la G7, es va sentir aïllat dels altres membres, fet que

provocà, la seva retirada en la Lliga de les Nacions, l'any 1933, “quan el Japó es va

convertir en “orfe del món” (sekai no koji)” (Funabiki, 2006: 23). Aquest fet fa que Japó

pateixi un neguit sobre si està o no a l'alçada dels països modernitzats. 

   Funabiki afirma que el desassossec ve produït per dos factors: “les crisis” (de l'èxit i

del fracàs) i “l'estranger”. En el Nihonjinron, s'escriu una mena de “teoria singular”, on

el fracàs o l'èxit “s'expliquen a partir de la pròpia singularitat”. Per exemple, després

d'un èxit, ve la davallada on aquest desassossec identitari recau en pèrdua del sentit de

l'orientació i la confiança dels japonesos en si mateixos. Al Japó, una crisi ve unida amb

un sentiment de fracàs a superar, i aquest estat respon a la reflexió sobre la “legitimitat”

dels japonesos durant la modernització. 

   “La idea de l'estranger s'origina en la presa de consciència que allò que prové d'altres

països  constitueix  un  objecte  de comparança”  (Funabiki,  2006:  23).  El  Nihonijnron

14



s'escriu  en  èpoques  en  les  quals  s'ha  pres  una  consciència  especialment  intensa  de

l'existència d'aquest estranger, i per afirmar la pròpia identitat. Ara bé, el  Nihonjinron

també ha estat escrit per estrangers en forma de relats sobre el Japó primerament escrits

per religiosos cristians des de finals del segle XVI al segle XVII, posteriorment per

visitants  estrangers  durant  les  acaballes  d'Edo  amb  Meiji  amb  escrits  de  caràcter

documental i d'història natural, en l'actualitat, encara perduren d'autors estrangers. 

   Respecte la funció històrica del Nihonjinron, Funabiki formula una hipòtesi, dividida

en tres períodes, amb l'objectiu de desxifrar la raó de que el mite del Japó fa necessari el

Nihonjinron. 

•    El primer període va ser positiu i obert, l'autor afirma que el naixement del

desassossec del Nihonjinron sorgeix durant la guerra contra Xina de la Dinastia

Qing (finals del segle XIX) i la Guerra Ruso-Japonesa (l'any 1905). El dilema

que patiren els japonesos en quant a “qui som nosaltres” va sorgir a mesura que

es colonitzaven les regions d'Okinawa i Hokkaido, també, va ocórrer quan es va

posar  la  “mirada  a  Corea  i  es  va  aconseguir  tractar  despòticament  la  Xina”

(Funabiki, 2006: 24).

Els  llibres  de  aquella  època  eren  de  “caràcter  positiu  en  front  l'exterior”

(Funabiki,  2006:  25). Alguns  autors  varen  editar  els  seus  llibres  en  anglès

pensant  que  podrien  representar  el  Japó  davant  l'Occident.  Les  obres  més

representatives de l'època foren: Datsuaron de Fukuzawa, Paisatge del Japó de

Shiga,  Japonesos representatius d'Uchimura,  El Bushido de Nitobe i  El llibre

del Te d'Okakura.

•    En el segon període, l'autor analitza quatre llibres del Nihonjinron, de caràcter

defensiu i tancat,  en els quals es vol demostrar que Japó no és Occidental.

El primer llibre, L'estructura de l'Iki, exemplifica la bellesa interior del Japó i la

seva singularitat, expressant un fort antagonisme cap Occident. Seguidament, en

relació a l'obra del Bushido (La senda moral del guerrer), l'autor suggereix que la

cavalleria dels occidentals és com una mena de “noblesa bàrbara”. En tercer lloc,

el  llibre  del  Clima,  és  un  discurs  “essencialista”,  on  es  rebel·la  el  caràcter

sensible dels japonesos envers la natura. Finalment, el llibre  La nostàlgia del

viatger, comenta la visió de l'autor, Yokomitsu, sobre la seva perspectiva des dels

15



Alps en contraposició al Japó està situat “a l'altra banda del món”. Aquest últim

llibre va fracassar pel fet de no adaptar-se als fets reals d'aquell moment tan dur

com va  ser  la  Segona  Guerra  Mundial.  Aquest  llibre  està  relacionat  amb el

concepte de “la superació de la modernitat” en la guerra contra Occident. Tal

com indica Funabiki en aquest últim llibre:

   El llibre es divideix en dos amb relació a la manera d'eliminar “el desassossec” assenyalat en la

nostra hipòtesi  sobre el  Nihonjinron.  D'una banda trobem la postura representada per  Fusao

Hayashi, la qual “reafirma absolutament com a cosa feliç i pura” tant el que és “clàssic” al Japó

com el nou japonès que ara sembla néixer -ell ho va veure a L'educació dels joves aviadors

militars-. D'una altra hi ha la postura resumida per Hideo Kobayashi amb el lema de Vèncer la

modernitat amb la modernitat on aquest últim no és res més que un lema buit. (Funabiki, 2006:

28).

•    En darrer terme, el tercer període tracta “de la reflexió a l'autoafirmació”,

seguidament explicarem el perquè d'aquesta expressió.

El  escrits  del  Nihonjinron d'aquest  tercer  període  es  situaren  al  Japó  de

postguerra. Un “estat d'ànim reflexiu” on la població nipona es preguntà “per

quina  raó  el  Japó  va  lliurar  la  guerra  i  que  caldria  fer  per  no  repetir-la”.

(Funabiki,  2006:  28)  Noció  molt  ben  representada  a  la  primera  obra  de

postguerra de Nihonjinron titulat El crisantem i l'espasa de Ruth Benedict. El fet

que l'autora no fos japonesa, podia semblar, segons Funabiki,  “masoquista” però

si reflexionem, per la condició d'aleshores veurem que era força revitalitzant, ja

que aquesta obra ajudava als japonesos a poder “avançar cap a la lluita per la

recuperació  de  la  supervivència  d'un  Japó  democràtic  dins  la  comunitat

internacional” (Funabiki, 2006: 2). El llibre va ser llegit per un gran públic, per

tal de “recuperar el si mateix, per cercar alguna explicació i l'orientació perduda

amb la derrota militar” (Funabiki, 2006: 28).

Sorgiren  altres  llibres  explicant  l'actualitat  del  Japó  de  postguerra.  Tal  com

indica Funabiki, 

   D'acord amb la nostra hipòtesi sobre el  Nihonjinron, es podria afirmar que el desassossec

identitari de l'ésser japonès enmig de la modernitat, que durava des de l'era Meiji, va quedar al

descobert amb claredat en aquesta derrota. (Funabiki, 2006: 28)

Hagueren altres  punts  de vista  sobre la  derrota  japonesa com la  “inferioritat

purament  militar”  i,  segons  el  Nihonjinron,  la  “manca  de  maduresa  dels

16



japonesos”,  independentment  dels  punts  de  vista,  històric  o  diplomàtic

(Funabiki, 2006: 29).

Encara que després de la guerra la moral japonesa estigués en un moment baix,

en el temps, Japó va anar creixent econòmicament i varen superar crisis com la

del  petroli  de  l'any 1979.  Davant  d'aquest  últim fet,  als  Estats  Units,  es  va

publicar el llibre japonès anomenat  El Japó, com a número u, arrel d'això, els

japonesos començaren a agafar confiança en si mateixos. Altrament, al temps,

sorgí  una  altra  desgràcia:  l'esclat  de  la  bombolla  econòmica  i  la  derrota

financera,  actualment  anomenada  els  “vint  anys  perduts”.  Davant  d'aquesta

evolució econòmica irregular, Funabiki arriba a la conclusió de que no importa

si va bé o malament la societat japonesa, ja que els japonesos sempre romanen

amb el sentiment de “desassossec”. 

El Nihonjinron més actual tracta de temes com “l'evolució social i el canvi de les

circumstàncies a la posició internacional del Japó” (Funabiki, 2006: 29).  Hi ha

autors que escriuen béns de consum massiu com Harumi Befu. A l'actualitat,

seguir escrivint obres sobre el Nihonjinron demostra que els japonesos “no han

assolit el seu objectiu definitiu: dissipar el desassossec identitari pel fet de  ser

japonès”  (Funabiki,  2006:  29).  A part, Japó  esta  orgullós  de  ser  una  gran

potència mundial i de formar part de la G7, no obstant aixo, primer ministre es

sent  apartat  pels  demés  membres.  Sembla  que  “el  desassossec  identitari  del

Nihonjinron, gairebé com una resistència anacrònica, dura ja des de l'era Meiji”

(Funabiki, 2006: 30).

   Per  concloure,  referent  a  les  transformacions  del  context  actual,  “sembla  que

actualment es troben en marxa algunes noves qüestions” (Funabiki, 2006: 30), com per

exemple, la reflexió critica del gènere Nihonjinron, sense generalitzar a tots el japonesos

d'una forma singular, si no que cal parlar “dels japonesos en plural”, les obres d'Eiji

Oguma en son un exemple. Un altre factor es l'existència de la diversitat a l'“entorn”

(mawari) i no estar sempre formant part d'un col·lectiu sense poder tenir pròpia veu. Un

altre punt important, és que a l'“Àsia s'està convertint en objecte de comparança amb els

japonesos”  (Funabiki,  2006:  30).  Japó  s'està  diferenciant  dels  països  asiàtics  i

augmentant el seu nivell de modernitat. Però de fet, actualment, Corea es un fort rival i

17



la Xina segueix creixent fins que, algun dia, Japó arribarà a un punt en que serà superat

quantitativament tenint una sensació de “crisi”, no a causa d'Occident sinó també de

“l'estranger” no occidental.  “Com a conseqüència,  torna a ser necessari  un complex

ajust identitari” (Funabiki, 2006: 30). I per acabar, una última hipòtesi en la qual el Japó

s'ha  “occidentalitzat”,  aquest  es  reconegut  com “fill  adoptiu  (youshi)  de  l'Occident

modern”  (Funabiki,  2006: 30). Segons Funabiki,  “sembla que Japó hagi començat a

anar a la deriva entre Àsia i Occident oscil·lant de vegades a grans vaivens” (Funabiki,

2006: 31).

2.2. El mite de la homogeneïtat japonesa segons John Lie

   John Lie, a l'obra titulada “Multiethnic Japan”, s'esforça en demostrar que el discurs

de l'homogeneïtat japonesa, reflectit en el Nihonjinron, es un “mite”, és a dir, que no és

real.  Lie,  per  desmentir  la  imatge  dels  japonesos  com  a  societat  monoètnica

(homogeneïtat) contrasta aquesta idea amb la realitat multiètnica (heterogeneïtat) que es

manté al  Japó, explicant una gran quantitat  de casos reals,  teories pròpies o d'altres

autors i, fins i tot,  experiències que ha viscut el propi autor. A més, abasta diversos

camps com qüestions actuals, la recerca del origen a la història, temes sobre cultura

popular, etcètera.  

El llibre està dividit en diferents temes: 

   Els primers capítols tracten sobre els problemes que enfronten els japonesos davant la

realitat multiètnica soterrada en el discurs de la japonesitat. Un exemple es la polèmica

que es va crear davant la notòria migració de treballadors asiàtics als anys vuitanta en

endavant. 

Les suposicions descrites en el Nihonjinron com l'homogeneïtat, la societat de classes o

la superioritat  cultural,  perden el  seu sentit  de diferenciació i  singularitat  davant  les

influències d'una diversitat multiètnica (heterogeneïtat) subsistent des de temps antics

fins l'actualitat. 

   Seguidament, l'autor obre un parèntesi, refutant el sentiment i la identitat nacional dels

japonesos reflectit en la “cultura popular”, com la literatura, la televisió, els esports, la

música  popular,  la  gastronomia,  etcètera,  demostrant  que  aquestes  característiques

úniques del japó també existeixen en altres cultures. 

18



Ens centrarem sobretot en els últims capítols on Lie realitza una profunda reflexió des

de l'anàlisi  històrica en la creació d'un Japó modern caracteritzat  per la  “creació de

l'Estat”, l'”expansió colonial” i la “industrialització capitalista” fins gairebé a l'actualitat

on el discurs de l'homogeneïtat perd gairebé la totalitat del seu sentit. 

En aquest sentit, John Lie afirma que durant el Japó imperial la “ideologia dominant era

multiètnica i no monoètnica”. Per tant, quin va ser el detonant d'aquesta ideologia del

japó monoètnic?;

    The collapse of the empire adically reduced ethnic diversity in Japan. The sudden and

complete loss of the empire, and the rapid departure of many colonials from the archipelago,

occurred in a country that had become significantly integrated in terms of infrastructure as well

as  culture.  This  is  the  fundamental  social  context  underlying  the  rise  and  dominance  of

monoethnic ideology. But this is  far from adequate: there were still  Koreans,  Chinese,  and

other former Japanese imperial subjects, as well as Ainu, Burakumin and Okinawans, in the

japanese  archipelago.  I  argue  that  the  discourse  of  japaneseness  emerged  as  the  dominant

response to the question of Japanese identity in the late 1960s. The new monoethnic ideology

resonated well with the new nationalism born of prosperity. (Lie 2001: 125), respectivament. 

   Els Estats Units varen dominar les primeres dècades de postguerra del Japó en quant a

la “cultura material” i els “valors socials”.

Durant les reformes al Japó de postguerra es varen dissoldre els legals de la família

patriarcal i varen deixar pas a l'ideal occidental de “família nuclear” i el “my home-ism”

(maihômushugi)1.

   Referent a la religió, després de la guerra,  molts japonesos no sabien quina creença

seguir, pel fet de que el xintoisme estava arrelat a la figura de l'Emperador donant pas a

la diversitat religiosa. 

La  qüestió  de  la  identitat  japonesa  “es  va  fer  més  urgent  amb el  ràpid  creixement

econòmic dels anys seixanta i el seu apogeu simbòlic amb els Jocs Olímpics de Tòquio

l'any 1964”(Lie, 2001: 129).

La  inevitable  “ràpida  americanització  creà  confusió  als  japonesos,  fet  que  es  van

qüestionar el que realment significava la japonesitat”. (Lie, 2001: 130).

   L'autor es pregunta: Perquè el discurs de la japonesitat i, en particular, la idea de

monoetnicitat es va tornar tan popular al Japó? Lie, suggereix algunes raons: 

1 Maihômushugi:  Terme sorgit  a meitats del selge XX. Fa referència a la priorització de d'hogar  i la

família en comptes del treball o la societat. 

19



   “Després de la derrota a la Segona Guerra Mundial, Japó passà d'un país militarista

multiètnic a un país pacífic i monoètnic” (Lie, 2001: 134).

   Durant la postguerra, Japó es va tornar considerablement més homogeni ètnicament

després de la pèrdua de les seves colònies, inclosa Okinawa. En aquell moment, els

japonesos prengueren consciència d'una nació “integrada” i “popular”. A més, a mesura

que  naixia  una  nova  prosperitat  pel  país,  creixia  alhora  el  sentiment  d'un  nou

nacionalisme de caràcter conservador. Les figures exponents en el naixent discurs del

nacionalisme japonès dels anys seixanta foren Shintarô Ishihara i Yukio Mishima.

Tal  i  com  també  senyalava  Funabiki,  front  la  pobresa  durant  els  primers  anys  de

postguerra els japonesos sentiren un complex d'inferioritat davant les grans potències

d'aquell temps. No obstant això, durant la Bombolla econòmica de finals dels vuitanta

era un Japó saludable i amb un fort complex de superioritat. 

   Davant d'aquests discursos i casos exemplars d'un intent d'homogeneïtzació social i

emfatització a la singularitat japonesa, Lie arriba a la conclusió següent: 

   Japan emerges as a valid unit of generalization, which is unchanging, homogeneous, and

distinct. These characteristics reflect a particular style of thought: typological thinking.

In  typological  thinking  a  dogmatically  asserted  category  defines  a  class  of  objects.

Japaneseness  constitutes  an  expressive  totality,  in  which  each  japanese  person  becomes  a

bearer of the category and its attributes. (Lie, 2001: 159).

La majoria d'estrangers que escriuen sobre el Japó, arriben a la conclusió de que Japó és

etnocèntric. 

Davant de tots aquest fets  esmentats en aquest apartat,  finalment l'autor deixa sense

resposta la pregunta de si els japonesos són racistes o no. No obstant, afirma una gran

quantitat  de  casos  de  discriminació  per  part  dels  japonesos  als  estrangers  i  altres

minories i explica que, de vegades, existeix un racisme tan ambigu que és difícil de

detectar.

3. CARACTERÍSTIQUES DEL NIHONJINRON

   Respecte als  apartats  anteriors, hem estat  tractant amb profunditat  el  Nihonjinron

analitzat per una gran quantitat d'autors. Tanmateix, què ens volen dir aquests autors en

el Nihonjinron?. En la cerca d'una resposta a aquesta qüestió, Harumi Befu, es l'autor

20



adient per desglossar les particularitats del discurs de la japonesitat. 

Perquè els japonesos busquen la seva identitat? La resposta és que al Japó varen sorgir

estils de vida i valors alternatius els quals crearen una crisi en la pròpia identitat dels

japonesos. 

   “El  Nihonjinron expressa qualitats úniques dels japonesos”. No obstant això, no es

l'únic país que busca aquestes qualitats que els fa distingibles dels altres. Malgrat tot, si

comparem Japó amb altres països, potser sí que el Japó pren més consciència sobre la

creació d'un discurs identitari. 

Segons Befu, “els escriptors del  Nihonjijnron tenen un objectiu primordial: demostrar

les  qualitat  úniques  de  la  cultura,  societat  i  la  població  japonesa”  (Befu,  2001:

introducció).

3.1. Característiques del Nihonjinron

L'estructura  social  japonesa  es  segueix  un  patró  grupista.  Aquesta  idea  del  grup es

caracteritza per un grup reduït i alhora íntim i organitzar de forma jeràrquica on el lider

es seguit per la resta dels membres. Harumi Befu, extreu aquestes idees de Chie Nakane

en  el  llibre  Relacions  humanes  en  una  societat  vertical:  Teoria  d'una  societat

homogènia, 1967. 

Alguns investigadors creuen que aquest  “grupisme” procedeix de factors  “naturals”,

com  per exemple, l'autor Tetsuro Watsuji, que opinava que el clima monsònic d'Àsia

oriental influeix en la cultura i personalitat japoneses. També afirmava que “l'ecologia i

l'economia de subsistència es basen en el conreu de l'arròs del Japó” (Befu, 2006: 9) i

que la dedicació que requereix aquesta tasca, suscita una estructura comunitària rural

que està relacionada amb l'estreta relació entre les famílies japoneses i, per tant, amb el

desenvolupament social del grupisme.

Aquest fenomen, no s'aplica simplement en termes de família sinó que també es creu

que la comunitat urbana i l'estructura empresarial japonesa deriven d'aquesta estructura

comunitària rural.

El  principis  d'organització  empresarial  japonesa  consisteixen  en  l'emfatització  del

“paternalisme grupal” garantint seguretat als empleats com rebre certs beneficis o un

treball de per vida. Befu esmenta que els tres tresors sagrats del “japanese management”

21



són: “permanent employment, seniority, and enterprise unionism” (Befu, 2001: 24).

Conceptes que es troben únicament a la “cultura” i la “llengua” japoneses. 

La literatura Nihonjinron argumenta així que la singularitat cultural és difícil d'entendre

pels que no son japonesos: “thus foreigners are defined as incapable of understanding

the essence of japanese culture” (Befu, 2001: 67).

L'altre factor singular es la llengua japonesa, que es creu que pot ser “parlada solament

pels nadius”. 

Conceptes clau del caràcter japonès en el Nihonjinron: 

• “amae” o  “dependència afectiva  interpersonal”,  terme  popularitzat  per  Doi

Takeo (1971). Befu explica que posteriorment, Okonogi (1982) va desenvolupar

el “complex d'Ajase” que es contrasta amb el “complex d'Èdip”, de Freud., on es

planteja la situació d'un fill que sent amor mutu amb sa mare i alhora enyorança,

similar al “amae”.

• “kokoro” (cor) (el “quid” de la cultura japonesa) “evoca l'essència de la cultura i

satisfà el sentiment nostàlgic i primordial del japonès modern i urbà que viu en

un món tecnològic i globalitzat”. 

• Conceptes  “èmics”  com els  de  Minamoto  (1969)  del  “on”  (deure  social  del

agraïment)  i  el  “giri”  (cortesia  o  obligació  de  correspondre)  són  elements

funcionals del sistema social reconeguts pels seus habitants. 

• Valors  singulars  japonesos  com  “ki” (impuls),  “iki” (elegància),  “wabi”

(rusticitat  melancòlica),  “sabi” (simplicitat  rusticà),  “mono  no  aware”

(sensibilitat o commoció davant l'efímer),  “kotodama” (el poder espiritual del

llenguatge) etcètera, els quals denoten una estètica japonesa, i que son termes

complexos per ser traduïts i entesos.

• Altres punts importants en la llengua japonesa són la “jerarquia” en el llenguatge

(un exemple, on la germana petita s'adreça a la germana gran esmentant el seu

nom finalitzat amb l'expressió “san/sama”, en canvi la germana gran “es limita a

utilitzar  el  seu  nom”)  i la  “comunicació no  verbal”, o  llenguatge  de  les

emocions, semblant a la “telepatia”. 

   Un altre principi del  Nihonjinron es la recerca dels orígens del poble japonès, molt

22



buscats especialment en l'arqueologia, l'antropologia biològica, la lingüística històrica i

l'historia  ètnica.  Fins  l'actualitat  del  Japó es  té  un  gran  interès  per  les  troballes  de

patrimonis prehistòrics o identitats històriques.

Tanmateix,  la  identitat  ètnica  es  pot  reflectir  a  la  religió,  per  exemple,  a  França  el

catolicisme no es pot reconèixer com a base de definició de la singularitat francesa, però

al Japó posseeixen el xintoisme que és “l'única religió indígena del país” i la “base del

seu nacionalisme posicionant la figura de l'Emperador com a peça central” (Befu, 2001:

84).

La “singularitat” (uniqueness) dels japonesos es un distintiu de la mentalitat japonesa,

Befu afirma que cada cultura pot sentir uns valors particulars o únics. Però el fet de que

tots els japonesos corroborin aquesta singularitat es una “qüestió empírica”.

   El discurs del Nihonjinron com a premissa en el supòsit de que els “japonesos son de

raça homogènia, fa que també posseeixin una cultura homogènia” (Befu, 2001: 69).

Autors  com  Amino  (1982),  Fukuoka  (1993),  Ônuma  (1986),  entre  altres,  han

argumentat  que   la  “construcció  cultural  de  l'homogeneïtat  segueixi  latent  al  Japó

enfront la realitat de l'heterogeneïtat multicultural” (Befu, 2001: 69).

La metodologia més emprada en el Nihonjinron, en la identificació de la pròpia identitat

es  la  “comparació  amb  els  altres”  (nacions  o  grups  ètnics).  A  més,  aquestes

comparacions amb altres grups ètnics són emfatitzades tant siguin diferències reals com

imaginàries. 

L'orientació  del  grup  dels  japonesos  es  un  exemple  del  que  estem  parlant,  el

“comportament  japonès”  contra  l'individualisme  occidental  pel  qual  s'ha  derivat  el

grupisme japonès.

   Una altra  característica  del  Nihonjinron és  l'ús  de comparacions  valoratives  com

l'”etnocentrisme”. Per cada èxit econòmic, els japonesos es felicitaven a ells mateixos i

menyspreaven  a  altres  cultures,  basant-se  en  l'èxit  del  les  característiques  culturals

úniques  propugnades  en  el  Nihonjinron”.  “Some  of  the  worst  culprits  of  this

ethnocentrism are business expatriates stationed abroad, who readily disparage locals

for everything that is not like japan” (Befu, 2001: 68) respectivament. La raó del perquè

Japó esdevingué un gegant econòmic va ser “pel que és el Japó” (because of what japan

is). Befu discrepa davant d'aquesta última afirmació esmentant el següent: 

23



    Japanese culture and society are what they are today pecisely because of contributions made

by all those who are not ethnic japanese. Without their contributions to the current state of

japan's economy, japanese culture and society would not be what they are. (Befu, 2001: 84).

   En darrer terme, el Nihonjinron, “sembla un model cultural purament descriptiu sobre

la cultura nipona”.  Existeixen algunes “normes declaratòries” (no imperatives), com

l'”amae” de Nakane Chie o el “sindicalisme empresarial japonès” de Tsuda (Befu, 2001:

78-79).

   El Nihonjinron com a model prescriptiu es proper a ser reconegut com a ideologia. El

comitè  d'erudits  del  Nihonjinron “report  hails  japanese  culture  its  emphasis  on

harmonious  human  relations  contrasting  with  the  self-centered  individualism of  the

west”(Befu, 2001: 81). Seguidament Befu esmenta el següent:

    The department of comprehensive policy studies of Chûô University adopting analysis of

Nihonjinron as  a  major  approach  to  formulation  of  comprehensive  national  policy.  Thus,

intellectuals whrite  Nihonjinron as prescription for behavior. The government turns it into a

hegemonic ideology, and the corporate establishment puts it into practice. (Befu, 2001: 81-82).

4. MULTICULTURALISME EN LA SOCIETAT ACTUAL JAPONESA

   El “prejudici” del Japó com a una societat ètnicament homogènia està canviant, i cada

cop més hi ha una presència creixent d’immigrants estrangers que fan del Japó una

societat  multiètnica degut  a la prèvia industrialització cap a un nou Estat  modern i,

durant la  postguerra,  amb la  necessitat  de nous treballadors.  En èpoques d’expansió

econòmica,  el  Govern  Japonès  relaxa  les  restriccions  d’immigració.  Segons  J.  Lie,

factors com la “creació d'un Estat”, el “colonialisme” i el “capitalisme” varen motivar la

creació d'una societat multiètnica lligada al  reconeixement d'una innegable diversitat

ètnica. A més, l'expansió de l'economia japonesa a Àsia també va manifestar la imatge

del Japó com a un “país ric i desitjable”. I per tant, Japó es va convertir en un “destí

atractiu” per als aspirants a treballadors immigrants asiàtics. 

   Prèviament a la Segona Guerra Mundial existiren grups ètnics, del quals els principals

eren:  els  ainu  de Hokkaido, la població d’Okinawa o uchinanchu, els  burakumin, els

coreans  i  els  xinesos.  Per  contra,  els  denominats  “purament  japonesos”  son  els

“yamato”.

24



   A l'època de postguerra, en concret els anys seixanta, el Japó va viure un ràpid èxode

rural del camp a la ciutat.  L’economista Kazuo Ôkôchi, va definir la singularitat del

mercat laboral japonès per distingir el significat dels “dekasegi” (treballador migrant

estacional). Aquests “dekasegi” podrien ser els burakumin, els uchinanchu, entre altres

minories. 

   Aquestes minories “camuflades” a la societat japonesa, realitzaven treballs de tipus

“3K” (  kitsui ,  kitanai i  kiken o dur, brut i perillós). Malauradament, molts d’aquest

treballadors estrangers estaven  implicats en l'àmbit sexual, els yakuza i els bôryokudan

(bandes de criminals). 

Les minories principals durant la preguerra del Japó foren les següents: 

•    Els  burakumin o  antigament  anomenats  “hisabetsu  burakumin”  son  els

“descastats”  subjectes  a  la  discriminació  a  la  regió  central  del  Japó.  Segons

Yoshiko Yokochi, els burakumin eren els “invisible inner other” del Japó (Willis

i Shigematsu, 2008: 181), concepte que va sorgir en el període Edo quan Japó es

va dividir en quatre classes: classe guerrera, camperols, artesans i mercaders i,

en darrera posició, estaven els “descastats” (burakumin) o també anomenats els

“intocables”, “eta” (contaminants) i fins a l'extrem de “hinin” (inhumans), els

quals la majoria eren criminals, artistes de carrer, prostitutes, captaires i rebels

arrendataris,  a  més,  vivien  a  barris  aïllats  (Willis  i  Shigematsu,  2008:  181).

Encara que el sistema de classes s'abolís en el període modern, els  burakumin

foren igualment marginats i estigmatitzats com a “shin-heimin” (nous plebeus).

Molts  d'ells  han  patit  i  segueixen  sent  discriminats  enfrontant  obstacles  per

casar-se,  trobar  feina,  etcètera.  Fet  pel  qual  alguns arriben  a  amagar  la  seva

identitat  desitjant  passar  com a un japonès ordinari.  Segons Lie,  sembla que

existeix una controvèrsia entre si “son o no un grup ètnic”. Els reconeguts com a

yamato “naturalitzen”  als  burakumin i  sinó  els  diferencien  com  els  “no-

japonesos”. No obstant, gairebé tots els japonesos han estat reticents a classificar

als burakumin com a un grup ètnic, ja que s'assimilen bastant als yamato. 

  Els ainu i els uchinanchu es varen convertir en grups ètnics al Japó perquè varen ser

25



colonitzats durant el segle XIX:

•    Els ainu son “tradicionalment descrits pels antropòlegs com els pertanyents a

la categoria general dels caçadors i recol·lectors, que habiten principalment a

l'illa de Hokkaido” (Willis i Shigematsu, 2008: 199). Son racialment diferenciats

als  yamato.  A més,  son titllats  com a primitius  i  endarrerits  en el  seu propi

sistema de creences, o sigui, com a cultura incivilitzada (mikai). Els yamato els

veien com a una població aborigen del Japó. Referent als  ainu existiren dues

perspectives: el suport a l'existència dels ainu a Honshu (illa central del Japó) i

d'altres  en  contra  d'aquesta  idea.  Durant  l'annexió  de  Hokkaido  al  Japó,  els

yamato volgueren  “assimilar  completament  als  ainu” (Willis  i  Shigematsu,

2008: 201).  Els govern japonès no volia reconèixer que els  ainu eren un grup

indígena. Davant d'avant d'aquests fets, l'any 1973, es va crear una assemblea

anomenada  National  Conference  for  Conversations  about  Ainu  per  discutir

problemàtiques dels ainu. Finalment, els ainu varen ser reconeguts com a grup

indígena l’any 2008.

Fig.2  Persones  ainu amb  la  seva  vestimenta

tradicional.  (Font:  RevistadeArtes.com/xxv_antro

pologia_los_ utari.html).

•    Abans de l'annexió d'Okinawa al Japó a l'era Meiji, Okinawa fou un regne

independent  a  nomenant Ryukyu amb  la  seva  pròpia  diversitat  lingüística

(uchinaguchi) i una política pròpia, com a Estat tributari del clan Satsuma (un

dels clans feudals més poderosos del Japó) i de l’Imperi Xinés. A més, tenia la

seva pròpia “jerarquia social,  historia documentada, literatura, música i dansa

tradicionals” (Willis i Shigematsu, 2008: 159).

L'Estat  Tokugawa va  considerar  el  Regne  de  Ryukyu com un  país  estranger

26



(ikoku).  (Kamiya  1990:  264-265).  Després  de  la  seva  colonització,  els

uchinanchu (població d'Okinawa) no eren considerats com a japonesos purs. A

part, es produí una diàspora d'uchinanchus per Amèrica del Sud, Amèrica del

Nord, Hawaii, etc. On creixeren les següents generacions dels seus descendents.

Davant  la  derrota  del  Japó  a  la  Segona  Guerra  Mundial,  les  forces  Nord-

americanes ocuparen Okinawa entre els anys 1945 i 1972. En aquell temps varen

aparèixer  molts  casos  de  violacions  entre  les  joves  d'Okinawa per  part  dels

militars de les bases nord-americanes, fet que va crear en els nadius un sentiment

de repudi cap als nord-americans, per desgràcia, actualment existeixen casos de

violència puntuals per part dels nord-americans. L'any 1972, Okinawa va tornar

a mans del Japó fins l'actualitat. Referent a la diàspora d'Okinawa, es celebra

cada  cert  temps el  “Worldwide  uchinanchu festival”  en  el  qual  s'ajunten  els

descendents dels uchinanchu plens d'orgull.

   A més, molts autors s'han referit als primers immigrants del Japó després de l'apertura

com els “old comers” (vell vinguts), com els coreans o el xinesos, els quals també son

reconeguts com a minories: 

•    Corea va ser annexionada al Japó imperialista durant trenta-cinc anys, des del

1920 varen assimilar-los, com ho van fer amb Hokkaido i  Okinawa. Els van

“extirpar la seva cultura per crear a persones per l'Emperador” (Lie, 2001: 104-

109).  Corea  va  ser  una  font  de  poder  industrial  i  militar  pel  Japó.  La  total

assimilació dels coreans al Japó va ocórrer a meitats dels anys trenta. Durant

aquells  anys,  es  varen reclutar  una gran quantitat  de coreans per  fer  treballs

manuals, com a les mines i la construcció. A més, estaven les “dones de confort”

esclavitzades sexualment per satisfer als soldats japonesos. Generalment, va ser

un  període  de  pobresa  i  discriminació.  Posteriorment  a  la  Segona  Guerra

Mundial, els coreans van ser repatriats i a mes d'ésser severament menyspreats.

En endavant varen ser vistos com estrangers i sojourners, realitzant treballs com

manufactura,  reciclatge,  restaurants,  salons  de  pachinko,  neteja  etc.

Posteriorment, les següents generacions varen tenir mes sort a la troballa laboral

al Japó. No obstant, molts zainichi foren tractats amb prejudici i discriminació, a

27



més, varen tenir dificultats per aconseguir la nacionalitat i formar matrimonis

mixtes.

•    Taiwan,  Manchukuo i els xinesos: L'illa de Taiwan va ser colonitzada pels

japonesos  després  de  la  Guerra  Sinojaponesa  (1895),  ocupació  que durà  uns

cinquanta anys. Va ser una colònia basada en “l'economia del cultiu d'arròs i la

producció de sucre” (Lie, 2001: 102). Durant aquell moment, molts japonesos i

uchinanchus varen desplaçar-se a Taiwan a la recerca de noves oportunitats. 

Després de l'incident de Manxúria, l'any 1931, Manchukuo va ser un Estat titella

pel Japó, juntament amb l'Emperador Pu Yi com a últim lider.  Manchukuo fou

reconegut  pels  japonesos  com  la  cooperació  de  cinc  grups  ètnics  (gozoku

kyôwa),  format  per  la  família  dels  Han,  els  manxús,  mongols,  japonesos  i

coreans. 

Així  mateix,  els  xinesos  del  centre,  procedents  de  Guangdong  i  Fujian,

començaren  a  emigrar  al  Japó  l'any 1975  com a  treballadors  i  comerciants.

Aquests residien a ciutats portuàries com Nagasaki, Kobe i Yokohama, els quals

la majoria, vivien en Chinatonws. En general, varen ser, i encara avui dia poden

ser,  una  altra  minoria  negativament  estereotipada,  els  quals  els  obliguen  a

realitzar treballs mal pagats i en males condicions. 

   A partir  dels  anys  vuitanta,  època  pròspera  pel  Japó  degut  a  l'economia  de  la

bombolla, una nova onada d'immigrants, els “new comers” (nouvinguts) va provocar

altrament la introspecció dels japonesos sobre la seva identitat: 

•    Les dones filipines, com artistes o en la industria del sexe (japayuki) i alhora

com a núvies per correu (firipinjin hanayome) “marks their fantasied good old

feminine virtue, which, in marriage promoters' eyes, modern japanese women

have lost”  (Willis i Shigematsu, 2008: 65-66). L'autor afirma que el món de la

prostitució és una “realitat de les dones de Sud-est Asiàtic al Japó”. Les dones

filipines son ridiculitzades, no obstant això, les seves veus s'alcen per representar

una millor auto-imatge.

•    Els  Nikkei (persones  de  descendència  japonesa),  viuen  i  treballen  com

28



dekasegi al  Japó.  Molts  d'ells  provenen del  Brasil  (seguit  dels  peruans).   El

Ministeri  de  Justícia  japonès  afirma  que  és  la  principal  comunitat  de  “new

comers”.  A més, es el  tercer grup més nombrós al Japó seguit  dels dos “old

comers”.  Aquests  migrants  transnacionals  pateixen  el  dilema  de  si  son

“japonesos” (formar part  de la  societat  japonesa)  o “estrangers” (minories  al

Japó)  (Willis i Shigematsu, 2008: 118). Els  Nikkei poden rebre vises de llarga

estància però també son víctimes de discriminació. Han de demostrar a partir de

procediments burocràtics els seus orígens japonesos a través del “koseki tôhon”

(registre familiar japonés). Molts d'ells tenen avantpassats a  Okinawa.

•    Musulmans com a treballadors estrangers al Japó,  inclou migrants del Sud i

Sud-est Asiàtic, l'Orient mitjà, l'Àfrica i la Xina, molts d'ells com a mà d'obra i

amb visats de curta durada. Aquests mantenen la seva identitat cultural de forma

individual  però després  d'un període vivint  al  Japó canvien.  De quina forma

canvien? L'autor ofereix quatre estratègies: 1) “assimilació” de la cultura aliena;

2) “separació” valora la seva cultura i evita la cultura d'acollida; 3) “integració”

mantenir les dues cultures, i, 4) “marginalitat” es produeix quan hi ha poques

possibilitats o interès en el manteniment cultural i poc interès en les relacions

amb els altres (Willis i Shigematsu, 2008: 220).

   Un dels fets que va fer prendre consciencia a la ciutadania de l'existència d'un Japó

multiètnic va ser el Gran Terratrèmol de Kobe, (Hanshin-Awaji)

En el primer capítol del llibre Multiculturalism in the New Japan (Yasuko I. Takezawa,

2008):  “The  great  Hanshin-Awaji  Earthquake  and  Town-Making  towards

Multiculturalism”  (Nelson  Graburn  i  John  Ertl),  està  molt  ben  explicada  la  seva

evolució: 

El  17 de  gener  de 1995 a  la  ciutat  de  Kobe i  els  seus  voltants,  varen morir  6,400

persones de les quals tres-centes no eren de nacionalitat japonesa. Aquest impacte, va

fer reaccionar als japonesos sobre la presència de minories ètniques.

A arrel del desastre “emergiren” noves qüestions com la “creació d'una comunitat local”

i de la idea de la  tabunka kyôsei o “coexistencia multicultural”, “a concept describing

29



the  ideal  of  coexistence  of  ethnic  japanese  and minorities  and immigrants  as  equal

partners rather than a hosts and guests” (Graburn, 2008: 32).

Els “oldcomers” que vivien a la regió de Kobe eren europeus, americans, indis, xinesos

i coreans. Més endavant, arribaren els “newcomers”: refugiats vietnamites, brasilers i

peruans de descendència japonesa. 

Davant  el  caos,  tothom es  va  commocionar  al  veure  com col·laboraven  japonesos,

coreans, vietnamites, entre altres minories, es donaven assistència entre tots, malgrat la

escassetat de menjar, aigua, medicina en els refugis. Les ONGs es varen preocupar pels

estrangers  i  els  varen  oferir  serveis  sense  tenir  en  compte  el  seu  estat  “legal”.  No

obstant, els Gobern Nacional donà compensacions per les víctimes mortals sols a les

famílies  d'immigrants  legals  i  residents  permanents,  i  en  concret,  el  Ministeri  del

Benestar va refusar qualsevol compensació per la mort dels que havien sobrepassat el

període d'estada al país, els residents temporals de curta estància i els visitants. Al cap

d'uns mesos, els que estaven encoberts per l'Estat, varen deixar de ser-ho. “The NGOs

achieved many of their goals to encourage local governments to consider more seriously

the problem faced by foreigners” (Graburn, 2008: 36).

A arrel  d'aquestes  discussions  entre  NGO  i  el  Goberns  den  la  prefectura,  sorgí  el

GONGO (Government  Organizations  and  Non-Goverment  Organizations)  per  poder

ajudar als estrangers dels hospitals i a més va promoure la idea d'un “Asia Town” en el

Districte de Nagata amb la meta de crear un vincle entre diferents nacionalitats amb

establiments de cuina ètnica, botigues i espectacles de diferents cultures.

   Es varen crear més projectes per la coexistència multicultural  com al districte de

Higashinada. Com assenyala Graburn:

   It is obvious that the national government as the ruler of the nation -state is losing its control

over a definition of citizenship (or nationality) that some see as sacred and unique to Japan.

(Graburn, 2008: 40).

Graburn ens recorda que Kobe esta lluny de ser una societat on coexisteixen diferents

grups ètnics sense rebre cap tipus de discriminació no obstant les comunitats locals han

començat a produir una cultura hibrida.

   A l’apartat Japó en Circulació Global de l’article de Blai Guarné i Shinji Yamashita

(2015), aquests autors esmenten l'existència de casos contemporanis sobre la migració

30



transnacional i les polítiques multiculturals en un entorn global de les interaccions en

expansió.  Es  tracta  d'un  volum  que  compila  els  treballs  de  diferents  especialistes

japonesos en el camp del multiculturalisme al Japó contemporani:

•   En el seu article, Masako Kudo, estudia els “matrimonis transfronterers entre

les  dones  japoneses  i  els  immigrants  pakistanesos”.  Els  pakistanesos  veren

arribar als anys vuitanta entre altres musulmans procedents d'Indonèsia, Bangla

Desh i Iran com a aprenents tècnics o treballadors estrangers. Anys posteriors,

incrementaren els matrimonis amb japoneses obtenint la visa conjugal o la visa

permanent, i així, molts crearen els seus propis negocis amb ajuda de les dones i

alhora eren mediadores a l'estranger per expandir el negoci. Elles es traslladen al

país del marit, es converteixen al islam però no a la nacionalitat pakistanesa i els

nens també romanen a Pakistan per aprendre la religió i l'anglès a fi de poder

entrar a escoles prestigioses i poder fer intercanvis fàcilment. 

•    Taici Uchio, estudia la “identitat dels fills del pares filipino-japonesos, que

utilitzen la seva herència colonial” (cognoms) espanyola i americana. En el seu

article exposa com fins i tot aprofiten els trets facials “occidentals” per “superar

el prejudici i la discriminació a la societat japonesa”. Aquest estereotip negatiu

dels filipins son la imatge de “japayuki” o “japino” (fills de mares prostitutes

abandonades pels pares japonesos). Però, actualment al Japó, el fet de ser hâfu

(fill birracial) té una connotació més positiva.

•    En el seu treball, Haeng-Ja Chung, considera un club de hostess coreà a Osaka,

on exploten a les “immigrants coreanes” com a producte de trafic humà sota el

“visat d’artista”, fent-les “sentir vulnerables i ferint-les psicològicament”.  La

majoria d'aquests clubs que ofereixen “experiències exòtiques” són establiments

com clubs coreans, bars de filipines, snack pubs tailandès, salons xinesos i clubs

intencionals. 

•    Finalment,  en  el  seu  article,  Koji  Sasaki,  tracta  sobre  el  fenomen  del

“trencament del sistema migratori  dekasegi a la extensa comunitat brasilera al

Japó degut a la crisi econòmica global del 2008”. Creant una ruptura d'aquest

31



cercle migratori de brasilers alhora que destapa la inadequada estructura política

japonesa en els procediments d'integració d'aquests immigrants. 

   També  existeixen  casos  de  determinisme  genètic  davant  les  terceres  i  quartes

generacions de japonesos que han nascut a Amèrica amb la aparença física i cognoms

japonesos. Aquests, alhora de visitar el Japó, no saben parlar japonès, fet que “xoca” als

natius educats al Japó. (Befu, 2001: 72).

   A alguns nadius residents del Japó els  preocupa que els  japonesos que marxen a

l'estranger s'adaptin a la nova societat (“glocalization”) i no tinguin a mà discursos del

Nihonjinron. Per tant al Japó s'esforcen per traduir llibres en anglès on s'expliquen els

clàssics del  Nihonjinron, com per exemple el llibre  Japanese Society de Nakane Chie

(1970). (Befu, 2001: 82).

   Arrel  del  “kokusai  kekkon”  o  matrimonis  internacionals,  sorgeixen  els  “hâfu”

d'etnicitat mixta, aquests experimenten marginalitat, ambivalència, confusió i exclusió.

Al mateix tems, aquest hibridesa crea una persona multicultural capaç de desenvolupar-

se en diversos escenaris. (Willis i Shigematsu, 2008: 286).

5. CONCLUSIÓ

   Davant de la creixent globalització al Japó en les últimes dècades John Lie, explica

una possible idea per preservar l'homogeneïtat emprant el concepte d'“estabilitat”. Sorgí

als anys setanta, quan el Partit Liberal Democràtic japonès volia preservar l’estabilitat

de la vida diària. Als anys vuitanta, el mateix partit, va imposar les idees de seguretat,

salvament  i  estabilitat  (anshin,  anzen,  antei).  La  raó  primordial  en  l’oposició  de  la

immigració  va  ser  per  la  “por  al  crim”.  No  obstant,  als  anys  noranta  la  població

japonesa reconeix que son cada cop menys homogenis de com suposadament ho han

estat abans. 

   Referent als visats, existeix una forta desigualtat de visats segons els interessos que

tinguin cap a  cada país.  Per exemple,  els  europeus i  americans posseeixen vises de

comercial,  professor,  religiós,  entre  altres  vises  professionals.  En  canvi,  els  nous

32



treballadors estrangers procedents dels països pobres asiàtics obtenen vises d'artistes o

de menys categoria. El pitjor cas,  son els  que no tenen visat  o treballadors il·legals

(tanjun), realitzant tasques perilloses i de vegades son impagats.

“Actualment, els estrangers representen només un 2% de de la població Japonesa” (web

The diplomat, Ryan, 2015).

   “Les representacions estàndards d'un Japó ètnicament homogeni s'han contradit en els

últims  anys  degut  als  diversos  llibres  que  revelen  un  Japó  com  a  una  societat

multicultural” (Willis i  Shigematsu 2008: 17),  autors com Harumi Befu o John Lie,

entre altres, que hem destacat en aquest treball estan d'acord en aquesta afirmació.

   Japó no pot negar la influència forana durant tota la seva història, de fet, tenen una

tendència a observar i assimilar idees procedents del que ells creuen que es el centre de

la civilització a cada període pertanyent. Per exemple, entre els segle VI i VII es varen

introduir elements de la Xina com la tecnologia més avançada o institucions polítiques i

religioses. Segons Befu, dotze centenars després “Japan was aware of the military might

and  the  technological  superiority  of  the  West,  and  went  through  another  period  of

massive borrowing, this time from Europe and the United States” (Befu, 2001: 74-77).

   L'Estat automàticament “exclou” culturalment a certs grups ètnics del poble japonès i

“ignora” les seves contribucions,  per que suposadament “no son primordials” (Befu,

2001: 84-85). Alguns autors, com Suzuki Takao, ignoren el fet de donar importància a la

existència d'heterogeneïtat ètnica al Japó afirmant que aquestes minories ètniques com

els  ainu, en “queden pocs”, o els coreans, que “aprenen la llengua i la cultura, a més,

d'ésser indistingibles dels japonesos”. Aquesta afirmació es una clara demostració del

desig  d'aparentar  etnocentrisme  i  demostrar  la  superioritat  japonesa  vers  a  altres

cultures.

   En una era de globalització on creix una ràpida transformació cultural i davant del

sorgiment de pensaments cosmopolites, 

   It  is  clear  that  the  multiple  processes  associated  with  globalization  lead  to  larger

hybridizations,  a  global  mélange  of  socio-cultural,  political,  and  economic  forces  and  the

emerge of whatcould be called translocal creolized cultures. Characterized by global flows,

33



hybrdity, and networks. (Willis i Shigematsu, 2008: 1-2).

   L'autora  Suzuki  Morris  (1998)  afirma  que  hauríem de  reconsiderar  les  imatges

anteriors de l'estabilitat i l'harmonia que la paraula “cultura” que semblava implicar pel

Japó i  així posar l'accent a la “necessitat  per reconèixer les múltiples identitats dels

individus” (Willis i Shigematsu, 2008: 318-319).

   “La societat japonesa es troba atrapada en un remolí de transició cultural global i

profundes transformacions locals” (Willis i Shigematsu, 2008: 319).

Cada cop més, les idees d'homogeneïtat i monoetnicitat del Nihonjinron estan perdent la

seva credibilitat, i alhora, s'evidencia de que aquests patrons plasmats en el Nihonjinron

són clarament un mite.

6. BIBLIOGRAFÍA 

Befu,  Harumi  (2006).  “Aspectes  dels  Nihonjinron  o  identitat  nacional  Japonesa,”

Revista d'etnologia de Catalunya, Núm.29 (pp. 8-19)

Befu,  Harumi (2001).  “Hegemony of Homogeneity:  An Anthropological Analysis  of

Nihonjinron”. Trans Pacific Press. (pp. 1-145)

Blake Willis, David · Murphy-Shigematsu, Stephen (2008). “Transcultural Japan, At the

borderlands of race, gender and identity”. Routledge, 1 edition. (pp. 6-332)

Chung, Haeng-ja (2015). “Transnational Labor Migration in Japan: The case of Korean

Nightclub Hostesses in Osaka” Bulletin of the National Museum of Ethnology, Vol. 40,

nº 1. (pp. 101-119)

Funabiki, Takeo (2006). “Raons històriques del Nihonjinron,”  Revista d'etnologia de

Catalunya, Núm.29. (pp. 20-31)

Graburn H.H. Nelson · Ertl, Jorh · Tierney, Kenji (2008). “Multiculturalism in the New

Japan, Crossing the Boundaries Within”. Asian Anthropologies. Volume 6.  (pp. 1-32)

34



Guarné,  Blai  (2006).  “Identitat  i  representació  cultural:  Perspectives  des  del  Japó,”

Revista d'etnologia de Catalunya  Núm.29. (pp. 6-7)

Guarné, Blai · Yamashita, Shinji (2015). “Japan in Global Circulation: Transnational

Migration and Multicultural Politics,” Bulletin of the National Museum of Ethnology,

Vol. 40, nº 1 (pp. 53-69)

H.  Eto,  (2006).   “Japan:  History  of  Linguistics,”, Encycloedia  of  Language  &

Linguistcs,  2nd ed.,  14v [0-08-044299-4;  9786612710988],  Elveiser  Ltd.  Yokohama,

Japan. (pp. 90-93)

Koyasu,  Nobukuni,  (2006).   “Formació  del  concepte  de  “nació  japonesa”,”  Revista

d'etnologia de Catalunya, Núm.29 (pp. 62-69)

Kudo, Masako (2015). “Transnational Families in Global Circulation Context: The case

of Cross-border Marriages between Japanese Women and Pakistani Migrants,”  Bulletin

of the National Museum of Ethnology,  Vol. 40, nº 1 (pp. 71- 84)

Lie,  John  (2001).  “Multiethnic  Japan”.   Harvard  University  Press,  Cambridge,

Massachusets. London, England. (pp. 1-189)

Oguma,  Eiji  (2006). “Creació  i  reconstrucció  dels  “japonès”.  Integració  nacional  i

autoimatge  dels  “japonesos”  en  el  Japó modern,”  Revista  d'etnologia  de  Catalunya

Núm.29 (pp. 70-77)

Ryan,  Kyla  (2015).  “Japan's  migration  reluctance”.  Asia  Life.

<thediplomat.com/2015/09/japans-immigration-reluctance/> [Consulta: 9 maig 2016]

Sasaki,  Koji  “A Ruptured  Circuit:  The  Economic  Crisis  and the  Breakdown of  the

35



Dekassegui Migration System,” Bulletin of the National Museum of Ethnology, (2015)

Vol. 40, nº 1  (pp. 121-140)

Uchio, Taichi “Micro-politics of Identity in a Multicultural Japan: The Use of Western

Colonial Heritages among Japanese Filipino Children (JFC),”  Bulletin of the National

Museum of Ethnology, (2015) Vol. 40, nº 1 (pp. 85- 100)

36


