UrnB

»¥ Diposit digital
D &, de documents
Universitat Autdnoma 1) delaUAB

de Barcelona

This is the published version of the bachelor thesis:

Gonzéalez Munoz, Ana Belén; Morros, Bienvenido, dir. La evolucién de la
melancolia en la literatura. 2016. 43 pag. (836 Grau en Estudis d’Angles i
Espanyol)

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/166553
under the terms of the license


https://ddd.uab.cat/record/166553

LA EVOLUCIQN DE LA
" MELANCOLIA EN LA

LITERATURA

Ana Belén Gonzalez Mufioz
Tutor: Bienvenido Morros Mestre
Grado: Estudios de inglés y espafiol
Curso 2015 - 2016




CONTENTS

w N

4,

© © N o O

INTRODUCCION ...ttt sttt sttt s s 3
LOS HUMORES EN LA TRADICION LITERARIA ..o ooeeeeeeeeeeeeeveeeeee e enaeseeen e, 4
EDAD MEDIA ...ttt ettt e a e b e e at e e s bt e e b et e bt e e she e e bt e e at e e sbeeenneeenaee s 7
3.1 Melancolia adusta Y amOF NEFEOS.........ccueiieriereesteeseese et eteete e eteeaeseaesaeesseessaeseaesseesseesseesseens 9
SIGLOS DE ORO ...ttt ettt ettt et ettt ettt e st e st e sate e sabeesabeesateesasaesabeesnbaesnsaesnseean 12
4.1 La melancolia en 12 DUCOIICA ..........coeiiiiiiiiieee s 13
4.2 La melancolia INTEIECTUAL ..ot 15
4.3 BajO €l SIgNO dE SATUITIO ....c.eeevieieeieeeee ettt sttt et e et e et e e beesteeaaeenseenaesaaesens 20
ILUSTRACION ...ttt 21
ROMANTICISIMO ...ttt sttt ettt e be e s be e e be e s bt e s bt e e sbeeesateesaeeesbeeenas 23
CONCLUSIONES ...ttt ettt st e st e st esab e sate e sbeesbeesbeesbeesbee s 25
BIBLIOGRAFIA ..ottt ettt s s st enassananen 27
ANEXOS... .ttt ettt ettt ettt ettt e at e a b sh e e bt e eh e e s bt e sh e e bt e bt e be e ke e beeabeeateeteeate s 29



1. INTRODUCCION

Desde la Grecia clasica, la teoria de los humores de Hipdcrates ha supuesto la base de la
medicina occidental, abarcando todos los periodos histdricos hasta finales del s. XIX. Es casi
ocioso decir que su influencia en la tradicién literaria ha sido sustancial. Para caracterizar a los
personajes literarios que comprenden estos siglos es necesario recurrir a todas las hipotesis que
han ido complementando esta creencia a lo largo de la historia, puesto que sus personalidades o
actitudes estaban condicionadas segun el humor que imperaba en la fisiologia de cada uno, de su
desequilibrio o equilibrio humoral. En el caso de la bilis negra (principal fuente de la melancolia),
las teorias médicas afirmaban que su lugar de origen era el bazo, lugar en el que residia la alegria.
En griego, la palabra bazo se llamaba «splén», término que adoptaron los ingleses transformandolo
en spleen y con el que hacen referencia “al estado de animo provocado por una alteracion de dicha
viscera y que se caracterizaria por una tristeza continua y una apatia incurable que poco a poco
conducen a la desesperacion y acaban a menudo en el suicidio” (De Diego, 1998:19). Ocurria,
pues, que, cuando el bazo estaba contaminado por esa sustancia negra, consecuentemente esa
alegria se transformaba en melancolia, su contrario. A mediados del siglo XIX, Baudelaire
retomara esta palabra para referirse al tedio, al aburrimiento al que se somete el ser humano
moderno y al tiempo que pasa sin cesar en contraposicion a ese estatismo que envuelve la sociedad
moderna. Es ese spleen la palabra para designar el punto algido de la melancolia en la historia

occidental.

En este trabajo se va a proceder al estudio de este humor (o temperamento) melancélico (es
decir, relacionado con la bilis negra) y como ha ido evolucionando a lo largo de la historia en la
literatura hasta principios del siglo XIX, sin llegar a abarcar la literatura moderna y la aparicion
del humor linfatico caracteristico, especialmente, en las mujeres de finales de siglo como Emma
Bovar, quien encarna mejor la figura de la mujer aburrida y melancolica frente a esa paralisis

mundanal.



2. LOS HUMORES EN LA TRADICION LITERARIA

La medicina occidental se remonta a la antigliedad clasica. Fue en un contexto de cambios
entre los siglos VIl y VI a.C. en la Magna Grecia cuando se propiciaron los primeros sistemas
cosmoldgicos racionales. Esta medicina estaba estrechamente relacionada con la magia (como
ocurre con la tradicién cosmoldgica de Saturno en cuanto a la melancolia), normalmente vinculada
a los templos y santuarios de Apolo (dios que cura) y a su hijo, Asclepios que, a partir del s. V,
representado con una serpiente y una vara, se convirtio en el simbolo de la medicina. Frente a estas
creencias mitologicas, el pensamiento filosofico fue decisivo. De la mano de los fil6sofos
presocraticos, se introduce la nocion de elemento que, de la mano de Empédocles de Agrigento,
conforma las primeras doctrinas sobre el cuerpo humano. Segun este médico, el cuerpo humano
estaba formado por materia (aire, fuego, tierra y agua) y sus cualidades (calor, sequedad, frio y
humedad). La medicina tradicional griega recoge estas ideas en su doctrina de los humores
posteriormente. Durante el s. VI a.C., en la Escuela del Cuerpo, se enfatizaba en la clasificacion
de las enfermedades. A esta escuela, pertenecia Hipocrates, el autor de la mayoria de tratados
médicos que componen el Corpus Hippocraticum. Este corpus se basa en la creencia de que el
cuerpo humano esta formado por cuatro humores (la sangre, la flema, la bilis amarilla y la bilis
negra) que, al mismo tiempo, acogen las tradiciones anteriores y representan a uno de esos
elementos y sus cualidades. El equilibrio de estos humores garantizaba la salud del cuerpo humano.
El desequilibrio de estos humores podia venir dado por causas internas o por factores externos
como el clima, la alimentacion o la geografia. El arte de curar consistia en volver al equilibrio
humoral. Posteriormente, tras la decadencia de la Grecia helenistica, ya en la etapa romana, Galeno
aportd variaciones a la teoria de los cuatro humores: por las arterias circulaba también sangre y no

solo aire.

Como bien se ha mencionado anteriormente, medicina y filosofia estaban estrechamente
relacionadas en la Grecia clasica. La nocion de alma tenia gran relevancia durante esa época. Para
hablar acerca de ella, es preciso utilizar las ideas que Platon expone en Fedro, puesto que en ellas
se recoge una extensa tradicion que perdura a lo largo de los siglos. Este filosofo ya introduce un
concepto cuyo estudio se desarrollard posteriormente. Dice Socrates en este didlogo que los
enamorados estan enfermos y, ademas, que esta enfermedad afecta a la mente, lugar donde reside

el alma (“porque ellos mismos reconocen que no estan sanos, sino enfermos, y saben, ademas, que



su mente desvaria; pero que, bien a su pesar, no son capaces de dominarse” (Platon, 776:2016).
A esta locura se le llamaba mania y debia de respetarse, ya que era una enfermedad que provenia
directamente de los dioses y, por ello, era imposible que fuera mala. Por lo contrario, el hombre
del futuro se encontraba en un estado amnésico que le impedia recordar las sensaciones reales que
provenian del mundo de las Ideas (al que s6lo los dioses podian acceder). Siendo, pues, una
enfermedad que viene directamente de ese lugar, no puede ser negativa. Hay varias formas de
locura, pero voy a centrarme en la cuarta (que va a ser la que afectara directamente en la
melancolia). Ocurre, asi, que las almas son inmortales y tienen la capacidad de reencarnarse. En
el momento en que una alma queda capturada dentro de un cuerpo, se somete a un proceso de
olvido y, de acuerdo con Socrates, “conviene que, en efecto, el hombre se dé cuenta de lo que
dicen las ideas, yendo de muchas sensaciones a aquello que se concentra en el pensamiento”.
Aquellos que tienen mayor facilidad para acordarse (tener una “reminiscencia”) de su estado
primigenio (de entre los cuales se resalta la figura del filosofo) se veran afectados por un estado
de entusiasmo?. Esa cuarta locura se da cuando, al contemplar la belleza de este mundo, se da un
proceso de reminiscencia que despierta en la persona el anhelo de emprender un vuelo que le
transporte al mundo de las Ideas. De esta manera, dice Socrates, “al participe de esta mania, al
amante de los bellos, se le llama enamorado”. Esa belleza nos llega mediante del sentido de la
vista, por ello es “la mas fina de las sensaciones”. Viaja a través de la mirada hacia el alma (pues
es pneuma, es decir, aire) y se da un intercambio entre los amantes; en ese momento, uno vive en

el otro:

Y semejante a un aire 0 a un eco que, rebotando de algo pulido y duro, vuelve de nuevo al
punto de partida, asi el manantial de la belleza vuelve al bello muchacho, a través de los
o0jos, camino natural hacia el alma, que, al recibirlo, se enciende y riega los orificios de las

alas, e impulsa la salida de las plumas y llena, a su vez, de amor el alma del amado.

Sin embargo, la ausencia de esta belleza comporta a un estado de turbacién del alma (lo que
derivara en el amor hereos), produciéndose, asi, un estado de inquietud y agitacion nerviosa cuyas

consecuencias, como se vera posteriormente en Aristoteles, seran algunos de los potenciadores de

L En adelante seguiré esta edicion.
2 Para Platon, la palabra “entusiasmo” significa, segtn la edicion critica de Antonio Pérez Gorri, “estar en lo divino”,
es decir, “poseido por alguna divinidad”.



la bilis negra. Esto conllevara a producirla en exceso, desequilibrando los humores y generando

melancolia en la persona afectada:

Sélo, en cambio se alegra, si le viene el recuerdo de la belleza del amado. Por la mezcla de
estos sentimientos encontrados, se aflige ante lo absurdo de lo que le pasa, y no sabiendo
por donde ir, se enfurece, y, asi enfurecida, no puede dormir de noche ni parar de dia y

corre deseosa de adonde piensa que ha de ver al que lleva consigo la belleza.

Sin embargo, en los Problemata, obra atribuida a (pseudo)Aristoteles, se difiere con esta
percepcion platonica y corrige que, cuando se da esa mania, no se esta en posesion de un dios, sino
en posesion de la bilis negra.® Las cualidades la bilis negra son las propiedades de frio y caliente
(a pesar de que es fria por naturaleza) y su elemento es la tierra (aunque Aristoteles le afiade
también aire). Las personas dominadas por este humor suelen presentar abatimiento, ganas de
aislarse, inestabilidad o apoplejia. Entre sus potenciadores, el vino es el que mas la produce. Las
cualidades del vino son muy parecidas a las de la bilis, pues tiene gran componente de aire. Son
personas, ademas, con un deseo sexual muy desarrollado, ya que el sexo esté relacionado con este
elemento. El vino, que est4 estrechamente relacionado con Dioniso y Afrodita, incrementa ain

mas esa ansia sexual:

El vino incita al sexo, y con razon se dice que Dioniso y Afrodita estan relacionados
mutuamente, y que las personas de bilis negra son la mayoria lascivas. Pues el acto sexual
tiene que ver con el aire interno. Prueba es el pene, cdmo, de ser pequefio, aumenta de
tamafio rapidamente porque se infla. (...) La emision del esperma y su eyaculacion se

produce evidentemente por el empuje que ejerce el aire. (PseudoAristdteles, 2004: 386)

No obstante, la sequedad de este humor no permite la expulsion del suficiente liquido (pues las
personas con bilis negra estan infladas de aire) y eso conlleva a que, de todos los humores, el
melancolico sea el mas dificil de curar. Ademas, las personas dominadas por la bilis negra
presentan personalidades muy contradictorias: si es el frio el que domina su organismo, seran seres

tristes y si es el calor, seran seres alegres:

La bilis negra, que es fria por naturaleza y no se encuentra en la superficie, cuando esta en

la forma que se ha explicado, si hay un exceso en el cuerpo, provoca apoplejia, sopor,

3 Véase anexo 1



abatimiento o miedo; pero, si se calienta demasiado, produce alegria acompafiada de canto,

extravios, erupcion de llagas y otras cosas similares. (PseudoAristételes, 387)

En todo caso, Aristoteles introduce un concepto de gran relevancia para entender como se produce
esa locura por amor en su obra De animi, esto es, la imago. La “imagen” es algo que esta
“aprehendido por el sensus communis que llegara hasta el intelecto.” (Serés, 1996:63) No obstante,
esta razon puede quedar ofuscada a causa de los calores del cuerpo y “hacer que prefiera «el bien
particular al universal»; o sea, que no intervenga el intelecto, la parte racional del hombre, si este
se limita a recrear (cogitare) la imagen sensitivamente aprehendida.* Todo dependera de la
imaginacion.” (Serés, 63). El hecho de que el hombre deforme a su semejanza esa Idea, esa imagen
captada por el intelecto, produce una pérdida de la identidad de ésta. Aqui interviene el término de
“fantasia” (phantasia),” “la facultad intermedia entre el sentido comiin o la percepcién y el intelecto
0 pensamiento, en tanto que participa de los dos.” (Serés, 64). Por lo tanto, lo que se capta a través
de la vista no es sino una copia de la Belleza, pero no la Idea en si. Por eso aparecen en la historia
de la literatura universal tantos enfermos de amor y figuras como la del Don Juan. Son personajes
que anhelan encontrarse con esa Belleza, aunque manchada por su imaginacion, no consiguen mas

que desengarios que les produce ese estado de melancolia fatal.

3. EDAD MEDIA

Durante la Edad Media, las ciencias médicas mantuvieron la teoria hipocratica de los cuatro
humores. La escoléstica medieval todavia creia que el desequilibrio de esos humores producia

enfermedades:

De hecho, la contaminacion de la razén, el Ligamentum rationis de los escolasticos,
constituia para el Tostado el final de un proceso que acababa mucho antes para los médicos,
quienes llegan hasta la explicacion fisica de afecciones cerebrales provocadas por un

desequilibrio humoral, una desecacién del cerebro a causa de la locura (Catedra, 1989:61)

Sin embargo, durante estos siglos se seguia la tradiciobn médica galénica que relacionaba ese
temperamento melancélico con el elemento tierra, con la sequedad. Ya en el s. X1, Constantino el

Africano escribe en latin el Tratado de la Melancolia donde recoge los diferentes tipos, sus

4 Véase anexo 2
5 Véase anexo 3



sintomas y curas.® Por un lado, comienzan a aparecer los primeros sintomas de depresion en la
literatura cortés (siempre relacionados con el amor) en los siglos XI1 y XIII. De acuerdo con todo
lo que se ha explicado en el apartado anterior, es coherente que esto ocurriera. Si nos paramos a
analizar por encima las pautas basicas del amor cortés, el enamoramiento ocurria en la mayor de
las ocasiones a través de la vista. En otras, era un amor de oidas. En ambos casos, especialmente
en el segundo, entra en juego en concepto de imaginacion: el amante se crea una imagen falsa y
de ella nace el deseo por conseguirla. Sin embargo, para alcanzar a la dama, primero debian de
completar unas fases de cortejo previo (Visus, alloquium, contactus, basia y factum). Una vez
completado el ciclo, el amante ya ha expulsado la bilis negra producida por el calor que le infunde
el deseo y vuelve a su estado de equilibrio. En el caso de Tristan e Iseo, el enamoramiento por un
filtro amoroso rompe con esta tradicién cortés del amor vy, tras beber el filtro y mirarse
directamente a los ojos, quedan enamorados el uno del otro irremediablemente. En este caso,
ocurre un amor como el que se expone en Fedro y en El banquete, en el que ambos amantes quedan
atrapados por la Belleza y cuando se encuentran ausentes el uno del otro, llegan a enfermar

fisicamente a causa de esa melancolia que les produce el no tener delante esa imagen de belleza.

El libro del buen amor muestra las diferentes facetas de esos agentes que influyen en el
desarrollo de esta enfermedad. Ya su titulo es muy simbolico en tanto que contrapone el concepto
de amor bueno y amor malo. Como veremos en adelante, el amor que desarrolla Calisto en La
Celestina pertenece a la segunda clase. Se hace referencia, ademas, a esa tradicion cosmologica
que derivaba de la mitologia y la magia de la Grecia clasica: el Arcipestre de Hita nace bajo el
simbolo de Venus (destaca por su caracter sanguineo, caliente y himedo). Sin embargo, aquellos
nacidos bajo el simbolo de Saturno (propicios para el arte, el cultivo intelectual y la ciencia)
presentardn las cualidades propias del humor melancélico por su frigidez y sequedad. Es
importante remarcar que, en la Edad Media, la cosmologia tiene gran relevancia, pues se creia que
el hombre estaba formado por los cuatro elementos (y sus cualidades) que rigen el universo. De
esta forma, se entendia como un microuniverso cuyos componentes deben de permanecer en
armonia para su salud. Era el hombre un reflejo del universo y parte de él. Por otro lado, aparece
la abulia, la melancolia propia de los curas y las monjas que se encontraban recluidos en los

conventos desarrollan:

6 \éase anexo 4



Acedia o acedia utilizado inicialmente por los monjes medievales para expresar esa especie
de melancolia propia del enclaustrado, que se manifestaba entre las cuatro y las ocho de la
madrugada; su origen es la palabra latina acedia, que significa ansiedad, pena de corazon,

disgusto, y que procede a la vez del griego akedia. (De Diego, 1998:20)

En el siglo XVII, el inglés Robert Burton escribir acerca de la melancolia religiosa en su obra
The anatomy of Melancholy. Las terapias que proponian los médicos eran, eminentemente, la
expulsion del exceso del humor desequilibrado. Las monjas, privadas de mantener relaciones
sexuales, desarrollaban histeria y debian de someterse a la masturbacién de una comadrona para

curarse. Otro de los remedios era ingerir eléboro, una planta que se creia que curaba la depresion.

3.1 Melancolia adusta y amor hereos

De las enfermedades mentales que derivan de la melancolia es el amor hereos o la locura
por amor. El primer médico en reconocerla como tal fue el griego Erasistrato, quien diagnostico
al principe Antioco tras sufrir los sintomas propios de dicha enfermedad por enamorarse de la
mujer de su progenitor. El otro médico en tratar con esta enfermedad fue Galeno. Es, sin embargo,
la imaginacion el factor mas caracteristico del amor hereos’. De acuerdo con Bienvenido Morros,

la enfermedad de amor:

Presentaba muchas afinidades con la melancolia. Hallaron que estas afinidades eran muy
evidentes en los sintomas, porque el enfermo de amor y el melancélico manifestaban una
clara preferencia por la soledad y la oscuridad. Los dos, ademas, caian en una especie de
depresion que les obligaba a permanecer en la cama por pura abulia. Tampoco conseguian

conciliar facilmente el suefio y perdian el apetito. (Morros, 2009: 133 — 134)

Uno de los personajes literarios que sufre el desequilibrio de este humor es Calisto, al que Rojas
lo describe como un “mancebo triste”. Al principio de la tragicomedia, el joven sdlo quiere

mantenerse enclaustrado en su habitacién a oscuras y aislado de todo el mundo:

Calisto rechazado se lamenta, apostrofa la muerte, tiene una ironia para los sabios
Hipdcrates y Galeno mediante lo cual niega a la medicina alguna eficacia para su mal; se
acuesta a oscuras para levantarse enseguida a tomar un ladd; pide a Sempronio que le haga

oir canciones tristes, habia solicitado silencio y él mismo no deja de hablar. Hasta aqui se

7Véase anexo 5



evidencia una negacién de la vida por medio de la negacién de la realidad, en la faz
pesimista del hombre, hombre acuciado en su deseo de esquivez. No se trata de una etapa
del hombre, el hombre hecho empresa de la conquista sino del hombre hijo, la del

romantico, hundido en la desesperacién de su pesimismo. (Cvitanovic, 1973: 88)

De hecho, cuando Calisto llora “jO si viniessedes agora, Crato y Galieno, médicos,
sentiriades mi mal!”, se esté refiriendo a estos dos médicos mencionados anteriormente. De este
modo, el joven se esta auto diagnosticando como enfermo de amor. A pesar de que el
temperamento melancélico de Calisto no es apto para el amor carnal como lo es el sanguineo (esto
se debe a que tiene las propiedades del semen, que se entendia como una prolongacion de la
sangre), si puede experimentar deseo sexual. Sin embargo, por su caracter seco, no puede expulsar
las cantidades necesarias como para sentirse mejor. Una posible cura era sangrar al enfermo. En
otras, se recomendaba la terapia sexual, ya que se expulsaba el semen innecesario. No obstante,
cuando el enfermo llega al estado de melancolia, la terapia sexual ya no era la solucion. El
melancolico, al no producir grandes cantidades de semen como ocurre al sanguineo, no puede

expulsar lo necesario para quedar satisfecho y curarse:

Si el melancolico practicaba el coito podia debilitarse en exceso al eliminar en la
eyaculacion la cantidad del humor que le era en si deficitario. Ese humor era la sangre, de
la que el semen era su prolongacidn. Si llevaba a cabo la relacion sexual, el melancdlico
aumentaba todavia mas las cualidades, las de la tierra, frio y seco, que le provocaban la
enfermedad. (Morros, 2009: 134)

No obstante, el deseo continuaba latente. Me gustaria recapitular en cuanto a los sintomas y
diagndsticos de la melancolia. EI melancolico se presenta como un ser depresivo y triste. Cuando
esta melancolia se produce por la inaccién (como en el caso de los conventos), se recomendaba
salir y sociabilizar con el resto de personas. Cuando era una melancolia por amor, la cura era la
terapia sexual. Ahora bien, cuando la terapia sexual ya no funciona es porque otro elemento se ha
introducido en el enfermo; originando, asi, la melancolia mas corrosiva de todas: la melancolia
adusta. En la melancolia adusta interviene el factor de la imaginacién. EIl enfermo, victima de su
propia ficcidn, no encuentra en el mundo real nada que se le asemeje y, consecuentemente, las
curas tradicionales para la melancolia no funcionan con él. De acuerdo con los comportamientos

de Calisto, podria definirsele como un melancolico adusto:

10



Los melancélicos, tras esta conversion, experimentan deseo a causa del calor y la sequedad
de sus carnes, las que por tal razén han eliminado la humedad, u en esas condiciones
asegura que ya no son melancolicos naturales sino melancélicos adustos. Al faltarles la
humedad, que acaba por secérseles, introduce la duda de que los melancélicos adustos, por
mas lujuriosos que sean, por conservar la cualidad fria, estén en condiciones de practicar

el coito con la perfeccion esperable. (Morros, 2009:139)

Consecuentemente, retienen la imagen de la persona amada mas tiempo en su mente. En tal caso,
son propensos a sufrir este tipo de enfermedad y se les debe proporcionar remedios que ayuden a
olvidar a la dama, de acuerdo con Bienvenido Morros, “los melancolicos también sufren con
frecuencia la enfermedad a causa de una imaginacion intensa, que hace que retengan durante mas
tiempo la imagen de la dama de la que se han enamorado.” (Morros, 2009:146) Esta forma de
imaginar tan intensamente conlleva a la idealizacion del ser amado. Calisto se ve preso de un
engafio, segun Sempronio: el de la exaltacion. Incluso llega a hacer de Melibea una diosa (“yo
melibeo s0”):

Pero t0, dulce imaginacion —dice con tecnicismos que ya no son familiares —, ti que puedes,

2

me acorre. Trae a mi fantasia la presencia angélica de aquella imagen...”. Tales

tecnicismos ilustran a la perfeccidon esa nueva intencién de amor tragico por parte de

Calisto. [...] Calisto tiene una imagen angélica de Melibea. (Catedra, 1989: 66)

Frente a esta idealizacion, Arelsa proporciona una descripcion que difiere totalmente con la vision
de Calisto. La Melibea que nos llega a través de Areusa es una joven que se aleja de todos y cada
uno de los canones de belleza medievales (por ejemplo, califica a sus pechos como “calabazas”).
AUn si se puede hallar algo de bello en Melibea, esto es a causa de sus “mudas”. Esta antitesis en
la descripcion de Melibea se repite en El Quijote, donde se contrapone la opinion de Quijote con
la de Sancho.

El enfermo de amor se enamora de una imagen, de ahi la relevancia del mito de Narciso,
ya que llevo al extremo esta enfermedad. Los enfermos de amor se inventan una imagen exaltada
a partir de la realidad. En el caso de los melancélicos, esta imagen abrasa con mayor fuerza y su

duracion es mas larga. Todo parte, pues, de una ficcion que crean ellos en su mente:

Da razon del caracter mental mas que fisiologico de esta enfermedad. [...] Pues, teniendo

su raiz como la tiene en la fantasia, ésta esta sujeta a las influencias celestiales como

11



integrante del alma sensible que es, en tanto que no se ven afectados ni el entendimiento ni
la voluntad. De modo que la influencia de los astros es aqui cuestion médica y se aduce
cuando se ventila el problema de la curacion, que debe concentrarse especialmente sobre
la fantasia. (Cétedra, 1989:73)

Tras seducir a laamada y llevar a cabo la relacidn sexual, un posible efecto era el de aborrecer
a laamada. Sin embargo, esto no le ocurre a Calisto, quien continua rebosando tristeza y deseando
ver a Melibea a pesar de haber transcurrido tan s6lo una hora desde su Ultimo encuentro; “Calisto
se muestra ahora y por primera vez seriamente enfermo tras de haber poseido a Melibea” (Catedra,
1989:68). Este sentimiento de angustia y ansiedad lleva a que Calisto se comporte como un amante
descortés. Los amantes corteses mantenian en secreto sus relaciones ante todo. Calisto, en cambio,
es extrovertido y quiere llevar el corddn de Melibea por la calle. Tampoco cumple con todos los
grados de amor, lo que Melibea le reprocha tras perder la virginidad. Después de consumar la
relacién, Calisto se muestra mas cortés, preocupandole ahora la fama de Melibea. Se encierra en
su casa durante el dia con las ventanas cerradas y las cortinas corridas para que parezca que se
encuentra ausentado de la ciudad. Asi pasa un mes (hasta el momento de su muerte), descuidando
unas tierras que tenia arrendadas y escapandose durante las noches a visitar a su amada. Vemos,
por lo tanto, como no encuentra la calma interior tras mantener relaciones sexuales con su amada.
Se podria concluir, entonces, que el Unico reposo aparente para el enfermo de amor melancolico

se halla en el olvido o en la muerte.

4. SIGLOS DE ORO

Ao largo de los siglos que conforman la edad dorada espafiola, dos son los tipos de melancolia
que cabe destacar. Por un lado, aflora la melancolia intelectual como enfermedad moral (asi como
lo era la abulia o la acedia en el medievo). EI médico Italiano Ficino, a finales del siglo XV escribe
en su tratado De Triplici Vita (un texto de higiene, fisica y mente en el que se centra en la figura
del intelectual) que “era la enfermedad de los hombres de estudio, cuya inactividad corporal impide
la liberacion de la bilis negra que se acumula en el cuerpo, ademas del propio trabajo intelectual
que termina por secar el cerebro, es decir, transformando su naturaleza en melancolica.” (De Diego
y Vazquez, 1998:71). Para este tipo de enfermos, se recomendaba abandonar el estudio y salir al
aire libre o relacionarse con otras personas como método para combatir la melancolia. EI problema

es cuando reacios a realizar dichas curas, siguen potenciando su intelectualidad y la bilis negra

12



sigue creciendo en ellos. Es entonces cuando nacen figuras como la de Quijote, a la que se dedicara
un apartado mas adelante. Por el otro, la melancolia propia de los pastores bucélicos que deriva de
los ideales neoplatonicos que resurgen durante el Renacimiento. Frente a este caracter melancolico
que predomina en la época, naceran parodias y obras que se contraponen a él a través de la
caracterizacion de sus protagonistas, en su mayoria flematicos (como ocurre en Gargantla, de
Rabelais, obra en la que el protagonista se muestra como una caricatura de Saturno), el humor que
se contrapone a la bilis negra por naturaleza. Los personajes de la picaresca son también contrarios
a la melancolia. Por ejemplo, El lazarillo de Tormes, sin intencion de parodiar este tipo de
personalidades, se presenta como un contrapunto a la figura del mago (ligada tradicionalmente a
la melancolia). EI mago suele representarse como un visionario que bucea en lo onirico, en lo
saturnal que, como norma general, ya ha alcanzado la vejez (etapa de la vida que se relaciona con
la melancolia por excelencia). Ademas, esta figura, a causa de la experiencia en la vida, encarna
el saber que, como se ha mencionado anteriormente, es potencial de la melancolia. Sin embargo,
en esta novela, el primer mentor del lazarillo es un ciego que se cifie al pragmatismo y la razon
para recrearse en su ingenio. De hecho, utiliza el vino como herramienta para restablecer su propia
realidad, en contraposicion a lo que defendia Aristoteles en los Problemata. Lazaro es, ademas, un
nifio y, como tal, no puede haber desarrollado bilis negra en su organismo todavia (ni de caracter
fisioldgico, puesto que en la edad infantil todavia no se necesita expulsar el semen, ni de caracter
psicoldgico, ya que en ellos abunda la flema y el calor). Lo interesante de este tipo de obras es que,
indirectamente, la razén funciona como mecanismo que contrarresta la pegajosidad de la

melancolia, algo que tomara un papel fundamental a lo largo del siglo decimoctavo.

4.1 La melancolia en la bucdlica

No es de extrafiar que la figura del pastor sea profundamente melancélica, puesto que
recibe la influencia del petrarquismo, el amor cortés y, especialmente, del neoplatonismo.
Tomando como ejemplo la Egloga | de Garcilaso para ilustrar el temperamento de estos
personajes, esta composicion ya se inicia con el verso “el dulce lamentar de dos pastores”
(Garcilaso, 2007:198). Como dice Herrera, la égloga se introduce con dos pastores, uno de los
cuales se queja celoso por no ser el preferido de su amada. Los celos son uno de los motivos para
generar melancolia, aunque estdn més relacionados con el temperamento colérico que, mezclado

con el llanto del melancolico, acaba por generar la melancolia adusta. En el caso de Salicio,

13



empero, se trata de una melancolia propia del amor no correspondido. Garcilaso es capaz de
mostrar esos dos temperamentos, aunque siempre por separado. Ocurre que el pastor se ve afectado
por ese amor pneumatico, pues, de acuerdo con los ideales neoplatonicos del s. XVI, se creia que
los amantes intercambiaban sus almas a través de la mirada o el beso. Ya en el soneto VIII, el
poeta habla de “aquella vista pura y excelente / salen espiritus vivos y encendidos” (p.93) y en el

soneto XVIII “de vuestra ardiente vista y encendido / tanto, que en vida me sostengo apenas;
(p.108).

Lo mismo ocurre en la Egloga I, en la que "los espiritus que proceden de los ojos de la
amada son vivos y encendidos, luego abren el camino a los que salen del amante, pero en la
ausencia de la amada, éstos inflamados por el recuerdo, no encuentran la salida." (Choi, 1988:
306). Ademas, Nemoroso ofrece una imagen petrarquista de su amada, llena de hipérboles, cuando
afirma: “los cabellos que vian con gran desprecio al oro” (p. 212). La palabra proporcion que
utiliza en el verso 278 refuerza los ideales neoplatonicos del autor. Por otro lado, la descripcion de
una dama dura y distante herencia del amor cortés, la donna angelicatta que quemay hielaa la vez,
desdefia el amor de Salicio y no escucha sus quejas. Se convierte, de este modo, en un amor
inalcanzable al que canta sus dolidos Ilantos el pastor. Asi, inicia un estribillo de un unico verso:
“Salid sin duelo, lagrimas, corriendo” (p.202), en el que Salicio expresa su estado puramente

melancélico.®

En el IV libro de la Diana de Jorge de Montemayor®, aparece un dialogo entre las ninfas
Polydora y Cinthia y los pastores Sylvano, Selvagia y Belisa, en el que se intenta dar causa a esa
melancolia que se manifiesta en los pastores. La primera ninfa argumenta que se da una afliccién
en los que aman mientras no consiguen satisfacer su deseo, pero que una vez satisfecho, ese amor
se evapora. Esta exégesis seria acertada si pensamos en el caso de la literatura cortés, en la que el
remedio a la melancolia era la terapia sexual: el amante cortés se desprendia de la melancolia tras
haber realizado el dltimo grado de amor. Sin embargo, frente a este “amor loco”, Sylvano refuta
los argumentos de la ninfa siguiendo sus ideales de amor platonico: ese amor no puede ser curado
mediante la terapia sexual porque el deseo real es la unién de las dos almas separadas, como indica

El Banquete, algo que no puede conseguirse puesto que ambas estan atrapadas en un cuerpo. Por

8 \/éase anexo 6
9 Véase anexo 7

14



ello, la Gnica forma de satisfacer ese deseo es mediante la vista, es decir, la contemplacion
constante de esa Belleza. Paralelamente, las pastoras y la otra ninfa se cuestionan por qué el amor
se resfria en laausencia. Las reflexiones de Cinthia son puramente Aristotélicas, puesto que explica
que el amor es fruto de la memoria producida tras la captacién de una imagen a través de los 0jos.
Igual que ocurria con los pastores de Garcilaso y como se expone en Fedro, lo que la vista nos
proporciona no es mas que una imagen de la idea. Para mantener esa imagen viva, los amantes
quieren permanecer juntos con la intencion mantener vivo el recuerdo de esa idea. Sin embargo,
en la ausencia, la imaginacion que conforma la condicion humana modifica ese recuerdo hasta
convertirlo en objeto de su propio interés. De este proceso nace el deseo (generado por la tercera
potencia del alma) hacia una idea falsa que, en el caso de Belisa, mantiene vivo el amor hacia un
ser que no esta (o mejor dicho, la imagen que ella ha creado de su amante), puesto que la fantasia
retroalimenta esa imaginacion que despierta en ella ese sentimiento. Sin embargo, igual que les
ocurre a los enamorados, el no poder alimentar su deseo de ver el rostro que les recuerda a la idea
de Belleza, se produce en ella un pesar y una tristeza que terminan por derivar a una melancolia
profunda. Vemos, pues, que la estructura que conforma el amor bucdlico es propicia para generar
ese estado melancolico, puesto que se basa en los ideales platénicos de Amor y Belleza; el pastor
se enamora siempre sin ser correspondido y eso desemboca en el desarrollo de la melancolia por

amor.

4.2 La melancolia intelectual

En pleno auge humanista, la melancolia intelectual llega a su punto algido. De hecho, es la
melancolia adusta lo se desarrolla a causa del exceso de estudio y de la lectura de obras literarias,
aquella que (como se ha indicado anteriormente) se presenta como la mas peligrosa y dificil de
curar de todas. EI melancolico adusto por excelencia en la literatura espafiola de los siglos de oro
es Alonso Quijano. El protagonista del Quijote cumple todos los requisitos necesarios para
potenciar este estado: es un anciano, por lo que su cuerpo se ha enfriado, que ha decidido dedicar
su vida al cultivo de las letras. Por lo tanto, pretende pasar el resto de sus dias leyendo literatura
(en su caso de caballerias) encerrado en su casa. Como consecuencia, cuando Quijote deja de leer
libros, reproduce esos hechos como si fueran reales, impregnados de una imaginacién hiperbdlica

que transforman la realidad a su conveniencia:

15



De las dos potencias del alma sensitiva que menciona Cervantes, Alonso Quijano tiene
lesionada la imaginacién, y no la fantasia, entendida ésta siempre como una facultad
pasiva, que se limita a iluminar imagenes procedentes del exterior, a reproducirlas, pero no
a retenerlas, en el primer ventrilocuo del cerebro. En su imaginacion ha decidido guardar,
de modo casi permanente, las especies sensibles que ha reconocido en las palabras e
ilustraciones de los libros que lee, y no s6lo guarda, sino que las considera inspiradas en la
realidad contemporanea, por una clara merma de su juicio o razon individual. (Morros,
2005:26)

Los temperamentos mas aptos para el cultivo intelectual son aquellos que no presentan las
cualidades de humedad (esto es, el colérico y el melancélico). Como explica Bienvenido Morros
en Otra lectura del «Quijote», aquellos que presentan un caracter melancélico son mas dados al
entendimiento, mientras que los coléricos lo son para la imaginacion (por lo tanto, presentaban
una mayor predisposicion para la literatura). Por otro lado, el viejo hidalgo prefiere invertir las
horas de suefio en leer que en dormir, lo que produce una alteracién fisioldgica importante. La
medicina galénica creia que el cerebro, érgano frio y himedo por naturaleza. Durante las horas de
descanso, el cuerpo multiplicaba los espiritus vitales necesarios para el buen funcionamiento del
cuerpo. En el caso contrario, el exceso de vigilia no s6lo impedia que se regeneraran esos espiritus
que se comportaban de forma semejante a los alimentos una vez digeridos, sino que también
calentaba el cerebro, privandole se sus cualidades de humedad y secandolo. Asi, el temperamento
de Alonso Quijano se vuelve melancdlico y eso conlleva a un mayor cultivo de su alma sensitiva.
Ademas, el exceso de calor (no producido de forma natural en su organismo, sino a causa de no
dormir) conlleva a que retenga con mayor facilidad lo que lee en los libros. Sin embargo, a causa
de tener el juicio nublado (ya que su estado podria equipararse al de la ebriedad, puesto que la bilis
negra y el vino producen efectos muy semejantes), su interpretacion frente a esa nueva realidad es
erronea. Puede verse, de este modo, que Quijote presenta cualidades propias del temperamento
colérico y del temperamento melancdlico, esto es, la melancolia adusta, llamada asi “porque a raiz
de la combustién de la colera, el humor resultante experimenta una oscilacion extrema y exagerada
del frio al calor y viceversa”'® (Morros, 28). Por ello, Alonso confunde su entorno: es capaz de
convertir unos molinos de viento en gigantes o de crear su propia idea de belleza en cuanto a

Dulcinea. Esta vision exagerada y trastornada contrasta continuamente con la de Sancho, quien no

10'\/éase anexo 8

16



esta afectado por esta enfermedad. Puede establecerse aqui una analogia entre los comportamientos
de Calisto frente a Melibea y Quijote con Dulcinea. En ambos casos, los enamorados se crean una
imagen de su amada que difiere totalmente con la realidad. Las descripciones que facilitan de ellas
son totalmente exageradas e irreales. Si bien estos personajes se ven contagiados por ese amor
hereos, es a causa de su propia imaginacion. Esta mezcla de enfermedad de amor y melancolia
adusta se presenta como la mas problematica a la hora de ser curada, puesto que muestra un
caracter retroalimentado en tanto que, por un lado, presenta el calor de un colérico y, por lo tanto,
el apetito sexual, el deseo. Sin embargo, las cualidades secas del melancélico no producen las
cantidades necesarias de semen como para satisfacer ese anhelo. Por ello, la terapia sexual no es

una solucién.tt

Otro personaje que presenta la sintomatologia propia de un melancdlico adusto es Orlando,
protagonista del Orlando Furioso de Ludivico Ariosto. La sefial definitoria de ello viene dada en
los primeros versos del primer canto, en el que se describe a los personajes principales de la obra,
cuando el narrador define a Orlando de la siguiente forma:

Quien por hombre tan sabio era tenido
Se volvio por amor furioso y loco (Ariosto, 2005:3)

Orlando es, pues, un hombre sabio. El hecho de que su comportamiento sea volverse
furioso, es decir, caer en la célera, demuestra que este personaje mostraba un temperamento
colérico. Como bien se ha especificado anteriormente, el colérico tendia mas a la literatura. Muy
probablemente, Orlando sea un personaje que ha invertido su tiempo en leer, igual que Alonso
Quijano, y haya terminado por potenciar sus facultades imaginativas. Del mismo modo que
Quijote y Calisto crean su propia historia de amor con la idea de unas damas que no existen,
Orlando lo hace con Angélica. No obstante, Angélica jamas ha correspondido a Orlando, asi como
Melibea si correspondié a Calisto, pues ésta era incapaz de amar a ningin hombre. Angélica
encarna los ideales de la dama cortés llevados al extremo, convirtiéndose en el ideal platonico de

Belleza al que sus enamorados no pueden alcanzar:

Pero, incapaz de compasion, se muestra
Mas fria y dura que una roca, al modo

11 \/éase anexo 9

17



De quien a todos sin piedad desdefa,
Pues nadie en su opinion es digno de ella.

De hecho, en el canto XIX, se especifica que Angélica “se enoja al recordar que sus
amantes se llaman Orlando o Sacripante”. En este mismo canto, la hermosa princesa se enamora

de Medoro y contraen matrimonio. En el canto XXIII ocurre que Orlando los descubre:

Llega Orlando a un paraje que se curva
El monte como un arco y da a una gruta.
La entrada del lugar estaba ornada
De trepadora hiedra y vid silvestre.
Alli los dos amantes se abrazaban
En las horas més célidas del dia.

Sintiéndose engafiado por su amada (quien nunca antes le habia correspondido), Orlando
enloquece y todo el calor que su cuerpo emana se enfria. EI caballero se ve envuelto por una
melancolia profunda que desemboca en llantos, tristeza y dolor, a la vez que en la furia y la colera

que le producen los celos. Se representa, de este modo, como otro enfermo de melancolia adusta
impulsada por el amor hereos:

El infeliz volvio a leer tres veces
Y cuatro y cinco Yy seis aquel escrito,
Imaginando haberse equivocado,
Pero en cada lectura resultaba
Mas y mas claro para él, con fria mano,
Sentia el coraz6n mas afligido
Se qued6 inmavil con los ojos fijos
En la piedra y en piedra convertido.
Casi fuera de si por la tristeza,
Se abandond al dolor, por él vencido.
Creed a quien, pues lo probé lo sabe,
Que no hay dolor que pueda compararsele.

A continuacion, Orlando separa con un hacha su cabeza y pierde el seso. En otras palabras,
Orlando ha perdido la razén, pues esta ebrio de melancolia. El “humor vital”, el calor del colera,
sigue produciendo en él ese deseo por Angelica que, mezclandose con la bilis negra, sélo le

produce pesar, ya que su cuerpo se ha enfriado y no hay llanto que alivie ese dolor:

18



No son lagrimas estas que he vertido
Con tan largo caudal desde mis ojos;
No ceso mi dolor con tantas lagrimas,
Pues se han secado y mi dolor persiste.
Es el humor vital que el fuego manda
Por el mismo camino hasta los 0jos,
Y lo iré derramando hasta que un dia
Con mi dolor acabe y con mi vida.

De este modo, defiende el narrador del Orlando que aquellos afectados por el amor son, a
su vez, unos locos (como ya se habia dicho en el Tirant lo blanc, “sou ben folls aquells que
estimeu”). Esto entronca directamente con la dialéctica platonica de la mania. Sin embargo, lo que
para Socrates era algo positivo, pues era una enfermedad que enviaban los dioses, para Ariosto es
preferible “quitarlo antes de enviscar alas”, puesto que produce un estado de embriaguez que nubla
la razén y convierte a los enamorados en coléricos (de hecho, en el mismo Fedro se dan motivos
para despertar esa furia, puesto que se indica la condicion celosa de los enamorados frente a todo
lo que rodea al otro, pues quisiérenle solo para ellos). Produce el amor, ademas, una enajenacion
de uno mismo; pues vive el alma del enamorado en su amante y viceversa, abandonando, asi,
completamente su identidad:

Quien en liga de amor el pie ha metido,
Quitelo antes de enviscar las alas,
Porque el amor no es sino locura

A unanime juicio de los sabios;
Y aungue no todos lleguen al extremo
De Orlando, algun indicio dan de furia.

¢Puede haber mayor signo de transtorno
Que perderse uno mismo amando a otro?

La reflexién final, que se defendera especialmente durante la llustracién, es recuperar la
razon perdida. Si bien ocurre que el melancélico adusto ha perdido el sentido de la realidad, como
ocurre con estos tres personajes, devolverles el juicio seria su remedio mas eficaz:

Cuando Orlando volvio a su ser primero
Mucho mas sabio y viril que nunca,
Fue juntamente del amor librado,

Y aquella a la que habia amado tanto
Y tan bella y gentil le parecia,

19



Por cosa vil la reputaba ahora.

Si bien el problema final deriva del amor hereos, es el olvido el mejor remedio; tal y como
propone la maga Felicia a los pastores, tomar el agua de su fuente que proviene del Leteo como
curacion para sus dolencias. En el caso de Alonso Quijano, volver a recuperar el sentido de la
realidad que tanto se habia perdido a causa de ese cultivo intelectual. No obstante, al ser estas
enfermedades participes del alma y no del cuerpo, la cura no puede encontrarse mas que en el

unico lugar al que el ser humano no tiene acceso.

4.3 Bajo el signo de Saturno

Como se ha especificado en los puntos anteriores, existe un tipo de determinismo en las personas
nacidas bajo el simbolo de Saturno y el temperamento melancélico (Saturno es el tiempo y siempre
se representaba devorando a sus hijos. Asi mismo, el tedio, la monotonia que influyen en el estado
melancolico son, al final, tiempo). Ademas, este signo estaba relacionado con la sequedad y la
frialdad propias de la bilis negra. Uno de los personajes mas apropiados para ejemplificar este tipo
de melancolia es Segismundo en La vida es suefio. De hecho, este personaje esta determinado a la
desgracia desde su nacimiento, sin haber sido €l mismo la causa para desarrollar su melancolia. El
padre de Segismundo decide encerrarlo y aislarlo del mundo a causa de una prediccion que le
amenazaba de muerte. Segismundo, a causa de estar encerrado durante tanto tiempo, sélo ve las
sombras que hay en su cueva. De este mismo tipo de melancolia se ve afectado Hamlet, en cierto
modo, pues ve la sombra del fantasma de su padre y eso le produce un cambio en su estado
convirtiéndose en un melancolico. ** Por su comportamiento al principio de la obra, Segismundo
parece estar mas afectado por la célera y probablemente por la melancolia adusta. Ya en su primera
intervencidn, el joven se autodefine como misero e infeliz. A continuacion, inicia un monologo en
el que explica su condicién de desgracia: el haber nacido. Sin embargo, no es este su mayor delito,
sino el haber nacido bajo el signo de Saturno. No es baladi resaltar dicho parlamento puesto que
en él se identifican los cuatro elementos que forman la tierra y en cada uno de los elementos,
pueden apreciarse los rasgos caracteristicos de la personalidad de aquellos nacidos bajo su signo.

En el caso de Segismundo, se trata de la tierra.™® De hecho Basilio explica como su madre ya tenia

12 \/éase anexo 10
13 \/éase anexo 11

20



suefios estando embarazada en los que su hijo la mataba al nacer y se refiere a él como “vibora
humana del siglo” (De la Barca, 2008: 107). A continuacion, procede a explicar que el nifio nacid
bajo “mortal planeta o signo”, es decir, Saturno, interpretandose de este modo que va a provocar
muchas muertes. Por lo tanto, este personaje esta destinado a sufrir melancolia desde incluso antes
de nacer. Es relevante, ademas, el espacio en el que se encuentra encerrado a lo largo de su vida:
un lugar cerrado y oscuro que aleja a Segismundo del mundo real haciéndole perder la nocion de
ese tiempo saturnal que es culpable de su situacion. A causa de no salir al exterior y crear su
realidad a partir de la imaginacién, el desdichado confunde la realidad con la ficcion, con lo
onirico, no logrando diferenciar la vida del suefio. El principe no tiene constancia verdadera de
cuando esta despierto y cuando dormido, produciéndole trastornos psicol6gicos producidos por
ese exceso de bilis negra que ha generado su cuerpo. La melancolia causada por la cosmologia
saturnal no es referente a un estado al que se llega a causa de ciertos factores, sino que esta
relacionada con el propio destino del hombre. Los que han nacido bajo el simbolo de Saturno estan
siendo devorados por la inmensidad del tiempo, algo contra lo que no pueden luchar.

5. ILUSTRACION

Si ya a lo largo de los siglos de oro espafioles se desarrolla la melancolia intelectual, en la
[lustracion va a alcanzar su punto algido. El siglo XVIII, en el que abundan las contradicciones
(como, por ejemplo, la reivindicacion del saber de los intelectuales y filésofos frente a ese
conocimiento vacuo de las clases altas que pretendian imitar las modas francesas) la melancolia
no va a ser menos. Ese afan de racionalizar todo va a entrar en conflicto con la mente ensofiadora
del filésofo. En sus Cartas filoséficas, Voltaire dedica una carta a Pascal (“Sobre los pensamientos
del Sr. Pascal”) refutando sus argumentos en tanto que el hombre estd compuesto por
contrariedades. Es ella, arguye que es necesario que el hombre estd compuesto de estas antitesis,
puesto que son estas cualidades la que le diferencian de ser un dios. Frente a la duplicidad
generalizada de la que hablaba Pascal (que afirmaria la presencia de ese humor negro en todos los
seres humanos, convirtiéndolo en la esencia de nuestro aburrimiento)**, Voltaire afirma desde una

perspectiva empirico racional, que tan solo depende del estado de nuestros 6rganos, que nos

14 \/éase anexo 12

21



encontremos en un estado de alegria o tristeza.’® De hecho, esta vision critica en cuanto a los
dualismos del ser humano, es incompatible con los principios de la razén. En EIl diccionario
filosofico se incluye una entrada para el concepto entusiasmo®6. Voltaire relaciona este estado con
el vino, argumentando que estar afectado por esta emocidn es como estar ebrio (pues se ven las
cosas doblemente y eso ciega la razon). Afirma, pues, que debe de haber un entusiasmo racional
para alcanzar la sublimidad en el arte. Por otro lado, la Enciclopedia apuesta por denominar a esos
humores como temperamentos y lo relaciona, especialmente, con las desviaciones sexuales que
padece un joven cuando ha de dar el paso a convertirse en adulto. La figura de la adolescencia
causa gran interés en los escritores ilustrados (como en el Emilio de Rousseau) a causa de su
cardcter antitético frente a “los tres codigos a los que, segun Diderot, todo individuo esta sometido
(codigo natural, codigo religioso y codigo social)” (Goumelot, 1998:98). Ocurre en el puber que
empieza a desarrollarse ese conflicto con las convenciones sociales; convenciones que despiertan
en el ser humano el hastio y la saciedad que les llevan al aburrimiento (el ennui), algo de lo que
Séneca ya se habia dado cuenta en su Tranquillitate animi.!” Esta nueva forma de sociedad hace
gue nazca una nueva forma de aburrimiento, el aburrimiento ontoldgico causado por el exceso de
monotonia, la rutina, la ausencia de preocupaciones frente a los bienes materiales, etc., que causa
en el ser humano ansiedad, “jaquecas, sofocos o impaciencias femeninas, inaniciones,
somnolencias y marchitamientos seniles” (De Diego, 1998:20). Existe en esta nueva forma de
aburrimiento, un aburrimiento mundano que entendera el exceso de dicha y despreocupaciones
como algo negativo, esto es, una forma de sufrimiento en el goce, que encontrara (como le ocurre
a la Julie de Rosseau) la desgracia en la felicidad. Frente a esto, el adolescente huira de esas
normas, lo que le llevara a buscar los espacios alejados de esa razén dominante (ya que estan en
posesion de ese entusiasmo que les nubla el juicio) y empezaréa a dejarse llevar por sus impulsos.
Sin embargo, el factor de esa consciencia colectiva que les vigila, produce un estado de melancolia
al que solo la razon acabara sosegando. No es de extrafiar que el adolescente del s. XVIII se sienta
confundido, pues se le implantan unas normas que entran en conflicto con la realidad. Por un lado,
la frivolidad y austeridad, el saber estar y los modales; frente a lo que se representa en las

anacrednticas: excesos, goce y reivindicacion del vino, aquello contra lo que atacaba Voltaire.

15 \/éase anexo 13
16 \/éase anexo 14
17 \/éase anexo 15

22



Escribe Meléndez Valdés una elegia a su amigo Jovino, titulada “A Jovino: El Melancolico”8, en
la que aconseja al otro poeta, quien ha perdido la razdn y se siente perdido, sobre qué hacer para
recuperarla. Explica Meléndez Valdés sus propias experiencias en cuanto ese abismo en el que se
encontro, cuando el entusiasmo se apodero de él. La cura que propone para combatir ese estado de
enajenacion, suspiros y llantos es, pues, “dominar la rebelde razéon”. Esta melancolia de Jovellanos
también esta representada en el retrato que le pinta Goya, donde el poeta aparece sentado frente a
su escritorio, con el rostro apoyado en la palma de su mano y una expresion que mezcla el agobio
y la pesadumbre. Otra obra de caracter puramente melancélico son Las noches lagubres de José
Cadalso. A pesar de que su publicacién es a finales del XVIII (1789 — 1790), algunos estudiosos
como Sebold y Helman afirman que esta obra es una precursora al Romanticismo. Es cierto que
en ella se presentan algunos de los rasgos que conformaran los temas predominantes en la
modernidad. No obstante, aparecen de una forma muy embrionaria. El protagonista, por ejemplo,
se llama “Tediato”, que deriva directamente de tedio, un concepto imprescindible para entender el
pensamiento que marcara a los modernos a partir de la segunda mitad del s. XIX o la aparicion de
ambientes como el cementerio. EI mondlogo con el que inicia la obra muestra, empero, uno de los
temas que preocupaban a los ilustrados, ese lado oscuro de la ilustracion en que se nubla la razén
y aflora la melancolia.’® Tediato es consciente de su enfermedad, de caracter aristotélico:
“;Fantasia humana!, jfecunda sélo en quimeras, ilusiones y objetos de terror! La mia me los ofrece
tremendos en estas circunstancias... Casi bastan para apartarme de mi empresa.” (Cadalso,
2008:432). Sin embargo, en la tercera y ultima noche, Tediato recupera la razon y, con ella, se
desvanece su estado de melancolia y locura producido por la muerte de su amada. Por ello, frente
a esa melancolia ilustrada, en antidoto siempre va a ser recuperar la razon perdida para combatir
esos estados en los que el sentido comun se ve afectado por el delirio y convierte al enfermo en

victima de un temperamento melancolico.

6. ROMANTICISMO

A pesar de que el Romanticismo no es, ni mucho menos, el ultimo momento en la historia de
la literatura en el que la presencia de ese humor negro es latente, si que es el periodo con el que se

concluye el presente trabajo. Para entender el sentimiento de melancolia que nace en el

18 \/éase anexo 16
19 \/éase anexo 17

23



Romanticismo (y mas después de haber pasado por la época de la ilustracion, en la imperaba la
razon y parecia haberse hallado la solucion a los males del mundo), hay que remontarse al
idealismo aleman. A diferencia del Romanticismo espafiol tardio, que fija su mirada,
especialmente, en el medievo, esta estética se fundamenta en el clasicismo. Esto hace que fijen su
atencion en las ideas que habia promulgado Platon. EI hombre romantico se construye a partir del
anhelo por alcanzar esas ideas inefables que sélo ellos pueden entender. Sin embargo, todavia
arrastrara ese sentimiento de aburrimiento que nace durante el siglo anterior, es decir, cuando
consiga alcanzar su anhelo, éste morira a causa del aburrimiento. De ahi nacera el sentimiento de
desengafio, y es que el romantico no puede hallar ese sentimiento de turbacién en la realidad
humana, pues lo que busca, forma parte del mundo de las ideas; inaccesible para el ser humano.

Esto mismo ocurrira, por ejemplo, en el amor:

Existe, por tanto, un aburrimiento del amor carnal, una tristeza de la carne, de la limitacion
de la préactica amorosa, que lleva a la muerte del deseo. Y cuanto el otro no es més que un
instrumento de placer, es entonces causa de tedio. Frente al aburrimiento del amor fisico
podria reivindicarse el amor metafisico. Pero ese amor se hace pareja. Y la pareja

institucion. Y la institucién canoniza lo cotidiano y deshace las ilusiones. (De Diego, 23).

Por eso, el personaje del Don Juan nunca encontrara la satisfaccion por mas mujeres que adule y
cuyos favores consiga. ElI Don Juan no busca cortejar a varias mujeres por el mero hecho de
conseguir mantener relaciones sexuales con ellas. Su forma de actuar nace del deseo, de la ilusion,
del anhelo por alcanzar esa Belleza ideal que se propone en Fedro®. Esto es lo que ocurre con el
Don Juan de Byron quien, segin Robert Marrast en su introduccion al Estudiante de Salamanca,
“es mas bien una victima del Amor que tiene el don fatal de inspirar a las mujeres: no necesita
conquistarlas, y mas bien se deja querer por ellas. EI don Juan de Byron es siempre sincero en sus
sucesivas intrigas, y su inconstancia es el resultado de su irresistible anhelo que le lleva a la
incesante busqueda de la Belleza ideal” (Marrast, 2013:24). Aunque también existe la creencia de
que este personaje ya era en si melancdlico y que busca el amor como remedio para sus males
(algo aplicable también a las figuras del Quijote y del Orlando, ya que ellos son melancélicos
primero a causa del exceso de intelectualidad y, consecuentemente, enamorados). Tal y como

indica Pedro Salinas, para el hombre romantico el mundo es Misterio. Por ello, hara lo que sea

20 \/éase anexo 18

24



necesario con tal de descifrar ese conocimiento superior, desafiante ante el nuevo Dios que
controla ese mundo inaccesible. De este modo, Don Félix en El estudiante de Salamanca no dejara

de perseguir a esa dama velada ni tras su muerte:

Conforme avanza la persecucién, vamos viendo que esa mujer deja de ser simplemente un
atractivo sensual para el seductor, que se va convirtiendo poco a poco en algo mas
inquietante y extrafio: un misterio. Don Félix ya no persigue a una dama, sino a un misterio,
a un ser problematico y secreto. [...] Quiere saber quién es, donde va. Contra el cielo y
contra el infierno la seguira movido por su anhelo. ¢Su anhelo? Esta palabra, la basica del
Romanticismo. [...] Es el roméantico anhelo del alma ante el mundo y ante su misterio, el

anhelo por descifrar el secreto de la realidad. (Salinas, 1982:148)

Sin embargo, tanto Don Félix como el Don Juan de Zorrilla presentan todas las caracteristicas del
humor sanguineo, aquel que se contrapone al melancélico. EI hombre romantico es, pues,
melancolico ante la imposibilidad de alcanzar ese anhelo, ante el desengafio del mundo real frente
al mundo sofiado. Le mueve la curiosidad por el conocimiento, como ocurria al intelectual de la
Edad Media y los siglos de oro, aunque se trata de un conocimiento metafisico cuya sempiterna
persecucion lo aleja de la realidad y, cada vez que choca con ella, se ve dominado por la melancolia

que conlleva el no poder alcanzar un ideal.

7. CONCLUSIONES

En conclusién, la melancolia es un estado psicoldgico que se contrae a causa de diferentes
factores externos. Sin embargo, es algo temporal y no permanente en la idiosincrasia de las
personas. Segun estos humores se organizan y reorganizan, asi serdn los sentimientos y
percepciones de ese personaje. No obstante, no puede negarse que hay personajes cuyo
temperamento tiende o es mas favorable para sentirse melancélicos. En el caso de Alonso Quijano
u Orlando, viene condicionado por ese afan de conocimiento intelectual que potencia la
imaginacion (como causas fisioldgicas, la falta de suefio, la época del afio, etc.). Si nos focalizamos
en personajes romanticos o posteriores, muy probablemente estén determinados por su entorno, es
decir, el contexto historico y lo que en él se reivindica. Es curiosa la analogia que establecid
(pseudo) Aristoteles en su Problemata entre el humor melancélico y los filosofos de su época. De
hecho, muchos de los intelectuales que han hecho historia, como Schopenhauer, Nietzsche,
Shakespeare o Platén nacieron bajo el signo de Saturno. Deben de entenderse como propensos a

25



la melancolia, de este modo, aquellos personajes sofiadores que buscan ideales en la realidad
equivocada, aquellos que no encuentran un sentido en este mundo e intentan mejorarlo mediante
la imaginacion. Son personajes desengafados, desilusionados una vez y otra ante la imposibilidad
de alcanzar ese anhelo inefable, esa ansia que les oprime el pecho, lugar en el que, segun Platon,
reside el alma. Una enfermedad que puede desarrollarse a causa de la enfermedad de amor, del
aburrimiento mundano, de la rutina, de la inaccion, de los celos; despertando en el enfermo esa
chispa, esa esperanza creada por su imaginacion para transportarse a un paraiso sublime en el que
su objeto de afliccion se convierte en su motivo de felicidad. Pero ese espacio se encuentra en la
mente, culpable de manipular la realidad al antojo de los deseos de uno mismo, Y,
consecuentemente, la imposibilidad de hallar aparente perfeccién en la realidad sélo puede

desembocar en el ubérrimo cultivo de la bilis negra.

26



8. BIBLIOGRAFIA

ARIOSTO, Ludivico (2005): Orlando Furioso, ed. José Maria Micd, Madrid: Espasa Calpe.
ARISTOTELES (2004): Problemas, ed. Ester Sanchez Millan, Madrid: Gredos.

ARISTOTELES (2016): Fisica. Acerca del alma. Poética, ed. Acerca del alma Tomas Calvo
Martinez, Madrid: Gredos.

BATAILLON, Marcel (1952): «;Melancolia renacentista o melancolia judia?», en Estudios
hispanicos. Homenaje a Archer M. Huntington, Wellesley: Spanish Department of
Wellesley, pp. 39 — 50.

BLECUA, Alberto (1970): En el texto de Garcilaso, Madrid: insula.

BURTON, Robert (1978): The anatomy of Melancholy, London: Romman and little field
university library.

CATEDRA, Pedro M. (1989): Amor y pedagogia en la Edad Media, Salamanca: Universidad.

CULL, John Thomas (1984): Love Melancholy in the Spanish Pastoril Novel, Tesis de University
of Illinais.

CHOI, Nak-won (1988): Garcilaso a lo divino. Estudio critico sobre el proceso de la
contrafaccién de la poesia garcilasiana en la edad de oro, Madrid: Editorial de la
Universidad Complutense de Madrid.

CVITANOVIC, Dinko et al (1973): La idea del cuerpo en las letras espafiolas, Bahia Blanca:
Universidad.

DE CADALSO, José (2008): Cartas marruecas. Noches lagubres, ed. Emilio Martinez Mata,
Barcelona: Critica.

DE DIEGO, Rosa (1998): Humores negros, ed. Lydia VVazquez, Madrid, 1998.

DE ESPRONCEDA, José (2013): El estudiante de Salamanca. El Diablo Mundo, ed. Robert
Marrast, Madrid: Castalia.

DE HERRERA, Fernando (2001): Anotaciones a la poesia de Garcilaso, ed. Inoria Pepe y José
Maria Reyes, Madrid: Céatedra.

DE HITA, Arcipreste (2012): El libro de buen amor, ed. Maria Brey, Barcelona: Castalia.
DE HUARTE, Juan (1989): Examen de ingenios, ed. Guillermo Serés, Madrid: Catedra.
DE LA BARCA, Calderon (2008): La vida es suefio, ed. Ciriaco Moron, Madrid: Cétedra.

DE LA VEGA, Garcilaso (1995), Obra poética y textos en prosa, ed. Bienvenido Morros,
Barcelona: Critica.

DE MONTEMAYOR, Jorge (2013): La Diana, ed. Asuncion Rallo, Madrid: Catedra.

GALLEGO MORELL, Antonio (2003): El Renacimiento espafiol. Garcilaso y Herrera, Granada:
Editorial Comares.

27



GULLON, Ricardo (1989): Cisne sin lago, Madrid: breviarios de la Calle del Pez.

HERRERA, Maria Teresa (1973): El sumario de la medicina con un tratado de las pestiferas
bubas, ed. Francisco Lopez de Villalobos, Salamanca: Universidad.

HIPOCRATES (1983): Tratados hipocraticos, vol. 2, Madrid: Gredos.
KLIBANSKY, Raymond et al (1001): Saturno y la melancolia, Madrid: Alianza.
LOPEZ, V. Cristdbal (1980): Virgilio y la teméatica bucdlica, Madrid: Universidad complutense.

MORROS, Bienvenido (2005): Otra lectura del «Quijote»: Don Quijote y el elogio de la castidad,
Madrid: Catedra.

MORROS, Bienvenido (2009): “Melancolia y amor hereos en la Celestina” en Revista de poética
medieval, vol. XXII, Alcala: Universidad.

PLATON (2016): Apologia a Socrates. Criton. Eutifrén y otras, ed. Antonio Alegre Gorri, Madrid:
Gredos.

REYES, Rogelio (2011): Poesia espafiola del siglo XVII1, Madrid: Catedra.

SALINAS, Pedro (1982): “Espronceda: Rebelion contra la realidad” en Historia y critica de la
literatura espafola, coord. Por Francisco Rico, Vol. 5, Tomo I, Barcelona: Critica, pp. 148
—153.

SENECA (2016): Consolaciones. Dialogos. Epistolas morales a Lucilio, ed. Juan Manuel Diaz
Torres, Madrid: Gredos.

SERES, Guillermo (1996): La transformacion de los amantes: imagenes del amor de la
Antigliedad al Siglo de Oro, Barcelona: Critica.

SHAKESPEARE, William (2009): Hamlet, ed. Manuel Angel Conejero Dionis-Bayer, Madrid:
Cétedra.

VOLTAIRE (2016): Cartas filosoficas. Diccionario filoséfico. Memorias, ed. Marti Dominguez,
Madrid: Gredos.

28



9. ANEXOS

Anexo 1

Fragmento que pertenece a los Problemata de Pseudo Aristoteles:

Aquellos cuya bilis negra es abundante y fria son perezosos y estlpidos; los que la tienen
demasiado abundante y caliente son extravagantes, de buenas dotes, enamoradizos y facilmente se
dejan llevar por sus impulsos y deseos; algunos son también muy charlatanes. Muchos, incluso,
por el hecho de que este calor se encuentra cerca de la zona del intelecto, caen afectados por las
enfermedades de la locura o de la posesion divina, de donde las sibilas, los adivinos y todos los
poseidos por la divinidad, cuando su disposicion no proviene de una enfermedad sino de un

temperamento natural.
Anexo 2
Fragmento perteneciente al libro I11 de De animi, Aristoteles:

La imaginacién es, a su vez, algo distinto tanto de la sensacion como del pensamiento. Es
cierto que de no haber sensacion no hay imaginacion y sin ésta no es posible la actividad de
enjuiciar. Es evidente, sin embargo, que la imaginacion no consiste ni en inteligir ni en enjuiciar.
Y es que aquélla depende de nosotros; podemos imaginar a voluntad —es posible, en efecto, crear
ficciones y contemplarlas como hacen los que ordenan las ideas mnemotécnicamente creando
iméagenes —, mientras que opinar no depende exclusivamente de nosotros por cuanto que es forzoso

gue nos situemos ya en la verdad ya en el error.
Anexo 3
Fragmento que aparece en el libro I11 de De animi, Aristoteles:

Por su parte, el movimiento producido por la sensacion actual diferird de la sensacion
misma en cada uno de estos tres tipos de percepcion. EI movimiento que corresponde al primer
tipo de percepcion es verdadero cuando la sensacion esta presente, mientras que los otros dos
pueden ser falsos tanto si la sensacion esta presente como si estd ausente y de manera muy especial
si el objeto se encuentra lejos. Asi pues, si ninguna otra facultad posee las caracteristicas expuestas
excepto la imaginacion y esta consiste en lo dicho, la imaginacion sera un objeto producido por la

sensacion en acto. Y como la vista es el sentido por excelencia, la palabra imaginacion (phantasia)

29



deriva de la palabra luz (phaos) puesto que no es posible ver sin luz. Y precisamente las imagenes
perduran y son semejantes a las sensaciones, a los animales —por ejemplo, las bestias —porque
carecen de intelecto y otros —por ejemplo, los hombres —porque el intelecto se les nubla a veces

tanto en la enfermedad como en el suefio.
Anexo 4

Fragmento que aparece en el articulo «Eléboro» de Dulce M. Gonzalez Doreste en Los humores

negros:

Aqui comienza el libro de Constantino sobre las melancolias. Las enfermedades que
contraen los melancdlicos, cualquiera que sean, se prolongan durante mucho mas tiempo que en
las demas personas de otra complexion. Cuando la melancolia se acrecienta, mas y mas se
incrementa el mal que les atormenta, pues la tristeza les hace temer aquello de lo que no hay que
temer y agudiza la sutileza de la imaginacion que inventa cosas que suceder no pueden. Ven a
menudo ante sus 0jos formas espantosas y temibles y suefian con cosas negras, que se empefian en
reconocer. Algunos hay que creen haberles desaparecido el extremo de la cabeza o de otro
miembro. A estos es preciso colocarles peso en la cabeza, por ejemplo un yelmo de plomo, asi
como en los otros miembros. Otros oyen continuamente el ruido del agua correr. [...] Otros se
vuelven perezosos y pasivos y gustan estar solos en sitio oscuro. [...] Estos signos de melancolia
pueden conocerse de la siguiente forma. Cuando el individuo que ha sido inteligente, equilibrado,
discreto, tenaz y animoso se vuelve voluptuoso y dispencioso y con conductas infantiles, es signo
de melancolia. Cuando ha sido un hombre sano y valiente y se vuelve enfermo y cobarde, es
también signo de melancolia. [...] De més dificil curacion son aquellos melancolicos que caen en
llantos, sufrimientos y tristezas. Es comparable a lo que sucede a lo que sucede al hombre y a la
mujer que cuando han bebido un poco rien, pero cuando estan muy ebrios lloran. [...] Més tarde,
cuando la sangre se torna espesa o se calienta o se enfria mas de lo debido, entonces lloran. Existe
otra clase de melancdlicos que empeoran cuando hay luna llena o luna nueva. Estos sufren de

epilepsia entre los quince y los veinticinco afos.

[...] Aqui comienza el segundo libro de medicina, como hay que preservarse y prevenir
estas enfermedades. [...] Si el cuerpo es delgado hay que tratar de engordarlo; si se padece de

insomnio hay que tratar de dormir y si se es grueso 0 hay abundancia de humores, es preciso

30



purgarse. Si se tiene tendencia a la ira y a la irritacion, hay que procurarse aquellas cosas que

conmuevan y que produzcan alegria y placer.

Anexo 5

Segun EIl sumario de medicina con un tratado de las pestiferas bubas, se dice de esta corrupcién

de la imaginacion “amor hereos” (Fragmento extraido de Amor y pedagogia en la Edad Media):

Amor hereos segun nuestros autores

Es vna corrupta imaginacion
Por quien algun hombre se aquexa de amores
Y en este ques hito de los trouadores
Sin ser lisonjero dire mi razén
Sabed por muy cierto quel entendimiento
Jamas no se mescla en aquestas pendencias
La imaginatiua y bestial pensamiento
Como es gran potencia y padece el tormento
Engafia consigo a las otras potencias.

Esta es la que mueue los otros sentidos
Para que no tiren sino en este puesto
Memoria y deseos y 0jos y oydos
A todos los tiene ya conuertidos
Que todos se ocupan en no mas daquesto
Que el tal pensamiento vencido del gesto
A todos los otros sentidos informa
Ser lindo y gracioso y ornado y honesto
Do alguna esperanga Se muestra tras esto
Por do en adquerirlo se deue dar forma.

Y el entendimiento despues que alla entro
Por falsos testigos tan falsa sentencia
La qual por injusta contino aprobo
Perdid el juyzio sus fuercas perdio
Perdio su razon su consejo y prudencia
Helos todos ciegos a causa de vn ciego
Ques el pensamiento y la imaginatiua
Que dio al coracon tan maldito sosiego
Metiéndole dentro ardentissimo fuego
Do siempre el deseo lo atyza y lo abiua.

31



Anexo 6
Texto extraido de las anotaciones de Herrera a Garcilaso:

Es figura epimone o continuacion cuando el mesmo o la sentencia se enxiere muchas vezes.
Si semejantes versos repetidos tantas vezes se colocan al principio, se dizen proasmas o
precanciones, que en nuestra lengua sinifica (si se sufre dalle este nombre) antecanto; i es lo que
en la iglesia se llama invitatorio; si en el fin, epodas; si en medio, intercalares o entrepuestos,

porque intercalar es lo mesmo que entreponer y entrexerir. Assi dixo Virgilio en la mesma Egloga:
«Incipe Maenalios mecum mea tibia versus.»

El modo de hablar traxo Garci Lasso de las Lamentaciones del dulcissimo i
maravillosamente afetuoso poeta Sanchez de Badajoz:
Lagrimas de mi consuelo,
qu' aveis hecho maravillas
i hazéis.
Salid, salid sin recelo

i regad estas mexillas
que soléis.

Anexo 7
Fragmento extraido del IV libro de La Diana, Jorge de Montemayor:

Yo conozco, Silvano, que los que aman reciben muchos trabajos y afliciones todo el tiempo
que ellos no alcanzan lo que desean, pero después de conseguida la cosa deseada se les vuelve en
descanso y contentamiento, de manera que todos los males que pasaban mas proceden del deseo
que de amor que tengan a lo que desean. “Bien parece que hablas en mal que no tienes
experimentado —dijo Silvano—, porque el amor de aquellos amantes cuyas penas cesan después
de haber alcanzado lo que desean no procede su amor de la razon, sino de un apetito bajo y

deshonesto.

Selvagia, Belisa y la hermosa Cintia estaban tratando cual era pastora la razon por que en
absencia las mas de las veces se resfriaba el amor. Belisa no podia creer que por nadie pasase tan

gran deslealtad, diciendo que, pues siendo muerto el su Arsileo y estando bien segura de no verle

32



mas le tenia el mismo amor que cuando vivia, que como era posible ni se podia sufrir que nadie

olvidase en absencia los amores que algun tiempo esperase ver. La ninfa Cintia le respondi6:

—No podré, Belisa, responderte, con tanta suficiencia como por ventura la materia lo
requeria, por ser cosa que no se puede esperar del ingenio de una ninfa como yo, mas lo que a mi
me parece es que cuando uno se parte de la presencia de quien quiere bien la memoria le queda
por ojos, pues solamente con ella ve lo que desea. Esta memoria tiene cargo de representar al
entendimiento lo que contiene en si, y del entender la persona que se ama viene la voluntad, que
es la tercera potencia del &nima, a engendrar el deseo, mediante el cual tiene el ausente pena por
ver aquel que quiere bien. De manera que todos estos efectos se derivan de la memoria, como de
una fuente, donde nace el principio del deseo. Pues habéis de saber agora, hermosas pastoras, que
como la memoria sea una cosa que cuanto mas va mas pierde su fuerza y vigor, olvidandose de lo
que le entregaron los ojos, asi también lo pierden las otras potencias, cuyas obras en ella tenian su
principio, de la misma manera que a los rios se les acabaria su corriente si dejasen de manar las
fuentes adonde nacen; y si como esto se entiende en el que parte se entendiera también en el que

queda.

Anexo 8
Fragmento extraido de la obra Otra lectura del Quijote, Bienvenido Morros:

Esa es la razon de su hibridismo: en ocasiones adquiere las cualidades de seco y caliente,
las propias del temperamento colérico, mientras que en otras recibe las de seco y frio, las conforme
al melancdlico, pero en los dos casos la cualidad variable alcanza una intensidad muy superior a
lo normal, y esa intensidad es lo que la hace diferente a la colera y a la melancolia naturales. [...]
Al secarse y calentarse la cavidad cerebral en que suele situarse (el ventrilocuo central), por
invasion de la bilis amarilla, las facultades de la imaginacidn sufren alteraciones importantes: no
solo enjuician erroneamente las representaciones sensoriales (cogitatio y estimatio), sino que

también incrementan la posibilidad de producir otras nuevas, verdaderas quimeras 0 monstruos.
Anexo 9

Texto de Agostino Nifo que aparece en la obra Otra lectura del Quijote, Bienvenido Morros:

33



Pero los melancélicos, en tanto frios, no tienen apetito, y el apetito emerge de un calor
abundante, y en tanto secos, no pueden, al carecer de la humedad que suele transformarse en
naturaleza seminal. Aristoteles, sin embargo, afirma lo contrario, pero remito a los medicos.

Los coléricos tienen apetito, porque exceden en calor, que facilmente se mueve hacia los lugares

seminales; sin embargo no pueden, porque carecen de la humedad que suele convertirse en semen.

Anexo 10
Mondlogo de Hamlet en el acto Il, escena II:

I will tell you why. So shall my anticipation prevent
your discovery, and your secrecy to the King
and Queen moult no feather. I have of late —but
wherefore | know not —lost all my mirth, forgone
all custom of exercise. And indeed it goes so heavily
with my disposition that goodly frame, the
earth, seems to me a sterile promontory. This most
excellent canopy, the air, look you, this brave
o’erhanging firmament, this majestical roof fretted
with golden fire —why, it appears no other thing
to me than a foul and pestilent congregation of
vapours. What a piece of work is a man, how
noble in reason, how intinite in faculty, in form
an moving how express and admirable, in action
how like an angel, in apprehension how like a
god: the beauty of the world, the paragon of animals!
And yet to me what is this quintessence of dust?
Man delights not me — no, nor woman neither,
Though by your smiling you seem to say so.

Y maés Adelante, en otro mondlogo afiade:

I know my course. The spirit that | have seen
May be a devil, an the devil hath power
T’assume a pleasing shape, yea, and perhaps
Out of my weakness and my melancholy —
As he is very potent with such spirits —
Abuses me to damn me. I’ll have grounds

More relatively than this.
Anexo 11

Mondlogo de Segismundo en el que se identifican los cuatro elementos:

iAy, misero de mi, ay, infelice!

34



Apurar cielos pretendo,
Ya que me tratais asi,
Qué delito cometi
Contra vosotros, naciendo.
Aunque si naci, ya entiendo
Qué delito he cometido:
Bastante causa ha tenido
Vuestra justicia y rigor,
Pues delito mayor

Del hombre es haber nacido.

Sélo quisiera saber
Para apurar mis desvelos
Dejando a una parte, cielos,
El delito de nacer,

Qué mas os pude ofender
Para castigarme mas.
¢No nacieron los demas?
Pues si los demas nacieron,
¢qué privilegios tuvieron
Que yo no goce jamas?
Nace el ave y con las galas
Que le dan belleza suma,
Apenas es flor de pluma
O ramillete con alas,
Cuando las etéreas salas
Corta con velocidad,
Negandose a la piedad
Del nido que deja en calma
¢y teniendo yo mas alma,
Tengo menos libertad?
Nace el bruto, y con la piel
Que dibujan manchas bellas,
Apenas signo es de estrellas.
Gracias al docto pincel,
Cuando atrevida y cruel
La humana necesidad
Te ensefia a tener crueldad,
Monstruo de su laberinto;
¢y Yo, con mejor distinto,
Tengo menos libertad?
Nace el pez, que no respira,
Aborto de ovas y lamas,
Y apenas, bajel de escamas,
Sobre ondas se mira,
Cuando todas partes gira,
Midiendo la inmensidad

35



De tanta capacidad
Como le da el centro frio;
¢y Yo, con més albedrio,
Tengo menos libertad?
Nace el arroyo, culebra
Que entre flores se desata,
Y apenas, sierpe de plata,
Entre las flores se quiebra,
Cuando musico celebra
De los cielos la piedad,
Que le dan la majestad
Del campo abierto a su ida;
¢y teniendo yo mas vida
Tengo menos libertad?

Anexo 12

Fragmento de los pensamientos que escribié Pascal y que precede a la carta filosofica de

Voltaire refutando sus argumentos:

Sigamos nuestros movimientos, observémonos a nosotros mismos, y veamos Si no
encontraremos los caracteres vivos de esas dos naturalezas. ¢Acaso tantas contradicciones se
encontrarian en un sujeto simple? Esta duplicidad del hombre es tan visible que hay quien ha
pensado que teniamos dos almas, pues un sujeto simple les parecia incapaz de tales y tan subitas

variaciones, de una presuncion desmesurada aun horrible abatimiento de corazén.
Anexo 13
Argumentos que utiliza Voltaire en su carta “Sobre los pensamientos del Sr. Pascal”:

El hombre parece estar en su lugar en la naturaleza, superior a los animales, a los que es
semejante por sus organos, inferior a otros seres, a los que se parece probablemente por el
pensamiento. Es, como todo lo que vemos, una mezcla de mal y bien, de placer y dolor. Esta dotado
de pasiones para actuar y de razon para gobernar sus acciones. Si el hombre fuese perfecto, seria
Dios, y esas pretendidas contrariedades, que Ilamais contradicciones, son los ingredientes

necesarios que entran en el compuesto del hombre, que es lo que debe ser.

36



[...] Si uno solo de esos OGrganos estd un poco alterado, es necesario que cambie todas las
impresiones del cerebro, y que el animal tenga nuevos pensamientos y nuevas voluntades. Es muy
cierto que ora estamos abatidos por la tristeza ora hinchados de presuncion, y asi debe ser cuando

nos encontramos en situaciones opuestas.
Anexo 14

Esta palabra, derivada del griego, significa emocion de las entrafias, agitacion interior.
¢Inventaron esta palabra para expresar las sacudidas que experimentan los nervios, la dilatacion y
la contraccion de los intestinos, las violentas contracciones del corazon, el flujo precipitado de los

espiritus del fuego, que suben desde las entrafias al cerebro, cuando uno esta vivamente afectado?

O bien, ¢se dio, en principio, este nombre de entusiasmo, de turbacion de las entrafas, a
las contorsiones de aquella Pitia quien, en el tripode de Delfos, recibia el espiritu de Apolo por un

lugar que solo parece estar hecho para recibir cuerpos?

¢Qué entendemos por entusiasmo? jCuantos matices en nuestros afectos! Aprobacion,
sensibilidad, emocion, inquietud, sobrecogimiento, pasién, arrebato, demencia, furor, rabia; esos

son todos los estados por los que puede pasar esta pobre alma humana.

Un gedmetra asiste a una tragedia conmovedora; solamente observa que esta bien dirigida.
Un joven, que esté a su lado, estd conmovido y no observa nada; una mujer llora; otro joven esta
tan embelesado que, para su desgracia, se propone también hacer una tragedia: ha cogido la

enfermedad del entusiasmo.

[...] Ovidio no hablaba del amor mas que con ingenio. Safo expresaba el entusiasmo de
esta pasion y, si es verdad que le costo la vida, es que el entusiasmo, en ella, se convirtié en

demencia.

El partidismo dispone maravillosamente al entusiasmo. No existe ninguna faccion que no

tenga sus energlimenos.

El entusiasmo es sobre todo la parte de la devocion mal entendida. El joven faquir que ve
la punta de su nariz al hacer sus plegarias se inflama gradualmente hasta crees que, si se carga de
cadenas que pesen cincuenta libras, el Ser Supremo le estard muy agradecido. Duerme con la

imaginacion repleta de Brahma, y hasta le ve en suefios. Algunas veces, incluso, en ese estado en

37



el que no se esta ni dormido ni despierto, le salen chispas de los 0jos, ve a Brahma resplandeciente

de luz, tiene éxtasis, y esta enfermedad, a menudo, es incurable.

Lo raro es unir la razon con el entusiasmo; la razon consiste en ver siempre las cosas como

son. El que ve objetos en la embriaguez, es porque esta privado de razon.

El entusiasmo es como el vino, puede causar tantas perturbaciones en los vasos sanguineos,
y tan violentas vibraciones en los nervios, que larazon llega a destruirse completamente. Es posible
que solo cause pequefias sacudidas que Unicamente proporciona al cerebro un poco mas de
actividad. Es lo que ocurre en los grandes arrebatos de elocuencia, y sobre todo en la poesia

sublime. El entusiasmo razonable patrimonio de los grandes poetas.

El entusiasmo razonable es la perfeccion de su arte; es lo que hizo creer en otro tiempo que

estaban inspirados por los dioses, y es lo que nunca se ha dicho de los demas artistas.

¢De qué manera el razonamiento puede gobernar al entusiasmo? Un poeta dibuja primero
la disposicion de su cuadro, en ese momento la razén domina el lapiz. Pero en el momento que
quiere animar sus personajes y darles el carcter de las pasiones, entonces la imaginacion se
inflama, actla el entusiasmo: es como un corredor que se acalora en su carrera, pero la carrera esta

perfectamente planeada.
Anexo 15
Texto extraido de Tranquillitate animi, Séneca:

Todos se hallan en el mismo caso, tanto estos que se sienten agobiados por su liviandad y
su hastio y los continuos cambios de sus planes, a quienes siempre gustan mas los que han
abandonado, como aquellos que languidecen y bostezan. Afiade a los que, no de otro modo que
quienes tienen un suefio dificil, se giran y ponen de esta formay de aquella hasta que encuentran
el reposo gracias al cansancio: modificando continuamente su estilo de vida, se quedan por ultimo
en aquel en que los atrapa no la aversion a cambiar, sino la vejez reacia a innovar. Afiade también
aquellos que son poco tornadizos no por culpa de su constancia, sino de su indolencia, y viven no

como quieren, sino como empezaron.

38



Anexo 16
A Jovino: el melancélico

ArribaAbajo Quando la sombra fanebre, y el luto
De la l6brega noche el mundo envuelven
En silencio y horror, que quando en tranquilo
Reposo los mortales las delicias
Gustan de un blando saludable suefio; 5
Tu amigo solo en lagrimas bafiado
Vela, Jovino, y al dudoso brillo
De una cansada luz, en tristes ayes
Contigo alivia su dolor profundo.

jAh! jquan distinto en los fugaces dias 10
De sus venturas y sofiada gloria,
Con grata voz tu oido regalaba!
Quando ufano y alegre, seducido

De crédula esperanza al fausto soplo,
Sus ansias, sus delicias, sus deseos 15
Depositaba en tu amistad paciente,
Burlando sus avisos saludables.
Huyeron prestos como fragil sombra,
Huyeron estos dias; y al abismo
De la desdicha el misero ha baxado. 20

TG me juzgas feliz... jO si pudieras
Ver de mi pecho la profunda llaga,
Que ya sangre vertiendo noche y dia!
iO si del vivo, del letal veneno
Que en silencio le abrasa, los horrores, 25
La fuerza conocieses! jAy Jovino!
iAy amigo! jay de mi! Tu solo a un triste,
Leal confidente en su miseria extrema,
Eres salud y suspirado puerto.

En tu fiel seno, de bondad dechado, 30
Mis infelices lagrimas se vierten
Y mis querellas sin temor; piadoso
Las oye, y mezcla con mi llanto el tuyo.
Ten lastima de mi: ta solo existes,

Ta solo para mi en el universo. 35
Do quiera vuelvo los nublados ojos
Nada miro, nada hallo que me canse
Sino agudo dolor o tedio amargo.
Naturaleza en su hermosura varia
Parece que a mi vista en luto triste 40

39



Se envuelve umbria, y que sus leyes rotas,
Todo se precipita al caos antiguo.

Si, amigo, si: mi espiritu insensible
Del vivaz gozo a la impresion suave,
Todo lo anubla en su tristeza obscura, 45
Materia en todo a més dolor hallando,
Ya este fastidio universal que encuentra
En todo el corazon, perene causa.

La rubia aurora entre rosadas nubes
Placida asoma su risuefia frente 50
Llamando al dia, y desvelado me oye
Su luz molesta maldecir, los trinos
Con que las dulces aves la alborean
Turbando mis lamentos importunos.
El sol velando en centellantes fuegos 55
Su inaccesible magestad, preside
Quial rey al universo, esclarecido
De un mar de luz que de su trono corre;
Yo empero huyendo dél sin cesar llamo
La negra noche, y a sus brillos cierro 60
Mis lagrimosos fatigados 0jos.

La noche melancolica al fin llega
Tanto anhelada; a lloro més ardiente,
A mas gemidos su quietud me irrita.
Busco angustiado el suefio; de mi huye 65
Despavorido, y en vigilia odiosa
Me ve desfallecer un nuevo dia,

Por ¢l clamando detestar la noche.

Asi tu amigo vive: en dolor tanto,
Jovino, el infelice de ti lejos, 70
Lejos de todo bien sumido yace.
iAy! ¢ddénde alivio encontraré a mis penas?
¢Quién pondra fina mis extremas ansias?
¢O me daré que en el sepulcro goze
De un reposo y olvido sempiternos?... 75

Todo, todo me dexa y abandona.

La muerte imploro, y a mi voz la muerte
Cierra dura el oido: la paz llamo,

La suspirada paz que ponga al menos
Alguna leve tregua a las fatigas 80
En que el llagado corazdn guerrea:
Con fervorosa voz en ruego humilde
Alzo al cielo las manos; sordo se hace
El cielo a mi clamor; la paz que busco

40



Es guerra y turbacion al pecho mio. 85

Asi huyendo de todos, sin destino,
Perdido, extraviado, con pie incierto,
Sin seso corro estos medrosos valles,

Ciego, insensible a las bellezas que hora

Al &nimo do quiera reflexivo 90

Natura ofrece en su estacion mas rica.
Un tiempo fue que de entusiasmo lleno
Yo las pude admirar, y en dulces cantos

De gratitud holgaba celebrarlas
Entre éxtasis de gozo el labio mio. 95
iO como entonces las opimas mieses,
Que de dorada arista defendidas
En su llena sazén ceden al golpe
Del abrasado segador! jo como
La ronca voz, los canticos sencillos 100
Con que su afan el labrador engafia,
Entre sudor y polvo revolviendo
El rico grano en las tendidas eras,
Mi espiritu inundaran de alegrial
Los recamados centellantes rayos 105
De la fresca mafiana, los tesoros
De llama inmensos que en su trono ostenta,
Magestuoso el sol, de la tranquila
Nevada luna el silencioso paso,
Tanta luz como esmalta el velo hermoso 110
Con que en sombras la noche envuelve el mundo,

Melancolicas sombras, jamas fueran

Vistas de mi, sin bendecir humilde

La mano liberal, que omnipotente

De si tan rica muestra hacernos sabe: 115
Jamas lo fueran, sin sentir batiendo
Mi corazén en celestial zozobra.

Tu lo has visto, Jovino, en mi entusiasmo
Perdido, dulcemente fugitivas
Volarseme las horas... Todo, todo 120
Se troco a un infeliz: mi triste musa
No sabe ya sino lanzar suspiros,

Ni saben ya sino llorar mis ojos,

Ni mas que padecer mi tierno pecho.
En él su horrido trono alzé la obscura 125
Melancolia, y su mansion hicieran
Las penas veladoras, los gemidos,

La agonia, el pesar, la queja amarga,

41



Y quanto monstruo en su delirio infausto
La azorada razon abortar puede. 130

iAy! isi me vieses elevado y triste,
Inundando mis lagrimas el suelo,

En él los ojos, como fria estatua
Inmovil y en mis penas embargado,
De abandono y dolor imagen muda! 135
iAy! isi me vieses! jay! jen las tinieblas
Con fugaz planta discurrir perdido,
Bafiado en sudor frio, de mi proprio
Huyendo y de fantasmas mil cercado!

iAy! isi pudieses ver... el devaneo 140
De mi ciega razdn, tantos combates,
Tanto caer y levantarme tanto,
Temer, dudar y de mi vil flaqueza
Indignarme afrontado, en vivas llamas
Ardiendo el corazon al tiempo mismo! 145
iHacer al cielo mil fervientes votos,

Y al punto traspasarlos... el deseo...
La pasion, la razon ya vencedores...
Ya vencidos huir!... Ven, dulce amigo,
Consolador y amparo, ven y alienta 150
A este infeliz, que tu favor implora.
Extiende a mi la compasiva mano,

Y tu alto imperio a domefiar me, ensefie
La rebelde razén: en mis austeros
Deberes me asegura en la escabrosa 155
Dificil senda que temblando sigo.

La virtud celestial y la inocencia
Llorando huyeran de mi pecho triste,

Y en pos de ellas la paz ta conciliarme
Con ellas puedes, y salvarme puedes. 160
No tardes, ven; y poderoso templa
Tan insano furor: ampara, ampara
A un desdichado que al abismo que huye,
Se ve arrastrar por invencible impulso;
Y abrasado en angustias criminales, 165
Su corazon por la virtud suspira.

Anexo 17

Mondlogo de Tediato que introduce la obra Las Noches Lugubres de José Cadalso:



iQué noche! La oscuridad, el silencio pavoroso interrumpido por los lamentos que se oyen
en la vecina carcel, completan la tristeza de mi corazon. El cielo también se conjura contra mi
quietud, si alguna me quedara. El nublado crece. La luz de esos relampagos... jqué horrorosa! Ya
truena. Cada trueno es mayor que el que le antecede y parece producir otro mas cruel. El suefio,
dulce intervalo de las fatigas de los hombres, se turba. El lecho conyugal, teatro de delicias; la
cuna en que se cria la esperanza de las casas; la descansada cama de los ancianos venerables; todo
se inunda en llanto..., todo tiembla. No hay hombre que no se crea mortal en este instante... jAy
si fuese el Gltimo de mi vida! jCuan grato seria para mi! jCuan horrible! Mas lo fue el dia, el triste

dia que fue causa de la escena en gque ahora me hallo.
Anexo 18
Texto que aparece en la introduccion a Los humores negros:

Solo el amor podria escapar al aburrimiento. Se trata del deseo de amar, siempre fugaz,
que se desvanece cuando se hace realidad. Porque el otro, cuando por fin crea haber encontrado al
ser amado, nunca estara a la altura del amor ideal. Ademas, el amor es demasiado social para no
aburrir pero también demasiado asocial para no aburrir a los demas. Las parejas de los enamorados

no solo se aburren, aburren.

El amor termina siendo pues causa de aburrimiento, pero puede ser igualmente la
consecuencia de la melancolia. Melancdlico era Don Juan y por eso necesitaba irremediablemente

el amor, como cura ilusoria de sus males.

43



