
	
  
121	
  

5. Petita aportació a l’oblit de la figura femenina en la història de l’art. Sobre com el 

passat encara ens explica  

 

Al llarg d’aquest punt mirarem de fer memòria de l’oblit de la figura femenina al llarg de 

la història de l’art, evidentment per motius d’espai i de focalització del treball, el que 

aquí aportarem és només un petit retall del que realment li manca a la història. Sobretot 

el que farem serà insistir en alguns aspectes que ja hem esmentat a l’inici del treball i que 

desenvoluparem de forma més extensa. El motiu és senzill, creiem que encara que el 

treball estigui molt centrat en la figura de Mallo, la seva persona ha de relacionar-se amb 

la resta de dones ignorades al llarg de la història i evidentment, extrapolar la seva figura 

també al que passa en l’actualitat, doncs els problemes de discriminació femenins estan 

lluny de ser superats.  

 

“La importància de reivindicar, ja no només en la història de l’art, sinó en la història en 

general, la presència femenina és perquè les dones representen la meitat de la població i 

sense elles la nostra història no és només esbiaixada, sinó que es troba tallada per la 

meitat. També cal valorar que aquesta discriminació, evidentment, explica la nostra 

contemporaneïtat i els estudis sobre gènere no són res més que l’interès per explicar-nos 

(Fernando Álvarez-Uría, 2013: 632). 

 

En resum, el motiu central que ha guiat el treball, que és explicar a Mallo, també per 

explicar-nos. Repassar la història per entendre d’on venim i perquè l’actualitat és com és, 

per tant, l’interès per la contemporaneïtat.  

 

 Fernando Álvarez Uría, llicenciat a París i catedràtic de sociologia, en referència a 

aquest interès per la contemporaneïtat afegeix: “El present no és només contemporani, 

ni allò que passa aquí i ara, sinó que es nodreix de les inèrcies heretades del passat. 

Tractar d’entendre el temps present implica necessàriament recórrer a la història (...) la 

deshistorització de les ciències socials es paga necessàriament amb la ceguesa. Tota 

societat que no sigui amnèsica es nodreix d'una memòria històrica que també forma part 

de la història. Per comprendre el present, cal, per tant , objectivar el pes del passat, tant 

en les institucions com en les nostres vides” (Fernando Álvarez-Uría, 2013: 632). 

 



	
  
122	
  

 5.1 La importància de recórrer a la història. La importància del context 

 

Repetidament al llarg del treball hem explicat la importància del context individual de 

cada artista, per comprendre el col·lectiu, i fins i tot, l’actualitat. El que hem mirat de fer 

és el que Linda Nochlin en el text: “Per què no hi ha grans dones artistes?”(1971) 

anomena com afegir subjectes a la història i el que ella proposa com a deconstrucció de la 

història de l’art. Nochlin remarcaria la necessitat de desfer dogmes per refer una història 

de l’art d’una manera més justa:  revisar el concepte de geni creador, les distincions en 

ocasions injustes entre art i artesania i una de les discriminacions més importants 

d’història de l’art i encara avui reclamada, la discriminació de raça, classe social i gènere; 

que ens han dut a tenir una visió esbiaixada de la història i una perspectiva igualment 

esbiaixada (L.F. Cao, 1998).  

 

En la mateixa línia la doctora en historia de l’art Patricia Mayayo explica: 

“Desemmascarar els punts de vista parcials que s’amaguen rere la pretensió 

d’universalitat dels discursos històric-artístics dominants és, doncs, un dels punts de 

partida de tota intervenció feminista en el camp de la història de l’art” (Mayayo, 2003: 

14). 

 

Mayayo també explica : “Hi ha una llarga llista de dones artistes que consten des de 

l’època medieval i que havien estat omeses de forma intolerable (...) Començar a estirar 

el fil d’aquestes històries oblidades no era només reparar una omissió inaudita, sinó que 

suposava qüestionar les categories de geni artístic, qualitat o influència, sobre les que 

s’assenta la disciplina d’història de l’art en el seu conjunt” (Mayayo, 2003: 12). 

 
En resum, en el que cal insistir és en desfer la idea d’universalitat que plana en una 

història que està explicada de forma parcial. 

 

“ La historia de l’art oficial és la historia de les excepcions, sustentada en un fals criteri 

d’universalitat” (Ibiza, 2006: 24). 

 

La història actual, tal com ha estat explicada i redactada, no és universal, ni comprèn la 

realitat diversa en cap aspecte; ans al contrari, es basa en desigualtats de diferent tipus, 



	
  
123	
  

però sovint interconnectades. En el cas de la desigualtat de gènere, la filòsofa espanyola 

Amelia Valcárcel, explica com a l’anomenat “sostre de vidre”: 

 

 “És com si realment existís una barrera invisible sobre els caps femenins en una 

piràmide jeràrquica, barrera que no pot travessar-se sense esforços individuals. Els trams 

més baixos estan feminitzats i els superiors masculinitzats (...) Hi ha dificultats 

anomenades objectives (referint-se al sostre de vidre i altres mecanismes de 

discriminació) i també d’altres de subjectives: la inseguretat (...) que experimenten 

moltes dones quan s’endinsen en esferes de poder que han estat definides en termes 

exclusivament masculins(...) En aquest sentit són moltes les dones artistes que han sentit 

la temptació d’inhibir-se o retirar-se a un segon pla” (Mayayo, 2003: 13). 

 

Un exemple del que expliquem és el de l’escultora Louise Bourgeois que fins als setanta 

anys, es va mostrar sempre oposada a exposar públicament la seva feina, per tenir un 

sentiment d’infravaloració de la seva feina en respecte a la dels seus contemporanis. De 

fet, l’escultora al final de la seva vida expressava: 

 

 “He sentit sempre un complexa de culpa a l’hora de promocionar el meu art (...) cada 

cop que he hagut de fer una exposició m’ha agafat com una espècie d’atac (...) tenia la 

impressió de que l’escena artística pertanyia als homes i que d’alguna manera estava 

envanit el seu terreny” (Mayayo, 2003: 14). 

 

Bourgeois, patia discriminació de gènere, però també probablement la del geni creador, 

que l’excloïa automàticament de poder ser un subjecte actiu, creador d’art i de cultura. 

Una discriminació molt vigent al llarg de la vida de Mallo i altres grans artistes de la 

Generació del 27. El problema que ens ocupa però, prové no pas de les avantguardes, 

sinó de temps antics, i s’estén fins a dia d’avui. 

 

 

 

 

 

 



	
  
124	
  

5.2 Insistint en els tres grans motius de discriminació de la dona artista 

5.2.1 Discriminació de gènere 

 

Ezequiel Moltó Seguí, llicenciat en Humanitats i doctorat en sociologia, explica en la 

seva tesi doctoral, publicada el desembre del passat 2015: “Dones que pinten. 

Aproximació sociològica a les pintores catalanes contemporànies”, que  Clara Clement a 

“Women i the fini arts”, demostrava ja al 1904 que la societat occidental havia descobert 

més de mil dones al llarg de la història havien contribuït al desenvolupament cultural 

amb les seves pintures, però que totes elles havien estat ignorades pels llibres. El motiu, 

segons Ezequiel és molt senzill: “els compendis d’art havien estat escrits majoritàriament 

per homes que, de manera conscient o inconscient, havien dissimulat, amagat o ignorat 

la condició de la dona artista” (Seguí, 2015: 8).  

 

L’escriptora i periodista Ángeles Caso va publicar un article titulat: “También las 

mujeres saben pintar”, en el que explicava: “Totes aquestes dones van ser reals. Van 

existir. Van pintar o esculpir. I algunes fins i tot van triomfar. La gran pregunta és perquè 

no apareixen en els llibres d’història (…) Suposo que la resposta la tenen els homes que, 

majoritàriament, han exercit com a historiadors, crítics i conservadors fins a temps 

recents”(Seguí, 2015: 7). 

 

Veiem doncs, com la discriminació de gènere ve molt dona al fet que, per qüestions 

patriarcals, han estat els homes qui, al llarg dels temps, s’han encarregat de recollir la 

història, oblidant a la figura femenina. Ells doncs, serien els responsables de: 

“Compendis d’art escrits majoritàriament per homes que, de manera conscient o 

inconscient, havien dissimulat, amagat o ignorat la condició de la dona artista” (Seguí, 

2015: 7). 

 
En aquest sentit, l’escriptor i traductor Javier Marías afirma: “És un tòpic, no menys 

cert, que les dones fins fa poc han estat i en certs àmbits encara ho segueixen sent, les 

grans oblidades de la historia de l’art, fossin artistes, promotores (…) Una de les causes, 

lògicament no la última, és el caràcter masculí de la documentació (…) que acabat per 

eclipsar el paper ocupat per la dona” (Marías, 1997: 103). 

  

  



	
  
125	
  

 5.2.2 La necessitat d’un aval (discriminació de classe social i art-artesania) 

 

En l’inici del treball i gràcies a Bourdieur, ja hem explicat com, sense l’aval 

academicista, les dones artistes del s XX no serien tingudes en compte, ni elles ni la seva 

feina que enlloc de ser considerada art, passava a ser automàticament una peca 

d’artesania.  

 

En referencia a les institucions Marián L.F.Cao, també explica que l’estructura social 

que ha determinat com s’ha escrit la historia, esta determinada, evidentment per 

institucions, com ara les acadèmies d’art, on hi imperava una misogínia dominant. (L.F. 

Cao, 1998). És a dir, les acadèmies que marquen i denominen què és art i qui artista, 

estaven molt condicionades per una visió misògina i que excloïa a moltes dones, més 

aviat creadores d’artesania que d’art. 

 

En aquest sentit, la historiadora Bea Porqueres, explica que “revisar el conceptes entre 

art i artesania permet treure de l’anonimat a milers de dones i homes que en el passat-i 

en el present- han treballat en branques d’activitat humana que s’han valorat com a 

inferiors sense més criteri, sovint, que el prejudici social, racial o sexual” (Porqueres, 

2003: 26).  

 

És molt important no obviar aquest aspecte ja que Mallo, per exemple, hauria tingut un 

recorregut molt diferent si no hagués aconseguir acabar els seus estudis a san Fernando, 

l’acadèmia que l’avalava com a artista i la feia entrar en els cercles d’influència desitjats i 

a més, en un temps en que la majoria no hi podien accedir. Tot i així, no es va escapar 

de la ceguesa històrica.  

 

L’altre aspecte del que ja hem parlat i en el que insistim, és que la majoria de dones 

(molt poques per l’evident misogínia) que tenien el privilegi d’entrar a les acadèmies 

d’art, eren dones riques de classe burgesa i, en la seva majoria, blanques. A la 

discriminació de l’aval acadèmic doncs, cal que hi afegim tres desigualtats més: de 

gènere, de classe social i la d’ètnia.  

 



	
  
126	
  

Per tant, cal que arribem a la conclusió, que per aquestes discriminacions, la majoria de 

dones artistes no han estat incloses als annals de la història, com tampoc ho va estar 

Mallo, el fil conductor que ens ha guiat al llarg del treball. Tal com molt bé afirmava 

Nochlin: “Si no han existit equivalents femenins a Rembrandt o a Picasso, per exemple, 

no és perquè las dones no tinguin, naturalment, talent artístic, sinó perquè al llarg de la 

història tot un conjunt de factors institucionals i socials han impedit que aquest talent es 

desenvolupi lliurement” (Mayayo, 2003: 22). 

 

 5.2.2.1 Un repàs històric a la discriminació de gènere i de classe. El naixement de 

 l’academicisme i el poder de les institucions artístiques. 

 

Ja a inicis del Quattrocento iniciaria un procés de canvi de concepció de l’art com a 

activitat pertinent als homes. És d’aquesta manera que els gremis s’anirien desfent 

donant pas a la construcció de l’artista actual. En aquest moment, no només es 

consolidava a l’artista com a una persona amb un estatus més elevat, sinó que les dones 

de les classes benestants també van començar a aprendre música, pintura i escultura 

(Mayayo,2003). 

 

“Una educació refinada, habilitats per la pintura i el dibuix, la música i la poesia i 

l’ingeni en la conversa, serien característiques que es treballarien en les dones de classe 

social benestant” (Mayayo, 2003: 28).  

 

Però cal constatar en aquest sentit, que elles no eren concebudes com a artistes sinó que 

“per a elles, la pintura i el dibuix, serà un ornament, com la música o el brodat” (Ibiza, 

2006: 91). 

 

Podria ser que la desigualtat de classe de la dona artista comences ja en aquesta època i 

s’arrossegués fins al s XXI. D’una banda ja des de l’inici veiem que la dona burgesa no 

és artista, sinó que es considera que ha d’aprendre art pel gaudi de la resta, pel seu 

refinament. També comença aquí la discriminació de classe que s’allarga fins a l’època 

en la que les dones artistes que com Mallo, que no podien pagar-se l’acadèmia, eren 

excloses del seu ensenyament.  

 



	
  
127	
  

Per tal d’assenyalar un cas concret en el que veiem reflectit aquesta discriminació de 

classe des de temps antics, parlarem de Sofonisba Anguissola (1535-1625). Sofonisba era 

filla d’un noble que va perdre tota la seva fortuna. Tot i que en la seva infància ella va 

aprendre totes les arts, va tenir una posició com a artista molt compromesa per la seva 

classe social: “No tindria la formació tècnica que es proporcionaria en els tallers i va 

deixar de banda la pintura religiosa o mitològica per centrar-se en el gènere del retrat. 

Encara que va ser la primera dona pintora que aconseguiria prestigi a l’època, la seva 

posició social li impediria vendre la seva obra i els seus quadres circulaven per les corts i 

cases nobiliàries europees, on s’oferien com a obsequi” (Mayayo, 2003: 28). 

 

Per tant, el cas de Sofonisba Anguissola ens marca l’inici ja, no només de la 

discriminació de classe en les elits artístiques de les dones burgeses, sinó del poder de 

l’academicisme del moment (els tallers) per determinar el valor de l’art. Què és art i què 

no. 

 
 5.2.2.1.1  El naixement de les acadèmies 

 

A inicis del s. XVIII, es fundarien les primeres grans acadèmies artístiques i oficials, 

destinades a esdevenir l’origen de tota la producció artística. Fora de les seves parets, no 

es crea art real. En aquest moment, és quan els tallers que hem esmentat comencen a 

perdre importància i s’eleva encara més la posició de l’artista amb ensenyança 

acadèmica (Mayayo,2003). 

 

La inclusió de la dona en aquest academicisme ja seria paradigmàtic, evidentment 

excloses pel fet de viure en un context totalment patriarcal, arrossegat fins a avui dia, en 

que el que s’esperava d’elles era que sabessin fregar plats .   

	
  
Destaquem per exemple el cas de l’acadèmia de San Fernando, a la que va acudir Mallo 

i que a partir d’aquest segle ja començaria a admetre dones, no evidentment sense la 

misogínia que la caracteritza també al s XX. 

 

La doctorada en història per la universitat de Califòrnia, Theresa Ann Smith, explica en 

el seu article: “Reconsiderant el paper de la dona en la Real Acadèmia de Belles Arts de 

San Fernando”, un anàlisi sobre com la dona artista a Europa i sobretot a Espanya es 



	
  
128	
  

veu inclosa en les acadèmies d’art. En l’article hi expressa el següent: "Encara que moltes 

dones de l'aristocràcia van aprendre a pintar com a part de la seva educació, l'admissió 

de dones a l'Acadèmia creava una identitat nova per a les dones: l'artista femenina amb 

un públic (...) l’Acadèmia de San Fernando de Madrid, seguint el model de París, el 

1752 donaren pas a les primeres dones artistes, que afrontaven uns exàmens per a poder 

ingressar i se les avaluaria constantment” (Smith, 1997: 281). 

 

“L’actitud de les acadèmies cap a les dones va ser, des d’un inici, contradictòria. D’una 

banda, s’acceptarien algunes dones artistes, però d’altre banda, mai gaudirien del mateix 

tractament i privilegis que els seus companys masculins. Encara que en alguns casos se 

les autoritzava a participar en les reunions, en cap acadèmia europea, se’ls va permetre 

assistir a les sessions de dibuix del nu, fer classe o bé competir perquè se’ls pogués donar 

premis” (Mayayo, 2003: 34). 

 

Segons el citat anteriorment Ezequiel Moltó Seguí, llicenciat en Humanitats i doctorat 

en sociologia, l’acadèmia més progressista pel que fa a la inclusió de la figura de la dona: 

“ Va ser la Pennsylvania Academy of Fine Arts de Filadèlfia, que va admetre dones a 

partir de l’any 1846, però no van poder estudiar el nu femení fins al 1871 i el masculí fins 

al 1877” (Seguí, 2015: 82). 

 

I encara afegeix més: “En cap acadèmia d‘Europa les dones podien acudir a classes de 

dibuix del cos nu, tampoc podien ensenyar a altres persones, no els permetien impartir 

classes, ni participar en concursos importants” (Seguí, 2015: 82). 

	
  
Introduïm i demostrem amb aquesta intervenció de Seguí, que la discriminació de la 

dona prové des de l’inici de l’academicisme i confirmem dos aspectes que ja hem anat 

explicant al llarg del treball: d’una banda la seva exclusió de l’estudi del nu, de manera 

que ja no podien dibuixar escenes religioses ni mitològiques i es veurien relegades a arts 

menors, i d’altre banda, la seva exclusió de ser subjectes creadors de cultura (no podrien 

teoritzar sobre art, ni tan sols ser mestres), motiu que recalquem va dur a Mallo en no fer 

mai teoria sobre art a Espanya i això ja era ben entrat el segle XX. 

	
  
El comissari d’exposicions de la National Gallery de Londres, Xavier Bray, explica pel 

que fa a l’estudi del nu que: “l'accés a les classes de dibuix amb nus masculins era una 



	
  
129	
  

línia divisòria que les dones no podien creuar. Encara que podien recórrer a copiar 

motlles de gravats , la seva incapacitat per adquirir el coneixement detallat de l’ 

anatomia masculina que proporcionaven aquestes classes els va imposar importants 

limitacions en els seus temes. Per això, els primeres dons pintors s'especialitzaren en 

retrats, pintura de gènere, paisatges i natures mortes” (Bray,2001:15). 

 

Davant d’aquesta afirmació és de molta importància plantejar-se la pregunta que apunta 

Estrella De Diego: “Què arribaria a crear una pintora que no podia dibuixar el cos 

humà, que no podia viatjar, que només podia aconseguir respecte dins del matrimoni 

que l’omplia de fills i li impedia centrar-se en la pintura?” Al que la pròpia De Diego 

respon: “Faria creacions escasses, petites i quotidianes”(De Diego, 1987: 12). 

	
  
La	
   discriminació	
   femenina	
   és,	
   podem	
  dir,	
   de	
   domini	
   públic	
   i	
   encara	
   es	
  manté	
   al	
   llarg	
  

dels	
  anys,	
  dels	
  segles	
   i	
  de	
   la	
  història;	
  no	
  només	
  de	
   l’art	
   sinó	
  de	
   la	
  humanitat.	
  Cal	
  que,	
  

com	
   deia	
   Nochlin,	
   seguim	
   examinant	
   tots	
   els	
   motius	
   que	
   cal	
   “deconstruir”	
   perquè	
   la	
  

història	
  de	
  l’art	
  deixi	
  de	
  ser	
  desequilibrada,	
  esbiaixada.	
  	
  

	
  
En el cas de les dones que aconseguien accedir a l’acadèmia i que resultava que eren 

unes virtuoses, se les reflectia com a una excepció: “La recepció crítica  de la producció 

de les dones artistes ha oscil·lat des del Renaixement al s XX, entre la tendència a 

considerar a l’autora com a una prodigiosa, excepció dins el seu gènere, a la d’ intentar 

buscar sota les seves petjades una “sensibilitat femenina” al mateix temps que es realça 

les seves virtuts personals com a dona (bellesa física), per damunt de la seva destresa 

com a pintora o artista” (Mayayo, 2003: 35). 

 

A part de l’exemple de Mallo, una gran virtuosa del s XVIII exclosa de l’estudi del nu, 

va ser Vigeé-Lebrun (1755-1842). Lebrun seria una retratista amb una reputació 

indubtable de les classes apoderades com ara la reialesa o la classe aristocràtica. En 

aquest sentit és molt important la següent aportació de Patricia Mayayo: “La majoria 

dels seus contemporanis lloaven la seva destresa, mentre que atribuïen directament el seu 

èxit a la seva bellesa i a la seva joventut, així com al seu encant personal.(...) Els crítics 

de l’època l’alabarien com a la nova Venus, de deessa romana de l’amor i la bellesa i 

altres” (Mayayo, 2003: 35). 

 



	
  
130	
  

La pròpia Lebrun es veuria atrapada en aquesta imatge. Estem parlant d’una artista del s 

XVIII, que va viure exactament el mateix problema que les dones avantguardistes al s 

XX, que com Mallo, es veurien relegades a ser muses, bruixetes o muses amb aspecte de 

nena, cosa que els llevaria no només la credibilitat com a artistes, sinó que això 

prevaldria davant de la seva feina, devaluada ja només pel fet de pertànyer a una dona 

de la qual l’únic que es destacava era el físic. 

 

“La percepció del valor històric- artístic d’una obra que passa a ser atribuïda a una dona, 

passa immediatament a ser devaluat (...) En el cas de les dones l’equivalència entre 

feminitat i baixa qualitat, s’estableix de forma automàtica i immediata i això sembla ser 

anterior a l’avaluació del valor estètic real de l’obra” (Mayayo, 2003: 39). 

 

Saltant al segle XIX, els canvis en la figura de la dona artista no serien del tot 

substancials, però cal destacar que moltes es van atrevir a transgredir les temàtiques que 

se’ls havien estat imposades, encara que moltes d’elles no tenien reconeixement. 

 

"Durant el segle XIX les dones van tenir accés en major nombre a la realització d'obres 

estètiques, per la consideració que la societat tenia, exclusivament en les classes més 

altes, que les activitats artístiques constituïen una distracció adequada per a les dones, 

així com un ornament social que servia per posar més en evidència les seves "habilitats" 

femenines” (Seguí, 2015: 92). 

 

Al 1884 es va celebrar a Amsterdam una exposició de dones, però només occidentals 

(ressaltem aquí la discriminació d’ètnia de la que parlarem més endavant). Aquesta exposició 

va ser el tret de sortida a un seguit de dones que deixarien de ser anònimes per por a prendre 

amb les seves peces, el terreny artístic relegat als artistes homes i això en general no va tenir 

bona rebuda pels companys misògins (Seguí,2015). 

 

Segons Mayayo el missatge queda clar: “La dona no té cabuda en el mercat de l’art com 

a creadora sinó com a creació, com a objecte de consum i gaudi visual” (Mayayo, 2003: 

42). 

 



	
  
131	
  

És a dir, la por generalitzada a la pèrdua de terreny masculí, feia fora a la iniciativa de 

les dones que s’atrevien a crear, perquè aquella no era la seva funció a la vida. De fet, 

quan les dones van començar a estudiar el nu: “Es patia perquè les dones artistes es 

corrompessin o masculinitzessin, i pel contrari, que els estudiants homes es 

desconcentressin davant de la presència de les seves contemporànies artistes. Alguns 

dubtaven de que els homes artistes poguessin mantenir la sang freda i què passaria 

llavors amb la puresa del grand art, si el model es veiés, de sobte, embargat per 

l’excitació?” (Mayayo, 2003: 42). 

 
Per aquest motiu, durant el transcurs del segle XIX, moltes dones van ser excloses de les 

escoles públiques o oficials i a moltes només els quedava la opció de pagament. De nou i 

d’una forma més marcada, excloent les noies de classes baixes. D’altre banda, els preus 

de les privades, serien molt més elevats per a elles i en la majoria d’ocasions ni se’ls 

permetria encara l’estudi del nu” (Seguí, 2015: 89). 

 

A tall d’exemplificació, el doctor Ezequiel Moltó Seguí, llicenciat en Humanitats i 

doctorat en sociologia, explica en el seu doctorat i citant a Coll: “L'ensenyament per a 

les dones queda relegada a centres privats i amb dificultats per accedir a un ensenyament 

oficial, així com les poques oportunitats que els diferents organismes oficials els 

proporcionaven i l'ensenyament, no sempre de qualitat, que se'ls oferia en aquests 

centres, van comportar que l'ensenyament artístic de la dona estigués mal coberta per 

escoles privades” (Seguí, 2015: 90). Les dones no van poder tornar a l’estudi públic o 

oficial fins al 1897 (Seguí, 2015). 

 

 5.2.2.1.2  El pas al s XX 

 

Al segle XX, inicia una relativa millora cap a la igualtat acadèmica pel que fa al gènere, 

però no a la classe. La ja citada de forma recurrent Estrella De Diego afirma: “L’esclat 

de les classes burgeses i de l’aristocràcia va obrir noves possibilitats per a elles. Va 

comportar una activitat artística de certes dames, l’educació i el gust de les quals incloïa la 

pràctica de la pintura.” (Pérez, 1984: 74)  

 

Per tant, la discriminació de classe es manté al llarg dels segles i amb la cita de De 

Diego, ens queden clar que d’entrada la dona que accedia a l’estudi d’art era 



	
  
132	
  

probablement blanca, de classe burgesa i que accedia a l’estudi d’art perquè això era, en 

aquell moment, convenient per a les senyoretes de la seva classe social, de la mateixa 

manera que les antigues filles d’aristòcrates, de les que hem parlat. 

 

Mayayo ens explica que aquesta relativa igualtat acadèmica arribaria tard a Espanya i a 

més en arribar, el centre d’interès ja anava dirigint-se a l’avantguarda : “La ironia és que 

just en el moment en que les estudiants van poder aconseguir entrar sense traves a 

l’ensenyament oficial, l’hegemonia de la doctrina acadèmica es va veure desbancada per 

l’avenç imparable de les avantguardes. El focus de creació artística s’estava desplaçant” 

(Mayayo, 2003: 44). 

 
A París, en canvi: “ On les dones tenien accés a les institucions culturals i educatives de 

manera més clara que en altres països, molt aviat van interessar-se per l’impressionisme i 

el postimpressionisme com a corrents estètics. Fruit d'això a principis del segle XIX 

podem trobar una relació important d'artistes com són: Berthe Morisot, Mary Cassatt, 

Marie Laurencin o Suzanne Valandon” (Mayayo, 2003 : 55). 

	
  
En aquest sentit Vicent Ibiza, després d’escriure el llibre: “Obras de mujeres artistas en 

museos españoles” explica: " Les artistes espanyoles tenen com a característica la seva 

excepcionalitat , la timidesa, l'admiració de la obra de l'home i la resignació ; encara sort 

que en fons de la seva ànima encara conserva temperament” (Ibiza, 2006: 54). 
 

La cita de Ibiza, no fa altre cosa que confirmar-nos el que ja hem anat apuntant en 

profunditzar en l’obra de Mallo. Espanya, per les característiques culturals pròpies, com 

serien el pes de l’església i l’enrariment en règims autoritaris conservadors, fan que la 

figura de la dona artista sigui molt més menystinguda que en altres països, fins hi tot 

condicionat l’actitud de les pròpies artistes. Aquest fet queda palès en totes les 

exemplificacions que hem fet de la diferència entre les trajectòries de les dones artistes 

exiliades, com Mallo, i per contra de les que es van quedar al país, que si no van quedar 

gairebé ignorades, van deixar d’exercir. 

	
  
Per acabar, algunes de les grans artistes conegudes al moment i que van aconseguir saltar 

als manuals d’història dins del surrealisme, van ser: “Frida Kahlo, Leonor Fini, Leonora 

Carrington, Toyen, Unica Zürn, Remedios Varo, Meret Oppenheim, Dorotea Tanning, 

Claude Cahun o Georgia O´Keffe. Aquesta última no seria coneguda als Estats Units 



	
  
133	
  

d’Amèrica fins a l'any 1946 quan el MOMA de Nova York projectà una exposició seva; 

era la primera vegada que una dona artista exposava en aquest país, on també un grup 

anònim d'artistes “Escamot girls”, l'any 1987, realitzava una campanya de defensa de la 

condició de la dona artista” (Seguí, 2015: 101). 

 

 5.2.3 L’origen i desenvolupament del dret a geni creador 

 

Ser un geni ha tingut vàries atribucions al llarg de la història, el més estès a la ideologia 

hegemònica sembla el provinent de genius, que al seu torn prové de gingere o engendrar, 

relacionat directament amb els genitals masculins. Per tant, característica de l’home. 

Segons Souriau, Étienne (1892-1979), filòsof francès, en canvi, el geni és definit per una 

obra brillant que s’utilitzi per marcar el model a seguir. Ara bé, si eliminem a la dona 

com a subjecte creador, mai serà el creador de cap paradigma i menys encara si s’intenta 

obviar la seva existència (L.F. Cao, 1998). 

 

Ja en època de l’antiga Roma: “el terme genii s’utilitzava per referir-se a aquells esperits 

masculins que havien de protegir la llar i la família i assegurar la fertilitat del 

paterfamilias” (Mayayo, 2003: 71). 

 

Aquests són només dues definicions antigues de geni, però ja són prou explícites com 

perquè comprovem que s’atribueix directament a l’home:  

 
“En efecte, només cal examinar històricament el concepte de geni creador per adonar-se 

de la masculinització del terme. En la cultura occidental la genialitat s’ha associat 

tradicionalment a la masculinitat” (Mayayo, 2003: 66). 

 

A través del pensament de grans filòsofes feministes com Simone de Beauvoir es va 

arribar a criticar  no només els estereotips de bellesa, sinó també a posar en valor la 

reivindicació de la dona com a creador de cultura (L.F.Cao,1998). 

 

Com ja va percebre Nochlin en el seu text “Per què no hi ha grans dones artistes?”(1971) 

mirar de posar en dubte una premissa tan històrica com aquesta, representa no només 

deixar el terme com a obsolet, sinó posar potes enlaire moltes antigues construccions en 

història de l’art. D’aquí la importància del la seva proposta de “deconstrucció”. 



	
  
134	
  

“Qüestionar la noció de geni creador, suposa, fer perillar l’edifici de la història de l’art en 

el seu conjunt. Segons Nochlin: “La crítica feminista té la capacitat de destapar 

prejudicis i errors no només referents a les dones, sinó també els termes mateixos en els 

que es formulen el problemes centrals de la disciplina en conjunt” (Mayayo, 2003: 62). 

 

El que pretén la crítica feminista de la que parla Nochlin, és tornar a escriure la història i 

aplicar un nou sistema de valors per la paraula geni que sigui extrapolable a la dona: 

 

“Fins que els crítics (d’ambdós sexes) (...) comencin a valorar les dones com a individus 

en ple sentit del terme, l’estètica feminista haurà d’usar tots els seus recursos per 

contrarestar aquesta imatge de les dones artistes. (...) Donat que no podem impedir que 

periodistes i historiadors segueixin fent servir la paraula geni, ens haurem d’unir a ells i 

fer servir un sistema de valors propi, per designar als nostres genis del sexe femení” 

(Mayayo, 2003: 71). 

 

Nochlin també afegeix: “És necessari acabar amb el mite romàntic de l’artista com a una 

sort de geni autosuficient que dona lliure circulació a la seva singularitat: la creació 

artística s’inscriu en un marc institucional que preexisteix al subjecte creatiu, un marc 

definit pels sistemes d’ensenyament, els discursos crítics dominants” (Julia Varela 

Fernández, 2013: 628).  

 

Per tant, dins d’aquest esquema acadèmic la dona geni és una anomalia que s’ha de 

concebre amb excepcionalitat, aspecte que ja hem anat destacant. En aquesta mateixa 

línia i en paraules de la historiadora Patricia Mayayo: “La dona creadora és simplement 

una anomalia incomoda en la trama narrativa de l’exclusió. Una dona artista podia 

renunciar a la seva sexualitat i convertir-se en un home, o bé seguir sent una dona i 

abandonar el somni de ser considerada un geni. Aquest és el raonament del famós 

epigrama de Goncourt, que explica que no hi ha dones genials, les dones genials són 

homes” (Mayayo, 2003: 67). 

 

Podria ser aquesta una altre explicació de la voluntat d’androgínia i masculinització de 

Maruja Mallo? 

 



	
  
135	
  

D’altre banda i partint de la figura de Mallo, en resposta a la pregunta de Nochlin “Per 

què no hi ha grans dones artistes?”; n’hi ha hagut moltíssimes, condicionades en 

ocasions per no rebre la mateixa formació que els seus contemporanis masculins o bé per 

atribuir als homes del seu entorn el mèrit de les seves creacions artístiques. En tant, que 

ha estat molt difícil reconèixer-les des d’inicis dels temps (com hem vist, des de l’Edat 

Antiga). Les característiques de musa o les atribucions de bellesa personal o d’exclusió 

de la genialitat, en ocasions també han tingut més pes que les seves obres.  

 

Al llarg del treball també hem anat destacant moments determinats en que es parlava 

més de Mallo i de les seves tendències personals esquives o en aspectes morbosos, que de 

la seva obra i que al final, el que va quedar més en la memòria col·lectiva de la societat 

van ser precisament aquests detalls morbosos o de tendències sexuals i no el seu mèrit 

com a gran subjecte creador de la història de l’avantguarda. La seva fama de promiscua 

sexual li jugaria, com hem dit, molt en contra (encara que en el cas dels seus 

contemporanis avantguardistes, aquesta mateixa característica fos un atribut positiu) i a 

ella com a dona la deixava en una situació social desafavorida.  

 

“ La virilitat sexual era acceptada i dignificada en artistes masculins com Picasso, en 

canvi en les artistes era causa d’infravaloració”(L.F.Cao, 1998: 23). Per tant, la virilitat 

era sinònim de geni en els intel·lectuals avantguardistes dels vint, però no en elles, muses 

objecte, era un qualificatiu impropi (L.F. Cao, 1998). 

 
Acabarem aquest punt amb una cita que apareix en el doctorat d’Ezequiel Moltó Seguí , 

titulat: “Dones que pinten. Aproximació sociològica a les pintores catalanes 

contemporànies”. Seguí ens explica, en certa manera, la misogínia sobre la dona artista 

que s’estén més enllà del s XX, a través d’un exemple molt visual d’un cartell col·locat 

als 70 : “Van col·locar a Manhattan un gran cartell amb els avantatges de ser una dona 

artista, entre els quals citaven irònicament que les femelles poden treballar sense la 

pressió de l'èxit, no han d’estar en els espectacles amb els homes, estaran segures que 

qualsevol tipus d'art que facin estarà etiquetat com a feminista i no patiran el compromís 

de ser qualificades com a genis” (Seguí, 2015: 102). 

 

 

 



	
  
136	
  

5.2.4 Discriminació ètnica 

 

De la mateixa manera que hem estat considerant, gràcies a l’aportació de Nochlin, dos 

conceptes claus: afegir subjectes femenins a la història i la “deconstrucció” de la història 

de l’art; desfent dogmes per refer una història de l’art d’una manera més justa; no ens 

podem oblidar que en aquest intent d’afegir subjectes femenins, cal intentar que no 

siguin tots pertinents a una mateixa classe social o a una mateixa ètnia. 

 

Per tant: “Subratllar les aportacions de les dones artistes, per incloure-les, sense més, en 

el cànon dominant, no contribueix a posar en dubte la jerarquia de valors en la que es 

basa el discurs històric-artístic tradicional. El que s’hauria de proposar és una 

“deconstrucció” radical de les bases teòriques i metodològiques sobre les quals, s’assenta 

la disciplina. Cosa que no implica la de no fer memòria del llegat i de les dones artistes” 

(Mayayo, 2003:51). 

 

En aquesta línia volem destacar una reivindicació molt important de Particia Mayayo. 

Hem de reflexionar: “Si el fet de reivindicar a les artistes ignorades de la història no s’ha 

convertit en un intent de substituir el cànon masculí, per un cànon alternatiu de dones 

blanques i heterosexuals, que continuaria convertint-se en un relat hegemònic” 

(Mayayo, 2003:87). 

 

El que estaríem fent no és res més que reproduir una història parcial, formada per 

dominadors i dominats, vencedors en certa manera de la discriminació contra els 

vençuts, en majoria, injustament.  

 

La historiadora d’art i gran estudiosa de la relació entre dona i art, Griselda Pollock, en 

aquest sentit, recalca l’important discriminació a la que han hagut d’ enfrontar-se, per 

exemple, les artistes lesbianes; havent de lluitar envers dues invisibilitats imposades: la 

invisibilitat de les dones artistes (la cultura dominant) i també la de l’heterosexualitat, 

amagant la pròpia subcultura homosexual (Mayayo,2003). 

 



	
  
137	
  

No n’hi ha prou, per tant i insistim, en afegir subjectes a la història, sinó que cal fixar-

nos en si sabem realitzar una “deconstrucció” real del que ens desagrada. Si som capaços 

d’incloure tots els prismes del poliedre. 

 

En resum: “De la mateixa manera que hem expressat que no és suficient en afegir 

subjectes a la història, només col·locant els seus noms en el relat hegemònic; tampoc n’hi 

haurà prou de complir “quotes” de dones lesbianes, asiàtiques o negres en el relat 

hegemònic de la dona artista. Cal transformar l’experiència basada en la creativitat 

femenina blanca, occidental i de classe mitja”( Mayayo,2003:87). 

 

Com podem subvertir aquesta situació com a contribuïdores del treball per refer, en certa 

manera, la història i corregir correctament els paradigmes establerts?  

 

Pollock proposaria: “Reconèixer les jerarquies de poder que regeixen les relacions entre 

sexes, fer visible l’hegemonia sobre la que s’assenta la masculinitat, desentranyar el 

procés de construcció social de la diferència sexual i examinar el paper que compleix la 

representació en aquesta articulació de la diferència” (Mayayo,2003:62). 

 

Pollock, també ens proposa: “Examinar la interdependència que es produeix entre el 

gènere, la raça, l’edat, la orientació sexual i altres, en la configuració de l’entitat o en 

altres paraules, redefinir, en tota la seva complexitat, el fenomen de la diferència” 

(Mayayo, 2003:87). 

 
Per tant, incloure la diferència redefinint la història i la història de l’art; partint de la 

perspectiva que la societat no és ni ha estat mai, monolítica per definició, sinó diversa. 

La no acceptació de la diferència en ella mateixa és una imposició impossible i equívoca, 

que cal subvertir des de tots els fronts possibles.  

 

Parlant des d’una experiència personal, la doctora en ciència política Ana Mar 

Fernández Pasarín, que aquest semestre passat va impartir al meu curs, Política Mundial 

Comparada i a les classes de la qual vaig assistir, explicava: 

 

“Tota societat és portadora de diferències en essència i això no és ni bo, ni dolent. És 

una constatació de la realitat i l’afirmació que els grups humans, en general, no són 



	
  
138	
  

monolítics. Allò que converteix una diferència en un conflicte polític és la percepció, que 

aquesta diferència, crea una desigualtat o greuge. L’Apartheid o l’esclavitud als EUA era 

desigual, en tant que es va concebre que la diferència racial era compresa com a motiu 

de desigualtat.” 

 

Afegia també que “la noció de pluralisme polític ens remet a l’entorn social, a la societat. 

La pregunta és: En una societat determinada fins a quin punt la diferència es pot 

expressar? El control absolut és que NO es permet la diferència (com en els anys 30 a 

l’Alemanya Nazi que matava a discapacitats, divergents o jueus)”.  

 

Pot semblar que estem barrejant dos conceptes, història i política, però no és així. 

Història ( o la història de l’art) i política estan tan interrelacionades que en una hi trobem 

les desigualtats de l’altre, per què, si no, en una política mundial marcada pel racisme i el 

patriarcat, ens trobem amb una història que coixeja dels mateixos estigmes. Preguntem-

nos qui escriu la història i si aquest dret és extrapolable a tothom o als dominants. Si 

volem una història, d’ara endavant, que parli des de la democràcia i el pluralisme hem 

de començar a concebre aquest pluralisme en els anals de la història. Si no, l’únic que 

aconseguirem es seguir reproduint els estigmes del passat, sense “deconstruir-los” de dalt 

a baix. No és altre cosa que la revolució de les paraules escrites en els annals històrics, 

per caminar endavant i que els futur no ens faci retrocedir. I preguntar-nos i molt, si la 

pluralitat social (la diferència) la veiem, o no, reflectida en aquesta història, la nostra, la 

de tots. 

 
 5.3 Petita reflexió de la representació de la dona artista en l’actualitat. 

 Sobre com el passat encara ens explica 

 
En el panorama actual de les artistes, tot i que moltes més dones que homes es llicencien 

en Belles Arts a l’estat espanyol; la participació d’aquestes dones en el panorama artístic, 

se situa només entre un 10 i un 15%. Aquest resultat també és extrapolable a la situació a 

tot Europa. A la Fira internacional d’Art Contemporani 95, s’hi presentava una 

participació només d’un 15,6 % (L. F. Cao, 1998). 

 

“A Espanya, l’exposició Genealogies feministes en l'art espanyol 1960-2010 , que ha 

tingut lloc en l'any 2013 al Museu d'Art Contemporani de Lleó, ha pretès subratllar la 



	
  
139	
  

importància que han tingut els discursos sobre el gènere i la identitat sexual a la 

producció artística espanyola, des de la dècada de 1960 fins a l'actualitat  i ha intentat fer 

visible les obres de nombroses artistes espanyoles -la majoria dones- menyspreades o 

oblidades” (Alejandra Val Cubero, 2013: 679). 

 

En aquest sentit i reivindicant tot el que ja hem anat comentant: Als anys setanta i 

vuitanta, des de la crítica feminista d’artistes com Cindy Sherman, Karen Finley o Kiki 

Smith, es pretenia combatre la discriminació, interrogant les normes històriques 

preestablertes; precisament recuperant a les artistes oblidades o no reconegudes 

injustament. D’aquesta manera, mirarien de fer una crítica revisionista tant a l’oblit de la 

dona en història de l’art com a l’associació de la imatge de la dona objecte (L. F. Cao, 

1998). 

 

Encara avui es reprodueixen en, per exemple publicitat, molts dels estereotips de la 

imatge de la dona objecte i d’altres de l’època surrealista. Entorn de la femme-enfant musa 

pels surrealistes, un exemple polèmic que presentem, va ser la campanya: “Quina roba 

durà la au pair aquest hivern?”, anunci de Henner Clothing de l’agència “In Hause”. En 

aquest, hi apareix una adolescent en roba interior mirant a l’espectador (la dona matèria 

que és i se sap observada). També la campanya feta per CRK Adevertisig de Calvin 

Klein, que utilitzaria fotografies de nenes en actituds sexuals mig despullades. La pròpia 

FBI va voler iniciar una investigació de la línia publicitària de la marca (Pérez Gauli, 

1998). 

 

 5.3.1 Com canviar el paradigma establert i les dificultats vigents per afegir 

 subjectes femenins a la història. 

 

Canviar els paradigmes establerts des de realitzar una feina de reconstrucció i memòria, 

no és feina fàcil i tot i així, en majoria, no té la repercussió de canvi social que es cerca. 

Un exemple paradigmàtic del que expliquem és l’exposició femenina col·lectiva: 

“Women Artists (1550-1950), organitzada per Linda Nochlin i Ann Shutherland Harris 

a Los Angeles Country Museum of Art. Tot i la gran repercussió mediàtica que va tenir i 

la força amb la que reivindicava artistes al llarg de totes les èpoques, avui seguim gairebé 

al punt de partida. 



	
  
140	
  

En paraules de Patricia Mayayo sobre el tema: 

 

“Quasi un quart de segle després, ens hem de preguntar fins a quin punt aquest projecte 

va servir per afegir subjectes a la història en el discurs històric-artístic dominant. És cert 

que s’han inclòs alguns noms d’artistes molt influents i que alguns museus de renom (...) 

com en el cas de la Tate Britain de Londres, han canviat el discurs cronològic del museu 

per un de temàtic; que té en compte factors com el gènere o l’ètnia. També en algunes 

universitats s’hi han introduït dones artistes com ara Artemisa Gentileschi; però el cànon 

masculí segueix imperant” (Mayayo, 2003:45). 

 

Se’ns podria suscitar la pregunta de perquè, tot i els esforços i els canvis palpables seguim 

encara en aquest sistema patriarcal d’explicar la història. Primer perquè no tothom té la 

voluntat adequada per refer la història i perquè sovint, les peces estan firmades amb el 

nom dels mestres, en el cas d’història de l’art o també per la manca de documentació ben 

conservada. 

 

Corroborant aquesta afirmació la pròpia Mayayo afirma: “Per les seves mancances, en 

ocasions de tipus tècnic, les seves peces estan molt deteriorades”(Mayayo,  2003:45). 

 

Per acabar no podíem deixar de citar a l’escriptora i professora australiana Germaine 

Greer a “The Female Eunuch” que ens explica el que ja hem exemplificat en el cas de 

l’escultora Louise Bourgeois: 

 

“La opressió patriarcal porta a moltes dones a assumir, en el pla inconscient, la creença 

de la pròpia inferioritat”(Mayayo,2003:50). 

 

Tots aquests factors, juguen un paper molt preponderant a l’hora de reconstruir la 

història, esdevenint les traves més importants per a la memòria de les dones artistes. 

 

 

 

 

 


