
Treball de fi de grau

Facultat de Ciències de la Comunicació

Universitat Autònoma de Barcelona

Títol

Autor/a

Data

Tutor/a

Departament

Grau

Tipus de TFG

1103791
Rectángulo



Full resum del TFG

Facultat de Ciències de la Comunicació

Universitat Autònoma de Barcelona

Títol del Treball Fi de Grau:

Autor/a:

Tutor/a:

Curs: Grau:

Paraules clau (mínim 3)

Català:

Castellà:

Anglès:

Resum del Treball Fi de Grau (extensió màxima 100 paraules)
Català:

Castellà:

Anglès:

Català:

Castellà:

Anglès:



	
  

	
  
	
  
	
   	
  



	
  
	
  

	
  
	
  
	
  



	
  
	
  

	
  
	
  
	
  



	
  

	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

GENERACIÓ DEL 27:  
 

MARUJA MALLO UNA DONA IGNORADA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



	
  
2	
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

“Me acuerdo un día, que mi padre tenía un amigo y vino a verle. Le dice a mis 

hermanos, chiquitos: '¿Qué quieres ser de mayor?'. Me adelanté, no me preguntaba 

nada: 'Yo voy a ser capitán de barco'. Dice: 'Las niñas no son nada'. Yo le tomé un 

odio a aquel hombre, horrible. ¿Qué es eso de que las niñas no son nada? Yo, desde 

pequeña, quería ser algo, ¿verdad?" 

 
Concha Méndez 

 
Poeta de la Generació del 27  

 
(documental Las Sinsombrero) 

 
------------------------------------------------------- 

 
“Conèixer el passat de les dones és imprescindible per comprendre l’actual realitat 

social en que vivim.” 
 

Cristina Segura Graíño 
 

Institut d’ Investigacions Feministes (UCM) 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



	
  
3	
  

1. Introducció  

 

Inicis del s XX. Dona amb pantalons i cabell curt à la garçonne. Presumida i perquè no, 

però descarada, provocativa, seductora i a la vegada masculina; encara que no renuncia 

a la seva condició de dona. És una experta en el joc de l’androgínia. Com ells, vol ser un 

més i això és extrapolable a compartir amor o sexe amb tants com li vingui de gust. Ella 

fa l’amor amb quants vol, quan ho vol i perquè vol. Pintada de forma extravagant, 

gaudeix del plaer de passejar pel carrer sense rumb fix. Resta oberta a trobar quelcom 

que cridi la seva atenció, per projectar-ho en forma de pintura. Ella és inversemblant i 

també tots els sinònims d’aquesta paraula: fictícia, fingida, inventada, extraordinària, 

increïble, imaginària, excessiva, il·lusòria, quimèrica, fantàstica, exagerada, prodigiosa1. 

Ella és una flâneuse2. Artista, fins a cert punt també mig estrambòtica, amb un sentit de 

l’humor massa àcid per la resta de senyoretes de la seva mateixa classe social. Ella  

avorreix rotundament l’estètica anterior als bojos anys 20, tot el que no sigui considerat 

modernitat és putrefacte. És i li agrada ser, una cosmopolita. La provocació, un deliri 

pels seus sentits i cridar l’atenció és l’èxtasi. Com a bona practicant de la seva classe 

social du un barret d’acord amb el que està ben vist en una dona de la seva condició, 

però evidentment, se’l treu, per provocar. Els seus cabells curts s’alliberen i reclama 

l’atenció de tots al seu entorn. Gaudeix generant incomoditat, però només és rebel pel 

que li convé, insistent en allò que vol i té una gran astúcia per focalitzar-la en el que li 

interessa. Trencar esquemes li permet sentir-se com els seus contemporanis masculins, 

lliure. I si realment no ho és, doncs, tot i la seva astúcia, no és ni serà mai jutjada com 

cap d’ells; farà veure que sí fins l’últim sospir de la seva existència. Encara que això li 

valgui comportar-se, dins el seu atreviment, de maneres diferents en funció del que 

cregui convenient. Ella prefereix fer veure que sap molt menys del que percep i veu i 

anar movent-se amb sinuositat dins els límits que, com a dona, se li han establert. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
 
 
 
1 Sinòmis d’Inversemblant extrets de l’IEC. Tots ells definitoris de Maruja Mallo. 
 
2 Flâneuse: dona que es comporta com un flâneur. 
 
 Significat de flâneur: Home ronda carrers sense rumb, cosmopolita. Associat a l’adjectiu dandy. 
  
	
  



	
  
4	
  

L’eterna camaleònica, Ana María Gómez González, més tard, Maruja Mallo és el fil 

conductor que ens ha guiat per analitzar el context històric de les dones artistes de la 

Generació del 27 i determinar els motius pels quals Mallo en seria, tot i el seu èxit en 

vida, una de les grans oblidades surrealistes. L’objectiu del treball és, precisament, 

descobrir perquè se la va apartar dels annals de la història i perquè encara avui no 

apareix, ni ella ni la resta d’artistes de la Generació del 27, juntament amb els seus 

contemporanis artistes, pintors o escriptors. 

 

La hipòtesis principal entorn al que acabem d’explicar és que Maruja Mallo va ser 

apartada, tal i com la resta d’altres artistes de la Generació del 27, per la misogínia de 

l’època i per aquest mateix motiu, encara avui no ha estat inclosa.  

 

Per poder respondre a la hipòtesis, s’ha posat especial atenció en estudiar el context 

social de Mallo i poder determinar des d’aquest context, tots els motius que la marginen 

de la història a ella i a les seves contemporànies artistes. Aquesta tasca l’hem realitzat 

recolzant-nos en variables sociològiques clàssiques, proposades a la Revista acadèmica 

de sociologia Papers de la Universitat Autònoma de Barcelona. Citant al reconegut 

sociòleg Pierre Bourdieu: “Família, escola, grup d’iguals, feina, entorn rural o urbà i les  

formes existents d’entendre el món i la política.” Aquests són els punts clau que hem 

analitzat, doncs: “Només des de l’òptica del seu temps, podem comprendre correctament 

el significat de l’obra i la vida de Mallo” (L.F. Cao, 1998:50) . 

 

Ara bé, un altre motiu pel qual hem decidit recórrer a les variables sociològiques i a la 

història i context de Mallo, per explicar-la, comprendre-la i reivindicar-la, és per posar de 

manifest la importància de considerar la seva situació contextual, com a determinant de 

la seva vida individual. Parlem del condicionament del context sobre l’individu i de que 

avui també estem condicionats, tan pel nostre context històric actual, com per l’herència 

de les històries del passat.  

 

Tal com molt bé explica Pilar Parra Contreras, professora del Departament de 

Sociologia de la Universitat Computense de Madrid i investigadora de múltiples 

publicacions sobre gènere i canvi social: “Una de les principals funcions de la sociologia 

és posar de manifest el pes d’allò social en l'individual. Objectivar el funcionament de les 



	
  
5	
  

institucions i de les normes que regulen la vida col·lectiva i que, per tant, incideixen de 

manera decisiva en les nostres pròpies vides. Les trajectòries individuals, no són només 

individuals. Som lliures, però ho som en condicions que nosaltres mateixos no hem triat, 

en condicions que hem heretat i que ens han estat imposades. Ser conscients del pes de 

les inèrcies històriques, assumir que estem condicionats i coaccionats per conjuntures 

històriques, per lògiques socials i institucionals, formades al marge de les nostres 

decisions, ens permet adquirir una major consciència de les nostres dependències i, per 

tant, ampliar la nostra capacitat per assumir cotes de llibertat més elevades i amb major 

coneixement de causa” (Pilar Parra Contreras, 2013: 710). 

 

Per tant, recollint la biografia de Mallo en relació amb el seu context, podem treure 

conclusions extrapolables a la realitat actual. El treball pretén explicar com n’és de 

necessari ser conscients que encara avui vivim en una llibertat relativa, subjecte a 

dependències de context i del nostre passat històric, però també tenint molt present, que 

podem assolir major llibertat, precisament, coneixent d’on venim i sabent cap a on 

volem arribar. Estudiant el context de Mallo podem entendre el que va ser la 

professionalització de la dona artista en la seva època, o ser dona en sí, i relacionar-ho 

amb el que passa actualment també entorn de la figura de la dona artista pròpiament. 

 

En aquesta línia, la sociòloga Julia Varela Fernández i el politòleg Ángel Juan Gordo 

López, ambdós professors de la Universitat Computense de Madrid, en la Introducció de 

la Revista sociològica Papers, en l’apartat: “Dones i canvi social”,  expliquen que, tal 

com expressa Norbert Elías, cal: “Suscitar també, la qüestió de la necessitat de 

comprendre, en cada època històrica, el grau d’equilibri o desequilibri entre sexes. Una 

de les virtuts de la metodologia usada, radica en que en analitzar les variables 

proposades (família, escola, grup d’iguals, feina, entorn rural o urbà i les formes existents 

d’entendre el món i la política), podem ser més conscients de que no existeix un progrés 

lineal/ evolutiu en aquest camp , sinó que hi ha avenços i retrocessos, tant pel que fa al 

temps com pel que fa a l’espai social. D’altre banda, observem fins hi tot que en una 

mateixa època i societat, que els mateixos processos afecten de forma diferent a dones de 

diferents classes socials” (Julia Varela Fernández i Ángel Juan Gordo López, 2013: 732). 

 



	
  
6	
  

Al llarg del treball també treballarem els equilibris i desequilibris de classe o entre sexes 

en cada etapa històrica. S’analitzarà la vida i el context de Mallo per etapes, de manera 

que podrem diferenciar en cada època, no només el desequilibri o equilibri entre classes i 

sexes, sinó l’evolució i el retrocés d’aquests aspectes. Apreciant, per exemple, els avenços 

en igualtat que suposaria per a les dones i les dones artistes la Segona República i el que 

els suposaria un posterior retrocés, tant amb la guerra civil com amb el franquisme. 

També es posa de relleu que les principals dones que, com Mallo, accediren a la 

Universitat o a estudis acadèmics artístics eren de classe benestant i que, per tant, l’accés 

al coneixement estava limitat per estrats de classe.  

 

Per acabar i a mode de resum, com molt bé resol Marián L. F. Cao, doctora en Belles 

Arts per la Universitat Compuntense de Madrid, en un dels llibres que utilitzem com a 

base teòrica titulat: “Creación artística y Mujeres. Recuperar la memoria”(1998) : “Les 

preguntes que anem fent tindran íntima connexió amb el concepte històric, del seu 

objecte i del seu subjecte. La pintura, respecte a la història de les dones i de les relacions 

de gènere, pot servir per obrir camins o comprovar/limitar hipòtesis” (L.F. Cao, 1998: 

53). 

 

Ja que al cap de vall i segons Omar Calabrese, crític d’art italià i semiòleg: “La història i 

la història de l’art acaben per coincidir cada vegada més, ja que en una s’hi troben 

interessos o tendències de l’altre” (Calabrese, 1987:37).  

 

D’aquesta manera, al llarg de la recerca esperem donar respostes a la seva marginació. 

D’altre banda, també s’ha realitzat un anàlisi pictòric de les obres més rellevants de cada 

període artístic de Mallo (immerses evidentment en el seu context històric) amb el que 

esperem també, posar en relleu el seu valor com a artista al mateix temps que 

reivindiquem aquelles figures femenines absents encara en els llibres. Aquesta podem 

dir, que és la motivació personal que ha guiat el treball. 

 

D’altre banda, cal remarcar que al llarg del treball hem anat observant que no hi ha 

moltes fonts bibliogràfiques fiables entorn de la figura de Mallo i per aquest motiu, 

recorrem de forma freqüent al llibre de Shirley Mangini, professora emèrita de la 

Universitat Estatal de Califòrnia i la biògrafa més reconeguda de Mallo: “Maruja Mallo” 



	
  
7	
  

ja que tot i revisar altres llibres que també parlen de Mallo, el de Mangini ha estat el que 

aporta més i de forma més acurada, les dades en referència a la vida de Maruja, tal com 

el llibre de L.F.Cao: “Creación artística y mujeres”(1998).  

 

En aquesta mateixa línia, pel que fa a l’anàlisi pictòric de Mallo, també ens hem trobat 

amb gran dificultat de fonts fiables. Per tant, l’anàlisi ha estat fet des d’uns coneixements 

molt limitats, tot i que s’hi ha dedicat el màxim interès. L’estructura que hem seguit, de 

cara a l’anàlisi d’algunes obres rellevants de Maruja Mallo, és la que s’estipula a les 

proves PAU per a l’anàlisi d’obres pictòriques en Història de l’Art. L’únic tipus d’anàlisi 

que he pogut realitzar fins ara. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



	
  
8	
  

2. El context històric de les dones de la Generació del 27 a través de la vida de Maruja 

Mallo 

 

 2.1 Introducció d’alguns conceptes d’exclusió  

 2.1.1 La necessitat d’un aval 

 

El reconegut sociòleg Pierre Bourdieu, a “Les regles de l'art”, assenyala que l’obra d’art 

és objecte simbòlic posseïdor de valor, si és coneguda i està reconeguda com a obra d’art 

per acadèmies, premsa especialitzada, crítics i espectadors dotats de la disposició i de la 

competència estètiques, necessàries per conèixer-la i reconèixer-la com a tal” (Alejandra 

Val Cubero, 2013: 682).  

 

Reafirmant el que apunta Bourdieu, Alejandra Val Cubero, doctorada en Ciències de la 

Comunicació per la Universitat Computense de Madrid, assenyala que: “l’artista 

professional necessitava reunir no només vocació i competències especialitzades, sinó 

també reconeixement social, que, suposadament, s'aconsegueix després del pas per 

l'acadèmia”(Constanza Tobío, 2013: 699).  

 

En aquest sentit, Mallo gaudiria d’un paper favorable, doncs comptaria des dels seus 

primers anys a Madrid (1922) i pràcticament fins a la seva mort, amb el suport d’un art 

avalat per l’acadèmia de San Fernando, pels crítics i per figures notòries. (Alejandra Val 

Cubero , 2013). San Fernando li conferiria credibilitat artística perquè tindria prou 

coneixements teòrics com per ser presa més seriosament que la resta, ja que d’altre 

banda, seria una privilegiada pel fet que la majoria de dones no hi podien accedir o bé 

per motius de tipus econòmic, o bé per la inherent misogínia de l’academicisme de 

l’època (Mangini, 2012). 

 

La declaració de Mangini ens explica doncs, que d’entrada la dona artista necessitava 

comptar amb l’aval de l’academicisme per ser presa seriosament, però que molt poques 

dones serien acceptades per dos motius clars: a l’acadèmia hi havia una clara misogínia 

que apartava la dona de l’accés al món artístic acadèmic i d’altre banda, els costos dels 

estudis no eren accessibles a tothom. És a dir, la desigualtat de gènere i de classe serien 

els dos grans conflictes que hauria de superar la dona artista als anys vint. Però encara 



	
  
9	
  

cal anar una mica més enllà i incloure una tercera trava. La desigualtat històrica a l’hora 

de valorar les capacitats artístiques i creadores de la dona, en respecte a les de l’home. 

Ells són subjectes creadors, elles objectes. 

 

 2.1.2 La negació de la dona com a subjecte creador d’art i cultura 

 

Als anys vint hi havia un sentiment d’incredulitat cap a que la dona pogués ser artista 

creadora. És el que Marian L. F. Cao, explica com a teoria del subjecte creador, vigent 

des de temps antics: “L’escolàstica ens deia qui representava l’agens, l’actor, enfront del 

res, la matèria (…) L’escolàstica ens va repartir en gèneres la creació: la matèria amorfa 

era allò femení enfront de l’ agens que es va convertir en creador i que es va fer 

masculina” (L.F. Cao, 1998:16). Aristòtil, entre d’altres factors, provocaria que en el 

Renaixement s’identifiqués a l’artista home com al geni i a la dona com a la matèria, la 

musa font d’inspiració. 

 

Aquesta pressuposició ha estat una greu trava per a les dones, doncs la seva “vocació o 

capacitat de crear” o de ser genis creatius, ha estat sempre posat en qüestió. Stuart Mill, 

però, afirmaria, per exemple, que la suposada manca de creativitat de la dona, podria ser 

deguda a mancances en matèria educativa (Stuart Mill i Taylor Mill, 2001).   

 

En aquesta línia, també Linda Nochlin, professora universitària i escriptora feminista, 

molt reconeguda pel seu text: “Per què no hi ha hagut grans dones artistes?” (1971), 

expressa; que no és que al llarg de la historia no hi hagin hagut grans dones artistes, sinó 

que al llarg de la història, les institucions i la societat han estat les traves principals al 

desenvolupament d’aquest talent. Fins a finals del s XIX, per exemple, no es va permetre 

l’accés de la dona artista a l’estudi del nu, excloent-les de la pintura històrica o 

mitològica i relegant-les als considerats arts menors com paisatges, bodegons o 

naturalesa morta (Mangini,2012). 

 

Nochlin afirma però, que tot i les traves en educació, algunes sí que van ser importants 

per a la creació artística del seu moment i  proposa: “Afegir subjectes a la historia”. És a 

dir: “Abandonar la dona objecte i extreure a la llum subjectes femenins valuosos per 



	
  
10	
  

afegir-los a la historia de l’art i/o incloent-hi les que havien estat rebutjades, potser fins 

hi tot pels seus contemporanis” (L.F. Cao, 1998:19).  

 

En el cas de Mallo, per exemple, ella seria considerada com a una de les exponents més 

valuoses del surrealisme espanyol. Ara bé, pels seus contemporanis surrealistes o 

partidaris de l’avantguarda, Mallo o més ben dit, la dona, era merament una musa que 

despertava la creativitat i el desig en l’home, el subjecte creador del que parla L. F. Cao: 

elles són objecte i ells subjecte creador. En referència a aquesta mateixa premissa, la 

pròpia L.F. Cao, també explica que al llarg de la història s’ha associat a la dona 

directament amb la naturalesa, el paisatge, un fruit disposat a ser consumit o també 

maligne o sigui a la matèria (res) . Aspecte molt lligat amb la religió catòlica i amb els 

valors predominants de l’Església (L.F. Cao, 1998). 

 

Aquí és on cal explicar el que Cao anomena: “la dicotomia matèria-carn/ forma-art”, 

molt en relació també amb els conceptes d’ agens i matèria de l’Escolàstica. La dona és 

observada i es deixa pintar, emmarcar. La dona representa que sap que és una massa 

(objecte) escrutada per la mirada del pintor que després li conferirà forma. “La majoria 

de representacions mostren a dones estirades, postrades, sense acció (...) com a part del 

paisatge per ser consumides, observades i gaudides. En aquest moment l’home la 

domina amb la mirada” (L.F.Cao, 1998:35).  

 

Aquesta era la ideologia de la majoria d’artistes de l’avantguarda, contemporanis a 

Mallo. Així, Cao argumenta que “les distintes avantguardes han tractat la imatge de la 

dona com a part del paisatge- cas del fauvisme, del cubisme, del surrealisme”(L.F.Cao, 

1998: 23). En els nus avantguardistes es relacionava la dona amb la naturalesa (paisatge), 

que pot ser salvatge i que no és civilitzada (raonada), sinó en certa manera perillosa.  

 

Cal constatar, que el fet d’identificar a la dona amb la naturalesa (no raonadora) i a 

l’home com a subjecte creador o igual a cultura en sí, apareixen en la majoria de 

civilitzacions, però s’estendrien fins a la contemporaneïtat. Per exemple, als anys vint i 

trenta, el conegut filòsof espanyol José Ortega i Gasset, recolzaria aquestes teories a 

través de l’anomenat determinisme biològic. Gasset afirmaria, tal com els membres de 



	
  
11	
  

l’avantguarda, la incapacitat de raonar de les dones i el fet que el que elles feien era 

reaccionar davant la vida.  

 

Encara que els avantguardistes defensessin la llibertat de creació femenina, creien que 

provenia d’una reacció espontània, no d’una creació cultural raonada, concepte molt 

relacionat amb l’expressió d’histèrica, atribuït sempre a la dona, provinent d’ Hystéra, 

matriu en grec (Mangini, 2012). 

 

En resposta a això, Clara Campoamor, política i escriptora de força feminista, sobretot 

durant la Segona República, argumentaria que “l’ histerisme no és una malaltia, és la 

pròpia estructura de la dona; la dona és això: histerisme” (Campoamor, 2006: 67). 

 
Rudolf. E. Kuenzli, professor de literatura comparada i director de l’Arxiu Internacional 

sobre el dadaisme (avantguarda) de la Universitat de Iowa, en un dels seus treballs 

acadèmics: “Surrealism and Mysoginy”, explica que els avantguardistes: “Celebraven la 

histèria de la dona com a una actitud passional, molt en relació amb l’amor boig dels 

anys 20. Però, tot i que en un principi recolzarien el moviment d’alliberació de la dona, 

mai van fer cap pas per manifestar la dona en un nou rol, sinó que jugarien amb una 

ambivalència entre el rol tradicional i el de la dona moderna dels 20. Els membres 

masculins del grup surrealista es veien a sí mateixos com a creadors i a les dones que 

participaven en el grup (G27) com a muses” (L.F.Cao,1998:82). 

 

Així, encara que els surrealistes mai qüestionarien la llibertat de les artistes de la 

generació de Mallo (doncs suposaria qüestionar les premisses de llibertat i abstracció 

sobre les quals treballaven) consideraven aquestes artistes, tal com les dones, només una 

eina que els permetia alliberar el seu subconscient i els seus desitjos, muses font 

d’inspiració (Pérez Gauli, 1998). 

 

Mallo era molt conscient de que ella es trobava en un espai molt ben delimitat per les 

normes socials, encara que com després veurem en aparença feia el que volia, a la 

pràctica apreciarem les seves contradiccions per poder adaptar-se. De fet, la 

investigadora anglesa Alice Gambrell, anomena a Mallo: “Insider – outsider”, doncs 

estava integrada perquè participava activament de les activitats dels seus contemporanis, 

però va estar sempre marginada, com a creadora, del cercle d’intel·lectuals dels seus 



	
  
12	
  

iguals masculins” (Magini, 2012: 31). Shirley Mangini, també afirma que és probable 

que el seu excentricisme, que explicarem en el desenvolupament històric del treball, es 

degués a aquesta voluntat de ser al centre d’atenció i no estar exclosa i que això seria 

aplaudit per l’avantguarda, però que després no se la tenia en compte (Mangini, 2012).  

 

Corroborant aquesta afirmació, Estrella de Diego, una reputada feminista i professora 

universitària d’art a l’estat espanyol, expressa que “mentre que Maruja parla d’ells 

constantment (...) ells no acostumen a parlar d’ella (...) Sembla que, de la mateixa 

manera que passa amb la resta de dones no se la prenien gaire seriosament” (Mangini, 

2012 : 21). 

 

Aquesta exclusió de les dones artistes de l’avantguarda i també de les dones que haurien 

de figurar com a membres de la Generació del 27, també és posat de relleu per Susan 

Rubin Suleiman, professora de literatura comparada a la Universitat de Harvard i autora 

del llibre acadèmic: “Intenció subversiva: Sexe, Política, i l'avantguarda” ( 1990 ). 

Suleiman expressa: “Les dones i dels moviments d’avantguarda, se situaven 

tradicionalment apartats del centre, en els marges. Però la gran diferència és que els 

moviments d’avantguarda van optar voluntàriament per ocupar una posició marginal 

amb la finalitat precisament d’atacar al centre; mentre que a les dones se les relegava als 

marges” (Mangini, 2012: 22 ). 

 

També cal destacar, a part de l’aspecte de la separació entre el geni i la matèria, un altre 

aspecte que podia haver influït als avantguardistes, sobretot als surrealistes (moviment al 

qual s’emmarca a Mallo durant un període força llarg de la seva trajectòria pictòrica) en 

apartar la figura de la dona. En els surrealistes masculins també es tendia a experimentar 

terror cap a la dona, relacionant-la amb la temptació.  Aquest terror es confirma, per 

exemple, en les obres de Max Ernst en la seva obra:  “Dona despullada i teranyina 

d’aranya”, en la que es mostra a una dona que en el seu sexe hi té una teranyina (L.F. 

Cao,1998). 

 

També cal destacar el concepte atribuït a la dona de femme - enfant (dona amb aspecte de 

nena). Els surrealistes, utilitzaven aquest apel·latiu per determinar a les dones amb 

complexitat juvenil, muses amb aspecte de nena (retirant-los credibilitat al mateix 



	
  
13	
  

moment que se les admirava). Dalí, Breton o Elouard, en serien alguns impulsors 

(L.F.Cao, 1998). Per exemplificar el pes d’aquesta concepció surrealista sobre les 

pintores, emmarcades del mateix estil, podem recórrer al cas de la pintora Leonora 

Carrington que mai aconseguiria tenir un reconeixement real del grup per ser 

considerada una encarnació del concepte de femme-enfant (en el que també se situaria 

Mallo, de complexitat petita i juvenil, fet que com veurem la duria al llarg de tota la seva 

vida a mentir sobre la seva edat, traient-se molts anys per rebre més atenció artística). 

Carrington expressaria que tot i ser adorada: “Mai vaig ser considerada com a una 

surrealista” (Mangini, 1998:83).  

 

Així, podem determinar que els surrealistes: “No veuen a la dona com a subjecte, sinó 

com a una projecció, un objecte dels seus propis somnis de feminitat. Aquests somnis 

masculins juguen una part activa en la posició patriarcal i misògina sobre la dona” (L.F. 

Cao, 1998:82).  

 

Mallo sabia molt bé que a les dones no se’ls permetia ser subjectes creadors d’art i 

cultura, especialment dins els cercles surrealistes i de l’avantguarda espanyols, en els que 

ella es movia com a artista. Per aquest motiu, sempre faria ús d’una adaptabilitat en 

funció del context, que li permetia poder gestionar més bé aquestes situacions. Mallo, 

per exemple, mai faria cap conferència sobre teoria de l’art a l’Estat i en canvi, sí a 

Buenos Aires, on s’exiliaria durant la guerra civil. El mateix passaria amb altres grans 

artistes no reconegudes de la Generació del 27 com Rosa Chacel i Maria Zambrano que 

només en exiliar-se, crearien fins hi tot teories pròpies de literatura i filosofia, però mai a 

Espanya ( Mangini, 2012). Remedios Varo (1908-1963), una altre gran artista de la 

Generació del 27 i que també va accedir a l’Acadèmia de San Fernando, tindria un gran 

èxit quan es va exiliar a Mèxic, però en canvi, Ángeles Santos (1911), una gran pintora 

contemporània a Mallo i a Varo, que es va quedar a Espanya, va haver d’adaptar el seu 

estil cap a el conservadorisme i va tenir un reconeixement irrisori (Alejandra Val 

Cubero, 2013).  

 

Mallo, expressaria, parlant de la situació a Espanya que: “El món de la dona era molt 

petit (...) jo volia llibertat. Volia viure com els homes que podien viatjar” (Mallo, 2012: 

30).  Les dones surrealistes espanyoles es trobaven limitades per la construcció social del 



	
  
14	
  

país, tot i el talent que poguessin tenir. Si es quedaven a Espanya, no podien sobrepassar 

certes limitacions tan físiques com psicològiques que se’ls eren imposades (Magini, 

2012). 

 

Un cas d’una altre gran oblidada per la història és l’escultora Marga Gil Roësset. Shirley 

Mangini explica que era una nena prodigi des del 7 anys i que mai seria reconeguda a 

Espanya. Fins a l’any 2000 no es publicaria la seva obra i biografia. És un cas 

extrapolable a totes les dones artistes a Espanya i que eren objecte de l’antiga construcció 

social, en la que les dones tenen relegat un altre paper en la societat. Mangini continua 

explicant que, si com Roësset es quedaven a l’Estat, mai arribaven a sobrepassar 

aquestes limitacions (Mangini, 2012).  

 

Com més endavant veurem, a Mallo el fet d’exiliar-se en la guerra civil, li suposaria una 

trajectòria molt més favorable que les artistes que es van quedar a Espanya. 

 

 2.2 Espanya i l’art al s XX. L’Acadèmia de San Fernando vs  l’Avantguarda  

 

El canvi del s XIX al XX, va suposar en l’art una pèrdua d’interès del classicisme a favor 

de les idees d’avantguarda que anaven arribant de París. L’esclat de la Primera Guerra 

Mundial, també havia propiciat l’exili de molts intel·lectuals de París sobretot a les 

metròpolis com Madrid i Barcelona. A ambdues ciutats hi havia molts artistes 

avantguardiestes parisins com Marie Laurecin, Francis Picabia i altres (Mangini, 2012). 

 

D’altre banda, les primeres dècades del s XX serien una època millor que les anteriors 

per a la professionalització de les dones artistes. Es va promoure l’educació femenina de 

les dones de l’alta burgesia i també es van aprovar algunes lleis que van fomentar la seva 

inserció en el món laboral. Un exemple estatal va ser la “Institución Libre de Enseñanza”, 

que tindria iniciatives pedagògiques que ajudarien a l’emancipació intel·lectual de la 

dona burgesa. Ara bé, en àmbit laboral es cercava més la implantació de la dona en 

oficis que estiguessin més destinats a la seva condició com mestres o infermeres 

(Mangini, 2012). 

 

 



	
  
15	
  

 

Confirmem doncs, la gran desigualtat de classe entre les dones artistes. Si a més de ser 

dona eres pobre, era impossible viure de fer art i encara més tenir reconeixement com a 

artista. 

 

Llevat d’aquest fet, aquestes iniciatives educatives, serien decisives sobretot en el món de 

l’art (Alejandra Val Cubero, 2013). De fet, els anys vint van ser a nivell europeu, tot i 

l’evident misogínia que expliquem, els anys de l’emancipació de la dona treballadora. El 

motiu és que en aquells països europeus que havien participat a la Primera Guerra 

Mundial (encara que aquest no és el cas d’Espanya, però va beure directament de les 

influències de França) les dones havien hagut d’atendre al sector públic de forma 

massiva, mentre els seus marits eren a les trinxeres. A Anglaterra les dones van 

començar a treballar en fàbriques, especialment d’armes. “El fet de treballar donaria a la 

dona més poder econòmic i social, però seria una alliberació molt curta. Quan va acabar 

la guerra l’actitud internacional va centrar-se en retornar les dones a les llars, sobretot a 

França per repoblar els països devastats”(Mangini, 2012:16). Era una actitud molt 

promoguda pels homes que van veure que durant la seva absència, les dones havien 

ocupat els llocs de treball reservats per a ells. Hi havia molt de terror que aquesta situació 

pogués acabar amb una alliberació sexual (Mangini, 2012). 

 

Van anar apareixent a nivell internacional influències o corrents com la it girl dels EUA, 

la garçonne de França i la maschietta a Itàlia. Vistes com a dones descontrolades que 

demanaven “l’emancipació de l’emancipació”. Un petit sector de dones de classe mitja-

alta, aniria transformant el seu aspecte, amb indumentària classificada com a poc 

femenina. Les dones amb corbes que havien estat la tendència fins aleshores, doncs eren 

indici de fecunditat; anirien perdent espai cap a figures més estilitzades. Les dones ja no 

volien quedar-se a casa tancades només cuidant els fills i començarien a fer esport. A 

imatge de Hollywood, es pintarien i fumarien cigarrets llargs, pentinades à la garçonne. 

La classe dirigent masculina, tal com ens explica Magini, les reflecteix en la literatura de 

l’època com al “problema femení”. Aquest aspecte es trasllada també a l’Art Modern, 

però a Espanya, especialment en el cas del surrealisme, amb limitacions evidents. La 

cultura i el geni creador, quedaria relegat als homes. Les dones pintaven art amb 

impulsivitat, però no eren genis creadors (Mangini, 2012). 



	
  
16	
  

 2.2.1 San Fernando i l’Academicisme 

 

En el cas de Mallo, com ja hem explicat, el pes de l'educació artística que va rebre a 

l’Escola de Belles Arts de San Fernando va ser fonamental per a la seva formació com a 

artista. En Les regles de l’art de Bourdieu, s’hi remarca, precisament, aquesta necessitat de 

l’artista femenina, d’estar avalada per l’acadèmia per obtenir reconeixement. A més, 

com a alumna tindria uns coneixements teòric-pràctics que permetrien que entrés en el 

cercle d’influències dels artistes de l’època (encara que com a dona se la situés als marges 

d’aquesta generació d’artistes) (Alejandra Val Cubero, 2013).  

 

Victoria Durán (1900- 1994), una de les privilegiades que va ser acceptada a San 

Fernando, explicaria a forma d’exemplificació de la misogínia del món acadèmic de San 

Fernando, que el professor Rafael Doménech, crític d’art de l’ABC i director del Museu 

d’Art Decoratiu, diria obertament que “detestava l’element femení a l’Escola i que no 

creia que cap dona pugues ser ni pintora, ni escultora” (Magini, 2012: 49). També estava 

mal vist que acudissin a Sant Fernando sense una senyoreta de companyia; aspecte que 

ens assenyala que la classe social de les joves que estudiaven art era mitjana alta (per 

tant, repetim i reiterem, hi havia no només discriminació de gènere, sinó de classe, ja 

que encara que una dona de classe obrera tingues molt talent mai accediria a l’Acadèmia 

de San Fernando) i molt sovint germans o marits cursaven els estudis amb elles. Mallo 

però, sempre voldria ser com un noi més i va adoptar una llibertat de moviment, poc 

pròpia de la seva societat i això seria motiu de vexar-la molt en crítiques (Alejandra Val 

Cubero, 2013). 

 

 2.2.2 L’ingrés a Sant Fernando 

 

Ana María Manuela Isabel Josefa Gómez González, coneguda com a Maruja Mallo 

(1902- 1995) seria admesa a la Real Acadèmia de Belles Arts de Sant Fernando al 1922 

(durant la dictadura de Primo de Rivera) en ser destinat el seu pare a Madrid per motius 

laborals. En aquell moment San Fernando era la institució amb més prestigi pel que fa a 

l’ensenyament d’art clàssic. També cal remarcar com hem assenyalat, que hi havia 

reticències pel que fa a reconèixer a la dona com a creadora d’art; per tant, ser acceptada 

era tot un privilegi i ella mateixa sempre remarcaria (més des d’un sentiment de 



	
  
17	
  

superioritat que no pas de reivindicació) que era quasi la única dona a l’Acadèmia 

(Mangini, 2012). 

 

Mallo, la quarta filla de catorze germans, sempre reconeixeria l’important paper que va 

tenir el seu pare, d’ideologia krausista3, en el seu ingrés a San Fernando: 

 
“El meu pare va venir amb mi a l’examen previ per ingressar a Belles Arts, i a la sortida, 

els professors van dir: la única, la única senyoreta que ha estat aprovada i del millor de 

les millors” (Mangini,2012:27). 

 

Aquest suport familiar, sumat a la connexió intel·lectual que tindria amb els seus 

germans, alguns dels quals també pintors, que l’ajudarien a entrar en els cercles d'artistes, 

poetes i intel·lectuals dels anys 20, van ser claus en la seva professionalització com a 

dona artista. Tal com afirma Estrella de Diego: “A l'hora d'estudiar a les pintores els 

resulten decisives l'educació i les expectatives de l'entorn” (De Diego, 1987: 13). 

 

A San Fernando aquell mateix any, coneixeria a Salvador Dalí, qui la influenciaria molt 

a l’hora d’adoptar un estil surrealista en abandonar l’acadèmia, a partir de 1925. Així, 

passaria de l’academicisme clàssic a un estil de relatiu surrealisme en acabar els estudis.  

 

Dalí sempre es negava a copiar els clàssics i havia estat expulsat en més d’una ocasió, 

però Mallo coneixia molt bé el seu lloc a l’Acadèmia i sempre va evitar les 

extravagàncies pictòriques, devaluades a l’acadèmia dels clàssics, mentre cursava els 

estudis (comencem a entreveure l’ adaptabilitat que sabia utilitzar Mallo en funció del 

context). L’objectiu de l’acadèmia consistia en promoure l’estudi de l’art neoclàssic 

francès, fora de la imitació dels mestres dels classicisme, no es permetia treballar i serien 

molt estrictes, tan amb aquest aspecte, com amb la duresa de les avaluacions de la dona 

artista (Mangini, 2012). 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3 Krausisme: corrent ideològica del s XIX, provinent de les idees del pensador alemany Karl Christian 
Friedrich Krause (1781-1832), a “Ideal d'humanitat per a la vida” (1811). Les implicacions pedagògiques 
de la filosofia krausista obliguen a posar en contacte directe l'alumne amb la naturalesa i amb qualsevol 
objecte de coneixement, posant en valor el pensament laic i rebutjant els dogmes de la fe cega. A Espanya, 
aquesta ideologia va prendre força per l’estancament intel·lectual del país en comparació amb la resta de 
països europeus. El pedagog i filòsof Giner de los Ríos, en seria el principal impulsor amb la Institución 
Libre de Enseñanza.(Sàpiens.cat) 



	
  
18	
  

En paraules de Maruja Mallo, en el documental: “Maruja Mallo. Mitad ángel, mitad 

marisco” emès a rtve al 2013: 

 

“Dalí sempre suspenia i seria reduït al primer curs cada vegada. Quan em va conèixer es 

va entusiasmar i em va presentar a Federico García Lorca, a Buñuel i als residents més 

destacats de la “Residencia de Estudiantes.” 

 

Quan Mallo, molt guiada per Dalí, abandonaria el classicisme, començaria a mostrar 

trets camaleònics. Li agradava confondre als altres pel que feia referència a les seves 

dades biogràfiques, especialment pel que fa a la data i el lloc de naixement. 

Curiosament, va començar a treure’s anys a partir dels 21 i això podia tenir dues 

explicacions molt concretes: d’una banda, a la valoració de l’artista nena femme - enfant 

dels joves surrealistes com Dalí, amb els que es relacionava i de l’altre, al fet que les 

espanyoles solien casar-se abans dels 20 i es considerava que les noies de vint anys, 

havien deixat de ser joves (Mangini, 2012).  

 

Cal constatar que dins la seva faceta de camaleònica s’hi ha de comprendre també, el 

vestuari que aniria exagerant amb els anys. Maruja Mallo acostumava a vestir-se segons 

la modernitat dels anys vint, amb pantalons o faldilla curta i el cabell a l’estil garçonne. Es 

pintava de maneres extravagants fins que en fer-se gran, gairebé es convertiria en una 

disfressa personal. Jugaria molt amb l’ambivalència d’estils masculí i femení, amb 

voluntat d’androgínia en determinats casos. Pel que fa a la vida personal, en articles 

periodístics posteriors al 1928 també se la descriuria com a tímida, reflexiva o fins hi tot 

depressiva i en d’altres com a jovial, despreocupada i desvergonyida. Sentimentalment, 

acostumava a estar amb qui volia i en ocasions tenia relacions simultànies amb la 

voluntat d’assimilar-se a la resta de companys de l’avantguarda, especialment als 

surrealistes amb qui es relacionava (Mangini, 2012). 

 

El surrealisme, de fet, va ser el moviment de l’avantguarda que comprendria més dones i 

això és, tal com hem explicat, perquè jugaven com un doble paper: d’una banda molt 

lliberal, però de l’altre sense voler canviar del tot el rol social secundari que se’ls relegava 

fins al moment. D’una banda defensaven a la dona com a ésser intuïtiu que necessita 

expressar la seva realitat personal i això en un ambient en que la dona reclamava un nou 



	
  
19	
  

rol social envers el món laboral i polític, va afiliar a moltes dones al corrent que cercaven 

recolzament per reafirmar aquesta realitat personal i la seva creativitat. Ara bé, sempre 

quedarien fora del cercle dels manifests i de la formulació de la teoria surrealista. Són 

impuls, no genis creadors. Breton seria en els manifests qui reconeixeria qui formava i 

qui no, part del moviment i només declararia a homes com a integrants potencials, les 

dones mai aconseguirien deslliurar-se de l’estigma de: femme-enfant, musa, bruixeta 

(apel·latiu amb el que Ramón Gómez de la Serna anomenaria sempre a Mallo: la 

“bruixeta jove”), però a la vegada també estarien en contra del matrimoni i la família 

forçosos, aspecte força progressista. Per tant, ens trobem en una ambivalència 

considerable i poc coherent, però que per a moltes dones semblaria un gran alliberament. 

En el cas de Mallo, evidentment una membre més de les avantguardes; mai es casaria ni 

tindria fills, seria molt valorada artísticament, però sense arribar mai a perforar la 

separació entre ella i la resta d’artistes homes de la Generació del 27. Per molts seria un 

referent del surrealisme i es mouria sempre en els cercles de grans surrealistes i tot i tenir 

un estil pròxim a aquest surrealisme, mai voldria emmarcar-se en cap estil (Mangini, 

2012). 

 

En aquest sentit Estrella De Diego afirma que “ser artista geometritzant i ser dona sense 

marit, era molt difícil d’acceptar pel relat hegemònic. El surrealisme per a ella (Mallo) 

serà gairebé una espècie de sortida per no tenir problemes dins del relat hegemònic. Si 

analitzem en concret tota la trajectòria pictòrica, veurem que és molt difícil classificar-la 

com a surrealista, perquè ella mai deixaria res a l’atzar.”	
  	
  	
  

	
  

En	
  aquest	
  mateix	
  sentit,	
  el	
  crític	
  d’art	
  Fernando	
  Huici	
  explica:	
  “Cada	
  vegada	
  som	
  més	
  els	
  

qui	
   creiem	
  que	
  Maruja	
  va	
  ser	
   surrealista	
  en	
  una	
  època	
  molt	
   concreta	
  de	
   la	
   seva	
  vida”	
  

(documentar	
   rtve:	
  Maruja	
  Mallo.	
  Mitad	
   ángel,	
  mitad	
  marisco	
   2013).	
   Podria	
   tractar-­‐se	
  

d’una	
  decisió	
  d’adaptabilitat	
  més,	
  d’entre	
  totes	
  les	
  que	
  aniria	
  prenent	
  al	
  llarg	
  de	
  la	
  seva	
  

vida. 

 

En conclusió, cal determinar sobre les dones pertanyents al surrealisme que “en lloc de 

parlar de dones que estarien emmarcades dins del moviment surrealista, cal parlar de 

dones que creaven entorn del moviment surrealista” (Mangini,2012: 27). 

 



	
  
20	
  

Així el moviment surrealista estava integrat per homes i dones, però era dels homes i així 

s’estipularia en els manifests que donen el tret d’inici del moviment: el primer Manifest 

Surrealista d’André Breton a París (1924), acompanyat d’un Segon poc després. En els 

manifests es definiria el surrealisme com a moviment que pretenia tant la renovació com 

la provocació envers allò preestablert (putrefacte als seus ulls), considerant mediocre la 

realitat del moment i valorant la llibertat de creació i de pensament més enllà d’aquesta 

realitat. D’aquí que tingués tan d’èxit amb la devaluació del classicisme del moment i 

que s’expandís tant ràpidament cap a Espanya (als ulls de la majoria d’intel·lectuals 

enrederida pel govern de l’època, arcaic) (Pérez,1984).  

 

 2.2.3 Madrid, la ciutat de l’avantguardisme a imatge de la ciutat de les llums 

 

En el cas espanyol, l’ avantguardisme en general, arribaria a Madrid en un moment en 

que la capital estava escassament industrialitzada, però la immigració de l’època que 

aniria arribant a la recerca de feina (emigració del camp a la ciutat entre 1900-1930) 

engruixiria moltíssim la demografia de la capital, arribant al milió d’habitants. Aquest 

desenvolupament demogràfic aniria acompanyat d’una ràpida industrialització, entre 

d’altres coses, per la neutralitat d’Espanya durant la Primera Guerra Mundial (L.F. Cao, 

1998). 

 

Al 1919, apareixeria el metro o sistema subterrani de transport, facilitant les compres al 

centre de la ciutat i visibilitzant les dones pels carrers de la capital, tal com la 

multiculturalitat i les diferents classes socials que convergien al carrer; especialment a les 

festes commemorant sants o verges, molt present en l’obra de Mallo quan entrà al 1922 a 

l’Acadèmia de Sant Fernando. Mallo doncs, viuria en un Madrid industrialitzada, una 

ciutat moderna i reflectiria les festes del carrer en la seva obra d’aquesta època “flâneur 

baudelariano” .  El concepte de flâneur, explicat a l’inici del treball, fa referència a un 

home que passeja sense rumb, esperant quelcom que li cridi l’atenció. Mallo en el seu 

intent constant d’alliberació, també li agradava anar sola pel carrer (tot i que per època 

estigues estigmatitzat) i se sentiria sempre molt identificada amb la figura del flâneur i 

així ho deixaria apreciar en les seves primeres obres, molt de carrer (Mangini, 2012).  

 



	
  
21	
  

Tant Mallo, que viuria a Madrid amb aquesta fal·lera d’independència, com la resta de 

contemporànies seves a San Fernando o que estudiaven art, serien iniciadores de la 

figura d’artista acadèmica femenina.  

 

En aquesta època a Madrid, Mallo es va adaptar a l’Acadèmia i es relacionaria amb els 

amics de Dalí, tots ells homes. Començaria a sortir sovint amb Dalí, García Lorca i 

Buñuel i a participar de les festes que es feien a la Residència d’Estudiants. La 

Residència pretenia ser un bon allotjament per als joves de famílies acomodades i era 

una iniciativa sorgida des de la “Institución Libre de Enseñanza”. Encara que molts del 

residents eren estudiants de medecina i enginyeria, la Residència seria testimoni del 

naixement del Nou Art més original d’Espanya, l’Avantguardisme (Mangini, 2012). 

 

Que Mallo assistís a aquestes festes i que les altres noies no,  era degut a que per motius 

de malaltia materna, els seus pares marxarien de Madrid entre els anys 1925-1927 

(Mangini, 2012). Per tant, Mallo vivia a la gran ciutat sense cap tipus de control dels 

deus progenitors, fet que probablement li facilités la llibertat de la que gaudiria. Mangini 

en el seu llibre “Maruja Mallo”, explica: “Està molt clar que era una de les poques dones 

a part de les prostitutes que devien transitar per Madrid a altes hores de la nit, sense 

l’acompanyant apropiat” (Mangini, 20112: 33). 

 

Buñuel, Dalí, Mallo i després Lorca, eren habitualment els que sortirien junts i Mallo 

faria, en el futur, mans i mànigues perquè se la vinculés històricament amb ells, sense 

gaire èxit (com hem explicat en la introducció). Tot i això han quedat proves patents de 

la seva amistat en una pintura que Dalí faria després de conèixer-la al 1922, titulada: 

“Sueños Noctámbulos”. En aquesta pintura s’hi reproduirien les nits de bohèmia de 

Buñuel, Mallo i Dalí i Mallo apareix en dues escenes de forma destacada. Tot i que la 

seva presència en aquelles sortides queda provada, ni el propi Dalí, ni Buñuel mai 

l’anomenarien en les seves memòries. Ara bé, Rafael Alberti, un altre gran de la 

Generació del 27, sí. El motiu és la relació sentimental que va compartir amb Mallo i 

que els influenciaria molt a tots dos (Mangini,2012). 



	
  
22	
  

 

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

L’	
   escriptora, doctora en Filosofia i investigadora del diàleg entre filosofia i creació 

artística, a partir de l’ obra d’ autores de la mateixa època de Mallo,	
  Marifé	
   Santiago	
  

Bolaños,	
   explica	
   que	
   “la	
   trilogia	
   formada	
   per	
   Buñuel,	
   Dalí	
   i	
   Lorca,	
   també	
   hauria	
  

d’incloure	
  a	
  Mallo;	
  ja	
  que	
  realment	
  eren	
  quatre.	
  Ella	
  no	
  només	
  era	
  una	
  del	
  grup	
  sinó	
  que	
  

influiria	
   en	
   l’obra	
   de	
   tots	
   ells.	
   De	
   fet,	
   existia	
   el	
   que	
   s’anomenava:	
   “la	
   cofradía	
   de	
   la	
  

perdiz”,	
  formada	
  per	
  aquests	
  del	
  grup,	
  que	
  quedaven	
  els	
  dissabtes	
  per	
  menjar	
  perdiu	
  i	
  

era	
   un	
   ritual	
   al	
   que	
   també	
   assistiria	
   Mallo.	
   Lorca	
   era	
   el	
   mestre	
   de	
   la	
   cerimònia”	
  

(documental	
  Maruja	
  Mallo.	
  Mitad	
  ángel	
  mitad	
  marisco	
  2013). 

	
  

Maruja	
  Mallo	
   expressaria,	
   de	
   fet:	
   “Em	
   van	
   donar	
   una	
   llimona	
   quan	
   vaig	
   entrar	
   a	
   San	
  

Fernando	
   i	
   em	
   van	
   dir:	
   Ja	
   pertanys	
   a	
   la	
   “confraria	
   de	
   la	
   perdiz”	
   (documental	
  Maruja	
  

Mallo.	
  Mitad	
  ángel	
  mitad	
  marisco	
  2013).	
  

 

Cal remarcar o insistir però, que encara que Mallo freqüentava la companyia d’homes: 

sortia amb ells, assistia tant a ambients festius com culturals i estava en condicions de 

crear: “No podia participar del debat verbal entorn dels orígens de la creativitat” 

(Mangini, 2012: 31); ja que com a dona no se la reconeixia com a agens creadora de 

Els	
   experts	
   identifiquen	
   a	
   Maruja	
   Mallo	
   al	
  
costat	
  de	
  Dalí.	
  (documental Maruja Mallo. 
Mitad ángel mitad marisco 2013)	
  
	
  

Aquarel·la:	
   “Sueños	
   Noctámbulos”	
   (1922)	
   ,	
   que	
  
representa	
   les	
   sortides	
   nocturnes	
   de	
   Dalí,	
   Mallo,	
  
Buñuel	
   i	
  Lorca	
  per	
  Madrid.	
  Actualment	
  es	
  conserva	
  
al	
  Museu	
  de	
  Figueres	
  de	
  Dalí.	
  (documental Maruja 
Mallo. Mitad ángel mitad marisco 2013)	
  



	
  
23	
  

cultura i també tal com hem constatat anteriorment, ella ho respectaria completament i 

no faria teoria sobre art fins al seu exili a Buenos Aires després de la guerra civil. “Els 

homes controlaven el seu desbocament, que tot i ser aplaudit des de l’Avantguarda, li 

valdria que no li permetessin entrar en diàlegs, ni van reconèixer que  fos capaç de 

contribuir-hi amb alguna cosa que no fos purament intuïtiu o provinent de l’histerisme 

(bogeria)” (Mangini, 2012:31). 

 

 2.2.4  La transformació al surrealisme 

 

A l’estiu del mateix 1922, Mallo faria la seva primera exposició oberta al públic, a 

l’Escola d’Arts i Oficis d’Astúries, de tipus realista i clàssic, exposaria  al 1923 tres 

pintures més a l’Exposició d’art Gallec de Santiago, i novament al 1926 on començaria a 

canviar el seu estil, cap a l’avantguardisme, concretament cap al surrealisme. Va ser en 

aquest moment quan, l’aleshores encara Ana Maria Gómez, es va transformar en 

Maruja Mallo, nom amb el que signaria els seus quadres. Els avantguardismes en 

general, ja feia més de deu anys que havien sorgit a París, però a Espanya eren encara 

una gran innovació per uns o una aberració per altres. Ara bé a tots els causava interès 

(Mangini,2012). 

 

“La generació d’artistes de Maruja Mallo va viure (...) un ambient amb un interès 

evident per la cultura, per la renovació artística i una curiositat enorme per les tendències 

que van passar a la història amb el nom d’avantguardes” (Emilio Xosé Insua, escriptor 

gallec al documental: ”Maruja Mallo. Mitad àngel, mitad marisco (2013). 

 

Els crítics més conservadors veien la originalitat artística de l’obra de Mallo, com a 

merament audàcia (evidentment amb voluntat de devaluar la seva excepcionalitat cap a 

la seva figura de dona pintora) i es paraven en excés a parlar del seu físic o a la seva edat 

(recordem que acostumava a mentir sobre l’edat i molts crítics creien que tenia només 

dinou anys).  

 

El crític del diari “La Voz”, Juan de la Encina, diria en un article: “La seva pintura és 

(...) una fruita verda, que ha de menester de molts sols per madurar” (Mangini, 2012 : 

108). En aquesta línia, un altre crític d’art conegut a l’època, Justo de la Cueva, 



	
  
24	
  

apuntaria que era massa jove per ser artista i també el reputat crític del diari “El Sol”, 

Francisco Alcántara, tot i que seria favorable a l’obra de Mallo l’anomenaria: “La 

galleguita” per ser d’estatura i complexitat petita (Mangini, 2012: 108). Aquests són 

alguns aspectes que també contribuïen a mirar de treure-li pes com a creadora, a 

infravalorar-la i a creure el seu talent una simple excepcionalitat.  

 

De fet, en un inici, en els articles periodístics que parlen d’ella, destaquen d’una forma 

peculiar el seu sexe. Per alguns era “la pintor”, mentre que per d’altres era simplement 

“el pintor” sense determinar el sexe. A aquest matís hi influirien les pròpies artistes, ja 

que Mallo, com les seves contemporànies artistes: Rosa Chacel i Ernestina de 

Champourcin, rebutjaria ser designada com: “la pintora” , perquè el seu ús es feia servir 

per referir-se a: “Una dona que havia fracassat en el seu intent de dedicar-se a la pintura 

professionalment” (Mangini, 2012:110). 

 

Només aquesta misogínia lingüística (en bona part arrossegada fins a dia d’avui ), ens 

ajuda a imaginar el menyspreu o manca de valoració de la professionalització de la dona 

artista com a tal. 

 

D’altre banda, a Alcántaria i a molts d’altres grans homes crítics d’art del moment, els 

preocuparia que en algunes d’aquestes obres emmarcades com a surrealistes de Mallo, hi 

apareguessin dones en banyador. Recordem que la reproducció del nu no va ser estesa a 

la dona artista fins molt tard, a la majoria d’acadèmies importants i es relegava a les 

artistes a arts menors com el bodegó o el paisatge. 

 

En referència a aquest fet, Alcántara en un article escriuria: “Aquesta galleguita aporta 

una novetat, el nu femení. El nu femení sempre va ser tractat per l’home (...) Maruja 

Mallo ens mostra nus de dones, vistos per la dona mateixa i sense desig sexual, a través 

del qual el veu l’home (...) em preocupa que la dona, en estudiar el propi nu femení, no 

pugui acabar d’abstenir-se de tota tendència sexual directa o indirecta” (Mangini, 

2012:110). 

 
 
 
  
 



	
  
25	
  

 2.2.5 La relació amb Dalí 

 
 

En el cas de Mallo i, tal com ja hem explicat, Dalí seria el principal impulsor d’aquest 

canvi cap al surrealisme, en acabar els estudis. Ella sempre parlaria d’ell com a una 

ànima bessona. Ambdós dibuixaven des de petits i és probable que calcar els clàssics els 

avorrís. En entrar a San Fernando al 1922 Dalí ja era un conegut pintor català i havia 

exposat a la galeria Dalmau de Barcelona, en aquell moment, la galeria d’art 

d’avantguarda més important d’Espanya. Mallo per la seva banda, ja havia destacat com 

a pintora anteriorment i havia rebut classes de pintura des de molt petita. Tan l’un com 

l’altre, coneixien l’avantguarda i la direcció que havia pres el surrealisme a París 

(Mangini, 2012). 

 

L’historiador gallec Carlos Nuevo , diu que és molt probable que Mallo comencés a 

dibuixar a Corcubión, quan tenia poc menys de 3 anys i estaria vivint amb uns tiets seus 

(ja que eren 14 germans i ella era la nineta dels ulls d’aquests tiets, que no podien tenir 

fills i que l’acollirien un temps per desofegar la família de Mallo de fills).  

 

“Alguns dels seus dibuixos inicials conservats, són còpies de revistes il·lustrades de 

l’època” (documental de rtve: “ Maruja mallo. Mitad ángel, mitad marisco.” 2013). 

 

 

Dibuix	
  de	
  Maruja	
  Mallo	
   fet	
   a	
   Corcubión	
  
amb	
   3	
   anys.	
   (extret	
   del	
  
documental:MarujaMallo.	
   Mitad	
   ángel,	
  
mitad	
  marisco”	
  (2013)	
  

Exemples	
  de	
  revistes,	
  en	
  les	
  que	
  Mallo	
  es	
  podria	
  haver	
  inspirat	
  per	
  
fer	
  els	
  dibuixos	
  d’aquesta	
  època.(extretes	
  del	
  documental:	
  Maruja	
  
Mallo.	
  Mitad	
  ángel,mitad	
  marisco”	
  (2013)	
  



	
  
26	
  

Un altre punt que tindrien en comú l’artista i Dalí, era tan el plaer per l’escàndol públic, 

com l’autopromoció. A ambdós els encantava escandalitzar amb maneres poc ortodoxes 

o amb la seva vestimenta i personalitat camaleònica i mutable. D’altre banda, en tots dos 

influiria molt i en general, en el surrealisme a Espanya, la publicació de Freud en castellà 

(el món dels somnis, l’inconscient i allò no-real que ja havia influït tant a França) 

(Mangini,2012). 

 

El crític avantguardista Rafael Santos Torroella, constataria que aquesta afinitat seria la 

causant de la creació del surrealisme espanyol (Magini,2012). I tot i aquesta afirmació, 

un dels dos exponents ha pogut ser oblidat.  

 

Ara bé, entorn del surrealisme espanyol, ha quedat un etern debat per resoldre. Els crítics 

d’art no acaben de posar-se d’acord sobre si el surrealisme francès va penetrar 

directament a Espanya o si el cas del surrealisme espanyol és únic i diferenciat. El motiu, 

és que l’un i l’altre, tenen característiques diferenciades (Mangini,2012). 

 

Robert Havard, professor d’espanyol a la Universitat de Gales en el seu llibre “The 

Cricified Mind”, on fa un anàlisi distintiu entre el surrealisme francès i l’espanyol, hi 

determina que el que els distingeix és: “El fanatisme religiós present a Espanya fins a 

finals del s XX, absent a França” (Mangini, 2012: 134).  

 

Valeriano Bozal, filòleg hispànic, al seu torn, diria que en el cas concret de Mallo, a més, 

ella no faria mai art espontani, ni provinent dels somnis, com en el cas dels surrealistes 

francesos. Maruja Mallo mai creuria en la premissa francesa que dormir i somiar fossin 

el moment més fèrtil per a l’artista. Estrella de Diego, professora universitària d’Art 

Contemporani i investigadora espanyola (qui més ha treballat l’etapa emmarcada en el 

surrealisme de Mallo) opinava en aquesta línia al 2008, que Mallo: “Té una contundent 

passió geomètrica”, aspecte que li ve donada directament per la tradició clàssica de San 

Fernando i que, segons ella, prova que no era surrealista i amplia la seva tesi amb una 

declaració de la pròpia Mallo, que confirma en certa mesura al que hem apuntat sobre la 

relativitat del surrealisme de la pintora: “Sempre pinto d’acord amb les lleis 

geomètriques que regeixen la naturalesa (...) l’antítesi de la manufactura comercial del 

surrealisme” (Mangini, 2012: 127). 



	
  
27	
  

Amb tot, i encara que ella nega tota relació d’influència, se l’ha seguit emmarcant dins 

del surrealisme, per la seva proximitat en altres aspectes, que definirem més en 

profunditat en l’apartat on parlarem de la seva obra en concret.  

 
Adele Robin Greeley, professora d’Art Contemporani i d’Història de l’Art a la 

Universitat de Berkeley, afirma que “Mallo va conservar en la seva obra fins la guerra 

civil, cert grau de d’imaginari surrealista” (Mangini, 2012: 166). 

 

De fet, el mateix Valeriano Bozal, assegura que “els surrealistes més importants van ser 

Miró, Benjamín Palencia i Maruja Mallo” (Mangini, 2012:104). 

 

Per tant, cal que deixem obertes aquestes incògnites: El surrealisme espanyol era concret 

i diferenciat del francès? I pel que fa a Mallo, seria realment surrealista? 

 

Aquest debat sobre el surrealisme espanyol s’estén fins als nostres dies i tampoc en el cas 

de Mallo els intel·lectuals i investigadors no es posen d’acord. Eugenio Carmona, 

catedràtic d’Història de l’art, per exemple, declararia que “quan Mallo va exposar a 

Madrid al 1928 als vint-i-sis anys (...) es va convertir immediatament en la pintora de la 

nova generació i del surrealisme. Cap altre artista del moment va suscitar crítiques tan 

favorables” (Mangini, 2012: 105). Els crítics de Mallo aplaudien la seva originalitat, tal 

com García Lorca, De la Serna, Ortega y Gasset o Melchor Fernandez (Mangini, 2012). 

 

Al 28 de maig de 1928, Mallo encetaria la seves sèries emmarcades com a surrealistes: 

“Verbenas” i “Estampas” inspirades en la vida al carrer, en les festes i la convergència de 

multituds a Madrid (com “flâneur baudelariano”, però amb un canvi d’estil substancial). 

Aquestes sèries, suposarien un punt d’inflexió en la seva carrera artística. Mallo 

constataria que: “Revista Occidente (qui li va permetre fer l’exposició) va marcar un 

punt d’inflexió en la meva vida com a militant d’art-coneixement, obrint-me les portes 

del món cultural de tres capitals: París, New York i Buenos Aires i tot el continent de 

parla castellana” (Mangini, 2012: 102). 

 

“Verbenas”, una de les sèries més reconegudes de l’artista, es pot classificar també en el 

denominat realisme màgic. Margarita Paz, periodista, explica: “És probable que el llibre 

de Roh sobre el realisme màgic, hagués influït directament en les obres de “Verbenas” de 



	
  
28	
  

Mallo, que hauria llegit la versió traduïda al castellà al 1927” (Mangini, 2012: 102). 

Mallo, però, insistim que mai reconeixeria cap influència i només parlaria dels clàssics 

com Goya, el Greco, Velázquez o Picasso, com a influències (Magini,2012). 

 

Ara bé, Juan Manuel Bonet, escriptor i crític d’art al documental: “Maruja Mallo. Mitad 

ángel, mitad marisco” (2013), afirma: “Maruja Mallo va ser una de les primeres lectores 

del llibre Realisme Màgic de l’historiador, crític d’art i fotògraf alemany, Franz Roh, 

(post expressionisme) que es publica al 1927 a la “Revista de Occidente.” En el mateix 

documental també s’argumenta que: “En el llibre de Roh hi apareix una obra de 

l’alemany Walter Spies, titulada: “Tiovivo” que guarda relació amb la iconografia de 

l’artista.” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Walter Spies “Tiovivo”(1927) extret del 
documental: “Maruja Mallo. Mitad ángel, 
Mitad marisco” (2013) 

Maruja Mallo “Verbenas”(1927) extret del 
documental: “Maruja Mallo. Mitad ángel, 
mitad marisco” (2013) 



	
  
29	
  

En aquesta època, gaudirà de força repercussió tan mediàtica com crítica; però ja no es 

relacionaria amb tanta freqüència ni amb Dalí, ni amb Buñuel. La misogínia d’aquest 

últim, el duria a no apreciar del tot a Mallo i de fet, en les seves memòries hi ha la prova 

d’alguns prejudicis o idees que tenia i que ens poden induir a pensar que ella no devia ser 

sant de la seva devoció: 

 

“A Espanya quan jo era jove, no es coneixen més que dues possibilitats de fer l’amor, el 

prostíbul o el matrimoni. Quan al 1925 vaig arribar per primera vegada a França em 

semblava extraordinari i fins hi tot de mal gust que un home i una dona es fessin petons 

pel carrer, també em sorprenia que un noi i una noia poguessin viure junts sense estar 

casats, era inaudit. Aquestes costums em semblaven obscenes” (Mangini, 2012:86). 

 

Després d’aquestes declaracions, no és difícil d’imaginar la imatge que tindria Buñuel de 

Mallo i del seva conducta de promiscuïtat, essent una dona. De fet, també parlaria quan 

va tronar del París al 1927, de les paraules que pensava utilitzar en l’obertura d’una 

conferència a la Residència d’Estudiants sobre cinema: “Queda obert el concurs de 

menstruació: Maruja Mallo té la paraula.” (Mangini, 2012:85) 

 

El contacte que va mantenir tan amb Dalí com amb Buñuel seria, com ja hem indicat, 

molt escàs, però s’aniria relacionant amb figures molt importats de l’avantguardisme, 

com serien Concha Méndez o Alberti amb qui hi mantindria una relació amorosa molt 

turbulenta fins al 1930 (Magini,2012). 

 

 2.2.6  El “Sinsombrerismo” 

  

Concha Méndez seria al llarg dels anys 20, una de les seves amigues més íntimes. 

Méndez era una dona de classe adinerada com ella i més endavant tindria un compromís 

amb la política del país molt important, essent també una altre gran oblidada de la seva 

època. Totes dues recorrerien Madrid i sortien fins molt tard, tot i les males llengües, 

sense cap altre companyia. Amb ella va ser amb qui va començar a practicar l’anomenat 

“Sinsombrerismo” o passejar pel carrer sense barret (símbol de distinció social i fet que 

era molt criticat entre dones de la seva classe social) (Magini,2012). Entorn d’aquest fet, 

el passat 2015, es va iniciar a Espanya un projecte crossmedia sota el nom de “Las 



	
  
30	
  

Sinsombrero”, amb l’ànim de reivindicar a través de distintes plataformes com la 

televisió, la ràdio o internet, l’existència i la difusió de les grans dones de la Generació 

del 27 o aquelles dones d’inicis del s XX que van ser importants per la història 

d’Espanya. Un objectiu molt en relació al que es pretén, de forma més humil, en aquest 

treball. 

 

D’aquest projecte n’ extraiem una declaració de Maruja Mallo: “Tothom portava barret, 

era com un pronòstic de diferència social. Però un bon dia, a Federico, a Dalí, a mi i a 

Concha Méndez, una altra estudiant, se'ns va acudir treure’ns el barret. I en travessar la 

Puerta del Sol ens van apedregar, insultant-nos com si haguéssim fet un descobriment, 

com Copèrnic o Galileu. Ens deien maricons, creien que despullar-se del barret era una 

manifestació del tercer sexe” (Maruja Mallo al documental de “Las Sinsombrero”). 

 

En el documental: “Maruja Mallo. Mitad ángel, mitad marisco”, apareix un aclariment 

de Mallo molt interessant, en referència a aquest tema: “Ens deien maricons, perquè 

s’entén que creien que treure’s el barret era com una manifestació del tercer sexe.” 

 

Així, veiem que el “Sinsombrerismo” era vist com a tendència provocativa i 

transgressora. Mallo expressaria també: “La gent pensava que érem immorals, com si no 

portéssim roba i poc faltava perquè ens agredissin pel carrer”. (Mangini, 2012: 80) 

 

En el mateix documental “Maruja Mallo. Mitad ángel, mitad marisco”, Guillermo de 

Osoma, historiador d’art i galerista explica que “les Sinsombrero, eren una mica dones 

alliberadas, feministes però d’una altre manera, a la manera dels anys 20 o 30,” 

 

Mallo i Méndez, doncs, eren practicants del “Sinsombrerismo” i a més, freqüentarien les 

fires de carrer o les festes que es feien a  Madrid i que estarien tan presents a les 

“Verbenas” de Mallo.  

 

 

 

 



	
  
31	
  

Méndez doncs té un pes important també en aquesta primera etapa pictòrica de l’artista, 

ja que també acostumava a practicar esport i seria la principal influència de l’altre sèrie 

de la mateixa etapa “Estampas”. A “Estampas” s’hi representen dones esportives i 

corpulentes molt inspirades en la seva amiga i a “Verbenas”, Mallo pintaria a Méndez en 

l’obra: “La mujer de la cabra”. (Mangini, 2012). Ambdues es definiren com a flâneuses 

del Madrid dels anys 20. 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 2.2.7 El naixement de la Generació del 27 

 

A finals dels anys 20, estava declinant ja no només l’interès del classicisme en favor de 

l’avantguardisme, sinó de tota l’anomenada Generació del 98. Tot i que havien quedat 

inherents la figura del bohemi de Valle-Inclán i que eren i serien encara molt reconeguts 

el poeta Antonio Machado i el filòsof i escriptor Miguel de Unamuno, tot apuntava a la 

necessitat d’una nova generació d’artistes i intel·lectuals (Mangini, 2012). 

 

Amb la celebració del tri centenari de la mort del poeta Luis de Góngora (1561- 1627), 

naixeria la nova Generació del 27 (1927). L’interès per la poesia pura va decaure també 

en favor de la tendència avantguardista i també de la poesia nova (Mangini, 2012). 

 

L’escriptor Ernesto Giménez Caballero i el poeta i crític literari Guillermo de Torre 

fundarien “La Gaceta Literaria”, en la que hi col·laborarien multitud de poetes i 

“La mujer de la cabra” (1929) 
fotografia extreta del diari El País 
(11 de juny de 2005) 



	
  
32	
  

escriptors del moment, amb l’objectiu de defugir el neopopulisme i el gongorisme, buscant 

una forma espanyola de surrealisme (Mangini,2012). 

 

Els joves de la G27, també consideraven a “Platero y yo”, un conte sentimental que 

parlava d’un ase i un nen i les crítiques cap a Juan Ramón Jiménez no cessarien, tot i 

que molts de la Generació del 27 havien estat deixebles seus. Dalí començaria a parlar 

de Jiménez com a: “El gran putrefacte pelut, Juan Ramón” (Mangini, 2012:114). 

 

Algunes de les obres més representatives de l’època i la Generació serien “poeta en 

Nueva York” de Lorca, “Espadas como labios” d’Aleixandre i “Sobre los ángeles” 

d’Alberti (obra que se li ha atribuït una gran influència de Mallo). També amb l’arribada 

de Buñuel de París en aquells anys i amb les exposicions sobre el cinema d’avantguarda 

que faria a la Residència d’Estudiants, incentivaria en gran mesura l’interès per les 

sortides modernes que se li podien donar al cinema (Mangini, 2012). 

 

També cal destacar a Joaquin Torres García, artista i escriptor uruguaià que viuria entre 

Espanya i França, juntament amb l’ escultor i pintor d ’Alsàcia Hans Arp i el també 

pintor Pierre Mondrain; que fundarien a París el Cercle et Carré (grup d’artistes 

abstractes) el qual exerciria una enorme influencia en artistes de Barcelona i Madrid a 

través de les seves teories constructivistes. A Madrid s’hi celebraria també al Jardín 

Botánico una exposició de “Pintura y Escultura de Residentes Españoles en París”, 

organitzada per la Societat de Cursos i Conferències de la Residència d’Estudiants, entre 

els quals hi hauria Dalí. A partir d’aquest moment iniciaria la Generació del 27, oblidant 

la figura femenina que encara avui, no ha estat afegida (Mangini,2012:118). 

 

L’últim gran factor de solidificació de la transformació generacional, seria també la mort 

del pintor uruguaià Rafael Barradas (1929) qui havia estat una influència avantguardista 

de gran notorietat. Aquí comença el que Shirley Mangini, anomenaria “el final de l’era 

barradas”, i seria el moment també d’aparició d’algunes mutacions que acabarien, 

finalment, amb la pèrdua d’importància de la Residència d’Estudiants com a nucli 

cultural de l’avantguarda espanyola. Eugenio Carmona assenyala com a “nous punts 

focals” del 1929, l’Escola de Vallecas, formada per un nou grup de surrealistes, 

encapçalats per l’escultor Alberto Sánchez Pérez i el pintor Benjamín Palencia. Mallo 



	
  
33	
  

tindria una aproximació molt forta a aquesta escola i, fins hi tot, arribaria a admetre 

abans influències de l’Escola de Vallecas, que no pas del surrealisme en sí, o del 

surrealisme francès (Mangini,2012). 

 

 2.3  El pas cap a la II a República Espanyola 

 

L’alternança, sabudament a base de trampes electorals, entre els Liberals i Conservadors 

feia posar cada cop més en crisi l’estabilitat borbònica, que passaria per 13 governs 

diferents entre 1917 i 1923. (Sàpiens.cat) 

 

Aquesta inestabilitat acabaria amb el cop d’estat, consentit per Alfons XIII, de Primo de 

Rivera i amb el consegüent inici de la dictadura. Rivera no sabria gestionar els fronts 

econòmics de crisi i aquest factor, unit a l’oposició política a la dictadura, farien acabar 

de caure el govern amb l’arribada del 1929, amb el crack del 29 i la consegüent gran crisi 

econòmica. El rei havia perdut tota la credibilitat, però es mantindria a la monarquia, 

mitjançant eleccions per donar sensació de progrés. Ara bé, en les eleccions de 1931, que 

en el fons eren una espècie de plebiscit sobre si la monarquia era o no acceptada, va 

acabar en un triomf de la República (Sàpiens.cat). 

 

Les ciutats més important eren republicanes i encara que aquell plebiscit no era sinònim 

de canvi de govern, el 14 d’abril de 1931 es va començar a proclamar la República i 

Niceto Alcalá – Zamora cap del comitè revolucionari, proclama la II República 

Espanyola des del balcó del Ministeri de Governació. Aquell mateix dia, Alfons XIII 

s’exilia per donar pas a aquell nou govern, emmarcat dins del període espanyol de més 

progres social viscut fins aleshores (Sàpiens.cat). 

 

Al 1928 , poc abans de la proclamació de la República, Mallo començaria a pintar una 

nova sèrie de pintures que descriurien en certa manera la situació convulsa d’aquest 

moment històric i seria l’inici d’una nova etapa de pintura que deixaria enrere el 

surrealisme i s’encaminaria cap a l’Humanisme reivindicatiu en pro de la República i en 

contra de l’Església. És especialment interessant, perquè aquesta etapa seria l’única en 

que Mallo mostraria trets de caire politico-social en la seva pintura (Mangini,2012). 

 



	
  
34	
  

En aquest moment, amb el crack del 29 a Espanya s’estava produint una desintegració 

econòmica i també política de la dictadura de Rivera i també, com hem explicat, la 

monarquia d’Alfons XIII s’esmicolava a marxes forçades. (Sàpiens.cat). 

 

Hi havia força manifestacions de tipus estudiantil i la ideologia d’esquerra s’estava 

estenent a la població (especialment el socialisme), reclamant renovació pel que fa a la 

reforma agrària, la llibertat de credo, de premsa, laïcitat en l’educació i l’extensió 

generalitzada d’aquesta. En aquest context, la implicació d’artistes i intel·lectuals i la 

seva vinculació amb partits d’esquerra eren més habituals que en èpoques anteriors. 

Potser per aquest motiu Mallo també es manifestaria com a republicana; entre d’altres 

coses per les demandes de deixar enrere l’estacament conservador (putrefacte als seus 

ulls i als dels surrealistes) i el reclam de la democràcia. Aquesta creença també aniria 

acompanyada d’un odi d’aquests grups a l’Església catòlica i que acabaria amb una sèrie 

d’incendis a les esglésies i amb manifestacions populars marcadament anticlericals 

(Mangini,2012). 

 

D’aquí neix la sèrie “Cloacas y campanarios” en la que Mallo hi esbossaria la 

descomposició del moment: Madrid morint per donar pas a un nou període. “La pintora 

observaria (...) matèries putrefactes (excrements, cendres, fòssils), màquines de guerra i 

militars que també desapareixerien” (Mangini, 2012: 133) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Maruja Mallo y Josefina Carabias 
amb l’obra “Antro de fósiles”, 
1931 de la sèrie “Cloacas y 
campanarios.”(foto extreta del 
blog de cultura artística “El rincón 
del arte”)	
  



	
  
35	
  

Maruja Mallo i els surrealistes veien, com hem explicat amb anterioritat putrefacció en 

tot allò anclat al passat: tant l’església, com el militarisme o el govern monàrquic, però 

especialment: “Mallo considerava a l’església insidiosa i la principal causant dels 

problemes d’Espanya, anomenant-la Màfia Santa” (Mangini, 2012: 133) 

 

Havard explicaria que “la cristiandat aspira a la negació del cos, a allò espiritual i net. 

Reivindicar els excrements es reivindicar el cos i la seva tendència efímera, en total 

contraposició amb la reivindicació de crist” (Mangini, 2012: 137).  Sembla que Mallo 

s’elevaria per damunt del concepte que el catolicisme li atribuïa al cos, considerava la 

sexualitat un hàbit natural, encara que als homes del seu temps els produís un sentiment 

de vergonya, que era el que esperava d’ells l’Església. Mallo sembla que troba absurda 

l’equació cos= pecat.  

 
A partir d’aquest moment, es parla de l’art de Mallo com a profecia. Molts crítics 

entendrien a “Cloacas y campanarios” com l’explicació profètica de la mort de l’antiga 

monarquia i el naixement de la nova República; però després també de la guerra civil i 

l’horror que en succeiria. Es parlaria de la “naturalesa apocalíptica” d’aquesta sèrie de 

pintures”, però cap consideraria a Mallo com a una artista genial (Mangini, 2012:138). 

 

Aquesta sèrie d’obres d’art no tindria la repercussió merescuda, fins a la seva arribada a 

París al 1931 (els motius els argumentarem en profunditat al punt 3 on analitzarem les 

seves obres més rellevants de cada període i els seu recorregut com a artista). 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



	
  
36	
  

 2.4 La Segona República  

 
La Segona República (1931-1936) va suposar una gran època per a l’emancipació de la 

dona, degut a una sèrie de factors, estudiats sociològicament, que s’ha determinat que 

afavoreixen l’equilibri de poder entre homes i dones al llarg de la historia contemporània 

d’Espanya.  

 

1. Tenir un accés igualitari a l’educació. 

2. Matrimonis voluntaris i la possibilitat de divorciar-se.  

3. Igualtat d’oportunitats en l’exercici l’aboral i ocupacional.   

4. Viure en una context en que es posi més valor al coneixement que la força física.  

5. Tenir la possibilitat d’associació (democràcia) com per exemple les associacions 

de dones (avui, per exemple, xarxes socials de dones en el cas de les Primaveres 

àrabs). 

6. Viure en un context social que reconegui per a tots i sense distincions la 

ciutadania de ple dret i  amb una constitució que penalitzi la violència i la 

dominació i que protegeixi la democràcia, per preservar alts llindars de justícia i  

pau social (Alejandra Val Cubero, 2013: 691).  

 

La Constitució de 1931, significaria un avenç molt notable per Espanya, tan en drets 

com en llibertats. Comprendria, entre d’altres fets, el sufragi universal, la Llei del divorci 

i l’acceptació del matrimoni civil. “El rebuig també de la devoció eclesiàstica i la relació 

directe d’aquest fet amb l’endarreriment d’Espanya, duria al 1932, a l’afirmació de l’estat 

com a laic” (Alejandra Val Cubero, 2013: 633).  

 

En concret, l'1 d'octubre de 1931, es va materialitzar el dret al sufragi universal i el 12 de 

març de 1932, les Corts van aprovar la Llei del divorci. També al juny d'aquest mateix 

any, s’aprovaria la Llei del matrimoni civil. Totes evidentment, comptarien amb 

l’oposició de l'Església catòlica (Fernando Álvarez-Uría, 2013). 

 

Aquestes conquestes serien històriques i per exemplificar el valor d’aquells guanys de La 

República, cal remarcar per exemple, que la Llei del divorci, que posteriorment seria 

derogada per Franco al 1939, no tornaria a aprovar-se fins al 1981. D’altre banda també: 

“La conquesta del dret al vot femení, indiscutiblement constitueix el moment d’ entrada 



	
  
37	
  

de les dones en el camp polític. Aquest fet va ser d’una dificultat explícitament intensa a 

l’època, ja que hi havia reticències entre els diputats progressistes i socialistes, que 

dubtaven sobre el conservadorisme femení i la seva possible inclinació al vot monàrquic, 

degut entre d’altres arguments, a la seva falta de bagatge polític. Però també hi havia 

argumentacions, evidentment, de tipus misogin” (Fernando Álvarez-Uría, 2013: 637). 

 
Evidentment, políticament Espanya s’estava modernitzant, però calia reeducar la 

misogínia inherent a la immensa majoria de la població. En el cas de Madrid, on vivia 

Mallo, tal com afirmen la sociòloga Julia Varela Fernández i el politòleg Ángel Juan 

Gordo López, la misogínia es reflectia també entre els intel·lectuals amb els arguments 

entorn de teories científiques (com el determinisme biològic explicat anteriorment, molt 

defensat per Ortega i Gasset) usades per donar credibilitat a la incapacitat femenina per 

tot allò que no fos la tasca que se li havia estat històricament assignada. Segons 

Fernández i López : “ Les tesis sexistes coexistien amb el racisme i el darwinisme social, 

fins i tot eren compartides per alguns representants dels grups menys conservadors. En 

general, seguia dominant l'estereotip que les dones estaven destinades a la cura de la casa 

i a la procreació, mentre que els homes estaven destinats a conquerir i a recrear el món, 

en suma, a ser els protagonistes de la història” (Julia Varela Fernández, 2013: 615). 

 
Evidentment, el paper preponderant de la religió havia tingut molt a veure amb aquesta 

misogínia enrarida. En aquesta línia, s’han concretat sociològicament: “ Tres grans 

barreres contra la igualtat: la misogínia de la religió cristiana, els codis legislatius que 

clausuraven a les dones en un estatut de minoria i les teories mèdic - científiques que 

identificaven als homes amb la raó i les dones amb les passions” (Fernando Álvarez-

Uría, 2013:634). D’aquestes tres barreres, n’hem treballat anteriorment les dues últimes 

premisses i ara abordarem especialment la misogínia de la religió  

 
L'Església catòlica representava una organització que pertanyia a una construcció 

política i social antiga, que ja no s’adheria a les necessitats socials i polítiques de la 

República i que seria posada en qüestió d’una forma que mai abans havia estat possible, 

fins hi tot, des de la pròpia població. A més, l’Església com a institució és estrictament 

jeràrquica, antidemocràtica en aquells temps i en el cas de la dona, es defensava 

fervorosament la seva reclusió a l’ “arquetip de la perfecta casada: mare de família 



	
  
38	
  

abnegada, verge i màrtir” (Fernando Álvarez-Uría,2013: 634). Per tant, es creia que 

aquests havien estat molts dels motius pels quals espanya havia quedat enrederida.  

 
En resum, les tres grans barreres conta la igualtat esmentades, començaven a ser posades 

en dubte en favor de buscar l’equilibri entre homes i dones i l’avenç d’Espanya cap al 

progrés. És molt important apreciar també, que s’estava caminant cap a la recerca de les 

premisses sociològiques que hem expressat que fomenten la igualtat i que, per contra, es 

volia deixar enrere les que hem determinat que són tres barreres contra la igualtat.  

 
També cal destacar que la vida associativa femenina creixeria exponencialment i es van 

crear noves associacions de dones. Alguns exemples en serien: “L'Associació Femenina 

d'Educació Cívica (1931), que arribaria al centenar de membres, l'Associació de Dones 

Antifeixistes (1932), d’ideologia associada al Partit Comunista, i poc després, també es 

crearia Dones Lliures, d’ideologia més anarquista” (Julia Varela Fernández, 2013: 618). 

 
També cal esmentar la importància que van tenir els clubs i ateneus en aquesta vida 

associativa, entre ells l'Ateneu de Madrid, tal com revistes o articles de diari escrits i 

publicats per dones i molt sovint, dirigits a dones, així com les diferents revistes dirigides 

i editades per dones. S’aniria teixint una xarxa d’associació femenina que “des de la 

filosofia, l'art, l'educació i la literatura, van contribuir a la formació d'una societat 

diferent, en promoure la incorporació de les dones a l'educació universitària, al treball 

extra domèstic i a la vida pública democràtica” (Julia Varela Fernández, 2013: 619 ). 

 
En aquest període de la història espanyola, és en el que Mallo i moltes altres dones 

artistes, tindrien una situació més favorable per poder viure del seu art, ja que el context, 

com hem argumentat i com estem argumentant, és molt descriptiu de l’èxit o el fracàs de 

la dona artista.  

 
Per afirmar-ho, ens basem en les variables clàssiques de Bourdieu que hem exposat 

anteriorment: “Família, escola, grup d’iguals, feina, entorn rural o urbà i les  formes 

existents d’entendre el món i la política.” A Mallo, en aquest cas, l’acompanyaven totes 

les variables: tenia una família influïda sobretot pel krausisme patern ( per tant, que els 

ensenyava a qüestionar-se la realitat de l’entorn i que els fomentava la llibertat de 

decisió) i que la recolza en els seus estudis, el seu grup d’iguals (tant masculins com 

femenins) eren artistes de classe adinerada i, alguns d’ells, amb molta influència social. 



	
  
39	
  

Rere seu, comptava també amb l’aval de l’academicisme del moment i vivia en un 

entorn urbà en expansió, de tendència progressista, lliberal i laic (tot i la misogínia 

reticent). Així, en aquest context, aconseguiria ser autònoma i viure del seu art.  

 

Tal com hem explicat en l’anterior punt del treball, en aquesta època era molt usual que 

els artistes i intel·lectuals prenguessin posicions polititzades en la seva obra. En el cas de 

Mallo, tan ella com la seva obra es polititzaren en favor de les creences de la República i 

els seus pressupòsits: en favor de l’educació de la població i en contra, amb un odi 

exacerbat, de l’Església (Alejandra val cubero, 2013: 692). 

 

 2.4.1  L’obra de Mallo amb implicació política 

 

Ja hem introduït la sèrie de “Cloacas y campanarios” com a preludi de la Segona 

República, i la politització en la figura de Mallo. A part de la tendència surrealista a 

rebutjar l’Església i de l’estancament del govern, és probable que Mallo tingués aquesta 

faceta republicana degut també a la influencia krausista del pare que hem explicat. 

D’aquesta manera, encetem un període en que Mallo, tan per activitat laboral com per 

ideologia, es convertiria en una fervorosa defensora de la República, entesa com a 

defensora de llibertats i de l’educació de les masses i pel que fa a l’art, faria un salt cap a 

l’humanisme i deixaria més enrere la seva etapa “surrealista” (Mangini,2012). 

 

Mallo, amb intenció de treballar per a l’educació del poble (d’acord amb els ideals 

republicans) participaria en el grup teatral ambulant: La Barraca (1933), dirigida i 

fundada per Lorca, juntament amb l’escriptor, director de cinema i escenògraf, Eduardo 

Ugarte. Aquest grup teatral, format majoritàriament per actors universitaris, tenia com a 

objectiu contribuir a la familiarització del poble rural amb el teatre clàssic. La primera 

contribució de La Barraca seria interpretar a Madrid: “La vida es sueño” de Calderón de 

la Barca (Mangini,2012).  

 

Una altre tasca important que realitzaria Mallo en pro de l’ensenyança que preconitzava 

la República, va ser fer de mestre. Mallo donaria classes a “l’institut escola” de Madrid, 

fundat amb la intenció d’expandir la secularització de l’ensenyament i també a la 

Residència d’Estudiants (Mangini,2012). 



	
  
40	
  

En aquesta línia, al 1934 faria oposicions per exercir com a professora de dibuix i seria 

destinada a: “El Insituto de Segunda Ensenyança d’Arévalo”, una petita població de 

Castilla La Vieja. En el llibre biogràfic de Mallo, escrit per Shirley Mangini, es fa moltes 

referències a l’estil d’ensenyament de Mallo, que defugia absolutament la praxis 

ortodoxa. En paraules del crític Antonio Otero Seco, en un article periodístic: “Maruja 

Mallo haurà incorporat a l’ensenyança oficial el seu desdeny per uns mètodes estèrils (...) 

Pels qui admirem a Maruja Mallo seria d’extraordinari interès conèixer els resultats”  

(Mangini,2012:172). 

 

Segons sembla, el seu ensenyament educatiu es traslladaria fora de les aules, on no 

abandonaria la seva actitud excèntrica, la qual l’havia caracteritzat fins llavors. Mallo 

sempre aniria de l’Hotel Jardín, on vivia, fins a l’institut en bicicleta i amb pantalons 

curts. Si ja era difícil veure a una dona en pantalons als poblets petits, no és difícil 

d’imaginar la provocació que deuria ser, si a més, eren curts. Segons explica Mangini, 

l’avenç de les gran metròpolis durant la República mai seria comparable al dels poblets 

petits. A més, sembla ser que Mallo, una gran defensora de la modernitat, avorria tant 

l’austeritat d’Arévalo com la religiositat que allà es vivia, encara, molt fervorosament. A 

tall d’exemplificar el seu rebuig i ànim provocatiu cap a aquelles costums tancades, 

Mangini ens explica la següent anècdota sobre Mallo: 

 

“Aquell ambient hostil, accentuava el seu esperit de rebel·lió. En un acte provocatiu un 

dia mentre se celebrava la missa major, va entrar amb la seva bicicleta a l’Església de 

San Miguel, va recórrer el passadís central i va donar una volta entorn de l’altar i va 

sortir de nou davant la mirada d’estupefacció dels fidels” (Mangini,2012:172). 

 

En referència a questa anècdota, la pròpia Maruja Mallo, al documental al que fem 

referència de forma recurrent: “Maruja Mallo.Mitas ángel, mitad marisco.” (2013), 

explica que “un bon dia, quan anava a donar classes, la meva bicicleta es va desviar i va 

entrar en una missa solemne. Vaig entrar fins a l’altar major i vaig sortir amb tota calma. 

Va ser llavors que les beates em van veure com un àngel.” 

 

També és molt important destacar que Mallo començaria en aquesta època (poc abans 

de l’inici de la Guerra Civil), a treballar amb les anomenades “Misiones Pedagógicas”, 



	
  
41	
  

un dels projectes de la “Institución de Libre Enseñanza (ILE)” a Galícia, més ambiciós 

de la Segona República. L’objectiu d’aquest projecte era equilibrar les evidents 

diferències culturals entre el camp i la ciutat amb: “Biblioteques circulants, presentacions 

de pel·lícules, exposicions de reproduccions artístiques, representacions d’ obres de teatre 

i patrocini de concerts. La majoria no havien vist mai el cinema, ni contemplat obres 

d’art i eren pocs els que havien llegit un llibre” (Mangini,2012: 203) 

 

Tornaria a viure definitivament a Madrid al 1934, època ja de perill per a la democràcia 

de la Segona República. 

 

 2.4.2  París 

 

Cal destacar, com a època anterior a la seva etapa com a mestra, un període d’un any en 

el que Mallo viuria a París. Al 1931, just iniciada la Segona República, presentaria 

“Cloacas y campanarios” a l’Exposició d’Arquitectura i Art Contemporani de l’Ateneu, 

a San Sebastián i també a la Segona Exposició d’Artistes Ibèrics a la mateixa ciutat. Cap 

a aquesta època col·laboraria per primera vegada en vàries revistes com Revista de 

Occidente, Alfar, Meseta, Noreste y La Gaceta Literaria, entre d’altres. Veiem doncs, 

que gaudiria d’un cert èxit, tan artístic com intel·lectual, probablement impulsat dins les 

limitacions, pels nous ideals de la República. Degut potser en certa mesura, a quest èxit, 

rebria una beca del govern (1931) per estudiar escenografia a París durant 6 mesos, que 

després allargaria fins al 1932, gràcies a una altra beca concedida per la Junta 

d’Ampliació d’Estudis (Mangini, 2012). 

 

Maruja Mallo  arribaria a París el 23 d’octubre de 1931 i s’enduria amb ella pintures de 

“Verbenas” i de “Cloacas y campanarios”  (Mangini, 2012). París seria per a ella un 

alliberament molt important i volaria molt més enllà del que hauria pogut a Espanya. 

Viuria sola per primera vegada i a més, no va trigar en “causar sensació” 

(Mangini,2012:157). 

 

Es relacionaria amb grans artistes del moment: “ El pintor polac Louis Marcoussis 

(1878-1941) i amb els artistes Jean y Valentine Hugo. Freqüentaria les residències de 

Picasso, el poeta xilè Victente Huidorbro i també a les tertúlies a les que també assistien 

Dalí i Miró. Encara que no hi ha proves de que mai veiés al seus excompanys Dalí, ni 



	
  
42	
  

tampoc a Buñuel que també vivia a París, ja que cap d’ells dos parla d’ella en les seves 

memòries” (Mangini,2012:157). 

 

També coneixeria a París als surrealistes francesos: “ Louis Aragon, Hans Arp, Giorgio 

de Chirico, Benjamin Péret, Max Ernst, René Magritte, Vassily Kandinsky, Paul Éluard 

i a André Breton. També escriuria sobre ella, Jean Cassou amb el polac Waldemar 

George i coneixeria al gran teòric uruguaià Joaquín Torres-García” (Mangini,2012:158). 

 

S’envoltaria doncs, dels grans del moment que li atorgarien un gran reconeixement tant 

de la sèrie de “Cloacas y campanarios” com de les anteriors series “Estampas” i 

“Verbenas” i, gràcies a les seves relacions també amb Breton, Miró, Picasso, Aragon, 

Arp i Magritte, va poder exposar fins a disset obres especialment de “Cloacas y 

campanarios” a la galeria del surrealista francès Pierre Loeb (a la que al 1925 s’hi havia 

fet la primera exposició surrealista col·lectiva). Shirley Magini, afirma que seria en 

aquest moment, en que s’iniciaria el traspàs total que ja havia iniciat amb “Cloacas y 

campanarios”, deixant del tot la vitalitat i el color de les sèries de “Verbenas”, cap al nou 

humanisme. Els qui han estudiat la seva obra creurien que aquest canvi d’estil, sobretot 

de color (de la brillantor i color viu a la opacitat i la foscor) podria ser, com hem 

explicat, un preludi del que vindria a Espanya, acabada la Segona República (Mangini, 

2012). 

 

Gràcies a aquesta exposició, els surrealistes francesos la van acollir com a una més del 

grup: “Jean Cassou, qualifica la sèrie d’extraordinaris mals sons que procedeixen de 

l’Espanya brutal i injuriosa que ens han donat a conèixer els films de Buñuel” 

(Mangini,2012: 159) 

 

Després d’aquesta experiència, ja no trigaria a tornar a Espanya, però es transformaria 

en una pintora diferent. Com hem dit, publicaria en vàries revistes i especialment, cal 

destacar que a les revistes: “Noreste” i “Las cuatro estaciones”, s’atreviria a redactar-hi 

les seves teories sobre escenografia. Mai abans s’hauria atrevit a parlar sobre teoria d’art, 

però tal com molt bé expressa Mangini: “No hi ha dubte de que l’experiment de París i 

el contacte amb escenògrafs, havia induït una major confiança a l’artista i aquella va ser 

la primera vegada que s’atreviria a parlar de les seves teories sobre art” 



	
  
43	
  

(Magini,2012:159). Ara bé, absolutament mai parlaria del surrealisme des d’una 

perspectiva feminista, a diferència de les artistes Remedios Varo o Frida Kahlo 

(Mangini, 2012). 

 

La raó per la qual va decidir tornar a Espanya on el seu reconeixement, tot i que gens 

menyspreable no tenia comparació amb el de París, no se sap del cert. El marxant d’art 

de Picasso, Paul Rosenberg, li havia ofert un contracte per dos anys que rebutjaria, 

segons Gómez de la Serna, per no encadenar-se a París. Encara que els crítics l’adoraven 

i que el surrealisme havia estat la seva porta d’entrada als cercles d’artistes del moment, 

quan va tornar a Espanya seguiria, com hem explicat, cap a un tipus d’art més 

humanista, amb obres com: “Sorpresa del trigo”, emmarcada dins la sèrie marcadament 

republicana: “La religión del trabajo”, que enaltien el treball al camp i tot allò relacionat 

amb la cultura popular, fins hi tot els materials que utilitzaria serien objectes corrents 

(Mangini,2012).  

 

“Mallo va valorar l'art popular, va ironitzar contra els poders de la jerarquia eclesiàstica, 

militar i política, i va recolzar els pressupostos de la República”  (Alejandra Val Cubero, 

2013: 695). 

 

El pintor i crític d’art argentí, Julio E. Payró, explica aquest abandonament surrealista 

per donar pas al nou humanisme, com a una estreta relació entre l’obra de Mallo i el nou 

govern, que hem explicat anteriorment: “Parla d’una fusió entre l’artista i la nació” 

(Mangini,2012:161). 

 

Al 1932, moriria també el seu pare, que per a ella havia estat un gran mentor i tornaria a 

viure amb la seva família, tot i que conservaria la seva independència i freqüentaria 

tertúlies marcadament masculines: El “Mirlo Blanco”, presidida per Pío Baroja a casa 

seva, “El Gato Negro” de qui en duia el timó Azorín, la reunió de “Correos Beer House, 

que era del domini de Neruda i altres (Mangini, 2012). La mort del pare, podria haver 

estat un dels motius de la tornada de Mallo a Madrid. 

 

  

 



	
  
44	
  

 2.4.3  L’última etapa de Mallo abans de l’esclat de la guerra civil 

 

El 1936, seria un any especialment fructífer per a l’artista. Encara que no tindria el 

reconeixement de París, exhibiria dues pintures de la sèrie “Verbenas” i dues de 

“Cloacas y campanarios” a l’exposició d’Art Espanyol Contemporani. Aquest mateix 

any, també seria escollida per exposar en una exposició surrealista internacional a les 

New Burlington Galleries de Londres i el grup català ADLAN Amics de l’Art Nou, 

fundat el 1932, va presentar una exposició en la que hi apareixien algunes obres de 

Mallo corresponents als anys 30. Aquestes obres, ja de tipus totalment humanista, com 

ja hem insinuat en l’anterior apartat, van generar molt d’escepticisme entre els crítics 

(Mangini, 2012). 

 

La crítica d’art Margarita Nelken observa que aquestes pintures no són tan transcendents 

com les anteriors obres de Mallo (com “Verbenas” o “Cloacas i campanarios”), però 

aclareix que això responia a: “ La pròpia necessitat de constant canvi de Mallo i al seu 

desig de superar-se mitjançant la innovació” (Mangini,2012:199). Sabem que al llarg dels 

anys, Mallo mai voldria ser emmarcada en cap estil pictòric i al llarg de la seva vida 

encara aniria canviant molt més d’estil. 

 

E. Jiménez Placer també fa referència a les noves peces com: “De pobríssima producció, 

exculpant l’obra de Sorpresa del trigo” (Mangini,2012:199). 

 

Shirley Magini, en aquest sentit argumenta: “El nou humanisme de Mallo potser era 

massa socialista per aquells que no compartien aquesta ideologia. Els crítics ja no veien 

com a moderna l’obra de Mallo, perquè usava materials corrents” (Magini,2012:200). 

També afegeix que se sabia que Maruja estava afiliada al “Sindicato de Artistas 

Plásticos” des del 1931, ja que la imparcialitat era molt difícil de trobar en cap artista o 

intel·lectual de l’època, però evidentment influïa (Mangini, 2012).  

 

Poc abans de que iniciés la guerra civil al 1936, com ja hem explicat amb anterioritat, 

Mallo era a Galícia realitzant el projecte pedagògic republicà de la “Institución de Libre 

Enseñanza (ILE)”. Va ser en aquest moment, quan es produiria l’assassinat de José 

Castillo, tinent de la Guàrdia d’Assalt i quan es produiria també l’assassinat de Calvo 



	
  
45	
  

Sotelo per part de l’esquerra, eix sobre el qual girarà l’esclat de la guerra civil; ja que el 

cop orquestrat per la dreta no tindria l’èxit immediat esperat (Mangini,2012). 

  

 2.5 El que suposaria la guerra civil i el posterior franquisme per la dona i  per 

 als i les artistes i intel·lectuals de la Segona República 

 

Al 19 de juliol de 1936, les tropes insurgents arribarien a Madrid i Barcelona, les dues 

ciutats resistirien gairebé tres anys, però es paralitzaria tot l’avenç social i cultural viscut 

(Magini,2012) . 

 

Aquest moment concret, enganxa a Mallo a Galícia treballant, com hem explicat en les 

“Misiones Pedagógicas”. Allà s’amagaria a casa d’uns familiars; ja que se sentia en perill 

per estar realitzant aquell projecte pedagògic de la República. Finalment, va poder 

desplaçar-se a Portugal a través de la ciutat fronterera de Tuy (prenent amb ella 

“Sorpresa del Trigo”), des d’on viatjaria cap a Buenos Aires gràcies a un cablegrama de 

l’Associació d’Amics de Buenos Aires, que la convidava a participar en una “exposició 

urgent”. Segons Shirley Mangini, la poeta i ambaixadora Gabriel Mistral, havia mogut 

els seus contactes per ajudar-la a sortir d’Espanya (Mangini, 2012). 

 

L’escriptor gallec Emilio Xosé Ínsua, explica que després de l’assassinat de Calvo Sotelo: 

“Maruja va acabar per presentar-se a les autoritats, buscant un pretext per poder 

abandonar Espanya sense problemes, per no haver de fer-ho de forma clandestina. El 

pretext va ser aquesta invitació que li arriba d’ Argentina i és llavors quan marxa via 

Portugal, però sense fugir” (documental: Maruja Mallo. Mitad ángel,mitad marisco” 

2013). 

 

Ínsua també explica que en aquell moment Mallo tenia una connexió directe a Galícia 

amb: “Una colònia artística, intel·lectual i periodística gallega, que pertanyia a la 

generació de les avantguardes i que col·laborava activament amb revistes d’esquerra 

republicana com: Eduardo i Rafael  Dieste, Otero Espandín, Lorenzo Varela” 

(documental: Maruja Mallo. Mitad ángel, mitad marisco” 2013). També comenta que 

precisament era amb aquest grup amb qui col·laboraria en les missions pedagògiques 

republicanes i que en aquella època tenia una relació sentimental amb Alerto Fernández 



	
  
46	
  

Mezquita: “ Un sindicalista d’ Ourense que va introduir a Maruja als cercles socials del 

trotskisme a Galícia” (documental: Maruja Mallo. Mitad ángel, mitad marisco” 2013). 

Per tant, és evident que la seva posició política era extremadament compromesa.  

	
  

El 9 de febrer de 1937 Mallo arribaria a Buenos Aires en un vaixell de vapor anglès “ l’ 

Alcántara”, provinent de Southampton (Mangini, 2012). 

 

Un any més tard, Mallo encara no defugiria les arrels polítiques que havia deixat a 

Galícia i al 1938, narraria a “La Vanguardia”, l’experiència viscuda sota el títol: “La 

verdadera historia de la realidad de Galicia”, on s’explica el que els passava als gallecs 

republicans: “Els falangistes duen a la mà una creu i en l’altre una pistola que 

descarreguen en el moment en que accedeixen a agenollar als treballadors, preguntant-

los si creuen en Déu. Maten així a molts mestres, obrers i metges” (Mangini, 2012: 205). 

 

Mallo explicaria també que els presos republicans morien de gana a les presons: 

“Famílies que porten menjar a parents tancats en presons i els deien que no necessitaven 

menjar més” (Mangini, 2012: 205). També expressaria: “La brutalitat amb la que tiraven 

els cadàvers al mar o en camins”. Segons ella, Tuy era: “El passeig de la mort” 

(Mangini, 2012: 205). 

 

Segons la periodista gallega Carme Vidal i autora del llibre “Maruxa Mallo”: “No va 

poder suportar el que va significar el cop militar i reacciona contra això. No podia 

suportar tot aquell horror i aquella tragèdia i no es pot comprendre la seva figura sense 

comprendre el que va suposar per a ella la ruptura de la guerra. És una ruptura 

biogràfica, artística i vital ” (documental: Maruja Mallo. Mitad ángel,mitad marisco” 

2013). També afegeix que “la crònica que ella envia a la Vanguardia és en definitiva, el 

seu compromís cap a aquells que vivien el cop militar del 36 i evidencia una estreta 

relació amb els represaliats gallecs” (documental: Maruja Mallo. Mitad ángel,mitad 

marisco” 2013). 

 

L’exili, tot i el dolor pel que deixava, duria a Mallo a poder-se desenvolupar com a 

artista creadora molt més del que hauria pogut si s’hagués quedat a Espanya. Amb la 

seva marcada tendència republicana, hauria pogut ser assassinada o relegada a un rol 

empetitit per la ideologia del posterior franquisme. Tal com exposa Alejandra Val 



	
  
47	
  

Cubero : “Durant aquells anys, va viatjar, va exposar i va donar conferències a tot Sud-

Amèrica i Estats Units i va viure per l'art i gràcies a l'art, a través de la venda de les seves 

obres i dels ingressos dels seus llibres, premis i conferències” (Alejandra Val Cubero, 

2013: 685 ). 

 

Una de les grans pèrdues a Espanya va ser l’estacament dels avenços de la dona a partir 

de la guerra civil, començant el que sociològicament s’anomena la funció: “progressiva-

regressiva” que acabaria, en el franquisme, abolint tots els avenços produïts durant la 

Segona República i retornant la dona el seu clàssic rol d’esposa obedient, mare i 

cuidadora de la llar. La possibilitat d’associacionisme femení, evidentment, també va 

quedar reduït a cendres. Tots els factors sociològics que hem determinat que afavoreixen 

a un equilibri entre homes i dones, serien derruïts un per un en el que seria aquesta 

regressió del paper de la dona. El Lyceum Club Femení de Madrid, una associació molt 

important de dones que havia funcionat des de 1926, va tancar les portes a partir de la 

Guerra Civil per convertir-se en el franquisme en la seu de l’anomenat “Cercle Medina”, 

on en reunien la Secció Femenina de Falange. La Secció Femenina falangista, tindria 

una la funció específica de retornar a la dona al seu històric rol, a través d’una sèrie de 

tasques com: “Labors, puericultura, balls regionals i cuina” (Alejandra Val Cubero, 

2013: 685). 

 

Tal com molt bé exposa Val Cubero: “Enrere quedarien els debats, les lectures, els 

viatges i les accions culturals i socials d'aquest grup d'intel·lectuals que van veure fer 

callar les seves propostes amb l'exili i la memòria va romandre oculta durant els anys que 

va durar la dictadura” (Alejandra Val Cubero, 2013: 684).  

 

Així, l’anomenat “renaixement cultural”, acaba se’ns dubte amb la guerra. Els 

intel·lectuals i artistes implicats, l’avantguarda a la que formava part Mallo, i que estava 

molt polititzada; es van dispersar lluny d’Espanya per salvar la vida i els que no, van 

tenir un trist desenllaç. Madrid, en aquell moment la ciutat que volia assimilar-se a París, 

es va convertir en: “Zona de guerra, amb trinxeres, cues per aconseguir menjar i soldats 

per totes bandes. Les sirenes d’alarma i els bombardeigs havien començat i les estacions 

de metro ara eren refugis. Madrid mai recuperaria la República, ni molts dels seus 

personatges culturals importants.” (Mangini,2012:207) 



	
  
48	
  

En el posterior franquisme es van desmantellar directament, totes i cadascuna de les 

variables sociològiques que es determina que ajuden a treballar per a la igualtat. 

Comprovem per tant, el que hem argumentat en la introducció del treball, el progrés de 

drets femenins no és lineal sinó que experimenta avenços i retrocessos. 

 

La llibertat que poc a poc van anar assolint les dones de l’avantguarda dels anys vint, ja 

no seria possible per a les dones artistes formades en època franquista, que trobarien 

molts més obstacles per desenvolupar-se artísticament. Amalia Avia, per exemple, que 

també es formaria en la Real Academia de Bellas Artes de San Fernando, però en època 

franquista, toparia amb una misogínia duplicada a la que havien trobat a l’acadèmia les 

dones als anys 20. Un dels factors implicats directament en l’increment d’obstacles 

misògins, seria el retorn del pes de l'Església (tan en la moralitat general, com en les lleis 

i també cal afegir a la situació general, els problemes econòmics resultants de la Guerra 

Civil) (Mangini,2012). 

 

Les lleis laborals, al seu torn, serien totalment discriminatòries per a les dones i la 

tradició seria posada en valor a l'Acadèmia d'Art, dificultant enormement l’accés de la 

dona a l’art i en més mesura, a l’ensenyament d’aquest art (tornem al concepte de dona 

coma no creadora ni d’art, ni de teoria de l’art). Pintar per a la dona tornaria a quedar 

relegat a un aspecte d’entreteniment, doncs elles no podien ser genis creadors (Alejandra 

Val Cubero, 2013). 

 

D’entrada la premissa d’igualtat educativa ja quedaria fracturada en el franquisme, 

doncs: “ La institució eclesiàstica va articular un sistema educatiu que va dificultar la 

formació intel·lectual de les dones, amb uns plans d'estudi diferenciats en el qual 

destacaven cursos de puericultura, llar i economia domèstica, per tal de preparar-les per 

al paper de mares i esposes” (Alejandra Val Cubero, 2013: 694 ). 

 

Pel que fa a l’aspecte legislatiu es restabliria el Codi civil de 1889, pel que ja no es 

permetria el divorci i que representaria un retrocés en els drets de les dones: s’elevaria la 

majoria d’edat legal per elles als vint anys i: “Se les obliga a obeir al seu marit fins a 

aquesta edat (Art. 57) a adoptar la seva residència (art. 58), la seva nacionalitat (art. 22) i 



	
  
49	
  

atorgar sistemàticament a l'espòs l'administració dels béns conjugals (art. 59)” (Alejandra 

Val Cubero, 2013: 694 ). 

 

D’altre banda, l’associacionisme femení, havia estat molt important per l’apoderament 

de la dona artista, doncs no només comprenia la pinya que feien totes les sòcies, sinó les 

relacions i xarxa que establien per ajudar-se entre elles; aconseguint-se mútuament espais 

on exposar o clients potencials. A la resta d’Europa i a Estats Units l’associacionisme 

d’artistes femenines aniria progressant: a França sorgiria la Union des Femmes Peintres 

et Sculpteurs (1882), a Londres la Society of Lady Painters (1857) i a Alemanya, la 

Verein der Berliner Kürnstlerinnen amb més de 1000 associades a la dècada de 1930. 

Cap d’aquestes associacions: “No troba la seva contrapartida a l'Espanya dels anys 

quaranta i cinquanta, i caldrà esperar fins als anys seixanta per als primers indicis 

d'associacionisme femení a Espanya” (Alejandra Val Cubero, 2013: 695). 

 

En termes de llibertat: després de la guerra l’estètica d’avantguarda del 20 i 30 seria 

prohibida a Espanya. La filosofia sobre art en els primers temps de la dictadura, es 

resumien en un art que havia de ser el reflex de l’home i per sobre de tot, de l’Estat i de 

la política estatal. Els ideòlegs d’aquest art es limitaven a fer teories que servissin per 

atacar “els rojos” i contenien l’enaltiment de símbols feixistes i catòlics. Ortega y Gasset 

i el crític d’art Eugeni d’Ors, per exemple: “Consideraven caòtic, deshumanitzat i fruit 

de ments desequilibrades tot l’art modern” (Mangini,2012:246). 

 

 2.6 A l’exili durant el Franquisme  

 

Mallo viuria a Buenos Aires de 1937 a 1964, i al llarg d’aquests anys es relaciona amb 

l’elit, tan artística com financera i cultural de la capital. Sabem que seria molt ben rebuda 

a la capital argentina i es parlaria d’ella com a una gran figura de l’art espanyol: “Maruja 

Mallo (..) considerada en el seu país -i fora del seu país- com la pintora espanyola més 

notable (...) el seu nom figura al costat de Picasso, Dalí (...) i altres grans mestres de la 

pintura moderna” (Mangini,2012:208). 

 

Maruja tindria total llibertat per teoritzar sobre art, aspecte que evidentment quedaria 

relegat als homes a Espanya. Faria grans conferències i exposicions i tindria crítiques 



	
  
50	
  

molt favorables. Mangini explica que “podia trobar-se una fotografia de Mallo a tota la 

premsa del país i tot el que s’escrivia d’ella era favorable. El fet que s’atrevís a fer 

conferències a Buenos Aires, projectava sobre Mallo un nou focus de llum acadèmica, 

una raresa en una dona que sempre havia fugit de l’academicisme des que va sortir de 

San Fernando, exceptuant el que havia escrit sobre escenografia durant la Segona 

República” (Mangini,2012: 212). 

 

Cal constatar que la situació de la dona artista a Amèrica era molt diferent de la resta 

d’Europa:  

 

“El que diferenciaria Amèrica Llatina d’Espanya, sobretot, seria el paper que havia 

tingut l’església en les seves economies i indústries i en la seva política. A països com 

Mèxic la situació política i social era molt favorable al desenvolupament de l’art nacional 

que desembocaria a un auge de la pintura mural. Aquest fenomen començaria al 1910 

amb un manifest per socialitzar l’art, en el que s’aplaudia tan la pintura en cavallet, com 

els productes intel·lectual i aristocràtics. Mèxic influiria a tot Amèrica” (L. F.Cao,1998 

:120). 

 

I pel que fa al paper de la dona artista en concret: “El crític Lucie-Smith (1994), afirma 

que tindrien un paper més important en la història de l’art llatinoamericà  del s XX, que 

la que van tenir a Europa o a Nord-Amèrica, degut al masclisme en aquests països, que 

els du a categoritzar les arts com un aspecte femení, mentre que als homes es 

monopolitzava el paper polític i militar” (L.F.Cao,1998:121). 

 

Aquest fet explica en gran mesura el canvi d’actitud de Mallo, tan pel que fa a 

l’acostament a la classe aristocràtica, com també al fet que s’atrevís a teoritzar sobre art i 

davant d’aquesta constatació, és molt important parlar de l’aspecte camaleònic de Mallo.  

 

Reiterem que ella mai havia teoritzat sobre art a Espanya (llevat d’haver parlat en una 

ocasió sobre escenografia), perquè coneixia molt bé els límits en els quals es podia 

moure. El gran canvi que experimenta en aquest sentit en exiliar-se ens explica, en certa 

mesura, que Mallo volia adaptar-se al seu entorn i que la seva lluita d’emancipació era 

molt individual i que tampoc fracturava determinats límits com la de esdevenir teòrica 



	
  
51	
  

d’art. En canvi, a Buenos Aires, on precisament estava ben vist aquest aspecte i que a 

més donava notorietat a la seva figura, no tindria cap problema per atrevir-se a entrar en 

aquest nou cercle intel·lectual. 

 

El crític García Carpi observa: ”La seva acollida no podia haver estat millor, arribant a 

relacionar-se amb cercles socials molt elitistes, el que li aportaria crítiques molt dures 

dels mitjans republicans espanyols” (Mangini, 2012:211). 

 

Mallo deixaria en certa manera enrere el valor que es donava al poble durant la 

República i voldria relacionar-se amb grans personalitats d’Argentina i també 

participaria en les tertúlies de “El Tortoni”, on hi freqüentava una gran multiculturalitat 

de persones i d’intel·lectuals de classe alta. A l’octubre de 1937, Maruja faria una 

conferència titulada: “El procés històric” destinada només als grups d’intel·lectuals, 

periodistes, artistes i escriptors  (Mangini,2012). 

 

Arribada de Buenos Aires, faria un assaig titulat: “Lo popular”, que indicava que encara 

preconitzava els ideals de la Segona República i que parlava de l’educació de les masses i 

dels esforços de la classe treballadora, però poc després, la seva sèrie: “La religión del 

trabajo”, seria la última que duria per tema l’exaltació d’allò popular i que seria fidel als 

ideals de la República. Després tornaria a canvia el seu estil pictòric, que ara se centraria 

especialment en el mar, sota el nom de la sèrie: “Arquitectura Humana” on ja només dos 

dels 7 olis que formarien part de la sèrie, conservarien la temàtica del camp i el poble 

(Mangini,2012). 

 

El canvi artístic i ideològic que hem explicat, podria ser degut al trauma que li causaria 

la guerra civil. Mai voldria respondre preguntes personals o en referència a la guerra 

durant aquests anys, doncs li causarien molta angoixa. Al 1937, en ser preguntada per la 

seva infància responia d’aquesta manera: “A mi, que vinc d’escapar de la mort! A mi 

aquestes preguntes! Quan els meus ulls encara estan veient a nens mutilats, homes 

assassinats, dones que corren plorant. No recordo res, res pot recordar-se (...) excepte 

que la meva pàtria s’ofega en la seva pròpia sang” (Mangini, 2012: 214). I altres vegades 

es limitaria a expressar que tota la seva vida estava en la seva obra. 

 



	
  
52	
  

Durant aquests primers anys després de la guerra civil, Mallo experimentaria canvis 

sobtats d’humor, podria ser que per trastorn per estrès post traumàtic, encara que mirava 

d’ocultar-lo en públic (Mangni, 2012).  

 

Mallo, a mesura que anirien arribant notícies de les actuacions dels insurgents als 

republicans però, si que mostraria en una ocasió una actitud cap a la guerra molt radical, 

sobretot pel que fa a l’afegiment en el conflicte de Hitler i Mussolini que contribuirien a 

la victòria franquista: “La guerra Internacional que s’estableix a Espanya com a camp 

d’experimentació, no és una guerra ideològica: és el crim i la barbàrie enfront de la 

humanitat i la raó” (Mangini, 2012:218). 

 

Cal explicar també, que Mallo sabria de molts amics i parents que ho estaven passant 

malament en acabada la guerra, alguns havien mort i d’altres estaven exiliats i els que no 

havien mort, si havien tingut alguna relació amb el govern republicà, estaven a l’atur o es 

veien obligats a realitzar feines humils i mal pagades per poder subsistir; si no es que 

estaven amagats de la policia franquista. Mangini explica que “la fam, les malalties i les 

lesions patides durant la guerra havien arruïnat la vida a milions de persones i molts 

s’havien quedat sense combustible, menjar i casa. La guerra havia costat la vida a un 

milió de persones” (Mangini, 2012: 218). 

 

Els morts anònims enterrats en fosses comunes es podien contar per milers, tal com els 

afusellats sense judici. A inicis de 1939, gairebé mig milió d’espanyols fugien cap a 

França a través dels Pirineus i alguns serien atrapats i empresonats en camps de 

concentració o deportats als camps nazis. Mangini explica que Mallo estaria realment 

afectada ja que “pràcticament tots els amics de Mallo s’havien exiliat a excepció dels 

empresonats o enterrats” (Mangini, 2012:220). 

 

No és d’estranyar el canvi de personalitat de Mallo, que evidentment no podia restar 

indiferent als fets que estaven passant. En el diari argentí: “La Nación”, es comentaria: 

“La vam conèixer a Espanya fa alguns anys. Era la època en que Maruja Mallo pintava 

les “Verbenas”. I el seu esperit era tan alegre com animat com tot el món que ella 

calçava en els seus quadres (...) No la veiem des d’aqueta època. La trobem diferent. Ens 

sembla que ha perdut la seva alegria i amb raó” (Mangini, 2012: 220). 



	
  
53	
  

 2.6.1  La nova Mallo 

 

A partir dels anys 40, una sèrie de factors van contribuir a un nou canvi en la figura de la 

nostra protagonista. El dolor del record d’Espanya i les reivindicacions en contra de la 

guerra van esvair-se per donar pas a una època d’abstracció del món real. Mallo viatjaria 

i descobriria l’Oceà Pacífic i els pobles indígenes d’Amèrica Llatina. Ambdós fets, van 

contribuir a en certa manera a: “Alliberar-la no només de la tragèdia espanyola, sinó 

també de la seva anterior estètica” (Mangini, 2012:221). 

 

Així de nou, Maruja Mallo canviaria el seu estil pictòric cap a un enfocament totalment 

diferent als que hem anat comentant fins ara. Al 1941 iniciaria la seva sèrie “Cabezas de 

mujer” que seguiria fins al 1951, consistent en una seguit de caps de dona de diferent 

cultura de tot Amèrica Llatina.  

 

 

 

 

 

A inicis dels 50 començaria en aquesta línia la sèrie “Máscaras” també de rostres 

indígenes (tots ells amb una expressió de serenitat clàssica, molt influïts pel seu bagatge a 

l’escola de San Fernando). Agafaria a partir d’aquest moment una fixació molt estricta 

per la metodologia clàssica, que s’aniria accentuant a mesura que aniria fent-se gran i és 

curiós que l’ensenyança clàssica de San Fernando que tan havia criticat com a 

putrefacció, es tornessin la seva prioritat en la seva maduresa (Mangini,2012).  

Exemples de “Cabezas de mujer” (1941), 
extretes del llibre “Maruja Mallo” de Mangini 



	
  
54	
  

En aquest mateix 1941, començaria també una altre sèrie pictòrica titulada: 

“Naturalezas vivas” on amb colors vius i amb materials del mar com petxines, voldria 

exaltar la joie de vivre, que experimentava davant d’aquell paisatge oceànic del Pacífic. 

Especialment serien composicions que suggereixen moviment i que també exalten la 

figura de la dona, suggerint a través de la distribució dels objectes els genitals femenins 

(Mangini,2012). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

En aquesta època, la seva perspectiva era molt més optimista que en l’època anterior. En 

resum i tal com molt bé explica Shirley Mangini: “Mallo estava substituint les seves 

temàtiques de tipus socialista per un llenguatge que exaltava el cos de la dona i els 

motius oceànics” (Mangini, 2012: 224). 

 

Durant la seva estada a Argentina, visitaria: “Nova York (on exposaria als prestigiosos 

hotels Plaza i Central Park South), París, Brasil, Xile, l’Illa de Pascua, Bolívia, Uruguai i 

altres regions argentines” (Mangini, 2012: 222). 

 

A Nova York hi causaria sensació, potser també per utilitzar un anglès poc usual i la 

seva excentricitat que faria que la convidessin a vàries galeries. Potser al final va ser més 

apreciada com a personatge públic que com a pintora. Mangini expressa:  “Els crítics de 

Nova York van dir, no sense certa ironia, que se la podia diagnosticar com un cas lleu de 

surrealisme i que Maruja Mallo causaria sensació més potser per la seva personalitat 

Exemples de “Naturalezas vivas” (1941), 
extretes del llibre biogràfic “Maruja Mallo” de 
Shirley Magini 



	
  
55	
  

efusiva i les seves improvisacions imaginatives en anglès,  que per les pintures en si” 

(Mangini, 2012:238). 

 

Mentrestant la censura espanyola feia que la trajectòria de Mallo no tingués cap ressò, 

exceptuant un article de Carlos Rivera a “La Voz de España” que parlava de Dalí i de 

Mallo en menys mesura, però reflectint l’èxit de la pintora. Probablement passés aquesta 

censura per ignorància de la tendència republicana anterior de la pintora i evidentment 

per anar acompanyada del nom de Dalí, franquista declarat (Mangini,2012). 

 

Pel que fa a la seva època a Argentina, Mallo seria la seva principal auto-publicista i 

aconseguiria ser molt reconeguda. S’havia endut d’Espanya una recopilació dels articles 

que parlaven de la seva obra favorablement i de totes les seves exposicions; ella cercava 

el reconeixement amb molta força i se’n sortiria prou bé en aquesta època. Les crítiques 

alabarien totes i cadascuna de les sèries que ella va proposar (Mangini,2012). 

 

Gómez de la Serna fins hi tot, publicaria al desembre de 1942 un llibre sobre Mallo 

titulat: “Maruja Mallo, 59 grabados” , on hi inclouria el seus assaigs i 68 fotografies de la 

seva obra. El llibre seria rebut amb els braços oberts per tota la premsa del país i la seva 

fama s’estendria fins més enllà de les fronteres argentines. Arrel d’aquesta fama 

l’empresa “Compte House”, la contractaria per tot tipus de feines de dissenyadora, des 

d’estampats de mobles fins a joieria. Seguint amb el reconeixement que rebria a Amèrica 

del Sud, al maig del 1948, va rebre el primer premi del Grup Americanista 

d’Intel·lectuals per la seva obra “Cabeza de mujer negra” (Mangini,2012). 

 

Hi ha una curiositat entorn del seu estil al 1944, doncs es desviaria per poc temps de la 

temàtica indígena i oceànica cap al que Magini ha determinat com a una reminiscència 

de la seva Espanya natal. Pintaria: “El racimo de uvas y Tres racimos” que presentava 

un raïm estrictament geomètric i que volia reflectir una característica de la seva Espanya. 

Entorn d’aquest fenomen, crearia una espècie d’obres on hi mesclaria raïms i petxines, 

com una connexió entre la seva nova etapa argentina amb la reminiscència d’Espanya. 

Aquesta mescla només es donaria en aquest període concret per motius desconeguts i no 

retornaria en cap altre moment de la seva trajectòria pictòrica. Totes tindrien crítiques 

extraordinàries (Mangini,2012). 



	
  
56	
  

Cada vegada la seva fama seria més notable i els encàrrecs que rebria de més prestigi. Al 

1945, li encomanarien tres pintures murals de mida gegant per un cinema anomenat: 

“Los Ángeles”, molt popular de Buenos Aires, on hi assistia la classe benestant. Per 

donar una idea de la importància del cinema, la sala on ella pintaria, havia estat 

dissenyada pel reconegut arquitecte Le Corbusier (Mangini,2012). 

 

Aquests murals també tindrien per temàtica el mar i els titularia: “Armonías plásticas” i 

estarien protagonitzats per elements bidimensionals: algues, peixos, sirenes amb ulls 

orientals. Segons Mallo estaven inspirats en el viatge que havia realitzar a la Illa de 

Pascua amb Pablo Neruda i la seva dona (Mangini,2012). 

 

Mallo tenia unes fotografies sobre aquest viatge que ensenyaria a la premsa 

constantment, on es veu ella disfressada amb algues i extremadament maquillada, 

segons ells, estava disfressada de: “Part integrada de la vida marina” (Mangini, 

2012:233). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

En certa manera Mallo gaudia forjant mites entorn de la seva figura, polèmiques i 

semblar excèntrica en molta mesura era provocat directament per ella i els seus actes. 

Mangini explica que “semblava creure que necessitava ser propagadora d’un mite entorn 

Fotografies de Neruda i Mallo a la Illa de Pascua (extretes del 

llibre biogràfic “Maruja Mallo” de Shirley Magini i del 

documental Maruja Mallo. Mitad ángel mitad marisco 2013) 

 



	
  
57	
  

d’ella per assolir més fama. Potser en certa mesura tenia por de l’oblit que li professarien 

alguns dels seus amics artistes en les seves memòries. Neruda per exemple, mai 

l’anomenaria a “Confieso que he vivido” i això podia voler dir que potser no la volia 

incloure, senzillament” (Mangini, 2012: 233). 

 

En aquest sentit, pel que fa al seva actitud excèntrica, al contrari del que pugui semblar, 

en ocasions estava molt pensada. Tenia el que Mangini anomena una “bojeria 

metòdica”, doncs: “Maruja sabia que era una excèntrica, que no era normal en el sentit 

clínic de la paraula, però que compensava aquest terreny insegur que trepitjava, gràcies a 

la seva costum d’analitzar-ho tot” (Mangini, 2012: 243). 

 

 2.6.2  L’última etapa a Buenos Aires 

  

Als anys 50, el grup d’amics de Mallo a Buenos Aires, s’estava empetitint. Alguns dels 

seus amics creien que s’estava tornant una persona frívola i políticament indiferent, a 

més els molestava la seva ironia àcida i la seva indiferència cap a la sensibilitat política 

del moment: la crisi política i econòmica que estava experimentant Buenos Aires, 

desencadenada per la segona presidència de Perón (1952-1955). Es va convertir en una 

persona rebutjada per aquella elit que l’havia acollit amb els braços oberts. Veiem com 

una ex defensora i propagadora de la República, ara volia viure al marge de la política 

entre l’elit rica i poderosa (d’aquí l’adjectiu d’eterna camaleònica que es va forjar) 

(Mangini,2012). 

 

Isaac Díaz Pardo, amic Gallec de la pintora diria que “ningú tenia temps per escoltar 

com es lamentava, de forma dramàtica. La solitud era el seu problema principal. Aquí (a 

Espanya) també li passaria el mateix. Els amics fugien del drama de Maruja (...) estava 

molt desequilibrada” (Mangini, 2012: 251). 

 

A partir de 1952, la seva vida canviaria, seria més retirada i restaria en la penombra 

sense alçar interès. Entre 1952 i 1959, es tenen molt poques notícies d’ella. La seva feina 

com a decoradora, també havia caigut estrepitosament deguda a la crisi política i 

econòmica del país i la seva obra estava deixant de ser tendència. Al 1957 i al 1959, va 

fer dues exposicions que no van generar gens d’èxit (Mangini,2012). 

 



	
  
58	
  

A més, marxava sovint de Buenos Aires, cap a la zona de Salta i als Andes, amb la 

voluntat de descobrir les “activitats esotèriques dels grups indígenes”, però es trobaria en 

una profunda solitud i és probable que això la portés a voler tornar a Espanya, on, tal 

com diu Isaac Díaz, hi trobaria la mateixa solitud en arribar (Mangini, 2012). 

 

 2.7 Afrontar els fantasmes del passat: el retorn a Madrid. 

 

A Espanya, com hem dit, l’Avantguarda va quedar prohibida. Això evidentment va 

endarrerir molt el país en termes d’art modern, però al 1948, sota la voluntat de donar 

una imatge d’obertura del règim franquista, crítics i artistes van iniciar de nou interès per 

l’avantguarda. Eduardo Cirlot i Antoni Tàpies, Miró o Picasso, començarien a tenir 

ressò. S’exaltaria la importància de Chillida i Antonio Saura a nivell internacionalment, 

però tot i aquesta temptativa, el surrealisme i l’abstracció s’anomenaria: informalisme i 

anti-figuració i l’avantguarda coneguda abans de la guerra civil, no reapareix fins als anys 

setanta (Mangini,2012). 

 

Mallo tornaria a Madrid al 1961 i s’instal·laria a l’Hotel Palace, però no es quedaria a 

viure a la capital fins quatre anys més tard (1965), ja que aniria i vindria de Buenos Aires 

abans no es decidís a quedar-se de forma permanent, per por encara a les represàlies 

franquistes. En aquest sentit, curiosament, quan finalment va decidir instal·lar-se al 

1965, viuria al luxós barri de Salamanca marcadament franquista. També cal dir, a part 

de que les seves amistats a Argentina estaven decaient, que el possible motiu pel qual va 

retornar a Espanya, a part de l’obertura franquista fos que “els anys seixanta serien una 

època de malestar i de conflictes socials i polítics, el que faria que molts artistes es 

dirigissin a Europa i altres països d’Amèrica” (L.F.Cao,1998:124 ). 

 

D’altre banda però, Mangini, en referència al fet que decidís viure al barri de Salamanca, 

explica també que “sembla que atemorida pel règim i el seu passat republicà, Maruja 

Mallo va dur una vida discreta els últims anys de la dictadura” (Mangini, 2012: 255). 

També explica que en una entrevista: “Es mostra molt curosa amb les seves paraules, 

parla en to positiu i es declara sorpresa davant del cosmopolitanisme de la ciutat” 

(Mangini, 2012: 253). Una vegada més podem veure aquesta tendència de Mallo a 

l’adaptabilitat segons la conveniència. Sabem que ella repugnava els valors franquistes, 



	
  
59	
  

marcadament catòlics, i que a més el règim era molt crític amb l’avantguarda, arribant a 

eliminar-la.  

 

El pintor Vázquez Cereijo, no sense una ironia força àcida, explicaria: “Va marxar amb 

por i va tornar amb molta por. Creia que Franco es recordava d’ella, i ni Franco ni ningú 

es recordava d’ella” (Mangini,2012: 255). 

 

Sembla que el que va dir el pintor és cert i Mallo no va trigar en adonar-se que ningú la 

coneixia i a part de ser una desconeguda, també es trobaria en una solitud que mai abans 

havia experimentat, tot i els últims anys a Buenos Aires fos una persona non-grata per a 

la majoria dels cercles on s’havia mogut (Mangini,2012). 

 

Com ja hem explicat la guerra va servir, entre d’altres coses, per desertitzar Espanya de 

moltes de les seves figures emblemàtiques de la cultura i l’art. Així, molts dels amics de 

Mallo o bé eren a l’exili i no tornarien o bé havien mort. A més, l’artista no tenia relació 

amb la nova fornada d’artistes del moment, ja que havia estat a Buenos Aires i per tant, 

vivia en desconnexió (probablement voluntària per tot el que sabem) del que hi passava 

artística i socialment a Espanya (Alejandra Val Cubero, 2013). 

 

“ I jo sola a l’Hotel Palace i les galeries plenes de pintura informalista, que es un estil 

totalment franquista” (Vázquez, 1996: 22).  

 

Per tant, també es trobava totalment desorientada pel que fa a l’art a la capital, amb 

l’estil informalista, que hem explicat anteriorment i que era utilitzat com a eina 

d’aparença d’obertura i de modernitat del règim (Mangini,2012). 

 

La sensació de solitud de la pintora anava molt acompanyada també, dels records de la 

capital en la seva joventut. En aquells moments comptava amb l’amistat de molts atrites 

i intel·lectuals i acostumava a provocar ser el centre d’atenció i a generar interès i en 

aquells moments, era com si mai hagués estat real (Mangini,2012). 

 



	
  
60	
  

Tal com molt bé explica Marifé Santiago Bolaños: “A l’exiliat no només li roben un 

espai, sinó que a més li roben el temps. L’exiliat quan torna, viu a destemps” 

(documental: “Maruja Mallo.Mitad ángel mitad marisco” 2013 rtve). 

  

De fet, és molt sorprenent que al 1967 guanyés el premi Estrada-Saladrich  per la seva 

obra “Espantapeces” de la sèrie “Cloacas y campanarios”. Fins hi tot després de la seva 

llarga trajectòria, els premis que rebria encara estarien relacionats amb la seva època 

“surrealista” (Mangini,2012). 

 

 2.7.1  El retorn de l’avantguarda 

 

El debilitament del franquisme va anar directament relacionat amb el renaixement de 

l’avantguarda a Espanya. Al 1974, quan el franquisme ja estava gairebé a les acaballes, 

la galeria madrilenya “Multitud” va realitzar l’exposició: “Orígenes de la vanguardia 

española” i l’any següent presentaria: “El surrealismo en España”. Al 1976, un any 

després de la mort de Franco i encarant la transició democràtica, la mateixa galeria 

presentaria: “Crónica de la pintura espanyola de postguerra: 1940.1960”. A totes tres hi 

assistiria Mallo (Mangini,2012). 

 

Al 1977 es celebrarien les primeres eleccions democràtiques, deixant enrere el 

franquisme i començant a obrir les portes cap al progrés que havia quedat en regressió en 

esclatar la guerra civil.  

 

“Encara que les condicions de la transició democràtica exigien que els dissidents que 

havien sofert llargs anys de repressió perdonessin i oblidessin” (Mangini,2012:257). 

 

Les seqüeles que ens ha deixat el franquisme, és un aspecte que no podíem obviar, 

encara que sigui amb dues ratlles, a l’hora de fer un repàs d’on venim per entendre’ns i 

saber cap a on estem anant. És la base per entendre que la nostra democràcia mai podrà 

recuperar els anys que va perdre amb el franquisme i que aquest és el motiu pel qual, no 

ens podrem mai emmirallar amb cap altre democràcia del nord d’Europa. Aquest fet és 

exactament el mateix que argumentàvem en referència al progrés de drets femenins. Els 

avenços i retrocessos tant en drets de la dona, com en democràcia són importants per 



	
  
61	
  

entendre l’actualitat política, social i econòmica que vivim. Determinem doncs, que la 

història no ha estat lineal, sinó un estira i arronsa molt intensa i que això deixa petja en 

la nostra realitat, ens condiciona. Som el que hem viscut i d’aquí podem entendre i 

analitzar el que vivim. 

 

Feta aquesta reflexió i seguint amb l’anàlisi històrica, a partir de la mort del dictador al 

1975, de forma casual o no, Mallo presentaria la seva última sèrie: “Los moradores del 

vacío”, utilitzant una nova concepció molt esotèrica i inspirada en la ciència ficció. En 

referència a aquesta sèrie Shirley Magini, autora que citem recurrentment i la principal 

biògrafa de Mallo, explica: “Les pintures d’aquest període eren indesxifrables per a la 

majoria (...) tornava a tractar de ser escandalosament innovadora, però ara els seus 

assoliments eren entesos per molt pocs” (Mangini,2012:258). 

 

Podria tractar-se del seu intent, després d’estar fent vida discreta en vida del dictador, de 

ressaltar altre vegada i ser al centre de l’atenció tan intel·lectual com mediàtica; en el 

fons el que més li agradava (Mangini,2012). 

 

Mallo argumentaria que en aquest nou canvi i transgressió en la seva pintura cercava 

una realitat alternativa a la quotidiana (potser pel fet de que el que vivia no li era 

agradable pels motius que hem anat exposant) i també faria referència a la influència que 

hi tenien la teoria de la relativitat d’Einstein, Marx i Freud. Argumentaria també que es 

guiava per un “gnosticisme”. “Els gnòstics creien que quan ja s’ha assolit el coneixement 

humà, un s’eleva per sobre de la ignorància de la vida ordinària i s’arriba a la 

espiritualitat pura. (...) Presenten una necessitat de dissociar-se del món” (Mangini, 

2012:259). 

 

Tot i que la seva sèrie no seria entesa i tampoc tindria repercussió, la re valorització de 

l’avantguardisme en l’època post franquista, van fer que Mallo fos rememorada a 

Espanya i re valoritzada, especialment entre els joves artistes, que els fascinava entendre 

com havia estat l’època de Mallo com a artista, anterior a la dictadura. 

 

Mallo connectaria amb aquesta joventut i faria nous amics artistes, crítics o entesos en 

art. Aquesta nova onada d’influències ajudarien a tornar a donar-la a conèixer o almenys 



	
  
62	
  

a posar en valor la importància que havia tingut al país. Al 1981, rebria la  Medalla d'Or 

de Belles Arts del Ministeri de Cultura, però, com molt bé afirma Alejandra Val Cubero: 

“El veritable reconeixement li arribarà -com a la majoria de les dones artistes espanyoles- 

després de la seva mort” (Alejandra Val Cubero, 2013: 686 ). I tot i així, no se l’ha 

recordat com mereixeria. 

 

Estrella De Diego, en aquest sentit explica que és probable que es convertís en un símbol 

per la joventut de l’època: “Qualsevol que la veiés, veuria el mite de l’avantguarda fet 

realitat” (documental:	
  Maruja	
  Mallo.	
  Mitad	
  ángel,	
  mitad	
  marisco”	
  2013). Maruja	
  Mallo	
  

expressaria:	
  “Jo	
  tinc	
  moltíssima	
  fe	
  en	
  la	
   joventut,	
  com	
  després	
  d’haver	
  sortit	
  d’aquests	
  

sinistres	
   40	
   anys,	
   s’han	
   rebel·lat	
   amb	
   una	
   vitalitat	
   i	
   una	
   ànsia	
   de	
   coneixement	
   que	
  

m’assimila	
  a	
  ells”	
  (documental:	
  Maruja	
  Mallo.	
  Mitad	
  ángel,	
  mitad	
  marisco”	
  2013). 

 

En referència a aquesta onada de nous amics i jovent que embolcallarien a Mallo, 

l’artista José Vázquez Cereijo declara que “el que ha triomfat en Maruja Mallo, al final, 

va ser el personatge, més que la pintora. (...) Era un personatge tan grotesc, que se’l 

rifava la gent per endur se’l al carrer” (documental:	
  Maruja	
  Mallo.	
  Mitad	
   ángel,	
  mitad	
  

marisco”	
  2013).	
  	
  

	
  

Aquesta dura crítica se’ns dubte, va encaminada entre d’altres motius a l’aspecte 

estrambòtic que Mallo adoptaria els últims anys de la seva vida. La forma com es 

pintava havia exagerat i incrementat amb el pas del temps i el seu vestuari havia quedat 

desfasat al dels bojos anys 20. (Mangini,2012) 

 

 

 

 

 

 

 

Maruja Mallo (1980)  ( fotografia extreta del 
documental: “Maruja Mallo. Mitad ángel, 
Mitad marisco” 2013) 



	
  
63	
  

Marga Paz, comissaria d’exposicions del Museu Reina Sofía de Madrid, explica que “el 

primer que xocava d’ella va ser la seva màscara. Se la pintava cada dia i és semblant a les 

Verbenas, era com sortida d’una de les seves obres” (documental: Maruja Mallo. Mitad 

ángel, mitad marisco” 2013). 

 

En el documental que ja hem esmentat de rtve, la periodista Maria Escribano afegeix 

que “el seu maquillatge estava molt relacionat amb la voluntat de rejovenir-se de la 

pintora. Es negava a envellir.” Podria ser encara pel valor que donaven els surrealistes a 

la joventut de les dones, les “nenes-muses.” 

 

En el mateix documental Mallo explicaria el motiu pel qual es pintava d’aquesta 

manera: “Si mires un semblant maquillat i un altre desmaquillat comparats, el segon 

sembla destenyit, perquè el maquillatge dibuixa, accentua les faccions, les recrea.” 

 

En resum, era com si hagués quedat estancada a aquells anys, tal i com tot del que 

parlava: “Els seus temes preferits eren els seus antics amics de la Residència d’Estudiants 

i les seves correries dels anys vint i trenta, la seva visita a la Illa de Pascua amb Neruda i 

dels seus amics aristòcrates d’Amèrica” (Mangini,2012: 261). 

 

Aquesta tendència a recórrer sempre a èpoques passades (recordem que quan va arribar 

a Amèrica també va dur amb ella un recopilatori de tot el que havia fet i viscut a 

Espanya), podria deure’s a una forta inseguretat o a la por a l’oblit; probablement 

fomentada per la misogínia tant d’Espanya com del grup avantguardista que, malgrat 

hagués mirat d’ignorar (que no de combatre) la podrien haver condicionat a tenir moltes 

inseguretats o pors. A l’inici del treball, ja hem comentat que ella, al llarg de tota la seva 

vida, faria referència als seus amics de la Generació del 27 (Dalí, Lorca, Buñuel, etc.) 

però que ells a excepció d’Alberti mai parlarien d’ella. Aquesta conducta que, com 

veiem, es va accentuar al final de la seva vida, podria també deure’s tant al declivi de 

reconeixement que va patir els seus últims anys a Buenos Aires, com a la manca de 

reconeixement de la seva figura als primers anys d’arribar a Espanya. Ambdós aspectes 

que de ben segur, haurien afectat a l’autoconfiança de la pintora. 

 



	
  
64	
  

“És curiós com Maruja parlaria més dels seus amics de la Resi, referint-se a ella com a 

l’única dona que participava de les seves activitats, que dels seus propis triomfs com a 

artista. Es conclou fàcilment que més aviat va ser musa que força artística creadora dins 

del grup dels anys vint i trenta” (Mangini, 2012: 271) Mangini afegeix: “Va decidir, que 

la manera de promocionar-se consistiria en revisar la història i convertir-se ella mateixa 

en història, ja que havia desaparegut dels anals, associant el seu nom al dels que eren 

més famosos que ella (...) Dalí , Buñuel, Lorca” (Mangini, 2012: 271). I encara afegeix 

més: “Ja ho havia estat, però ella mateixa va voler convertir-se en la ninfa surrealista dels 

anys vint i trenta, al mateix temps en que s’inseria en la memòria de la Generació del 27, 

cosa que la premsa va creure, però al mateix temps la va convertir en una burla i una 

relíquia del passat” (Mangini, 2012: 271). 

 

En conclusió i persistint en aquesta idea: “Quan parlava dels seus amics de la Resi, era 

per inserir-se en la història de la que havia estat exclosa. Reivindicava la fama amb ple 

dret, conscient, potser, que si ella no reclamava un lloc a la història, ningú ho faria per 

ella” (Mangini, 2012: 286).   

 

Tot i que aquests fets s’allargarien al llarg de tota la seva vida, a partir de 1976, amb el 

renaixement de l’interès per l’avantguarda, les coses li anirien força millor, ja sigui per 

fer espectacle d’ella o per promocionar-la de veritat. Maruja Mallo va començar a 

esposar en varies galeries d’art de Madrid i també va col·laborar en una exposició 

conjunta amb altres membres de l’avantguarda espanyola, que va tenir lloc a Munich. 

També començaria a tenir de nou presència mediàtica en programes de televisió com 

“Imagenes” i “Trazos”, on era entrevistada o participava en tertúlies (Mangini,2012). 

 

Cap a finals dels setanta, la filla del conegut misogin José Ortega y Gasset, Soledad 

Ortega, va demanar a Mallo la seva col·laboració en unes vinyetes per a rememorar la 

història de la Revista de Occidente. Participaria en aquest projecte juntament amb altres 

personalitats destacades com: Lorca, Gómez de la Serna, Miguel Hernández o Pablo 

Neruda. També s’inclouria un fotomuntatge centrat en la vida i obra de Mallo. Passaria 

en aquest cas, de ser una ignorada a convertir-se en el centre. L’avantguardisme que ja 

no practicava, l’havia col·locat al centre d’interès a Espanya als anys 20 i hi tornaria ara 

amb el seu renaixement (Mangini,2012). 



	
  
65	
  

Mallo però, tindria molts problemes per realitzar la seva tasca. Cereijo diria que 

realitzava molt poca obra i que el que feia ja no era innovador i molts crítics del moment 

li donarien la raó pel que fa a “Moradores del vacío”. En aquesta mateixa època es 

publicarien moltes obres de Mallo en moltes galeries de Madrid i també a altres ciutats 

del món com Taiwan o Mèxic, evidentment però, obres del passat i en majoria de la seva 

etapa surrealista (Mangini,2012). 

 

A partir dels anys 80, la seva fama tornaria a decréixer. Tal com explica Shirley 

Mangini, tot i el pas dels anys i la obertura democràtica: “El doble raser seguia vigent a 

Espanya i les dones transgressores posaven nerviosa a la gent i si, a sobre, la dona 

transgressora presumia d’una actitud i conducta fora del comú; encara era menys 

apreciada” (Mangini, 2012: 267).  

 

La seva caiguda, per tant, va estar la seva actitud erràtica i estrambòtica. Mallo 

apareixeria a tota la premsa del cor, no pas pels seus mèrits, sinó per les seves actituds 

inusuals: comentaris fora de lloc i sense connexions lògiques i la seva forma de 

maquillar-se i de vestir, acabarien per convertir-la en una espècie de “mono de fira” 

sense credibilitat artística real. De nou l’artista creadora, deixa de ser considerada un 

geni. Dalí, a tall d’exemple, seguiria una actitud estrambòtica similar i mai seria jutjat 

amb aquesta duresa, al contrari, era estrany perquè era un “geni”. 

 

El crític d’art Fernando Huici, també parla de que Mallo va ser: “Una llegenda la façana 

escènica de la qual, ha servit tan sovint per eclipsar (...) el sentit íntim de la seva actitud i 

el valor real de la seva obra” (documental: “ Maruja Mallo mitad àngel, mitad marisco” 

2013). 

 

Ja hem anat analitzant els canvis, tan d’ideologia com d’estil pictòric de Mallo i 

especialment el canvi que faria en el pas d’Espanya abans de la guerra civil a Buenos 

Aires on lluny de defensar els pressupòsits de la República es centraria més en 

relacionar-se amb l’elit econòmica de la capital. Ara bé, alguns dels seus amics 

d’Espanya no havien viscut aquest canvi de Mallo des de la pròpia pell. Crerijo, per 

exemple, diria que no comprenia com havent estat tant republicana ara se centrava 



	
  
66	
  

constantment en els diners. Es veu que es va tornar molt avariciosa i que el tema 

econòmic era la seva principal preocupació (Mangini,2012). 

 

Cereijo diria que “ella, per mi, ni era comunista, ni era d’esquerres, ni era republicana, ni 

ho havia estat en sa vida. En l’època que la vaig tractar a Madrid, depreciava al servei 

domèstic (...) no reconeixia més que a la seva elit. I li encantava la gent rica, el 

relacionar-se amb gent rica. Va coincidir amb aquesta gent (els republicans) quan era 

jove (...) però en el temps que vaig estar amb ella mai va desenvolupar les idees 

polítiques republicanes” (Mangini,2012: 267). 

 

Cereijo ens ensenya en certa mesura, una sospita que es va generant a qualsevol persona 

que indagui en la seva trajectòria: tenia una capacitat d’adaptabilitat i de sentit de la 

conveniència important. En l’època de la República, la majoria d’artistes i intel·lectuals 

eren republicans, podria ser per això que ella també ho fos; tot i que el sentiment 

anticlerical l’havia acompanyat sempre. Potser per aquest mateix sentit de l’adaptabilitat, 

també després només es movia entre la burgesia a Buenos Aires. Al cap de vall, només 

tenim constància de que es relacionés, en totes dues èpoques, amb la gent important en 

el camp cultural. També podria ser que en arribar a Madrid, entengués que com a dona, 

aquesta capacitat d’adaptació a cada moment, era el que la beneficiava més i a partir 

d’aquí, seguiria utilitzant en cada moment aquesta astúcia (com quan a Espanya mai 

faria teoria sobre art i a Argentina sí: dos contextos diferents, dos interessos diferents). I 

ara a més de tot això, s’afegeix una nova variable: la seva fugida constant de la realitat.  

 

“Les costum de Maruja eren ara més bohèmies que mai no feia mai vida de dia i 

continuava noctàmbula” (Mangini,2012:268). 

 

Al llarg dels 80 aniria participant en exposicions on anava seguint amb les seves antigues 

obres: vàries exposicions col·lectives a Madrid i Pontevedra i va participar a ARCO, la 

fira d’art anual madrilenya (Mangini,2012). 

 

Sembla que remuntaria momentàniament quan al 1983, quan el Banco Exterior de 

España, va encarregar-li a Mallo un cartell per commemorar el desè aniversari de la mort 

de Neruda. Quan va estar realitzat, el xilè Jorge Sala la denunciaria pel plagi, 



	
  
67	
  

considerava el seu cartell una còpia d’una coberta d’un CD d’un grup de Xile que ell 

mateix havia dibuixat. Mallo ho va negar, però el banc i el govern van decidir 

determinar que l’obra de Mallo estava basada en la creativitat de Salas i el van 

compensar econòmicament (Mangini,2012). 

 

En aquest moment, seu estat mental era fràgil i al 1984, va ingressar a un sanatori pel seu 

comportament cada cop més erràtic. Un dels seus germans la va ingressar a un hospital 

geriàtric, la Clínica Imbea. En fase de recuperació, va caure del llit fracturant-se els 

malucs i els metges no la van voler operar, perquè a aquella època Mallo patia de 

diabetis i la operació era arriscada. Per aquest motiu, els seus últims deu anys de vida 

serien molt tranquils. Molts pocs la visitarien llevat dels seus germans, sobretot Emilio, 

qui la cuidaria fins a la seva mort al 6 de febrer de 1995 a la mateixa clínica, amb 93 anys 

(Mangini,2012). 

 

 2.7.2 El que ha quedat de Mallo 

 

Un any després de la seva mort, l’escriptora Asturiana Ana Rodríguez Fischer publicaria 

una novel·la biogràfica de la vida de Mallo, on hi recull els seus pensaments abans de 

morir, titulada: “Objetos extraviados”. La biografia irònicament rebria el Premi Femení 

Lumen, però no serviria per incloure-la com a un exponent important als anals de la 

història. Galícia la seva capital natal, també li dedicaria un tribut amb una exposició 

itinerant per totes les ciutats gallegues (Mangini, 2012). 

 

També al 1996, es va fer un curs internacional sobre la relació de Mallo amb la 

Generació del 27 a la Universitat de Granada i al cap de dos anys, al 1998, es presentaria 

l’obra: “Sorpresa del trigo” a l’exposició: “Ismos: la Vanguardia española” (Mangini, 

2012). 

 

A l’any 2000, seria aclamada com la “Frida Kahlo espanyola i es va despertat un gran 

interès per la seva obra” (Magini,2012:280). En aquesta línia, l’escriptor i crític d’art 

Juan Manuel Bonet explica: “No va deixar mai indiferent. No hi hagué escriptor o 

cronista de l’època que per bé o per mal, deixés de convertir-la en símbol (...) Si hagués 

estat mexicana s’hauria barallat frec a frec amb la mateixa Frida Kahlo” (documental 



	
  
68	
  

Maruja Mallo. Mitad ángel, mitad marisco” 2013). Si hagués estat mexicana, però era 

espanyola. 

 

També segons el crític d’art Antonio Castro: “El meu entendre, Maruja Mallo és una 

gran referència surrealista internacional, en la mateixa dimensió en la que pot estar 

Tanguy o Magritte” (documental: “ Maruja Mallo mitad àngel, mitad marisco” 2013). 

 

Secundant la opinió de Castro la també crítica d’art Maria Escribano: “Maruja Mallo és 

una lliçó perquè ella representa, en el terreny de la creativitat, tot el que un somiador pot 

aportar a la seva època i fins hi tot algunes que encara no han arribat” (documental: “ 

Maruja Mallo mitad àngel, mitad marisco” 2013). 

 

Tot i això, la seva memòria resta a l’oblit. Shirley Mangini explica que: “en la meva 

revisió sistemàtica dels llibres en anglès publicats sobre l’avantguarda (...) només se cita 

Mallo en relació als primers anys d’assistència a l’escola de San Fernando de Dalí” 

(Mangini,2012:284). És a dir, de retruc i no com a reconeixement individual.  

 

De totes les obres que va pintar (se’n comptabilitzen 120, valorades en 4 milions de les 

antigues pessetes), seixanta eren fins fa poc propietat de Pedro Almodóvar i una d’elles 

la té actualment Madonna. El centre George Pompidou, va cedir l’obra “Verbena” al 

govern francès al 1936. A la majoria però, se’ls va perdre la pista després de la guerra 

civil i molts dels galeristes i amics a qui ella les havia confiat se les havien apropiat 

(Mangini, 2012). 

 

La història doncs, acaba per passar per alt, tant tot el que havia fet com a artista, com els 

seus esforços per fer memòria i segons L.F.Cao: “Ella era molt més que l’encarnació de 

l’avantguarda madrilenya, ja que havia estat una de les creadores més importants 

d’aquest moviment (...) la seva astúcia per orientar la vida al marge de les estretors 

patriarcals i la seva (...) aventura estètica demostren que Maruja Mallo va ser una de les 

dones més originals de la història de l’art espanyol” (L.F.Cao, 1998: 288). 

 

Actualment la seva obra “Verbenas” forma part de l’exposició permanent del museu 

Reina Sofía, situada juntament amb un documental de Jiménez Caballero que 



	
  
69	
  

s’anomena “Esencia de verbena” i que inicia amb un primer pla de l’obra “Verbenas” de 

Mallo: “ Acompanyada també d’obres de Dalí, Buñuel i altres grans de la Generació del 

27” ( Rosario Peiró, directora de col·leccions del Museo Nacional Centro de Arte Reina 

Sofía (MNCARS) al documental: “ Maruja Mallo mitad àngel, mitad marisco” 2013). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


	Data: 03/06/2016
	Paraules clau Català: Generació del 27, surrealisme, avantguardes, dona, artista
	Paraules Clau Anglès: The generation of '27, surrealism, vanguards, women, artist
	Paraules Clau Castellà: Generación del 27, surrealismo, avantguardas, mujer, artista
	Resum català: Ana María Gómez González, més tard, Maruja Mallo és l'exemplificació del triomf de la dona artista als anys 30. Malgrat el seu reconeixement en vida, cap dels intel·lectuals de la seva generació la va incloure mai en les seves memòries. En aquest treball es fa un repàs al context històric de l'artista, tot determinant els motius pels quals se la va apartar, tan a ella com a les seves contemporànies surrealistes, de la memòria col·lectiva i com la seva història és extrapolable al reconeixement de la dona artista en l'actualitat. Encara ens queda un llarg camí per recórrer en la reconstrucció d'una història que només ha abandonat a la figura femenina, sinó que té un esbiaix de gènere, d'ètnia i de classe social que cal refer per reconstruir-la i fer-la justa i completa.
	REsum castellà: Ana María Gómez González, más tarde, Maruja Mallo es la ejemplificación del triunfo de la mujer artista en los años 30. A pesar de su reconocimiento en vida, ninguno de los intelectuales de su generación la incluyó nunca en sus memorias. En este trabajo se hace un repaso al contexto histórico de la artista, determinando los motivos por los que se la apartó, tanto a ella como a sus contemporáneas surrealistas, de la memoria colectiva y como su historia es extrapolable al reconocimiento de la mujer artista en la actualidad. Todavía nos queda un largo camino por recorrer en la reconstrucción de una historia que no sólo ha abandonado a la figura femenina, sino que tiene un sesgo de género, de etnia y de clase social que hay que rehacer para reconstruir-la y hacerla justa y completa.
	REsum anglès: Ana María Gómez González, later called as Maruja Mallo, is a real example of the triumph of the woman artist in the 30s. Despite her recognition in life, none of the intellectuals of her generation included her in their reports. This work presents a review of Mallo's historical context, in order to determinate the reasons why she was set aside like her contemporary surrealists artists of the collective memory. We point out that Mallo's history can be compared with the recognition of nowadays women artists. Today we still have a long way to go, in order to rebuild a story that has not only abandoned the female figure, but has an imbalance of gender, ethnicity and social class, that must be restored to make it fair and complete.
	Tipus de TFG: [Recerca]
	Departament: [Departament de Publicitat, Relacions Públiques i Comunicació Audiovisual]
	títol en castellà: La Generación del 27: Maruja Mallo una mujer ignorada
	títol en anglès: The Generation of '27: Maruja Mallo an ignored woman
	Grau: [Periodisme]
	Autor: Marina Garriga
	Títol: La Generació del 27: Maruja Mallo una dona ignorada
	Professor tutor: Eduard Bertran
	Curs: [2015/16]
	Títol en català: La Generació del 27: Maruja Mallo una dona ignorada


