
This is the published version of the bachelor thesis:

Briongos Rica, Claudia; Butterfield, Eamon, dir. El alzamiento de Pascua de
1916 cien años después. 2016. (1202 Grau en Traducció i Interpretació)

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/160689

under the terms of the license

https://ddd.uab.cat/record/160689


  

 

FACULTAT DE TRADUCCIÓ I D’INTERPRETACIÓ 

 

GRAU DE TRADUCCIÓ I INTERPRETACIÓ 

 

TREBALL DE FI DE GRAU 

Curs 2015-2016 

 

 

 

 

 

El Alzamiento de Pascua de 1916 

cien años después 

 

Claudia Briongos Rica 

1329895 
 

 

 

 

 

 

 

 

TUTOR 

Eamon Butterfield 

 

Cerdanyola del Vallès, Juny de 2016 

 



 

Datos del TFG 

Título: El Alzamiento de Pascua de 1916 cien años después  

Autor: Claudia Briongos Rica 

Tutor: Eamon Butterfield 

Centro: Facultad de Traducción e Interpretación  

Estudios: Grado en Traducción e Interpretación  

Curso académico: 2015-2016 

 

Palabras clave 

Dublín, Irlanda, alzamiento, centenario, Markievicz, Pearse, represión, heroísmo. 

 

Resumen del TFG 

En conmemoración del centenario de la rebelión que tuvo lugar en Irlanda en 1916, 

conocido como el Alzamiento de Pascua, el trabajo se centrará en este acto heroico y 

testimonial, situándolo en un contexto político, histórico y social. Además, se 

analizarán y traducirán fragmentos de textos escritos por uno de los líderes de la 

sublevación.  

El objetivo global de este TFG es explicar las causas y consecuencias de la Rebelión 

en Dublín y la importancia y repercusión que sigue teniendo este suceso a partir de su 

contextualización y del análisis y la traducción de varios textos, cuyo autor, Patrick 

Henry Pearse, fue un personaje clave a la hora de llevar a cabo el Alzamiento.  

 

Aviso legal 

© Claudia Briongos Rica, Cerdanyola del Vallès, 2016. Todos los derechos reservados. 

Ningún contenido de este trabajo puede ser objeto de reproducción, comunicación 

pública, difusión y/o transformación, de forma parcial o total, sin el permiso o la 

autorización de su autor/a. 

 

 

Dades del TFG 

Títol: La Rebel·lió de Pasqua de 1916 cent anys després 

Autora: Claudia Briongos Rica 

Tutor: Eamon Butterfield 

Centre: Facultat de Traducció i Interpretació 

Estudis: Grau en Traducció i Interpretació 

Curs acadèmic: 2015-2016 

 

Paraules clau 

Dublín, Irlanda, rebel·lió, centenari, Markievicz, Pearse, repressió, heroisme. 

 

Resum del TFG 

En commemoració del centenari de la sublevació que es va produir a Irlanda el 1916, 

coneguda com la Rebel·lió de Pasqua, el treball se centrarà en aquest acte heroic i 



 

testimonial, situant-lo en un context polític, històric i social. A més a més, s’analitzaran 

i traduiran fragments de textos escrits per un dels líders de la revolta. 

L’objectiu global d’aquest TFG és explicar les causes i conseqüències de la Rebel·lió 

a Dublín i la importància i repercussió que continua tenint aquest succés a partir de la 

seva contextualització i de l’anàlisi i la traducció de diversos textos, l’autor dels quals, 

Patrick Henry Pearse, va ser un personatge clau a l’hora de dur a terme la Rebel·lió. 

Avís legal 

© Claudia Briongos Rica, Cerdanyola del Vallès, 2016. Tots els drets reservats. 

Cap contingut d'aquest treball pot ésser objecte de reproducció, comunicació pública, 

difusió i/o transformació, de forma parcial o total, sense el permís o l'autorització del 

seu autor/de la seva autora. 

 

 

TFG Information 

Title: The Easter Rising 100 years later 

Author: Claudia Briongos Rica 

Tutor: Eamon Butterfield 

Centre: Universitat Autònoma de Barcelona 

Studies: Traducció i Interpretació 

Academic year: 2015-2016 

 

Key words 

Dublin, Ireland, uprising, centenary, Markievicz, Pearse, repression, heroism. 

 

Abstract 

Coinciding with the commemoration of the centenary of the rising which took place in 

Ireland in 1916, known as the Easter Rising, this project will focus on this heroic and 

testimonial event. To achieve that purpose, the Rising will be set in a political, historical 

and social context. Furthermore, texts written by one of the leaders of the uprising will 

be analised and translated. 

The main goal of this project is to explain the causes and consequences from the 

rebellion in Dublin and the importance and the effects which this historical event still 

has with its contextualization and the analysis and translation of some texts, whose 

author, Patrick Henry Pearse was a key figure in order to achieve the Easter Rising. 

Legal notice 

© Claudia Briongos Rica, Cerdanyola del Vallès, 2016. All rights reserved. 

None of the content of this academic work may be reproduced, distributed, broadcast 

and/or transformed, either in whole or in part, without the express permission or 

authorization of the author. 

 

 

 



 1 

1. Índice 

1. Introducción         2 

2. Metodología         4 

3. Contexto histórico y político       6 

4. El Alzamiento         9 

4.1. La lucha en la calle        10 

4.2. Consecuencias a corto plazo       11 

4.3. Opinión pública        13 

4.4. Consecuencias a largo plazo       14 

5. El Ejército Ciudadano Irlandés y los Voluntarios Irlandeses   16 

6. El papel de las mujeres en la revuelta      19 

6.1. Constance Markievicz       20 

7. Conmemorando…         23 

8. Discursos          25 

8.1. Patrick Pearse         25 

8.2. Panegírico al pie de la sepultura: O’Donovan Rossa   27 

8.2.1. Análisis del TO        27 

8.2.2. Propuesta de traducción      29 

8.2.3. Análisis del TM       31 

8.3. Theobald Wolfe Tone        33 

8.3.1. Análisis del TO        33 

8.3.2. Propuesta de traducción      34 

8.3.3. Análisis del TM       39 

8.4. Clasificación de los problemas      40 

9. Conclusiones          47 

10. Bibliografía         49 

11. Anexos          52 

11.1. Anexo 1          52 

11.2. Anexo 2          55 



 2 

1. Introducción 

«Una terrible belleza ha nacido». Con esta frase describía el poeta irlandés 

William Butler Yeats el Alzamiento de Pascua de 1916, plasmando a la perfección esa 

contraposición de idealismo y fascinación frente a violencia e incomprensión. Se trataba 

de un hecho aislado en la historia, conocido y recordado por los irlandeses pero tal vez ya 

olvidado por el resto del mundo. El Alzamiento de Pascua de 1916 despertó mi curiosidad 

desde el primer momento, ya que se dice que aquí fue donde empezó todo. Se dice que, 

gracias a esta rebelión, Irlanda pudo por fin emprender el camino correcto para conseguir 

su esperada libertad. Entonces fue cuando empecé a investigar y surgieron más dudas en 

mi mente al descubrir que ya se habían intentado varias revueltas con anterioridad. Por 

consiguiente, ¿por qué era el Alzamiento de Pascua tan importante? ¿Qué tenía esta 

rebelión que no tuviesen las anteriores? ¿Por qué el Gobierno británico le dio tanta 

importancia a un grupo de unos pocos insurrectos que «jugaron» a tomar la ciudad de 

Dublín? ¿Por qué fue necesario que un contingente de casi 20.000 soldados se dirigiera a 

la capital de Irlanda para detener a poco más de 1.000 rebeldes? 

Además, la sublevación se produjo el mismo año en que estalló la Primera Guerra 

Mundial, lo que me hizo pensar que tal vez pudiese existir alguna relación entre ambos 

hechos. Con este trabajo pretendo, entre otras cosas, investigar por qué se le dio tanta 

importancia a las 240 muertes que tuvieron lugar durante la rebelión cuando en la Primera 

Guerra Mundial se produjeron muchas más bajas, como por ejemplo, en la batalla del 

Somme, donde el Ejército Británico sufrió 20.000 bajas mortales, entre las cuales se 

encontraban muchos irlandeses.  

Este año se cumple el centenario de la rebelión de 1916, por lo tanto, me parece 

un buen momento para investigar más sobre un hecho histórico que siempre ha despertado 

opiniones muy variadas entre la población. Unos consideran a los líderes del 

Levantamiento los héroes que devolvieron la libertad a su pueblo, mientras que otros los 

tachan de terroristas o de locos por enzarzarse en una batalla perdida de antemano y en 

un momento poco oportuno, puesto que Gran Bretaña se veía metida de lleno en la I 

Guerra Mundial. 

Me pareció un hecho histórico interesante y a la vez equiparable a la situación que 

se vive actualmente en Europa, ya que el sentimiento de nacionalismo y de identidad está 

ahora más latente que nunca, por ejemplo en Escocia o en Cataluña mismo.  



 3 

Por otro lado, he querido hacer un pequeño homenaje a las mujeres del 

Levantamiento porque desde el principio me llamó la atención la gran participación de 

estas (sobre todo en el campo de batalla) en una época en la que tenían pocos derechos y 

ni siquiera habían conseguido el sufragio universal. Aunque ya haya trabajos 

completamente dedicados a la labor de las mujeres en esta revuelta, me he querido centrar 

en la figura de Constance Markievicz y me habría gustado encontrar algún texto de su 

autoría para poder traducirlo, pero no ha sido posible, ya que solo he encontrado escritos 

de su hermana Eva Gore-Booth. 

Sin embargo, no podemos olvidar que todo el trabajo gira en torno a las letras, en 

concreto a dos textos escritos por P.H. Pearse, uno de los líderes del Levantamiento, y a 

su traducción al español. Mi intención es hacer un análisis de los dos textos y comentar 

los principales problemas de traducción encontrados, explicar cómo se pueden solucionar 

y dar a entender que la traducción no es una «ciencia exacta», y que hay muchos matices 

del texto original que se pierden en este proceso de reexpresión a otra lengua. Además, 

con mi propuesta de traducción pretendo aportar mi granito de arena al Alzamiento de 

Pascua de 1916, para que las palabras de Pearse, la voz del Levantamiento, lleguen a un 

público más amplio y no se pierdan en el olvido.  

  



 4 

2. Metodología 

La primera parte del trabajo ha consistido en documentarse para poder enmarcar 

el Alzamiento de Pascua de 1916 en un contexto histórico, político y social y para tener 

una idea más clara de qué sucedió, cuándo, cómo y por qué. Para ello se han consultado 

muchas páginas web de Internet relacionadas con Irlanda y con su historia, pero sobre 

todo se ha leído una gran cantidad de libros, tanto aquellos escritos durante los años 

inmediatamente posteriores al Levantamiento como aquellos de una época más moderna 

que relatan los sucesos desde otra perspectiva, con una mayor amplitud de miras, puesto 

que se podía hablar de las consecuencias a largo plazo que tuvo la revuelta. 

Una vez realizado el contexto, se ha explicado con más detalle el Alzamiento en 

sí, la estrategia militar y la pequeña «guerra» que durante una semana tuvo lugar en las 

calles de Dublín entre insurrectos y militares. Para este apartado y para el de la opinión 

pública se ha utilizado sobre todo bibliografía de la época inmediatamente posterior a la 

rebelión. Sin embargo, para hablar de las consecuencias, ha sido mucho más útil consultar 

fuentes posteriores. 

A continuación, se han consultado diferentes fuentes para redactar la biografía de 

Patrick Pearse, considerado la voz del Alzamiento, ya que es el autor de los textos 

escogidos para traducir y es necesario conocer su vida para realizar un análisis previo de 

los textos originales. Una vez elegidos los dos discursos de Pearse, una oración por 

O’Donovan Rossa y un homenaje a Wolfe Tone, se ha procedido seguidamente a analizar 

los textos originales siguiendo el método utilizado en Metodología de la traducción 

directa del inglés al español, de Mariana Orozco. Una vez analizados, se han identificado 

los problemas de traducción de los discursos, se ha encontrado una solución y se ha 

mostrado una propuesta de traducción. Para la traducción se han utilizado tanto 

diccionarios bilingües como monolingües, enciclopedias online y también se ha contado 

con la ayuda de nativos. Para la comprensión de las traducciones, sin embargo, el lector 

español necesita algunos datos complementarios, así que se ha descrito brevemente 

quiénes fueron Rossa y Tone. 

Finalmente, se han clasificado los problemas de traducción encontrados en 

diferentes tablas, con la solución propuesta al lado y, en otra columna, la explicación 

pertinente. De nuevo se ha utilizado el libro de Mariana Orozco. 



 5 

Se ha consultado mucha prensa de la época para extraer información sobre la 

revuelta y también sobre el papel de la mujer en ella y ha destacado por encima de todas 

ellas la condesa Markievicz, de la que se ha escrito una pequeña biografía. 

Por último, como este año se celebra el centenario del Levantamiento de Pascua, 

se ha realizado un pequeño recorrido por algunas de las conmemoraciones anteriores, 

empezando por la de 1917 hasta la actualidad. 

Para finalizar, me gustaría comentar el estilo de citación bibliográfica utilizado, 

ya que se han recogido todas las obras utilizadas, tanto las citadas como las que solamente 

se han consultado. 

  



 6 

3. Contexto histórico y político 

El Alzamiento de Pascua se enmarca en el contexto de principios de siglo XX. Sin 

embargo, la historia de la opresión de Irlanda viene de mucho más lejos, así que nos 

centraremos en el momento en que se radicalizan las posiciones tanto de los ingleses 

como de los irlandeses. 

En 1800 Irlanda perdió su Parlamento en Dublín y su Gobierno se instaló en 

Westminster, lo que provocó cierta animadversión hacia el dominio británico y un 

resurgimiento del nacionalismo irlandés.  

Este nacionalismo se manifestó de dos formas. Por un lado, existía una minoría 

militar, inspirada por la rebelión de Wolfe Tone de 1798, que reivindicaba una República 

Irlandesa totalmente independiente. Durante el siglo XIX, se llevaron a cabo tres revueltas 

para conseguir la independencia del país, pero todas ellas fueron fácilmente sofocadas.  

Por otro lado, la mayoría de irlandeses se unieron al movimiento constitucional, 

que pretendía recuperar los derechos de su país a través de la política y por medios legales. 

Su mayor logro fue el Home Rule, una ley que les permitiría votar por sus propios 

gobernantes y conseguir una cierta autonomía teniendo un control total de su territorio. 

Hubo tres intentos de Home Rule: el primero fue rechazado por la Cámara de los 

Comunes del Parlamento Británico; el segundo fue vetado por la Cámara de los Lores y, 

en 1912, finalmente consiguieron que el Home Rule pasara de propuesta de ley a ley. Fue 

entonces cuando los unionistas de Ulster crearon un Ejército para oponerse al Home Rule, 

pero era poco probable que consiguieran nada, puesto que la mayoría de irlandeses eran 

nacionalistas y la ley contaba con el apoyo de la población. 

Sin embargo, el estallido de la I Guerra Mundial en 1914 transformó por completo 

la situación política del momento. Por un lado, Redmond hizo un llamamiento a sus 

seguidores para que se alistaran en el Ejército Británico y justificó su postura afirmando 

que así el Parlamento Británico valoraría la lealtad de Irlanda y que, además, combatirían 

por la libertad de las pequeñas naciones, ya que Bélgica había sido invadida por los 

alemanes. Pensando que la guerra duraría poco más de un año, la mayoría se alistaron y 

formaron los National Volunteers.  

 



 7 

 

Fig. 1. Propaganda que refleja la oposición de los unionistas al Home Rule. 

Fuente: www.bbc.co.uk 

 

Por otro lado, la I Guerra Mundial fue uno de los mayores desencadenantes del 

Alzamiento de Pascua, ya que radicalizó la posición de los irlandeses. Cuando el proceso 

del Home Rule se vio suspendido durante el conflicto y quedó en un segundo plano, 

algunos sectores descontentos, viendo la libertad irlandesa muy lejana, se empezaron a 

organizar para conseguir una nación independiente por otros medios. 

Por lo tanto, se produjo una división: los que colaboraron con el Ejército y los que 

apoyaron la causa republicana porque rechazaban la participación en la que consideraban 

una guerra imperial. 

Ese año, el liderazgo de la Hermandad Republicana Irlandesa fue renovado y sus 

miembros, que fueron los principales instigadores del Levantamiento de Pascua, 

constituyeron el núcleo del Consejo Militar, al cual atrajeron a los líderes sobresalientes 

de los Voluntarios Irlandeses –Patrick Pearse fue uno de ellos– y del Ejército Ciudadano 

Irlandés1.  

                                                           
1 “Una terrible belleza ha nacido”: 1916 en español. https://1916enespanol.wordpress.com/ [Consulta: 23 

septiembre 2015] 

https://1916enespanol.wordpress.com/


 8 

Históricamente, Irlanda siempre había buscado aliados en los diferentes países de 

Europa para rebelarse contra el dominio inglés. Y el Alzamiento de Pasuca no fue una 

excepción; a los irlandeses les interesaba crear una conexión con cualquier país europeo 

que, durante la Primera Guerra Mundial, les apoyase en su lucha contra los intereses 

imperialistas. Aunque siempre había existido una tradición de aliarse con Francia, no 

tenía sentido que lo hiciese en este caso, puesto que la Primera Guerra Mundial había 

empezado con la invasión de Bélgica y Francia. Irlanda había pedido ayuda a España 

antes, pero fue Alemania quien le ayudó. Alemania vendió armas y munición a los 

insurrectos, a parte de proporcionar ayuda monetaria, pero lo que nos interesa saber es 

por qué invirtió tanto en esta revuelta. En primer lugar, porque sabían que una parte de 

las fuerzas militares inglesas se desplazarían a Dublín y estarían ocupadas sofocando la 

sublevación, en lugar de luchar en la Primera Guerra Mundial. Sin embargo, su principal 

motivación eran las causas morales porque sabían que los países neutrales como Estados 

Unidos se pondrían de parte de los irlandeses tras la esperada represión por parte del 

Gobierno británico. 

Estados Unidos colaboró en gran medida con la rebelión, ya que se trata de un 

país donde se hizo una importante campaña a favor de la independencia de Irlanda. Pero 

sobre todo colaboró económicamente, y esto se debe a que una gran cantidad de irlandeses 

vivían allí porque habían emigrado durante la gran hambruna y otros, como O’Donovan 

Rossa (del que se habla más adelante), se habían exiliado allí por motivos políticos. 

Además, en EE.UU., se fundó el Clan na Gael, una organización republicana irlandesa 

que fue la encargada de ponerse en contacto con Alemania para conseguir su favor y que 

les proveyese con armamento. Incluso se llegó a decir que la rebelión fue planeada en 

Nueva York por John Devoy, importante dirigente del Clan na Gael y editor del periódico 

Gaelic American, con ayuda del dinero recibido por los alemanes, más de 10.000 libras2. 

Y, en cierta medida, esta afirmación encierra algo de verdad, ya que este hombre tuvo un 

papel muy importante en la organización de la revuelta de 1867, el Alzamiento de Pascua 

y, más adelante, la Guerra de Independencia. 

 

                                                           
2 MARLOWE, N. y B. WELLS, WARRE: A history of the Irish rebellion of 1916. Maunsel & Company, London 

and Dublin, 1916. 



 9 

4. El Alzamiento 

En un principio, la rebelión iba a tener lugar el Domingo de Pascua, pero Eoin 

McNeill, el dirigente de los Voluntarios Irlandeses, la canceló, ya que no le pareció 

prudente continuar con sus planes desde la detención de Roger Casement. Este tuvo una 

labor muy importante en la revuelta porque negoció con los alemanes para que les 

ayudasen con armas y municiones y fue capturado justo en el momento en que el barco 

alemán iba a atracar en las costas inglesas. 

De modo que el lunes de Pascua, 24 de abril de 1916, los Voluntarios Irlandeses 

junto al Ejército Ciudadano Irlandés se movilizaron y tomaron posesión de edificios 

públicos emblemáticos de la ciudad de Dublín como la Oficina de Correos (que se 

convirtió en la sede de la revuelta), la sede del tribunal supremo de Irlanda, la estación de 

tren Westland Row, el Ayuntamiento, el Real Colegio de Cirujanos y la Fábrica de Jacob, 

y también bancos y grandes empresas. Los insurgentes crearon barricadas y estaban 

dispuestos a disparar contra las autoridades si estas decidían entrar en esos edificios. La 

gente de a pie, al no ver una reacción por parte del Gobierno, al principio siguió con sus 

vidas normales, aunque había soldados por la calle, puesto que pensaban que sería alguna 

prueba o simulacro. La rebelión se produjo tan de repente que cogió desprevenidos a la 

mayoría. 

La oficina de Correos paralizó al instante cualquier comunicación telegráfica con 

Inglaterra. Si las llamadas telefónicas también se hubiesen cortado, los insurgentes 

habrían llevado una gran ventaja, habrían estado en una posición muy fuerte. Ese fue uno 

de sus errores y también el hecho de que no pudiesen tomar el Castillo de Dublín. Su 

estrategia estaba calculada al milímetro, ya que todos los edificios que debían tomar 

contaban con una buena posición y provisiones suficientes, tanto de comida como de 

armas. Además, en el mapa estos edificios dibujaban un círculo, por lo que tenían 

controlado el centro de la ciudad. 

En cuanto tomaron la Oficina de Correos, izaron la bandera de la República de 

Irlanda y proclamaron la República, enviando indiscriminadamente el mensaje «Irlanda, 

una República». Declararon a Pearse comandante en jefe y a Connolly, comandante del 

distrito de Dublín. 

Las principales dificultades que se encontraron fueron dos. Primero de todo, no 

contaban con suficientes soldados para mantener vigilados todos los edificios que ya 



 10 

habían tomado. En segundo lugar, la imposibilidad de tomar la terminal de ferrocarriles, 

el Castillo de Dublín, el Trinity College y el Banco de Irlanda por falta de hombres y 

también de armamento adecuado fue un fallo decisivo. 

Con estos problemas, lo único que podían hacer los insurgentes era crear 

barricadas y defender los edificios tomados con armas como rifles y ametralladoras. A 

pesar de ello, todo lo que habían conseguido (el efecto sorpresa, la toma de la mayoría de 

edificios que habían acordado, la desaparición de prácticamente todas las autoridades en 

la calle, la esperanza de que una flota alemana llegase en su ayuda) les había dado ánimos. 

4.1. La lucha en la calle 

A partir del martes, empezó una verdadera lucha armada que se alargó durante 

toda la semana. Se proclamó la Ley Marcial en Dublín y en el condado y se condenó la 

acción de los insurrectos, calificándolos de enemigos que incitaban a la rebelión en 

Irlanda. También se recomendó a los ciudadanos que no saliesen de sus casas. Ese mismo 

día, los militares tomaron posesión del Trinity College, y desde allí pudieron herir 

gravemente a muchos insurrectos. 

El miércoles llegaron refuerzos para las autoridades, y los insurgentes, que hasta 

el momento se habían mantenido en una postura más fuerte (incluso habían retenido a 

civiles), fueron desplazados a una posición defensiva. Los militares tomaron la zona norte 

de la ciudad y desde allí, accedieron al centro, derribando fácilmente las débiles 

barricadas erigidas en los puentes.  

Donde tuvo lugar la lucha más feroz, fue en la zona rica de la ciudad, en el barrio 

de Mount Street Bridge, donde vivía la clase bienestante. Allí los insurgentes esperaron 

en sus posiciones a las tropas y dispararon contra ellos, causándoles unas setenta muertes. 

El modus operandi de los insurgentes consistía en tomar las casas para, desde allí, tener 

una buena posición para disparar, y normalmente, dejaban libres a todas las familias que 

vivían allí haciéndoles prometer que no avisarían a las autoridades. Sin embargo, lo que 

esperaba a estas familias en la calle no podía ser bueno, ya que muchas veces recibían 

balazos perdidos o eran confundidas con insurgentes.  

El jueves llegaron los refuerzos británicos y los aproximadamente 1.600 rebeldes 

tuvieron que hacer frente a unos contingentes de entre 18.000 y 20.000 soldados. Los 

militares decidieron que debían actuar o, de otro modo, las luchas en las calles se podrían 



 11 

alargar durante semanas o incluso meses, así que atacaron las principales sedes que 

poseían los insurgentes, es decir, la Oficina de Correos y los edificios de alrededor. Si 

conseguían hacer salir de allí a los líderes de la revuelta y segmentarlos, sería más fácil 

acabar con los insurrectos. Con bombas, granadas, pistolas e incluso un buque que entró 

por el río, consiguieron su propósito, pero gran parte de la ciudad quedó en llamas. Se 

produjeron muchas muertes republicanas cuando los insurrectos intentaron escapar de las 

llamas y cambiar de posición en la retirada. El comandante O’Rahilly murió y Connolly 

fue herido. Aun herido, el comandante Connolly envió un telegrama de ánimo a todos los 

rebeldes, hombres y mujeres, que seguían luchando por la causa. 

El sábado por la mañana, muchos de los edificios estaban en ruinas debido a los 

incendios, sobre todo el centro y la calle Sackville. Estaba claro que lo peor había pasado 

y que los rebeldes no podían prolongar su resistencia, pero siguieron disparando sin 

terminar de rendirse, aunque no tenían escapatoria, puesto que la mayoría de las calles 

estaban ocupadas por las tropas.  

El domingo por la tarde, tras ser herido, el comandante Pearse y presidente 

provisional de la República de Irlanda, firmó la rendición de los rebeldes y, de este modo, 

puso fin al Alzamiento de Pascua. Ese mismo día, se informó de que habían tomado como 

prisioneros a 707 rebeldes. 

A pesar de la rendición del líder, algunos comandantes siguieron luchando y no 

fue hasta el lunes a las 7 de la tarde cuando se pudo anunciar definitivamente que se había 

puesto fin a la rebelión. 

Se puede decir que esta rebelión solo tuvo lugar en la capital de Irlanda, ya que en 

el resto del país, resultó un completo fracaso. Mucha gente creía que al poseer la ciudad 

de Dublín, símbolo del nacionalismo irlandés, la revuelta se extendería a otras partes del 

país, pero lo cierto es que esta tuvo muy poca repercusión y en otras ciudades de Irlanda 

solo hubo pequeños focos de rebeldía. 

4.2. Consecuencias a corto plazo 

En cuanto a las consecuencias de la rebelión para los ciudadanos de Dublín, al 

principio solo fueron negativas. Primero de todo, porque el centro de la ciudad quedó 

completamente calcinado y destruido. Además, mucha gente, al verse sin recursos, puesto 

que no entraban mercancías en la ciudad y los insurgentes poseían la única fábrica de pan, 



 12 

empezó a robar en las tiendas. Tampoco contaban con dinero, ya que no había sueldos y 

los bancos estaban cerrados, así que vivían en una situación de caos y desesperación. El 

carbón y el petróleo eran escasos y se cortó el suministro de gas a la ciudad. Entre la 

escasez de alimentos y de medios para cocinarlos y el aumento de precio de todos los 

productos, hubo mucha hambruna. Si la rebelión se hubiese alargado más de una semana, 

estos problemas habrían conllevado consecuencias mucho más graves. 

Pero el miedo y el peligro en las calles eran mayores, ya que muchos civiles 

murieron sin tener nada que ver con la revuelta. Salir a la calle era peligroso, pero incluso 

había peligro asomándose por la ventana o en los hospitales. 

Según datos publicados por el Irish Times, en el Alzamiento se perdieron 450 

vidas, 2.614 personas fueron heridas de diferente consideración y 9 permanecieron 

desaparecidas, contando únicamente Dublín. En total murieron 254 civiles. Por la parte 

rebelde, cayeron 64 voluntarios3. 

 Los daños causados a los edificios supusieron un gasto de 2,5 millones de libras, 

además del valor arquitectónico e histórico que tenían alguno de ellos. 

 

Fig. 2. Sackville Street y Eden Quay destruidos tras la revuelta. 

Fuente: The Rebellion in Dublin, April 1916. 

 

                                                           
3 The Irish Times. Shane Hegarty. http://www.irishtimes.com/culture/heritage/easter-rising-1916-the-

aftermath-arrests-and-executions-1.2583019 



 13 

Las represalias por parte del Gobierno fueron muy duras, ya que consideraban que 

a todo aquel que se le pudiese relacionar con la insurrección debía ser castigado. Muchos 

de los miembros de Sinn Féin fueron detenidos, aunque no hubieran tomado parte en la 

rebelión, ya que existía la creencia popular de que el Sinn Féin estaba detrás de la 

preparación de la revuelta. 

El general John Maxwell fue nombrado de forma temporal gobernador militar de 

Irlanda y mandó que detuvieran a los siete líderes de la revuelta y a los comandantes o 

responsables que se habían encargado de tomar alguno de los principales edificios. 

Durante las siguientes semanas, ejecutaron a los que consideraron los principales líderes 

insurgentes, hasta llegar al número de dieciséis. Cabe destacar que la gran mayoría de 

estos rebeldes, que eran protestantes, se convirtieron al catolicismo justo antes de ser 

ejecutados, para que su acto cobrara un sentido religioso, para dejar claro que lo que 

hacían era un sacrificio de sangre, símbolo del autosacrificio, la redención, el 

sufrimiento… 

Según datos oficiales, confirmados por varios periódicos irlandeses, un total de 

3.430 hombres y 79 mujeres fueron arrestados, aunque la mayoría fue liberada pocos días 

después de su detención. 1.480 personas fueron internadas en Inglaterra y Gales en 

campos como el de Frongoch, que se convirtieron en «Universidades de la revolución» 

donde los futuros líderes independentistas comenzaron a realizar los planes para continuar 

la lucha por la independencia de Irlanda. 

El líder del Partido Nacionalista, John Redmond, se opuso a las ejecuciones, ya 

que, según él, con estos actos estaban ganándose el odio de los partidarios de una Irlanda 

Republicana que no simpatizaban con la rebelión, pero el Gobierno confiaba plenamente 

en Maxwell. El Partido Nacionalista también envió una petición para que cesaran las 

ejecuciones (muchas de las cuales se llevaban a cabo sin un juicio previo) y que se pusiera 

fin a la ley marcial. El Gobierno hizo caso omiso y condenó a cadena perpetua a muchos 

detenidos y deportó a otros. 

4.3. Opinión pública 

En cuanto a la opinión pública, a parte de la estupefacción por esa inesperada 

revuelta, también hubo enfado contra el Gobierno británico, ya que no había sabido actuar 

al principio, de modo que tres de los más altos cargos dimitieron. 



 14 

Por otro lado, hubo una gran animadversión hacia los insurgentes y los 

simpatizantes de la rebelión, ya que el momento no era el más adecuado porque Inglaterra 

ya tenía que luchar contra un enemigo externo. Así que se levantó un odio no solo hacia 

los rebeldes, sino también hacia todo lo irlandés porque, según ellos, habían obtenido lo 

que querían, que se firmara el Home Rule, y habían dado las gracias de esa manera. Para 

defender a los suyos, John Redmond denunció a los rebeldes como enemigos del Home 

Rule y declaró que ellos no tenían nada que ver con la revuelta y que era Alemania la que 

lo había organizado, pero anunció todo esto antes de que se produjesen las ejecuciones. 

Sin embargo, tras la represión por parte del Gobierno británico, la opinión pública 

cambió por completo. 

4.4. Consecuencias a largo plazo 

Con su reacción, el Gobierno británico consiguió el efecto contrario al deseado, 

ya que la antigua antipatía y rechazo hacia los rebeldes se convirtió en comprensión y en 

animadversión hacia los ingleses. Tras la ejecución de los líderes republicanos y la dura 

represión por parte del Gobierno, se despertó un gran sentimiento nacionalista entre los 

irlandeses, que comenzaron a simpatizar con el Sinn Féin, el movimiento político que 

representa el nacionalismo irlandés. El pueblo irlandés ejerció tanta presión sobre el 

Gobierno británico que, en 1917, este se vio obligado a decretar una amnistía general para 

todos los presos. Poco a poco, se fue abriendo el camino hacia la independencia gracias 

a este acto heroico. 

En 1919, el Sinn Féin estableció el Dáil Éireann, el Parlamento irlandés, 

proclamando la independencia del país, a la que siguió la guerra de Independencia. La 

guerra terminó en 1921 con el tratado angloirlandés, que consagraba la partición de la isla 

en dos: un Estado Libre en el sur y una provincia británica en los 6 condados del norte, 

que llevó a la guerra civil irlandesa. Una vez terminado el conflicto, se fueron rompiendo 

lazos con Londres hasta la definitiva constitución de la República en 1948. Por eso, la 

República irlandesa de hoy se considera heredera de aquellos rebeldes de 1916. 

No obstante, el Alzamiento de Pascua no solo tuvo repercusiones en Irlanda, sino 

también a nivel mundial, ya que es considerado el inicio del fin del colonialismo y del 

imperialismo. En las colonias del Imperio Británico ya había habido otras sublevaciones, 

pero al tratarse de lugares remotos, no se les dio demasiada importancia. En cambio, 



 15 

Irlanda se encontraba en el continente europeo y, si el mundo veía que Gran Bretaña no 

era capaz de controlar a los irlandeses, se daría cuenta de que tampoco podría controlar 

el resto del Imperio. El Levantamiento desató una oleada revolucionaria que alcanzó su 

máximo esplendor en 1917 en Rusia. 

La rebelión irlandesa cobra más significado en un contexto global porque fue la 

precursora de los movimientos anti-imperialistas que surgieron en países tan diferentes 

como India, Egipto, Palestina, Chipre, Kenia o Argelia4. La revolución que se produjo en 

la India contra el imperialismo británico no solo se inspiró en la semana que los rebeldes 

ocuparon Dublín, sino que incluso tomó su nombre, llamándose el Alzamiento de Pascua 

en Bengala. Pero la revuelta de 1916, además, significó la revuelta de las razas subalternas 

porque fue un levantamiento tanto político como cultural. 

 

  

  

                                                           
4 Socialist action. http://www.socialistaction.net/International/Europe/Ireland/The-historic-and-

contemporary-significance-of-the-1916-Easter-Rising.html 



 16 

5. El Ejército Ciudadano Irlandés y los Voluntarios Irlandeses 

Todas las fuerzas del nacionalismo irlandés se unieron para llevar a cabo el 

Alzamiento de Pascua de 1916. Sin embargo, había ciertas diferencias entre el Ejército 

Ciudadano Irlandés (ICA por sus siglas en inglés, Irish Citizen Army) y los Voluntarios 

Irlandeses. 

Mientras que la única finalidad de los Voluntarios era conseguir la independencia 

y libertad de Irlanda, sin tener que depender del Parlamento británico, el Ejército 

Ciudadano Irlandés quería la República de Irlanda, pero tenía un cariz más socialista y 

obrero, ya que fomentaba los derechos de los trabajadores. Este grupo armado 

republicano defendía tanto la liberación nacional como la social y era el único que trataba 

a las mujeres en igualdad de condiciones, dejándolas participar en la lucha armada y no 

solo como enfermeras o mensajeras. Incluso Lenin afirmó que el ICA fue el primer 

Ejército Rojo de toda Europa. 

Sin embargo, otras personas opinan que la principal diferencia entre las dos 

fuerzas no era ideológica, sino que se encontraba en el origen de sus militantes. La 

mayoría de los miembros del ICA pertenecían a la clase obrera, eran trabajadores sin 

estudios que vivían en las zonas más pobres de Dublín. En contraposición, muchos de los 

Voluntarios pertenecían a la clase media, y sus líderes eran poetas, intelectuales o 

profesores. Por este motivo, hubo miembros del ICA que no aprobaron un pacto con ellos, 

tachándolos de «burgueses nacionalistas». 

El ICA nació en 1913, como iniciativa de Jim Larkin y Jack White, con la finalidad 

de proteger a los trabajadores de la policía en las manifestaciones que tuvieron lugar 

durante la huelga general del sector tranviario en Dublín (conocida como Lockout). Tras 

1913, el ICA entró en declive y fue Connolly quien retomó el mando, reorganizó su 

estructura y proporcionó entrenamiento militar profesional a sus miembros. Lo que 

empezó siendo una milicia obrera para la autodefensa, acabó convirtiéndose, a manos de 

Connolly, en un sindicato armado que promovía la insurrección contra Inglaterra. 

Temiendo que Connolly iniciara la revuelta de manera unilateral y reconociendo 

el mérito de su colaboración, la Hermandad Republicana Irlandesa lo invitó al Consejo 

Militar y así se formó un acuerdo entre todas las fuerzas del nacionalismo irlandés para 

iniciar un levantamiento unitario el 24 de abril de 1916. 



 17 

En 1913, el Ejército había llegado a contar con 1.000 miembros, pero Connolly 

solo consiguió una fuerza de unas 350 personas, lo que podría parecer una decepción, 

pero estaban muy bien organizados y supuso todo un éxito que de 350 miembros, casi 

300 participaran en el Alzamiento. En cambio, los Voluntarios Irlandeses solo 

consiguieron movilizar a unos 1.300 de sus 15.000 miembros. 

Después del Alzamiento, dos de sus líderes, Connolly y Mallin, fueron 

condenados a muerte y la Condesa Markievicz, a cadena perpetua. El ICA siguió 

existiendo, pero no jugó un papel importante en la política por la represión que sufrió y 

porque la mayoría de sus militantes se pasaron al IRA o a Sinn Féin. Sin embargo, el 

Ejército Ciudadano y su bandera simbolizaron durante mucho tiempo las promesas y 

decepciones de la revolución irlandesa de principios del siglo XX. 

 

 

Fig. 3: Pancarta del ICA en 1916, ‘We serve neither King nor Kaiser, but Ireland’. 

Fuente: Socialist Action. www.socialistaction.net 

 

En el caso de los Voluntarios Irlandeses, la Hermandad Republicana Irlandesa 

(IRB) jugó un papel muy importante en su formación y liderazgo. La IRB era una 

organización secreta, creada en el siglo XIX, cuyo fin era conseguir la independencia de 

Irlanda, y sus miembros formaron el Consejo Militar que organizó el Alzamiento de 

Pascua.  

Los Voluntarios Irlandeses fueron un cuerpo paramilitar que surgió en 1913 en 

Dublín, en un principio como respuesta a la formación de los Ulster Volunteers, que se 

oponían al Home Rule y reivindicaban la unidad de Gran Bretaña. Los Voluntarios 

http://i0.wp.com/www.theirishstory.com/wp-content/uploads/2012/11/king_nor_kaiser.jpg


 18 

incluían miembros de la Liga Gaélica, de la Antigua Orden de los Hibernios, del Sinn 

Féin y, en secreto, de la IRB. Esta última eligió a Eoin MacNeill como líder, ya que se 

trataba de un catedrático con credenciales académicas y buena reputación.  

Según el manifiesto de los Voluntarios, su objetivo era asegurar y mantener los 

derechos de los irlandeses armando y preparando a hombres de todos los partidos y clases 

sociales. Consiguieron armar a estos hombres porque Alemania les vendió armas y 

munición. Redmond, el líder del Partido Parlamentario y nacionalista más moderado, no 

les quiso dar su apoyo por la gran implicación de la IRB, y en 1914, fue el culpable del 

declive de los Voluntarios cuando llamó a sus miembros a unirse al Ejército Británico y 

la mayoría dejaron la organización para formar los National Volunteers y luchar en la 

guerra en el bando inglés. Aunque los Voluntarios Irlandeses se vieron reducidos a 3.000 

miembros, la organización no dejó de existir y en 1916 ya volvía a contar con 15.000 

militantes.  

Tras esta separación, los Voluntarios Irlandeses empezaron a ser designados 

peyorativamente con el nombre de «Voluntarios de Sinn Féin». No obstante, no existía 

ninguna relación entre los Voluntarios y el Sinn Féin, aunque algunos miembros 

militaban en ambas organizaciones. Por aquella época, Pearse ya se había convertido en 

una figura importante dentro de los Voluntarios, sobre todo gracias a sus discursos. 

El 24 de abril de 1916, el número de participantes en el Alzamiento de Pascua se 

vio reducido considerablemente ―a unos 1.300― porque MacNeill había cancelado la 

revuelta unos días antes de que se produjese. Muchos de sus miembros tuvieron un puesto 

importante durante la revuelta y seis de los siete firmantes del documento de 

proclamación de la República pertenecían a los Voluntarios y/o a la IRB: Thomas Clarke, 

Thomas MacDonagh, Eamonn Ceannt, Sean Mac Diarmada, Joseph Plunkett y Patrick 

Pearse. El conjunto de fuerzas que lucharon en esta rebelión (los Voluntarios Irlandeses 

y el ICA) fue conocido como «el Ejército de la República Irlandesa». 

Tras la rendición de Pearse, un gran número de Voluntarios Irlandeses fueron 

arrestados, incluso los que no participaron en la insurrección. Hay que admitir que el 

Alzamiento fue un fracaso a corto plazo, pero los Voluntarios siguieron su lucha. En 1919, 

se convirtieron en el Ejército Republicano Irlandés (IRA) y juraron obediencia al Dáil 

Éireann, primer parlamento irlandés. 



 19 

6. El papel de las mujeres en la revuelta 

En las conmemoraciones pasadas, ha habido una tendencia a olvidar el importante 

papel que tuvieron las mujeres en la rebelión de 1916. Sin embargo, en este centenario se 

ha tenido en cuenta a muchas de las mujeres de la rebelión y se las ha homenajeado como 

se merecen. 

Las mujeres siempre habían sido segregadas de la participación en la vida política, 

y en la época de la rebelión, no se produjo una excepción. Por eso comenzaron a 

organizarse: para conseguir la igualdad entre hombres y mujeres y el sufragio universal, 

así como la independencia de Irlanda. Así fue como crearon las «Hijas de Irlanda», un 

grupo de militancia femenina que afirmaban ser las herederas del pasado mítico celta, 

donde las leyes antiguas concedían la igualdad a las mujeres respecto a los hombres5. Por 

tanto, defendían un estado republicano donde ambos géneros tendrían las mismas 

condiciones. 

Sin embargo, la Primera Guerra Mundial hizo que se radicalizaran las posiciones 

y las mujeres quisieron unirse a los grupos armados, pero fueron rechazadas por casi todos 

con la excepción de una. El Ejército Ciudadano Irlandés fue la única organización que 

incluyó a mujeres en sus tropas, dándoles el mismo trato que a sus integrantes masculinos. 

Dos mujeres alcanzaron en el ICA el rango de oficial: Constance Markievicz y la Dra. 

Kathleen Lynn. 

Según un estudio de la Universidad Central de Venezuela, la más importante de 

las organizaciones femeninas irlandesas fue Cumann na mBan (Liga de mujeres), fundada 

por Constance Markievicz y Mary MacSwiney en 1914 como un cuerpo auxiliar de la 

fuerza de Voluntarios Irlandeses. Agrupó tanto a mujeres profesionales (enfermeras, 

maestras, artistas) como a mujeres provenientes de las clases trabajadoras. Su documento 

de constitución contenía referencias explícitas a la lucha armada contra las fuerzas de la 

corona. A diferencia de las mujeres que militaban en el Ejército Ciudadano Irlandés, 

Cumann na mBan no eran oficialmente una fuerza armada, pero algunas de sus 

                                                           
5 Republicanismo y femineidad: las mujeres del Levantamiento de Pascua (Dublín, 1916). Santander, Sol. 

Centro de Investigaciones en Historia Universal. Escuela de Historia. Universidad Central de Venezuela. 

Caracas. 

 



 20 

integrantes fueron entrenadas como soldados. Formaban parte del Ejército de la 

República Irlandesa, junto a los Voluntarios y al ICA. 

En el Alzamiento de Pascua participaron unas 90 mujeres, de las cuales 60 eran 

miembros de Cumann na mBan y el resto formaba parte del Ejército Ciudadano Irlandés. 

El lunes de Pascua, 40 mujeres ocuparon la Oficina General de Correos y las otras se 

repartieron entre los diferentes edificios emblemáticos de la ciudad, exceptuando la 

guarnición de Éamon de Valera, que se negó a que ninguna mujer luchara bajo su mando 

en Boland’s Mill, desafiando las órdenes de Pearse y Connolly. 

No se limitaron, como siempre se ha creído, a tareas de enfermería o a preparar 

alimentos para los hombres, sino que lucharon junto a ellos, hicieron de mensajeras, 

transportaron las armas de una guarnición a otra e incluso quemaron documentos 

incriminatorios tras la rendición. 

Constance Markievicz, figura en la que nos centraremos más adelante, actuó como 

segunda comandante en la guarnición del Colegio de Cirujanos. Helena Molony actuó 

como francotiradora en el Ayuntamiento. Elizabeth O’Farrell, por su parte, jugó un papel 

protagonista en las negociaciones de la rendición. A las mujeres lideradas por Rose 

McNamara les ofrecieron la libertad si firmaban un documento retractándose de lo que 

habían hecho, pero ellas lo rechazaron y afirmaron que formaban parte de los rebeldes y 

que se iban a rendir junto al resto. Más de 70 mujeres fueron detenidas, pero la mayoría 

fueron liberadas tras empezar una huelga de hambre en la cárcel. 

En los años siguientes, las mujeres, especialmente las que formaban parte de 

Cumann na mBan, tuvieron un papel fundamental en la reorganización del movimiento 

nacionalista. Actuaron como propagandistas, organizaron comités de ayuda y 

mantuvieron vivas las organizaciones nacionalistas. Más adelante, hicieron campaña por 

el Sinn Féin y desempeñaron cargos importantes en la política dentro del primer Dáil, lo 

que convirtió a muchas de ellas en pioneras, comprando con otros países europeos. 

6.1. Constance Markievicz 

Constance Markievicz, más adelante condesa por su matrimonio con el conde 

Casimir Dunin-Markievicz, jugó un papel primordial en el Levantamiento de Pascua y 

fue una de las mujeres más importantes de la historia de Irlanda. Socialista, nacionalista, 

feminista, y combatiente se convirtió en una gran figura del republicanismo irlandés. 



 21 

Nació como Constance Gore-Booth en Londres en 1868, en el seno de una familia 

aristocrática. Aunque estaba destinada a ser un ornamento de la sociedad, su carácter 

rompió con los estereotipos de la época. Se interesó por el nacionalismo irlandés inspirada 

por Yeats. 

En 1903, se estableció en Dublín, donde conoció a McDonagh, Pearse y Plunkett, 

futuros líderes del Levantamiento de Pascua y miembros de la Liga Gaélica. Intentó 

ingresar en esta organización, pero la rechazaron por su origen aristocrático. 

En 1904 se incorporó a la organización de mujeres republicanas «Hijas de Irlanda» 

y en 1909 fundó «Na Fianna Éireann», una organización premilitar, cuyo objetivo era 

reestablecer la independencia de Irlanda enseñando la historia y la lengua irlandesas.  

 

Fig. 4. Constance Markievicz vestida con el traje de soldado. 

Fuente: 1916 en español. https://1916enespanol.wordpress.com/ 

 

Durante la larga huelga general de 1913 (el Lockout de Dublín), Constance se 

unió a los líderes sindicales Larkin y Connolly y cuando se creó el Ejército Ciudadano 

Irlandés para defender a los trabajadores, Constance fue electa como su tesorera. Ese 

mismo año, fundó Cumann na mBan. Por aquellas fechas, Markievicz ya era una 

socialista convencida, que llegó a afirmar: «El nacionalismo por sí mismo no es la 

respuesta (como vía de solución a los problemas de la clase obrera irlandesa), pues las 

mismas condiciones existen en Inglaterra, aunque mucho menos extendidas. El 



 22 

socialismo, en cambio, al promover la igualdad absoluta va de la mano tanto con las 

exigencias del movimiento obrero como con las cuestiones de la liberación femenina»6. 

Durante la revuelta de 1916, Constance Markievicz ejerció de Comandante 

segunda de la guarnición de St. Stephen’s Green, al frente de 120 hombres. Allí se 

encontró en su verdadera esencia, luchando en la línea de fuego, y, vestida en uniforme 

de hombre, sobre ella circularon las más fantásticas historias. Cuando la revuelta fue 

sofocada, la dramática rendición de Markievicz, que le dio un beso a su revólver antes de 

entregárselo a un oficial británico, fue una imagen que dio la vuelta al mundo. Lo 

inhabitual de ver a mujeres combatientes uniformadas fue destacado por la prensa de la 

época, donde el liderazgo ejercido por la Condesa Markievicz generó especial escándalo.  

La Condesa fue encarcelada en la prisión de Kilmaihaim y la condenaron a muerte, 

pero la sentencia fue conmutada por la de cadena perpetua por tratarse de una mujer. 

Posteriormente, la trasladaron a la prisión de Aylesbury, en Inglaterra, donde 

escribió unas cartas a su hermana, que posteriormente se recopilarían en un libro. 

Bajo la amnistía general de 1917, Constance fue liberada. En 1918, fue elegida 

parlamentaria de la Cámara de los Comunes, convirtiéndose en la primera mujer en ser 

miembro del Parlamento, pero no tomó su asiento en Westminster, puesto que la política 

de su partido, Sinn Féin, no lo permitía.  

Como signo de rebeldía, en 1919 los diputados irlandeses crearon la Dáil Éireann, 

el parlamento irlandés y Éamon de Valera la nombró Ministra de Trabajo, convirtiéndose 

así en la primera mujer en ejercer tal cargo. 

Al estallar la guerra civil, Constance viajó a Estados Unidos como portavoz 

republicana y cuando volvió en 1923 la encarcelaron de nuevo. Allí inició una huelga de 

hambre tras la cual fue liberada. Finalmente, murió de enfermedad en 1927 y la enterraron 

en el cementerio de Glasnevin. 

   

                                                           
6 Una terrible belleza ha nacido: 1916 en español. 

https://1916enespanol.wordpress.com/2011/12/06/constance-markievicz-1868-1927/ 



 23 

7. Conmemorando… 

La primera conmemoración del Levantamiento de Pascua de 1916 se celebró en 

Dublín durante la Pascua de 1917 y fue un acto de desafío al gobierno militar británico. 

La ciudad estaba llena de tropas británicas, se había impuesto una censura estricta y la 

reunión pública era ilegal. Desde la ejecución de los 16 líderes, el respeto a su sacrificio 

había crecido entre el pueblo irlandés.  

El lunes de Pascua de 1917, las mujeres republicanas, que fueron quienes tomaron 

la iniciativa en la organización de la conmemoración del primer aniversario, colocaron 

coronas de flores en las tumbas de los 16 rebeldes ejecutados. A continuación, miles de 

personas desafiaron a las autoridades reuniéndose ante la Oficina General de Correos, 

donde un joven escaló la fachada del edificio e izó la bandera tricolor. 

 

 

Fig. 5. Pancarta en el Liberty Hall conmemorando la muerte de James Connolly. 

Fuente: https://innisfree1916.files.wordpress.com 

 

También se recordaron los aniversarios de los fusilamientos de los líderes 

republicanos. Así, el 12 de mayo, en el Liberty Hall (sede de los Sindicatos irlandeses), 

se desplegó una pancarta donde ponía: «James Connolly: asesinado el 12 de mayo de 

1916».  

https://innisfree1916.files.wordpress.com/2010/04/liberty-hall-primer-aniversario-rising.jpg


 24 

Desde entonces, el lunes de Pascua de cada año los republicanos irlandeses se 

reúnen para conmemorar el Levantamiento y honrar a sus héroes. 

En Irlanda del Norte, se ilegalizó la conmemoración del Alzamiento de Pascua 

por miedo a que pudiese provocar violencia por parte de algunos sectores, pero eso no 

impidió que se siguieran organizando desfiles y otros eventos, donde cada año se 

producían enfrentamientos entre los republicanos y las autoridades. Esta celebración 

desataba tensión y violencia, puesto que, a diferencia del resto del país, en Irlanda del 

Norte no se conmemoraba la lucha contra el dominio británico de manera simbólica, sino 

literal. 

Hasta 1966, todas las conmemoraciones de la revuelta habían representado un 

lastre para mucha gente y símbolo de vergüenza y los políticos no se habían querido 

implicar. No obstante, cincuenta años después del Levantamiento, se produjo un cambio, 

ya que dejó de asociarse el patriotismo a las luchas políticas y los conflictos militares, y 

se empezó a dar prioridad al espíritu que inspiró esta rebelión y no a la rebelión en sí.  

Cien años después, la conmemoración del Alzamiento de Pascua sigue siendo un 

tema de debate. Este año, el programa del centenario cuenta con desfiles, exposiciones 

artísticas y fotográficas, conciertos, conferencias académicas, y diferentes actividades 

abiertas al público.  

Muchas personas creen que es importante recordar este hecho histórico porque 

forma parte de la historia de Irlanda y de sus orígenes como nación independiente.  Sin 

embargo, algunos sectores opinan que el Levantamiento aún no se ha superado y no 

consideran correcta la manera en que los irlandeses están llevando este centenario porque 

no miran todo el contexto. Se quejan de que no se tiene en cuenta el punto de vista de los 

unionistas, y también de la ausencia de una memoria a las muertes del bando británico. 

Además, afirman que no es un buen momento teniendo en cuenta la actual situación del 

Reino Unido con el separatismo escocés. Para los detractores de la rebelión, conmemorar 

un acto así equivale a afirmar que es lícito usar la violencia para conseguir unos objetivos. 

Por último, se teme que se desestabilice la frágil situación de paz entre Irlanda del Norte 

y del Sur. Sin embargo, mucha gente está de acuerdo en que, sea cual sea el enfoque que 

se le dé al centenario, se debe celebrar para no olvidar la historia ni el pasado del país. 



 25 

8. Discursos  

Los textos que se han elegido para traducir son de Patrick Henry Pearse, por lo 

tanto, hemos creído necesario hablar en primer lugar de él para poder entender su 

ideología, su manera de pensar, el objetivo que tenían sus escritos, etc. antes de 

traducirlos.  

8.1. Patrick Henry Pearse 

Patrick Henry Pearse representó un icono del nacionalismo irlandés y fue el líder 

visionario del movimiento que culminó en el Alzamiento de Pascua de 1916. Nació en 

Dublín en 1879, hijo de un matrimonio mixto de padre inglés y madre irlandesa. Desde 

pequeño, recibió una gran influencia por parte de su tía abuela, que le contaba historias 

en gaélico, lo que despertó su temprano interés por la lengua y la literatura irlandesa. Su 

tía también le habló de líderes del republicanismo irlandés como Theobald Wolfe Tone o 

Robert Emmet, en los que se inspiró para llevar a cabo la revolución.  

A los 17 años se unió a la Liga Gaélica y se convirtió en el editor de su revista La 

Espada de Luz. Se graduó en Lenguas Modernas (inglés, francés e irlandés) en el 

University College y, más adelante, en Derecho en el Trinity College.  

Pearse era profesor de irlandés en varias escuelas y universidades, pero no estaba 

de acuerdo con la concepción educativa de la época, basada en la obediencia y la 

sumisión. Así que en 1908, fundó el St. Enda’s College, una escuela independiente de 

habla irlandesa, que recibió el apoyo de intelectuales nacionalistas como Eoin MacNeill, 

Douglas Hyde y Roger Casement. En su escuela, se daba especial énfasis a los deportes 

gaélicos y sobre todo se destacaba la cultura irlandesa a través de una educación bilingüe. 

En aquella época, Pearse le daba más importancia al nacionalismo cultural que al político. 

También fundó una escuela equivalente para niñas, St. Ita’s.  

Políticamente hablando, Pearse fue un republicano moderado que militaba en 

plataformas a favor del Home Rule hasta que vio la necesidad de un movimiento 

revolucionario. En 1913 se fundaron los Voluntarios Irlandeses y Pearse fue elegido como 

uno de los miembros de su directiva. 

En 1915 se hizo miembro del Comité Militar de la Hermandad Republicana 

Irlandesa (IRB), que ya planeaba el Alzamiento de 1916. Desde entonces, Patrick 



 26 

desarrolló un papel más importante en la preparación de la revuelta: organizar la llegada 

de las armas alemanas, negociar con Connolly, apaciguar a las autoridades inglesas, 

instruir e informar a los voluntarios, etc. 

El 1 de agosto de 1915, Pearse fue el orador durante el funeral del feniano 

Jeremiah O’Donovan Rossa y su discurso, igual que el que realizó en conmemoración de 

la muerte de Wolfe Tone en 1913, fue muy célebre. Se dice que todos sus discursos se 

modelaron a partir del que Robert Emmet, héroe de Pearse y líder de la rebelión de 1803, 

dio antes de su ejecución. 

 

 

Fig. 6. Patrick Pearse se dirige a una concentración de los Voluntarios Irlandeses, 1915. 

Fuente: https://1916enespanol.wordpress.com 

 

Debido a sus habilidades oratorias, Pearse fue la voz del Alzamiento. El 23 de 

abril, fue elegido comandante general del Ejército y presidente del gobierno provisional. 

Desde su posición en los Voluntarios, envió instrucciones a las unidades de todo el país 

para las acciones que iban a comenzar el Domingo de Pascua, la fecha inicialmente 

prevista. Una contraorden enviada por el dirigente de los Voluntarios, Eoin MacNeill, que 

estaba en desacuerdo con continuar tras el arresto de Roger Casement, limitó el número 

de participantes y obligó al Consejo Militar a retrasar el estallido del levantamiento un 

día más. El 24 de abril de 1916 fue Patrick Pearse quien leyó la Proclamación de la 



 27 

República frente a la Oficina de Correos y durante toda la semana permaneció al frente 

del edificio que fue la sede de la revuelta. 

Su título de comandante de la armada era simbólico, ya que James Connolly estaba 

a cargo de las operaciones militares. Sin embargo, su función en esta rebelión fue muy 

importante, fue la de ofrecer apoyo moral. Pearse fue el orador, el idealista, la fuerza 

inspiradora de este movimiento y todo gracias a su amor por la patria, a su dominio de la 

lengua gaélica, su exaltación del nacionalismo. 

A pesar de ser un hombre idealista y profundamente espiritual, se dice que no creía 

realmente en la rebelión, pero estaba convencido de que sus efectos morales ante el resto 

del mundo serían inmensos y que formaría un capítulo glorioso en la historia de Irlanda. 

También fue él quien se rindió al Ejército británico tras seis días de enfrentamiento 

para evitar más muertes. Gravemente herido y sin apenas poder caminar, lo sometieron a 

un Consejo de Guerra que lo condenó a muerte. Aunque no había sido el principal 

organizador de la revuelta, con sus escritos y sus discursos se había convertido en su 

encarnación, icono e imagen pública. 

Fue ejecutado el 3 de mayo en el patio de Kilmaiham Gaol a la edad de 36 años, 

con lo que consiguió lo que deseaba, convertirse en uno de los mártires de Irlanda. 

 

8.2. Panegírico al pie de la sepultura: O’Donovan Rossa 

El primer discurso es una oración dedicada a la muerte del feniano O’Donovan 

Rossa y el texto original se puede encontrar en el Anexo 1. 

8.2.1. Análisis del TO 

Se trata de un discurso pronunciado por Patrick Henry Pearse el 1 de agosto de 

1915 en el cementerio de Glasnevin en Dublín frente a la tumba de Jeremiah O’Donovan 

Rossa.  

Jeremiah O'Donovan Rossa fue un ferviente nacionalista que formó parte de la 

Hermandad Republicana Irlandesa, cuyos miembros eran conocidos con el nombre de 

fenianos. A causa de su relación con esta organización, fue arrestado y condenado a 

cadena perpetua y su historia dio la vuelta al mundo cuando se descubrieron las 



 28 

condiciones denigrantes y crueles a que lo sometieron en las prisiones británicas. Años 

después, lo liberaron con la condición de que se exiliase de manera permanente, así que 

emigró a los Estados Unidos, donde siguió apoyando la causa independentista y luchando 

por la República Irlandesa. 

Esta trágica imagen del exilio de un feniano atrajo a la nueva generación de 

nacionalistas que surgió en el siglo XX. O’Donovan representaba todos los valores de un 

gran nacionalista: valentía, compromiso, sacrificio, entusiasmo… Así que, cuando en 

1915 murió en Nueva York, trajeron sus restos de vuelta a Irlanda para enterrarle en el 

país que lo vio crecer, donde su tumba se convirtió en un lugar sagrado. Le honraron con 

un funeral tan simbólico que se recordó siempre como un momento clave en el camino 

hacia el Alzamiento de Pascua y la Guerra de Independencia. Se dice que la manera en la 

que Pearse pronunció esta oración por el líder feniano dejó sin habla a sus oyentes. 

En concreto, el texto es un panegírico, ya que con este sermón se pretende alabar 

la figura de un líder feniano irlandés recientemente fallecido. Sin embargo, ensalzar la 

figura de O’Donovan Rossa no es el único objetivo del texto, ya que también pretende 

animar a un grupo de hombres y mujeres tras la muerte de uno de los suyos. La intención 

de esas palabras es infundir valor a esas personas que quieren luchar por una Irlanda libre, 

exhortarles, evitar que decaigan o que se rindan. Pearse pretendía con estas palabras evitar 

que se desmoralizasen, hacerles ver que ningún contratiempo les detendría, que al revés, 

la muerte de su compañero les impulsaría, no sería en vano, que continuarían con la labor 

que la generación anterior había comenzado. Como ya se ha dicho antes, Pearse era 

considerado un gran orador y aquí lo demuestra con su seguridad, su convicción y la 

manera de dirigirse a su público. 

El carácter del discurso es muy religioso, con continuas alusiones al catolicismo, 

así como a la fe, la devoción, la comunión espiritual, la figura de Dios y sus designios, 

etc.  

El registro usado es culto y el tono es solemne y muestra seguridad y convicción, 

aunque no por ello es menos cercano al receptor. También hay que tener en cuenta que 

mucho del lenguaje utilizado está en desuso. El discurso tiene mucha floritura, es 

pomposo y trata de repetir las mismas ideas para que se queden grabadas en la mente de 

los oyentes.  



 29 

En cuanto a los mecanismos textuales, habría que comentar las repeticiones, que 

son utilizadas sobre todo para dar énfasis al discurso, como método exhortativo y 

apelativo, para que los oyentes se sientan más involucrados. También aparecen muchas 

metáforas y comparaciones; Pearse utiliza figuras literarias que normalmente se dan en el 

género poético para aportar belleza a su escrito.  

En lo que respecta a la estructura, destacan los primeros párrafos, que están en 

gaélico para aportarle fuerza al discurso y darle la importancia que se merece a la lengua 

irlandesa, símbolo de su identidad. No obstante, el resto del discurso está en inglés y su 

estructura está muy definida. En los primeros párrafos, Pearse nos hace una pequeña 

introducción explicando el motivo por el que se han reunido allí y por qué es él el orador. 

En el resto del panegírico, habla de las virtudes de Rossa y de la nueva generación de 

jóvenes que ha resurgido y que se ha rebautizado en la fe feniana. Por último, termina con 

una advertencia al Gobierno inglés, aconsejándoles que no subestimen la fuerza del 

pueblo irlandés. 

 

8.2.2. Propuesta de traducción 

 

PANEGÍRICO AL PIE DE LA SEPULTURA 

O’DONOVAN ROSSA 

Pueblo de Irlanda, 

Me pidieron que hablase en nombre de todos los reunidos en este lugar y de todos 

los irlandeses auténticos que siguen con vida y me pidieron que alabase al león que hemos 

depositado en esta tierra y que diese ánimos a aquellos que están tristes porque se ha ido. 

Amigos, no permitáis que nadie esté triste frente a esta tumba. Al contrario, dadle 

las gracias de corazón al Dios que creó la noble y bella alma de Diarmuid Ó Donnabháin 

Rosa y que le dio una vida tan larga. 

Fuiste un gran hombre fiel, Diarmuid. Los irlandeses nunca te olvidarán por tu 

valiente y firme lucha por los derechos de tu raza y por lo mucho que sufriste. 



 30 

Pero amigos, no estemos afligidos, sino todo lo contrario, tengamos valor en 

nuestros corazones y fuerza en nuestros miembros, ya que debemos recordar que ninguna 

muerte sucede si no va seguida por una resurrección y que de estas tumbas que nos rodean 

resurgirá la libertad irlandesa. 

Nos ha parecido legítimo, antes de dejar atrás el lugar donde ahora yacen los restos 

mortales de O’Donovan Rossa, que uno de nosotros, en nombre de todos, ensalce las 

virtudes de este gran hombre y trate de expresar el pensamiento y la esperanza que nos 

invade aquí, junto a su tumba. 

Y si hay algo que me haga digno a mí, en vez de a cualquier otro, a mí en vez de 

a esos hombres ya veteranos que lo acompañaron durante su juventud en su lucha y en su 

sufrimiento, para hablar hoy aquí es quizá el hecho de que lo haré en nombre de una nueva 

generación que se ha rebautizado en la fe feniana y que ha aceptado la responsabilidad de 

seguir con el programa feniano. Así que propongo que aquí, junto a la tumba de este 

impenitente feniano, renovemos nuestras promesas bautismales. Propongo que aquí, junto 

a la tumba de este hombre invencible e invicto, le pidamos a Dios, cada uno para sí mismo, 

un propósito tan firme, una valentía tan gallarda y un espíritu tan inquebrantable como 

los de O’Donovan Rossa. 

Deliberadamente nos declaramos, así como él mismo se declaró ante el juez, 

hombres irlandeses leales hasta el final. Los “Voluntarios Irlandeses” y el resto de 

camaradas que se han unido a nosotros para llevar a cabo un mismo cometido, un mismo 

deber, formamos un equipo y de hoy en adelante, debemos luchar juntos por la libertad 

del pueblo irlandés. Y tan solo conocemos una definición de libertad. Y esa es la 

definición de Tone, la definición de Mitchel, la de Rossa. No dejéis que nadie blasfeme 

contra la causa por la que las pasadas generaciones de Irlanda entregaron la vida dándole 

otro nombre u otra definición que no sea su nombre y su definición. 

Así que aquí, junto a la tumba de Rossa, no nos invade un sentimiento de tristeza, 

sino una exaltación de espíritu, ya que se nos ha dado la oportunidad de llegar a una 

comunión así de íntima con este hombre tan valiente y extraordinario. Las causas 

extraordinarias y sagradas las llevan a cabo hombres que ya de por sí son extraordinarios 

y santos. O’Donovan Rossa fue extraordinario en el orgullo de su nobleza, extraordinario 

en su heroísmo y extraordinario en su fuerza gaélica, su transparencia y su verdad. Y todo 

este esplendor, orgullo y fuerza convivía en él con una devoción simple y humilde hacia 



 31 

Irlanda, por todo aquello que era antiguo y bello y gaélico en Irlanda, el patriotismo 

sagrado y simple de un Michael O’Cleary o de un Eoghan O’Growney. Los clarividentes 

ojos de este hombre que estuvo casi solo en su día visionaron una Irlanda como la que 

hoy nos gustaría tener: no solo libre, sino también gaélica; no solo gaélica, sino también 

libre. 

En una comunión espiritual con él más estrecha que nunca, en una comunión 

espiritual con aquellos de su época, vivos y muertos, que sufrieron con él en las prisiones 

inglesas; en una comunión espiritual también con nuestros queridos camaradas que ahora 

todavía sufren en prisiones inglesas, y hablando tanto en su nombre como en el nuestro, 

juramos amor a Irlanda y odio hacia el dominio inglés en nuestro país. Este es un lugar 

de paz, consagrado a los muertos, donde se debería hablar con comedimiento y 

humanidad, pero sostengo, así como hizo O’Donovan, una palabra cristiana, que habla 

del odio hacia el mal, hacia la mentira, hacia la opresión, así que debemos luchar por 

acabar con todo eso. Nuestros enemigos son fuertes, inteligentes y cautos, pero por muy 

fuertes, inteligentes o cautos que sean, no pueden deshacer los milagros de Dios, que hace 

madurar en el corazón de los jóvenes las semillas plantadas por los jóvenes de 

generaciones pasadas. Y estas semillas plantadas por las generaciones de 1865 y 1867 

han germinado milagrosamente hoy. 

Gobernadores y Defensores del Estatus deberían tener cuidado y protegerse ante 

este proceso. La vida brota de la muerte, y de las tumbas de los hombres y mujeres 

patriotas brotan naciones vivas. Los defensores de este Estatus han sabido cómo trabajar, 

tanto en secreto como en público. Piensan que han pacificado Irlanda. Piensan que han 

comprado a la mitad de nosotros y que han intimidado a la otra mitad. Piensan que lo han 

previsto todo, que están protegidos contra todo, pero ¡qué necios han sido! Los muy 

insensatos nos han dejado a nuestros muertos fenianos y mientras tumbas como esta sigan 

en Irlanda, una Irlanda sometida nunca permanecerá en paz. 

 

8.2.3. Análisis del TM 

En primer lugar, hay que comentar que los primeros párrafos son la traducción de 

una traducción, ya que, al desconocer el idioma irlandés, hemos recurrido a la versión en 

inglés y, a partir de ahí, hemos hecho nuestra propuesta de traducción. En segundo lugar, 



 32 

este apartado da una visión general del texto meta, ya que los problemas de traducción se 

desglosan y explican con más detalle en el apartado 9. 

Una de las principales dificultades de este texto ha sido conservar su solemnidad, 

pero a la vez mostrar esa cercanía que Pearse quería transmitir a los demás fenianos. 

Además, el uso de frases muy largas y rebuscadas no ayudaba a mantener la misma 

función del texto original, ya que en español muchas de las fórmulas utilizadas no 

funcionaban. 

Empezando por el título, ya nos encontramos con una interrogante, al no saber qué 

palabra utilizar para traducir «graveside». «Junto a la tumba» parecía demasiado 

informal, así que nos decantamos por «al pie de la sepultura». 

En algunos casos, nos hemos permitido el lujo de cambiar «Ireland» por el pueblo 

irlandés, puesto que me parecía que le daba el tono deseado al discurso, más emotivo y 

con más fuerza, demostrando la identidad y unidad de una cultura. 

También aparecen muchos nombres propios que a un lector español corriente no 

le dicen nada como Eoghan O’Growney, Tone o Michael O’Cleary, pero, al tratarse de 

un discurso, se me ha hecho imposible escribir una nota al pie de la página (aunque no 

sea la solución más recomendable) o añadir una explicación entre comas, puesto que los 

supuestos oyentes de este discurso ya conocen a estos hombres y la labor que han 

realizado por su patria, así que no les hace falta más información. Si el encargo de 

traducción fuese diferente, y se tratase de traducir una obra de estudio, reeditada, con 

comentarios y anotaciones, la solución sería diferente y se podría hacer un pequeño aparte 

describiendo quiénes fueron estos personajes. 

Como ya hemos dicho, el texto contiene muchas figuras literarias y otro de los 

problemas aparece en el último párrafo, donde Pearse utiliza una metáfora al comparar la 

siembra de unas semillas que dan sus frutos con la enseñanza que han recibido los jóvenes 

de hoy por parte de las generaciones que los precedieron. 

Por último, me ha parecido muy necesario conservar la fuerza de la religión 

católica en la traducción y algunos términos eran un poco especializados, así que ha sido 

más difícil encontrar una equivalencia al español. 

 

 



 33 

8.3. Theobald Wolfe Tone 

El segundo discurso es un homenaje al padre del nacionalismo irlandés, Theobald 

Wolfe Tone, y el texto original se puede leer en el Anexo 2. 

 

8.3.1. Análisis del TO 

Este texto es un discurso que realizó Patrick Pearse en junio de 1913 en el 

cementerio de Bodenstown, junto a la tumba de Theobald Wolfe Tone. Se trata de un 

homenaje a Wolfe Tone, el padre del republicanismo irlandés moderno. 

Muchos irlandeses consideran que fue él quien dio el primer paso hacia una 

reforma parlamentaria y también se le ve como el antecesor de Pearse, Connolly, Collins 

o DeValera en el último camino hacia la independencia. Además, promovió la unión de 

las diferentes religiones del país. En 1791 fundó la Sociedad de los Irlandeses Unidos con 

el objetivo de reivindicar la independencia de Irlanda, una libertad que solo se podía 

conseguir mediante la lucha armada. Por eso, después de huir al exilio en 1795, buscó la 

ayuda militar de Francia para llevar a cabo una invasión. Consiguió una armada francesa 

que no pudo atracar en Irlanda por el temporal y volvió a intentarlo con una armada 

danesa, pero este segundo intento también acabó en fracaso. Finalmente, con la ayuda de 

los franceses, fue uno de los líderes de la revuelta de 1798, pero esta fue una completa 

catástrofe militar. Murió en la cárcel del Provost en 1798. 

Al tratarse de un homenaje, por lo tanto, este texto tiene la finalidad de 

conmemorar la muerte de Tone y de alabar su figura. Sin embargo, el fin último que 

Pearse pretende conseguir con la mayoría de sus discursos es exaltar el nacionalismo 

irlandés y usar a Tone como modelo a seguir. 

La primera parte del discurso es propiamente un homenaje y un elogio a la figura 

de Wolfe Tone. Aunque Pearse no lo conoció en persona, habla de él con un gran 

sentimiento y lo califica como el más importante de los hombres que han luchado y dado 

su vida por Irlanda. Más adelante, sin embargo, el orador dirige el discurso hacia su 

objetivo, que es el de revivir el nacionalismo en los corazones de la generación presente. 

Pearse explica brevemente la vida de Tone, centrándose en su exilio y en todo lo que 

sufrió hasta el día que consiguió regresar a Irlanda para luego morir. Para concluir, utiliza 

todo este padecimiento como modelo a seguir, ya que afirma que el camino de los héroes 



 34 

no es fácil, que hay que luchar por la independencia de Irlanda y por acabar el trabajo que 

comenzó la generación inspirada por Tone. 

De nuevo vuelve a hacer uso de un vocabulario muy religioso, asociándolo a su 

causa. De este modo habla de la fe, de la doctrina del nacionalismo irlandés, de un nuevo 

baptismo, una regeneración, una purificación, de rezar, de un lugar sagrado, etc. También 

utiliza mucho los términos «alma» y «espíritu» o «pureza». 

En general, el carácter del discurso es muy parecido al panegírico dirigido a 

O’Donovan Rossa, en lo que al tono y al registro usado respecta. Pearse, como magnífico 

orador que es, sabe siempre cómo dirigirse a sus oyentes y cómo combinar la solemnidad 

con los momentos emotivos o sentimentales. 

En cuanto a elementos extralingüísticos, utiliza citas o poemas de autores de 

prestigio reconocido –todos ellos irlandeses, por supuesto– para aportarle más 

credibilidad al discurso. Por lo tanto, estas citas o poemas que añade a su discurso están 

en gaélico. Una de las citas es incluso del propio Wolfe Tone. 

 

8.3.2. Propuesta de traducción 

 

THEOBALD WOLFE TONE 

Hemos venido al lugar más sagrado de toda Irlanda, más sagrado incluso que el 

sitio donde San Patricio descansa en el condado de Down. San Patricio nos trajo vida, 

pero este hombre murió por nosotros. Y aunque muchos antes que él y algún otro desde 

entonces murieron como testimonio del verdadero sentimiento de nación que reclama 

Irlanda, Wolfe Tone fue el mejor de todos ellos, de todos los que hicieron este testimonio, 

el mejor de entre todos aquellos que han muerto por Irlanda, tanto en los viejos tiempos 

como en los de ahora. Él fue el más importante de los nacionalistas irlandeses; estoy 

convencido de que fue el más importante de los hombres irlandeses. Y si no me equivoco 

con esto, tampoco me equivoco al decir que estamos en el lugar más sagrado de toda 

Irlanda, ya que la tierra más sagrada de una nación debe ser la tierra donde los que han 

muerto por ella están enterrados. 



 35 

Me resulta difícil hablar hoy aquí, hablar en un lugar como este. Es como si me 

hubiesen pedido que hablase ante la tumba de un amigo muy querido, un hermano de 

sangre o mi compañero de armas de toda la vida y tuviese que decir en voz alta todo 

aquello que preferiría guardarme para mí. Sin embargo, me ayuda saber que los que me 

estáis escuchando compartís mi emoción. Ninguno de nosotros es un extraño, sino que 

todos somos en cierto modo hermanos de Tone, ya que compartimos su fe, compartimos 

su esperanza, aún por lograr, y compartimos su gran amor por Irlanda. Por lo tanto, solo 

tengo que encontrar las palabras para expresar estos pensamientos y emociones que son 

comunes a todos nosotros, y me entenderéis aunque la manera en la que me exprese pueda 

ser vacilante.  

No hemos venido aquí solo para rendir homenaje a este noble polvo y al noble 

espíritu de Tone. Hemos venido aquí a reafirmar nuestra lealtad a la fe de Tone, a expresar 

una vez más que nos acogemos por completo a la doctrina del nacionalismo irlandés, 

expresado con dignas palabras por primera vez por Tone, que le dio una definición clara 

y un significado pleno a todo aquello que otros hombres, tanto de habla irlandesa como 

de habla inglesa, habían pensado y enseñado antes que él. El nacionalismo fue 

pronunciado por Shane O‘Neill con un deje desafiante frente a los ingleses y los de su 

clase; expresado bajo alguna apasionada metáfora por Geoffrey Keating, insinuado por 

Jonathan Swift en forma de mordaz burla, pero estipulado de manera clara y perfecta por 

Wolfe Tone, con lo que ninguna otra generación ha tenido la necesidad de definirlo. Él 

pronunció unas palabras que perdurarán en el tiempo, y su voz aún hoy resuena por toda 

Irlanda, llamándonos desde su tumba cuando vamos por el camino equivocado, siguiendo 

otras voces que suenan menos sinceras. 

Por lo tanto, esta fue la primera parte de la labor de Wolfe Tone, ya que dio voz a 

las mudas voces de siglos pasados, le dio a Irlanda un concepto de nacionalidad claro, 

preciso y digno. Pero hizo más que eso. No solamente definió el nacionalismo irlandés, 

sino que armó a su generación en su defensa. Pensador y hacedor, soñador del inmortal 

sueño y hacedor de la inmortal hazaña. Le debemos a este hombre más de lo que 

podremos devolverle nunca yendo de peregrinación a su tumba o alzando el más 

majestuoso monumento en las calles de su ciudad. A su enseñanza le debemos que hoy 

exista el nacionalismo irlandés, y a la memoria de la hazaña que su generación llevó a 

cabo inspirada por él, a la memoria de 1798, le debemos que aún quede valor en Irlanda. 



 36 

Antes he hablado de él como el más importante de nuestros muertos. Fue grande 

por su mente, superando a todos los hombres de su época y a aquellos que le han 

precedido, pero sobre todo fue grande por su espíritu. Y fue a esta mente dotada de tanta 

nobleza a la que el novelista Charles Kickham, el hombre con la mente más noble de una 

generación posterior, rindió homenaje cuando dijo: 

“Ah, el conocimiento es un poder maravilloso; 

es más fuerte que el viento. 

Y ojalá los cielos quisieran 

que Wolfe Tone estuviese aquí hoy”. 

Sin embargo, por encima de su inmensa inteligencia, esa mente cultivada y 

refinada destacaba su gran espíritu. El alma de este hombre era una llama ardiente, una 

llama tan candente, tan pura que llegar a una comunión con ella es llegar a un nuevo 

baptismo, una regeneración y una purificación. Sería maravilloso para nosotros y para 

Irlanda que los que estamos aquí presentes junto a esta tumba pudiésemos unirnos con el 

heroico espíritu que una vez inspiraron estas cenizas. Sería magnífico que pudiéramos en 

cierto modo conseguir una unión llena de amor con este espíritu, llegando a poseer algo 

de su pasión, su valor, su pureza, su ternura y su alegría. Con cuánto júbilo y fuerza 

observaríamos el camino que se abre ante nosotros, que nos trae vida desde este lugar de 

muerte, una resurrección de gracia patriótica en nuestras almas. 

Tratad de entrar en contacto con el espíritu de Tone, el espíritu del valiente 

soldado, el espíritu que se atrevió y se elevó, el espíritu que amó y sirvió, el espíritu que 

rio y cantó con el gozo de un niño. No os estoy pidiendo que lo veneréis como a un santo; 

os estoy pidiendo que lo améis como a un hombre. Por mi parte, me hubiera encantado 

conocer a este hombre mucho más que a ningún otro sobre el que haya oído o leído. 

Nunca había oído hablar de nadie que se hubiese comportado de una manera tan heroica 

como él, nadie que hubiese sido tan alegre y noble como para llevar a cabo semejante 

hazaña, nadie que hubiese amado con tanta pasión, nadie que hubiese sido tan amado. 

¡Qué gran privilegio sería haber sido su amigo! ¡Qué gran privilegio haberlo podido 

conocer de una manera tan profunda como lo conoció Thomas Russell! Siempre he 

sentido una gran admiración por el nombre de Thomas Russell porque Tone le quería 

mucho. 



 37 

No creo que nunca haya existido un hombre tan leal y sincero como Tone. Siempre 

guardaba para sus amigos una ternura y una bondad inmensas y, de vez en cuando, de lo 

que escribe y de lo que dice se desprende una oleada de ferviente amor por su esposa e 

hijos. “¡Oh, mis bebés, mis bebés!”, exclama. Claro que sí, este hombre sabía amar bien, 

y de un amor como este se tuvo que exiliar; fue con tanto amor acumulado en su leal 

corazón que se convirtió en un cansado pero indómito embajador de cortes y 

campamentos militares; fue con el recuerdo de un amor como este y con las pequeñas 

manos de sus hijos tocándole la fibra sensible que murió en una celda en Arbour Hill. 

Y es este el triste destino que tienen que asumir los héroes: dar la espalda al 

camino agradable y hacer frente al camino difícil; hacer caso omiso a las cosas simples 

de la vida, sofocar toda dulce música de su corazón, la suave voz de las mujeres y la risa 

de los niños pequeños y seguir tan solo la débil y lejana llamada que les lleva a la batalla 

o, peor aún, a morir al pie de la horca. 

Pensad en Tone. Pensad en su infancia y en su adolescencia en Dublín y en 

Kildare, su espíritu aventurero y sus planes, su temprano amor y matrimonio, su glorioso 

fracaso en su carrera como abogado, su sano desprecio por lo que él llamaba «peluca y 

toga ridículas» y al fin la llamada de Irlanda. Pensad en cómo puso nobleza al movimiento 

católico; en cómo este hereje se esforzó por hacer de los siervos católicos unos hombres 

libres; en cómo, trabajando como uno más de ellos, creció hasta conocer y amar a los 

irlandeses auténticos. Creció hasta que llegó a él la clara y sana concepción de que en 

Irlanda debería haber no dos ni tres naciones, sino una sola, que los protestantes y los 

disidentes deberían estar en armonía con los católicos, y que tanto católicos, protestantes 

como protestantes más extremistas deberían unirse con el objetivo de conseguir la libertad 

para todos. 

Entonces vinieron los Irlandeses Unidos, y esos viajes a Ulster y a Connacht a 

través de Irlanda, que, tal y como describió él mismo, se leían como epopeyas llenas de 

un amable humor humano. El gobierno se da cuenta enseguida de que es el hombre más 

peligroso de Irlanda, este hombre que predica paz entre los hermanos irlandeses. Al 

gobierno no le conviene que en Irlanda se predique esta paz y buena voluntad entre 

católicos y protestantes. De modo que Tone marcha al exilio, comprometiéndose antes 

con la causa de la libertad de Irlanda en Cave Hill, desde lo alto de Belfast. Desde América 

hasta Francia, el suyo fue uno de los exilios más implacables de la historia irlandesa, un 



 38 

segundo Fitzmaurice, pero incluso mejor. Así como el poeta se lo dijo al patriota Patrick 

Sarsfield, alguien debería decirle: 

Vas a quejarte al rey de Francia, 

dejando a los pobres gaélicos de Irlanda derrotados. 

¡Qué pena! 

Sin embargo, Tone no se quejó a los gobernadores y senadores de fuera, sino que 

les dio un consejo sabio y audaz, sabio porque era audaz. Una flota francesa se abre paso 

entre las olas y llega a la bahía de Bantry. Tone está a bordo de uno de esos barcos. Y 

todos conocemos cómo sigue la historia: cómo la flota fue sacudida durante días en el 

amplio seno de la bahía; cómo el cobarde que estaba al mando se negó a atracar porque 

su comandante en jefe no había comparecido; cómo el corazón de Tone se desgarró de la 

impaciencia y del anhelo, ya que podía ver a su amada Irlanda, podía ver las casas y la 

gente en la orilla; y cómo la flota zarpó; esa hazaña que no se llevó a cabo y que habría 

liberado a Irlanda. 

Este es el mayor tributo que se le podría hacer a la grandeza de este hombre que, 

después de la cruel decepción que se llevó, se puso manos a la obra de nuevo, sin 

descanso. Se organizaron dos expediciones más, una francesa y otra holandesa, para ir a 

Irlanda, pero nunca llegaron hasta allí. Al final, Tone vino por sus propios medios. Ya lo 

había dicho, que volvería y, que si hacía falta, lo haría solo con una guardia de cabos, y 

con poco más vino. 

Tres pequeños barcos se adentran en el fiordo Swilly. Los ingleses los siguen. El 

buque de Tone se enfrenta a ellos: Tone está al mando de uno de los cañones. Durante 

seis horas, su buque resiste solo ante la flota inglesa al completo. ¡Qué seis horas tan 

gloriosas para Tone! El casco quedó destrozado y el buque se rindió. Tone, traicionado 

por un amigo, fue llevado a Dublín y allí lo condenaron a la muerte que sufren los 

traidores. Entonces viene la última escena en la prisión del Provost, donde Tone, el 

hombre más grande de la generación del 98, yace muerto. Lo transportaron hasta este 

lugar, y aquí es donde espera su juicio; y nosotros permanecemos al pie de su tumba y 

recordamos que su trabajo aún no se ha llevado a cabo después de más de un siglo. 

Los hombres, cuando visitan una tumba, rezan, y cada uno de nosotros está 

rezando en su interior. Sin embargo, nosotros no rezamos por Tone, puesto que los 



 39 

hombres que mueren para que su pueblo sea libre “no necesitan que nadie rece por ellos”. 

Rezamos por Irlanda, para que sea libre, y por nosotros, para que la hagamos libre. 

Hermanos míos, sería todo un privilegio si a nuestra generación se le permitiese cumplir 

aquello que la generación de Tone, mucho más merecedora de ello, no consiguió: 

¡terminar el trabajo que Tone comenzó! 

Y no queda duda sobre lo que Tone intentó hacer, sobre lo que aún nos queda por 

hacer. No hace falta que volvamos a estipular nuestro programa porque Tone ya lo ha 

hecho por nosotros: 

«Romper la conexión con Inglaterra, el origen de todos nuestros males políticos, 

y reivindicar la independencia de mi país. Esos eran mis objetivos. Unir al pueblo de 

Irlanda, abolir el recuerdo de toda disensión pasada, y sustituir por el común nombre de 

irlandeses las antiguas denominaciones de protestantes, católicos y protestantes 

extremistas. Esos eran mis medios». 

En estas palabras se encuentra implícita toda la filosofía del nacionalismo irlandés, 

toda la enseñanza de la Liga Gaélica y de los profetas posteriores. Irlanda, una y libre. 

¿No es esta la definición de Irlanda como una nación? A esta definición y a este programa 

declaramos de nuevo nuestra adhesión, comprometiéndonos por la causa, así como Tone 

lo hizo en su momento. Y en este lugar sagrado, junto a esta tumba, no os comprometáis 

si vuestra intención no es cumplir con vuestra promesa. Nos comprometemos a seguir los 

pasos de Tone, sin descanso, ni durante el día ni durante la noche, hasta que su trabajo se 

cumpla, considerando como el mayor de los privilegios luchar por la libertad, luchar, pero 

no con desaliento, sino con gran alegría, aguardando la victoria en nuestro día, pero 

luchando tanto si esa victoria parece estar cerca o lejos, sin rebajar nuestro ideal, sin 

negociar ni un ápice de nuestro patrimonio, manteniendo la fe en la memoria y la 

inspiración de Tone, y considerándonos cobardes mientras soportemos sin hacer nada la 

maldad contra la que él testificó con su sangre. 

 

8.3.3. Análisis del TM 

En cuanto al vocabulario usado, aparecen muchas palabras que han ocasionado 

problemas, ya que el discurso pretende ser ostentoso y con mucha floritura y el 

vocabulario utilizado no siempre concuerda con el sentido que se le quiere dar. Por 



 40 

ejemplo, «Charity» ha costado de traducir porque encontrábamos equivalencias como 

«caridad» y nos hemos decantado por «bondad» en este contexto. «Worthy» también es 

difícil de traducir aquí porque su definición es algo así como «que vale la pena», pero en 

este texto hemos usado la mayoría de veces la palabra «noble» o, en todo caso, 

«merecido».  

También habría que destacar gramaticalmente, que en el original, se pone artículo 

indefinido a algunos nombres propios de personajes del nacionalismo irlandés y se ha 

preferido omitir este artículo en español, puesto que no queda natural. 

Aparece, además, algo de lenguaje especializado, sobre todo en lo referente a las 

partes del barco. Como rasgo estilístico, habría que comentar el cambio de tiempo verbal 

al final del texto, que en la traducción se ha mantenido. 

En cuanto al fragmento entre comillas, que hace referencia a palabras 

pronunciadas por Tone estando en vida, no se ha encontrado una traducción oficial y 

aceptada, así que también se trata de una propuesta de traducción propia. Por último, 

como pasaba con el otro texto, las partes que estaban en gaélico son traducciones de las 

versiones en inglés. 

8.4. Clasificación de los problemas 

Una vez identificados los problemas encontrados en los textos y solucionados a 

partir de los métodos de traducción trabajados, se ha procedido a la clasificación de 

alguno de ellos mediante la propuesta expuesta por Mariana Orozco en su monografía. 

Se ha escogido esta propuesta de clasificación porque es la que se ha trabajado durante el 

grado de Traducción en la UAB y porque Mariana Orozco representa una figura de 

autoridad en el campo de la traducción y ha consolidado su prestigio en los últimos años 

entre otras cosas debido a sus bien valoradas investigaciones en metodología de la 

traducción y en traducción especializada. 

La propuesta de Orozco se divide en cuatro tipos de problemas: 

 De comprensión: problemas que aparecen cuando no se entiende un 

elemento. Pueden ser lingüísticos (términos, expresiones, mecanismos de 

cohesión) o extralingüísticos (elementos culturales o enciclopédicos, por 

ejemplo). 



 41 

 De transferencia: problemas que aparecen cuando no se identifica un 

elemento que puede llevar a calcos o interferencias en el texto meta. Pueden ser 

lingüísticos (términos o expresiones que suelan ser objeto de calco) o 

extralingüísticos (elementos culturales extraños o inexistentes en la cultura de 

llegada). 

 De reexpresión: problemas que aparecen cuando no se sabe expresar 

en la lengua meta un elemento que se comprende. Pueden ser lingüísticos 

(problemas de redacción, de naturalidad, de falta de recursos, de adecuación al 

tono, etc.) o extralingüísticos (dificultad al explicar, adaptar o sustituir un 

elemento cultural). 

 Pragmáticos: problemas que aparecen cuando no se tiene en cuenta el 

encargo de traducción y, por consiguiente, el lector final de la traducción. En los 

textos traducidos para este TFG no se han encontrado problemas de este tipo. 

Antes de todo, hay que aclarar que hemos clasificado la mayoría de elementos 

culturales en problemas de reexpresión porque la principal dificultad encontrada era que 

no se sabía qué técnica se debía usar para resolver los problemas, si la explicación, la 

adaptación, etc. Sin embargo, se trata de un tema subjetivo y algunos de los elementos 

podrían ir al grupo de problemas de transferencia. 

 

Leyenda: 

E = extralingüístico 

L = lingüístico 

De comprensión Solución Explicación 

dock (L) ante el juez Tanto en diccionarios bilingües 

como monolingües solo aparecían 

acepciones que no tenían sentido 

en el contexto. Así que hubo que 

preguntar a nativos para saber 

que, antiguamente, «dock» era la 

tribuna donde se sentaban los 

jueces. 



 42 

Englishry (E) los ingleses y los de su 

clase 

La palabra «Englishry» hace 

referencia no solo a los ingleses, 

sino también a todos aquellos (en 

algunos casos irlandeses) que los 

apoyaron durante la Guerra 

Mundial y la rebelión, en este 

caso. 

manhood (L) Valor En los diccionarios bilingües se 

encuentran equivalentes como 

«madurez» u «hombría». Sin 

embargo, con la explicación de 

los diccionarios monolingües se 

puede deducir el significado de 

«valor» o «valentía». 

virility (L) Nobleza Con «virility» pasa más o menos 

lo mismo que con «manhood», ya 

que en algunos contextos son 

sinónimos. Y, aunque en este 

caso el diccionario monolingüe 

no resuelva la duda, por el 

contexto se entiende. 

bar (L) en su carrera como 

abogado 

En los diccionarios consultados 

no se encuentran acepciones 

adecuadas para este contexto. La 

más cercana es «banquillo de los 

acusados», pero con la ayuda de 

nativos y documentándonos sobre 

la biografía de Wolfe Tone, 

hemos visto que «bar» aquí hace 

referencia a «abogacía». 

hulk (L) casco del barco Se trata de lenguaje especializado 

de las partes del barco y podía 

llevar a malentendidos porque la 

acepción más usada para «hulk» 

es «gigante». 

historic Irish people 

(L) 

irlandeses auténticos Aquí había un problema de 

comprensión porque no se sabía 

exactamente la idea que se quería 

expresar en el original, pero 

consultando a nativos se ha 

podido resolver la duda. 

 



 43 

De transferencia Solución Explicación 

’65 and ’67 (E) 1865 y 1867 Para los oyentes del discurso 

original es fácil reconocer que se 

refiere a 1865 y 1867 porque fue 

la generación de Rossa. Sin 

embargo, el receptor del TM 

puede que necesite esa 

información. 

Patrick (E) San Patricio El texto original va dirigido a 

irlandeses, por lo tanto a ellos no 

les hace falta escribir «Saint» 

delante porque ya saben que 

«Patrick» hace referencia a su 

patrón. Sin embargo, para los 

receptores del TM no es tan claro. 

Rulers and Defenders 

of Realms (E) 

Gobernadores y 

Defensores del Estatus 

Ha sido necesario consultar con 

nativos, tanto ingleses como 

españoles, puesto que se trata de 

un vocabulario más especializado. 

English Rule (E) el dominio inglés Literalmente, sería la «norma o 

regla inglesa»; sin embargo, 

consultando textos paralelos, se 

ha encontrado «dominio inglés». 

’98 (E) 1798 Pasa lo mismo que con la otra 

fecha. No podemos presuponer 

que personas que no sean 

irlandesas sepan que se refiere a 

la rebelión de 1798 de Wolfe 

Tone. 

Down (E) el condado de Down Si no se añade la explicación 

«condado», se le presupone un 

conocimiento al lector con el que 

tal vez no cuenta. 

dissenter (E) protestantes extremistas La palabra «dissenter» hace 

referencia a los protestantes 

extremistas, y no a disidentes.  

now and then (L) de vez en cuando Si se traduce palabra por palabra, 

sería «tanto antes como ahora», 

que no queda mal en el contexto. 

Sin embargo, la frase no significa 

eso. Aquí la dificultad está 



 44 

básicamente en no ver el 

problema. 

 

De reexpresión Solución Explicación 

speak the praise (L) ensalzar la figura Por el contexto, se entendía el 

sentido, pero ha costado encontrar 

una solución. A partir de textos 

paralelos se ha conseguido. 

grey-haired men (L) hombres ya veteranos La dificultad aquí rige en expresar 

la idea de manera natural, porque 

«hombres canosos» no tiene el 

mismo sentido en inglés que en 

español. Se refiere a hombres con 

experiencia. 

one allegiance (L) Fieles «De una sola lealtad» no nos 

parecía muy natural, así que 

hemos simplificado la expresión. 

splendid (L) Extraordinario La traducción «espléndido» no 

quedaba bien en el contexto, así 

que hemos usado 

«extraordinario», pero más 

adelante en el texto aparecía el 

sustantivo «splendour» y no 

hemos podido mantener la lógica 

del TO porque sustantivar 

«extraordinario» no queda 

natural. 

Christian thing (L) la palabra cristiana Este problema se ha solucionado 

por lógica, ya que hablar de la 

«cosa cristiana» no concuerda con 

el tono del discurso. 

fool (L) Necios Este tal vez es un problema de 

menor dificultad, pero costó 

encontrar un equivalente lo más 

cercano posible al registro del 

discurso, ya que ni «tontos» ni 

«locos» entraban dentro de las 

opciones. 

graveside (L) al pie de la sepultura Nos ha parecido más formal 

utilizar este eufemismo en vez de 

traducir la palabra como «tumba». 

greatest/great (L) el más importante, el 

mejor/grande 

La palabra aparece muchas veces 

en el discurso y, en algunos casos, 



 45 

se puede traducir literalmente 

como «grande» (por ejemplo, en 

«fue grande por su espíritu». Sin 

embargo, en otros casos queda 

poco natural, así que se han 

combinado las diversas opciones 

a lo largo del texto. 

well-tried comrade in 

arms (L) 

compañero de armas de 

toda la vida 

El diccionario monolingüe lo 

define como «algo que pasa en 

repetidas ocasiones», pero nos ha 

parecido que no le daba el tono 

sentimental que se buscaba en el 

original. Otra opción sería omitir 

el adjetivo.  

young manhood (L) 

 

Adolescencia A diferencia de «manhood», se 

trata de un problema de 

reexpresión, ya que en este caso sí 

nos referimos a la «madurez», 

pero hablar de «joven madurez» 

no sería muy correcto en español. 

would to the kind 

heavens (L) 

ojalá los cielos quisieran Aquí se podría decir solamente 

«ojalá», pero, al tratarse de un 

poema, se necesitaba que la 

extensión del verso fuese más 

larga, así que se ha añadido «los 

cielos quisieran». 

Personajes (E): 

Shane O’Neill 

Geoffrey Keating 

Swift 

Kickham 

Thomas Russell 

Fitzmaurice 

Sarsfield 

En la mayoría de casos, se ha mantenido el nombre original 

porque, al tratarse de un discurso, no se pueden añadir pies de 

página. Sin embargo, en algunos casos se ha añadido una 

explicación. Por ejemplo, a Swift se le ha añadido el nombre, 

«Jonathan Swift», ya que el receptor irlandés, enseguida lo 

asocia al escritor irlandés. Sin embargo, el español no. Por eso 

se le aporta información adicional, como el nombre, para que 

pueda investigar más sobre el personaje si lo desea. Con 

«Kickham» pasa algo parecido, ya que el lector español 

necesita el nombre, y en este caso se ha añadido su oficio, «el 

novelista Charles Kickham». En cuanto a «Fitzmaurice», se 

ha añadido que era poeta y, en cuanto a «Sarsfield», se le ha 

añadido el nombre y se ha dicho de él que era un patriota. 

Organizaciones (E): 

United Irishmen 

Gaelic League 

Estas dos organizaciones se han dejado sin aclaración porque 

por el contexto ya se podían entender y porque el lector, que 

estará interesado en la cultura irlandesa, conocerá algo de 

estas instituciones. «Gaelic League» tiene su traducción 



 46 

oficial como «Liga Gaélica», a diferencia de «United 

Irishmen», que no tiene traducción y se ha dejado igual. 

Lugares (E): 

Arbour Hill 

Kildare 

Ulster 

Connacht 

Cave Hill above 

Belfast 

Bantry Bay 

Lough Swilly 

Provost Prison 

No hace falta aclaración para «Arbour Hill» porque por el 

contexto ya se entiende que es una cárcel. Sin embargo, 

«Bantry Bay» ya tiene una traducción oficial, «Bahía de 

Bantry». Lo mismo pasa con «Lough Swilly», que es el 

«fiordo Swilly». Nos ha extrañado que «Provost Prison» no 

tuviese ya una traducción oficial y lo hemos traducido como 

«cárcel del Provost». 

 

  



 47 

9. Conclusiones 

Tras llevar a cabo este exhaustivo trabajo de investigación, se ha llegado a unas 

conclusiones muy interesantes, que responden a muchos de los objetivos e interrogantes 

creados al inicio. Hemos descubierto, como se expone en la introducción, por qué fue tan 

importante esta rebelión, qué tuvo que la hizo sobresalir por encima de las demás. En 

primer lugar, se ha considerado y se sigue considerando actualmente como el inicio del 

proceso de independencia de Irlanda. A parte de que recibió ayuda y apoyo 

internacionales ―por parte de Alemania y Estados Unidos―, tuvo una gran repercusión 

mundial, ya que se habló del Alzamiento de Pascua en periódicos de todo el mundo e 

incluso Lenin llegó a opinar sobre esta insurrección. No debemos olvidar que, además, 

tuvo una enorme influencia en las insurrecciones de países como Egipto, Israel o India.  

A diferencia de las anteriores revueltas, llamó la atención el importante papel que 

jugaron las mujeres porque no solo se involucraron en el cuidado de los soldados, como 

enfermeras o como mensajeras, sino que estuvieron en primer plano, ya que muchas 

lucharon en el campo de batalla. 

Fue, además, una lucha socialista y obrera y fue muy diferente al resto de 

revueltas, puesto que los líderes, recogiendo el espíritu de las anteriores generaciones y 

apropiándose de él, pretendían realizar un sacrificio de sangre y convertirse en mártires. 

No obstante, aún existen dudas sobre esta hipótesis, ya que algunos estudiosos opinan 

que, cuando se llevó a cabo el Alzamiento, ninguno de los irlandeses que luchó tenía la 

intención de fracasar o de morir en el intento o de acabar siendo recordado como una 

leyenda y un héroe. 

Y la palabra y la lengua (la irlandesa, en este caso) tuvieron un papel protagonista. 

Pearse fue nombrado líder, aunque él poco tuvo que ver con el desarrollo de la 

insurrección en cuanto a los aspectos militares se refiere. Sin embargo, fue él la voz del 

Alzamiento, fue él el mayor mártir de la revuelta, el soñador e idealista, el que le dio 

forma a la revuelta, le puso nombre y adjetivos y quien animó a los demás nacionalistas 

a luchar. Entre otras cosas, gracias a él y al discurso que hizo para conmemorar a Wolfe 

Tone, Tone sigue siendo hoy en día reconocido y recordado como el símbolo del 

nacionalismo irlandés. Gracias a su manera de expresarse, conseguía la atención y la 

admiración de sus oyentes. 



 48 

Y también fue él el orador en el funeral de O’Donovan Rossa, donde dio un 

discurso que se ha considerado el antecedente o el origen del Alzamiento de Pascua. 

Gracias a su discurso, que fue escuchado por decenas de miles de personas, muchos 

nacionalistas se vieron alentados a tomar las armas para luchar por un ideal, con el mismo 

espíritu que el feniano, que luchó junto a las generaciones anteriores. 

También llegamos a una conclusión bastante obvia y es que en lo que a hechos 

históricos se refiere, nunca hay unanimidad. Muchos vieron la revuelta de abril de 1916 

como la salvación, como el inicio de la verdadera lucha por los derechos y la libertad de 

Irlanda. Sin embargo, muchos otros lo vieron como una semana trágica, como un hecho 

aislado en la historia irlandesa que debería ser olvidado. Hay quien ve a los firmantes de 

la Proclamación de la República como unos héroes y muchos otros los consideran unos 

criminales y asesinos. Es difícil, por lo tanto, llegar a un acuerdo sobre si se debe o no 

conmemorar esta fecha y, en el caso afirmativo, la dificultad está en saber cómo 

conmemorarla, ya que, aunque se considere un acto de heroísmo y supuso el fin del 

dominio inglés, al fin y al cabo fue un acto violento donde murieron tanto irlandeses como 

británicos. No obstante, lo que queda claro, independientemente de la opinión de cada 

uno, es que se trata de un hecho histórico que aún no se ha superado y, por lo tanto, 

debería seguir siendo objeto de estudio y de conmemoración. 

Me habría gustado traducir también algún escrito de Markievicz, pero me ha sido 

imposible encontrar nada de su autoría; solo están las cartas que escribió desde la cárcel 

a su hermana Eva. Lo que demuestra, como ya hemos visto, que la condesa no era una 

mujer de letras, sino de armas, en otras palabras, era una mujer de acción. En ninguno de 

los casos iba a quedarse en casa, como se supone que debían hacer en aquella época las 

mujeres, cuando se sentía en el deber de luchar por sus ideales. 

Por último, cabe decir que, como cualquier hecho histórico, podría haberse 

enfocado de distintas maneras o haberlo relacionado más con situaciones del presente y 

se podrían haber seguido escribiendo páginas y más páginas, pero en este trabajo se 

pretendía sintetizar lo que ocurrió y relacionarlo con la traducción de los dos textos 

escogidos, demostrando así que la traducción está muy ligada a diferentes campos y 

ámbitos y que la historia es uno de ellos, ya que es necesaria para conocer lo que se 

esconde detrás de un texto.  

  



 49 

10. Bibliografía 

 

 AUTOR DESCONOCIDO: The Rebellion in Dublin, April 1916. 

 BBC Homepage History. Easter 1916: from Home Rule to Independence. 

http://www.bbc.co.uk/history/british/easterrising/ [Consulta: 13 septiembre 2015] 

 BBC Radio 4. The Easter Rising: 100 years on. 

http://www.bbc.co.uk/programmes/b0736pkc [Consulta: 9 enero 2016] 

 Boltxe. A los cien años del Alzamiento de Pascua de Dublín. 

https://www.boltxe.eus/2016/03/28/los-cien-aos-del-alzamiento-pascua-dubln/ 

[Consulta: 7 mayo 2016] 

 Collins. https://www.collinsdictionary.com/ [Consulta: 20 mayo 2016] 

 Corpus of Electronic Texts Edition. <http://www.ucc.ie/celt/online/E900007-

008/text001.html> [Consulta: 11 abril 2016] 

 Digital Book Index  

http://www.digitalbookindex.org/_search/search010hstirelandrebellion1916a.asp 

[Consulta: 21 septiembre 2015] 

 Encyclopaedia Britannica. http://global.britannica.com/ [Consulta: 9 enero 2016] 

 F. BOYLE, JOHN: The Irish Rebellion of 1916. A brief history of the revolt and its 

suppression. London, 1916.  

 History Ireland. http://www.historyireland.com/20th-century-contemporary-

history/1966-and-all-that-the-50th-anniversary-commemorations/ [Consulta: 28 

abril 2016] 

 History of the 1916 Rising. http://www.ireland.ie/history [Consulta: 27 abril 

2016] 

 Innisfree, Chesús Yuste. https://innisfree1916.wordpress.com/ [Consulta: 5 

noviembre 2015] 

 Ireland calling. http://ireland-calling.com/easter-rising-irish-volunteer-force/ 

[Consulta: 21 diciembre 2015] 

 Ireland Information. http://www.ireland-information.com/ [Consulta: 11 marzo 

2016] 

 Irish Central. http://www.irishcentral.com/ [Consulta: 11 marzo 2016] 

http://www.bbc.co.uk/history/british/easterrising/
http://www.bbc.co.uk/programmes/b0736pkc
http://www.ucc.ie/celt/online/E900007-008/text001.html
http://www.ucc.ie/celt/online/E900007-008/text001.html
http://www.digitalbookindex.org/_search/search010hstirelandrebellion1916a.asp
https://innisfree1916.wordpress.com/
http://ireland-calling.com/easter-rising-irish-volunteer-force/
http://www.ireland-information.com/
http://www.irishcentral.com/


 50 

 Irish Volunteers. Conmemorative Organisation. http://irishvolunteers.org/ 

[Consulta: 7 mayo 2016] 

 Linguee. http://www.linguee.es/ [Consulta: 20 mayo 2016] 

 Library Ireland. Irish books online. 

http://www.libraryireland.com/HullHistory/Redmond1.php [Consulta: 11 marzo 

2016] 

 MARLOWE, N. y B. WELLS, WARRE: A history of the Irish rebellion of 1916. 

Maunsel & Company, London and Dublin, 1916. 

 National Library of Ireland. http://www.nli.ie/1916/1916_main.html [Consulta: 5 

noviembre 2015] 

 OROZCO JUTORÁN, Mariana: Metodología de la traducción directa del inglés 

al español. Editorial Comares, Granada, 2012. 

 Oxford Dictionaries. http://www.oxforddictionaries.com/ [Consulta: 20 mayo 

2016] 

 PEARSE, Patrick: Political writings and speeches. The Talbot Press Limited, 

Dublín, 1952. 

 Pinterest. Suffragettes and Cumann na mBan. 

https://es.pinterest.com/joanoclery/suffragettes-and-cumann-na-mban/ 

[Consulta: 11 marzo 2016] 

 Real Academia Española. http://www.rae.es/ [Consulta: 20 mayo 2016] 

 Republicanismo y femineidad: las mujeres del Levantamiento de Pascua (Dublín, 

1916). Santander, Sol. Centro de Investigaciones en Historia Universal. Escuela 

de Historia. Universidad Central de Venezuela. Caracas.STEPHENS, JAMES: The 

insurrection in Dublin. The Macmillan Company, New York, 1917. 

 Socialist action. http://www.socialistaction.net/Theory/Marxist-Theory/Lenin-

and-the-Easter-Rebellion-of-1916.html [Consulta: 21 diciembre 2015] 

http://www.socialistaction.net/International/Europe/Ireland/The-historic-and-

contemporary-significance-of-the-1916-Easter-Rising.html [Consulta: 21 

diciembre 2015] 

 The Guardian. Marita Moloney. 

http://www.theguardian.com/world/2016/jan/03/easter-rising-1916-centernary-

peace-process [Consulta: 5 mayo 2016] 

 The Irish Echo. Oldest Irish American newspaper in USA, established in 1928. 

http://www.nli.ie/1916/1916_main.html
http://www.socialistaction.net/Theory/Marxist-Theory/Lenin-and-the-Easter-Rebellion-of-1916.html
http://www.socialistaction.net/Theory/Marxist-Theory/Lenin-and-the-Easter-Rebellion-of-1916.html


 51 

http://irishecho.com/2011/02/88-years-ago-odonovan-rossa-uncompromising-

fenian-dies-in-new-york-2/ [Consulta: 29 marzo 2016] 

 The Irish history, John Dorney. http://www.theirishstory.com/ [Consulta: 29 

marzo 2016] 

 The Irish Revolution. Liam Ó Ruairc. 

https://theirishrevolution.wordpress.com/2015/11/15/the-global-historical-

significance-of-the-1916-rising/ [Consulta: 3 mayo 2016] 

 The Irish Times. Ronan McGreevy.  

http://www.irishtimes.com/news/ireland/irish-news/the-irish-times-report-on-o-

donovan-rossa-s-funeral-in-1915-1.2303691 [Consulta: 29 marzo 2016] 

http://www.irishtimes.com/news/ireland/irish-news/new-research-suggests-485-

people-were-killed-in-the-easter-rising-1.2135511 [Consulta: 28 abril 2016] 

 The Irish Times. Tom Clonan. http://www.irishtimes.com/news/the-forgotten-

role-of-women-insurgents-in-the-1916-rising-1.1030426 [Consulta: 28 abril 

2016] 

Shane Hegarty. http://www.irishtimes.com/culture/heritage/easter-rising-1916-

the-aftermath-arrests-and-executions-1.2583019 [Consulta: 7 mayo 2016] 

 TheJournal.ie http://www.thejournal.ie/readme/jeremiah-odonovan-rossa-cork-

commemoration-2245913-Aug2015/ [Consulta: 29 marzo 2016] 

http://www.thejournal.ie/glasnevin-speech-2699759-Apr2016/ [Consulta: 29 

marzo 2016] 

 “Una terrible belleza ha nacido”: 1916 en español. 

https://1916enespanol.wordpress.com/ [Consulta: 23 septiembre 2015] 

 VARIOS AUTORES: 1916 Rebellion handbook. The Mourne River Press, 

Dublín, 1998. 

 WordReference. http://www.wordreference.com/ [Consulta: 20 mayo 2016] 

 

  

http://www.theirishstory.com/
https://1916enespanol.wordpress.com/


 52 

11. Anexos 

11.1. Anexo 1 

O’DONOVAN ROSSA 

GRAVESIDE PANEGYRIC 

I was asked to speak on behalf of those gathered at this place and of all who are 

alive of the Irish Family, to praise the lion we lay in the soil today and to offer 

encouragement to those who are sad because he is gone. 

Me pidieron que hablase en nombre de todos los reunidos en este lugar y de todos 

los irlandeses auténticos que siguen con vida y me pidieron que alabase al león que hemos 

depositado en esta tierra y que diese ánimos a aquellos que están tristes porque se ha ido. 

Friends, let nobody standing at this grave be sad, but give heartfelt thanks to the 

God of Graces who created the noble beautiful soul of Diarmuid Ó Donnabháin Rosa and 

who gave him such a long life. 

You were a fine stalwart man Diarmuid. Your strong manly struggle for the rights 

of your race and you suffered much; and the Irish will never ever forget you. 

But friends, let us not be sorrowful but rather let us have courage in our hearts and 

let us have strength in our limbs, as we remember that no death occurs that is not followed 

by a resurrection, and that out of this grave and from the graves surrounding us will Irish 

freedom rise. 

It has seemed right, before we turn away from this place in which we have laid 

the mortal remains of O'Donovan Rossa, that one among us should, in the name of all, 

speak the praise of that valiant man, and endeavour to formulate the thought and the hope 

that are in us as we stand around his grave. And if there is anything that makes it fitting 

that I, rather than some other, rather than one of the grey-haired men who were young 

with him and shared in his labour and in his suffering, should speak here, it is perhaps 

that I may be taken as speaking on behalf of a new generation that has been re-baptised 

in the Fenian faith, and that has accepted the responsibility of carrying out the Fenian 

programme. I propose to you then that, here by the grave of this unrepentant Fenian, we 

renew our baptismal vows; that, here by the grave of this unconquered and unconquerable 



 53 

man, we ask of God, each one for himself, such unshakable purpose, such high and gallant 

courage, such unbreakable strength of soul as belonged to O'Donovan Rossa. 

Deliberately here we avow ourselves, as he avowed himself in the dock, Irishmen 

of one allegiance only. We of the Irish Volunteers, and you others who are associated 

with us in to-day's task and duty, are bound together and must stand together henceforth 

in brotherly union for the achievement of the freedom of Ireland. And we know only one 

definition of freedom: it is Tone's definition, it is Mitchel's definition, it is Rossa's 

definition. Let no man blaspheme the cause that the dead generations of Ireland served 

by giving it any other name and definition, than their name, and their definition. 

We stand at Rossa's grave not in sadness but rather in exaltation of spirit that it 

has been given to us to come thus into so close a communion with that brave and splendid 

Gael. Splendid and holy causes are served by men who are themselves splendid and holy. 

O'Donovan Rossa was splendid in the proud manhood of him, splendid in the heroic grace 

of him, splendid in the Gaelic strength and clarity and truth of him. And all that splendour 

and pride and strength was compatible with a humility and a simplicity of devotion to 

Ireland, to all that was olden and beautiful and Gaelic in Ireland, the holiness and 

simplicity of patriotism of a Michael O'Clery or of an Eoghan O'Growney. The clear true 

eyes of this man almost alone in his day visioned Ireland as we of to-day would surely 

have her: not free merely, but Gaelic as well; not Gaelic merely, but free as well. 

In a closer spiritual communion with him now than ever before or perhaps ever 

again, in a spiritual communion with those of his day, living and dead, who suffered with 

him in English prisons, in communion of spirit too with our own dear comrades who 

suffer in English prisons to-day, and speaking on their behalf as well as our own, we 

pledge to Ireland our love, and we pledge to English rule in Ireland our hate. This is a 

place of peace, sacred to the dead, where men should speak with all charity and with all 

restraint; but I hold it a Christian thing, as O'Donovan Rossa held it, to hate evil, to hate 

untruth, to hate oppression, and, hating them, to strive to overthrow them. Our foes are 

strong and wise and wary; but, strong and wise and wary as they are, they cannot undo 

the miracles of God who ripens in the hearts of young men the seeds sown by the young 

men of a former generation. And the seeds sown by the young men of '65 and '67 are 

coming to their miraculous ripening to-day. Rulers and Defenders of Realms had need to 

be wary if they would guard against such processes ~ 'Life springs from death; and from 

the graves of patriot men and women spring living nations. The Defenders of this Realm 



 54 

have worked well in secret and in the open. They think that they have pacified Ireland! 

They think that they have purchased half of us and intimidated the other half! They think 

that they have foreseen everything, think that they have provided against everything; but 

the fools, the fools, the fools! — They have left us Our Fenian Dead, and while Ireland 

holds these Graves - Ireland, unfree, shall never be at peace! 

  



 55 

11.2. Anexo 2 

THEOBALD WOLFE TONE 

We have come to the holiest place in Ireland; holier to us even than the place 

where Patrick sleeps in Down. Patrick brought us life, but this man died for us. And 

though many before him and some since have died in testimony of the truth of Ireland's 

claim to nationhood, Wolfe Tone was the greatest of all that have made that testimony, 

the greatest of all that have died for Ireland whether in old time or in new. He was the 

greatest of Irish Nationalists; I believe he was the greatest of Irish men. And if I am right 

in this I am right in saying that we stand in the holiest place in Ireland, for it must be that 

the holiest sod of the nation's soil is the sod where the greatest of her dead lies buried. 

I feel it difficult to speak to you to-day; difficult to speak in this place. It is as if 

one had to speak by the graveside of some dear friend, a brother in blood or a well-tried 

comrade in arms, and to say aloud the things one would rather keep to oneself. But I am 

helped by the knowledge that you who listen to me partake in my emotion: we are none 

of us strangers, being all in a sense own brothers to Tone, sharing in his faith, sharing in 

his hope, still unrealised, sharing in his great love. I have, then, only to find expression 

for the thoughts and emotions common to us all, and you will understand even if the 

expression be a halting one. 

We have come here not merely to salute this noble dust and to pay our homage to 

the noble spirit of Tone. We have come to renew our adhesion to the faith of Tone; to 

express once more our full acceptance of the gospel of Irish Nationalism which he was 

the first to formulate in worthy terms, giving clear definition and plenary meaning to all 

that had been thought and taught before him by Irish-speaking and English-speaking men; 

uttered half articulately by a Shane O'Neill in some defiance flung at the Englishry, 

expressed under some passionate metaphor by a Geoffrey Keating, hinted at by a Swift 

in some biting gibe, but clearly and greatly stated by Wolfe Tone, and not needing now 

ever to be stated anew for any new generation. He has spoken for all time, and his voice 

resounds throughout Ireland, calling to us from this grave when we wander astray 

following other voices that ring less true. 



 56 

This, then, is the first part of Wolfe Tone's achievement—he made articulate the 

dumb voices of the centuries, he gave Ireland a clear and precise and worthy concept of 

Nationality. But he did more than this: not only did he define Irish Nationalism, but he 

armed his generation in defence of it. Thinker and doer, dreamer of the immortal dream 

and doer of the immortal deed—we owe to this dead man more than we can ever repay 

him by making pilgrimages to his grave or by rearing to him the stateliest monument in 

the streets of his city. To his teaching we owe it that there is such a thing as Irish 

Nationalism, and to the memory of the deed he nerved his generation to do, to the memory 

of '98, we owe it that there is any manhood left in Ireland. 

I have called him the greatest of our dead. In mind he was great above all the men 

of his time or of the after time; and he was greater still in spirit. It was to that nobly-

dowered mind of his that Kickham, himself the most nobly-dowered of a later generation, 

paid reverence when he said: 

“Oh, knowledge is a wondrous power;  

'Tis stronger than the wind  

 

[gap: Lines skipped in quotation.] 

 

And would to the kind heavens  

That Wolfe Tone were here to-day.” 

But greater than that full-orbed intelligence, that wide, gracious, richly stored 

mind, was the mighty spirit of Tone. This man's soul was a burning flame, a flame so 

ardent, so generous, so pure, that to come into communion with it is to come unto a new 

baptism, unto a new regeneration and cleansing. If we who stand by this graveside could 

make ourselves at one with the heroic spirit that once inbreathed this clay, could in some 

way come into loving contact with it, possessing ourselves of something of its ardour, its 

valour, its purity, its tenderness, its gaiety, how good a thing it would be for us, how good 

a thing for Ireland; with what joyousness and strength should we set our faces towards 

the path that lies before us, bringing with us fresh life from this place of death, a new 

resurrection of patriotic grace in our souls! 



 57 

Try to get near the spirit of Tone, the gallant soldier spirit, the spirit that dared and 

soared, the spirit that loved and served, the spirit that laughed and sang with the gladness 

of a boy. I do not ask you to venerate him as a saint; I ask you to love him as a man. For 

myself, I would rather have known this man than any man of whom I have ever heard or 

ever read. I have not read or heard of any who had more of heroic stuff in him than he, 

any that went so gaily and so gallantly about a great deed, any who loved so well, any 

who was so beloved. To have been this man's friend, what a privilege that would have 

been! To have known him as Thomas Russell knew him! I have always loved the very 

name of Thomas Russell because Tone loved him. 

I do not think there has ever been a more true and loyal man than Tone. He had 

for his friends an immense tenderness and charity; and now and then there breaks into 

what he is writing or saying a gust of passionate love for his wife, for his children. ‘O my 

babies, my babies’! he exclaims…Yes, this man could love well; and it was from such 

love as this he exiled himself; with such love as this crushed in his faithful heart that he 

became a weary but indomitable ambassador to courts and camps; with the memory of 

such love as this, with the little hands of his children plucking at his heartstrings, that he 

lay down to die in that cell on Arbour Hill. 

Such is the high and sorrowful destiny of the heroes: to turn their backs to the 

pleasant paths and their faces to the hard paths, to blind their eyes to the fair things of life, 

to stifle all sweet music in the heart, the low voices of women and the laughter of little 

children, and to follow only the far, faint call that leads them into the battle or to the 

harder death at the foot of a gibbet. 

Think of Tone. Think of his boyhood and young manhood in Dublin and Kildare, 

his adventurous spirit and plans, his early love and marriage, his glorious failure at the 

bar, his healthy contempt for what he called ‘a foolish wig and gown’, and then—the call 

of Ireland. Think of how he put virility into the Catholic movement, how this heretic 

toiled to make free men of Catholic helots, how, as he worked among them, he grew to 

know and to love the real, the historic Irish people, and the great, clear, sane conception 

came to him that in Ireland there must be, not two nations or three nations, but one nation, 

that Protestant and Dissenter must be brought into amity with Catholic, and that Catholic, 

Protestant, and Dissenter must unite to achieve freedom for all. 



 58 

Then came the United Irishmen, and those journeys through Ireland—to Ulster 

and to Connacht—which, as described by him, read like epics infused with a kindly 

human humour. Soon the Government realises that this is the most dangerous man in 

Ireland— this man who preaches peace among brother Irishmen. It does not suit the 

Government that peace and goodwill between Catholic and Protestant should be preached 

in Ireland. So Tone goes into exile, having first pledged himself to the cause of Irish 

freedom on the Cave Hill above Belfast. From America to France: one of the great 

implacable exiles of Irish history, a second and a greater Fitzmaurice, one might say to 

him as the poet said to Sarsfield: 

“Ag déanamh do ghearáin leis na ríghthibh  

Is gur fhág tú Eire's Gaedhil bhocht' claoidhte, 

Och, ochón!” 

But it was no ‘complaint’ that Tone made to foreign rulers and foreign senates, 

but wise and bold counsel that he gave them; wise because bold. A French fleet ploughs 

the waves and enters Bantry Bay—Tone on board. We know the sequel: how the fleet 

tossed about for days on the broad bosom of the Bay, how the craven in command refused 

to make a landing because his commander in-chief had not come up, how Tone's heart 

was torn with impatience and yearning—he saw his beloved Ireland, could see the houses 

and the people on shore—how the fleet set sail, that deed undone that would have freed 

Ireland. 

It is the supreme tribute to the greatness of this man that after that cruel 

disappointment he set to work again, indomitable. Two more expeditions, a French and a 

Dutch, were fitted out for Ireland, but never reached Ireland. Then at last came Tone 

himself; he had said he would come, if need be, with only a corporals guard: he came 

with very little more.  

Three small ships enter Lough Swilly. The English follow them. Tone's vessel 

fights: Tone commands one of the guns. For six hours she stood alone against the whole 

English fleet. What a glorious six hours for Tone! A battered hulk, the vessel struck; Tone, 

betrayed by a friend, was dragged to Dublin and condemned to a traitor's death. Then the 

last scene in the Provost Prison, and Tone lies dead, the greatest of the men of '98. To this 



 59 

spot they bore him, and here he awaits the judgment; and we stand at his graveside and 

remember that his work is still unaccomplished after more than a hundred years. 

When men come to a graveside they pray and each of us prays here in his heart. 

But we do not pray for Tone —men who die that their people may be free ‘have no need 

of prayer’. We pray for Ireland that she may be free, and for ourselves that we may free 

her. My brothers, were it not an unspeakable privilege if to our generation it should be 

granted to accomplish that which Tone's generation, so much worthier than ours, failed 

to accomplish! To complete the work of Tone! . . . 

And let us make no mistake as to what Tone sought to do, what it remains for us 

to do. We need not re-state our programme; Tone has stated it for us:  

“To break the connection with England, the never-failing source of all our political 

evils, and to assert the independence of my country—these were my objects. To unite the 

whole people of Ireland, to abolish the memory of all past dissensions, and to substitute 

the common name of Irishmen in place of the denominations of Protestant, Catholic and 

Dissenter—these were my means.” 

I find here implicit all the philosophy of Irish Nationalism, all the teaching of the 

Gaelic League and the later prophets. Ireland one and Ireland free —is not this the 

definition of Ireland a Nation? To that definition and to that programme we declare our 

adhesion anew; pledging ourselves as Tone pledged himself —and in this sacred place, 

by this graveside, let us not pledge ourselves unless we mean to keep our pledge— we 

pledge ourselves to follow in the steps of Tone, never to rest, either by day or by night, 

until his work be accomplished, deeming it the proudest of all privileges to fight for 

freedom, to fight, not in despondency, but in great joy, hoping for the victory in our day, 

but fighting on whether victory seem near or far, never lowering our ideal, never bartering 

one jot or title of our birthright, holding faith to the memory and the inspiration of Tone, 

and accounting ourselves base as long as we endure the evil thing against which he 

testified with his blood. 

 

 


