
This is the published version of the text:

Olivé Roca, Núria; Mas, Jordi dir. Anàlisi comparativa de mites grecs i japonesos.
2016. (842 Grau d’Estudis de l’Àsia Oriental)

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/160621

under the terms of the license

https://ddd.uab.cat/record/160621


 

FACULTAT DE TRADUCCIÓ I D'INTERPRETACIÓ 

 

ESTUDIS D'ÀSIA ORIENTAL- JAPONÈS 

 

 

TREBALL DE FI DE GRAU 

Curs 2015-2016 

 

 

 

Anàlisi comparativa de mites grecs i japonesos 

 

Núria Olivé Roca 

1307115 

 

 

 

TUTOR/A 

Jordi  Mas López 

Barcelona, Juny de 2016 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Dades del TFG 
 

Títol: Anàlisi comparativa dels mites grecs i japonesos. 

          Analisis comparativo de los mitos griegos y japoneses 

          Comparative Analyse of greek and japanese myths 

 

Autor/a: Núria Olivé Roca 

 

Tutor: Jordi Mas López 

 

Centre: Universitat Autònoma de Barcelona 

 

Estudis: Estudis d'Àsia Oriental – Japonès 

 

Curs acadèmic: 2015-2016 

 

Paraules clau 

 

Mite, gènere, Grècia, Japó, comparació, societat 

Mito, género, Grecia, Japón, comparación, sociedad 

Myth, gender, Greece, Japan, comparison, society 

 

Resum del TFG 

 

 La mitologia, tot i que ara és només considerada un conjunt de relats 

sobre déus, abans tenia un paper important dins de la societat com a 

explicacions de fets o com a models a seguir. En aquest treball, a partir de la 

comparació entre 4 mites, dos de grecs, protagonitzats per Hades i Persèfone, 

d'una banda, i Eros i Psique, de l'altra, juntament amb dos de japonesos 

protagonitzats per Izanagi i Izanami en el primer cas i Urashima Tarô en el 

segon, s'intenta buscar similituds entre els uns i els altres. I, a part, s'intenta 

respondre la pregunta de quin grau d'afinitat hi ha entre els mites i la societat 

de tots dos països. A l'anàlisi s'han focalitzat sobretot tres temes: el gènere, el 

temps i l'entitat familiar, incloent-hi el matrimoni. Després d'analitzar els quatre 

mites,  es pot veure que  les idees que se n'extreuen es poden relacionar 

fàcilment, cosa que confirma que hi ha semblances entre ells i, per tant, també 

entre les dues societats respectives. 

 



 La mitología, a pesar de que ahora es sólo considerada un conjunto de 

relatos sobre dioses, antes tenía un papel importante dentro de la sociedad 

como explicaciones de hechos o como modelos a seguir. En este trabajo, a 

partir de la comparación entre 4 mitos, dos griegos, protagonizados por Hades 

y Perséfone, por un lado, y Eros y Psiqué, por otro, junto con dos japoneses 

protagonizados por: Izanagi y Izanami en el primer caso, y Urashima Tarô en el 

segundo, se intenta buscar similitudes entre ellos. Y, aparte, se intenta 

responder la pregunta de que grado de afinidad hay entre los mitos y la 

sociedad de ambos países. En el análisis se ha focalizado sobre todo tres 

temas: el género, el tiempo y la entidad familiar, incluyendo el matrimonio. 

Después de analizar los cuatro mitos, se puede ver que las ideas que se 

extraen de ellos se pueden relacionar fácilmente, confirmando que hay 

parecidos entre ellos y, por lo tanto, también entre las dos sociedades. 

 

 The mythology, although, now is only considered a group of relats about 

gods, before had an important rol in the society as a explanations of facts or as 

a models to follow. In this essay, from the comparison between 4 myths, two 

Greeks protagonizated firstly by Hades and Persefone, and secondly by Eros 

and Psique, together with two Japanese protagonizated by firstly Izanagi and 

Izanami, and sescondly by Urashima Tarô, tries look for similitaries between 

them. Furthermore, it tries to answer if the myths and the society of both 

countries are connected between themselves. In the analysis especially it has 

been focus on three subjects: the gender, the time and the familiar entity, 

including the marriage. After the four myths have been analysed we can see 

that the ideas we extract of them can be related easily, confirming that there are 

similarities between them and, therefore, between the two societies. 

 

Avís legal 

© Núria Olivé Roca, Barcelona, 2016. Tots els drets reservats. 

Cap contingut d'aquest treball pot ésser objecte de reproducció, comunicació 

pública, difusió i/o transformació, de forma parcial o total, sense el permís o 

l'autorització del seu autor/de la seva autora. 

 

 



Aviso legal 

© Nuria Olive Roca, Barcelona, 2016. Todos los derechos reservados. 

Ningún contenido de este trabajo puede ser objeto de reproducción, 

comunicación pública, difusión y/o transformación, de forma parcial o total, sin 

el permiso o la autorización de su autor/a. 

 

Legal notice 

© Nuria Olive Roca, Barcelona, 2016. All rights reserved. 

None of the content of this academic work may be reproduced, distributed, 

broadcast and/or transformed, either in whole or in part, 

without the express permission or authorization of the author. 

 

  



Índex 
 

1. Introducció         1 

2. Mitologia          

 2.1 Que és un mite?       2 

2.2 Funcions del mite       3 

2.3 Mitologia japonesa       4 

2.4  Mitologia grega                  5 

3.  Resum dels mites 

 3.1 Izanami i Izanagi       6 

 3.2 Hades i Persèfone       7 

 3.3 Urashima Tarô        9 

3.4 Eros i Psique                 10 

      4.  Anàlisi i comparació                           11 

      5. Conclusió                   20 

      6. Bibliografia                  22 

 



1 

 

1- Introducció 

 

Aquest treball compara dos mites japonesos, el d'Urashima Tarô i el d'Izanagi 

i Izanami, amb dos mites grecs, el d'Eros i Psique i el d'Hades i Persèfone, els quals 

han influït,  en major o menor mesura, literàriament i culturalment, als seus països 

d’origen. Cadascuna de les quatre històries té el seu propi valor, però, a part de tenir 

diferències entre si, també es pot veure com comparteixen certes semblances, 

malgrat la distància geogràfica que les separa. 

Més enllà que tracten de personatges que interactuen com a parelles 

d’enamorats, una altra semblança és, per exemple, la utilització dels mites com a 

una explicació, com és el cas dels mites d’Izanagi i Izanami i el d’Hades i Persèfone. 

Per això, abans de començar a analitzar el simbolisme de cada una de les històries 

hi haurà un apartat introductori sobre la mitologia, i per tant, sobre les creences 

religioses i la importància dels mites en la societat. Seguidament d'aquesta 

introducció teòrica, s’inclourà un breu resum sobre cada un d’ells, concretant quina 

de les diverses versions s’està tractant, i així serà més senzilla la lectura de l’anàlisi 

del treball. 

Així doncs, mitjançant la comparació dels mites, juntament amb l'anàlisi 

d'alguns elements culturals de la societat japonesa i de la grega presents als mites, 

s’intentarà veure quina simbologia s’amaga darrere dels mites i quina influència 

podien haver tingut antigament a la societat. A més, es posarà èmfasis a les dues 

bàsiques entitats familiars. Tant en la imatge que es dóna de la família com en el 

matrimoni es poden veure reflectits l'antic rol de la dona i l'home en la societat, per 

això, durant l'anàlisi es tindrà en compte com actuen els personatges, per veure 

quines idees se'n poden extreure. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 

 

2- Mitologia 

 

2.1- Que és un mite? 

 

 Abans de començar a analitzar els quatre mites, cal preguntar-nos què és un 

mite i què comporta. La mitologia, com es pot intuir pel seu nom, va lligada tant a la 

idea de conjunt de mites com a la d'estudi d'aquests. Però, també es podria dir que 

la mitologia, una tradició oral i popular, és una de les bases en què les institucions 

s'han recolzat, sent exemples o interpretacions de fets que han passat segons ells. 

(García Gual.1997: 29) 

 La paraula mythos, literalment, significa allò que no pot existir, però també 

s'ha arribat a traduir com a “relat”. (Eliades, 1999:10) Tot i això, al llarg del temps s'hi 

han anat afegint altres significats. Per aquest motiu, s’ha d’anar amb compte a l’hora 

d’emprar un concepte com el de mite, ja que és una paraula controvertida i el seu ús 

depèn tant de l’època com dels antropòlegs, filòsofs o dels teòlegs i la seva manera 

d’enfocar-ho pot canviar-ne la definició. 

 A més, el fet que el mite inclogui més d’un tema, trets de caràcter 

sobrenatural i tingui més d’un possible rerefons literari, fa que sigui difícil diferenciar 

entre mite o conte popular. Per això, alguns autors com ara Kirk consideren les 

llegendes i els contes un tipus de mite. Per aquest motiu, sembla més adient 

descartar les definicions que se n'han fet i dir allò que no és un mite. Per exemple, 

considerar un mite només com a un relat fictici de caràcter religiós, o bé etiquetar a 

una història com a mite per contenir elements fantàstics, és inadequat. (García Gual, 

1997: 9-12) A la vegada que no s'hauria d'afirmar que els mites tracten només sobre 

déus i temes religiosos. Tot i que, aquests relats no parlen sobre fets reals, sinó que, 

molts cops són de caràcter poètic i simbòlic, no es pot negar el seu valor en la 

societat. 

 A vegades, els mites parlen de les aventures d'un humà que es veu embolicat 

en un seguit de fets extraordinaris. D'altres tracten sobre deïtats protectores o 

relacionades amb una societat especifica. Aquestes deïtats són una personificació 

d’un sistema de valors que funciona en la vida. Per tant, la mitologia pot estar 

vinculada tant a la naturalesa de l’home com a la natura, o bé, és sociològica i està 

lligada a una determinada societat. Sobretot, en la mitologia europea s’hi poden 

trobar ambdós tipus. Tot i que, en les societats nòmades s’hi troben mites de 

caràcter social i la d’àmbit natural es caracteritza en les societats cultivadores. 

(Campbell, 1991: 44) 



3 

 

 

2.2- Funcions dels mites 

 

 Els mites van més enllà d’una història, on es relata un fet heroic protagonitzat 

per un déu o una persona amb unes qualitats excepcionals, s’encarrega de donar un 

missatge de manera més o menys directe. A més de ser una de les explicacions 

més antigues, una de les seves funcions és la de revelar els models dels rituals i de 

conducta humana. (Eliade.1999: 10) Per exemple, dins la religió cristiana amb la 

Bíblia t’ensenyen a respectar als altres i una sèrie de coses que has d’integrar a la 

teva manera de ser i d’actuar envers la societat. 

 També, tal com Campbell comentava en el seu llibre, El poder del mite, una 

societat sense mites ni rituals provocaria que el jovent no sabés com comportar-se. 

La mitologia conté històries sobre la saviesa de la vida. Per tant, aquests relats 

t’ensenyen a actuar de forma racional o tal com nosaltres ho diríem, a actuar com 

adults. Aquestes ensenyances també es poden veure gràcies a la gran varietat de 

temes, ja que no només tracten sobre déus o temes relacionats amb la religió, sinó 

que a vegades els mites són considerats contes populars pel seu caràcter social, 

perquè la comprensió d’aquests ajuda a entendre la conducta i el pensament del 

moment.(García Gual, 1997: 12) 

 Malgrat que es pugui observar trets de la humanitat en els mites, cal recordar 

que els protagonistes no són personatges que van existir de veritat, ni tampoc 

tracten fets reals, tot i que intenten explicar com es van crear les coses. 

L’antropomorfisme dels déus és una cosa que se sol veure en la mitologia grega, 

però també la podem veure en les divinitats egípcies, cos d’home i cara d’animal, o 

bé en les japoneses i en les índies, que a part de l’aparença física també 

comparteixen la manera d’actuar. (García Gual, 1997: 15) 

Pel que fa als temes, no difereixen tant entre les diverses mitologies. Es 

poden trobar temes que coincideixen en totes elles, com ara: la creació, la mort, la 

resurrecció o l’ascens al Cel. (García Gual, 1997: 28) Però, tot i ser temes universals 

poden variar lleugerament segons la cultura, poden fer pensar al lector que tracten 

d'històries completament diferents. 

 En l'actualitat, la mitologia ja no té la mateixa importància que tenia abans, no 

s'hi recorre com a font d'informació com podia passar antigament, ans al contrari, ha 

acabat sent considerada per la gent com a una mera llegenda. Tot i això, la mitologia 

destaca per oferir un model de conducta, però aquests models s’han anat adaptant 

a la societat del moment. Així com allò que era adequat fa 100 anys ara ha quedat 



4 

 

obsolet, però això no vol dir que no ho tinguem present. (Campbell,1991: 29) Per 

exemple, quan en el segle V A.C. apareix la primera confrontació entre mythos i 

logos. És en aquest moment quan es comença a dubtar del seu significat i Píndar 

catalogà la paraula mite com a una expressió enganyosa. (Mardones, 2000: 40) 

Ambdues paraules poden ser traduïdes com a “relat” o “discurs”, fet que ens pot 

conduir a pensar que són sinònims. Però, més aviat, són les dues cares d'una 

mateixa moneda, el llenguatge, que s'oposen. El logos intenta convèncer, produir un 

judici, una opinió a l'emissor. (Grimal,2000: 9) En canvi, el mite estava més enfocat a 

les arts. 

 

2.3- Mitologia japonesa 

 

  La mitologia japonesa es basa, a l'igual que molts altres aspectes de la 

cultura japonesa, en les dues grans religions que han estat present en el país, el 

xintoisme i el budisme.  Ambdues religions, juntament, amb la influència que va tenir 

la literatura xinesa van omplir la mitologia japonesa amb un gran nombre d’éssers 

fantàstics, déus, yokai (dimonis o esperits malignes) i de llegendes. Tot i això, 

aquesta varietat de relats i personatges també va es deu a les creences pròpies dels 

diversos pobles que hi havia en el Japó, les quals canviaven segons les 

característiques de cada territori, Com per exemple, els ainus tenien els seus propis 

monstres, com ara el kappa o monstre del riu. (Hadland Davis, 1992: 3) 

 La combinació de cultes, sorprenentment, no entrava en conflicte, ja que els 

japonesos van adaptar aquestes religions de tal manera que no es contradiguessin, 

agafant-ne els elements en comú. El xintoisme, la religió originària del Japó, es basa 

en l’adoració de diversos esperits o déus, els quals es creia que habitaven en llocs 

remots però de gran bellesa com ara una muntanya, en un bosc, en cascades, en 

dins d’objectes o d’éssers vius. (Levin, 2008: 22) Però, a part de donar culte a la 

naturalesa, també inclou el culte als avantpassats, element que en el budisme 

també es veu reflectit. Per exemple, en els capítols de la vida de Buda relatats en 

els Jataka o històries del Naixement, s’hi trobaven algunes doctrines i tenien un 

propòsit didàctic. Amb els sermons budistes intentaven que el poble es familiaritzes 

amb la idea d’animals o planes personificades i ensenyar temes morals. És a dir, en 

el budisme s’ensenya que cada ésser ha d’estar en harmonia amb si mateix, té 

l’objectiu de seguir el mandat de Buda i que tots estem units entre si per un llaç de 

causació moral. (Anesaki, 1996: 17) 



5 

 

 En definitiva, dins de la mitologia japonesa, igual que d'altres, s'hi pot trobar 

tot tipus de temàtiques: Tant mites cosmològics o explicatius, com contes de 

caràcter fantàstic, històries romàntiques o d’herois i històries didàctiques amb un toc 

d’humor o satíriques. A part, la mitologia gràcies a la recopilació més antiga i famosa 

de relats mitològics, el Kojiki, va enfortir el sentiment nacionalista japonès i 

recolzava obertament a la dinastia regnant del moment, els Yamato. 

 

 

2.4- Mitologia grega 

 

 La mitologia grega juntament amb altres aspectes com ara culturals, físics, 

matemàtics o filosòfics van ser un model a seguir que va dur a terme la idea que 

l'antiga Grècia era com el bressol d'Occident. En aquest treball també es parteix de 

la definició i la idea dels mites extreta de la paraula mythos i, per tant, de la cultura 

grega. 

  Sembla ser, que la importància de la mitologia va durar fins al període 

hel·lenístic, ni els mateixos grecs ni alguns historiadors com ara Tucídides no 

dubtaven del caràcter històric dels mites, ja que aquests proporcionaven una vaga 

consciència històrica. Se sabia de l'existència de reis, de creacions de ciutats i 

herois com Teseu, Perseu o Hèracles que havien ajudat a crear les bases de la 

civilització. Però per la falta de documentació per defensar aquestes teories com a 

fets reals va fer que perdés la seva força i que els historiadors moderns separessin 

la mitologia de la història. (Gómez Espelosín, 2001: 7) 

 La mitologia grega sorgeix com a resposta a les preguntes cosmològiques i,  

a l'igual que en altres, consta d'una gran varietat d'herois i déus, la majoria dels 

quals en tenim constància gràcies als textos d'Homer.  Això, juntament, amb algunes 

ceràmiques o pintures, fetes com a ofrenes i les runes d'alguns temples, són les 

mostres que han quedat de la importància que tenia pels grecs la presència de 

deïtats de l'Olimp. (Gómez Espelosín, 2001: 129) 

 Dins de la mitologia grega, considerada una religió politeista i pagana pels 

cristians, hi ha un déu suprem, Zeus, acompanyat d'altres déus que són familiars 

més o menys directes d'aquest primer. Després, també s'hi troben altres 

personatges com ara les muses, filles dels déus i que es diu que ajudaven a inspirar 

els poetes, i els herois, fills d'un déu i un mortal. Però, aquests no tenien el mateix 

grau de veneració, no se'ls hi construïa cap temple al seu honor. Tot i això, se sol 

delimitar la mitologia grega en els dotze déus olímpics basats en els escrits d'Homer 



6 

 

i d'Hesíode. (Amouretti i Ruzé, 1978: 106) Aquestes deïtats eren personificacions de 

les forces de la naturalesa, d'allò que la voluntat humana no pot arribar a controlar. 

Per exemple: Apol·lo era el déu del Sol, la música i la medicina o Posidó que era el 

déu dels mars i oceans. Per altra banda, també se'ls representava a la semblança 

de la figura humana i, fins i tot, tenien trets humans com ara la gelosia o la fúria. 

 Els mites no eren només històries fantàstiques, sinó que, eren relats que 

aportaven coneixements.  Alguns eren mites sobre la creació de les coses, i d'altres 

didàctics que ensenyaven a què s'havien de comportar d'una manera en concret si 

no volien que els déus els castiguessin. Com va ser el cas d'Arachné que es va 

convertir en aranya per lluir de les seves habilitats. (Payment, 2005: 9) Altres mites, 

semblaven cròniques històriques, ja que l'escenari on transcorria la gesta existia 

històricament. Per exemple el mite sobre el cavall de Troia. Així doncs, tant poden 

contenir creences i ritus de la religió, com ser una epopeia o com a explicació de 

llinatges d'una família noble. (Grimal, 2000: 8) 

 

3- Resum dels mites 

 

3.1- Izanagi i Izanami 

 

 Izanagi i Izanami van ser creats pels tres primers déus que van sorgir del 

Takagamahara, els alts camps del cel.  Aquesta parella de déus van ser els creadors 

de l’arxipèlag japonès i són pares de 35 deïtats, una d'elles és la coneguda 

Amaterasu, deessa que simbolitza el sol. En aquest treball es tractarà sobre un dels 

mites d'Izanagi i Izanami que juntament amb altres històries estan relatades en el 

Kojiki. El Kojiki és una recopilació de mites que van portar cap al nacionalisme 

japonès. A més, se’l considera com una obra pont entre la tradició oral perduda, les 

llegendes xineses i de la nova literatura japonesa. (Rubio, 2008: 13 ) 

  Tot i això, dins del Kojiki, a part de mites explicatius i fets històrics de 

prínceps, emperadrius o emperadors, també es pot trobar una gran quantitat de 

capítols que parlen d'històries d’amor, però aquestes solen ser associades a raptes 

o amors prohibits, és a dir, socialment inacceptables. Com per exemple, el relat 

sobre la tragèdia romàntica del príncep Karu i la seva germana. És a dir, incloïa 

temes relacionats amb ideologies socials i polítiques, ja que, també va servir com a 

explicació del llinatge dels Yamato, sobirans del moment que van utilitzar el Kojiki 

per vincular-se com a descendents de la deessa Amaterasu i del primer governant, 



7 

 

membre de la família reial, Jinmu. A part, recorria també a escrits extrets del 

budisme i els sànscrits. (Heldt, 2014: XVIII) 

  El nostre mite comença amb la mort d'Izanami a causa de l'infantament dels 

déus que formen l'arxipèlag japonès. Izanagi afectat per la seva pèrdua va decidir 

anar-la a buscar a Yomi no kuni o en el país de les tenebres i tornar junts al món 

dels vius. Però, Izanami ja no podia marxar d’allà perquè ja havia menjat el menjar 

del món subterrani. Tot i això, ella estava contenta de què Izanagi l’hagués anat a 

buscar i també volia tornar amb el seu marit. Per això, li va dir que aniria a 

comentar-li al déu de les tenebres si podia tornar i mentre no tornés li va demanar 

que no la mires. Izanagi en veure que la seva esposa trigava tant, va encendre un 

foc per anar a buscar-la i al trobar a Izanami, va veure que el seu cos estava ja 

deteriorat. En veure a la deessa amb aquest aspecte tan tenebrós va fugir. Izanami 

enfadada perquè l’havia vist en aquelles condicions va enviar a les fúries, a vuit 

deïtats del tro i a mil cinc-cents guerrers a què el perseguissin. Malgrat els esforços 

per atrapar-lo, Izanagi continuava fugint i ni la mateixa Izanami va poder aturar-lo. 

Ans el contrari, Izanagi va col·locar una immensa roca a l’entrada del món 

subterrani, evitant que sortís o entres ningú. Com que ja no podia seguir amb la 

persecució, Izanami li va dir que a partir d’aquell moment mataria a mil persones. 

Però Izanagi va declarar que si ella fes això, ell faria néixer mil cinc-centes 

persones. (Rubio; Tani Moratalla, 2008: 62) 

 En aquest mite se'ns presenta diversos temes, un d'ells és sobre la parella de 

déus, Izanagi i Izanami, que representen la idea del matrimoni i són la imatge de 

com es veia la relació de marit i muller, juntament, amb les qüestions de gènere. 

L'altre tema és que també es pot veure com el mite conté un simbolisme sobre la 

vida i la mort dels éssers humans. (Issit; Main,  2014: 262) Tal com es veu en aquest 

mite sobre la mort d'Izanami, es veu com fins i tot els déus tenen un final, estan 

també sotmesos a la mortalitat, tot i que, tenen un paper actiu en la terra de les 

tenebres, s'entén que Izanami ja no és viva. I, per tant, la mort és una cosa que no 

es pot evitar. A més, analitzant la conducta d'Izanagi quan veu finalment la vertadera 

cara d'Izanami, es pot relacionar amb el sentiment humà que es té respecte a la 

mort. 

 

3.2- Hades i Persèfone 

 

Aquest és un dels mites més coneguts de la tradició grega, tot i que, com 

molts altres no se sap exactament quan va sorgir. Està protagonitzat per Hades, el 



8 

 

déu del submón, i de Persèfone, filla de Demèter, la deessa de l’agricultura. Pel que 

es pot veure en el mite, Persèfone té una naturalesa dual, és tant la reina del món 

dels morts, una deessa funesta, com una divinitat alegre i esperançadora. Tot i això, 

normalment quan apareix en algun mite, ho fa com a deessa del submón. (March, 

1998: 363) Això es pot veure per exemple en el mite de Demèter i Persèfone, on hi 

ha un gir dels elements i és la mateixa Persèfone qui es nega a tornar amb la seva 

mare a la terra dels vius. Però, aquesta no és la versió del relat que s'analitzarà, la 

nostra prové del llibre Mites grecs de Lucilla Burn. 

Hades va raptar a la jove Persèfone quan anava a collir un narcís. Els crits i 

plors de la filla van arribar a les orelles de Demèter, la qual va anar immediatament a 

buscar-la, però Zeus ja havia manat que Persèfone es cases amb Hades. La deessa 

enfadada amb aquesta decisió va abandonar l’Olimp i les seves obligacions, fent 

que la collita anés malament. Davant d’aquest problema Zeus va intentar convèncer 

a Demèter, però aquesta es va negar a fer res si no podia veure a la seva filla. Així 

doncs, Zeus va demanar a Hades que deixes marxar a la jove.  Persèfone va poder 

tornar amb la seva mare, però  Hades perquè aquesta tornés al seu costat li va fer 

menjar un fruit d’aquell món, assegurant-se així que tornaria. D’aquesta manera, es 

va acabar pactant que mare i filla estarien juntes dos terços de l’any, durant els 

quals es podria cultivar la terra i l’altre terç el passaria amb Hades, i seria quan els 

camps deixarien de ser fèrtils, és a dir, l'hivern. (Burn, 1998: 7)  

La història d’Hades i Persèfone es considera una explicació de les estacions i 

dels cicles de l’agricultura, sent així un relat socialment important, ja que l’agricultura 

era el sector més rellevant en aquella època. Per altra banda, un altre factor que 

apareix en el mite i influència a la societat és la presència de raptes de dones. Això 

acaba sent en la literatura del segle V aC un paradigma del matrimoni. Ja que, el 

matrimoni de l’antiga Grècia consistia en un ritual de pas, on la dona se separava de 

la seva família per complir amb els deures de muller. (Burn, 1998: 8- 9) Però, a part, 

es pot veure com hi ha un pacte, gràcies el qual el casament es porta a cap.  

Segons Hesíode, Zeus i Demèter són els pares de la jove, per tant, és raptada amb 

el consentiment patern. Això, pot arribar assemblar-se a l'antiga manera de casar-

se, quan es demanava només al pare de la noia permís per portar a cap la unió, 

sense tenir en compte els desitjos de la implicada. 

  

 

 

 



9 

 

 

3.3- Urashima Tarô 

 

 Aquesta història pertany al recull de llegendes del Mar, dins de les quals 

apareixen els ryujin.La figura del ryujin ve del budisme, on se’l representa com un 

home amb cos de serp i com el guardià de les aigües. Segons les llegendes 

japoneses els ryujin viuen en el palau fet de coral dins del mar i governat pel Rei 

Drac. (Anesaki, 1996: 76) Cada un dels costats d’aquest magnífic castell, 

representen cada una de les estacions de l’any. 

 Es diu que la llegenda d’Urashima Tarô sorgeix en el segle XV dins del llibre 

Otogizôshi, però hi ha historiadors que daten la història en el segle VIII. També, el 

nom va anar canviant a causa del canvi de costums en anomenar a la gent, passant 

de Urashimako a Urashima Tarô. Antigament, “ko” (fill/a) era una terminació de nom 

que servia tant per nois com noies, però amb el temps en els noms dels homes es 

va reemplaçar el “ko”  per “tarou” (gran joventut) i el “ko” es va quedar pels noms de 

les dones. (Berman, 2008: 174) 

 La història del pescador Urashima, a l’igual que moltes altres històries, té 

diverses versions i interpretacions. Com per exemple sobre quants anys va envellir, 

quants dies va estar en el palau del rei Drac i del contingut de l’interior de la caixa. 

La imatge de quan Taro obra la caixa dóna pas a la idea de pèrdua d’ànima o que 

aquesta queda captiva, doncs, la princesa Otohime, filla del rei Drac, en alguna de 

les versions el tempta a abandonar l’ànima voluntàriament, per tal de poder anar 

amb ella al palau. 

En aquest cas ens basem en la versió de Chamberlain, la qual parla sobre 

Urashima, un pescador d’un poblet, que mentre estava pescant sense voler va 

pescar una tortuga. Immediatament, la va tornar a l’aigua i va continuar amb la seva 

feina. Com que l’aigua estava molt tranquil·la es va adormir fins que una veu li va 

trencar el son. Era la tortuga que li venia a agrair la seva bondat i es va oferir a 

portar-lo a Ryûkû, el palau del rei Drac. Taro es va enfilar a la closca de la tortuga. 

Allà descobreix que, en realitat, la tortuga que va alliberar, és la princesa Otohime. 

Com a recompensa per la seva bona acció, la princesa va oferir-se a ser la seva 

esposa i viurien en aquell palau on ningú envellia. Després de tres dies en aquell 

magnífic lloc, el pescador va tenir la necessitat de veure els seus pares i malgrat els 

intents de la princesa de retenir-lo, va acabar cedint. Abans de marxar li va donar 

una caixeta com a record i li va dir que no l’havia d’obrir mai. 



10 

 

Quan va tornar a la superfície no va trobar rastre de la seva família, sorprès 

va preguntar a un vilatà sobre això i aquest li va explicar que feia 300 anys un 

pescador anomenat Urashima havia desaparegut i que la seva família ja havia mort. 

Trist i sol va voler tornar amb Otohime, però no hi havia cap manera de tornar, així 

que va pensar que la caixa l’ajudaria a tornar. En trencar la seva promesa i obrir la 

caixa, es va convertir en un vell i va morir a l’instant. (Hadland Davis, 1992: 242) 

Com es pot veure, aquest final pot arribar a recordar al del mite d'Eros i 

Psique, però també és un dels exemples de mites de casaments entre esperits i 

humans. El xaman, la persona que té el poder de transformar-se de persona a 

animal o al revés, abandona el seu cos i la seva ànima traspassa al cos de la bèstia. 

Aquesta habilitat en altres mites i mitologies també s’associa amb un poder que 

tenen els déus. (Berman, 2008: 168) 

Per altra banda, una curiositat sobre aquest mite és que va servir com a 

reflex dels sentiments dels japonesos que van anar a Brasil i van tornar durant el 

Japó de la postguerra. Es referien a si mateixos com a “Urashima Tarô” per no 

reconèixer la seva terra natal i se sentien identificats amb la tristesa que va patir 

Tarô en tornar del palau del Drac. (Stewart, 2007: 206) 

 

3.4- Eros i Psique 

 

El mite d’Eros i Psique s’ha anat transmetent al llarg dels anys i representant 

de diverses maneres, sent un dels més famosos de la mitologia grega. Va inspirar a 

molts músics, dramaturgs, poetes i artistes en les seves obres. Com per exemple a 

Caraglio en el seu quadre el Rapte de Psique o en l'escultura Eros i Psique de 

Canova.  Aquest relat ha servit d’anàlisi, tant de filosòfic de l’ànima com de la 

mentalitat humana, tot i que, també com una representació de l’amor. També, per les 

representacions artístiques que s'han fet a partir del mite s'hi pot trobar la idea de 

l'amor fugitis, és a dir, que se t'escapa de les mans, tant l'amor com la bellesa són 

elements que només duren un instant i són aquests moments els que els artistes 

intenten donar forma. Per altra banda, aquest mite també se’l coneix per la seva 

similitud amb la història de la caixa de pandora, doncs, en el pensament neoplatònic 

es fusionen ambdós mites per la curiositat que mostren ambdues protagonistes per 

saber que hi ha en l'interior de la caixa. 

 En general, Eros, també conegut com a Cupido, és fill d’Afrodita la deessa de 

l’amor i actua com a missatger de l’amor fent que amb les seves fletxes tant déus 

com humans s’enamorin. Per aquest motiu, a vegades se'l representa com un nen 



11 

 

petit i trapella o com un jove de gran bellesa, i com Afrodita és un dels representants 

de l'amor i la bellesa. Per altra banda, Psique és només una mortal que ja havia 

sortit en els relats d’Homer, sent representada en un principi com una au, i després 

com una jove alada. (Elvira Barba, 2008: 253) 

 Psique era una noia d’una bellesa tan espectacular que la gent deia que 

compatia amb la bellesa d’Afrodita. Aquests comentaris van molestar la deessa, la 

qual va enviar el seu fill a castigar-la. Però, el pare avisat per l’oracle va abandonar 

a Psique a una roca, on un animal alat la va agafar i portar a un palau. Allà va 

conèixer a una ombra a la nit, la qual seria la seva parella. Ella només podia sentir-

lo i només apareixia de nit quan no hi havia cap raig de llum, doncs, si un dia el 

veies, ell marxaria per sempre. Al principi estava satisfeta amb això, però quan les 

seves germanes van anar a visitar-la en aquell palau, van sembrar el dubte a Psique 

sobre qui era el seu estimat. 

Així doncs, una nit seguint les indicacions de les seves germanes va 

encendre un llum quan ell estava profundament adormit i va descobrir que era Eros. 

Ell es va despertar quan l’oli de la llanterna li va caure a l’esquena i tal com va dir va 

fugir. Psique penedida va voler anar a buscar-lo, però Afrodita no li va facilitar la 

recerca. Al contrari, li va posar diverses proves, l’última d’elles era anar a demanar a 

Persèfone una caixa i portar-li sense obrir-la. Però, Psique no pot evitar obrir-la i 

com a conseqüència es queda en un son profund del qual pot despertar només 

gràcies a Eros, el qual havia estat sota la vigilància de la seva mare. Eros, per evitar 

que els poguessin separar un cop més, demana a Zeus que el deixi casar amb la 

mortal i que la fes immortal com ell. La demanda va ser acceptada i d’aquesta 

manera van poder estar junts per sempre. (Elvira Barba, 2008: 256) 

 Al cap d'un temps aquest mite es va considerar també una al·legoria del camí 

ple de dificultats que ha de recórrer l'ànima al llarg de la vida, cap a la unió mística 

amb la divinitat després de la mort.(March, 1998: 388) És a dir, des del punt de vista 

d'una relectura cristiana s'interpreta aquest mite com el símbol d'amor divinus entre 

l'home i Déu, considerant les proves d'Afrodita com el sofriment que ha de patir 

l'home durant la seva vida com a mortal fins al moment en què s'ajunti amb Déu al 

cel. (Escobar Borrego. 2002: 31) 

 

4- Anàlisi comparativa 

 

 En aquest apartat es compararà amb més detall els quatre mites resumits 

anteriorment. Aquest treball, tal com es pot intuir gràcies a la prèvia introducció de 



12 

 

les històries, inclou dos mites de caràcter didàctic i moralitzador, Eros i Psique i 

Urashima Tarô, i dos altres de cosmològics, Izanami i Izanagi i Hades i Persèfone, 

els quals són explicatius, és a dir, raonen de forma literària i fantàstica els fenòmens 

naturals. 

 Des d'un punt de vista més general, es pot comentar que en els mites 

d'Hades i Persèfone i d'Izanami i Izanagi, tots els protagonistes són déus i es veu 

clarament la funció explicativa que tenien les seves gestes dins de la societat, 

l'explicació de la vida i la mort i la del temps de cultivar. En canvi, en els dos altres 

mites els protagonistes no tots els protagonistes són immortals, tant Urashima com 

Psique acaben morint. Tot i això, d'aquests dos mites analitzarem el seu element en 

comú: la presència d'una caixa, la qual porta la desgràcia al portador i, per tant, la 

simbologia d'aquesta, les conseqüències o la moral que es pot treure d'aquests dos 

mites. 

 Tal com es pot observar, els quatre mites escollits tenen algunes semblances, 

tot i que, en un primer moment, sense conèixer les històries, donaria la sensació que 

no hi ha cap connexió o que aquesta és mínima. Ara bé, agrupant-los en parelles i 

comparant un del Japó amb un altre de Grècia, comprovarem que les similituds 

entre ells augmenten i així analitzarem les ressonàncies entre la mitologia de les 

dues cultures. 

  A més, en aquest apartat s'indagarà amb més profunditat aquells elements 

que podríem considerar divins o màgics, juntament amb les diferències i 

semblances de les històries triades anteriorment, i així demostrar que hi ha afinitat 

entre elles. 

 Tanmateix, cal tenir present que s'intentarà construir aquesta anàlisi tenint en 

compte que en els mites d'ambdues cultures interactuen dos mons, el diví o l’altre 

món i el dels mortals, on els personatges moren, els passen coses dolentes o 

emmalalteixen. Són en aquests escenaris i en el contrast d'objectes o idees dels 

mites on podrem analitzar els elements que es poden relacionar amb idees 

religioses o filosòfiques de les societats japonesa i grega que estem comparant. 

També compararem els rols masculí i femení en el sistema patriarcal familiar i 

sobretot en l'entitat del matrimoni. 

   L'anàlisi dels quatre mites ens conduiran cap a les dicotomies i segons 

convingui s'explicarà la simbologia que hi ha en les històries girant entorn del rol de 

l'home i la dona, del viatge que emprenen els protagonistes i en menor grau es 

parlarà del significat de certs elements que apareixen en els mites, com és el cas de 

la tortuga i la caixa. Per aquest motiu, s'han destacat en diversos apartats, tot i que, 



13 

 

en alguns casos la divisió entre els temes és difícil de concretar, ja que, els diversos 

elements comentats són fàcilment relacionables entre ells. 

 

La visió de la mort i del món subterrani en els mites 

 

 Quan els protagonistes, tant els dels mites grecs com els dels japonesos, van 

al subsòl, s'interpreta immediatament que moren, ja que estan al món dels morts, 

menys en alguns casos com ara el d'Izanagi que hi entra i surt mantenint la seva 

vida. En general, en els mites és sabut que no es pot abandonar aquell món si es 

menja un fruit d'allà i, per tant, s'ha de vigilar. En el cas de Persèfone, Hades li 

ofereix una fruita i ella se la menja, quan passa això es podria anar més enllà del fet 

que ja no pot tornar i es podria entendre el fruit com a símbol de la sexualitat, com 

una manera poètica de dir que el matrimoni s'ha consumat. I a la vegada, també es 

podria considerar l'adéu definitiu a la seva infància. (Van Nortwick, 2008: 21) 

 Tal com s'ha comentat, en les dues mitologies el món subterrani és sinònim 

del món dels morts. A més, en la literatura japonesa es parteix de la idea que el món 

és bell i que aquesta bellesa arriba al seu màxim esplendor només quan s'accepta la 

mortalitat de les coses, l'existència de la mort. (Kawai, 1995: 129) A partir de la 

curiositat que té Izanagi per contemplar el cos putrefacte de la seva dona, es mostra 

una nova perspectiva, en què se'ns parla que la idea de bellesa és un cercle que 

s'ha de tancar, fins que no s'acaba el cicle de la vida no es pot valorar en tota la 

seva plenitud. D'aquesta manera es veu com en les dues mitologies els conceptes 

de mort o de bellesa van lligats a la idea que hi ha un límit, tot i que, en la literatura 

occidental es considera que el concepte d'amor i el de bellesa són fugissers. Un 

clàssic exemple en la mitologia grega de l'amor fugisser és el mite d'Apol·lo i Dafne 

o en el nostre cas seria el d'Eros i Psique, on es veu que el concepte d'amor no es 

pot abastar; quan Psique il·lumina el cos del seu amant aquest s'escapa, 

simbolitzant com l'intel·lecte fracassa en l'intent de comprendre els conceptes 

d'amor o bellesa. 

 Tant Hades i Persèfone com també Izanami i Izanagi comparteixen el fet que 

parlen d'un cicle que depèn del temps. Igual que hi ha un temps per sembrar i collir, 

és a dir, la natura té el seu propi cicle de creixement, també hi ha un moment en què 

les persones arriben al seu final. Així mateix, els dos mites comparteixen el viatge al 

món dels morts, tot i que, els motius per endinsar-s'hi en cada mite són diferents. 

 Al món dels morts en ambdues mitologies és on l'ànima es jutjada per les 

accions fetes en vida per Hades o per Emmao, representats com a personatges 



14 

 

tenebrosos temuts igual que es temia la mort. Malgrat que la imatge normalment 

representada del món dels morts és lúgubre, els protagonistes potser pel seu 

caràcter immortal poden escapar de la “mort” i transitar pel món subterrani seguint 

estant vius. Tot i això, en el mite d'Izanami i Izanagi es veu la necessitat de la mort 

com a cicle de la vida i la necessitat d'enterrar els morts amb l'acció d'Izanagi de 

tapar la sortida del Yomi no kuni 1amb una roca. 

 

La mobilitat, la separació i la nostàlgia familiar 

 

 Es pot veure com en cadascun dels mites els personatges emprenen un 

viatge, no només físic, sinó també existencial com el de Psique. En el cas de 

Psique, el viatge que empren arribant fins a l'Hades seguint les ordres d'Afrodita i 

així poder recuperar a Eros se'l pot considerar una la metàfora de l'amor, del 

coneixement o de la mateixa vida, a partir de les quals Psique supera totes les 

dificultats per tal d'aconseguir el seu objectiu. 

 En el cas d'Urashima Tarô hi trobem un viatge físic cap a les profunditats 

marines, però, aquest té la particularitat que afecta també al transcurs del temps. 

Això se'ns mostra al final del mite, com els tres dies que Urashima havia passat en 

el Palau del Rei Drac en realitat eren 300 anys. Tanmateix, Tarô sembla evitar la 

seva vellesa gaudint de la joventut en el palau del Rei Drac, fins que obre el regal de 

Otohime i torna a la seva edat real. 

 A part, també es pot veure que a partir d'aquest viatge al fons del mar, el 

protagonista en aquest mite viu la tristesa de la separació de la seva família, 

desitjant tornar a terra ferma. Aquesta nostàlgia que sent Urashima pot estar 

relacionada amb la importància que tenia la família en aquells temps a Grècia i al 

Japó. Més concretament, en tractar-se d'un mite japonès ens pot recordar a la 

famosa consciència asiàtica sobre la família, on el fill ha de cuidar dels pares, però 

Urashima en estar en un altre món no pot complir amb el seu deure com a fill. 

 En el budisme japonès, igual que el xinès, sol parlar-se de pietat dins de 

l'àmbit familiar, la pietat filial. Això, juntament, amb el moment en què Tarô ajuda a la 

tortuga, mostrant pietat cap aquesta, podria recordar el concepte budista de la 

compassió en el que a vegades s'entén a Buda com el pare, i el fill com a tots els 

éssers vius. La compassió dins del budisme es veu, doncs, com un ideal moral que 

                                                 
1
És la paraula japonesa per anomenar el reialme dels morts, l'altre món o tal com la mitologia grega 

diria l'Hades. 



15 

 

s'ha de seguir i pren en consideració de manera equitativa tant a homes com a 

animals. (Nakamura, 1991: 421) 

 En el cas d'Hades i Persèfone i el d'Izanami i Izanagi viatgen cap al món dels 

morts, però a diferència dels mites d'Eros i Psique i el d'Urashima, es pot veure un 

transcurs fluït del temps. En aquesta segona parella de mites el temps es veu 

alterat, doncs, no passa a la mateixa velocitat per uns o altres, o bé, el personatge 

es mor però de seguida torna a la vida com a immortal, com és el cas de Psique. 

Així doncs es pot veure com el temps i la mobilitat dels personatges comporten 

altres idees, que comporten unes conseqüències que poden arribar a ser 

sentimentals i, per tant, que va més enllà del significat d'un mer viatge. 

 

La sexualitat, el gènere, i les entitats familiars 

 

 En els mites es troben contínuament contrastats els rols de l'home i la dona, a 

partir dels quals es poden arribar a observar les típiques relacions socials, com ara 

el matrimoni i la família, dos elements que han tingut molt de pes dins de la societat i 

que segueixen sent, tot i que de manera diferent, de gran importància. Un clar 

exemple d'aquesta relació entre home i dona dins de l'entitat del matrimoni és el 

mite d'Hades i Persèfone. En aquest, es veu com la dona, Persèfone, passava a 

viure a casa del seu marit, Hades, i es casava únicament amb el permís patern 

sense tenir en compte les opinions de la mare, Dèmeter. Si es mira objectivament, 

aquest fet succeïa tant a Occident com a Orient fins fa relativament poc. 

  En el mite, però, s'exagera la separació de la dona i de la seva família 

mitjançant la idea del rapte, mostrant la impotència que tenia la dona en aquests 

assumptes, la qual cosa suggereix que per les dones el matrimoni i aquesta 

separació de la família era un tràmit dolorós. En canvi el matrimoni vist des de la 

perspectiva masculina s'entén  merament com un pas més en l'etapa vital, un salt a 

la vida adulta. (Van Nortwick, 2008: 20)  El rapte en alguns mites sol simbolitzar el 

punt de partida del matrimoni, ja que el rapte es produïa per aconseguir la dona i 

casar-se amb ella. 

 En canvi, en els altres mites escollits no es veu tan clara aquesta idea del 

matrimoni i de la família. Per exemple, en els mites japonesos el matrimoni no té un 

gran paper, és més aviat un símbol de la unió de dos elements oposats. Tot i això, 

en major o menor grau, es poden trobar en els mites la idea de l'amor, no només el 

d'una parella enamorada o un amor no correspost, sinó també l'amor filial. De tal 

manera que, el concepte de família i, fins i tot, els ensenyaments religiosos com els 



16 

 

del cristianisme i els del budisme, que respecten i vetllen per aquest amor més 

fraternal, es veuen reflectits en les dues mitologies. Per exemple, en el mite 

d'Urashima Tarô es pot destacar el sentiment de nostàlgia per la  seva terra natal, i 

per tant, la importància de la família en Tarô. 

 A Àsia sempre hi ha hagut un lligam molt fort amb l'entitat familiar, el respecte 

filial i, per tant, de fer-se càrrec de la gent gran. Aquest fet es veu reflectit en Tarô 

com a fill que es preocupa dels seus pares. Contràriament als dos mites grecs, no 

és el personatge femení qui té una figura sensible, sinó l'home. En els dos mites 

japonesos és el protagonista qui fa i pateix l'acció, és a dir, és qui es mou i va a 

buscar una cosa, la família o la muller. En canvi, en els grecs, és el personatge 

femení qui rep les conseqüències, Persèfone és raptada i forçada a casar-se, i 

Psique és segrestada i ha de passar unes proves fins que cau en un son etern. 

 En molts altres casos dins de la mitologia o literatura japonesa, la dona 

sempre era qui havia de respectar l'ordre social, és a dir, obeir l'home, i quan no ho 

feia alguna cosa terrible passava. (Ambros, 2015: 30) Sense anar més lluny, quan 

Izanami i Izanagi es van ajuntar per primer cop per crear Japó van fracassar perquè 

la dona era qui parlava primer abans de la concepció. Però a la vegada, suggerien 

que la parella d'oposats eren complementaris amb aquesta dualitat de “ying – yang”, 

“caos- ordre” i “home dominant – dona submisa”. Així doncs, el que és femení es 

representa com a caòtic, que porta cap a la mort com  ho fa Izanami en el mite 

escollit.(Ambros, 2015: 29) 

  El caràcter del personatge femení va variant segons el mite. En el cas 

d'Urashima Tarô, Otohime no actua tan activament com Izanami que intenta matar al 

seu marit, ans el contrari, és un personatge passiu, tot i que, adverteix a Tarô que no 

obri la caixa. Però, en ambdues històries, gràcies el caràcter prohibitiu del 

personatge femení es reflecteix la magnitud del paper que tenia la dona en els 

primers segles del Japó.  (Kawai, 1995: 128) Tot i que, no durarà gaire temps la 

seva importància dins l'escala social. 

 En els mites se sol destacar un rol subaltern de la dona que també es 

contempla en la mitologia grega. Un exemple és el mite d'Eros i Psique, d'on es treu 

la idea que de la curiositat femenina no es treu res de bo. Aquesta idea es veu 

afirmada per diversos filòsofs grecs, com ara Plató, que diu que la virtut de la dona 

consisteix en només saber governar la casa, guardant els béns i ser submisa. 

També, declarava que, a més de ser del sexe dèbil, era també maligna i que havia 

d'estar oculta, però que malgrat això, havia de formar-se intel·lectualment de la 



17 

 

mateixa manera que l'home. (Langa, 1984: 88-89) Així doncs, s'observa com 

aquesta idea de rol femení s'assembla al de la societat japonesa. 

 

Subjectivitat dels mites: la mirada 

 

  De la mateixa manera que a vegades trobem una inversió dels rols, cal tenir 

en compte des de quin punt de vista està narrat cada mite. El concepte de la mirada 

en aquest treball tant es pot veure com l’acció que fan els personatges de mirar un 

objecte o a una persona com la percepció que té el lector en llegir els mites. En 

ambdós casos és interessant comentar-la, ja que, es un element constant en les 

narracions. 

Per exemple, en aquest treball s'ha posat en algun moment èmfasis en la 

reacció que té Démeter en el mite de Persèfone i Hades, quan decideix no ajudar a 

fer que el conreu sigui fèrtil. Tot i que, Dèmeter no té un paper protagonista, 

l’enfoquem per tal d’analitzar el seu comportament i parlar indirectament de la 

separació familiar. 

 A vegades, es relaciona la mirada amb la llum o el coneixement com es pot 

veure en el cas de Prometeu quan roba el foc, sent aquest un sinònim 

d'intel·ligència. Tanmateix, s'entén la il·luminació com l'acció de mirar i aquesta 

provoca certes connotacions que comporten una basant negativa, però a l'hora 

positiva, ja que en descobrir la veritat i el coneixement et donés compte dels horrors 

de la vida. 

 Un exemple dins dels mites escollits que reflecteix tant la idea de la mirada 

com acció i relacionada amb la del foc és en el de Izanami i Izanagi, on el marit 

encén una torxa per poder il·luminar la cova i veure a la deessa. En aquest cas, 

també es pot entendre que la llum revela la veritat que la foscor amagava, el cos 

putrefacte de la muller. Un altre tipus de mirada que percebem fàcilment en els altres 

mites és quan Psique mira la caixa que Persèfone li entrega. 

 En definitiva es pot veure com en ambdues mitologies la llum es veu com 

una cosa bella, positiva i relacionada amb la saviesa i el coneixement, a més de 

tenir Amaterasu i Apol·lo com als seus déus representants. 

  

La flora i fauna en els mites 

 

  La presència de la natura o del món animal cobra importància, com per 

exemple, en el mite d'Hades i Persèfone. La natura es veu personificada amb 



18 

 

Demèter, deessa de l'agricultura, que es nega a fertilitzar els camps si no recupera a 

la seva filla.  Per solucionar això, Zeus actua com a intermediari entre Dèmeter i 

Hades, buscant una solució per a acontentar a ambdós i així restablir l'ordre.  Amb 

aquesta acció, el mite intenta explicar que no es pot anar contra  la natura, que la 

natura té un ordre i unes lleis d'origen mític i per tant inalterables, que s'han de 

respectar pel bé comú. 

 Per altra banda, també es podria dir que Zeus veu la necessitat d'equilibrar el 

desig masculí d'Hades de sobreposar-se amb la necessitat femenina de tornar a 

com eren les coses abans. Aquest balanç entre ambdós gèneres, també es veu en 

el mite d'Izanami i Izanagi, del qual surt l'explicació de la vida i la mort. 

 Per altra banda,  s'associa a aquestes dues divinitats els conceptes de natura 

per part de Izanami i de cultura amb Izanagi, ja que a partir d'Izanagi neixen 

Amaterasu i Susanoo, els ancestres imperials. (Ambros, 2015: 29) 

 L'altre cas on es pot veure exemplificada la presència de la natura és en el 

mite d'Urashima Tarô.  La naturalesa i els animals han tingut molt de protagonisme 

tant en els mites com en els contes populars. Per exemple l'aparició o la menció 

d'un drac no equival a una cosa perillosa que cal combatre com passa a Occident, 

ans al contrari, a Àsia, el drac és un símbol d'elegància i de bellesa. (Kawai, 1995: 

109) Sense anar més lluny, quan s'anomena el palau del rei Drac en el mite 

d'Urashima Tarô ja se sobreentén que és un palau preciós. A més, al llarg de la 

narració, per complementar l'afirmació de la seva bellesa es narra com des de cada 

una de les quatre puntes del palau es poden veure les estacions de l'any, descrivint-

les amb gran detall. 

 Tot i això, el que es pretén destacar del mite d'Urashima Tarô no és la bellesa 

de la natura ni dels animals, sinó que es vol comentar el paper que tenen els 

animals, tot i la seva breu aparició.  En aquest, hi trobem, una tortuga i depenent de 

la versió a vegades també una grua, ambdós animals són sinònims d'una llarga 

vida. En la nostra versió del mite apareix només una tortuga, la qual, en veritat és 

una princesa, Otohime. L'autor del mite podria haver escollit expressament que la 

princesa es convertís en aquest animal que viu molts anys per ser una persona de la 

noblesa. Antigament, tant a Occident com a Orient, es considerava als membres de 

la família reial descendents de déus o escollits de Déu, de tal manera que era 

impensable que aquests poguessin morir i se'ls hi desitjava una llarga vida. 

 

 

 



19 

 

La closca de la tortuga i la caixa 

 

 Un altre element curiós que es podria relacionar amb el simbolisme de la 

tortuga en aquesta història és la possible connexió entre la caixa que rep Tarô i la 

closca de la tortuga, ja que ambdues coses semblen guardar quelcom. Si pensem 

en la princesa, res ens indica la seva edat, només es pot suposar que igual que les 

tortugues té molts anys, però se'ns presenta com a una jove. Es pot veure com la 

Princesa manté el seu temps de vida immòbil i el mateix passa amb el seu estimat 

quan accepta la seva invitació de viure junts en el mar. En un principi, els dos 

personatges segueixen sent igualment joves independentment que estiguin a la 

terra o al mar, excepte quan Tarô obre el regal de la princesa. Aleshores, es 

converteix en un vell i mor. Així doncs, es dóna a entendre que la caixa contenia el 

seu temps  real. En canvi, Otohime en cap moment toca la seva closca, i segueix 

sent jove per sempre. 

 En definitiva, es pot dir que, en cada un dels mites la relació entre els 

personatges pateix un petit canvi a causa de la curiositat que senten. Per exemple, 

Persèfone en veure aquell narcís queda captivada per la seva bellesa i en anar a 

collir-lo cau en la trampa, sent raptada per Hades. En altres casos es veu com la 

curiositat va seguida de la fúria d'un d'ells, com passa en el mite d'Izanagi i Izanami, 

on Izanagi és perseguit per la seva dona enfadada per no haver fet cas a la seva 

petició de no mirar-la. En general, tots ells coincideixen en el fet que la curiositat 

porta als protagonistes a la desobediència i per això són castigats. La moral dels 

mites sent “vés amb compte amb allò que desitges”. Aquesta curiositat i càstig que 

es veu en els mites escollits recorda molt a la idea de la caixa de Pandora. 

 

Una altra aproximació sobre la presència de les caixes en la superfície:  

Psique i Urashima Tarô 

 

 Tot i que, s'ha comentat anteriorment sobre la presència de dues caixes, la 

que rep Psique i la que rep Urashima, s'hi pot trobar una altra connexió entre els dos 

mites relacionada amb la divisió del món i l'ordre natural de les coses. Ambdues 

caixes provenen del món subterrani, Persèfone li entrega la caixa a Psique i 

Otohime fa el mateix amb Urashima, i arriben al món terrenal o a la superfície 

juntament amb el portador. Amb això, es comença a veure com s'està produint un 

canvi forçat, introduint un element màgic del més enllà, i, fins i tot, antinatural, ja 

que, allò que està mort, s'entén que ha de quedar enterrat. No obstant això, no és 



20 

 

fins que els dos protagonistes obren la caixa que es veu la conseqüència dels seus 

actes. Això dóna a entendre que el món terrenal no és compatible amb els altres 

mons. El contingut de les caixes és incomprensible per la mentalitat humana i 

inassolible. Per altra banda, també es podria considerar que allò que amaguen és 

un tabú i, per tant, no pot ser anomenat. 

 

 

5- Conclusió 

 

 Després d'haver investigat una mica sobre alguns dels mites més coneguts 

dins de les mitologies grega i japonesa, es pot veure com aquestes no només  

tracten temes relacionats amb fenòmens naturals, sinó també de caràcter psicològic 

i moralitzador. Fet que porta a una gran varietat d'interpretacions lligades a la 

simbologia. És a dir, en cada un dels mites escollits es pot veure una barreja entre 

un món fictici o psicològic amb elements que són, amb més o menys mesura, 

verdaders. En els casos d'Izanami i Izanagi i en el mite d'Hades i Persèfone s'intueix 

fàcilment que a partir del pacte que hi ha entre les dues parts s'esdevé el cicle de les 

collites i també la idea de les estacions de l'any.  I, finalment, de forma menys 

perceptible fa falta parlar del mite d'Eros i Psique, el qual presenta, mitjançant als 

personatges, diverses emocions com ara la inquietud o la gelosia, les quals són  

completament humanes i quotidianes. 

  Mitjançant la comparació i l'anàlisi dels quatre mites s'han extret diversos 

conceptes com ara el de la bellesa, la mort, l'amor, el rol masculí i femení, que 

coincideixen en la manera de representar-se en les societats grega i japonesa, tot i 

tenir les seves pròpies particularitats. Entre aquests elements es destaca sobretot la 

imatge del gènere sexual, a partir del qual s'ha vist l'opinió que es tenia sobre la 

dona i el seu rol tant en la família com en el matrimoni i en la vida pública en 

ambdues societats. Així mateix, s'han pogut analitzar altres aspectes més 

psicològics com ara desobediència, la curiositat o la gelosia que actuen com a 

model de comportament que no s'ha de seguir per tal d'aconseguir un bon 

funcionament de la societat. 

 A més, s'han pogut analitzar elements amb connotacions més abstractes com 

ara la simbologia que amaga la caixa, la tortuga o la closca de la tortuga, en què es 

veu la intenció de recalcar la immortalitat de la princesa Otohime, la idea que 

ambdós objectes, tant la closca com la caixa, són contenidors del temps i finalment 

el curiós fet que ens porta a pensar la caixa del mite d'Eros i Pisque i la d'Urashima 



21 

 

Tarô sobre la necessitat de separar els dos mons. La violació que hi ha en portar les 

caixes a la superfície i rebel·lar el seu interior, també recorda la idea que el contingut 

de la caixa és tan especial que l'intel·lecte humà no és capaç d'entendre'l. Tot 

això ens mostra com no és estrany que es poguessin utilitzar els mites com a 

ensenyances, doncs, es poden trobar de manera més o menys perceptible algunes 

similituds entre els mites i la realitat, tot i que, sempre s'ha de tenir en compte el seu 

caràcter literari i, per tant, també fictici. Però, el seu caràcter fantàstic no impedeix 

que es puguin veure patrons de la societat en la mitologia. 

 Un element molt notori al llarg de l'anàlisi és la societat patriarcal, és a dir, el 

rol dels gèneres, on la dona sol tenir un paper negatiu i feble. Després, es mostren 

actituds que cal rebutjar, per tal de tenir una vida pacífica, és a dir, s'intenta 

ensenyar quina és la manera correcta d'actuar. La desobediència i la curiositat per 

part de la dona són aspectes poc atractius per una persona, i mostren, mitjançant 

els mites, que són socialment inacceptables, i per això els protagonistes de les 

històries pateixen en duu a terme aquestes actituds. 

 Així doncs, es pot concloure que hi ha una connexió més o menys visible 

entre la mitologia i la societat. I, gràcies a la comparació dels mites grecs i 

japonesos s'han revelat algunes similituds entre ells. Tot i que, en un principi podia 

semblar que cada una de les particularitats culturals no coincidirien o que vagament 

ho farien, s'ha confirmat la idea que generalment ambdues mitologies comparteixen 

punts de vista i, per tant, no hi ha tanta diferència entre la societat japonesa i la 

grega. 

 Sense anar més lluny, ni la definició de mite ni la seva evolució de tradició 

oral a escrita no varia entre ambdues societats. Però, sí que cal destacar el fet que 

quan es parla de la religió grega es relaciona ràpidament amb la mitologia i els déus 

de l'Olimp, en canvi, quan s'anomena la religió japonesa l'atenció recau 

principalment en el budisme, deixant la mitologia com a un segon o tercer pla, 

malgrat l'abundància d'històries de fantasmes o de la quantitat de temples i altars de 

la mitologia japonesa. Això mostra com no es pot oblidar que Grècia i Japó s'han 

anat desenvolupant a diferents ritmes i amb diferents situacions geogràfiques, 

socials, polítiques i històriques que han influenciat a la seva forma de ser, i creat les 

seves pròpies particularitats. 

 Tot i això, la mitologia d'ambdues societats com a missatge dedicat als 

ciutadans de l'antiguitat comparteixen la mateixa funció la d'ensenyar i la d'explicar 

el perquè de les coses. A més, tenen en comú els temes i les semblances en la 

simbologia. Actualment, però, aquestes explicacions són errònies i arcaiques i, per 



22 

 

aquest motiu, la mitologia ha quedat relegada a literatura fictícia, o bé, a la categoria 

de contes populars o tradicionals. 

 

6- Bibliografia 

 

Ambros, B., 2015, Women in Japanese Religions. New York: New York University 

Press. 

 

Amouretti i Ruzé, 1987, El mundo griego antiguo: de los palacios cretences a la    

conquista romana. Torrejón de Ardoz : Akal, cop. 

 

Anesaki, M., 1996, Mitología japonesa. Barcelona: Edicomunicacion.S.A. 

 

Berman, M., 2008, Soul Loss and the Shamanic Story. Newcastle: Cambridge 

Scholars Publishing. 

 

Burn, L., 1998, El pasado legendario: mitos griegos. Madrid: Ediciones Akal. 

 

Campbell, J., 1991, El poder del mito. Barcelona: Emecé Editores. 

 

Elvira Barba, M. A., 2008, Arte y mito: manual de iconografía clásica. Madrid: Sílex. 

 

Escobar Borrego, F.J., 2002, El mito de Psique y Cupido en la poesía española del 

siglo XVI. Sevilla: Universidad de Sevilla. 

 

García Gual, C., 1997, La mitología: interpretaciones del pensamiento mítico. 

Barcelona: Montesinos. 

 

Gómez Espelosín, F. J., 2001, Historia de Grecia antigua. Madrid: Ediciones Akal. 

 

Grimal, P., 2000, Mitologia grega. Barcelona: Edicions de 1984. 

 

Hadland Davi, F., 2008, Mitos y leyendas de Japón. Gijón: Satori Ediciones. 

 

Heldt, G., 2014, The Kojiki: An Account of Ancient Matters. New York: Columbia 

University Press. 

 

Issit, M.; Main, C., 2014, Hidden Religion: The Greatest Mysteries and Symbols of 

the World’s Religious Beliefs. California: ABC-CLIO,LLC. 



23 

 

 

Kawai, H., 1995, Dreams, Myths and Fairy Tales in Japan. Einsiedeln: Daimon. 

 

Kirk, G.S., 2006, El mito: Su significado y sus funciones en la Antigüedad y otras 

culturas. Barcelona: Paidós. 

 

Langa, P., 1984, San Agustín y el progreso de la teología matrimonial. Toledo: 

Toledo. 

 

March, J., 1998, Diccionario de Mitología clásica. Barcelona: Crítica. 

 

Mardones, J. M.ª, El retorno del mito, Barcelona: Editorial síntesis, S.A. 

 

Nakamura, H.,1991, Ways of Thinking of Eastern Peoples: India, China, Tibet and 

Japan. Delhi: East-West Center Press. 

 

Payment, S., 2005, Greek Mythology. New York: Rosen central. 

 

Rubio, C.; Tani Moratalla, R., 2008, Kojiki: Crónicas de antiguos hechos de Japón. 

Madrid: Editorial Trotta. 

 

Stewart C., 2007, Crealization: History, Ethnography and theory. California: Left 

Coast Press, Inc. 

 

Van Nortwick, T., 2008. Imagining Men: Ideals of Masculinity in Ancient Greek 

Culture. Westport: Praeger.  

 


