
Treball de fi de grau

Facultat de Ciències de la Comunicació

Universitat Autònoma de Barcelona

Títol

Autor/a

Data

Tutor/a

Departament

*raX

7LpXV�Ge�7)*



Full resum del TFG

Facultat de Ciències de la Comunicació

Universitat Autònoma de Barcelona

Títol del Treball Fi de Grau:

Autor/a:

Tutor/a:

&XrV: *rDX:

Paraules clau (mínim 3)

Català:

Castellà:

Anglès:

Resum del Treball Fi de Grau (extensió màxima 100 paraules)
Català:

Castellà:

Anglès�

Català:

Castellà:

Anglès:



ÍNDICE 

1. Introducción……………………………………………………………………………………1 

Capítulo 2. Esfera pública y religión………………………………………………………………4
         
2.1. La teoría de la esfera pública de Jürgen Habermas…………………………………..…….……4 
2.2. La religión en la teoría de la esfera pública…………………………………..……….…………5 
2.3. Transnacionalización de la esfera pública…………………………………..…………….……..8 
2.4. Esfera pública y opinión pública…………………………………..………………………..…..10 
2.5. Tolerancia religiosa……………………………………………………………………..………13 
 2.5.1. La otra cara de la moneda: la intolerancia religiosa……………………………..……14 
 2.5.2. Intolerancia religiosa en España………………………………………………………16 

Capítulo 3. Islamofobia……………………………………………………………………………18 
3.1. Causas: La relación Occidente-Oriente……………………………………………………………18 
3.2. Imagen de la comunidad musulmana y del islam en Occidente…………………………………..20 
 3.2.1. El otro como amenaza: el discurso del miedo………………………………………..…..20 
3.3. Discrepancias sobre el término islamofobia…………………………………………………….…..23 
3.4. Manifestaciones de la islamofobia……………………………………………………………….…..25 

Capítulo 4. El papel de los medios de comunicación en la formación de la opinión pública….27 
4.1. Los medios de comunicación y la teoría de la opinión pública…………………………….….…..27 
4.2. Teorías de los efectos de los medios: Framing, Espiral del silencio………………………….……28 
4.3. Estudios culturales. La sociología del conocimiento…………………………………………….… 32 
4.4. Orientalismo e Islam en la prensa española…………………………………………………………34 
4.5. Islamofobia, mujer y burka………………………………………………………………………….. 38 
4.6. Medios digitales como agentes de cambio…………………………………………………………..40 

Capítulo 5. Análisis cualitativo y cuantitativo del discurso periodístico realizado en la sección 
de opinión de eldiario.es y ElConfidencial.com tras el atentado de Niza del 14 de julio y la 
polémica del burkini……………….…………….…………….…………………………………..43 
5.1. Desarrollo metodológico del análisis empírico……………………………………………………..43 
 5.1.1. Delimitación del objeto de estudio………………………………………………………..44 
 5.1.2. Justificación de la investigación…………………………………………….………………45 
 5.1.3. Justificación de los medios elegidos……………………………….…………………….…48 
5.2. Diseño de la tabla de análisis…………………………….………………………..……………….…53 
5.3. Resultados del análisis……………………….………………………..………………………………62 

6. Conclusiones………….…………….…………….………………………………………….…..90 
7. Bibliografía……….…………….…………….…………………………………………….……92 
8. Anexos…….…………….…………….…………………………………………………….……99



1. Introducción  

El presente Trabajo de Fin de Grado parte de la necesidad de señalar la presencia de 

argumentos y discursos xenófobos en los medios de comunicación dirigidos contra un grupo 

determinado de la sociedad: las personas de origen árabe y/o de religión musulmana. Este 

tipo de discriminación se enmarca dentro del concepto de islamofobia, que hace referencia a 

las percepciones globales peyorativas sobre el islam por prejuicios y razones de odio racial, 

así como a las prácticas discriminatorias contra las personas musulmanas en general y 

aquellas de ascendencia árabe en particular.  

Como veremos a lo largo de este trabajo, este tipo de racismo ha experimentado un aumento 

considerable durante los últimos años. Su presencia no solo se manifiesta a través de actos 

violentos dirigidos hacia los musulmanes, sino en la construcción de un discurso cargado de 

fórmulas xenófobas difundido por las élites políticas y los medios de comunicación de masas 

en la esfera pública que permea en el imaginario social de los ciudadanos. El uso de 

determinados argumentos estereotipados, aunque en un primer momento puedan parecen 

inofensivos, llega en muchos casos a asociar conceptos como el terrorismo y el sexismo con 

toda una religión, el islam, y con la comunidad que la practica, los musulmanes. El resultado 

de la difusión de estos prejuicios peyorativos es, en última instancia, la justificación de 

prácticas discriminatorias injustas hacia la comunidad musulmana a través de una 

argumentación falaz. 

Nuestra investigación se centra en el estudio de dos medios nativos digitales, elDiario.es y 

elConfidencial.com, por un motivo principal: queremos analizar si estos dos medios de 

comunicación, que abogan por la construcción de un discurso alternativo a las voces 

tradicionales basado en la responsabilidad social y el servicio ciudadano, contribuyen a la 

construcción de una imagen positiva del islam fomentando la tolerancia religiosa en la esfera 

!1

http://eldiario.es
http://elconfidencial.com


pública a través de un discurso alternativo enfocado a la destrucción de prejuicios; o si por el 

contrario incorporan argumentos etnocéntricos e islamófobos perpetuando las tendencias 

observadas en los principales medios de prensa escrita en nuestro país.  

Con el objetivo de llevar a cabo un estudio de esas tendencias, creemos imprescindible 

investigar el origen de los discursos islamófobos, así como su papel fundamental en la 

formación de la opinión pública. Para ello, nuestra investigación se divide en tres partes 

diferenciadas: la primera parte consiste en el marco teórico, que permitirá al lector formarse 

una idea general sobre las implicaciones históricas y sociales de la religión en la esfera 

pública, concretamente del islam en Europa. Dentro del marco teórico, Capítulo 2 consiste en 

la revisión bibliográfica de los estudios sobre la religión y la tolerancia religiosa en la esfera 

pública europea, con un especial énfasis en la teoría de la esfera pública de Jürgen Habermas. 

El Capítulo 3 se centra en el concepto de islamofobia y sus causas, manifestaciones y 

consecuencias, así como las discrepancias generadas en torno al término. Finalmente, el 

Capítulo 4 gira alrededor del papel de los medios de comunicación en la formación de la 

opinión pública. Al tratarse de una investigación centrada en conocer las repercusiones de la 

islamofobia en la esfera pública, resulta necesario partir de unas teorías de la comunicación 

orientadas al estudio de los efectos del discurso mediático: en nuestro caso nos hemos 

centrado en las teorías de los efectos de los medios, con especial énfasis en las teorías del 

framing y de los estudios culturales. 

Una vez establecido el contexto de la investigación, la segunda parte del trabajo consiste en la 

parte empírica de la investigación, para la cual se ha seguido el modelo de Análisis de 

Contenido. El objeto de nuestro estudio son los artículos de opinión sobre el islam publicados 

en elDiario.es y elConfidencial.com durante los dos meses posteriores al atentado del 14 de 

julio de 2016 en Niza, periodo en el que se produjo la polémica por el uso público del burkini 

en las playas de diversas localidades francesas. Para llevar a cabo el Análisis de Contenido 

que da soporte a esta investigación se ha confeccionado una Ficha de Análisis con el objetivo 

de obtener indicadores cuantificables a partir de procedimientos sistemáticos y objetivos de 

descripción del contenido de los mensajes, que nos han permitido obtener inferencias 

relativas a la presencia o no de argumentos islamófobos en el discurso.  

!2

http://eldiario.es
http://elconfidencial.com


Finalmente, la tercera parte del trabajo consiste en la interpretación de los resultados 

obtenidos a partir del Análisis de Contenido, y la presentación de unas conclusiones extraídas 

de la muestra analizada, que tienen como objetivo poner en relación los resultados con el 

marco teórico estudiado, así como dar respuesta a nuestra pregunta de investigación inicial. 

Del mismo modo, las conclusiones pueden servir como punto de partida a futuras 

investigaciones sobre un tema que no puede dejar de ocuparnos, la presencia de discursos 

xenófobos, etnocéntricos e islamófobos que ponen en peligro la tolerancia religiosa en la 

esfera pública y que hacen peligrar la convivencia social.  

!3



Capítulo 2. Esfera pública y religión 

2.1. La teoría de la esfera pública de Jürgen Habermas 

La noción normativamente construida de esfera pública intenta identificar los perfiles 

culturales y sociales de un espacio de debate impulsado por el público. Habermas formuló 

una noción de esfera pública que ayuda a entender la creación de nuevas arenas de 

deliberación que pueden dar paso a "ideas, sentimientos y estados de ánimo compartidos 

entre personas que no necesariamente comparten el mismo origen cultural o 

étnico" (Eickelman and Anderson, 2003). Según Habermas, la concepción del público 

burgués apareció en el siglo XVIII a partir de la Ilustración y obligó a los particulares a 

formar un cuerpo público de razonamiento en pos del bien común (Meyer y Moors, 2006) en 

el que los individuos se presentan como iguales y, por tanto, separados de cualquier identidad 

o singularidad distintiva, únicamente definida por el poder de la argumentación racional. La 

esfera pública es para Habermas “un ámbito de argumentación crítico-racional y de contenido 

proposicional”, por lo cual el hecho de ser admitido a ella requiere estar dispuesto a participar 

en un debate abierto (Calhoun, 2011: 120). 

La esfera pública burguesa que plantea Habermas aparece como un nuevo espacio de la vida 

social que está constituido por “individuos reunidos en calidad de público, que pronto exigen 

contra el propio poder público la reglamentación de la esfera pública por parte de la 

autoridad, para acordar con ésta las reglas generales del comercio en la esfera 

fundamentalmente privada, aunque públicamente relevante, del intercambio de mercancías y 

del trabajo social” (Habermas, 1962: 41).  

Según Habermas, las libertades discursivas se definen por el uso público de la razón, 

resultando en argumentos que se debaten, siendo aceptados o rechazados. En la teoría, la 

esfera pública constituye un espacio abierto con cabida para todas las razones; sin embargo, 

solo aquellos argumentos que pudieran recibir el asentimiento de todos participantes pasarían 

a formar parte de la deliberación pública. De este modo, mientras que el Estado se sabía 

poseedor del monopolio de la coerción, la esfera pública pasaría a ser un espacio social en el 

!4



que toda fuerza se transformaba en la coerción de la deliberación racional: lo que Habermas 

definiría como la “‘fuerza sin coerción’ del mejor argumento” (Habermas, Taylor, Butler y 

West, 2011: 12).  

2.2. La religión en la teoría de la esfera pública  

Sin embargo, la noción moderna de esfera pública de Habermas ha sido acusada de ser 

demasiado racionalista y universalista, así como de ignorar los conflictos y de no explorar los 

mecanismos de acceso y exclusión del público (Calhoun, 1992). El énfasis de la crítica aquí 

sería que la interpretación normativa de Habermas de la esfera pública, a pesar de ser 

inclusiva en la teoría, deja fuera ciertos grupos, como podrían ser las minorías religiosas. 

Algunos autores consideran que según la teoría de la esfera pública de Habermas las 

posiciones de carácter religioso no encuentran su lugar en la esfera pública moderna y, por 

consiguiente, cualquier papel público de la religión es visto como un signo de regresión de la 

sociedad (Meyer and Moors, 2006). La persecución de la objetividad periodística a menudo 

conduce a la idea de que, incluso si los comportamientos religiosos pueden ser respetables en 

ámbitos privados de la vida, no deben ser exhibidos en la ejecución pública del trabajo. La 

teoría de la secularización "supone que la religión tuvo ascendencia social y la ha perdido, 

una posición que idealiza el pasado y asume un enfoque homogéneo y estático de la religión 

en la sociedad" (Hoover y Lundby, 1997). En palabras de Habermas, “aunque una 

constitución liberal está diseñada de forma que garantiza a todas las comunidades religiosas 

un ámbito igual de libertad en la sociedad civil, se supone al mismo tiempo que protege de 

toda influencia religiosa a los cuerpos políticos encargados de tomar decisiones vinculantes 

para todos”. De esta forma, el secularismo pretende resolver esta disyuntiva mediante la 

privatización total de la religión (Habermas, 2011: 33). 

No obstante, reconociendo que la religión no ha perdido fuerza bajo la presión de la 

modernización, Habermas ha subrayado durante los últimos años la importancia de adoptar 

una posición “postsecular” en la esfera pública para poder acceder al “potencial capital 

semántico de las tradiciones religiosas con el fin de enriquecer la cultura política” . Dicha 

concepción tiene en cuenta la persistente vitalidad general de la religión a la vez que subraya 

!5



la importancia de “traducir” los contenidos éticos de las tradiciones religiosas a un lenguaje 

secular universalmente accesible (Habermas, Taylor, Butler y West, 2011: 14-15). De este 

modo, las libertades comunicativas se definen por un uso público de la razón en un marco de 

encuentro y de diálogo entre todos los ciudadanos, que deben ser libres de decidir si utilizan 

un idioma religioso en la esfera pública. No obstante, los creyentes deberán “traducir” sus 

argumentos a un lenguaje universalmente accesible y depurado de “retórica religiosa” si 

desean entrar en el orden del día del debate público e influir en las decisiones políticas 

vinculantes. Los no creyentes, por su parte, deben adoptar una postura que les permita asumir 

dos conceptos: primero, que la razón secular no tiene el monopolio de la verdad, y segundo, 

que existe un contenido religioso inherente en la política. 

Diversos autores (Calhoun, Butler, Taylor, 2011) defienden que tal regulación exige a las 

partes un compromiso asimétrico y que la llamada a reconocer las voces explícitamente 

religiosas en la esfera pública cumplen una función instrumental; una llamada a incluir ideas 

cuando éstas son por algún motivo útiles, mientras que implícitamente se duda de que puedan 

ser verdad (Calhoun, 2011: 120). Cornel West constituye una de las voces religiosas en la 

esfera pública, y explica que los pensadores seculares “deben adquirir mejor oído para la 

religión, y todos “debemos intentar, con empatía e imaginación, adentrarnos en la 

cosmovisión de los otros, para entender por qué hay personas a las que convencen 

determinados argumentos o razones”. De esa manera, West cree en la capacidad que tienen 

las perspectivas religiosas de plantar cara a los poderes hegemónicos (West, 2011: 21). 

Aún así, el marco teórico de Habermas puede ser de utilidad en nuestra percepción del 

contexto en el cual se imaginan las comunidades y de las políticas de identidad que estas 

imaginaciones originan (Meyer y Moors, 2006). Habermas consideró la aparición de la esfera 

pública y el debilitamiento de la religión en el ámbito público como factores 

interdependientes, afirmando que los sentimientos religiosos tienen lugar en el debate público 

exclusivamente como opiniones y por lo tanto necesitan comprometerse con otras opiniones 

seculares a través de reglas discursivas consensuales y racionales (Meyer y Moors, 2006).  

!6



En la obra conjunta El poder de la religión, Charles Taylor critica la constante “obsesión con 

la religión” de Habermas que, según él, encuentra sus raíces epistemológicas en el “mito” de 

la Ilustración que concede un estatus privilegiado a la razón no religiosa, relegando las 

posturas con fundamento religioso a un segundo lugar, siendo éstas “dudosas y al final 

válidas solo para convencer a personas que ya aceptan los dogmas en cuestión”. Se genera así 

una ruptura entre razón secular y pensamiento religioso, que Taylor propone contrarrestar a 

través de un “equilibrio o coordinación entre reivindicaciones sobre diferentes bienes que las 

sociedades democráticas consideran fundamentales” (Calhoun, 2011: 16). Este equilibrio 

debe estar orientado a la obtención de igualdad entre creencias fundamentales en el marco de 

la inevitable diversidad característica de las sociedades modernas y adaptado al contexto. 

Para Taylor, parte del problema radica en que utilizamos un modelo equivocado al pensar que 

el secularismo tiene que ver con la relación (o separación, en este caso) entre el Estado y la 

religión cuando, en realidad, tiene que ver con la cuestión de cómo se comporta el Estado 

democrático ante la diversidad (Taylor, 2011: 41). Las fórmulas como “separación de la 

Iglesia” o “la necesidad de retirar la religión del espacio público” son, al fin y al cabo, una 

estrategia retórica utilizada para zanjar la discusión, como argumento final que anula todas 

las posibles objeciones (Taylor, 2011: 45). 

En la misma obra, Judith Butler redirige la atención hacia la pluralidad de concepciones 

religiosas existentes en la esfera pública, y sostiene que la misma esfera pública es fruto de 

ciertas tradiciones religiosas, que “contribuyen a establecer una serie de criterios para 

delimitar lo público respecto de lo privado” (Calhoun, 2011: 18). En contraposición a la idea 

de una esfera pública uniforme y centralizada, algunos estudiosos optan por referirse a 

múltiples públicos, o grupos con intereses particulares en común que interactúan entre sí para 

llevar a la esfera pública temas que adoptan un tinte universal con el propósito de lograr el 

bien común (Meyer and Moors, 2006). Llegados a este punto, la cuestión central es cómo 

grupos específicos se convierten en un público en sí y dejan de ser un componente en el 

público (Mah, 2000). En cualquier caso, no se trata de grupos fijos o rígidos, sino que varían 

con el tiempo y basan su existencia en relaciones continuas de construcción y deconstrucción 

de las comunidades basadas en la identidad. Existe una transgresión del carácter restrictivo de 

los Estados, y los públicos adoptan una naturaleza transnacional. Cuando se trata de la 

!7



religión, no podemos hablar de una relación simplista de posiciones seculares versus 

religiosas: es necesario abandonar el concepto tradicional de una esfera pública secular 

formada por individuos libres e independientes enfrentados a una esfera pública con fuertes 

sentimientos religiosos e individuos subordinados a valores morales uniformes. 

Este debate da paso a una serie de cuestiones que no podemos ignorar, como sería el papel de 

la religión y de los medios de comunicación en la formación de nuevas identidades, y cuál es 

la interacción de los diferentes actores en la esfera pública en la aparición de nuevos públicos. 

Hoover y Lundby (1997) han argumentado que los medios de comunicación, la religión y la 

cultura deben ser entendidos como una red interrelacionada dentro de la sociedad. Por lo 

tanto, no debe subestimarse el papel de los medios como portadores de "mensajes" religiosos 

(desde una perspectiva sustantiva), pero el sistema mediático también puede proporcionar 

materia prima para la construcción de significados religiosos entre las personas (entendido 

desde una perspectiva más funcional), dando paso a los "procesos simbólicos de producción y 

al consumo e interpretación de estos procesos" (Hoover y Lundby, 1997). 

En un principio puede parecer que los signos de actividad religiosa en los medios de 

comunicación deben ser interpretados como una negación del proceso de secularización de la 

esfera pública inscrito en las prácticas ilustradas, y que por lo tanto pueden desacreditar el 

papel de los medios como representantes de los valores de la sociedad moderna. Algunos 

académicos (Beckford, 2010; Trigg, 2007) señalan una tendencia hacia la privatización y la 

subjetivización de la religión, negando que la creciente inclusión de los temas relacionados 

con la religión en la agenda de los medios esté relacionada con un resurgimiento de la 

religión. 

2.3. Transnacionalización de la esfera pública 

Otra área de debate en torno a las funciones de la esfera pública es su delimitación. En su 

trabajo Transnacionalización de la esfera pública, Nancy Fraser defiende que la teoría de la 

esfera pública formulada por Jürgen Habermas (1962) está implícitamente conformada por un 

!8



imaginario político westfaliano , entendido como el marco de una comunidad política 1

delimitada con su propio Estado territorial (Fraser, 2008: 148). Parte del problema radica en 

que los ámbitos discursivos modernos transcienden los límites nacionales. 

En su edición Religion, Media and Public Sphere, Meyer y Moors (2006) argumentan que la 

perspectiva de Habermas sobre la (in)conveniencia de una aparición pública de la religión "en 

nombre de la Ilustración" es demasiado ideológica para ayudar a entender el papel cambiante 

de la religión. En cambio, afirman que la noción de esfera pública como entidad universal 

que emerge sólo cuando se cumplen ciertas condiciones básicas debe evitarse. La expresión y 

los mecanismos de la religión en la esfera pública desafían la idea de modernidad como 

caracterizada por un debilitamiento del papel público de la religión, y “nos insta a repensar 

críticamente el nexo entre la religión y los medios de comunicación con respecto a la política 

(trans)nacional y a los estado-nación modernos” (Meyer y Moors, 2006). 

Habermas identificaba la esfera pública con la ciudadanía de un Estado democrático 

westfaliano; con una economía de mercado capitalista legalmente constituida y sometida en 

principio a regulación estatal; con los medios de comunicación nacionales; y daba por 

supuesto que la discusión en la esfera pública era lingüísticamente transparente (Fraser, 2008: 

150-151). No obstante, las cuestiones recurrentes en los discursos de la esfera pública son 

consustancialmente transterritoriales y no pueden ser resueltos por un Estado westfaliano: 

“Trátese del calentamiento global o de la inmigración, de los derechos de la mujer o 

de las condiciones del comercio, del desempleo o de la “guerra contra el 

terrorismo”, las movilizaciones actuales de la opinión pública raramente se detienen 

en las fronteras de los Estados territoriales” (Fraser, 2008: 154). 

Existen dos ideas centrales en la teoría de la esfera pública: la de legitimidad normativa y la 

de eficacia política. En tanto que el proceso de formación comunicativa en la esfera pública 

es inclusivo e imparcial, el ámbito de lo público deslegitima aquellos puntos de vista que no 

 El término “westfaliano” hace referencia al Tratado de 1648, que estableció algunas de las características del 1

sistema estatal internacional moderno. Se entiende “Westfalia” como el imaginario político que configuró el 
mapa del mundo en forma de un sistema de Estados soberanos territoriales de mutuo reconocimiento (Fraser, 
2008: 32).

!9



pasan el examen crítico, estableciendo la legitimidad de los que sí lo hacen. Por otra parte, la 

esfera pública se entiende como un medio de organizar la opinión pública como una fuerza 

política. Sin embargo, Fraser apunta que no resulta fácil asociar estas dos características con 

los ámbitos discursivos que hoy llamamos “esferas públicas discursivas”, en los que los 

interlocutores no son conciudadanos de una comunidad política delimitada y de un Estado-

nación territorial soberano.  

El concepto de esfera pública no se desarrolló únicamente como una herramienta para 

entender los flujos de comunicación, sino más bien como contribución a una teoría crítica de 

la democracia (Fraser, 2008: 146). Por ese motivo, Nancy Fraser se plantea si es posible 

reconstruir el concepto de esfera pública westfaliano para adaptarlo a las sociedades 

modernas postwestfalianas. Según la autora, es preferible la configuración de múltiples 

públicos a una única esfera pública que acaba excluyendo a las comunidades minoritarias, 

como serían los simples trabajadores, las mujeres, los pobres y las minorías étnicas, religiosas 

y nacionales (Fraser, 1990: 77). Nancy Fraser llega a la conclusión de que "las esferas 

públicas no son sólo arenas para la formación de opiniones discursivas; además, son espacios 

para la formación y promulgación de identidades sociales” (Fraser, 1990: 125). Por este 

motivo, Fraser subraya la necesidad de una pluralidad de públicos alternativos (subaltern 

counterpublics) capaces de fomentar el ideal democrático de la inclusión y la igualdad a 

través de la comunicación intercultural.  

2.4. Esfera pública y opinión pública 

Según el académico Giorgio Grossi, la aparición de la esfera pública corresponde, por una 

parte, a una reivindicación de la burguesía educada e intelectual respecto a la aristocracia 

obsoleta y anclada en la tradición; y, por otra parte, a la consolidación de una nueva 

individualidad que surge en la sociedad civil y que se extiende a la esfera privada. En este 

contexto el individuo se vuelve protagonista de este nuevo ámbito social -privado a la vez 

que colectivo-, y pasa a formar parte del público en calidad de contribuyente de la opinión 

pública. De este modo, lo público y lo privado (Estado y sociedad civil) se contraponen, pero 

!10



se integran; los ciudadanos hacen uso público de la razón en un ejercicio democrático de 

participación y contribuyen a la formación de la opinión pública (Grossi, 2007: 26).  

Rousseau es considerado el padre del término “opinión pública”, formulado por primera vez 

en su Discurso sobre las ciencias y las artes en 1750, en el que establece una relación directa 

entre opinión, costumbre y ley, atribuyendo a la opinión pública las funciones de árbitro 

moral de la sociedad a través de la censura y la de confeccionar leyes como expresión de la 

voluntad colectiva (Monzón, 1996: 49). 

Las opiniones son la expresión verbalizable de las actitudes sobre un determinado tema, 

entendidas como una predisposición manifiesta e internalizada del individuo que dependen de 

factores personales, educativos, culturales, religiosos y relacionados con la pertenencia a una 

determinada raza y clase social, y que inciden en el afecto ya sea en forma de gustos o 

miedos. Cuando una actitud está lo suficientemente formada, surge una opinión, que a su vez 

puede desencadenar en una acción cuando gana fuerza. Harwood Childs afirma que una 

opinión es “una expresión de la actitud por medio de palabras” (1965). Sin embargo, existe 

una segunda manera de entender las opiniones: como sinónimo de impresión o imagen, una 

percepción selectiva tanto en el receptor como en el comunicador, que al hacer pública la 

información la convierte en estereotipo colectivo, referente o imagen pública (Monzón, 

2001).  

Las transformaciones de las sociedades democráticas modernas han replanteado el carácter y 

el rol de la opinión pública. Al analizar el contexto social a través de la perspectiva de las 

dinámicas de opinión, observamos una conexión constante entre el área de la política, el de la 

democracia, el espacio de la sociabilidad y el de la esfera pública, así como el campo de 

circulación de orientaciones y opiniones de interés individual y colectivo (Grossi, 2007: 3). 

Como consecuencia de la popularización de los ideales democráticos, los integrantes de las 

clases sociales inferiores fue adquiriendo el derecho de hacer efectiva su voz en el espacio 

público. De este modo, el espacio público engloba las opiniones y disposiciones de la 

ciudadanía en su conjunto, de “la gente común”, que carecen del rigor académico de los 

expertos y de la responsabilidad de los gobernantes. Entrados los años 30, a raíz del 

!11



desarrollo de las técnicas cuantitativas de medición de la opinión y de muestreo, se 

introdujeron cambios significativos en la concepción de la opinión, sustituyendo la idea de lo 

colectivo en pos de un enfoque más individualista en el que la opinión es un conjunto de 

opiniones de una población determinada. Sin embargo, no podemos entender la opinión 

pública únicamente como la suma de las opiniones mayoritarias en la población, sino que 

también influye la intensidad y la vehemencia con la que estas opiniones son defendidas (y 

más tarde movilizadas) por parte de aquellos que las expresan (Grossi, 2007: 10). Grossi 

define el proceso de formación de la opinión pública como “un proceso de interacción y de 

comunicación colectiva que se desarrolla dentro de un espacio social (la esfera pública) en el 

que los diferentes actores (individuos, grupos, actores políticos, organizaciones, etc.) entran 

en una competición-enfrentamiento para generar convergencia e influencia, con el fin de 

promover consenso, confianza, legitimación o suscitar disenso, crítica y deslegitimación”  

(Grossi, 2007: 90).  

Para llegar a una descripción analítica de la opinión pública como producto concreto de la 

interacción social es necesario introducir un concepto enfocado a identificar el ámbito social 

de referencia según el conjunto de las prácticas vinculadas a la producción, elaboración y 

manifestación de las dinámicas de opinión: esta noción es lo que Grossi denomina “el campo 

demoscópico”. El concepto de campo demoscópico sirve para identificar el ámbito, el espacio 

social de formación y de acción de la opinión pública en las actuales sociedades 

postindustriales, y es a la vez “una consecuencia de la diferenciación social, espacio en el 

cual se activan, enfrentan y analizan las dinámicas de opinión y se construye el proceso de 

opinión pública” y “un ámbito social en el cual cada uno de los actores compite, lucha y se 

enfrenta según las distintas posiciones y los diferentes patrimonios cognitivos y simbólicos a 

disposición” (Grossi, 2007: 92).  

El resultado es una conversación social discursiva, en la que los interlocutores deliberan entre 

sí y se condicionan mutuamente a través de la expresión de opiniones individuales que 

conforman un cuerpo de preferencias, orientaciones y juicios de toda la comunidad sobre 

temas de actualidad. En este sentido, a pesar del carácter diverso del campo demoscópico, 

académicos como Alexis de Tocqueville y John Stuart Mill ya advirtieron el peligro de la 

!12



"tiranía de la mayoría", una tendencia a la homogeneización del discurso basada en "el miedo 

al aislamiento y el deseo de ir en masa" que percibían en las nacientes sociedades 

democracias (Tocqueville, 1982: 204).  

2.5. Tolerancia religiosa 

Alarmados por “la intensificación de los actos de intolerancia, violencia, terrorismo, 

xenofobia, nacionalismo agresivo, racismo, antisemitismo, exclusión, marginación y 

discriminación perpetrados contra minorías nacionales, étnicas, religiosas y lingüísticas, 

refugiados, trabajadores migrantes, inmigrantes y grupos vulnerables de la sociedad”, los 

Estados Miembros de la Organización de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia y 

la Cultura (UNESCO) congregados en París con motivo de la 28ª reunión de la Conferencia 

General del 25 de octubre al 16 de noviembre de 1995 adoptaron la Declaración de Principios 

sobre la Tolerancia. En ella declararon la tolerancia como una expresión de respeto y 

aceptación de la diversidad cultural. El Artículo primero de dicha Declaración de Principios 

define la tolerancia como el respeto, la aceptación y el aprecio de la diversidad de las 

culturas, de las formas de expresión y los medios de ser humanos. Establece que no sólo se 

trata de un deber moral, sino que es además una exigencia política y jurídica; una actitud 

activa de reconocimiento de los derechos humanos universales y las libertades fundamentales 

de los demás. De esta forma, la tolerancia supone el rechazo del dogmatismo y del 

absolutismo, garantizando la libertad de toda persona de adherirse a sus propias convicciones 

y aceptando que los demás se adhieran a las suyas.  

Al hablar de pluralismo y tolerancia, Giovanni Sartori apunta en su obra La sociedad 

multiétnica -obra que ha suscitado una amplia polémica al proponer una política de 

inmigración restrictiva en la segunda parte de su ensayo-, que “el pluralismo presupone 

tolerancia y, por consiguiente, que el pluralismo intolerante es un falso pluralismo. La 

diferencia está en que la tolerancia respeta valores ajenos, mientras que el pluralismo afirma 

un valor propio. Porque el pluralismo afirma que la diversidad y el dispenso son valores que 

enriquecen al individuo y también a su ciudad política” (Sartori, 2002: 19).  

!13



Históricamente, el siglo XVII, caracterizado por grandes confrontaciones religiosas, fue un 

momento de inflexión en que la tolerancia religiosa emergió como una necesidad básica de la 

cultura europea, para lograr la superación de las guerras de religión y garantizar la paz interna 

y externa de los Estados. Este proceso encontró en la Ilustración su desarrollo más 

perceptible, especialmente a partir de la secularización impulsada por la Paz de Westfalia en 

1748 (Suárez Cortina, 2014: 10). Con todo, el multiculturalismo característico de las últimas 

décadas ha dado lugar a expresiones de intolerancia que se amparan en ese mismo derecho a 

la diferencia cultural, que esconde en realidad un rechazo al componente universal de los 

derechos humanos. Frente a ese “resurgir” de la intolerancia en diferentes culturas y 

religiones, la UNESCO reconoce la tolerancia como un atributo indispensable en las 

sociedades modernas, caracterizadas por la globalización de la economía, la aceleración de la 

movilidad y de la comunicación, el incremento de las migraciones y del desplazamiento de 

poblaciones y la transformación de los modelos sociales (UNESCO, 1995).  

2.5.1. La otra cara de la moneda: la intolerancia religiosa 

Etimológicamente, el término tolerancia viene del latín tollo, “soportar”. Se encuentra, por 

tanto, conceptualmente relacionado con la idea de aguantar algo que se desaprueba, que no se 

considera correcto. Cuando existe aceptación (o incluso indiferencia) no aparece el problema 

de la tolerancia, simplemente porque no existe el impulso de interferir o reprimir, como 

señala Solar Cayón. Es interesante la reflexión que hace este autor al respecto:  

“La tolerancia es siempre un concepto relativo por cuanto, al igual que la 

intolerancia, no se predica respecto de todos sino únicamente respecto de algo o 

alguien determinados: solo se tolera lo diferente, lo que no se ajusta a la ortodoxia de 

los cánones establecidos o desafía los principios comúnmente aceptados en el seno de 

la comunidad. Por ello, la tolerancia religiosa presupone siempre la existencia de una 

religión oficial o mayoritaria que -de iure o de facto- delimita lo ‘verdadero’ y lo 

‘herético’” (2014: 35).  

!14



Como consecuencia, Solar Cayón apunta que la institucionalización jurídica de la tolerancia 

religiosa en los países Occidentales se establece como un remedio práctico a los efectos que 

la intolerancia tiene sobre la convivencia ciudadana (2014: 35). Según el autor, la tolerancia 

es un mecanismo instrumental que parte de la desigualdad de posiciones entre los sujetos, en 

tanto que es selectiva y excluyente, y que conlleva desigualdad ante la ley entre el que tolera 

y el tolerado. De este modo, la permisión de perspectivas diferentes a la mayoritaria no 

supone en ningún caso aprobación ni la incorporación de las mismas al espacio público.  

En su Informe de la Relatora Especial sobre la libertad de religión o de creencias para la 

Asamblea General de la ONU de 2006, Asma Jahangir y Doudou Diène presentaban dos 

tendencias claves en la legitimación de la intolerancia racial y religiosa, entendida como la 

falta de voluntad de tolerar las creencias o prácticas religiosas de determinados grupos, y que 

se plasma en actos de violencia e intimidación contra personas que ejercen su derecho de 

libre expresión de la religión y de culto: 1) la instrumentalización política del racismo y la 

xenofobia y 2) su legitimación intelectual (Jahangir y Diène, 2006: 27). 

Por una parte, la instrumentalización política del racismo y de la xenofobia consiste en la 

penetración de plataformas xenófobas en los programas políticos nacionales, bajo el pretexto 

de luchar contra el terrorismo, defender la identidad nacional, y combatir la inmigración 

ilegal. El resultado es la aceptación social generalizada de una retórica racista y la 

normalización de su sistema de valores. 

Jahangir y Diène alertan que la normalización política conduce al no reconocimiento de la 

tendencia general hacia el multiculturalismo en la mayoría de sociedades modernas. Las 

principales consecuencias observables son: 1) Los partidos de extrema derecha se encuentran 

en el centro del poder legal en muchos países. 2) Existe un aumento de políticas 

discriminatorias. 3) Aumentan las actividades de estos grupos neofascistas que incitan al odio 

racial y religioso.  

La extrema derecha no es un fenómeno del pasado -ni siquiera residual- en España y en el 

resto de Europa; la presencia de partidos políticos de extrema derecha que defienden un 

!15



cristianismo integrista contrario a cualquier expresión de religión, familia y sexualidad 

diferente a la tradicional es una clara evidencia de ello. Es el caso de partidos como 

Alternativa para Alemania (AfD); la italiana Liga Norte; el Frente Nacional (FN) en Francia, 

liderado por Marine Le Pen, que obtuvo su mayor número electoral con 6,8 millones de votos 

en las elecciones regionales de 2015; el Partido de la Libertad de Austria (Freiheit Partei 

Österreichs) encabezado por Norbert Hofer, que obtuvo el 49,7% de votos en las urnas en 

mayo de 2016 -aunque finalmente no ganara las elecciones en la segunda vuelta-; o el PVV 

(Partij Voor der Vrijheid, Partido de la Libertad) de Geert Wilders en Holanda: todos ellos se 

encuentran entre los partidos políticos con mayor representación en las instituciones de sus 

respectivos países. Aunque sus políticas no son tan radicales como el discurso del partido 

neo-nazi Amanecer Dorado en Grecia, por ejemplo, se declaran abiertamente contrarios a la 

llegada de inmigrantes, al avance del islam en Europa y a la cesión de soberanía en favor de 

la Unión Europea, y sus programas políticos tienen un marcado discurso xenófobo, patriótico 

y populista. 

Por otra parte, la legitimación intelectual del racismo y de la xenofobia tiene que ver con 

actitudes arraigadas, resultado de “construcciones intelectuales que postulan la inferioridad 

cultural, la demonización religiosa y la inhumanidad de ciertas razas, grupos étnicos, 

comunidades y pueblos” (Jahangir y Diène, 2006: 27). El principal peligro de estas ideas es 

su repercusión en los sistemas educativos, las artes y la literatura, áreas responsables de la 

creación de sistemas de valores que inciden en la consolidación de culturas de racismo y 

discriminación; y en los medios de comunicación, que transmiten y reproducen los patrones 

sociales o pueden desafiarlos induciendo al cambio. 

2.5.2. Intolerancia religiosa en España 

En España, país en el que el peso de la Inquisición y una larga trayectoria de la intolerancia 

tuvieron una especial incidencia en el complejo proceso de tránsito a la libertad de conciencia 

y la pluralidad religiosa que marcó la transición democrática iniciada en los años 70, también 

han proliferado los debates sobre la tolerancia. 

!16



Al entrar el siglo XIX, la intolerancia religiosa era un integrante esencial de la cultura social 

y política española, definida generalmente como católica. Catolicidad y monarquía eran 

consideradas como las principales señas de identidad de España, y para los sectores 

dominantes de la sociedad la tolerancia era vista como un signo de debilidad inadmisible. Por 

otra parte, ni los sectores ilustrados españoles ni más tarde los liberales encontraron especial 

interés en generar un debate sustancial en torno a la tolerancia y, como consecuencia, esta 

pasó a ser una cuestión secundaria en el debate público (La Parra López, 2014: 45). Habría 

que esperar hasta las Cortes de 1869 para encontrar una discusión real sobre la libertad de 

culto, que provocó movilizaciones y altercados.  

En la sociedad española, clericalismo y anticlericalismo se construyeron como discursos 

enfrentados, opuestos y excluyentes en el contexto de una interpelación conflictiva que 

continuaría hasta los años treinta del siglo pasado. La solución que se impuso en 1931, con la 

proclamación de la república, y en contraste con la confesionalidad anterior, fue la de un 

laicismo radical que soliviantó la aversión entre católicos y laicos presente durante el periodo 

republicano, y que no haría más que aumentar con la irrupción de la guerra civil (De la Cueva 

Merino, 2014: 89). 

Durante los últimos años, en gran parte debido a los estragos causados por la crisis 

económica en Europa, la difusión de prejuicios y tópicos que alimentan los discursos de 

intolerancia racial y religiosa se ha vuelto especialmente notoria en el espacio público, 

haciendo peligrar la convivencia democrática, la cohesión social y la integración entre 

culturas. La UNESCO reconoce la dificultad de determinar las causas que contribuyen a las 

manifestaciones de intolerancia, aunque apunta algunos factores influyentes, como la 

migración a zonas urbanas a menudo superpobladas, la fragilidad de las instituciones 

democráticas, el carácter explosivo de los nacionalismos y las rivalidades étnicas, la pérdida 

de los valores tradicionales, la marginación y el aumento de la violencia en los medios de 

comunicación y en la vida cotidiana (UNESCO, 1995: 75). A todo ello debemos sumarle el 

mayor desplazamiento de personas refugiadas registrado desde la Segunda Guerra Mundial.  

!17



Según el Observatorio Europeo de Fenómenos Racistas y Xenófobos, el miedo a todo lo 

relacionado con los musulmanes y el Islam aumentó a escala global tras los atentados del 11 

de septiembre de 2001 al World Trade Center y al Pentágono, sede del Departamento de 

Defensa de Estados Unidos (EUMC, 2002). En Europa se ha traducido en un aumento de los 

ataques contra los inmigrantes. Para la realización de este trabajo es necesario analizar con 

detenimiento los mecanismos de estas actitudes hostiles hacia el islam, a menudo bautizadas 

con el nombre de islamofobia, a lo que dedicamos el siguiente epígrafe. 

Capítulo 3. Islamofobia 

3.1. Causas: La relación Occidente-Oriente 

Para estudiar la implicaciones de la islamofobia es necesario analizar las dinámicas históricas 

y culturales existentes en las relaciones entre Oriente y Occidente: se trata de una relación de 

dominio colonial de Occidente sobre Oriente sustentada en la construcción de “un objeto 

manipulable” (Alba Rico, 2013: 19).  

La expulsión de musulmanes y judíos de al-Andalus en España, ordenada por los Reyes 

Católicos en 1492 y, a nivel europeo, el descubrimiento de América significaron el punto de 

partida de la percepción de Europa como una identidad cerrada depositaria de los atributos 

universales de la humanidad (Martín Muñoz, 2012: 37). Durante el Renacimiento se 

consolidaría la construcción ideológica que sustenta esa concepción etnocéntrica de 

Occidente, que llega hasta nuestros días, que excluye de forma selectiva cualquier elemento 

de Oriente del pensamiento europeo. Esta expulsión de las aportaciones culturales del 

pensamiento islámico alimentará la concepción de dos universos aislados y sin un patrimonio 

común.  

Más tarde, con la llegada de las ideas ilustradas y la expansión de un mercantilismo que 

rebasaba las fronteras nacionales en los siglos XIX y XX, Europa se vio obligada a elaborar 

un discurso de legitimación moral y ética de la dominación política y la explotación 

económica que conlleva el ejercicio de cualquier empresa de dominio colonial. Gema Martín 

!18



Muñoz explica que “así surgió la dualidad entre civilización y barbarie, el concepto de raza y 

el principio de la superioridad cultural europea frente a los otros, apropiándose de la 

representación universal de la modernidad y la civilización. El colonialismo se convertía en 

una obligación moral y una misión histórica: llevar la civilización a los pueblos “salvajes” o 

atrasados. A partir de ese momento se presentaban argumentos culturales para justificar lo 

que en realidad eran acciones políticas” (Martín Muñoz, 2012: 37).  

A partir del colonialismo, el etnocentrismo de la cultura europea observará a las demás 

culturas desde una postura despectiva, retratando a los demás como “entes cerrados, 

inmutables y monolíticos, incapaces de progresar y evolucionar” (Martín Muñoz, 2012: 39).  

Más tarde, con la aparición del discurso europeo anticolonial, se denunciarán los métodos 

políticos de dominación y de explotación utilizados durante el periodo colonial, y sin 

embargo no se cuestionará la vocación occidental de actuar a modo de modelo cultural 

universal (Martín Muñoz, 2012: 40).   

De este modo, las actitudes predominantes del pensamiento europeo hacia el islam están 

caracterizadas por una simplificación radical, que el autor palestino Edward Said define como 

“orientalista” desde el campo de las teorías postcoloniales. Said utilizó el término 

“orientalismo” para describir la intimidad orgánica entre el saber y el poder en un contexto 

de conquista: “para dominar hace falta conocer, y conocer es construir un objeto dominante y 

eventualmente también exterminable” (Alba Rico, 2013: 19). La base del pensamiento 

orientalista es un imaginario geográfico drásticamente polarizado que divide el mundo en una 

región más extensa y extraña llamada “Oriente”, y otra llamada “Occidente” o “el Oeste”, 

“nuestro” mundo (Said, 2005: 100). Said se refiere al “orientalismo” como “una forma 

regularizada de escribir, de ver y de estudiar dominada por imperativos, perspectivas y 

prejuicios ideológicos claramente adaptados a Oriente” (Said, 1978). Es interesante la 

reflexión que hace el autor sobre la visión occidental del islam: 

“Es necesario constatar que es siempre “Occidente”, y no el “cristianismo”, el 

concepto que parece enfrentarse al islam. ¿Por qué? Porque se asume que, mientras 

que “Occidente” tiene una mayor dimensión y ha superado la fase del cristianismo, 

!19



su principal religión, el mundo islámico -a pesar de la diversidad de sus sociedades, 

historias y lenguas- sigue estancado en la religión, el primitivismo y el atraso. Por lo 

tanto, Occidente es moderno, mayor que la suma de sus partes, lleno de 

enriquecedoras contradicciones y sin embargo siempre “occidental” en su identidad 

cultural; el mundo islámico, sin embargo, no es más que el “islam” (Said, 2005: 

106). 

3.2. Imagen de la comunidad musulmana y del islam en Occidente 

3.2.1. El otro como amenaza: el discurso del miedo 

A la tendencia del orientalismo se le suma otra relacionada, el “otrismo”. El genetista y 

antropobiólogo André Langaney, acuñó el término para referirse a la reacción humana básica 

de desconfianza o temor hacia lo desconocido o extraño, que es percibido como una potencial 

amenaza y que puede convertirse en xenofobia o racismo cuando se racionaliza. Este proceso 

de racionalización produce categorías excluyentes, identidades y teorías que buscan defender 

lo que en realidad sale de un impulso instintivo. 

En la misma línea, Sartori escribe que “el animal humano se agrega en coalescencias y ‘se 

agrupa’ como sub especie del animal social, con tal que exista siempre un límite, una frontera 

(móvil pero no anulable) entre nosotros y ellos. Nosotros es ‘nuestra’ identidad; ellos son las 

identidades diferentes que determinan la nuestra. (…) Un ‘nosotros’ que no está circunscrito 

por un ‘ellos’ ni siquiera llega a existir (Sartori, 2002: 49). En esta construcción polarizada 

“Ellos quedan convertidos en un grupo homogéneo, irascible, fanático, radical y pobre, y 

Nosotros actuamos como los ‘buenos’, los mediadores de mente abierta y democrática. Un 

discurso neocolonial, en suma, que distingue entre Norte como zona desarrollada y Sur como 

zona subdesarrollada” (Piquer Martí, 2015: 138). 

Este tipo de discurso no degrada al otro únicamente con el objetivo de dominarlo más 

fácilmente, sino para a su vez exonerar al nosotros de toda responsabilidad: el discurso 

orientalista, del que la islamofobia es solo una expresión, induce el tipo de comportamientos 

!20



que confirman sus tesis mediante prácticas políticas y militares. Alba Rico explica que eso no 

quiere decir que el otro solo actúe como el objeto pasivo de un discurso que lo construye de 

manera homogénea: “existe una lucha entre clichés en la que los dominados apuntalan la 

personalidad del dominante, el cual tratará a su vez de reciclar todas las respuestas en su 

favor: el colaboracionista y el terrorista confirman los clichés y son por eso las figuras 

preferidas del conocimiento colonial del otro ‘incivilizado’” (Alba Rico, 2013: 14). 

Esta idea nos remite a la obra del economista y escritor libanés George Corm, que elaboró la 

teoría de una “fractura imaginaria” entre Oriente y Occidente, que se origina a partir de 

prejuicios preconcebidos: el autor articula la idea de que nuestro pensamiento está compuesto 

por imágenes organizadas alrededor de oposiciones binarias que conducen a la reproducción 

de clichés y prejuicios (2004: 29). Para el autor, esto ha llevado a la creación de una “escisión 

pseudocientífica” que separa simbólicamente el mundo “semítico” oriental del “ario” 

occidental, delineando una fractura que sigue vigente a día de hoy (Corm, 2004: 38).  

Como consecuencia, Oriente concibe a Occidente como una “máquina de poder que quiere 

dominar el mundo a través de la guerra, la tecnología, el comercio ilegal y la explotación del 

sexo”, y a su vez, “Occidente, que controla la producción de imágenes en el mundo, escoge 

las que legitiman su visión: un islam como totalidad globalizante, como hecho social 

absoluto, en el que lo temporal y lo espiritual se confunden irracional, irreductible, 

violento” (Corm, 2004: 119). 

Los llamados “tópicos” culturales constituyen una fuente de conocimiento menor, pero con 

un enorme poder performativo. Disponemos de un depósito latente de fórmulas y estereotipos 

contradictorios entre sí que salen a colación de manera selectiva, a menudo de la mano de 

políticos, intelectuales y periodistas, según los determinados momentos históricos (Alba 

Rico, 2013: 10). 

Alba Rico alerta sobre dos tendencias peligrosas recurrentes en la literatura, en los textos 

académicos y en el discurso de los medios de comunicación occidentales: el culturalismo y el 

miserabilismo. Por una parte, el llamado culturalismo consiste en afirmar, de forma 

!21



políticamente correcta, que “todas las creencias son buenas por igual” y que “son los seres 

humanos los que son malvados”. Es importante recordar que cualquier creencia debe ser 

sujeta al cuestionamiento moral: ni todas las ideologías son legítimas, ni todas las prácticas 

culturales que resultan de ellas son igualmente respetables (tomemos como ejemplo la 

supremacía racial o la misoginia). Alba Rico defiende que, “precisamente porque tienen su 

genealogía material, pero inducen conductas concretas, la batalla no debe darse solo contra 

los “malvados” sino también, en el plano teórico e ideológico, contra sus ideas” (Alba Rico, 

2013: 15).   

Por otra parte, el miserabilismo consiste en hacer responsable del imperialismo de todas las 

respuestas que surgen contra él; de este modo el yihadismo, por ejemplo, sería “la respuesta 

natural, automática, inevitable, a las prácticas y los discursos neocoloniales o imperialistas, 

de manera que incluso el terrorismo sería responsabilidad también de los 

‘occidentales’” (Alba Rico, 2013: 15). El problema de esta tendencia es que niega tanto la 

pluralidad del “objeto”, ‘Oriente’ en este caso, como su capacidad de reacción en direcciones 

que no sean la del mal. En palabras de Alba Rico, “hacer responsable al imperialismo de 

todas las respuestas contra él -condenando a los musulmanes al terrorismo- convierte a los 

sujetos en objetos inertes no menos que los clichés orientalistas o islamofóbicos” (2013: 15). 

De la misma manera, a menudo se ha hablado de la relación entre Occidente y Oriente como 

el “choque de civilizaciones” o clash of civilisations, concepto que el pensador conservador 

S.P. Huntington utilizó para alertar sobre la inminencia de un conflicto trágico entre 

Occidente y la religión islámica (1995). Así, presentaba como inevitable un enfrentamiento 

en el que nos jugamos nuestra supervivencia como civilización (Martínez de Pisón, 2014: 

112). Según la académica Gema Martín Muñoz, la teoría huntingtoniana ha servido de base 

ideológica para “la formalización de la supremacía occidental y la estigmatización cultural de 

aquellos actores que se resistan a aceptar la hegemonía política, económica y militar de 

Occidente en aquellas zonas donde tiene importantes intereses” (2012: 41). De este modo, 

cuando se culpa de todos los males al determinismo religioso y antioccidental de Oriente, 

Occidente queda libre de toda responsabilidad de su acción política y militar. 

!22



Como apunta Alba Rico, tampoco se trata de invertir los patrones idealizando el islam como 

una religión perfecta frente a la islamofobia y su intrumentalización política. El islam, al 

igual que cualquier otra religión, no es solamente una ideología: lo conforman un conjunto de 

discursos, prácticas y costumbres en constante revisión por una historia viva que muchos 

tratan inútilmente de negar. El islam no habla y no mata; hablan sus adeptos a través de las 

relaciones sociales, económicas, políticas que establecen, como en el caso de cualquier ser 

humano, los límites de su libertad. Si la cultura occidental debe ser sometida a una dura 

crítica, lo mismo debe aplicarse a la cultura musulmana: precisamente una de las expresiones 

de la islamofobia consiste en negar que esa revisión sea posible o que se haya producido ya 

muchas veces (Alba Rico, 2013: 122-124). 

3.3. Discrepancias sobre el término islamofobia 

El término islamofobia es un neologismo utilizado a partir de los años 90 para referirse a “las 

percepciones globales negativas y peyorativas sobre el islam y a la discriminación contra los 

musulmanes por prejuicios y razones de odio racial” (Martín Muñoz, 2012: 35). En 1997 la 

organización británica Runnymede Trust, especializada en la investigación sobre la 

diversidad cultural y étnica, publicó el estudio Islamophobia: a challenge for all us (1997), 

en el que definía la islamofobia partiendo de las actitudes que la alimentan:  

1. La interpretación del islam como un bloque monolítico, estático y opuesto al cambio. 

2. Percibir el islam como separado, independiente y otro; sin valores en común con otras 

culturas, no influye ni es influido por ellas. 

3. Considerar las sociedades musulmanas como inferiores a Occidente; son estimadas 

como bárbaras, irracionales, primitivas y sexistas e inmersas en un choque de 

civilizaciones. 

4. Ver a los musulmanes como violentos, agresivos, peligrosos, y que apoyan el 

terrorismo. 

5. Entender el islam como una ideología política, usada con fines políticos y militares. 

6. Rechazar automáticamente cualquier crítica de Occidente procedente de personas o 

entidades musulmanas. 

!23



7. Justificar y legitimizar las prácticas discriminatorias dirigidas hacia personas 

musulmanas, así como su exclusión de la sociedad mayoritaria. 

8. Entender la hostilidad hacia el islam y los musulmanes como algo natural o normal.  

Según Rosón Lorente, el concepto de islamofobia “se refiere principalmente al miedo 

infundado y la hostilidad relacionadas con la discriminación, tanto positiva como negativa, 

los prejuicios, el discurso y el trato desfavorables para los individuos y las comunidades 

musulmanas, así como la exclusión de éstos de las principales corrientes políticas y 

sociales” (Rosón Lorente, 2012). Desrues y Pérez Yruela concluyen que para que surja la 

islamofobia deben confluir dos fenómenos: la consideración del Islam como amenaza, y, por 

otro, la identificación de esa población con ese islam amenazante (su identificación como 

musulmanes por encima de cualquier otra forma de identidad)” (2008: 3).  

En el presente trabajo partimos de la concepción de la islamofobia como una categoría 

analítica en toda regla, aún siendo conscientes de la dificultad de llegar a una formulación 

normalizada de la misma. En el ámbito conceptual, la islamofobia carece de una definición, 

una implementación y una aceptación coherentes y consensuadas, lo que presenta el riesgo de 

que el término islamofobia acabe convirtiéndose en una fuente de conflicto en lugar de 

facilitar el estudio del fenómeno que describe (Martín Muñoz y Grosfoguel, 2012: 7-8). 

Tal y como indican López Bargados, Lundsteen y Solé Arraràs en su informe sobre la 

práctica religiosa de las comunidades musulmanas de Barcelona, uno de los principales 

problemas que presenta el término es que, ante expresiones de discriminación concretas, 

resulta difícil establecer una delimitación clara entre las dimensiones racistas, xenófobas o 

islamófobas, lo que complica la determinación de las realidades que el concepto debería 

describir. En segundo lugar, referirse a una “fobia” haciendo una analogía con una 

enfermedad tiende a eximir de responsabilidad a quien la “padece” y puede dar a entender 

que, una vez establecido el diagnóstico, es posible preescribir una terapia para curar al 

enfermo (2016: 6). 

!24



En numerosas ocasiones se acude a ‘valores occidentales’ como la libertad de expresión, la 

igualdad de género o la identidad nacional para cuestionar la presencia musulmana en los 

espacios de Occidente. Para algunos, la expresión de estos ‘miedos sociales’ son indicadores 

de una creciente tendencia islamofóbica; mientras que otros, en cambio, opinan que existe un 

problema real con las comunidades islámicas y que hablar de islamofobia consiste en un 

intento de distracción o, en el peor de los casos, en una forma de censura cultural que quiere 

proteger a los extremistas musulmanes y a su intolerancia, un resultado del discurso de lo 

políticamente correcto (Martín Muñoz y Grosfoguel, 2012: 7). Desde este punto de vista, la 

islamofobia vendría a ser una invención, una terminología retórica destinada a rechazar 

cualquier tipo de crítica dirigida tanto hacia los musulmanes como la religión que profesan. 

Sin embargo, el propio informe de Runnymede Trust aclaró en este sentido que no todas las 

críticas se basan en una construcción estereotipada del mundo árabe y musulmán y que, por 

lo tanto, al no depender de prejuicios, existen ciertas cuestiones que pueden o deben ser 

criticadas (Rosón Lorente, 2014: 170). Como bien indica Alba Rico, “la islamofobia es el 

equivalente en el espejo del islamismo yihadista. Sus discursos especialistas funcionan de la 

misma manera, se alimentan recíprocamente y conducen a los mismos crímenes. Si queremos 

vencer al segundo, tenemos que luchar también contra el primero” (2013: 125).  

3.4. Manifestaciones de la islamofobia 

En abril de 2016, el Ministerio del Interior publicaba el Informe sobre incidentes 

relacionados con los delitos de odio en España, que entendía como delitos de odio “todas 

aquellas infracciones penales y administrativas cometidas contra las personas o la propiedad 

por cuestiones de raza, etnia, religión o práctica religiosa, edad, discapacidad, orientación o 

identidad sexual, por razones de género, situación de pobreza y exclusión social o cualquier 

otro factor similar, como las diferencias ideológicas”. Entre ellos, 505 incidentes estaban 

relacionados con racismo y xenofobia (frente a los 475 del año anterior) y 70 con creencias o 

prácticas religiosas (frente a los 63 casos del año anterior). 

Es necesario destacar que, a pesar de la existencia de informes sobre incidentes islamófobos 

en el ámbito español, los datos recogidos no representan la dimensión real del fenómeno de la 

!25



islamofobia, sino que son una reducida muestra de casos denunciados en y por entidades que 

se dedican a combatirla. No se incluyen, por ejemplo, las visiones islamófobas que aparecen 

en los medios de comunicación o todos los casos de ciberodio que ocurren a diario en las 

redes sociales.  

         

La encuesta de la Agencia de Derechos Fundamentales de la Unión Europea (FRA) realizada 

a ciudadanos de la Unión Europea pertenecientes a grupos de minorías étnicas o raciales e 

inmigrantes mostraba que el 12% de las personas entrevistadas había sufrido en el último año 

un hecho que, según a la legislación de su país, constituía una infracción penal. De éstas, el 

82% no había presentado denuncia y, entre ellas, el 64% no lo había hecho porque pensaba 

que no serviría de nada (SOS Racismo, 2016: 20). 

Para hacerse una idea de la tipología de este tipo de incidentes; de los casos registrados en 

2015 por la Plataforma Ciudadana contra la Islamofobia (un total de 278) 5,3% fueron 

agresiones contra personas, 5,3% de vandalismo contra mezquitas y el 4% de incidentes 

contra la construcción o apertura de mezquitas, el 19,4% fueron actos de violencia contra 

mujeres por su indumentaria, el hiyab o pañuelo islámico, 21,8% de ciberodio, 3,4% contra 

refugiados el 3,4% instrumentalización negativa del Islam y los musulmanes durante las 

campañas electorales…y la lista continúa.       

  

La mayoría de casos denunciados en las Oficinas de Información y Denuncia (OID) de SOS 

racismo son conflictos y agresiones racistas (27,53%) seguidos de denuncias de racismo 

institucional (21,86%) y problemas con la seguridad pública (17,81%), denegación de acceso 

a prestaciones y servicios públicos (11,74%), discriminación laboral (10,53%), denegación de 

acceso a servicios privados (6,48%), problemas relacionados con agentes de la seguridad 

privada (3,24%) o casos relacionados con la extrema derecha o el discurso del odio (0,81%) 

(SOS Racismo, 2016: 19). Existen muchos otros informes dedicados a registrar con detalle 

los casos de discriminación, agresiones y violencia contra el islam y sus expresiones en 

España y a nivel europeo, lo que deja en evidencia la necesidad de una legislación efectiva 

que proteja a todas las personas de cualquier forma de discriminación.  

!26



Capítulo 4. El papel de los medios de comunicación 

en la formación de la opinión pública 

4.1. Los medios de comunicación y la teoría de la opinión pública 

La formación de la opinión pública política, cultural y social en el seno de las sociedades 

democráticas modernas no puede entenderse sin el desarrollo de la comunicación medial, es 

decir, aquellas formas de interacción comunicativa no ligadas a la co-presencia espacio-

temporal de sus participantes. Esta transformación de los procesos comunicativos generada 

por la introducción de nuevos soportes tecnológicos ligados a nuevas lógicas comerciales 

dictadas por la industria cultural ha generado importantes consecuencias (Grossi, 2007: 34).  

El papel primario de los medios de comunicación en los procesos de formación y de 

activación de la opinión pública, no solo está vinculado a su función de intermediarios 

comunicativos y simbólicos -en tanto que facilitan y filtran el acceso al discurso público, 

generalizan las opiniones y amplian la publicidad- sino también a la tendencia de los propios 

medios a desempeñar un papel activo en la sociedad en tanto que protagonistas directos del 

proceso demoscópico (Grossi, 2007: 34). Entre estas competencias, Grossi destaca tres 

específicas: 

- La capacidad de atraer la atención sobre temas y sucesos que se convierten en objetos de 

discusión.  

- La cualidad de intérprete de la opinión pública en sí: mientras que al principio los medios se 

autoproclaman portadores de la opinión pública, más adelante pasan a promover sondeos de 

opinión con el objetivo de influir en la formación del debate público.  

- La capacidad de “refracción” de la realidad social de los propios medios causada por su 

falta de neutralidad como instrumentos de mediación simbólica. 

De este modo, siendo el propio espacio público en su mayoría mediado (filtrado por el 

sistema de medios de comunicación), también las dinámicas de opinión se ven condicionadas 

!27



por esa transformación, y su formación parece cada vez más complicada y contradictoria por 

la multidimensionalidad del ambiente en el cual se desarrollan (Grossi, 2007: 34).  

Por otra parte, Grossi defiende que, más allá del papel de los medios en la construcción de la 

opinión pública, resulta decisivo el “clima de opinión” existente en la sociedad -es decir, la 

percepción que se tiene sobre las opiniones públicas- para evidenciar y defender tales 

manifestaciones, y para legitimar determinadas posturas ideológicas ante el juicio del 

conjunto de la comunidad. Sin este clima de opinión, “tales opiniones ‘profundas’ no pueden 

generalizarse y recabar en el consenso” (Grossi, 2007: 10).  

4. 2. Teorías de los efectos de los medios: Framing, Espiral del silencio 

Aunque durante el siglo XIX ya se había intentado formular un paradigma que consiguiera  

definir los mecanismos de la opinión pública como fenómeno central de la modernidad y de 

la democracia, fue a partir del siglo XX cuando la “ciencia de la opinión pública” comenzó a 

desarrollarse como un ámbito disciplinar específico (Grossi, 2007: 43). A finales de los años 

60 los académicos de los medios de comunicación colectivos empezaban a alejarse de una 

larga tradición que aceptaba la hipótesis de los efectos mínimos de los medios. Aunque 

habían abandonado ya la vieja idea de los efectos directos, incorporada en las teorías de la 

aguja hipodérmica y de la bala mágica durante los años 20 y 30, tampoco aceptaban la 

premisa de que algo tan presente en la sociedad como la comunicación de masas no tuviera 

ningún impacto sobre la audiencia. A partir de los años 70 aparecían las teorías del framing y 

de la agenda setting, que midieron los efectos inmediatos sobre las percepciones de los 

ciudadanos acerca de los asuntos de carácter público (McCombs y Evatt, 1995).  

Los académicos de dichas teorías consideraban que los efectos de los medios eran mucho más 

complejos de lo que se había asumido en un principio, y que dependían en gran medida del 

consumo de los medios que, más que ejercer un efecto directo, eran capaces de reforzar unas 

actitudes preexistentes (Scheufele y Tewksbury, 2007: 10). De este modo, surge una nueva 

corriente de reflexión e investigación acerca de los efectos sociales de la comunicación 

!28



pública, es decir, la teoría de los efectos de los medios de comunicación, que pasa a hablar 

del poder de influencia de los medios sobre la formación de la opinión pública. 

La teoría del framing busca dar respuesta a la manera en que los ciudadanos conocen su 

entorno social y le otorgan un significado. Este modelo de análisis, formulado inicialmente 

por Goffman en su obra Frame Analysis. An Essay in the Organization of Experience (1974), 

se centra en los frames, marcos o encuadres como estructuras cognitivas de interpretación que 

los individuos utilizan para entender la realidad y que delimitan la visión que los receptores 

fabrican de la realidad social. Así, “la capacidad de los medios para llegar al público masivo 

hace que los encuadres utilizados por ellos generen los significados con los que las personas 

otorgan sentido a lo que ocurre en su entorno y la manera en que definen los problemas 

sociales” (Escribano Gonzálvez, 2014: 58). 

Estos marcos deberán ser asimilados por la audiencia para consolidarse como tal, pasando a 

formar parte de los discursos mediáticos predominantes. La teoría del framing rompió con la 

corriente objetivista predominante durante los años 60 y principios de los 70, que separaban 

la información de la opinión, postulando que “los hechos son sagrados, pero las opiniones son 

libres”. Partiendo del concepto de marco que usa Goffman (1974), el distanciamiento de la 

postura objetiva es total, al afirmar que el sujeto, el periodista en este caso, se encuentra en la 

misma noticia y que esa aparición se traduce en forma de “frames” o enfoques con los que 

narra la historia (Escribano Gonzálvez, 2014: 60). En lo referente a soportes mediáticos, la 

teoría del framing describe el proceso mediante el cual los medios construyen el encuadre de 

los acontecimientos sociales seleccionando determinados aspectos de la realidad percibida 

para hacerlos más prominentes en los textos comunicativos, de manera que sostengan 

definiciones particulares sobre la causa de los problemas, interpretaciones causales, 

evaluaciones o juicios morales o recomendaciones para el tratamiento del asunto descrito y la 

promoción de políticas favorecidas (Entman, 1993: 52).  

Sebastián de Erice señala que Goffman “utiliza el término frame, entendido como marco y 

como esquema, para designar el contexto de la realidad y la estructura mental que incorpora 

los datos externos objetivos. Las definiciones de la situación tienen que ser ratificadas, de 

alguna forma, por los actores, pero vienen dadas por la sociedad” (Sebastián de Erice, 1994: 

!29



208). La selección de la información más relevante y, por extensión, la omisión de otros datos 

corresponde a un encuadre de la realidad en medida intencionado que estructura el discurso 

público. Consecuentemente, podemos definir el framing como el proceso de selección de 

determinados elementos de la realidad percibida y ensamblar una narrativa que destaque las 

conexiones entre ellos para promover una interpretación particular (Entman, 1993). 

Algunos autores entienden el framing como una extensión de otro modelo del discurso 

mediático, la agenda setting. La teoría de la agenda setting establece que los medios tienen la 

capacidad de incidir en la prominencia de determinados temas de actualidad (issues) sobre 

otros, influyendo sobre el clima de opinión pública (McCombs y Shaw, 1972). El fundamento 

intelectual de la agenda setting se centra en la obra Public Opinion de Walter Lippmann. 

Lippmann sostenía que los medios de comunicación de masas moldean estas imágenes al 

seleccionar y organizar símbolos de un mundo real que es demasiado amplio y complejo para 

un conocimiento directo (McCombs y Evatt, 1995). En otras palabras, la agenda setting 

marca los parámetros sobre qué temas hay que pensar a partir de la selección de determinados 

contenidos en las noticias (López Ramadán, 2010: 237). Al relacionar las teorías del framing 

con la agenda setting se supone que los medios influyen no solo en los temas sobre los que 

pensar, sino en cómo pensar sobre ellos. En palabras de McCombs y Evatt: 

“En cada paso del proceso de comunicación se toman decisiones, se excluye o 

incluye información, se ignoran asuntos o se presentan con fuerza, se escriben 

titulares para captar la atención y se hacen filmaciones para ilustrar los temas. (…) 

una vez que se han hecho estas elecciones -en cualquier momento del proceso y por 

las razones que sean- la información resultante influirá en el modo en que los 

individuos ven y piensan acerca de las ideas y asuntos que se discuten (McCombs y 

Evatt, 1995: 27). 

Para otros autores, sin embargo, la teoría del framing tiene entidad propia y difiere con 

respecto a la agenda setting en sus orígenes sociológicos anclados en el constructivismo 

(Entman, 1993; Scheufele y Tewksbury, 2007). La teoría del encuadre se enmarca en la 

llamada sociología de la interpretación, que se centra fundamentalmente en los efectos 

!30



cognitivos de los medios de comunicación centrándose en las significaciones de la realidad 

para cada individuo a través de los conocimientos que aportan las noticias y el proceso 

interpretativo que tiene como objeto la definición de las situaciones de la vida cotidiana 

(Escribano Gonzálvez, 2014: 58).  

Los años 70 marcaron un segundo gran cambio en el paradigma de la investigación de los 

medios de comunicación de masas con la teoría de la espiral del silencio de Noelle-Neumann 

(1973). Se trata de una hipótesis pragmática sobre el carácter “conformista” de la opinión 

pública y su efecto de control social que actúa en un proceso socio-psicológico basado en el 

miedo al aislamiento que siente el ser humano en el ámbito social. Según Noelle-Neumann, 

es precisamente este miedo al rechazo el que induce a los ciudadanos a no manifestar su 

verdadera opinión sobre temas que ocupan la agenda social, entrando en una espiral del 

silencio en un intento de preservar el self social. Esta teoría cuestiona aspectos centrales 

sobre el rol de la opinión pública en las sociedades democráticas: por una parte, rechaza la 

centralidad en la discusión en la esfera pública; y por otro, se aleja de la concepción de la 

opinión pública como un mecanismo únicamente político, cultural y social, otorgándole el 

papel de mantenimiento del status quo y de control social.  

“El resultado final de este proceso desemboca en la creación de un clima de opinión: 

público, dominante y mayoritario que arrastra como el “carro del vencedor” a los 

indecisos, flotantes o bajos en estima hacia el sentir mayoritario, mientras que 

aquellos otros que mantienen opiniones diferentes o contrarias huyen hacia el 

silencio. Es un problema de percepción y de miedo a la soledad” (Monzón, 2001).  

Siguiendo este paradigma, lo que cuenta en la expresión y difusión de opiniones no es su 

exactitud o validez racional sino su adecuación social, característica que los hace socialmente 

aceptables y reconocidos en el seno de la comunidad. La teoría de Noelle-Neumann introduce 

además otros elementos decisivos para la elaboración de un paradigma teórico a la vez que 

operacionable sobre las dinámicas de opinión en las sociedades modernas: entre esos 

elementos cabe destacar la noción de “clima de opinión”, anteriormente mencionada, y su 

doble articulación en el campo de las vivencias individuales y de la palestra mediática 

(Grossi, 2007: 64).  

!31



4.3. Estudios culturales. La sociología del conocimiento 

Al igual que el resto de discursos sociales, el discurso periodístico es un generador de 

representaciones, capaz de construir imágenes de identidad y alteridad (Rodrigo Alsina, 

2006), especialmente en aquellos casos en los que no existen fuentes de información 

alternativas accesibles para formarse sobre un determinado asunto, como serían la 

comunicación interpersonal o los libros (Rodrigo Alsina, 2006). Santamaría recuerda que: 

“Las representaciones son (...) una determinada forma de concebir la realidad, en su 

sentido cognoscitivo pero también constitutivo y estructurador. Las representaciones 

forman parte de las relaciones sociales, son producto y generadoras de ellas. Es 

menester destacar que estas representaciones son colectivas no sólo porque sean 

compartidas por los miembros de un grupo, sino porque se elaboran, mantienen y 

transforman socialmente, en el seno de las relaciones sociales, y porque además 

tienen un alcance estructurador de estas mismas relaciones sociales” (2002: 11). 

En otras palabras, las representaciones sociales son productos construidos socialmente y a la 

vez son constructoras del pensamiento social. Sin embargo, es necesario recordar que, como 

señala Mannoni,  

“el problema que se plantea no es saber en qué medida una representación es 

verdadera o falsa, ni que relación tiene esta forma de conocimiento con la verdad. En 

efecto, una representación, porque se trata de representación es necesariamente 

“falsa” ya que no dice jamás exactamente lo que es el objeto, pero al mismo tiempo 

es “verdadera” ya que constituye para el sujeto un tipo de conocimiento válido a 

partir del cual puede actuar” (2001: 119-120).  

Esto nos lleva a la corriente de la sociología del conocimiento inscrita en los estudios 

culturales, orientados a investigar las formas de producción de significados y su difusión en 

las sociedades modernas. Uno de los postulados fundamentales de las ciencias sociales es que 

las sociedades son estructuras, sistemas de hechos “objetivos” susceptibles de ser organizados 

!32



de forma analítica a distintos niveles: por ejemplo, a modo de una ecología, una tecnología o 

un grupo de instituciones y de clases sociales (Luckmann, 1996: 164). Considerar la esencia 

de las realidades sociales como humana equivale a decir que esos hechos “objetivos” de las 

ciencias sociales nacen de la “subjetividad”, es decir, en actividades humanas subjetivamente 

significativas que son producto de la sociedad (ídem, 1996). 

Según Thomas Luckmann, la realidad se construye socialmente a partir de la dialéctica 

establecida entre esta realidad en continua construcción y el propio conocimiento y 

percepciones de la sociedad que poseen sus autores-actores (Luckmann, 1996). Considera 

que “todos los procedimientos mediantes los cuales se reconstruyen las realidades sociales 

son comunicativos”; todo el conocimiento social, incluso el sentido común, es generado y 

mantenido por la interacción entre individuos de una misma sociedad. A raíz de esta 

interacción, la percepción compartida de la realidad se refuerza como resultado de una 

negociación continua: los significados sociales aparecen como objetivos, aún cuando la 

realidad social es construida socialmente. Así, las reconstrucciones “populares” forman parte 

de la vida social desde mucho antes de que existiera teoría de la ciencia alguna (Luckmann, 

1996).  

La construcción de la realidad es la consecuencia de un proceso dialéctico entre elementos 

“objetivos” que engloban las relaciones sociales, los hábitos tipificados y las estructuras 

sociales, y los elementos “subjetivos”, como serían las tipificaciones, los esquemas referidos 

a la experiencia, las interpretaciones simbólicas, la internalización de roles y la formación de 

identidades individuales. En palabras de Luckmann, 

“Las tipificaciones, los esquemas y los modelos de acción ofrecen “soluciones” a 

problemas que tienen una importancia subjetiva. Precisamente por eso se encuentran 

sedimentadas en las reservas de conocimiento que poseen los individuos. Al habitar 

un mundo social, el actor comprende que muchos problemas son también relevantes 

para otros. (...) La unidad mínima de significado depende del centro de atención del 

individuo, es decir, del interés (típicamente pragmático) que un individuo tiene en su 

propia acción (o en la de otro) y en sus elementos constitutivos” (Luckmann, 1996). 

!33



En este sentido, resulta interesante analizar el papel que llevan a cabo los medios de 

comunicación en tanto que generadores de información y, por ende, de constructores de 

significados que son asumidos por los ciudadanos. Las construcciones y reconstrucciones 

sociológicas responden a una lectura de los “textos” producidos por los miembros de una 

sociedad, y los medios ocupan un lugar privilegiado en el ámbito de la publicidad.  

En términos de religión, Luckmann inscribe su análisis dentro de un marco más amplio. 

Según el autor, las expresiones religiosas que nos son familiares no son sino expresiones 

históricas específicas de universos simbólicos construidos socialmente. Estos esquemas de 

significado “son sistemas objetivizados que relacionan la experiencia de la vida de cada día a 

un nivel de realidad trascendente” (Luckmann, 1996: 54). La capacidad del ser humano de 

trascender su naturaleza biológica a través de la construcción de universos simbólicos es lo 

que Luckmann define como “religión”. Así, el autor cambia la concepción de la religión de 

un fenómeno social al “fenómeno antropológico por excelencia”. Luckmann entiende la 

aparente “huida de la religión” de nuestras sociedades seculares, la destrucción de los 

modelos religiosos oficiales y lo que muchos describen como el fin de la religión como algo 

mucho más revolucionario: una nueva forma social de religión no-institucionalizada, lo que 

llama la “religión invisible” (Luckmann, 1973). A través de este fenómeno, el individuo 

interioriza una visión simbólica histórica del mundo, de la racionalidad y de la conciencia 

(Casal i Bataller, 1975).  

4.4. Orientalismo e Islam en la prensa española 

Los medios de comunicación nos informan sobre lo que pasa en el mundo, llevando a cabo la 

gestión, selección, jerarquización y difusión de la información. A través de este proceso 

contribuyen a representar la realidad de “los otros”; a menudo la única representación de esa 

realidad de “los otros” con la que cuentan los ciudadanos (Desrues y Pérez Yruela, 2008). En 

el caso de la inmigración, el resultado es una imagen del extranjero construida sobre la base 

de un modelo histórico de desarrollo (las relaciones Norte/Sur) en el que “se representa la 

pobreza, la miseria y la incultura, a partir de guiones culturales que esencializan ciertos 

caracteres físicos y psíquicos. Nos encontramos ante una representación culturalista, 

!34



diferencialista y miserabilista de la inmigración” (Granados Martínez, 2006). Para Mohamed 

El-Madkouri, 

“La representación que se hace del islam en la prensa española es, por lo general, la 

de una religión arbitraria, fantasiosa, injusta con la mujer, contraria a los derechos 

humanos, contraria a la modernidad, contraria a la libertad individual, omnipresente 

y, finalmente, no sólo incompatible con la democracia, sino antidemocrática. Este 

último rasgo no sólo es una representación sino una convicción. Es decir, que lo 

último no sólo se asoma explícita o implícitamente por el discurso español, sino que 

aparece como una convicción inalterable de muchos periodistas” (El-Madkouri, 

2006: 110).  

En este sentido, Rodrigo Alsina apunta el desconocimiento social de la población española 

acerca del mundo islámico como uno de los principales motivos de la proliferación de 

estereotipos (2006: 43). Cuando el colectivo musulmán aparece representado únicamente en 

contextos de conflicto, la sociedad realizará una asociación peligrosa al considerar que el 

conflicto es inevitable debido a las características culturales inherentes de los inmigrantes, 

incompatibles con nuestra cultura, nuestros valores y nuestro sistema social (Sartori, 2001). 

Distintas investigaciones evidencian que la prensa asocia la información de las minorías 

étnicas con conflictos, retratándolas como conflictivas aún cuando aparecen como víctimas, a 

menudo a través de un enfoque reduccionista que promueve posturas islamófobas (Sánchez 

González y Padilla Castillo, 2013; Piquer Martí, 2015; Corral y Fernández, 2015; Navarro 

García, 2012; El-Madkouri, 2006). 

En este sentido, Van Dijk recuerda la importancia de prestar atención al papel fundamental 

del lenguaje, el discurso y la comunicación en la reproducción del racismo en las sociedades 

modernas, más allá del estudio de las formas de discriminación y exclusión, los prejuicios e 

ideologías. El contenido de los medios de comunicación, incluyendo las imágenes, las 

películas y los mensajes audiovisuales, son discursivos en líneas generales. En términos de 

Van Dijk; 

!35



“Las élites simbólicas son principalmente élites discursivas. Ejercen el poder a través 

del texto y el habla. Así, el proceso de la producción y reproducción de conocimiento, 

opiniones e ideologías se debería definir principalmente en términos de las prácticas 

discursivas de las instituciones dominantes y sus élites. Esto también se aplica para 

la reproducción de prácticas e ideologías racistas” (Van Dijk, 2006: 18).  

Durante los últimos años se observa una tendencia hacia la aceptación del racismo 

“moderado” como parte del discurso de la buena sociedad, llegando a entenderse como una 

reacción de “sentido común” ante la “invasión” de otros no europeos. Para Van Dijk, resulta 

especialmente preocupante que “estas ideas extremistas, cada vez más y en términos más 

suavizados, también han sido adoptadas por los partidos mayoritarios, y no sólo de derechas, 

en muchos países europeos” (2006: 28).  

La prensa no tiende a ser racista abiertamente, pero su cobertura informativa tampoco 

contribuye a la sociedad multicultural, en tanto que favorece las definiciones de la élite 

blanca y actúa en base a representaciones sociales, utilizando determinadas representaciones 

que fomentan la adhesión de las personas a las mismas. “Los medios de comunicación 

establecen unas fronteras que marcan los límites entre el nosotros y los otros. Es decir, llevan 

a cabo procesos de construcción identitaria” (Rodrigo Alsina, 2000). 

Tal y como exponen Mustapha Taibi y Mohamed El-Madkouri Maataoui, la forma más fácil 

de establecer la polarización Nosotros-positivo / Ellos-negativo es a través del contenido 

semántico, es decir, enunciados cargados de evaluaciones negativas o positivas. No obstante, 

se suele recurrir a estrategias persuasivas más o menos sutiles con la finalidad de hacer estos 

enunciados más creíbles de cara a una audiencia general (2006: 127). Van Dijk (1993: 264) 

resume las estrategias más comunes en los medios de comunicación:  

  

• Generalización. 

• Presuposiciones basadas en la ideología compartida. 

• Alternancia entre discurso continuo y discurso puntual.  

• Silenciamiento de los grupos dominados. 

!36



• Uso tendencioso de la fotografía e imágenes. 

• Estilo directo o indirecto (voz ajena, voz del pueblo).  

El resultado parece ser, en palabras de Edward W. Said, “un ‘islam’ retratado por novelistas, 

reporteros, políticos y ‘expertos’ incapaz de diferenciar entre la pasión religiosa, la lucha por 

una causa justa, la mera debilidad humana, la lucha política y la historia de los hombres, 

mujeres y sociedades. Este ‘islam’ parece englobar todos los aspectos del variopinto mundo 

musulmán, reduciéndolos todos a una especie de esencia malevolente e irreflexiva. En lugar 

de alcanzar el análisis y la comprensión, en general lo único que encontramos es la más cruda 

versión del ‘ellos contra nosotros’” (Said, 2005: 104). 

Según Granados Martínez, la lucha contra el terrorismo se ha planteado desde un principio -

tanto en literatura como en los medios de comunicación- en términos de enfrentamiento 

binario entre el bien y el mal. El Bien consiste en un nosotros visto retóricamente como 

desunido e independiente pero dispuesto a convergir fuerzas por un bien mayor; mientras que 

el Mal lo conforma toda religión que aparece como homogénea, uniforme y compacta (2006: 

107).  

En este contexto, el concepto de terrorismo se ha convertido en un producto de consumo 

masivo. Para Farish A. Noor, la creación de una “industria de la lucha contra el terrorismo” 

durante la última década ha generado sentimientos de inseguridad y de ansiedad colectivas en 

la población mundial posmoderna: es lo que el autor denomina el miedo regulado (2012: 84). 

Noor considera que una de las asignaturas pendientes de Occidente es la de encontrar 

respuesta a qué es terrorismo y quiénes son los terroristas, y que la mayoría de estudios 

pseudoacadémicos realizados sobre el tema tienen un carácter superficial, lo que ha dado pie 

a una “especulación intrascendente sobre cómo la violencia de inspiración religiosa se deriva 

de rasgos esencialistas exclusivos de los musulmanes”. En pocas ocasiones, especialmente en 

los medios de comunicación, se enfoca sobre la raíz del conflicto y las causas de la rabia que 

provoca el radicalismo. La fabricación de un consenso simplificador postula que el islam se 

debe equiparar al terrorismo y a la violencia, y que no es necesario entender mejor el islam 

para anular su amenaza potencial (Noor, 2012: 84). 

!37



4.5. Islamofobia, mujer y burka 

Como hemos mencionado anteriormente, un alto porcentaje de las agresiones islamófobas 

están dirigidas hacia las mujeres musulmanas. El discurso informativo al tratar los “derechos 

de la mujer musulmana” suele centrarse en torno a cuestiones simbólicas y religiosas como el 

velo o hiyab, lo que según Laura Navarro constituye una estrategia que evita afrontar 

aspectos más urgentes para la igualdad de estas mujeres, como los derechos educativos o las 

libertades públicas. Este enfoque del islam desencadena en “visiones etnocéntricas desde las 

cuales cuesta mucho trabajo entender dinámicas que no reproduzcan nuestra construcción de 

la modernidad y nuestro modelo feminista laico” (Martín Muñoz, citada en Navarro, 2012: 

144). 

Esta construcción narrativa que representa el velo como símbolo de la exclusión de la mujer 

ignorando las condiciones socioeconómincas y políticas y centrándose en el islam como 

causa se aleja de la realidad, ya que ignora la adhesión consciente y voluntaria de millones de 

mujeres a la identidad islámica. Existen estudios sociológicos sobre las mujeres que llevan 

velo voluntariamente que han demostrado que, entre los argumentos utilizados en favor su 

uso, casi nunca se mencionan únicamente motivos religiosos, sino también profesionales, 

feministas, nacionalistas o antiimperialistas (Navarro, 2012). La arabista Gema Martín 

Muñoz expone el problema de la siguiente manera: 

“Las diferencias entre ellas no se establecen de acuerdo con el criterio mujer 

islámica con velo igual a mujer tradicional y con mentalidad atrasada; mujer 

occidentalizada igual a mujer moderna, como parecen transmitir los grandes medios. 

La realidad sociológica, al contrario, muestra que, “estas últimas se reparten entre 

islamistas y no islamistas. Y el factor que distingue a tradicionales no es el velo (…), 

sino el hecho de haber tenido o no acceso a la educación” (citada en Navarro, 2012: 

146). 

!38



Brigitte Vasallo ilustraba en un artículo de opinión titulado “Burkas en el ojo ajeno: del 

feminismo a la exclusión”, publicado en Píkara Magazine  el 4 de diciembre de 2014) cómo 2

determinadas exclusiones de derechos de la mujer se están justificando a través del purple 

washing o “lavado violeta”, consistente en justificar una prohibición discriminatoria 

presentándola como favorable a la libertad de derechos de las mujeres. Esto es lo que ocurre 

con el tema del burka o del burkini, por ejemplo. Según Laura Navarro, “esto resulta 

paradigmático porque su prohibición en el espacio público tendría el efecto “no deseado” de 

la acción de una hipotética reclusión en el espacio privado. Este es un claro caso de la 

necesidad imperiosa de descolonizar el feminismo occidental de su componente culturista, y 

de una visión de supremacía de su pensamiento social” (2012: 149). 

En la misma línea, la escritora granadina Sirin Adlbi Sibai, autora del libro La cárcel del 

feminismo, habla de  “la trampa del velo”, que según ella es una excusa para imponer un 

control patriarcal el cuerpo de la mujer, tanto para imponer que se vista como que se 

desnude . Sin embargo, el hecho de que un número elevado de mujeres musulmanas 3

instruidas y trabajadoras estén poniéndose el velo voluntariamente “no solo es difícilmente 

aceptable por Occidente, sino que incluso le llega a irritar porque desarma su visión 

tradicional a la que se aferra con acritud” (Martín Muñoz, 2005, citada en Navarro García, 

2012: 149). 

El peligroso resultado son los discursos mediáticos sobre las mujeres musulmanas racistas e 

islamófobos que las consideran como un mero objeto de estudio, nunca como un sujeto en sí 

mismas. En palabras de Adlbi Sibai; 

“La construcción de esta mujer como objeto pasivo es la que nos conduce a la 

posibilidad de construir los discursos del oximorón, es decir, la supuesta 

incompatibilidad entre feminismo e Islam y la negación del feminismo islámico. Y nos 

lleva, además, a ver el islam como una religión opresiva, antidemocrática y contraria 

a los derechos de las mujeres” . 4

 Vasallo, B. (4 diciembre 2014). “Burkas en el ojo ajeno: del feminismo a la exclusión”. Píkara Magazine. 2

Recuperado de http://www.pikaramagazine.com/2014/12/velo-integral-el-feminismo-como-exclusion/

 Medina, M.A. (1 febrero 2017). “El feminismo islámico es una redundancia, el islam es igualitario”. El País. 3

Recuperado de http://elpais.com/elpais/2017/01/30/mujeres/1485795896_922432.html

 Medina, M.A. (1 febrero 2017). “El feminismo islámico es una redundancia, el islam es igualitario”. El País. 4

Recuperado de http://elpais.com/elpais/2017/01/30/mujeres/1485795896_922432.html

!39

http://elpais.com/elpais/2017/01/30/mujeres/1485795896_922432.html
http://elpais.com/elpais/2017/01/30/mujeres/1485795896_922432.html


4.6. Medios digitales como agentes de cambio 

La crisis económica en España, sobre todo entre los años 2007 y 2009, impulsó la 

experimentación de nuevos modelos de medios de comunicación online. Los primeros 

medios nativos digitales hicieron prevalecer una nueva forma de relación con los usuarios, 

colocando a éstos en el centro de un proceso comunicacional sustentado en la conversación 

(González Esteban, 2014). Empezaba entonces una época de transformaciones que harían 

tambalear los cimientos del periodismo, dando lugar a la readaptación de las empresas en una 

atmósfera cada vez más digital, un nuevo perfil del periodista y nuevos modelos de 

organización empresariales y redaccionales (ídem).  

El desarrollo tecnológico y las demandas de la audiencia han generado nuevas fórmulas de 

producción de información en internet. Por ese motivo, como exponen Masip et al., “los 

cibermedios han dejado definitivamente de ser un fenómeno marginal en las empresas de 

comunicación y forman ya parte esencial del engranaje mediático” (Masip et al., 2010: 574). 

Aún así, los medios nativos digitales siguen en fase de definición, a través de 

replanteamientos de los modelos de negocio y una búsqueda de soluciones que les permitan 

ser viables económicamente (García Alivés y González Esteban, 2012). 

El Informe Anual de la Profesión Periodística 2015 de la Asociación de Periodistas de Madrid 

(APM, 2015), sugiere que la percepción general de los periodistas predominante durante los 

últimos años es que la crisis del sector en España persiste, aunque con algunos destellos 

positivos tanto en la industria de los medios como en la profesión periodística. Según Sergio 

J. Varela, redactor jefe del Departamento de Comunicación, Publicaciones y Actividades de la 

Asociación de la Prensa de Madrid (APM), la situación actual del periodismo corresponde a 

la superposición de varias crisis: la crisis general socioeconómica, la publicitaria, la de los 

modelos empresariales obsoletos de la industria periodística, y finalmente la crisis de los 

contenidos informativos generada por las malas prácticas profesionales, a menudo debido a 

una falta de adaptación a las nuevas audiencias y tecnologías (Varela, 2016:101).  

Núria Almiron describía el panorama de los medios informativos digitales en España a través 

de tres tendencias: 1) una mayoritaria implantación en Internet de los medios tradicionales 

líderes en sus respectivos sectores. 2) una aparición de nuevas cabeceras digitales sin 

!40



referente impreso. 3) una diversificación de los formatos de información general que, en 

Internet, dejan de estar monopolizados por el concepto de periódico tradicional (2006). 

Según el estudio sobre la audiencia española de noticias digitales Digital News Report 2016, 

llevado a cabo por investigadores del Center for Internet Studies and Digital Life de la 

Universidad de Navarra (CISDL), un 90% de los usuarios de noticias online conecta con 

medios tradicionales para informarse, un 69% accede a la versión online de los periódicos 

tradicionales, y el 27% consulta medios nativos digitales. La Oficina de Justificación de la 

Difusión (OJD) indica que Internet ganó casi 2,5 millones de usuarios diarios en 2015, 

llegando a los 26,5 millones, según el Estudio General de Medios (EGM) de la Asociación 

para la Investigación de Medios de Comunicación (AIMC). Las últimas cifras aportadas por 

comScore en 2016 son reveladoras: los diarios digitales informativos contaron con 29,9 

millones de usuarios únicos en España.  

Lo que parece estar claro es que la digitalización de los medios está produciendo un cambio 

radical en todas las facetas de la profesión y del entorno laboral de los profesionales. Un 

aspecto significativo de esta metamorfosis es la creación de proyectos informativos por parte 

de los propios periodistas, que pasan a ser emprendedores en el sector de la comunicación, 

desarrollando iniciativas que, a pesar de contar con pocas referencias, descansan sobre bases 

empresariales muy distintas a las tradicionales. El resultado es la consolidación de medios 

que a menudo “actúan como renovadoras de un tejido empresarial —el de la industria de la 

comunicación— en el que compiten con medios establecidos, aunque con frecuencia con 

planteamientos y criterios diferentes” (APM, 2015). Frente al cierre de medios, la 

concentración mediática y la pérdida de calidad de los contenidos informativos que señala 

Varela (2016), es imperativo ofrecer productos de máxima calidad, a través de contenidos 

únicos, originales y que aporten un valor añadido. 

En este sentido, lo que nos interesa especialmente en la realización de este trabajo es el 

potencial que los medios digitales nativos suponen en la construcción de discursos 

alternativos a la corriente tradicional, con un foco en el compromiso social, los derechos 

humanos y el rechazo a formas de discriminación como sería la islamofobia. En este aspecto, 

!41



es especialmente relevante recuperar los conceptos de pluralismo, pluralidad y diversidad. 

Siguiendo a Carles Llorens, 

“El pluralismo cuando se aplica al sector de la comunicación, no es la aceptación de 

la pluralidad de medios, sino la manifestación de unos principios o doctrinas diversos 

en ellos. Por tanto, el concepto sobre el que pivota es el de diversidad. Los medios 

para respetar el pluralismo han de ser diversos, en el sentido de “variedad, 

desemejanza, diferencia”, o dar cabida a diversidad de ideas, opiniones e intereses 

en el mismo medio” (2001). 

Según el Consejo de Europa, el pluralismo puede ser interno o externo: 

“El pluralismo puede ser interno, a través de una amplia gama de valores, opiniones, 

informaciones e intereses que encuentran un vehículo de expresión en el seno de un 

organismo determinado del sector de los medios, o bien externo a través de un cierto 

número de estos organismos, cada uno de ellos expresando un punto de vista 

particular” (1994). 

Es precisamente el pluralismo que se basa en la diversidad en el que nos centramos aquí, un 

pluralismo cualitativo y no meramente cuantitativo capaz de impulsar nuevos enfoques 

periodísticos basados en la diversidad de opiniones, valores e informaciones. Los periódicos 

digitales nativos pueden ser medios innovadores que dirijan su acción al compromiso de sus 

socios, traducido en contenidos periodísticos de calidad y en un periodismo responsable y 

socialmente comprometido, capaz de suplir carencias informativas importantes, como serían 

el abuso de las noticias de agencia (González Esteban, 2014). Lo interesante aquí es que estos 

nuevos medios denuncian las limitaciones estructurales de los grandes medios para hacer un 

periodismo crítico, y se proponen ser parte del cambio. 

!42



Capítulo 5. Análisis cualitativo y cuantitativo del 

discurso periodístico realizado en la sección de 

opinión de elDiario.es y elConfidencial.com tras el 

atentado de Niza del 14 de julio y la polémica del 

burkini 

5.1. Desarrollo metodológico del análisis empírico 

Esta investigación pretende estudiar la tolerancia religiosa en la esfera pública española; 

concretamente, en los espacios de opinión de dos medios nativos digitales españoles, 

elDiario.es y ElConfidencial.com, durante los dos meses posteriores al atentado perpetrado 

por un miembro del Estado Islámico el 14 de julio de 2016 en Niza, así como la polémica 

acerca del uso público del burkini en las playas francesas suscitada a raíz del atentado.  

     

Por otra parte, a través de este análisis se pretende estudiar si los medios nativos digitales 

como elDiario.es y elConfidencial.com, que se han ganado un espacio destacado en el 

mercado de la comunicación a partir de su novedoso modelo de negocio, de su forma de 

relacionarse con los usuarios y de su apuesta por una especialización periodística 

fundamentada en la información y la opinión política de calidad (González-Esteban, 2014), 

contribuyen a reproducir el discurso islamófobo que diversos autores han detectado en los 

grandes diarios de referencia en papel (Sánchez González y Padilla Castillo, 2013; Piquer, 

2015; Corral y Fernández, 2015; Navarro García, 2012; El-Madkouri, 2006), o se posicionan 

en contra de la islamofobia y de la intolerancia religiosa, impulsando un discurso alternativo, 

en torno a las ideas de libertad, tolerancia, diversidad y solidaridad. 

La elaboración del análisis se lleva a cabo mediante la delimitación de unas categorías 

propias del análisis cualitativo. Al realizar un análisis del discurso en artículos de opinión de 

carácter subjetivo, resulta necesario utilizar unas determinadas categorías conceptuales 

ajustadas al tema de estudio que aporten rigurosidad metodológica a nuestro trabajo. Estas 

!43



nos permitirán detectar la presencia de islamofobia en las secciones de opinión de ambos 

medios o si, por el contrario, los artículos siguen una línea de argumentación alternativa 

concorde con su línea editorial y su declaración de principios.  

   

5.1.1. Delimitación del objeto de estudio 

       

Los espacios de opinión de estos dos medios nativos digitales españoles, elDiario.es y 

elConfidencial.com, durante los dos meses posteriores al atentado del 14 de julio de 2016 en 

Niza, periodo en el que se produjo la polémica por el uso público del burkini en las playas de 

localidades francesas como Cannes, Niza y Villeneuve-Loubet.  

     

Muestra del análisis 

       

La muestra está compuesta por 62 artículos de opinión de elDiario.es y elConfidencial.com 

que hacen referencia al atentado y a la polémica del burkini en el periodo estudiado (ver 

Anexo 1), es decir, que fueron publicados entre el día en el que tuvo lugar el atentado, 

aprovechando la celebración de la Bastille, y el 15 de septiembre de 2016, pasados 15 días de 

una intervención de la ONU pidiendo a los municipios franceses que revocasen el veto al 

burkini. A continuación detallamos una cronología de hechos acaecidos en esos dos meses en 

relación a nuestro tema de estudio: 

14.07.2016: Atentado de Niza por el franco-tunecino Mohamed Lahouaiej Bouhlel. Murieron 

87 personas (incluyendo el perpetrador) y unas 434 resultaron heridas. 

15-17.07.2016: Detenciones de sospechosos relacionados con el ataque: Ramzi A., un franco-

tunecino nacido en Niza, de 21 años, sospechoso de haber conseguido el arma automática del 

terrorista; Mohamed Walid G., franco-tunecino nacido en Túnez, de 40 años; Choukri C., 

tunecino de 37 años; Hamdi Z., tunecino de 36 años; y una pareja de albaneses, Artan H. y 

Enkeledgia Z., de 38 y 42 años, también sospechosos de haber facilitado el arma. 

18.07.2016: Minuto de silencio en Francia, Manuel Valls es abucheado por la multitud en 

Niza. 

!44



Finales de julio-agosto: Localidades francesas prohíben el uso del burkini: Cannes, Niza, 

Villeneuve-Loubet, Le Touquet, Menton, Saint-Laurent-du-Var, Beaulieu-sur-Mer, Saint-

Jean-Cap-Ferrat, Leucate, Oye-Plage, Le Lavandou, Cavalaire-sur-Mer, Cogolin, Sainte-

Maxime et Fréjus, y y Sisco, en Córcega. Manuel Valls apoya los vetos contra el burkini, 

aunque descarta que el Gobierno vaya a lanzar una legislación. 

16.08.2016: La policía municipal de Cannes multa a varias mujeres por el uso de burkini en 

las playas de la Croisette y de Zamenhoff. 

26.08.2016: El Consejo de Estado francés suspende el veto al burkini en el país. 

30.08.2016: Mientras la polémica del burkini continúa, la ONU pide a los municipios 

franceses que mantienen su veto al burkini que revoquen de inmediato la medida, de acuerdo 

a la sentencia del Consejo de Estado. 

       

5.1.2. Justificación de la investigación 

       

Analizar el discurso mediático tras un acontecimiento político y social tan relevante como es 

un atentando terrorista adquiere importancia en tanto que permite ver de forma muy 

específica la representación mediática del “otro” y la construcción de los discursos 

ideológicos que la sustentan durante un periodo de tiempo concentrado. Como hemos 

revisado en los apartados anteriores, la islamofobia se ha visto acrecentada durante los 

últimos años, y su expresión no incluye únicamente formas de violencia contra un 

determinado sector de la sociedad, sino que también se manifiesta en los discursos mediáticos 

que se construyen desde los actores públicos y los medios de comunicación. Analizar el 

discurso mediático tras un acontecimiento político y social tan relevante como es un 

atentando terrorista adquiere importancia en tanto que permite ver de forma muy específica la 

representación mediática del “otro” y la construcción de los discursos ideológicos que la 

sustentan durante un periodo de tiempo concentrado. Como hemos revisado en los apartados 

anteriores, la islamofobia se ha visto acrecentada durante los últimos años, y su expresión no 

incluye únicamente formas de violencia contra un determinado sector de la sociedad, sino que 

también se manifiesta en los discursos mediáticos que se construyen desde los actores 

públicos y los medios de comunicación de masas.  

!45



Este tipo de discursos es activado con especial fuerza ante situaciones de miedo y de alerta, 

como sería el caso de los atentados yihadistas, en los que los perpetradores utilizan la religión 

islámica como última justificación. Es especialmente significativo el efecto psicológico que 

estos ataques ejercen sobre la psique social a través de la infusión de terror. Al tratarse de 

eventos altamente negativos, tanto la vivencia de ataques terroristas como su amenaza 

representan un impacto mayor sobre posteriores evaluaciones, afectando a la imagen mental 

que la población se hace de otras sociedades -particularmente de aquella de la que procede el 

terrorista- y configurando creencias negativas y actitudes hostiles hacia terceras sociedades 

(Bar-Tal y Labin, 2001). El rechazo al terrorismo yihadista afecta también a la percepción de 

la religión islámica, de manera que se forja un ciclo de retro-alimentación de desconfianza y 

de temor a lo desconocido que contribuye a mantener inconscientes niveles de miedo no 

justificados (Cohen, 2015).  

Durante los últimos años, tras la sucesión de atentados terroristas en países occidentales como 

Francia, Alemania o Dinamarca, la “amenaza yihadista”, la seguridad global y la “guerra 

contra el terrorismo” se han convertido en temas centrales en la esfera pública. Por ejemplo, 

según el barómetro del CIS publicado el 7 de febrero de este año, la preocupación de los 

españoles por el terrorismo internacional se ha incrementó durante el mes de enero, tras el 

atentado yihadista del 19 de diciembre en Berlín . A través de este trabajo queremos estudiar 5

si se defienden valores sociales como la tolerancia religiosa hacia el islam o si, por el 

contrario, se reproduce un discurso islamófobo y etnocentrista. 

Nos interesa el estudio de los géneros de opinión en tanto que trabajan sobre ideas y 

opiniones, y que deducen consecuencias teóricas, políticas y culturales de lo que sucede en el 

mundo. Según Yanes Mesa, la opinión es uno los géneros periodísticos con más influencia en 

la creación de la opinión pública (2004: 25). Aunque todo género periodístico supone, en 

mayor o menor medida, una interpretación de la realidad, debemos tener en cuenta que, tal y 

como apuntan Armañazas y Diaz-Noci (1996), la opinión va un paso más allá y pretende 

influir en el lector con recomendaciones y consejos sobre el curso de acción a seguir. A través 

de los juicios de valor emitidos por los articulistas, los artículos de opinión buscan convencer 

 http://www.eldiario.es/politica/CIS-Sube-preocupacion-terrorismo-internacional_0_609989377.html5

!46

http://www.eldiario.es/politica/CIS-Sube-preocupacion-terrorismo-internacional_0_609989377.html


al lector para que adopte una opinión concreta (Yanes Mesa 2004: 25; Salaverría, 2005: 176). 

Esta interpretación de la realidad se expresa a través de la argumentación, que entendemos 

como la acción de “dirigir a un interlocutor un argumento, es decir, una buena razón para 

hacerle admitir una conclusión e incitarlo a adoptar los comportamientos 

adecuados” (Plantin, 1998: 39). 

Natividad Abril Vargas afirma que el artículo viene a ser un complemento de la noticia en 

tanto de ésta surge y en ella está inspirado, por lo que su característica más esencial es su 

estrecha relación con la actualidad informativa (1999: 167). Se presupone de esta manera que 

el receptor dispone de ciertos elementos con anterioridad; no únicamente datos objetivos, 

sino también valores y unas determinadas reglas de interpretación supuestamente compartidas 

por la empresa periodística y los lectores. Sobre esta idea Martínez Albertos puntualiza que 

en los trabajos periodísticos de opinión no se utilizan los hechos como materia prima 

esencial, sino la emanación ideológica que producen tales sucesos (1974: 142). En el caso de 

nuestra investigación, nos interesa estudiar los artículos de opinión originados a partir de dos 

hechos noticiosos concretos -el atentado en Niza del 14 de julio y la polémica suscitada por el 

uso del burkini en las playas de la costa francesa-, ya que su análisis nos permite identificar la 

presencia de determinados enfoques y argumentos sobre un tema de relevancia social que 

contribuirán a la formación de la opinión pública.  

Para el presente estudio se llevó a cabo una búsqueda documental de artículos y tribunas de 

opinión a través de los buscadores de elDiario.es y elConfidencial.com. Con la finalidad de 

recabar piezas periodísticas relacionados con los hechos a investigar fijamos los siguientes 

términos de búsqueda, relacionados con los atentados de Niza y con la polémica del burkini: 

"Atentado Niza" y "burkini", además de palabras clave más genéricas como "islam", 

"religión", "islamofobia", "musulmanes" y “terrorismo”, que consideramos lógicas en el 

marco de nuestra investigación. Además de utilizar la pestaña de búsqueda, se revisaron 

manualmente una a una las secciones de opinión de ambos diarios, con el fin de recopilar la 

totalidad de artículos relacionados con nuestro tema de estudio comprendidos entre las fechas 

señaladas. Una de las dificultades metodológicas encontradas en el proceso de nuestra 

investigación reside en la inexistencia de una hemeroteca digital que permita consultar la 

!47



totalidad de piezas publicadas durante el periodo que nos interesa. Por ese motivo, a pesar de 

haber realizado un cruce de búsquedas a partir de las secciones de opinión y de unas 

determinadas etiquetas evidentes, no descartamos que se hayan podido publicar otras piezas 

relacionadas que no se incluyen en nuestro estudio. 

A continuación, se revisaron los artículos recogidos tras una primera selección para 

determinar aquellos relacionados con los hechos a estudiar e identificar temas recurrentes y 

las tendencias que predominan en las líneas discursivas de ambos medios. El resultado es una 

muestra total de 62 artículos, 39 publicados en elDiario.es y 23 en elConfidencial.com.  

5.1.3. Justificación de los medios elegidos 

Existen tres razones centrales por las que hemos elegido elDiario.es y elConfidencial.com 

como objeto de estudio en el presente trabajo. La primera es precisamente la falta de estudios 

o datos que analicen la islamofobia en este tipo de medios, como sí se ha hecho en el caso de 

la prensa escrita. Queremos investigar si la importancia que estos medios dan a la opinión de 

calidad y su voluntad de diferenciarse de los medios tradicionales  se traducen realmente en 6

un enfoque alternativo sobre los temas sociales, concretamente sobre la intolerancia religiosa 

y la islamofobia.  

La segunda variable tenida en cuenta a la hora de elegir los medios a analizar ha sido la 

audiencia de estos medios concretos. Según la herramienta de medición de medios 

homologada en España ComScore, elConfidencial.com y elDiario.es fueron los medios 

nativos digitales españoles con mayor índice de audiencia durante la franja temporal 

delimitada para nuestro estudio. Con medios nativos digitales nos referimos a aquellos diarios 

que han nacido en internet y que no cuentan con versión impresa, por lo que quedan fuera las 

versiones digitales de grandes publicaciones como El País, El Mundo o 20 Minutos.  

El tercer motivo es que elConfidencial.com y elDiario.es son los dos medios que cuentan con 

mayor credibilidad según los resultados de un estudio enfocado a analizar la percepción 

 http://www.eldiario.es/escolar/Periodismo-pedir-cuentas-poder_6_529207111.html6

!48

http://www.eldiario.es/escolar/Periodismo-pedir-cuentas-poder_6_529207111.html


pública sobre medios de comunicación relevantes llevado a cabo por los equipos de 

investigación sobre Procesos Electorales y Opinión Pública (GIPEyOP) y sobre 

Comunicación Política y Nuevos Medios (Mediaflows) de la Universidad de Valencia en 

enero de 2017. En este informe, elConfidencial.com obtiene la nota más alta en credibilidad 

asignada a los medios de comunicación, (5,3 sobre 10), siendo el único de los 14 medios de 

su categoría (prensa tradicional, papel y digital) que supera el aprobado; elDiario.es se sitúa 

en segundo puesto, con una nota de 4,8 .  7

ElDiario.es, “Periodismo a pesar de todo” 

ElDiario.es está editado por la sociedad limitada Diario de Prensa Digital S.L. Más del 70% 

de la empresa pertenece a periodistas del medio, siendo su director, Ignacio Escolar, el socio 

mayoritario. Fundado en el año 2012, su filosofía es la de “dar voz a tantos ciudadanos en 

España que se ahogan ante una oferta informativa cada día menos plural, cada vez más 

monocorde y asfixiante”; según su página web: 

“Creemos en un periodismo riguroso, independiente y también honesto. Estamos con 

la libertad, con la justicia, con la solidaridad, con el progreso sostenible de la 

sociedad y con el interés general de los ciudadanos. Defendemos los derechos 

humanos, la igualdad y una democracia mejor, más transparente y más abierta. 

Nuestra intención como periodistas es acompañar a los ciudadanos en la tarea cada 

vez más compleja de comprender y descifrar la realidad” . 8

Los periodistas-accionistas fundadores del proyecto aseguran en su declaración de principios 

que les mueve “la ambición de comprar nuestra libertad, reivindicar nuestro oficio, ser 

dueños de la redacción en la que trabajamos y garantizar así que la línea editorial sea 

independiente y no responda a intereses ocultos” . Aseguran que detrás de elDiario.es no hay 9

ningún gran grupo empresarial, ningún favor político, ninguna subvención ni ninguna deuda 

con bancos. 

 http://www.uv.es/pavia/Informe_Encuesta_Medios.pdf7

 Escolar, I. (21 junio 2016). Periodismo es pedir cuentas al poder. Recuperado de http://www.eldiario.es/8

escolar/Periodismo-pedir-cuentas-poder_6_529207111.html

 http://www.eldiario.es/el_equipo/9

!49

http://www.uv.es/pavia/Informe_Encuesta_Medios.pdf
http://www.eldiario.es/escolar/Periodismo-pedir-cuentas-poder_6_529207111.html


El núcleo de la redacción de elDiario.es se encuentra en su sede en Madrid, pero consta 

asimismo de un entramado de subsecciones en Cataluña, Andalucía, Canarias, País Vasco, 

Comunidad Valenciana, Castilla-La Mancha, Asturias, Canarias o Navarra. Las redacciones 

periféricas son empresas independientes con una organización empresarial propia, y 

económicamente independientes. Dentro del medio existen otras secciones, como sería 

“Desalambre”, comprometida con los derechos humanos y la democracia.  

La sección de opinión de eldiario.com está compuesta por numerosos blogs diferenciados por 

su temática o autoría: por ejemplo, el blog “Zona Crítica” es un canal de opinión política en 

el que escribe, entre otros, la feminista Barbijaputa; o “Escolar.net”, un blog del director que 

sirve a modo de editorial. El diario es, además de un medio información, un espacio de 

encuentro en el que se incluyen blogs de colectivos sociales, think tanks y asociaciones como 

Amnistía Internacional, Save the Children o ACNUR.  

Entre los principios defendidos editorialmente por elDiario.es se encuentra la transparencia 

pública; durante los últimos años, elDiario.es se ha confirmado como un medio de actualidad 

política y social con una clara vocación de periodismo de servicio (González-Esteban, 2014). 

El medio ha sabido aprovechar la cobertura informativa temas centrales en la política 

española, especialmente la trayectoria del partido Podemos y la corrupción del Partido 

Popular, sintonizando ideológicamente con la izquierda española en un momento de cambios 

sociales. En su página web dedican una sección a identificar determinados focos informativos 

y su postura respecto a ellos: por ejemplo, sobre Religión y Laicismo explican que “La 

religión es una fuente de poder político, económico y cultural que, como el resto de poderes, 

requiere de la vigilancia de la sociedad a través del periodismo. En elDiario.es respetamos las 

creencias personales, pero defendemos la laicidad del Estado y su estricta neutralidad en 

materia religiosa. Valoramos a quienes luchan por una Iglesia más social y no esconderemos 

los abusos cometidos al amparo de las jerarquías eclesiásticas” . 10

 http://focos.eldiario.es/?_ga=1.2424889.84614751.148976721910

!50

http://focos.eldiario.es/?_ga=1.2424889.84614751.1489767219
http://eldiario.com


Con un promedio diario de 490.724 navegantes únicos y de 603.040 visitas según la OJD , 11

elDiario.es afirma en su página web que acumula “más de 5 millones de lectores al mes, 

según las mediciones oficiales. Con apenas dinero y en solo unos años, nos hemos convertido 

en el segundo medio puramente digital más leído de España” . El medio cuenta con un 12

modelo híbrido de financiación: las cuotas de los socios y socias de elDiario.es suponen 

alrededor del 35% de los ingresos, con más de 20.000 socios a principios de 2017. La parte 

mayoritaria de los ingresos proviene de la publicidad, aunque ningún anunciante tiene más 

peso que los socios ni los accionistas mayoritarios. Además, cuentan con una revista impresa 

que se vende en quiosco, y tienen algunos ingresos de becas o subvenciones puntuales a 

instituciones y organizaciones públicas o privadas para desarrollar proyectos especiales o de 

investigación, lo que supone alrededor del 5% del total de su presupuesto. 

González-Esteban concluye en su análisis sobre elDiario.es que se trata de un medio 

innovador clave en la transformación del ecosistema mediático español, con un modelo de 

negocio ligado al compromiso con sus socios. La rendición de cuentas se lleva a cabo ante los 

propios periodistas y no ante accionistas, lo que exige un grado mayor de responsabilidad 

social que se traduce en periodismo de calidad. Sin embargo, González-Esteban apunta 

algunos aspectos a revisar para la consolidación del proyecto, como sería el crecimiento 

periférico de la empresa, que incluye proyectos periodísticos asociados que en la mayoría de 

casos presentan estándares de calidad inferiores a la marca central (González-Esteban, 2014).  

ElConfidencial.com, “El diario de los lectores influyentes” 

ElConfidencial.com nace en 2001 como un “confidencial” impulsado por Jesús Cacho (hasta 

su salida del medio en 2011) y especializado en contenido económico, político y social. Con 

una redacción integrada por cincuenta profesionales y dos delegaciones (Cataluña y 

Andalucía), elConfidencial.com se sitúa a la cabeza de los diarios nativos digitales en 

términos de audiencia, con casi 10 millones de visitantes únicos en septiembre de 2016, 

según se desprende de los datos publicados por el medidor comScore. La cifra supone un 

crecimiento del 35% respecto al año anterior, y posiciona al medio en el tercer lugar de 

 http://www.ojdinteractiva.es/muestra_acta/medios-digitales/3896/03/2017/11

 http://www.eldiario.es/faq/12

!51



audiencias digitales, solo detrás de elMundo.es y elPais.es. elConfidencial.com, dirigido por 

el periodista Nacho Cardero y con sede en Madrid, está editado por la empresa Titania 

Compañía Editorial S.L.  

En cuanto a su línea ideológica y periodística, difiere en gran medida de la de eldiario.es. 

Mientras que elDiario.es se sitúa en el espectro sociopolítico de la izquierda social o la 

centroizquierda, elConfidencial.com ocuparía el espacio de centroderecha (Almirón, 2006; 

González-Esteban, 2014). Defensores de la economía de mercado y los preceptos 

neoliberales, su línea editorial podría describirse como laica y crítica con la izquierda 

española, sea cual sea su afiliación (Almiron, 2006). Hace además una clara apuesta por la 

innovación tecnológica. Sin embargo, elConfidencial.com también cubre temas de calibre 

social: en este trabajo se estudian los artículos de opinión relacionados con la tolerancia 

religiosa. Un ejemplo es el artículo “Imán, gay y musulmán en Europa” de Imane Rachidi , 13

colaboradora de la sección Mundo, que recibió el premio European Journalist Award of 

Diversity de la Comisión Europea. 

Aunque elConfidencial.com no incluye una sección editorial como tal, las columnas de 

opinión firmadas por el director, Nacho Cardero, y otros periodistas del medio como Antonio 

Casado, Carlos Sánchez o José Antonio Zarzalejos marcan la línea editorial del medio desde 

sus inicios.  

En la pestaña de ‘opinión’ del menú, además de los columnistas principales mencionados, se 

incluye una columna anónima, “El Confidente”, y una última pestaña de “más columnistas”, 

organizados por categorías temáticas. Algunos ejemplos, en los que encontramos artículos 

sobre el atentado de Niza o la polémica del burkini son “Matacán”, blog de Javier Caraballo; 

“España is not Spain”, de Juan Soto Ivars; “De Algeciras a Estambul”, de Ilya Topper; o 

“Tribuna Internacional”, blog de personas invitadas. 

 http://www.elconfidencial.com/mundo/2016-05-03/imam-gay-seropositivo-y-musulman-en-europa_1192681/13

!52



5.2. Diseño de la tabla de análisis 

Siguiendo a Krippendorff, podemos considerar el Análisis de Contenido como “la técnica 

destinada a formular, a partir de ciertos datos, inferencias reproducibles y válidas que puedan 

aplicarse a un contexto” (1980: 28). Para Bardin (1996), el análisis de contenido pretende 

obtener indicadores –cuantitativos o no– mediante procedimientos sistemáticos y objetivos de 

descripción del contenido de los mensajes que permiten obtener inferencias relativas a las 

condiciones de producción y/o recepción de estos mensajes. 

Con el objetivo de identificar estos materiales representativos que nos permitirán llegar a un 

generalización sobre el discurso presente en los diarios digitales estudiados, se ha diseñado 

una ficha de análisis que incluye nueve variables: medio analizado, sección, firma, tipo de 

artículo de opinión, hipertextualidad (presencia de links a otros contenidos en la red), enfoque 

utilizado, y el tipo de argumentos utilizados, que dividimos en dos categorías: argumentos 

islamófobos y argumentos que defienden la tolerancia religiosa hacia el islam. Estas últimas 

dos categorías, es decir, la identificación de determinados argumentos, son las que nos 

permitirán analizar el tipo de discurso que se impulsa desde elDiario.es y elConfidencial.com 

en los artículos de opinión relacionados con el islam durante el periodo estudiado.  

Para el establecimiento de la variable “Tipo de artículo de opinión” partimos de la literatura 

de autores del género que han llevado a cabo diversas tipologías (Gomis, 2008; Armañanzas 

y Díaz-Noci, 1996; Santamaría y Casals, 2000; Fernández Parrat, 2001; Moreno Espinosa, 

2007), y que clasifican los textos periodísticos de opinión en las siguientes categorías: 

editorial, suelto o glosa, columna, comentario, ensayo, crítica, tribuna abierta y humor 

gráfico. Sin embargo, consideramos necesaria la adaptación de estas categorías a los géneros 

de opinión en internet, con el objetivo de crear una clasificación adecuada a las 

especificidades de la prensa digital. Las categorías utilizadas son las siguientes: 

- Editorial: la opinión del periódico respecto a las noticias que publica. Refleja la posición 

ideológica del medio ante toda problemática social o cambio estructural (Santamaría y 

Casals, 2000: 266). En prensa digital a menudo aparece como artículos firmados por el 

!53

http://eldiario.es


director del medio; en el caso de elDiario.es se trata del blog personal de Ignacio Escolar, 

Escolar.net, y en elConfidencial.com, las secciones “Caza Mayor”, de Nacho Cardero, y 

“Mientras Tanto”, de Carlos Sánchez, director adjunto. 

- Columna: en prensa escrita, es un artículo firmado que se publica con regularidad y que 

ocupa un lugar determinado en el periódico. La columna vale lo que valga su firma y se 

expresará según el talante de esa individualidad (Santamaría y Casals, 2000: 288). En poco 

espacio tiene que presentarse el tema, desarrollar los argumentos con gran creatividad 

retórica y formular un párrafo final que cierre la argumentación. Aunque en la prensa 

digital no existe un límite espacial, guardamos la brevedad como característica fija de la 

columna. 

- Artículo: de manera personal y sin periodicidad fija interpreta, informa, analiza los 

acontecimientos y establece una tesis que luego constata. Nos quedamos con la definición 

de Armañanzas y Diaz Noci, quienes citan a Gonzalo Martín Vivaldi: “es un escrito de 

contenido variado en el que se interpreta, valora o explica un hecho o una idea actuales, de 

especial transcendencia, según la convicción del articulista, quien trata de humanizar y de 

actualizar el tema” (Armañanzas y Díaz-Noci, 1996: 106). Su extensión supera la de una 

columna. 

- Ensayo: pieza subjetiva sobre cuestiones filosóficas, culturales, políticas, religiosas, 

artísticas, literarias, morales, etc., aunque también pueden ser sobre cuestiones ideológicas. 

La relación con la noticia suele ser nula o escasa (Armañanzas y Díaz-Noci, 1996: 109), y 

de mayor extensión que la columna o el artículo. 

- Suelto o glosa: comentario explicativo y breve que hace más comprensibles las noticias 

informativas y su interpretación ideológica. Se caracterizan por su brevedad, su ausencia 

argumentativa y su retórica basada en ciertos juegos del lenguaje y del pensamiento 

(Santamaría y Casals, 2000: 278). Suelen ser críticas emocionales o apuntes que permiten 

ver aspectos ideológicos del medio.  

- Comentario: caracterizado por su brevedad, acompaña generalmente a la sección de 

sociedad o tiene que ver con frecuencia con cuestiones livianas que no tienen una gran 

implicación social (Moreno Espinosa, 2007). En la prensa escrita, los comentarios se 

identifican visualmente con facilidad en la página de un periódico gracias a los recursos 

tipográficos o de diseño. En el caso de la prensa digital, podemos considerar como 

!54



comentarios aquellos artículos cortos que ofrecen, de forma breve y concisa, un apunte 

sobre una noticia o evento particular. 

- Crítica: incluye la presentación, explicación, análisis y enjuiciamiento de una obra de 

creación mostrada al público (de artes plásticas, teatro, música, etc.), redactada por un 

especialista en algún área de la creación.  

- Tribuna abierta: espacio para opiniones ajenas al diario. Son opiniones sobre temas de 

actualidad que el periódico solicita a distintas personas o colectivos que trabajan y se 

mueven en el ámbito público (Abril Vargas, 1999: 160).   

No hemos incluido los subgéneros de humor gráfico, pues nuestro análisis se centra en los 

argumentos utilizados para sostener determinadas opiniones, ni las cartas al director; aunque 

en el caso de elDiario.es aparece en la sección “eldiario.es responde”, generalmente los 

periodistas responden a dudas y a opiniones de los lectores sobre la ideología y prácticas del 

propio medio, y no sobre temas de actualidad.  

En la variable de “Hipertextualidad” se ha tenido en cuenta una de las características 

propias del periodismo digital, basada en la utilización de enlaces o hipervínculos para 

relacionar los contenidos y permitir acceder a un mensaje más rico y complejo. El resultado 

es un despiece de la información en múltiples textos periodísticos conectados. Se ha 

observado si existen 1) referencias a otras piezas informativas del propio medio, lo que ofrece 

un contexto más amplio para la interpretación del texto basándose en los hechos, 2) 

referencias a otras piezas de opinión del propio medio, lo cual otorga una mayor profundidad 

al hilo argumentativo, 3) referencias a piezas informativas de otro medio, demostrando una 

actitud de colaboración entre medios digitales y 4) referencias a fuentes de datos e 

información, con el objetivo de aportar información empírica que respalde los argumentos 

aportados. 

La segunda parte de la ficha de análisis se centra en el análisis de contenido propiamente 

dicho, que corresponde a la presencia o ausencia de islamofobia en el discurso de los textos 

analizados. Para ello se tienen en cuenta tres variables que permitan incurrir en un análisis del 

discurso: el enfoque utilizado, los argumentos islamófobos y los argumentos anti-

!55



islamófobos. Estas dos últimas variables se dividen, a su vez, en veintitrés categorías 

establecidas a través de la revisión teórica de los trabajos de expertos en el tema.  

La variable del “enfoque” tiene su base en la teoría del framing revisada en el capítulo tres 

de este  trabajo, según la cual los periodistas adoptan determinados marcos o encuadres como 

estructuras cognitivas de interpretación al abordar una noticia, lo cual determinará su 

tratamiento y consecuentemente influirá en la visión que los receptores fabriquen de la 

realidad social. Los enfoques de nuestro análisis no son excluyentes entre sí; un mismo 

artículo puede enfocar el tema desde la perspectiva del multiculturalismo y la de la identidad 

europea, por ejemplo, o desde la visión del terrorismo y seguridad y de las libertades 

fundamentales. No se ha añadido el enfoque de “religión” propiamente dicho porque lo que 

nos interesa en el presente trabajo es estudiar es precisamente bajo qué prisma se construye la 

imagen de la religión en la esfera pública, y a través de qué argumentos se le otorga un 

significado a su presencia en la sociedad. 

La realización de las diez categorías correspondientes a los argumentos islamófobos parten de 

los trabajos de autores como Alba Rico (2013), Martínez Muñoz (2012), Edward Said (2005) 

y Sartori (2002), y de la definición de islamofobia llevada a cabo por el think tank “The 

Runnymede Trust” (1997). Las trece categorías que corresponden a los argumentos anti-

islamófobos han sido establecidas como respuesta a los argumentos islamófobos, buscando 

enunciados que promuevan la tolerancia religiosa hacia el islam. 

Para establecer aquellos argumentos que puedan ser considerados como islamófobos se ha 

recurrido a los ocho puntos establecidos por el laboratorio de ideas británico The Runnymede 

Trust (1997). La “Categoría 1: El islam como un bloque monolítico, estático y reacio al 

cambio” asume la idea de Saïd de que, mientras que “Occidente” ha superado la fase del 

cristianismo,  el  mundo islámico  -a  pesar  de  la  diversidad  de  sus  sociedades,  historias  y 

lenguas-  sigue  estancado  en  la  religión,  el  primitivismo  y  el  atraso  (2005:  106).  La 

“Categoría  2:  El  islam como una realidad separada e  independiente,  sin  valores  en 

común con otras culturas”, establece que el islam es un “otro” que no interactúa con el 

resto de culturas, correspondiendo a lo que Gema Martín Muñoz explica como la expulsión 

!56



de las aportaciones culturales del pensamiento islámico a nuestra sociedad (2012). La 

“Categoría  3:  Las  sociedades  musulmanas  como inferiores  a  Occidente  /  percibidas 

como  bárbaras,  irracionales,  primitivas  y  sexistas”  responde  al  ideario  colonialista  y 

etnocéntrico  que  considera  como  una  obligación  moral  y  una  misión  histórica  llevar  la 

civilización a los pueblos “salvajes” o atrasados de Oriente. La “Categoría 4: Se asocia la 

cultura occidental con la libertad, la igualdad, la modernidad y el progreso / Los valores 

occidentales  han  de  ser  universalmente  aceptados”  implica  que  las  sociedades 

musulmanas no respetan en ningún caso los derechos humanos de las personas, y que han de 

renunciar a sus propios valores para adoptar aquellos impuestos por Occidente. 

La “Categoría 5: El islam como una ideología política con fines políticos y militares” 

engloba aquellos argumentos que presentan el islam no como una verdadera  fe  religiosa 

practicada  sinceramente  por  sus  partidarios, sino como una ideología política que esconde 

intereses económicos y geopolíticos. La  “Categoría  6:  Enfrentamiento  entre  “ellos”  y 

“nosotros”,  escenario  de  choque  de  civilizaciones”  está  relacionada  con  el  discurso 

orientalista que describe Said, que divide el mundo en una región más extensa y extraña 

llamada “Oriente”, y otra llamada “Occidente” o “el Oeste”, “nuestro” mundo (2005: 100). El 

“choque de civilizaciones” alerta sobre la inminencia de un conflicto trágico entre Occidente 

y la religión islámica, que únicamente desemboca en enfrentamiento. La “Categoría 7: El 

islam como agresivo, violento, amenazador y aliado del terrorismo” vincula el islam con 

toda forma de violencia y terrorismo, de manera que islamismo se equipara a yihadismo. 

La “Categoría 8: Aunque hayan nacido en Europa, los autores de los atentados no son 

ciudadanos europeos / no se admiten otras causas más allá de su identidad de islamistas 

radicales” no admite que ciudadanos que han nacido y crecido en Europa puedan abandonar 

su identidad de extraños, por motivos raciales y/o religiosos. La “Categoría 9: Occidente ha 

de actuar unido y entrar en guerra para defenderse del resto” responde a las ideas de que 

“ellos” nos quieren quitar nuestras libertades y atentan contra nuestro estilo de vida, por lo 

que  Occidente  (“nosotros”)  debe  unir  fuerzas  para  plantar  cara  a  un  enemigo  común. 

Finalmente, la “Categoría 10: Justificación de prácticas discriminatorias hacia el islam y 

los  musulmanes”  corresponde a aquellos argumentos mediante los cuales se pretenden 

justificar las prácticas discriminatorias hacia los musulmanes, ya sea alegando motivos de 

seguridad, diferencias culturales, o la defensa de unos valores “occidentales” universales.

!57



Por  otra  parte,  hemos  establecido  trece  categorías  que  corresponden  a  argumentos  anti-

islamófobos. La “Categoría 11: El Islam visto como diverso y progresivo, con diferencias 

internas  y  debates”  admite  que  dentro  del  paraguas  del  islam se  incluyen  identidades, 

culturas  y  prácticas  heterogéneas,  por  lo  que  no  se  puede  hablar  de  un  único  islam.  La 

“Categoría 12: La libertad de culto es un derecho fundamental / Los musulmanes tienen 

derecho a conservar las costumbres propias” recuerda que al igual que se proclama la 

libertad de expresión como valor inseparable de Occidente, deben respetarse la libertad de 

profesar  cualquier  religión  y  el  derecho  a  conservar  las  propias  costumbres  culturales  y 

religiosas. La “Categoría 13: Detrás del terrorismo se esconden factores como la pobreza 

o la inadaptación social, y no solo la religión” se refiere a aquellos argumentos que buscan 

ahondar en las causas que llevan a alguien a cometer un atentado, más allá de los prejuicios 

raciales y religiosos.  La “Categoría 14: Islam considerado interdependiente con otras 

religiones y culturas, se ve afectado por ellas y se enriquecen mutuamente”, se refiere a 

que Oriente y Occidente han convivido pacíficamente durante siglos; los musulmanes han 

vivido en Europa durante siglos y han enriquecido nuestra cultura. El conflicto planteado por 

la teoría del “choque de civilizaciones” no solo no es inevitable, sino que la historia nos 

demuestra que ha sido infrecuente o la excepción. La “Categoría 15: El populismo, los 

nacionalismos y la extrema derecha achacan al islam problemas sociales que no tienen 

nada que ver con él” corresponde a aquellos argumentos que señalan y refutan el discurso 

del “otro como amenaza”, que tiene el miedo a lo desconocido como principal motivación. La 

“Categoría  16:  Islam no es  sinónimo de  yihadismo.  El  hecho de  que  los  terroristas 

puedan ser islamistas no equivale a que todos los islamistas sean yihadistas” incluye los 

argumentos que separan el islam como religión de la ideología yihadista. Yihadismo será el 

utilizado a la hora de hablar del terrorismo que utiliza la religión islámica como justificación, 

y se evitarán expresiones erróneas como terrorismo islamista.  

La “Categoría 17: El islam está sujeto a críticas, como cualquier religión o ideología” 

establece que los debates y los desacuerdos en torno al Islam no disminuyen los esfuerzos 

para combatir  la discriminación y la exclusión, siempre y cuando se lleven a término de 

forma  constructiva.  La  “Categoría  18:  Occidente  no  ha  sido  capaz  de  gestionar  la 

multiculturalidad  que  conllevan  la  inmigración  y  la  globalización”  señala  la 

responsabilidad de las sociedades occidentales en la integración social de los musulmanes y 

el respeto de sus características culturales. La “Categoría 19: Es necesario acabar con las 

!58



expresiones  islamófobas  y  etnocéntricas,  empezando  por  los  propios  medios  de 

comunicación” señala cómo tanto los enfoques adoptados como los términos y expresiones 

utilizados en los medios de comunicación influyen en la creación de un depósito latente de 

fórmulas y estereotipos hacia el islam con un enorme poder performativo (Alba Rico, 2013: 

10). La “Categoría 20: El terrorismo no justifica la "guerra contra el terror" llevada a 

cabo por Occidente ni las prácticas discriminatorias hacia musulmanes” critica el uso del 

terrorismo,  un  terrorismo  que  no  define  al  islam  ni  al  conjunto  de  musulmanes,  como 

justificación para llevar a cabo políticas de carácter colonial y bélico. 

La “Categoría 21: La lucha contra el terrorismo recorta libertades en las sociedades 

occidentales, bajo el pretexto de reforzar la seguridad” hace referencia a los argumentos 

que señalan el incremento del control de la población y el consecuente recorte de libertades 

bajo el pretexto de la lucha contra el terrorismo. La “Categoría 22: Una de las causas del 

yihadismo  son  las  políticas  occidentales  en  los  países  musulmanes,  motivadas  por 

intereses  económicos”,  aunque  corresponde  a  argumentos  anti-islamófobos,  presenta  el 

riesgo de caer en lo que Alba Rico llama miserabilismo, entendido como “hacer responsable 

al  imperialismo  de  todas  las  respuestas  contra  él  -condenando  a  los  musulmanes  al 

terrorismo-   lo  que  convierte  a  los  sujetos  en  objetos  inertes  no  menos  que  los  clichés 

orientalistas o islamofóbicos” (2013: 15).

Finalmente, la “Categoría 23: Los poderes occidentales recortan derechos a las mujeres 

musulmanas cuando se les imponen códigos de vestimenta” incluye los argumentos que 

hacen  referencia  al  purple  washing,  o  las  prácticas  discriminatorias  hacia  la  comunidad 

musulmana disfrazadas de defensa de los derechos de la mujer.  

La actual ficha ha tenido un carácter poroso desde un principio, de manera que se ha ido 

adaptando a medida que el análisis ha ido avanzado a través de la incorporación y/o 

modificación de las categorías argumentales a partir de lo que se ha ido observando. La 

aplicación de la resultante ficha de análisis (Tabla 1) pretende obtener resultados 

cuantificables que nos permitan llegar a conclusiones concretas sobre la presencia de 

discursos islamófobos en  las secciones de opinión de elDiario.es y elConfidencial.com o si, 

por el contrario, impulsan un discurso tolerante hacia el islam orientado a la destrucción de 

los prejuicios islamófobos en la esfera pública. 

!59



!60



!61



5.2. Resultados del análisis 

5.2.1. Análisis cuantitativo del tratamiento del atentado de Niza y de la 

polémica del burkini en la sección de opinión de ElConfidencial.com y 
eldiario.es 

El 14 de julio de 2016 Mohamed Lahouaiej Bouhlel, residente tunecino en Francia, arremetió 

con un camión de 19 toneladas contra una multitud que estaba celebrando el Día Nacional de 

Francia en el paseo de los Ingleses en Niza, matando a 84 personas. Como pasa cuando se 

comete un atentado terrorista en territorio europeo, los medios de comunicación dedicaron un 

amplio espacio informativo a los sucesos, y los artículos de opinión y comentarios 

interpretativos no tardaron en aparecer. Un mes más tarde, más de una docena de localidades 

de la costa francesa prohibían el uso del burkini en sus playas, causando un agitado debate 

público en los espacios de opinión. Este suceso da lugar a un segundo hito en nuestro análisis. 

El número de artículos de opinión que aparecen en elDiario.es durante el periodo de estudio 

establecido es de 39, frente a los 23 contabilizados en ElConfidencial.com. Esta diferencia 

numérica indica una desigual representación del islam y de las comunidades musulmanas en 

la sección de opinión de elConfidencial.com frente a elDiario.es. El día 15 de julio de 2016 

tanto eldiario.es como elConfidencial.com publicaban 2 artículos sobre el atentado en sus 

respectivas secciones de opinión; sin embargo, se observa una diferencia significativa en la 

tendencia entre ambos medios. Del total de artículos analizados, en el caso de 

elConfidencial.com el 43,5% se concentró durante la primera semana tras el atentado, 

mientras que en el caso de elDiario.es la cifra fue del 25,6%. En el caso de la polémica de uso 

público del burkini, el número de artículos publicados sobre el Islam y la comunidad 

musulmana se ve incrementado a partir del 14 de agosto en eldiario.es, concentrando el 41% 

del total de artículos analizados, mientras que el número de artículos de opinión publicados 

en elConfidencial.com no aumenta significativamente, como observamos en la tabla 2, que 

muestra la repartición de artículos de opinión sobre el islam a lo largo del tiempo. 

!62

http://elconfidencial.com
http://eldiario.es
http://elconfidencial.com
http://eldiario.es
http://eldiario.es
http://eldiario.es


Tabla 2. Número de artículos que hacen referencia al islam 

También observamos diferencias entre ambos medios en el tipo de artículos de opinión 

publicados, en las secciones en las que aparecen dichos artículos y en quién escribe los 

mismos. En cuanto a la sección en la que se publicaron los artículos, en el caso de 

elDiario.es, el 43,6% de los artículos aparecieron en blogs internos del medio; el 25,6% en 

blogs externos que, como explicamos anteriormente, conforman el entramado de medios que 

engloba eldiario.es; el 17,9% en medios regionales —como catalunyaplural.org o Las Palmas 

Opina—; y finalmente un 12,8% corresponde a artículos publicados en medios 

internacionales como The Guardian, con el que eldiario.es colabora desde enero de 2016 en la 

sección de Internacional. 

En el caso de elConfidencial, únicamente el artículo C10 corresponde a medios 

internacionales -que aparecía originalmente en la publicación francesa Opinion 

Internationale- (es decir, el 4,4% de los artículos), mientras que el 95,6% restante apareció en 

blogs internos del propio medio. Esto muestra la mayor centralización de voces de 

ElConfidencial.com frente a la mayor pluralidad de fuentes que ofrece eldiario.es, como 

también se ve reflejado en la firma de los artículos: aunque en ambos medios la totalidad de 

los artículos incluyen la firma del autor, en eldiario.es un 43,6% de los artículos están 

firmados por expertos o especialistas en alguno de los temas tratados; el 33,3% los firman 

!63

http://eldiario.es
http://catalunyaplural.org
http://eldiario.es
http://elconfidencial.com
http://eldiario.es
http://eldiario.es


periodistas externos al medio -aunque muchos de ellos son colaboradores asiduos del medio 

que firman a modo de columnistas-; y el 23,1% corresponde a periodistas que forman parte 

de la plantilla profesional del medio. Por otra parte, en el caso de elConfidencial, el 74% de 

los artículos han sido escritos por periodistas del propio medio; y los artículos escritos por 

periodistas externos y expertos corresponden al 13% respectivamente. En el siguiente 

apartado, que corresponde al análisis cualitativo de los artículos de opinión analizados, se 

estudiará con mayor detenimiento cuál es la relación que se ha observado entre el tipo de 

firma y los enfoques utilizados a la hora de construir el hilo argumental de los artículos. Este 

aspecto es especialmente relevante a la hora de estudiar la pluralidad de opiniones, valores e 

informaciones que supuestamente incorpora el nuevo periodismo al cual hemos hecho 

referencia en apartados anteriores.

En lo que respecta a los tipos de artículo de opinión; llaman la atención algunos aspectos. 

En primer lugar, de los 62 artículos analizados solo uno corresponde a un editorial 

(concretamente el artículo C5 de elConfidencial.com, en el que quien firma es Carlos 

Sánchez, director adjunto del medio, en su blog personal Mientras Tanto). Tanto en 

elDiario.es como en elConfidencial.com es común que sus directores publiquen artículos en 

los que analizan hechos de actualidad en un ejercicio de interpretación en el que aportan su 

visión personal, y sin embargo en eldiario.es ni el ataque terrorista de Niza, ni el papel de la 

religión en las sociedades occidentales, ni la polémica suscitada por del uso público del 

burkini aparecen en el blog personal de Ignacio Escolar, director de eldiario.es. El diario que 

firma Carlos Sánchez se centra en la identidad europea, asegurando que “la UE, a punto de 

cumplir 60 años, encara las mayores amenazas desde su creación. Los viejos fantasmas han 

salido de la botella: populismo, nacionalismo, terrorismo…”, pero no hace referencia directa 

al islam en sí ni a la comunidad musulmana, que también forma parte de esa Europa de la que 

habla.  

El artículo opinativo es el tipo de artículo usado con más frecuenta en ambos medios (en un 

35,9% de las veces en eldiario.es, y en el 30,4% en ElConfidencial.com). Como hemos 

explicado en el apartado anterior, esta variante específica del género de opinión interpreta, 

valora y explica un suceso de actualidad siguiendo la convicción personal del articulista, que 

!64

http://eldiario.es
http://eldiario.es
http://eldiario.es
http://elconfidencial.com


a menudo aporta enlaces, referencias a otras noticias, y datos adicionales. Esta es una de las 

principales diferencias respecto a la columna, otro de los tipos de artículo de opinión más 

utilizados en ambos medios. La columna sigue un hilo argumental más escueto, desarrollando 

los argumentos con gran creatividad retórica en un espacio limitado. Las columnas suponen 

el 25,6% en el caso de eldiario.es, frente al 26,1% de elConfidencial.com. En elDiario.es la 

proporción de tribunas abiertas supera ligeramente a la de columnas con el 28,2%; esto tiene 

sentido si tenemos en cuenta la mayor contribución de expertos y personas ajenas al medio 

que acabamos de señalar. En el caso de elConfidencial.com, el porcentaje de artículos de 

opinión de tribuna abierta, en cambio, apenas llega al 13%. El resto de tipologías presentes en 

los artículos analizados son las siguientes: suelto —tres sueltos en elDiario.es y dos en 

elConfidencial.com—; comentario —ninguno en elConfidencial.com, uno en eldiario.es—; 

crítica —ninguna en elDiario.es, dos en elConfidencial.com sobre el libro “La carrera hacia 

ningún lugar” del pensador italiano Giovanni Sartori y sobre los libros de Mathias Enard— 

ensayo —únicamente uno en elDiario.es. 

Más allá de la colaboración entre medios a través de las secciones y la estructura 

organizacional del propio diario, como sería el ejemplo de eldiario.es y su red de blogs, que 

ellos mismos definen como “un espacio de encuentro para la sociedad civil y otras 

publicaciones con las que compartimos valores”, existe otra forma de establecer conexiones 

entre diferentes periódicos digitales: a través de los enlaces, lo que se conoce como 

hipertextualidad. Además de proporcionar a los lectores herramientas extra para obtener una 

visión más completa sobre un determinado tema a través de enlaces a otras noticias, datos y 

fuentes de información; los enlaces a otros artículos de opinión (ya sean del mismo medio o 

de uno ajeno) permiten añadir argumentos a la propia tesis, haciendo apuntes sobre 

cuestiones concretas. O simplemente pueden ampliar el debate aún más, dejando espacio para 

la propia reflexión del lector.  

El análisis de los artículos demuestra que eldiario.es incorpora un mayor número de enlaces a 

contenidos externos. En elConfidencial.com solo dos artículos incluyen hipervínculos a otros 

medios (todos ellos de información) en el texto. Eso no quiere decir que elConfidencial.com 

no utilice la hipertextualidad como recurso, sino que la utiliza a modo de auto-referencia: 17 

!65

http://eldiario.es
http://elconfidencial.com
http://eldiario.es
http://elconfidencial.com
http://eldiario.es
http://elconfidencial.com
http://eldiario.es
http://eldiario.es
http://eldiario.es
http://elconfidencial.com
http://elconfidencial.com


de los 23 artículos analizados tienen al menos un enlace a contenidos informativos del propio 

medio. En cambio, 12 de los artículos de elDiario.es tienen al menos un enlace a contenidos 

informativos y de opinión de otros medios de comunicación; 10 de ellos incluyen enlaces a 

fuentes de información y datos, tales como estudios publicados, bases de datos o artículos de 

Wikipedia; y finalmente también incluye hipervínculos a contenidos del propio medio (10 a 

noticias y 4 a otros artículos de información). 

Al tratarse de contenidos acumulativos y no sustitutivos, la información de los medios online 

constituyen un canal propicio al desarrollo de un periodismo de profundidad que interprete 

los hechos noticiosos y que permita a los lectores contrastar, ampliar y relacionar la 

información por ellos mismos; en este aspecto, elDiario.es lo consigue de manera más eficaz. 

Una vez analizados los resultados relativos a los aspectos formales de ambos medios, es 

necesario centrarnos en el objetivo principal de el trabajo presente: la presencia o la ausencia 

de argumentos islamófobos en los artículos que conforman nuestra muestra de estudio. 

Del total de 62 artículos analizados tras el atentado y la polémica del burkini, 21 incluyen al 

menos una de las categorías del discurso que establecen la presencia de islamofobia, ya sea 

de manera directa o a través del uso de discursos entocéntricos y orientalistas. En otras 

palabras, cerca del 34% de los artículos incluidos en nuestro análisis incorporan elementos 

islamófobos; si bien la mayoría de ellos no elaboran un discurso abiertamente racista o 

xenófobo, como se explica en el siguiente apartado del análisis cualitativo de los resultados, 

más de la mitad de los artículos incluyen al menos una de las categorías argumentales que 

contribuyen a la construcción de prejuicios en torno al islam, a la comunidad musulmana y a 

sus costumbres (Tabla 3). En el caso de elConfidencial.com, el porcentaje de artículos con 

argumentos orientalistas corresponde al 43,5%, frente al 28,2% de elDiario.es. Sin embargo, 

es importante resaltar que el hecho de que los artículos incluyan al menos una categoría 

argumental etnocéntrica no quiere decir que el mensaje principal del artículo sea abiertamente 

islamófobo o racista; en muchos de los casos, se trata de estereotipos y tipificaciones que, de 

no ser cuidadosos, pueden perpetuar una arraigada batería de suposiciones  erróneas sobre el 

islam y sobre los musulmanes, como estudiamos más detenidamente en el siguiente apartado. 

!66

http://eldiario.es
http://eldiario.es
http://eldiario.es


El siguiente paso de nuestro análisis consistió en averiguar cuáles son las categorías 

argumentales islamófobas más recurrentes en los artículos analizados. Dentro de los 11 

artículos de eldiario.es que cumplen al menos una de las categorías islamófobas establecidas 

para el análisis discursivo, las que más veces se repiten son la “Categoría 6: 

Enfrentamiento entre "ellos" y "nosotros", escenario de choque de civilizaciones”, que 

aparece en un 20,5% de los artículos totales analizados, y las “Categoría 4: Se asocia la 

cultura occidental con la libertad, igualdad, modernidad y progreso / Los valores 

occidentales han de ser universalmente aceptados” y “Categoría 2: El islam como una 

realidad separada e independiente, sin valores en común con otras culturas”, ambas 

presentes en un 10,3% de los artículos.  

La tercera categoría que más aparece es la “Categoría 7: El islam como agresivo, violento, 

amenazador y aliado del terrorismo”, en un 7,7%, seguida de la “Categoría 1: El islam 

como un bloque monolítico, estático y reacio al cambio”, la “Categoría 9: Occidente ha 

de actuar unido y entrar en guerra para defenderse del resto”, la “Categoría 5: El islam 

como una ideología política con fines políticos y militares”, y la “Categoría 3: Las 

sociedades musulmanas como inferiores a Occidente / percibidas como bárbaras, 

irracionales, primitivas y sexistas”, todas ellas representadas en un 5,1%.  

!67



Finalmente, las dos categorías menos utilizadas son la “Categoría 10: Justificación de 

prácticas discriminatorias hacia el islam y los musulmanes” y la “Categoría 8: Aunque 

hayan nacido en Europa, los autores de los atentados no son ciudadanos europeos / no se 

admiten otras causas más allá de su identidad de islamistas radicales”, que aparecen en 

un 2,3% de los artículos analizados. 

 Tabla 4. Categorías argumentales islamófobas utilizadas en elDiario.es 

 

!68



En el caso de elConfidencial.com, de los 10 artículos que cumplen al menos una de las 

categorías islamófobas incluidas en nuestro análisis discursivo, las que más veces se repiten 

son, al igual que en elDiario.es, la “Categoría 6: Enfrentamiento entre "ellos" y 

"nosotros", escenario de choque de civilizaciones”, que aparece en un 17,4% del total de 

artículos, y la “Categoría 3: Las sociedades musulmanas como inferiores a Occidente / 

percibidas como bárbaras, irracionales, primitivas y sexistas” —en la misma proporción

—; seguidas de las categorías “Categoría 4: Se asocia la cultura occidental con la 

libertad, igualdad, modernidad y progreso / Los valores occidentales han de ser 

universalmente aceptados”, “Categoría 7: El islam como agresivo, violento, amenazador 

y aliado del terrorismo” y “Categoría 8: Aunque hayan nacido en Europa, los autores de 

los atentados no son ciudadanos europeos / no se admiten otras causas más allá de su 

identidad de islamistas radicales” que aparecen en un 13%; seguidas de la “Categoría 2: 

El islam como una realidad separada e independiente, sin valores en común con otras 

culturas” presente en el 8,7%; y finalmente el resto de categorías, que aparecen en el 4,3% 

de los artículos analizados. 

 Tabla 4. Categorías argumentales islamófobas utilizadas en    

 elConfidencial.com 

!69

http://elconfidencial.com
http://eldiario.es
http://elconfidencial.com


Por  otro  lado,  hemos  analizado  el  uso  de  argumentos  anti-islamófobos  en  los  medios 

estudiados. En las tablas 5 y 6 podemos observar ordenados de más a menos frecuentes los 

argumentos que impulsan la tolerancia religiosa en el debate público. Llegados a este punto, 

es  importante  poner  en  relación  la  cantidad  de  argumentos  anti-islamófobos  encontrados 

frente al número de argumentos islamófobos. En elConfidencial.com se han contabilizado un 

total  de  55  argumentos  categorizados  como  anti-islamófobos,  frente  a  los  25  que  se 

consideraron islamófobos; es decir, una proporción de 1 : 2,2. En el caso de elDiario.es, la 

proporción es de 1 : 3,4, ya que por los 29 fragmentos de texto islamófobos se contabilizaron 

99 argumentos anti-islamófobos. 

Tabla 5. Presencia de argumentos anti-islamófobos en elDiario.es

Categoría argumental 
Número 
de 
artículos 
en los que 
aparece

Los poderes occidentales recortan derechos a las mujeres musulmanas cuando se les 
imponen códigos de vestimenta

15

La libertad de culto como derecho fundamental / derecho a conservar las costumbres 
propias

14

El Islam como diverso y progresivo, con diferencias y debates 9

El hecho de que los terroristas puedan ser islamistas no equivale a que todos los 
islamistas sean yihadistas

8

Occidente no ha sido capaz de gestionar la multiculturalidad 8

Occidente no ha sido capaz de gestionar la multiculturalidad 8

Es necesario acabar con las expresiones islamófobas y etnocéntricas 8

El terrorismo no justifica la "guerra contra el terror" ni las prácticas discriminatorias 
hacia musulmanes

7

La lucha contra el terrorismo recorta libertades en las sociedades occidentales 6

Una de las causas del yihadismo son las políticas occidentales en los países 
musulmanes

6

El populismo, los nacionalismos y la extrema derecha achacan al islam problemas 
sociales que no tienen nada que ver con él

6

Detrás del terrorismo se esconden otros factores más allá de la religión 6

Islam interdependiente con otras religiones y culturas, se enriquecen mutuamente 5

!70

http://eldiario.es


Tabla 6. Presencia de argumentos anti-islamófobos en elConfidencial.com

En  cuanto  a  los  enfoques  utilizados,  partimos  de  la teoría del framing como forma de 

estudiar la manera en que los medios otorgan un significado a los sucesos de la actualidad a 

través del uso de determinados frames, marcos o encuadres que sirven a modo de estructuras 

cognitivas de interpretación de la realidad; no se trata únicamente de analizar cómo se habla 

sobre un tema, sino de qué se habla cuando se habla de él. En este aspecto, llama la atención 

el paralelismo existente entre ambos medios en el uso de determinados enfoques en los 

artículos de opinión analizados (Tablas 7 y 8). 

Categoría argumental
Número 
de 
artículos 
en los que 
aparece

La libertad de culto como derecho fundamental / derecho a conservar las costumbres 
propias 8

Occidente no ha sido capaz de gestionar la multiculturalidad 7

Detrás del terrorismo se esconden otros factores más allá de la religión 6

El Islam como diverso y progresivo, con diferencias y debates 5

El populismo, los nacionalismos y la extrema derecha achacan al islam problemas 
sociales que no tienen nada que ver con él 5

El terrorismo no justifica la "guerra contra el terror" ni las prácticas discriminatorias 
hacia musulmanes 5

El Islam como diverso y progresivo, con diferencias y debates 3

El islam está sujeto a críticas, como cualquier religión o ideología 3

El hecho de que los terroristas puedan ser islamistas no equivale a que todos los 
islamistas sean yihadistas 3
Una de las causas del yihadismo son las políticas occidentales en los países 
musulmanes 2

Los poderes occidentales recortan derechos a las mujeres musulmanas cuando se les 
imponen códigos de vestimenta 2

Islam interdependiente con otras religiones y culturas, se enriquecen mutuamente 2

La lucha contra el terrorismo recorta libertades en las sociedades occidentales 1

!71



Tabla 7. Enfoques utilizados en elDiario.es

Tabla 8. Enfoques utilizados en elConfidencial.com

Aunque se observan ligeras diferencias entre elDiario.es y elConfidencial.com, el orden de 

prevalencia de enfoques en los artículos analizados es el siguiente: Terrorismo y seguridad 

(26,8% y 29% respectivamente); Multiculturalismo y globalización (25% y 22,6%); Derechos 

de las mujeres (21,4% y 19,4%); Identidad Europea (14,3% y 19,3%); y finalmente 

Libertades fundamentales (12,5% y 9,7%). 

!72

http://eldiario.es
http://eldiario.es
http://elconfidencial.com


5.2.1. Análisis cualitativo del tratamiento del atentado de Niza y de la 

polémica del burkini en las secciones de opinión de elConfidencial.com y 

elDiario.es 

Tras una primera aproximación cuantitativa al contenido de las secciones de opinión de 

elConfidencial.com y elDiario.es, en este apartado se pretende analizar con mayor precisión 

el discurso que construyen ambos medios a través del análisis cualitativo de los mismos. En 

términos generales, se aprecia una evolución desde los primeros artículos, centrados en el 

tema del terrorismo y de la seguridad (y de sus efectos en la sociedad), hasta los últimos, en 

los que se hace una reflexión más meditada sobre el islam y su relación con Occidente. 

Pasado un mes del atentado y coincidiendo con la polémica del burkini, se observa un 

esfuerzo por tratar el tema del islam a través de artículos de opinión orientados a esclarecer 

zonas oscuras (para muchos) sobre el islam, sus prácticas y sus matices. Entre ellos destaca el 

artículo publicado por Álvaro Zarzalejos en elConfidencial.com el 8 de agosto de 2016, con 

el título “Dos millones de fieles y subiendo: radiografía del islam en España”, que aporta una 

imagen muy amplia sobre el islam, los debates existentes, datos y voces expertas. El artículo 

concluye con la idea de que “la desconfianza hacia el islam, sumada a la ola de terrorismo 

yihadista que golpea el continente, ha derivado en una pirotecnia verbal anti-islam que 

alimenta las retóricas de los partidos de ultraderecha europeos”. Del mismo modo, elDiario.es 

publica artículos como el de Ana María Carballeira Debasa, de la Escuela de Estudios 

Árabes, titulado “Islam: pasado, presente y futuro. ¿Hacia una sociedad intercultural?”, que 

demuestran una voluntad de ofrecer una visión amplia sobre el islam.  

Sin embargo, se han observado ciertas tendencias existentes en el discurso creado a partir de 

las secciones de opinión de ambos medios. Para ello hemos seleccionado aquellos temas que 

aparecen de manera recurrente en los artículos, con el objetivo de poner en común tendencias 

que, por su carácter islamófobo o etnocentrista, comprometen el discurso de tolerancia 

religiosa en la esfera pública; o por el contrario, aquellos argumentos que ponen la intención 

en superar los prejuicios existentes hacia el islam y las comunidades musulmanas, en un 

esfuerzo por combatir la islamofobia.  

!73

http://elconfidencial.com
http://eldiario.es
http://elconfidencial.com
http://eldiario.es
http://eldiario.es


El otro entre nosotros: representación del terrorista y choque de civilizaciones 

Uno de los principales aspectos que llaman la atención en el análisis del discurso de ambos 

medios , sobre todo durante los primeros días tras el atentado, es el tratamiento que se hace 

del terrorista. En repetidas ocasiones se admite que “puede que la persona que conducía el 

camión fuese un loco, o un individuo autorradicalizado, pero probablemente estemos 

hablando de un nuevo atentado yihadista” (C1). Se asume así que los actos que comete el 

autoproclamado Estado Islámico no cuentan inherentemente con ese factor, el de la locura o 

la radicalización, y que por lo tanto es la nacionalidad, la religión o la cultura las que 

empujan a los terroristas a matar. Vemos ejemplos de este tipo de hilo argumental en otros 

artículos de elConfidencial.com, como el C4, que plantea la pregunta “¿Se trató de un 

atentado yihadista, o de un simple acto de terror cometido por un enajenado?”, o el C6, 

cuando afirma que “en muchos de los llamados ‘combatientes’ del terrorismo yihadista se da 

una mezcla de fanatismo religioso y frustración personal”. 

En otro artículo de elConfidencial.com, se atribuye la crisis desencadenada a partir del ataque 

terrorista a una cuestión de “choque cultural”, lo cual correspondería a la categoría de análisis 

“Categoría 6: Enfrentamiento entre "ellos" y "nosotros", escenario de choque de 

civilizaciones”: 

“El señor Valls hace sus declaraciones acuciado por el choque cultural que se está 

produciendo en su país. Un choque cultural en el que la colisión entre el laicismo y el 

islam no es menos importante que el que se da entre la socialdemocracia y el 

populismo de extrema derecha”, C17. 

En la misma línea, en elConfidencial.com se llega a planear si el islam como religión es 

compatible con la democracia occidental: 

“Y es que lo que los acontecimientos de estos días en Turquía vuelven a poner de 

manifiesto el gran asunto de fondo de si el Islam es compatible o no con la 

democracia tal como la entendemos en Occidente. Y afinando un poco más, si el 

llamado islamismo político que se proclama democrático y no yihadista, es 

!74

http://elconfidencial.com
http://elconfidencial.com


compatible con esa misma democracia occidental y con el respeto por los Derechos 

Humanos”, D3. 

No obstante, otros artículos enfocan los hechos desde la situación social y personal del 

terrorista, admitiendo la posibilidad de que sea la pobreza, la desigualdad social y la 

discriminación en la que viven algunos de los factores que pueden haber influido en sus 

actos, y no sus creencias religiosas o los dictados de su cultura. Con esto, no quiere decir que 

se omita por completo el papel del islam, sino que se tienen en cuenta otros componentes de 

la ecuación:  

“Recuerden el incendio de coches en los ghettos hace unos años. Relacionen esos 

actos con la nueva ola de extremismo religioso. ¿Es el islam el problema, o lo es la 

pobreza?” C12.  

En el mismo artículo, el periodista apunta que “de nuevo, me parece que la desesperación, 

provocada por situaciones sociales asquerosas, tiene más peso en las consecuencias que un 

tipo u otro de religión”, lo que correspondería a la categoría argumental anti-islamófoba  

“Categoría 13: Detrás del terrorismo se esconden factores como la pobreza o la 

inadaptación social, y no solo la religión”. La idea de la desesperación aparece en otro 

artículo, también de elDiario.es, al referirse a los ataques llevados a cabo en territorio 

palestino: 

“Decenas de jóvenes palestinos no fichados ni vinculados a organización alguna que, 

en un acto de desesperación, atacaban a civiles y militares sin un patrón aparente”, 

C3. 

En este último, al referirse a “un acto de desesperación”, se da a entender que los atacantes se 

encuentran en situaciones límites en las que es natural caer en la desesperación. Lo mismo se 

aplica a este otro fragmento de elConfidencial.com, que se refiere a la situación personal de 

Mohamed Lahouaiej Bouhlel: 

“¿Se convirtió Bouhlel en camionero con la intención de perpetrar esta matanza tras 

radicalizarse en solitario o en contacto con algún grupo militante, o simplemente 

estalló debido a las presiones existentes en su vida?” C4. 

!75

http://eldiario.es


Además de las características personales del terrorista y su situación social, los medios 

analizados van un paso más allá al vincular las circunstancias con un problema social más 

amplio en el que los gobiernos occidentales juegan un papel clave: 

“ISIS está luchando por su supervivencia. No tiene dinero ni personal para librar 

nada parecido a una guerra tradicional contra la coalición liderada por Estados 

Unidos y sus aliados locales (al menos, no por mucho tiempo). Lo que sí tiene es un 

mensaje que encuentra oídos propicios en ciertos grupos de personas (por lo general, 

varones jóvenes marginados, desencantados y atormentados) en una amplia variedad 

de países, en Oriente Medio, Europa y otras partes”, D17. 

En este fragmento podemos observar que no se hace alusión al origen ni a la religión de estos 

“varones jóvenes”, aunque más adelante sí que lo especifica: 

“Una de las razones es que un amplio sector de la comunidad musulmana en Francia 

se siente excluido y alienado, lo que facilita a ISIS la labor de reclutamiento”, D17. 

Este es un aspecto que se debe tener en cuenta a la hora de hablar del terrorismo si no se 

quiere incurrir en actitudes islamofóbicas: la mayoría de los perpetradores de ataques 

terroristas son jóvenes con nacionalidad europea, a menudo hijos de inmigrantes musulmanes 

que han crecido en un entorno occidental y que se han radicalizado en ese mismo entorno. 

Ante esta situación, en lugar de describir lo que Huntington catalogó como “choque de 

civilizaciones” (1995), es conveniente tener en cuenta que, a pesar de las constantes 

proclamas europeas de defender unos valores inalienables como serían la libertad, la 

igualdad, el respeto o la tolerancia, no todas las comunidades se han visto beneficiadas por 

igual dentro de las mismas sociedades europeas. Algunas de las consecuencias sociales de la 

desigualdad son la marginación, la frustración y los sentimientos de alienación. Por este 

motivo, meter a todos los musulmanes dentro de unas únicas categorías negativas supone, 

además de un error, un ejercicio de distorsión de la realidad. 

En este aspecto, elConfidencial.com señala el problema y propone soluciones directas, que 

pasan por el compromiso común de la ciudadanía para acabar con la desigualdad y garantizar 

los derechos universales de las personas: 

!76

http://elconfidencial.com


“Empecemos a exigir de verdad respuestas distintas, un cambio de estrategia. Hay 

alternativas. Comenzando, por ejemplo, por comprometernos en serio como sociedad 

-pero en serio- para que en los barrios más castigados de nuestras ciudades, y 

también más allá de nuestras fronteras, la libertad, los derechos y las oportunidades 

sean también parte de esa rutinaria normalidad”, D13. 

ElDiario.es, a su vez, denuncia el peligro que supone identificar como inmigrantes 

únicamente a los musulmanes, aunque se trate de ciudadanos de nacionalidad europea; según 

Desrues y Pérez Yruela la identificación de la población musulmana con un islam 

amenazante (y su identificación como musulmanes por encima de cualquier otra forma de 

identidad) supone una de las bases de la islamofobia (2008: 3): 

“Aunque hay que caminar con cuidado sobre esta preocupación. 'Inmigración'. 

Porque en boca de cada vez más galos esto no quiere decir 'extranjero' sino 

simplemente 'musulmán'. Y en muchos casos están hablando de “inmigrantes de 

tercera generación”: con pasaporte francés y cuya única realidad es la francesa”. C7 

Una Europa nuestra y unida contra el “enemigo terrorista” 

Otro de los temas recurrentes observados en nuestro análisis es la cooperación entre los 

servicios de inteligencia de los países europeos percibida como una necesidad imperante para 

hacer frente al ISIS. El discurso empleado no se limita únicamente a reivindicar una mayor 

colaboración entre países, sino que lo hace expresando implícitamente que Europa debe unir 

fuerzas para defenderse de una amenaza externa, siguiendo la categoría argumental 

“Categoría 9: Occidente ha de actuar unido y entrar en guerra para defenderse del 

resto”. Uno de los ejemplos más claros lo vemos en el artículo publicado por Carlos 

Campillos Martínez y Adrián Vidales en elDiario.es el 15 de julio de 2016, titulado “Mejor 

Europa, antídoto contra el terror”: 

“Mientras que el terrorismo de inspiración islamista radical ha fijado a Europa como 

una realidad política, social y cultural que hay que exterminar, los líderes europeos 

siguen entendiendo la seguridad como un ámbito puramente nacional”, D2. 

!77

http://eldiario.es
http://eldiario.es


Al referirse a un terrorismo “de inspiración islamista radical” en lugar de “yihadista” se 

establece una relación entre el islam y el terrorismo (siguiendo las categorías “Categoría 5: 

El islam como una ideología política con fines políticos y militares” y “Categoría 7: El 

islam como agresivo, violento, amenazador y aliado del terrorismo”), y además se 

refuerza el imaginario geográfico polarizado que divide el mundo en una región extraña 

llamada “Oriente”, y otra llamada “Occidente” o “nuestro” mundo, como establece Said 

(2005). En el mismo artículo se incluyen más argumentos en esta línea: 

“La Unión Europea debe actuar unida en este sentido y debe dar un paso al frente 

para garantizar la estabilidad en su vecindad más próxima. Como indicábamos en 

estas líneas, tenemos una amenaza, tenemos las herramientas. Sólo necesitamos 

cambiar nuestra mentalidad para trascender nuestras fronteras nacionales tal y como 

lo hacen aquellos que quieren acabar con nosotros”, D2. 

No solo se defiende la idea de cooperación entre países para garantizar la seguridad, sino que 

se implica que esta seguridad únicamente pertenece a los europeos como depositarios 

naturales de los derechos y libertades: 

“Por ello es necesario que cambiemos de una vez por todas nuestros esquemas 

mentales basados en esa seguridad nacional que ya no existe y comprendamos de una 

vez por todas que sólo juntos podremos vencer a la violencia terrorista. La seguridad 

humana – la de los europeos como ciudadanos- requiere acciones integradas, una 

cooperación más sólida en materia de inteligencia y policial, D2. 

Sorprende la frecuencia con la que los medios analizados se refieren a los valores 

democráticos como nuestros, llevando a cabo una construcción polarizada en la que “ellos 

quedan convertidos en un grupo homogéneo, irascible, fanático, radical y pobre, y nosotros 

actuamos como los ‘buenos’, los mediadores de mente abierta y democrática” (Piquer Martí, 

2015): 

“Los ataques no se dirigen contra un país, sino contra un modelo de vida, contra sus 

ciudadanos”, D2. 

!78



“El objetivo del terror es acabar con nuestros logros en materia de derechos y 

libertades, es sembrar el pánico para que renunciemos a los frutos de luchas 

centenarias por la tolerancia, el respeto y la convivencia en nuestra sociedad”, D2. 

En el otro lado de la balanza, encontramos fragmentos argumentales que defienden la 

multiculturalidad y la interrelación entre culturas y religiones como una realidad, siguiendo la 

categoría argumental “Categoría 14: Islam considerado interdependiente con otras 

religiones y culturas, se ve afectado por ellas y se enriquecen mutuamente”: 

"Si hemos presumido de valores y principios democráticos, tenemos que presumir de 

que los musulmanes europeos son personas con esos mismos valores europeos que 

simplemente practican otra religión”, C11. 

“Obviamente hay violencia, hay guerra civil en Siria, atentados en Europa, pero eso 

no quita que tengamos relaciones muy hondas, y que ahora Occidente esté en Oriente 

y Oriente en Occidente de una forma muy difícil de separar”, C23. 

“Estas situaciones conflictivas han de servirnos para poner en práctica lo que 

aprendemos de nuestro pasado histórico, que no es ni más ni menos que un pasado de 

coexistencia entre culturas”, D10. 

“Es evidente que el contacto cultural ha funcionado como motor de dinamización de 

la mayoría de las transformaciones en las costumbres y en las formas de 

organización de los pueblos. Pero ese contacto debe ser efecto de dinamización hacia 

la aculturación y la formación de una nueva realidad que fusione, en la medida de lo 

posible, las identidades de las culturas en contacto. La imposición por la fuerza o por 

las leyes de unas costumbres sobre otras, nos ha dejado ejemplos a lo largo de la 

historia de dos tipos de situaciones: la asimilación (que parece ser lo que muchos 

están buscando con esta polémica) o la resistencia (que podría llevar a extremismos 

indeseados)”, D33. 

Esta idea está directamente relacionada con la categoría de análisis “Categoría 12: La 

libertad de culto es un derecho fundamental / Los musulmanes tienen derecho a 

conservar las costumbres propias”: 

!79



“Los franceses musulmanes viven, tributan y trabajan en el territorio que los 

franceses organizan políticamente. Son allí una minoría, pero tienen la puerta abierta 

a participar de la organización política de su país. Sus costumbres, desde el momento 

en que echan raíces entre los franceses, son también las costumbres de Francia”, 

C20. 

De esta forma, lo que aquí se expresa es que hay cabida para la multiculturalidad en las 

sociedades occidentales. En la postura contraria, encontramos la expendida idea, tal como 

afirma la arabista Gema Martín Muñoz (2012), de que el musulmán “bueno” es aquel que 

renuncia a sus propias costumbres y a sus rasgos culturales para adoptar los “nuestros”. La 

consecuencia de esta diferenciación en apariencia evidente entre “nosotros” y “ellos” resulta 

en una justificación de la discriminación hacia los musulmanes; un ejemplo es el artículo de 

elConfidencial.com en el que el periodista residente en Francia Harold Hyman defiende el 

espionaje y la vigilancia en los ambientes con presencia musulmana:   

“Hay que recordar: la inteligencia comienza en la calle, en los cafés, donde un 

ambiente de islamización creciente da indicios (…). Lo que falta es la comprensión 

del terreno y medidas para espiar un poco más a los sospechosos con una red de 

informadores eficaces”, C8. 

Para justificar estas prácticas discriminatorias, el autor del artículo esgrime como argumento 

la generalización islamófoba de que  

“Lo que todos vemos de manera cruda en la vida cotidiana es una religiosidad 

simplificada e identitaria que siguen los jóvenes musulmanes: rechazan el cerdo, la 

compañía pública de mujeres y las actitudes 'femeninas' como los pantalones cortos. 

Los elegidos se lamentan de vez en cuando de esa situación, que evidentemente 

favorece la divergencia entre musulmanes y los demás. Peor: estigmatiza a los 

musulmanes que intentan vivir de manera más normal (es decir, vivir sin referencias 

constantes a reglas reales o inventadas de un islam popular duro)”, C8. 

Esta última idea va ligada al prejuicio orientalista que considera las costumbres occidentales 

como las únicas válidas, construyendo una visión que corresponde a la “Categoría 3: Las 

sociedades musulmanas como inferiores a Occidente / percibidas como bárbaras, 

!80

http://elconfidencial.com


irracionales, primitivas y sexistas”. En la misma línea, este otro artículo niega la 

posibilidad de un entendimiento cultural entre las comunidades musulmanas y la sociedad 

occidental en la que viven, tachando a los musulmanes de radicales: 

“Hay una radicalidad identitaria, y muchas personas están perdidas con la ruptura y 

ya no quieren pensar en la integración. Están en una identidad musulmana de 

ruptura que yo llamaría “musulmanidad” que es antes étnico-cultural que religiosa”, 

C10. 

En otros artículos, sin embargo, también encontramos la postura contraria, que siguiendo la  

categoría argumental anti-islamófoba “Categoría 18: Occidente no ha sido capaz de 

gestionar la multiculturalidad que conllevan la inmigración y la globalización” 

argumentan lo siguiente:  

“Lo que hay aquí es un intento de apropiación de los valores y las costumbres 

occidentales por parte de grupos en confrontación. Todos aspiran a ser el molde a 

imagen del cual han de ser todos los demás. Por este motivo yo, que no quiero 

convencer a nadie, trato de cultivar la costumbre de la tolerancia”, C20. 

“Quien dice que ellos tienen que adaptarse a nosotros, a nuestra libertad, está 

pasando por alto la pobreza y está cometiendo un atentado intelectual contra la 

libertad. Libertad, también, para profesar un culto u otro, para conservar las 

costumbres propias”, C12. 

La universalidad de los valores Occidentales 

Tal y como hemos visto en el postulado anterior, algunos de los artículos en los medios 

analizados relacionan directamente la identidad europea con unos valores democráticos 

inherentes de los que carecen el resto de civilizaciones. Concretamente, el editorial de Carlos 

Sánchez publicado en elConfidencial.com el 17 de julio de 2016, reza: 

“Europa continúa siendo un amplio y generoso Estado de bienestar como nunca 

nadie lo ha disfrutado en ninguna parte del planeta”, C5. 

!81

http://elconfidencial.com


Aunque Sánchez se refiera a que los ciudadanos europeos gozamos de una gran prosperidad 

económica en comparación a otros países, está definiendo la sociedad occidental bajo unos 

valores positivos sobre los cuales tiene el dominio, de manera que éstos no pueden ser 

adjudicados a otras sociedades. Sin embargo, el director adjunto de elConfidencial.com 

matiza que la prosperidad de la que goza Europa debe recordarnos que la idea de “una época 

legendaria construida a partir de estados nacionales étnica y políticamente homogéneos” de la 

que hablan los nacionalistas y radicales de extrema derecha es “una fábula imaginaria”, pues 

Europa siempre ha sido híbrida. Esta idea se repite en el artículo C15 del mismo medio, en el 

que se analiza el auge del populismo y de los partido de extrema derecha:  

“el miedo, la sensación de fracaso de la Unión Europea y la aparente decadencia del 

‘status quo’ han actuado como una suerte de catalizador de las formaciones 

ultraderechistas que si bien ya existían, ahora gozan de un apoyo que antaño no 

tenían”, C15. 

Seguridad ciudadana, la “guerra contra el terror” y el recorte de libertades 

Otro tema que merece atención es la reiterada idea de que los gobiernos occidentales están 

ejerciendo un recorte de las libertades de los ciudadanos, que justifican bajo el pretexto de la 

lucha contra el terrorismo. Algunos de los argumentos utilizados son los siguientes: 

“La prudencia que ahora todo el mundo maneja no nos impidió declarar de nuevo la 

guerra contra el terrorismo y advertir de que el objetivo final somos nosotros, 

nuestras democracias y nuestros valores occidentales. Una vez más nuestros 

gobiernos vuelven a plantearnos que debemos elegir entre democracia y seguridad”, 

D6. 

“La seguridad –que jamás puede garantizarse por completo– se ha llevado por 

delante muchas libertades. Y no precisamente para evitar atentados”, D1. 

“Pero la cuestión va mucho más allá, porque no se trata de Europa contra el islam, 

sino del control del espacio público por parte del Estado, comenzando por las 

poblaciones más vulnerables. Es un modo de aprovechar el estado de emergencia o 

!82

http://elconfidencial.com


el miedo al terrorismo para imponer restricciones a la ciudadanía: en la misma línea 

que se prohíben concentraciones o se elabora una ley mordaza que recorta la 

libertad de manifestación, se veta el niqab, el burkini o el hiyab, en nombre de la 

supuesta protección de la población”, D25. 

En este aspecto, sorprende que el enfoque de que la lucha contra el terrorismo llevada a cabo 

por Occidente es utilizada como justificación para recortar las libertades individuales y 

ejercer un mayor control sobre los ciudadanos aparece en un mayor número de ocasiones en 

elDiario.es, a pesar de que elConfidencial.com se define como un medio liberal, por lo que 

cabría esperar un especial hincapié en la defensa de las libertades individuales. Este 

argumento, que corresponde a la categoría de análisis “Categoría 21: La lucha contra el 

terrorismo recorta libertades en las sociedades occidentales, bajo el pretexto de reforzar 

la seguridad”, aparece en 6 artículos de elDiario.es, mientras que solo se incluye en 1 

artículo de elConfidencial.com. En cambio, la línea editorial sí que se plasma en la categoría 

argumental más utilizada por el medio, que es la Categoría 12 relacionada con los derechos 

de los musulmanes de conservar sus propias costumbres y la libertad individual de culto. 

Este tipo de argumentos aparecen estrechamente ligados a la idea de que Occidente tiene 

intereses en la llamada “guerra contra el terror”, y que actúa de manera interesada siguiendo 

objetivos geopolíticos y económicos al plantear el conflicto como un enfrentamiento entre el 

islam y las sociedades occidentales. Este tipo de argumentos, que corresponden a la 

“Categoría 22: Una de las causas del yihadismo son las políticas occidentales en los 

países musulmanes, motivadas por intereses económicos”, está especialmente presente en 

elDiario.es: 

“La hipocresía occidental –nuestros actuales líderes al frente–, no solo festeja al 

régimen saudí como muestran numerosos registros gráficos, sino que le vende armas 

en cantidades récord. Así funciona esto. Luego lloran en público en la que llaman 

lucha contra el terror”, D1. 

“Ni estamos en guerra con los países árabes o el Islam, ni ellos se hallan en guerra 

con nosotros ni Occidente. El noventa por ciento de las víctimas del terrorismo 

!83

http://eldiario.es
http://elconfidencial.com
http://eldiario.es
http://elconfidencial.com


integrista son musulmanes decentes y pacíficos que seguramente sólo querían vivir 

en paz y en libertad. Niza sucede a diario en Iraq, en Afganistán o en Siria”, D6. 

El problema con este tipo de argumentos, que en un principio persiguen denunciar las 

situaciones de opresión y de guerra que sufren los países de Oriente Medio, es el peligro de 

caer en lo que Alba Rico define como un enfoque miserabilista, entendido como la tendencia 

a definir el terrorismo y la violencia de los terroristas como una reacción natural de los países 

musulmanes a las intervenciones político-económicas occidentales en Oriente (2013). 

Aunque cuenta con un elemento crítico hacia los gobiernos Occidentales, restringe el papel 

de los musulmanes a 1) una postura pasiva, incapaz de tomar decisiones por sí mismos, o 2) 

una postura reactivo-violenta, en la que Oriente únicamente es capaz de reaccionar con 

violencia. De este modo, se niega al islam la posibilidad de ser proactivo y de ser dueño de su 

propio destino. Olvida, además, que aunque las acciones occidentales repercuten en Oriente, 

Occidente no es el obligo del mundo, y por tanto no es lo único de lo que dependen los 

musulmanes, ni tiene tanto protagonismo en sus vidas. Podemos ver con especial claridad la 

presencia del enfoque miserabilista en los siguientes artículos: 

“La herencia de siglos de colonialismo y de esclavismo se presenta hoy en todo el 

mundo. Para los pueblos colonizados, depredados, sometidos a la esclavitud, la 

única rebelión es la venganza armada. El islamismo radical es la vanguardia de esta 

venganza. La migración masiva del sur al norte del mundo es la consecuencia de la 

herencia colonial y de las nuevas guerras que la venganza armada no para de 

alimentar”, D7. 

“Este ejercicio de liberalización a palos ya lo ejercieron nuestros dirigentes en Irak: 

nuestros ejércitos les quitaron de encima a un sátrapa, pero los dejaron en manos del 

fundamentalismo y la miseria”, C20. 

En cambio, existen otras formas de formular una crítica hacia la actuación de los gobiernos 

occidentales sin caer en el miserabilismo, como observamos por ejemplo en el siguiente 

artículo: 

“Para los gobiernos occidentales la derrota del terrorismo nunca estará al alcance 

de su mano a no ser que cambien su visión del mundo islámico y empiecen dejar 

!84



caminar solos a los pueblos musulmanes hacia su visión de la democracia, la 

sociedad y, por supuesto, el mercado. El fin del conflicto con el islamismo no viene 

únicamente por la necesaria transformación del mundo musulmán, a no ser que 

Occidente esté dispuesto a evolucionar también y entender la globalización no como 

neocolonización si no como transformación global”, D8. 

Además de la crítica a Occidente, ambos medios reconocen la posibilidad de —y la necesidad

— de revisar determinados aspectos del islam, como cualquier otra ideología o religión, 

evitando caer en lo que Alba Rico define como culturalismo, que consiste en afirmar, de 

forma políticamente correcta, que “todas las creencias son buenas por igual”.  Un ejemplo de 

ello es este fragmento del artículo de Javier Caraballo en elConfidencial.com, que establece 

que aunque el problema no es el islam, parte del problema está en él:  

“lo que nadie debe interpretar es que cualquier crítica que se haga sobre el islam, de 

la misma forma que las que se puedan realizar sobre otra religión cualquiera, 

incluida la católica, presupone un desprecio general por el hecho religioso. La 

religión forma parte de la libertad individual de las personas y como tal derecho 

fundamental, debe respetarse. (…) La cuestión es que si en algo puede ponerse de 

acuerdo todo el mundo, ya sean musulmanes o no, es que la principal amenaza de la 

humanidad en este nuevo siglo es el terrorismo islamista, que ha derivado hacia una 

nueva guerra mundial, global, porque lo que está en peligro, lo que se ataca, es la 

civilización, la convivencia y la paz”, C9. 

Sobre el burkini 

La polémica del burkini es uno de los temas qué más han ocupado a la opinión pública, y eso 

se ve traducido en el tratamiento de ambos medios. Tanto elDiario.es como 

elConfidencial.com incorporan un gran número de voces, dispares entre ellas, que 

contribuyen con sus opiniones a la creación de un debate diverso, en el que se admite su 

complejidad y la dificultad de establecer unas conclusiones cerradas. En la esfera pública, la 

prohibición del burkini ha dividido a feministas, corrientes políticas e intelectuales, y esto se 

ve reflejado en los medios analizados. Sin embargo, en términos generales, el enfoque 

adoptado que predomina en elDiario.es es el de la crítica feminista y de los derechos de la 

!85

http://elconfidencial.com
http://eldiario.es
http://elconfidencial.com
http://eldiario.es


mujer, lo cual está en sintonía con su línea editorial: las secciones de Zona Crítica y Píkara 

son los principales soportes para los artículos que versan sobre el tema del burkini. En 

elConfidencial.com, se plantea en mayor medida como una cuestión de libertad individual, de 

libertad de culto y de vestir libremente, como expresa el artículo C20: “difícil decidir qué 

atenta más contra los valores occidentales, si el burkini o cuatro policías obligando a una 

mujer a quitarse la ropa”. 

Entre ellos, el artículo publicado por Ilya Topper el 21 de agosto en elConfidencial.com, con 

el título “El burkini: la traición” constituye una dura crítica a la prenda, que se describe no 

como un símbolo ostentoso de la religión islámica, sino como símbolo político de opresión 

sobre las mujeres: 

“Ese símbolo del fundamentalismo religioso, que en Argelia muchas mujeres se veían 

obligadas a colocarse por primera vez en su vida para poder salir a la calle y volver 

vivas a casa, de repente era en Francia una muestra de “multiculturalidad” y de 

“libertad de vestir (…) Este discurso no solo oculta la realidad del colonialismo 

financiero e ideológico saudí, y su transformación radical de las sociedades 

musulmanas tradicionales. También cimenta la visión de la ultraderecha europea: la 

que proclama que hay dos “civilizaciones”, la “occidental” y la “musulmana”, que 

pueden y deben mantenerse diferenciadas con sus “marcas de identidad” propias. 

Respalda la idea de que vestir un burkini es algo “habitual” para una musulmana 

porque expresa su “natural sentido del pudor”, distinto al occidental”, C19. 

En elConfidencial.com, Saïd El Kadaoui también lleva a cabo una crítica al burkini, aunque 

esgrime argumentos que establecen un paralelismo entre las libertades fundamentales y las 

sociedades occidentales:  

“Trist és constatar que aquí a Europa, on encara podem pensar lliurement - i haurem 

de lluitar molt perquè no ens prenguin aquest dret que va costar tant d'adquirir-, 

pensem que el burquini es una elecció personal. No apliquem una mirada 

postmoderna a una ideologia pre-moderna”, D36. 

!86

http://elconfidencial.com
http://elconfidencial.com
http://elconfidencial.com


En otros artículos se admite, sin embargo, que no existe solución tan fácil como la de prohibir 

el burkini en las sociedades occidentales, y se recuerda que existen más motivos por los que 

las mujeres pueden vestir el burkini, más allá de la imposición religiosa o por parte de sus 

familias: 

“Si el Estado reprende a la que se pone ese horror o la obliga a quitárselo, no 

soluciona su problema de inadaptación. Ni el suyo, ni el de su comunidad. Su 

comunidad, por cierto, no es otra que la francesa. En Francia hay musulmanes, 

cristianos, budistas, agnósticos, volterianos, ateos y 'pastafaris'. Está bien recordarlo 

cuando alguien esgrime la prohibición del burkini para decir que, si vienen, tienen 

que aceptar nuestras costumbres”, C20. 

En la línea de las voces feministas, destaca el concepto de purple washing, mencionado en el 

apartado teórico de este trabajo y que también se describe en elDiario.es de la siguiente 

manera: 

“De casos de purple washing en nuestro país vamos sobrados. Cada vez que el islam 

es motivo de debate, los medios se llenan de hombres que se acuerdan de que el 

feminismo existe y de que hay mujeres oprimidas en el mundo. Por supuesto, las 

mujeres de sus países occidentales no lo están, claro…” (…) Purple washing de 

primero de xenofobia: querer que denostemos, sólo, un tipo de violencia contra las 

mujeres: la que ejercen hombres de otras nacionalidad, sin analizar la del raíz el 

problema e invisibilizando su denominador común: los hombres”, D31. 

También es notable la intervención de la feminista Barbijaputa, que escribe: 

“Éstos que arremeten contra el velo o el burkini son los mismos que jamás han 

escrito antes una sola línea (ni escribirán en el futuro) de lo que supone la 

depilación en Occidente, como tampoco lo harán nunca en favor de cualquier tema 

que implique la liberación de las mujeres”, D3. 

!87

http://eldiario.es


Llama también la atención de enfoques feministas musulmanas como Remona Aly o Noor 

Ammar Lamarty en elDiario.es: 

“Las mujeres son una hermosa complejidad, intrincada y diversa que compone la 

mitad de la raza humana. Aunque quizá sea desconcertante, algo como el traje de 

baño no está en la lista de prioridades de la vida de una mujer, no deberíamos ser 

limitadas, silenciadas, protegidas o expulsadas de la vida pública –y menos de los 

derechos de todas las mujeres– porque elijamos llevar un traje de baño completo o 

uno de dos piezas”, D21. 

“Querida Europa, no se puede creer lo que no se quiere, y cuando perdáis el 

sentimiento de superioridad con respecto al resto del mundo, quizás con paz, amor, y 

verdad logréis acercaros a conocer, despacito y con buena letra. Entenderéis que la 

libertad es para todos, que la igualdad representa a las minorías también y que la 

fraternidad es de lo que carecen vuestras políticas, reuniones y medidas”, D29. 

Los medios de comunicación, actores protagonistas en la lucha contra la 

islamofobia 

A pesar de la diversidad de posturas y enfoques analizados, entre los que encontramos tanto 

argumentos islamófobos como anti-islamófobos, cabe destacar la importancia general que se 

da, tanto en elConfidencial.com como en elDiario.es, al papel de los medios de comunicación 

no  solo  en  la  cobertura  de  los  temas  relacionados  con  el  islam  y  con  la  comunidad 

musulmana, sino en la generación de un discurso que ponga fin a las expresiones islamófobas 

y a la discriminación. Además, se incide en la necesidad de entender los motivos del mensaje 

del ISIS, así como la capacidad de alcance de su discurso y sus estrategias de comunicación, 

con el objetivo de contrarrestar su discurso. En ese sentido, elDiario.es denuncia la cobertura 

miediática que se hace cuando hay un ataque terrorista, que a menudo centra la importancia 

en la nacionalidad del autor del atentado: 

!88

http://eldiario.es
http://elconfidencial.com
http://eldiario.es
http://eldiario.es


“La historia ya comienza a ser habitual cada vez que una masacre tiene lugar en las 

calles de Europa. Se corre a conocer la nacionalidad o el color de piel para saber 

por qué a una persona le ha dado para asesinar a sus semejantes”, D11. 

“La práctica se altera un tanto cuando el atentado, con los mismos muertos y 

heridos, la misma tragedia, no obedece a un islamista radical. Entonces se desactiva 

en gran medida la atención y se atribuye invariablemente a un "perturbado" que va 

por libre”, D1. 

En nuestro análisis, esto se ha medido a partir de la “Categoría 19: Es necesario acabar con 

las  expresiones  islamófobas  y  etnocéntricas,  empezando  por  los  propios  medios  de 

comunicación”:

“El grupo crece no sólo con cada atentado, sino con cada declaración islamófoba 

por parte de líderes occidentales, con cada intento de dividir las comunidades en un 

nosotros vs. ellos que coloca al otro musulmán o árabe como el enemigo. A la 

importancia de no alimentar esos discursos y de reforzar la unidad entre 

comunidades, religiosas o no, frente a quienes se nutren del caos”, D14.  

!89



6. Conclusiones 

Tras realizar una contextualización histórica y teórica sobre el islam en Europa, y una vez 

llevada a cabo una lectura de los resultados y su posterior análisis, es posible extraer una serie 

de conclusiones sobre la presencia de discursos islamófobos en las secciones de elDiario.es y 

elConfidencial.com, que dan respuesta a nuestra pregunta de investigación inicial sobre si los 

medios nativos digitales españoles presentan una alternativa al discurso tradicional a través 

de discursos que fomenten la tolerancia religiosa en la esfera pública. 

A pesar de las ligeras diferencias ideológicas que supuestamente separan a estos dos diarios 

nativos digitales, ambos mantienen un comportamiento discursivo muy similar en el tema 

analizado en el presente trabajo. Los resultados han demostrado la presencia de argumentos 

islamófobos que, aunque se encuentran en una proporción significativamente menor al 

número de argumentos anti-islamófobos que fomentan la tolerancia religiosa y cultural hacia 

el islam, suponen un problema en tanto que son impulsores de prejuicios xenófobos en la 

esfera pública. En el caso de elConfidencial.com, el porcentaje de artículos que incluyen al 

menos un argumento orientalista —sea explícita o implícitamente— corresponde al 43,5%, 

frente al 28,2% de elDiario.es. 

Llegados a este punto, es importante resaltar que, aunque los artículos incluyan al menos una 

categoría argumental categorizada como etnocéntrica en nuestro análisis no quiere decir que 

el mensaje principal del artículo sea abiertamente islamófobo o racista; sin embargo, en la 

mayoría de casos se trata de estereotipos y prejuicios que, de no ser cuidadosos, perpetúan la 

construcción y la utilización de una arraigada batería de suposiciones erróneas sobre el islam 

y sobre la comunidad musulmana. Los argumentos analizados denotan no tanto la presencia 

de una islamofobia explícita, sino el uso de expresiones y argumentos etnocéntricos que, 

precisamente por lo interiorizado y asimilado que se encuentran en el discurso, requieren un 

mayor esfuerzo para ser superados.  

!90



De este modo, se observa que los discursos de elDiario.es y elConfidencial.com presentan 

una tendencia a la separación entre un “ellos” y un “nosotros” que, añadida a la presentación 

de los valores occidentales como valores deseables y universales, sigue un comportamiento 

discursivo etnocéntrico y orientalista que, como exponía Saïd, muestra una distinción 

ontológica y epistemológica entre Oriente y Occidente, en la cual la cultura y las sociedades 

occidentales son esencialmente y de forma inherente superiores a las orientales (1978). 

Lo que se ha querido demostrar aquí es que, a pesar de incorporar argumentos anti- 

islamófobos que ponen un interés en contrarrestar las actitudes xenófobas y racistas cada vez 

más presentes en la esfera pública, los medios analizados deben ir un paso más allá y revisar, 

en un ejercicio de autocrítica, aquellos prejuicios y fórmulas a menudo sutiles que también 

constituyen una forma de islamofobia. Estos prejuicios, como se ha visto a lo largo de este 

trabajo, suponen un peligro por su papel en la formación de un imaginario colectivo 

discriminatorio hacia el islam y hacia la comunidad que lo practica. 

Si bien hay que tener en cuenta que la pluralidad de voces —a menudo externas al propio 

medio— que se incluyen en las secciones de opinión dotan de un carácter pluralista a los 

medios estudiados; las visiones que en ellas se expresan continúan siendo de responsabilidad 

del medio que las publica. Al fin y al cabo, los medios nativos digitales se presentan como 

medios que construyen un discurso alternativo, comprometido con la ciudadanía y que lucha 

contra las injusticias sociales, y esto es algo que debe transmitirse en todos y en cada uno de 

los artículos incorporados en el medio. Siguiendo a Gema Martín Muñoz (2012), uno de los 

principales problemas que presenta la islamofobia es negarse a reconocer que existe un 

problema, puesto que al no responsabilizarse se evita el análisis del mismo. Y este análisis 

pasa precisamente por la responsabilidad de los medios de comunicación, así como la 

responsabilidad de “occidente” respecto a sus ciudadanos musulmanes. 

Sobre todo cuando se trata de un tema con tanto peso social como la islamofobia, el margen 

de error debe ser mínimo, y este trabajo, en suma, avala la tesis de que los medios de 

comunicación cargan con una parte importante de responsabilidad en tanto que influyen en 

las actitudes racistas y xenófobas difundidas en el cuerpo social y en la esfera pública.  

!91



7. Bibliografía  

ABRIL VARGAS, N. (1999). Periodismo de Opinión. Madrid: Editorial Síntesis. 
  
ALBA RICO, S. (2013). Islamofobia: nosotros, los otros, el miedo. Barcelona: Icaria 
Editorial. 
  
ALMIRON, N. (2006). Pluralismo en Internet: el caso de los diarios digitales españoles de 
  información general sin referente impreso. Ámbitos (15). 9-31. 

APM Asociación de la Prensa de Madrid (2015). Informe anual de la profesión periodística 
2015. En línea: http://www.apmadrid.es/wp-content/uploads/2016/11/INFORME-
PROFESION- APM-2015_baja_7M.pdf 
  
ARMAÑANZAS, E. y DÍAZ-NOCI, J. (1996). Periodismo y argumentación. Géneros de 
opinión. Bilbao: Servicio Editorial, Universidad del País Vasco.  
  
BARDIN, L. (1996) Análisis de contenido. Akal.  
  
BAR-TAL, D. y LABIN, D. (2001). The effect of a major event on stereotyping: terrorist 
attacks in Israel and Israeli adolescents' perceptions of Palestinians, Jordanians and Arabs. 
European Journal  of Social Psychology, 31(3). 265-280. 

BECKFORD, J. (2010). The Return of Public Religion: A critical assessment of a popular 
claim. Nordic Journal of Religion and Society, 23(2). 121–133. 
      
CALHOUN, C. (Ed.) (1992). Habermas and the public sphere. Cambridge, Mass.: MIT 
Press.  
  
CASAL I BATALLER, Q. (1975). Luckman, Thomas (1973). La religión invisible. Papers. 
Revista De  Sociologia, 4. 257-260.  
  
CHILDS, H. L. (1965). Public Opinion: nature, formation and role. Van Nostrand: Princeton, 
NJ.  
  
COHEN, J. (2015). Efectos sociales del terrorismo. Crisis de refugiados y argumentaciones 
erróneas. Instituto Español de Estudios Estratégicos. En línea: http://www.ieee.es/Galerias/
fichero/docs_opinion/2015/DIEEEO112-2015_EfectosSociales_terrorismo_JessicaCohen.pdf 

CORM, G. (2004). La fractura imaginaria. Las falsas raíces del enfrentamiento entre 
Oriente y Occidente. Barcelona: Tusquets Editores. 
  

!92

http://www.apmadrid.es/wp-content/uploads/2016/11/INFORME-PROFESION-


CORRAL, A. y FERNÁNDEZ, C. (2015). “Las agendas de lo araboislámico en Twitter y El 
País”. En Sabés Turmo, F. y Verón Lassa, J. J. (coord.), Innovación y cambio en la 
comunicación postindustrial. Zaragoza: Asociación de Periodistas de Aragón. 
  
DE LA CUEVA MERINO, J. (2014). “El laicismo republicano. Tolerancia e intolerancia 
religiosa en la Segunda República española”. En Suárez Cortina, M. (coord.), La tolerancia 
religiosa en la España contemporánea. Madrid: Casa de Velázquez. 

DESRUES, T. y PÉREZ YRUELA M. (2008). Percepciones y actitudes hacia el islam y los 
musulmanes en España (Avance de resultados). Madrid: Instituto de Estudios Sociales 
Avanzados IESA, Ministerio de Trabajo y Asuntos Sociales. 
  
EICKELMAN, D.F. y ANDERSON, J.W. (2003). New media in the Muslim world: the 
emerging public sphere. Bloomington: Indiana University Press. 
  
EL-MADKOURI, M. (2006). “El Otro entre Nosotros: el musulmán en la prensa”. En Lario 
Bastida, M. (coord.), Medios de comunicación e inmigración. Murcia: Caja de Ahorros del 
Mediterráneo. 
  
ENTMAN, R. (1993). Framing: Toward a clarification of a fractured paradigm. Journal of 
Communication, 43(3). 51-58. 
  
ESCRIBANO GONZÁLVEZ, I. (2014). Encuadres de la violencia de género en la prensa 
escrita 
y digital, nacional y regional. La Verdad, La Opinión, El Mundo y El País desde la teoría del 
framing (2005-2010). Universidad de Murcia, Facultad de Derecho. 

EUMC European Monitoring Centre on Racism and Xenophobia (2002). Summary Report on 
Islamophobia in EU after 11 September 2001. En línea: http://www.media-diversity.org/en/
index.php?option=com_content&view=article&id=659%3Aeumc-summary-report-on-
islamophobia-in-the-eu-after-11-september-2001&Itemid=57 
  
FERNÁNDEZ PARRAT, S. (2001). El debate en torno a los géneros periodísticos en la 
prensa: nuevas  propuestas de clasificación. Revista de Estudios de Comunicación, 
6(11). Universidad del  País Vasco. 

FRASER, N. (1990). “Rethinking the Public Sphere: A Contribution to the Critique of 
Actually Existing Democracy”. En Craig Calhoun (ed.), Habermas and the Public Sphere. 
Cambridge, MA: Mit Press. 
  
FRASER, N. (2008). “Transnacionalización de la esfera pública: sobre la legitimidad y la 
eficacia de la opinión pública en un mundo postwestfaliano”. En Fraser, N., Escalas de 
justicia. Barcelona: Herder. 
  
GARCÍA AVILÉS, J. A. y GONZÁLEZ ESTEBAN, J. L. (2012). Cibermedios nativos 
españoles: explorando modelos de rentabilidad. Trípodos, 3. 153-167.  

!93



  
GOFFMAN, E. (1974). Frame Analysis: An Essay on the Organization of Experience. 
London: Harper and Row. 
  
GOMIS, L. (2008). Teoría de los géneros periodísticos. Barcelona: UOC Press. 
  
GONZÁLEZ-ESTEBAN, J. (2014). La transformación del ecosistema mediático español: el 
caso de eldiario.es. Revista Mediterránea de Comunicación, 5(2). 159-173. 

GRANADOS MARTÍNEZ, A. (2006). “Medios de comunicación, opinión y diversidad 
(social y cultural): Reflexiones en torno al fenómeno migratorio”. En Lario Bastida, M. 
(coord.), Medios de comunicación e inmigración. Murcia: Caja de Ahorros del Mediterráneo. 

GROSSI, G. (2007). La opinión pública. Teoría del campo demoscópico. Madrid: Centro de 
Investigaciones Sociológicas. 
  
HABERMAS, J.; TAYLOR, Ch.; BUTLER, J. y WEST, C. (2011). El poder de la religión en 
la esfera pública. Madrid: Trotta. 
  
HABERMAS, J. (1962). The Structural Transformation of the Public Sphere: An Inquiry into 
a category of Bourgeois Society. Polity: Cambridge. 
  
HOOVER, S. y LUNDBY, K. (eds.) (1997). Rethinking media, religion and culture. 
Thousand Oaks, Calif.: SAGE Publications.   
  
HUNTINGTON, S. P. (1995). The Clash of Civilisations and the Remaking of World Order. 
New Haven: Yale University Press. 

JAHANGIR, A. y DIÈNE, D. (2006). “Informe de la Relatora Especial sobre la libertad de 
religión o de creencias. Asamblea General de la ONU, Consejo General de Derechos 
Humanos”. En La amenaza de la intolerancia religiosa. Referencias Internacionales y Marco 
Jurídico Religioso en España. Madrid: Movimiento contra la Intolerancia. 
  
KRIPPENDORFF, K. (1980). “Validity in content analysis”. En E. Mochmann (Ed.), 
Computerstrategien für die kommunikationsanalyse. 69-112. Frankfurt, Germany: Campus. 
En línea: http://repository.upenn.edu/asc_papers/291 
  
LA PARRA LÓPEZ, E. (2014). “Intransigencia y tolerancia religiosa en el primer liberalismo 
español”. En Suárez Cortina, M. (coord.), La tolerancia religiosa en la España 
contemporánea. Madrid: Casa de Velázquez. 

LLORENS, C. (2001). Concentración de empresas de comunicación y el pluralismo. La 
acción de la UE. Universitat Autònoma de Barcelona. 

LÓPEZ RABADÁN, P. (2010). Nuevas vías para el estudio del ‘framing’ periodístico. La 
noción de estrategia de encuadre. Estudios sobre el Mensaje Periodístico, 16. 235-258. 

!94



  
LÓPEZ BARGADOS, A. Lundsteen, M. y Solé Arraràs, A. (2016). La pràctica religiosa de 
les comunitats musulmanes de Barcelona. Expressions i problemàtiques. Barcelona: Stop als 
Fenòmens Islamòfobs. 

LUCKMANN, T. (1973). La religión invisible: el problema de la religión en la sociedad 
moderna. Salamanca: Sígueme. 

LUCKMANN, T. (1996). Nueva Sociología del Conocimiento. Reis, 74. 163-172. 
       
MAH, H. (2000) Phantasies of the Public Sphere: Rethinking the Habermas of Historians. 
Journal of Modern History, 72. 153-182 
  
MANNONI, P. (2001). Les représentations sociales. Paris: Presses Universitaires de France. 
  
MARTÍNEZ DE PISÓN CAVERO, J. M. (2014). “De la tolerancia religiosa a la libertad de 
conciencia. Un viaje inconcluso (siglos XVI-XXI)”. En Suárez Cortina, M. (coord.), La 
tolerancia religiosa en la España contemporánea. Madrid: Casa de Velázquez. 

MARTÍN MUÑOZ, G. (2005). “Mujeres musulmanas: entre el mito y la realidad”. En Checa 
y Olmos, F. (coord.), Mujeres en el camino: el fenómeno de la migración femenina en España 
(193-220). Barcelona: Icaria. 
  
MARTÍN MUÑOZ, G. (2012). “La islamofobia inconsciente”. En Martín Muñoz, G. y 
Grosfoguel, R. (eds.), La islamofobia a debate. La genealogía del miedo al islam y la 
construcción de los discursos antiislámicos (35-46). Madrid: Biblioteca de Casa Árabe.  
  
MARTÍNEZ ALBERTOS, J.L. (1974). Redacción periodística: los estilos y géneros en la 
prensa escrita. Barcelona: A.T.E. 

MASIP, P. [et al.]. (2010). Investigación internacional sobre ciberperiodismo: hipertexto, 
interactividad, multimedia y convergencia. El profesional de la información, 19 (6).   

MCCOMBS, M. E., y EVATT, D. (1995). Los temas y los aspectos: explorando una nueva 
dimensión de la Agenda-setting. Comunicación y Sociedad, 8(1). 
  
MCCOMBS, M. E. y SHAW, D. L. (1972). The agenda-setting function of the mass media. 
Public Opinion Quarterly, 36. 
         
MEYER, B. y MOORS, A. (eds.) (2006). Religion, media, and the public sphere. 
Bloomington: Indiana University Press. 

MINISTERIO DEL INTERIOR (2016). Informe 2015 sobre Incidentes relacionados con los 
Delitos de Odio en España. En línea: http://www.interior.gob.es/documents/10180/3066430/
Informe+Delitos+de+Odio+2015.pdf 
  

!95



MONZÓN, C. (1996). Opinión pública, Comunicación y Política. Tecnos: Madrid. 
  
MONZÓN, C. (2001). Opinión e imagen pública, una sociedad "bajo control". Palabra 
Clave, 4. 9-25. 
  
MORENO ESPINOSA, P. (2007). Opinión y géneros en el periodismo electrónico: redacción 
y escritura. Ámbitos, 16. 123-149. Universidad de Sevilla.  

NAVARRO GARCÍA, L. (2012). “Islamofobia y sexismo. Las mujeres musulmanas en los 
medios de comunicación occidentales”. En Martín Muñoz, G. y Grosfoguel, R. (eds.), La 
islamofobia a debate. La genealogía del miedo al islam y la construcción de los discursos 
antiislámicos (141-166). Madrid: Biblioteca de Casa Árabe.  
  
NOELLE-NEUMANN, E. (1995). La espiral del silencio. Opinión Pública: nuestra piel 
social. Paidós: Barcelona. 
  
NOOR, F. A. (2012). “El terror y la política de contención: análisis del discurso de la guerra 
contra el terror y los mecanismos del poder”. En Martín Muñoz, G. y Grosfoguel, R. (eds.), 
La islamofobia a debate. La genealogía del miedo al islam y la construcción de los discursos 
antiislámicos (75-98). Madrid: Biblioteca de Casa Árabe. 
  
PIQUER MARTÍ, S. (2015). La islamofobia en la prensa escrita española: aproximación al 
discurso periodístico de El País y La Razón. Dirāsāt Hispānicas, 2. 137-156. 

PLANTIN, C. (1998). La argumentación. Barcelona : Ariel Practicum. 

PLATAFORMA CIUDADANA CONTRA LA ISLAMOFOBIA. (2016). Informe Anual 
Islamofobia en España 2015. En línea: https://
plataformaciudadanacontralaislamofobia.files.wordpress.com/2016/04/informe-islamofobia-
en-espac3b1a-2015-pcci-informe-anual-20164.pdf 

RAMBERG, I. (2004). Islamophobia and its consequences on Young People. Consejo de 
Europa. 
  
RODRIGO ALSINA, M. (2000). Identitats i comunicació intercultural. Valencia: Edicions 
3i4.  

RODRIGO ALSINA, M. (2006). “El periodismo ante el reto de la integración”. En Lario 
Bastida, M. (ed.). Medios de comunicación e inmigración. Alicante: CAM Obra Social. 
38-57.  
  
ROSÓN LORENTE, J. (2012). “Discrepancias en torno al uso del término islamofobia”. En 
Martín Muñoz, G. y Grosfoguel, R. (eds.), La islamofobia a debate. La genealogía del miedo 
al islam y la construcción de los discursos antiislámicos (167-190). Madrid: Biblioteca de 
Casa Árabe. 

!96



RODRIGO ALSINA, M. (2006). “El periodismo ante el reto de la integración”. En Lario 
Bastida, M. (ed.). Medios de comunicación e inmigración. Alicante: CAM Obra Social: 
38-57.  

RUNNYMEDE TRUST (1997). Islamophobia: A Challenge for Us All. Londres. En línea: 
http://www.runnymedetrust.org/uploads/publications/pdfs/islamophobia.pdf.  

SAID, E. (1978). Orientalismo. Madrid: Debate Editorial. 
  
SAID, E. (2005). Cubriendo el Islam. De cómo los medios de comunicación y los expertos 
determinan nuestra visión del resto del Mundo. Madrid: Debate. 
  
SALAVERRÍA, R. (2005). Redacción periodística en internet. Pamplona: Universidad de 
Navarra. 
  
HUNTINGTON, S.P. (1995). The Clash of Civilisations and the Remaking of World Order. 
New Haven: Yale University Press. 
  
SÁNCHEZ GONZÁLEZ, P. y PADILLA CASTILLO, G. (2013). La importancia del 
tratamiento de la religión en medios de comunicación. El caso del Islam en España. Estudios 
sobre el Mensaje Periodístico 19. 449-457. 

SANTAMARÍA, E. (2002). La incógnita del extraño. Una aproximación a la significación 
sociológica de la “inmigración comunitaria”. Barcelona: Anthropos. 

SANTAMARÍA SUÁREZ, L. y CASALS CARRO, M.J. (2000). La opinión periodística. 
Argumentos y géneros para la persuasión. Madrid: Editorial Fragua. 
  
SARTORI, (2002). La sociedad multiétnica. Pluralismo, multiculturalismo y extranjeros. 
Madrid: Taurus. 

SCHEUFELE, D. y TEWKSBURY, D. (2007). Framing, Agenda Setting, and Priming: The 
Evolution of Three Media Effects Models. Journal of Communication, 57. 9-20.  
  
SEBASTIÁN DE ERICE, J. R. (1994). Erving Goffman. De la interpretación focalizada al 
orden interaccional. Madrid: Centro de Investigaciones Sociológicas.  
  
SOLAR CAYÓN, J. I. (2014). “Fundamentos filosóficos y jurídicos de la tolerancia religiosa 
en Europa”. En Suárez Cortina, M. (coord.), La tolerancia religiosa en la España 
contemporánea. Madrid: Casa de Velázquez. 

SOS RACISMO (2016). Informe Anual 2016 Sobre el racismo en el estado español. En línea: 
http://www.sosracismomadrid.es/web/wp-content/uploads/2016/09/2016-Informe-
Anual-2016-definitivo.pdf 
  

!97



SUÁREZ CORTINA, M. (coord.) (2014). La tolerancia religiosa en la España 
contemporánea. Madrid: Casa de Velázquez.  

TAIBI, M. y EL-MADKOURI, M. (2006). “Estrategias discursivas en la representación del 
Otro árabe”. En Lario Bastida, M. (coord.), Medios de comunicación e inmigración. Murcia: 
Caja de Ahorros del Mediterráneo. 
  
TOCQUEVILLE, A. (1982). El antiguo régimen y la revolución. Madrid: Alianza Editorial. 
     
TRIGG, R. (2007). Religion in Public Life: Must Faith be Privatized?. Oxford: Oxford 
University Press.  

UNESCO Organización de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura 
(1995). Actas de la Conferencia General 28.ª Reunión. Volumen 1, Resoluciones. París. En 
línea: unesdoc.unesco.org/images/0010/001018/101803s.pdf 

VAN DIJK, T. A. (1993). Principles of critical discourse analysis. Discourse and Society 4(2). 
249-283.  
  
VAN DIJK, T. A. (2006). “Discurso de las élites y racismo institucional”. En Lario Bastida, 
M. (coord.), Medios de comunicación e inmigración. Murcia: Caja de Ahorros del 
Mediterráneo. 

VARELA, S.J. (2016). Quiebra total del sistema de medios español: requisitos para sobrevivir 
en el nuevo ecosistema. Cuadernos de Periodistas, 32. 

VV. AA. (2016). Digital News Report: Cambios decisivos en el consumo de noticias 
digitales. Center for Internet Studies and Digital Life School of Communication. Universidad 
de Navarra. En línea: http://www.digitalnewsreport.es/introduccion-digitalnewsreport-
es-2016-los-usuarios-de-noticias-digitales-en-espana-seinforman-cada-vez-mas-en-moviles-
y-redes-sociales-yrechazan-los-anuncios-y-el-pago/ 

YANES MESA, R. (2004). El artículo, un género entre la opinión y la actualidad. Revista 
Latina De Comunicación Social, 7. En línea: http://www.redalyc.org/articulo.oa?
id=81975806  
  

!98

http://unesdoc.unesco.org/images/0010/001018/101803s.pdf


8. Anexos

Listado de artículos incluidos en el análisis

!99


	Títol: Tolerancia religiosa hacia el Islam en la esfera pública española: análisis de las secciones de opinión de elConfidencial.com y elDiario.es tras el atentado de Niza y la polémica del uso público del burkini
	Departament: [Departament de Mitjans, Comunicació i Cultura]
	Tipus de TFG: [Recerca]
	Data: 01/06/2017
	Títol en català: Tolerància religiosa cap a l'Islam a l'esfera pública espanyola: anàlisi de les seccions d'opinió de elConfidencial.com i elDiario.es després de l'atemptat de Niça i la polèmica de l'ús públic del burquini
	títol en castellà: Tolerancia religiosa hacia el Islam en la esfera pública española: análisis de las secciones de opinión de elconfidencial.com y eldiario.es tras el atentado Niza y la polémica del uso público del burkini
	títol en anglès: Religious tolerance towards Islam in the Spanish public sphere: analysis of the opinion sections of elConfidencial.com and elDiario.es in the aftermath of the Nice terrorist attack and the controversy over the public use of the burkini
	Autor: Alexía Gavriil Rebollo
	Professor tutor: Ana Fernández Viso
	Curs: [2016/17]
	Grau: [Periodisme]
	Paraules clau Català: Islamofòbia, tolerància religiosa, islam, jihadisme, esfera pública, musulmans
	Paraules Clau Castellà: Islamofobia, tolerancia religiosa, islam, yihadismo, esfera pública, musulmanes
	Paraules Clau Anglès: Islamophobia, religious tolerance, islam, yihadism, public sphere, muslims
	Resum català: Aquest treball analitza el tractament mediàtic que va rebre l'atemptat perpetrat per Mohamed Lahouaiej Bouhlel el 14 de juliol a Niça a les seccions d'opinió de dos diaris natius digitals espanyols: elConfidencial.com i elDiario.es. Els resultats de l'anàlisi del discurs mostren que, tot i la voluntat explícita dels diaris de generar un discurs alternatiu i socialment compromès, continúen utilitzant arguments islamòfobs a les seves seccions d'opinió.
	REsum castellà: El presente trabajo analiza el tratamiento mediático que recibió el atentado perpetrado por Mohamed Lahouaiej Bouhlel el 14 de julio en Niza en las secciones de opinión de dos diarios nativos digitales españoles: elConfidencial.com y elDiario.es. Los resultados del análisis del discurso muestran que, pese a la voluntad explícita de los diarios de generar un discurso alternativo y socialmente comprometido, continúan utilizando argumentos islamófobos en sus secciones de opinión.
	REsum anglès: This paper analyzes the media treatment of the attack perpetrated by Mohamed Lahouaiej Bouhlel on the 14th of July in Nice in the opinion sections of two Spanish digital media: elConfidencial.com and elDiario.es. The results of this Discourse Analysis show that, despite their explicit will to generate an alternative and socially engaged discourse, they continue to use islamophobic arguments in their opinion sections.


