




ÍNDEX 

1. Introducció 3  
1.1. Presentació 	 	 	 	 	 	 	 	 3

1.2. Motius i justificació	 	 	 	 	 	 	 4


2. Marc teòric 6 
2.1. Què és l’islam? 	 	 	 	 	 	 	 	 6


2.1.1. Islamofòbia 	 	 	 	 	 	 	 8

2.1.2. L’islam com a unitat negativa inassimilable 	 	 	 12  


2.2. La publicació de les caricatures de Mahoma 	 	 	 	 14

2.3. El discurs dels mitjans	 	 	 	 	 	 	 17


2.3.1. Mitjans i minories ètniques	 	 	 	 	 18

2.4. El discurs humorístic als mitjans		 	 	 	 	 20


2.4.1. ‘El Jueves’, ‘Charlie Hebdo’ i ‘Mongolia’	 	 	 24

2.5. Anàlisi crítica del discurs		 	 	 	 	 	 26


2.5.1. Anàlisi crítica del discurs islamòfob	 	 	 	 26


3. Metodologia 29 
3.1. Objecte d’estudi i justificació	 	 	 	 	 	 29	 

3.2. Objectiu	 	 	 	 	 	 	 	 	 29

3.3. Hipòtesi	 	 	 	 	 	 	 	 	 30

3.4. Procediments	 	 	 	 	 	 	 	 31


3.4.1. Selecció de les revistes satíriques	 	 	 	 31	 	 	 

3.4.2. Delimitació del temps	 	 	 	 	 	 33

3.4.3. Selecció de les portades i vinyetes	 	 	 	 33

3.4.4. Fitxa d’anàlisi i procediment	 	 	 	 	 34


4. Treball de camp 37 
4.1. Anàlisi de portades	 	 	 	 	 	 	 37

4.2. Què en pensen dibuixants i musulmans?	 	 	 	 88


5. Conclusions i resultats 94 
5.1. Islamofòbia, humor i llibertat d’expressió	 	 	 	 94

5.2. Resultats	 	 	 	 	 	 	 	 	 95	 	 	
		 	 	 	 	 


6. Bibliografia 101  

7. Annexos 107 



 

�2

“L’humor no té límits, l’han de tenir les persones 
que practiquen l’humor”. 

José María Perceval



1. INTRODUCCIÓ 

1.1. Presentació 

Just un any abans de les eleccions al Parlament Europeu del 2019, l’última enquesta de 
l’Eurobaròmetre ha situat per primera vegada a la història el terrorisme com a principal 
preocupació dels europeus (49%), per sobre de problemàtiques com l’atur juvenil (48%) o la 
immigració (45%). La proliferació d’atemptats jihadistes a Europa ha creat terror i por entre la 
població europea, que s’ha vist amenaçada per un autodenominat Estat Islàmic que, tot i anar 
perdent territori, manté la població civil en alerta. París, Niça, Brussel·les, Berlín, Londres, Madrid, 
Barcelona… Són moltes les grans ciutats europees que han vist com un sector radical dels 
musulmans perpetrava atacs en nom de la religió.


Com a conseqüència, la premsa s’ha vist amb la obligació de donar cobertura a aquests 
esdeveniments, cosa que ha deixat entreveure un seguit d’imprecisions a l’hora de connectar 
l’islam amb el terrorisme. La premsa informativa, ja sigui per falta de coneixement o de forma 
deliberada, ha comès multitud incorreccions a l’hora de tractar aquest tipus d’atemptats. Una de 
les pràctiques habituals és la de reduir l’islam a una sola unitat. Hi ha molt desconeixement 
respecte a les diferents realitats dels països amb majoria d’habitants musulmans i aquest discurs 
reduccionista facilita la demonització i denota una certa voluntat de mostrar els musulmans com 
un col·lectiu contrari als valors d’allò que considerem “Occident”. Aquesta falta de matisos i la 
simplificació del conflicte fomenta la ignorància entre la població, cosa que està derivant en una 
por no fonamentada, odi i, per tant, islamofòbia. I d’això en són còmplices i culpables a parts 
iguals els mitjans de comunicació i els polítics. 


Segons l’Observatori de la Islamofòbia als Mitjans, el 66% de les notícies sobre l’islam a Espanya 
són islamòfobes. Són dades d’un estudi realitzat el primer semestre de 2017 a La Vanguardia, El 
Mundo, La Razón, 20 Minutos, El País i diario.es. Durant el 2017, es van produir fins a 546 

incidents islamòfobs, 160 offline i 386 en mitjans i online. El cas més habitual és el de la difamació 
o la calúmnia, juntament amb casos de discriminació, omissió o negació d’un dret. Els pics 
d’episodis islamòfobs a Espanya han anat de la mà amb els atemptats: amb diferència, els 
atemptats de Barcelona i Cambrils són els que han provocat més situacions islamòfobes, seguits 
de l’atemptat en un concert de Manchester, l’atemptat a Berlín i l’atemptat de Londres (“Informe 
Islamofobia 2017”, 13-14). 


Però no només la premsa generalista i informativa tracta temes relacionats amb l’islam. També ho 
fan les revistes satíriques. Aquest tipus de publicacions s’han convertit en una gran eina per a 
l’anàlisi crític de la realitat, contribuint a la construcció de la imatge de la realitat social i política. 
En termes generals, les publicacions satíriques acostumen a tenir una línia ideològica laica i 
d’esquerres. Se solen centrar en la crítica dels poderosos: ni polítics ni la religió se’n lliuren. En 

�3



paraules de Guille Martínez-Vela, director del setmanari El Jueves, en una entrevista per aquest 
treball, “l’humor és una eina que ajuda a qüestionar i que, a més, diverteix. L’humor explora 
possibilitats, planteja dubtes, assenyala absurds i, al final, d’una forma o altra, sempre resulta 
enriquidor”.


L’humor ens fa riure, però no sempre a tothom. I és aquí on apareix una de les principals 
discussions del treball. Hauria de tenir límits l’humor? És evident que l’humor i la sàtira són eines 
necessàries en democràcia, però portar l’humor al límit, com és el cas de les revistes que 
s’analitzen en les properes pàgines, pot originar conflictes. Són situacions en què uns advoquen 
per la llibertat d’expressió i d’altres reivindiquen que no es traspassin determinades línies 
vermelles que impliquin l’ofensa o el mal gust. L’etern debat de ser o no políticament incorrecte. I 
la qüestió de fins a quin punt és legítim fer sàtira sobre una comunitat en situació de 
desavantatge al nostre país. 


La relació entre l’islam i les revistes satíriques va experimentar un punt d’inflexió el 30 de 
setembre del 2015, quan el diari danès Jyllands-Posten va optar per publicar per primera vegada 
en un mitjà caricatures del profeta de l’islam, Mahoma. Això va obrir la veda. Molts islamistes ho 
van veure com un atac a la religió musulmana, mentre que la gran majoria de la premsa es va 
posicionar al costat del que ells consideraven llibertat d’expressió. I aquest és, precisament, el 
punt de partida de l’anàlisi. Des que el setmanari francès Charlie Hebdo va reproduir aquestes 
caricatures el febrer del 2006, s’han produït nombrosos esdeveniments relacionats amb l’islam 
que ni El Jueves, ni el propi Charlie Hebdo, ni la revista Mongolia més recentment, han passat per 
alt. El missatge que s’hi transmet, la intenció de l’emissor, la rebuda del missatge per part del 
receptor, el context, el significat implícit, la voluntat d’ofendre, etc. són elements que caldrà tenir 
en compte a l’hora d’analitzar les portades seleccionades.


1.2. Motius i justificació 

Tot allò que genera conflicte, tot allò que no és o blanc o negre, sempre resulta més atractiu 
d’explorar. Des d’un punt de vista periodístic, els límits de la llibertat d’expressió són sempre una 
qüestió recurrent. Però com a professionals de la informació, hem de ser conscients, ara més que 
mai, que som creadors d’opinió. La forma que tenim d’interpretar i explicar la realitat conforma 
punts de vista i ideologies en les persones. I això és una gran responsabilitat.


En temes en què hi ha involucrats grups en situació de minoria, aquesta responsabilitat cal tenir-
la encara més present que mai. És evident que l’islam està en una situació no només de minoria a 
Europa, sinó també de vulnerabilitat. Occident no acaba de comprendre que els musulmans no 
conformen una unitat homogènia, sinó que són heterogenis com també ho som a Europa els 
anomenats occidentals. Partint d’aquesta idea, els periodistes tenim l’obligació d’explicar bé 
aquesta diversitat. Tenim l’obligació d’acabar amb la vinculació entre terrorisme i islam. Però 

�4



també tenim l’obligació d’evitar que, en una societat laica, la religió pugui tenir una posició de 
privilegi i poder. Ni la defensa del laïcisme pot ser una carta blanca a l’hora de criticar la religió, ni 
la responsabilitat de parlar de l’islam amb fonament i evitant el discurs islamòfob ha de ser 
incompatible amb la crítica de l’islam. 


Per altra banda, l’anàlisi de l’humor és també molt interessant. La informació, tot i que també cal 
entendre-la dins d’un context i també incorpora una gran quantitat de missatges explícits, és molt 
diferent a l’humor. L’humor simplifica la realitat, però també aporta una visió crítica que ni gèneres 
com l’opinió poden transmetre. L’humor és vigilància del poder, és crítica de les elits, però és 
també una forma de ridiculitzar costums i riure’s d’un mateix. Tant simple en aparença i a la 
vegada tant complex a l’hora d’interpretar-lo; humor, llibertat d’expressió i islam són els tres pilars 
d’un treball en què es va teixint un anàlisi de discurs que profunditza i entra en el significat implícit 
dels missatges, el context, la intenció de l’emissor i la reacció del receptor.


Els paràgrafs que hi ha a continuació analitzen el discurs humorístic en tres revistes satíriques 
d’índole semblant: El Jueves, Charlie Hebdo i Mongolia. L’objectiu no és catalogar cada portada o 
cada revista d’islamòfoba o de no islamòfoba. La intenció no és extreure conclusions 
incontestables i definitives. Des de la consciència de que es tracta d’un treball de matisos i 
interpretacions, la idea és intentar desgranar de la forma més rigorosa els missatges humorístics i 
totes les seves lectures possibles, per tal de poder-ne determinar la seva naturalesa.  

�5



2. MARC TEÒRIC 

2.1. Què és l’islam?  

Diu Santiago Alba Rico en el seu llibre “Islamofobia: Nosotros, los otros, el miedo” que “la religió 
va més enllà d’una ideologia o una doctrina”. La religió, segons ell, “és un conjunt de pràctiques, 
de costums, de textos i de discursos que conformen un corpus viu suficientment durador i 
promiscu com perquè la història concreta d’un lloc, amb les seves relacions socials, 
econòmiques i culturals internes, penetri fàcilment en ell i l’estigui constantment modificant” (Alba 
Rico, 2015: 17). 


L’autor apunta a una connexió entre religió, cultura i costums. “La religió exerceix un paper molt 
important en la cultura de la humanitat. Cultura i religió s’influeixen mútuament. La religió dona 
forma als sistemes de creences i pràctiques que s’inscriuen en la cultura particular que li 
correspongui”. La mateixa cultura, per la seva part, “influeix sobre els modes de pràctiques, la 
integració religiosa i les creences necessàries per dur a terme els seus rituals a la vida 
social” (Sánchez, 2013: 450). Així ho resumeix Parekth: “No hi ha cultura que actuï aliena a la 
religió i no hi ha cultura desenvolupada sense l’adequada entesa de la seva religió” (citat a 
Sánchez, 2013: 450).


La religió, en si mateixa, pretén unir la realitat de la humanitat amb la realitat universal. Per tant, 
les creences religioses serveixen per legitimar i conservar la realitat de la societat. De fet, hi ha 
una interrelació estreta entre societat, religió i cultura. Des d’aquesta perspectiva, l’islam té un 
paper fonamental en la cultura de la comunitat islàmica, en tant que les persones que la 
professen consideren la religió com un element essencial que els ajuda a conservar la seva pròpia 
cultura (citat a Sánchez, 2013: 450). 


Judaisme, cristianisme i islam solen definir-se com les “religions del Llibre”, ja que cadascuna 
d’elles es basa en un llibre sagrat. En el cas de l’islam, aquest llibre és l’Alcorà, un terme que 
procedeix de l’àrab al-qur’an, el qual significa recitació, text sagrat que es recita, lectura en veu 
alta. És un llibre que va canviar el curs de la història, primer de la Península Aràbiga i, 
seguidament, de la humanitat. Porta exercint des de fa catorze segles i de manera ininterrompuda 
una influencia decisiva en el món i avui de forma especial amb el despertar religiós i polític de 
l’islam. Assenyala el professor egipci Nasr Hamid Abu-Zaid que “l’Alcorà compleix un paper 
cultural que no s’ha d’ignorar, conformant els trets propis d’aquesta civilització i establint la 
naturalesa dels seus sabedors” (citat a Tamayo, 2009: 111-112). 


La professora Luz Gómez, autora del “Diccionario de islam e islamismo”, defineix l’islam com “un 
sistema religiós que se sustenta en l’Alcorà, la paraula de Déu transmesa a la humanitat per 
Mahoma”. La fidelitat al missatge del Profeta se sustenta en cinc obligacions de culte, els 

�6



anomenats cinc pilars de l’islam, que comparteixen tots els musulmans sense distincions 
(Gómez, “Glosario Islam”):


1. Reconèixer que només hi ha un Déu i Mahoma n’és el seu profeta. 

2. Realitzar les oracions preceptives diàries.

3. Donar el zakat, una almoina legal estipulada per l’islam recaptada amb finalitats de 

beneficència i culte. 

4. Complir amb el dejú durant el Ramadà. 

5. Peregrinar a La Meca.


Juntament amb l’Alcorà, l’exemple del Profeta és també un referent doctrinal de primer ordre. La 
suma dels relats que recullen el procedir de Mahoma es coneix com a Hadiz i dona lloc a la 
Sunna, la tradició (Gómez, “Glosario Islam”). 


Més de 1.400 milions de persones (citat a Alba Rico, 2015: 43) professen la religió de l’islam, 
repartides en 54 països diferents i quatre continents, territoris en els quals la religió musulmana és 
majoritària. També hi ha, però, musulmans en altres països on són minoria (Alba Rico, 2015: 
42-43). Es tracta, a més, de la segona religió del món per darrere del cristianisme. El que va 
començar sent un sistema de creences local circumscrit a la Península Aràbiga, ràpidament es va 
convertir en una religió universal. Avui en dia segueix viva i activa al món àrab i està instal·lada a 
Amèrica, Europa occidental, Rússia, Àfrica Negra, l’Índia, Àsia oriental i s’esté des de l’Atlàntic 
fins al Pacífic, des del Marroc fins a Mindanao (Tamayo, 2009: 15).


L’autoria de l’Alcorà, segons els musulmans, correspon a Déu. Muhammad (Mahoma) només 
transmet allò que Déu li dicta. L’Alcorà, doncs, és font d’oració, guia per al comportament i 
objecte ritual. És llegit i recitat pels musulmans en el culte comunitari, però també en l’àmbit 
privat, les festes religioses i les celebracions familiars. Constitueix una guia per a la vida, la 
conducta i la reflexió dels musulmans i inspira les lleis de molts països musulmans (Tamayo, 
2009: 112). 


Quan ens referim a l’islam, cal fer una distinció important entre musulmans i islamistes. Els 
musulmans són aquells que practiquen la religió de l’islam -és a dir, aquells que són creients-, 
mentre que l’islamisme, explica Luz Gómez García, “és un conjunt de projectes ideològics de 
caràcter polític amb un paradigma de legitimació islàmic” (citat a Alba Rico, 2015: 43-44). Segons 
Gómez, “‘musulmà’, que és adjectiu i substantiu, s’ha d’aplicar només a les persones creients en 
l’islam, mentre que per a tot allò relatiu a les coses o realitats abstractes cal fer servir l’adjectiu 
‘islàmic’, que equival a ‘propi de la civilització islàmica’” (Gómez, “Glosario Islam”). 


I afegeix, “l’islamisme, els islamismes, recorren l’arc que va des de les propostes políticament 
pluralistes i teològicament inclusives fins als models autocràtics i excloents […] i són precisament 

�7



qualitats performatives -dinamisme, multiplicitat, asistematització- les que caracteritzen allò que 
denominem ‘islamisme’ i que en pluralitat hauríem de denominar ‘islamismes’, per la pluralitat 
dels seus orígens, naturaleses i manifestacions” (citat a Alba Rico, 2015: 43-44). 


Gómez sentencia que “ni tots els musulmans són islamistes (només ho són una minoria), ni tot 
allò islàmic és exclusiu dels creients en l’islam” (Gómez, “Glosario Islam”). 


2.1.1. Islamofòbia 

Explica Gema Martín Muñoz, professora de sociologia a l’Autònoma de Madrid, que el terme 
“islamofòbia” ha provocat una important controvèrsia, amb punts de vista que en qüestionen la 
seva validesa o simplement en rebutgen la seva existència, cosa que és “simptomàtic de la falta 
de consciència entre les societats sobre el desenvolupament d’aquest fenomen”. Es tracta d’un 
neologisme que va començar a utilitzar-se a la dècada del 1990 per referir-se a les percepcions 
globals negatives i pejoratives sobre l’islam i a la discriminació contra els musulmans per 
perjudicis i raons d’odi racial (Martín, 2012: 35). El 1997 el think tank britànic Runnymede Trust en 
va establir les primeres bases ("Runnymede Trust”, 1997):


1. Interpretació de l’islam com un bloc monolític, estàtic i oposat al canvi i a noves realitats.

2. L’islam percebut com separat i altre. (a) Sense objectius ni valors en comú amb altres 

cultures, (b) no afectat per elles, (c) sense influenciar-les. 
3. L’islam considerat inferior que Occident - barbàric, irracional, primitiu, sexista.

4. L’islam vist com a violent, agressiu, amenaçador, favorable al terrorisme i immers en un 

xoc de civilitzacions. 

5. Un islam considerat com una ideologia política, utilitzada per tenir avantatge polític o 

militar.

6. Rebuig sense cap tipus de consideració de qualsevol crítica de l’islam cap a Europa sense 

pensar-s’ho dues vegades.

7. Justificació de les pràctiques discriminatòries contra els musulmans i exclusió d’aquests 

de la societat majoritària. 

8. Percepció de l’hostilitat contra les persones musulmanes com quelcom natural o normal. 


Tot i que la definició va ser rebutjada per organismes governamentals i internacionals, així com 
per mitjans de comunicació, si més no això ja va suposar admetre l’existència d’una problemàtica 
i de les seves conseqüències potencials: exclusió social, desprotecció dels drets fonamentals i 
probabilitat de desordres. L’ús del terme es va generalitzar i consolidar a partir del 2001 i el 2004, 
quan el Consell d’Europa ho va tornar a intentar amb la següent definició (Martín, 2012: 36):


“La islamofòbia és el temor o prejudicis cap a l’islam, els musulmans i tot allò relacionat amb ells. 
Tant si pren la forma de manifestacions quotidianes de racisme i discriminació o altres formes més 

�8



violentes, la islamofòbia constitueix una violació dels drets humans i una amenaça per a la cohesió 
social” (citat a Ramberg, 2004: 6). 


El racisme en particular, dins de la perspectiva psicoanalítica, és vist com la incapacitat d’algunes 
persones per afrontar tant la diferència amb l’altre com les similituds. En aquest sentit, la 
islamofòbia seria com una altra mena de fòbia o racisme, és a dir, una incapacitat de fer front tant 
a la diferència com a la semblança (Rosón, 2012: 172).


Més enllà de les definicions, les connotacions i l’acceptació del terme, està clar que hi ha un 
problema latent a la societat actual de discriminació cap a determinades religions o 
procedències.


Per tal d’abordar el fenomen de la islamofòbia, primer cal posar sobre la taula dues qüestions que 
són cabdals. Es tracta del culturalisme i el miserabilisme, dos conceptes de l’investigador Vincent 
Geisser i analitzats per Santiago Alba Rico.


Pel que fa al culturalisme no podem partir de l’afirmació, políticament correcta, que “totes les 
creences són bones per igual i que els malvats són els éssers humans”. Hi ha creences que són 
condemnables per sí soles, amb independència de la maldat moral dels partidaris. És el cas del 
nazisme, que predica la superioritat racial i justifica o reclama l’extermini de les races 
“inferiors” (Alba Rico, 2015: 15). 


Per altra banda, el miserabilisme, freqüent en mitjans de l’esquerra, “fa referència a tots aquells 
que presenten el jihadisme com una resposta natural, automàtica i inevitable a les pràctiques i els 
discursos neocolonials o imperialistes, de forma que fins i tot el terrorisme seria responsabilitat 
dels occidentals” (Alba Rico, 2015: 15-16). 


Davant d’aquestes dues temptacions, Alba Rico alerta que “gairebé totes les creences contenen 
alguna cosa negativa i són més aviat les pràctiques dels éssers humans les que a vegades les 
converteixen en útils, bones, empancipatòries, etc.” (Alba Rico, 2015: 16). 

	 

Una connexió també essencial que cal posar de manifest per tal d’entendre la problemàtica de la 
islamofòbia és la relació de domini colonial que sempre hi ha hagut entre Occident i Orient. Diu 
l’historiador estatunidenc Marshall Hodgson que “es tracta de la construcció d’un altre 
destructible i de la fabricació d’un objecte manipulable que comença amb la geografia i la 
distribució de països en un mapa, a través de la qual uns ens situem a la ‘corrent principal de la 
història’” (citat a Alba Rico, 2015: 28-29). 


El pensament europeu, entre els segles XIX i XX, es va veure amb la necessitat d’elaborar la 
justificació moral i ètica de l’exercici de dominació política i explotació econòmica que 

�9



comportava l’expansió colonial. Així va sorgir la dualitat entre civilització i barbàrie, el concepte de 
raça i el principi de la superioritat europea enfront els altres, apropiant-se de la representació 
universal de la modernitat i la civilització. Amb el colonialisme, doncs, es va construir un 
pensament que tractava les altres cultures com inferiors i, sobretot, les hi negava qualsevol 
capacitat d’evolució i progrés (Martín, 2012: 38-39). 


És impossible desvincular la islamofòbia d’aquest discurs narcisista i aquest eurocentrisme a 
través del qual s’han justificat crims i s’ha legitimat l’esclavitud. Aquest eurocentrisme ha aplicat 
un seguit de mecanismes rutinaris, universals i de reconeixement excloent igualment funcionals 
contra poblacions i grups que no cabien o no caben a Occident encara avui. És també el cas dels 
negres amb l’esclavitud o els jueus durant molts anys de nazisme i dictadures a Europa (Alba 
Rico, 2015: 30). 


Tenim, doncs, una situació que ve d’anys enrere de superioritat i supremacia d’Occident sobre 
Orient per una banda i un discurs etnocentrista d’Europa que busca protegir-se de qualsevol 
possible “atac” o ingerència als valors europeistes.  


Paral·lelament, hi ha dues situacions més que, tot i la seva aparent connexió amb els estats 
democràticament avançats, han xocat amb l’islam i han provocat comportaments islamòfobs. Es 
tracta de la convivència entre islam, laïcisme i llibertat d’expressió, la qual ja es va començar a 
teixir després de les publicacions de les caricatures de Mahoma a finals del 2005. L’antropòleg 
Gregory Bateson descriu i anomena aquest procés com a schismogenesis:


“Cada bàndol va començar a definir l’altre en termes cada vegada més enèrgics com el seu oposat, 
donant peu a una constel·lació discursiva en què l’islam es contrasta amb la llibertat d’expressió, i 
viceversa. Així, l’alineament produït per aquest procés va fer plausible un determinat imaginar 
dualista en què les persones, tot i la seva àmplia varietat d’experiències vitals i personals, podien 
inscriure’s a elles mateixes en una simple dicotomia global que va permetre als actors del conflicte 
danés sentir-se part d’una lluita molt més àmplia, en estendre la solidaritat als dos costats de la línia 
que separava els que se sentien ofesos per les caricatures dels que no” (citat a Henkel, 2012: 108).


Alba Rico també parla de com a Europa, però també al món àrab, “la islamofòbia més perillosa 
ha acabat ocupant i parasitant de manera fraudulenta la causa del laïcisme”. Un laïcisme que el 
libanès Gilbert Achcar ha rebatejat amb el nom de “fonamentalisme laic”. Aquesta bogeria laica la 
comparteixen dretes i esquerres i ha estat utilitzada per tots els governs francesos per pressionar 
les poblacions musulmanes a través de lleis i discursos que les criminalitzen. Però també ha 
contagiat tots els governs europeus i s’ha vist alimentada pels mitjans de comunicació, amb la 
prohibició del vel o hijab a les escoles. “Si s’invoca el laïcisme per prohibir indumentàries és 
patent que s’està utilitzant una versió fraudulenta del concepte: prohibir l’ús individual de símbols 

�10



religiosos en nom del laïcisme significa en realitat prohibir l’ús laic dels símbols” (Alba Rico, 2015: 
80-81). 


Si en un extrem hi ha aquest laïcisme extrem que acaba convertint-se en intolerància religiosa, en 
l’altre extrem hi ha la vessant religiosa d’un l’islam a vegades massa intrusiu en àmbits socials, 
polítics i culturals dels individus i les comunitats musulmanes. Hi ha dues postures que provenen 
de la crítica religiosa, segons el doctor en antropologia social Javier Rosón: “Per una banda, es 
pot utilitzar la islamofòbia per prohibir tota crítica cap a l’islam com a religió, és a dir, per tal que 
no se’l qüestioni; i, per altra banda, hi ha qui considera que el terme pot resultar enganyós, ja que 
suposa de partida la preeminència de la discriminació religiosa, fòbia a un islam únic, homogeni i 
inalterable, quan existeixen altres formes de discriminació, com poden ser les ètniques, ‘racials’, 
racisme classista, etc., amb una rellevància o representativitat molt més gran” (Rosón, 2012: 173).


L’assumpte de la llibertat d’expressió, de la mateixa forma que el laïcisme, també s’ha utilitzat per 
justificar atacs islamòfobs: “El colonitzador té mecanismes legals, propagandístics i policials per 
imposar-se i una espècie d’estructura empírica -la presència immigrant associada a l’atur, la 
delinqüència i ara el terrorisme- que garanteix el suport de la població ‘nadiua’” (Alba Rico, 2015: 
101). Defensa Alba Rico que “quan s’utilitza la ‘llibertat d’expressió’ com a divisa civilitzatòria en 
aquest context s’imposa silenci als prèviament definits com a ‘incivilitzats’, els quals identifiquen 
la llibertat d’expressió com un privilegi de ‘raça’ o de tribu i no amb un valor ‘universal’” (Alba 
Rico, 2015: 102). 


Segons el filòsof, “la llibertat d’expressió s’ha de defensar en sí mateixa, sense excepcions 
culturalistes o ideològiques, però per això mateix cal defensar-la també d’aquells que només la 
defensen contra els musulmans i demostrar que els musulmans són els enemics de la llibertat: de 
la nostra forma de viure, de vestir-nos, de parlar” (Alba Rico, 2015: 102). De forma similar, A.C. 
Grayling afirma que “si s’accepta que les religions són opcions elegides pels ciutadans, aleshores 
està justificat l’ús de la llibertat d’expressió per criticar-les, ja que l’acte de silenciar exigeix que la 
gent que no accepta les creences i les pràctiques dels creients hauria de tractar-los de maneres 
que implícitament accepten la valoració que en fan els que les sostenen, amb la qual cosa 
s’anul·la per endavant tota temptativa de crítica” (citat a Gamper, 2007: 22).


Per la seva banda, Martín Muñoz fa la següent reflexió:


“Respecte als límits entre islamofòbia i llibertat d’expressió, aquesta no pot ser un valor absolut que, 
desproveït de tot sentit de responsabilitat, es converteixi en l’abús d’aquest dret. Un llenguatge 
racista i xenòfob no pot justificar-se amb la protecció dels drets fonamentals” (Martín, 2012: 43). 


�11



2.1.2. L’islam com a unitat negativa inassimilable 

Alba Rico presenta com s’ha anat teixint la construcció d’un altre negatiu, manipulable i 

eventualment exterminable per acabar presentant l’islam com una unitat negativa inassimilable. 
Són tres els mecanismes que han anat construint aquesta percepció de l’islam.


Una unitat  

Segons l’estudi més recent de Pew Research Center del 2017 (Lipka, “Muslims”), el 2015 hi havia 
1,8 milions de musulmans al món, cosa que suposa aproximadament el 24% de la població 
mundial. L’islam és actualment la segona religió amb més practicants a la Terra després del 
cristianisme, però és també la que creix a un ritme més alt. Aquest mateix estudi projecta que si 
la tendència continua igual, el nombre de musulmans superarà el de cristians en acabar el segle. 
Els musulmans no només són molts, sinó que viuen repartits en molts països. Tot i que l’Orient 
Mitjà i l’Àfrica del Nord són percebuts com els territoris amb més musulmans, només un 20% 
d’aquests viuen en aquests territoris. La majoria (62%) viuen en regions de l’Àsia-Pacífic, amb 
grans poblacions a Indonèsia (el país amb més musulmans), l’Índia, el Pakistan, Bangladesh, 
l’Iran i Turquia. Són 49 els països del món on hi ha una població majoritària de musulmans. 
L’estudi preveu que els musulmans es converteixin en el 10% de la població europea de cara al 
2050. 


Vista la presència de tants musulmans al món, seria absurd pensar que tots són iguals, de la 
mateixa manera que no són iguals tots els europeus. És precisament per això que Luz Gómez 
parla d’”islamismes”: “Els islamismes recorren l’arc que va des de posicions políticament 
pluralistes i teològicament inclusives (com és el cas del partit Nahda, partícip del govern tunisià 
després de la revolució del 2011) a models autocràtics i excloents, com és el cas de l’Aràbia 
Saudita i la República Islàmica de l’Iran” (Gómez, “Glosario Islam”). 


Des d’una perspectiva religiosa, hi ha una primera diferenciació entre sunnites i xiïtes, que Gómez 
descriu com una diferenciació tan vella com moderna: “Vella perquè es remunta a les lluites 
fratricides per l’herència espiritual i política de Mahoma als pocs anys de la seva mort; i moderna 
perquè és a finals del segle XX quan reneix la tensió entre l’Aràbia Saudita i l’Iran, les dues grans 
potències de l’Orient Pròxim que s’aixequen com les valedores de sunnites i xiïtes 
respectivament” (Gómez, “Glosario Islam”). 


Mentre que els sunnites diuen que segueixen el model de Mahoma (conegut com a “sunna”), els 
xiïtes al·leguen que la sunna del Profeta, la qual no rebutgen, va quedar desvirtuada per 
interessos espuris de les elits de La Meca. Fins fa escasses dècades, el musulmà comú no tenia 
una consciència clara de la seva pertinença sunnita o xiïta, cosa que està canviant ràpid. La 
divisió entre els dos grups es profunditza al ritme dels enfrontaments polítics amb motiu de la 

�12



polarització sectària. En termes demogràfics, els sunnites són majoritaris i conformen prop del 
85% dels musulmans, mentre que els xiïtes ronden el 15%. Hi ha encara un 1% restant, el 
kharigisme (“els que surten, els que es rebel·len”) format per aquells que no van entrar en la 
disputa primitiva entre sunnites i xiïtes  (Gómez, “Glosario Islam”). Però dins d’aquestes doctrines 
islàmiques encara hi ha diferències internes i matisos.


Explica Alba Rico que el primer que es fa quan es vol manipular i dominar un objecte és reduir 
tota la seva riquesa a una unitat fictícia manejable. “Els musulmans són iguals entre ells, mentre 
que nosaltres ens distingim dins del nostre grup”  (Alba Rico, 2015: 44). 


El paradigma excloent converteix la riquesa, les societats diferenciades i la pluralitat en una unitat 
homogènia, una pasta compacta, una massa o multitud, ja que si apareguessin per petits grups, 
suposarien un format amenaçador i irromprien en estampida (Alba Rico, 2015: 45). 


Una unitat negativa 

No només es promou una imatge de l’altre com una unitat, sinó també com una unitat negativa. 
La visió negativa de l’islam per part d’intel·lectuals s’ha perpetuat i ha donat peu a la reproducció 
de la mateixa per part d’autors menors, polítics i periodistes. Així, el discurs islamòfob es basa 
també en l’arrogància i el despreci, en la no acceptació de la cultura musulmana, en una “certesa 
de superioritat” (Alba Rico, 2015: 47-52). 


Es tracta, doncs, de la cultura de la supremacia, la qual està basada en una creença de 
superioritat: “Occident ha arribat a la lluna, ha fabricat cotxes i cura malalties”. Es vol donar una 
sensació de que l’islam és estèril culturalment i nul pel que fa a avenços científics. 
Paradoxalment, si bé és cert que la paraula Occident suggereix també una unitat, en aquest cas 
es tracta d’una unitat positiva (Alba Rico, 2015: 51-52).


Al seu torn, la unitat negativa islàmica es relaciona sempre amb la violència i el culte a la mort. No 
obstant, diu Alba Rico, si busquem les dades sobre delictes comuns i violència social (de les 
Nacions Unides, per exemple), “veiem que les societats musulmanes són molt més integradores i 
pacífiques”. I aquest discurs que identifica l’islam amb el terrorisme es transmet inclús des de 
l’esquerra i l’antiracisme més convençut (Alba Rico, 2015: 52-53). 


En definitiva, la islamofòbia mostra un islam negatiu: violència, terrorisme, abús a les dones, 
imposició del vel o del burca; despreci per la vida, lapidació, crims d’honor… (Alba Rico, 2015: 
53). 


Segons Luz Gómez, “als musulmans els repugna que es confongui el jihadisme amb l’islam, error 
que indueix l’expressió ‘terrorisme islamista’”. Sí que s’accepta com a menys lesiva l’expressió 

�13



“terrorisme jihadista”, tot i que cal ser conscient que la jihad “és l’obligació doctrinal que té el 
musulmà d’esforçar-se per instaurar la paraula de Déu, és a dir, l’islam”. En canvi, el jihadisme és 
el terme que s’utilitza per fer referència a la interpretació bèl·lica de la jihad (Gómez, “Glosario 
Islam”). 


Una unitat negativa inassimilable 

El tercer mecanisme té a veure amb el caràcter immutable i irrecuperable de l’altre. S’estén la 
creença de que “no hi ha possible negociació amb ells”, de que els musulmans són incapaços de 
sumar-se a la “corrent central” de la història i assumir els valors, principis i desitjos occidentals. 
En definitiva, “són incapaços de democratitzar-se”. Es tracta d’una concepció de l’islam com una 
presó vitalícia de la qual és impossible escapar. Així doncs, la confrontació és “inevitable i 
interminable” (Alba Rico, 2015: 54). 


Aquesta relació de domini suposa també una racialització de l’objecte de domini. Per tant, es 
tracten els musulmans com un grup racial diferenciat, perquè de la raça no se’n pot escapar, és 
com una mena de presó corporal. L’altre manejable, eventualment exterminable, es racialitza 
(Alba Rico, 2015: 55). 


L’islam no és només una ideologia, conclou Alba Rico, “és un conjunt de discursos (molt 
contradictoris), pràctiques i costums constantment reelaborats i resignificats per una historia viva 
que molts volen negar”. La islamofòbia nega l’existència de milions de musulmans, la qual cosa 
sol precedir, acompanyar o justificar intervencions militars estrangeres i dictadures locals, a més 
de lleis lliberticides a les metròpolis contra les minories musulmanes i contra el conjunt dels 
ciutadans (Alba Rico, 2015: 124-125).  


2.2. La publicació de les caricatures de Mahoma 

El punt de partida d’aquest treball és un episodi que va marcar un abans i un després en el 
fenomen de la islamofòbia.


L’editor de cultura del diari danès Jyllands-Posten, Flemming Rose, va ordenar les publicacions 
de les caricatures del Profeta Mahoma el 30 de setembre del 2005. Ho va fer en un suplement 
cultural titulat “El rostre de Mahoma” (Muhammeds ansigt). Tal com ell mateix va reconèixer, no 
s’hagués imaginat “ni en els seus pitjors somnis” que això desembocaria en la crisi de política 
exterior més greu de Dinamarca des de la Segona Guerra Mundial (citat a Lindekilde, 2009: 291). 


Les imatges es van publicar al diari dins d’un marc de preocupació per la llibertat d’expressió, un 
respecte equivocat pels sentiments religiosos, una tendència a l’alça sobre autocensura i 
acompanyat amb una expressió sobre democràcia laica interpel·lant els ciutadans a ser capaços 

�14



d’aguantar el menyspreu, la burla i el desdeny (Lindekilde, 2009: 291). El fragment extret del propi 
diari deia el següent:


“La societat secular moderna està essent desestimada per alguns musulmans. Estan demanant un 
tracte especial quan insisteixen en què es tingui una especial consideració pels seus sentiments 
religiosos. Això és incompatible amb una democràcia laica i la llibertat d’expressió, on la gent 
hauria d’acceptar el despreci, la burla i la ridiculització. Certament, això no és sempre simpàtic o 
agradable de veure, però això és irrellevant en el context” (Jyllands-Posten, 2005).


La publicació de les dotze caricatures de Mahoma va desencadenar una mini crisi global, 
provocant centenars de morts, ambaixades cremades, un boicot massiu a productes danesos i 
noruecs des de països musulmans i repercussions severes contra periodistes a tot el món, 
especialment allà on els diaris van optar per reproduir les caricatures de forma íntegra o parcial 
(Lindekilde, 2009: 291-292). 


Les ambaixades de Dinamarca i Noruega a Síria van ser incendiades i el govern danès va tancar 
les seves seus diplomàtiques al Pakistan, Indonèsia i l’Iran. El març del 2006, mig centenar de 
persones havien perdut la vida en protestes.


A Dinamarca, els il·lustradors i el propi director del diari van rebre amenaces de mort i 
pràcticament van haver de passar a la clandestinitat. Es van produir protestes massives i de 
diferent naturalesa protagonitzades per musulmans a tot el món. Paral·lelament, les caricatures 
van originar debats en molts països (Lindekilde, 2009: 291-292). En un fragment d’un llibre que va 
publicar uns anys després, el director del Jyllands-Posten explicava així aquesta crisi:


“Com és que la publicació d’unes poques caricatures provoca un enrenou tan extrem que, cinc 
anys després, encara n’estic patint les conseqüències? […] Alguns creuen que el meu diari n’és el 
principal responsable, mentre que d’altres apunten als imams danesos que van viatjar per tot 
l’Orient Mitjà amb la intenció d’instigar l’opinió dels musulmans” (Rose, “Humor”).


Tot i que la crisi de les caricatures va minvar relativament ràpid, va suposar un abans i un després 
amb repercussions a llarg termini. Per exemple, el febrer del 2008 es van arrestar tres persones a 
Dinamarca que planejaven la mort de Kurt Westergaard, autor d’una de les caricatures que va 
causar més polèmica, on es veu Mahoma amb una bomba al turbant. 


És evident que l’anomenada “crisi de Mahoma” o Muhammedkrisen en danés, va suposar un 

punt d’inflexió. Així ho definia el director del diari danès Information, Palle Weis, el 2006:


“De sobte, el debat públic habitual va cessar. Quan el Jyllands-Posten va publicar les caricatures 
de Mahoma, tots els problemes que els danesos havien estat debatent, el boom immobiliari, la 

�15



seguretat social, els desafiaments de l’envelliment de la població danesa, etc. semblaven 
imaginaris i banals” (citat a Henkel, 2012: 99). 


Si la publicació dels dibuixos es va fer en nom de la llibertat d’expressió, en part va provocar 
l’efecte contrari. La Dinamarca oberta i progressista, a ulls de molts observadors internacionals, 
va quedar greument ferida. 


La qüestió de les caricatures va arribar ràpidament a l’esfera internacional, convertint-se en una 
crisi diplomàtica. “Es va convertir en un debat global al voltant d’assumptes com la llibertat 
d’expressió i la religió, la tolerància i la intolerància, la immigració i la integració, l’islam i Europa, 
les majories i les minories i la globalització” (Rose, “Humor”). El 12 d’octubre, nombrosos 
ambaixadors de països amb majoria musulmana van demanar al primer ministre danès que 
prengués accions legals contra la publicació de les caricatures; no obstant, no només es va negar 
a intervenir, sinó que a més va refusar reunir-se amb els ambaixadors i va insistir que el govern es 
mantindria al costat de la llibertat d’expressió i de la premsa (Henkel, 2012: 103). 


Al final, la crisi va quedar sense resolució i no es va assolir cap acord o compromís entre les parts 
involucrades en el conflicte. No obstant, sí que va ser resolta de facto a favor del Jyllands-Posten 
gràcies a la no intervenció del govern i l’ampli suport popular. 


Però què diu l’Alcorà sobre la representació o caricaturització del Profeta Mahoma? Francisco 
Rivas, de l’Associació Geopolítica GIN i Mimoun El Bouanany, president de la Comunitat Islàmica 
Assalam d’Almoradí apunten que “per als musulmans, Al·là és el seu únic déu, és incognoscible, 
és a dir, que no es pot conèixer”. Segons Rivas, “qualsevol imatge seva podria portar a la 
idolatria, ja que no es veneraria el veritable déu, sinó una mera representació”. I afegeix: “Una 
representació artística és una creació, la qual cosa està prohibida a ulls dels musulmans més 
ortodoxos, ja que suposa un intent ‘d’imitar Déu’”. Es tracta, doncs, de la pròpia voluntat del 
Profeta, en un intent d’evitar qualsevol tipus d’adoració o idolatria (Europa Press, “Dibujar a 
Mahoma”). 


Bouanany considera que “Al·là i Mahoma són ‘superiors’ com per ser dibuixats”. Per tant, diu, “si 
algú els dibuixa estaran ‘mal dibuixats’ i, com que no els hem vist, no podem donar-los una 
imatge” (Europa Press, “Dibujar a Mahoma”). 


De fet, comenten que “els musulmans no poden dibuixar cap ésser amb ànima, perquè són 
coses de Déu i això seria imitar-lo”. I encara van més enllà: “Tampoc acceptem crítiques per 
escrit a la figura de Mahoma, ja està tot escrit sobre el Profeta i no cal afegir-hi res més, en tot 
cas falta llegir més” (Europa Press, “Dibujar a Mahoma”). 


Aquestes són interpretacions que provenen d’uns versos de l’Alcorà, que diuen el següent:


�16



“Abraham li va dir al seu pare i al seu poble: ‘¿Què són aquestes imatges que esteu adorant?’ I ells 
van respondre: ‘Vam trobar els nostres pares adorant-les’. Ell els va dir: ‘Certament vosaltres i els 
vostres pares heu estat clarament errats’” (Valderrama, “Imágenes Mahoma”).


Sembla ser, doncs, que no hi ha una prohibició explícita que no permeti la representació del 
Profeta, tot i que sí que hi ha un pensament força estès entre els musulmans respecte a l’oposició 
de representar el Profeta, ja que ho consideren una falta de respecte innecessària. 


Segons la professora de sociologia del món àrab Martín Muñoz, la crisi de les caricatures exigeix 
una reflexió que “no pot quedar reduïda a la qüestió de la llibertat d’expressió enfrontada a la no 
acceptació d’una cultura de la sàtira i la caricatura”; enfront aquesta dualitat, diu, “no caldria 
plantejar-se cap resposta complexa”. En canvi, argumenta, “el que va convertir en un polvorí la 
publicació de les caricatures és el caràcter islamòfob i la incitació a l'odi que es derivava de la 
representació del fundador de l'islam com a terrorista. La idea subjacent es manifestava amb 
nitidesa: si el fundador d'aquesta comunitat era un terrorista, tots els seus membres ho 
són” (Martín, 2012: 44). 


2.3. El discurs dels mitjans 

La informació ha estat, és i serà una de les majors eines del món de la comunicació. La presència 
dels mitjans de comunicació és cada vegada més latent, doncs un dels signes d’identitat més 
significatius de la societat moderna és la comunicació de masses. El nostre coneixement es troba 
mediatitzat, principalment, per les imatges i informacions que ens arriben des dels mitjans (citat a 
Marín, 2006: 193). 


La realitat d’avui presenta una imatge en què els mitjans d’informació i comunicació han obtingut 
un espai específic a les nostres vides, determinant-ne el seu desenvolupament. La influència dels 
mass media va creixent en la mesura que els avenços tecnològics es produeixen. Dins d’aquest 
espai d’influència, els mitjans ens ajuden a saber i conèixer més de la resta del món, a més de 
permetre'ns buscar-li un significat i, el que crida encara més l’atenció, estructuren i determinen el 
nostre temps lliure i d’oci (Marín, 2006: 194).


Aquest paper que han adoptat els mitjans de comunicació, però, va molt més enllà de la mera 
transmissió d’informació. Els mitjans, avui en dia i des de fa anys, són constructors d’una realitat, 
influencien la manera com entenem el que passa al nostre voltant i, en conseqüència, són un 
vehicle que genera opinió. 


Actualment, els mitjans de masses tenen sentit en el moment en què es contemplen dins d’un 
procés de comunicació, posseint una intencionalitat, inclús sent el nostre mitjà d’existència. Això 
suposa entendre que els mitjans són mediadors entre els esdeveniments i els subjectes, són 

�17



l’element central de la dinàmica de la societat i ajuden a establir relacions (polítiques, 
econòmiques, culturals, artístiques, etc.) que ajuden al món a avançar en el seu coneixement; per 
això podem afirmar que participen en la construcció de la nostra identitat (citat a Marín, 2006: 
195).


Assumint la gran influència que els mitjans poden exercir sobre la societat en la construcció d’un 
relat o una impressió sobre un determinat tema, és important veure quin és el paper que juguen 
els mitjans en la representació de l’islam, de la cultura i del món àrab.


Apunten Islam, Peters i White que “la majoria dels mitjans no han sabut assumir el repte de 
retratar la revolució social global. Lluny de suscitar el debat mitjançant la conscienciació, d’ajudar 
a combatre els prejudicis i d’engendrar la comprensió intercomunitària, un important percentatge 
dels principals mitjans de comunicació han contribuït a avivar els focs de la intolerància i el 
racisme” (citat a Sánchez, 2013: 454). 


“Els mitjans de comunicació, certament, ens informen del que passa al món. En fer-ho, gestionen 
la informació, la seleccionen, la jerarquitzen i, després, la difonen. En un sistema democràtic com 
l’espanyol o el dels estats de la Unió Europea, els mitjans juguen un rol fonamental entre els 
ciutadans, aportant coneixement que els ciutadans ignoraven. És precisament en aquest procés 
quan contribueixen a representar la realitat ‘dels altres’. És més, per alguns la única realitat ‘dels 
altres’ és la que expliquen els mitjans de comunicació” (Desrues, 2008: 5).


Tot això explicaria, doncs, part de la visió de l’islam que hi ha a Occident. Diu Daniel Gamper que 
els mitjans solen transmetre “una visió occidentalment esbiaixada del fenomen religiós musulmà”. 
El que es manifesta en les caricatures i en la iniciativa periodística és la “percepció occidental del 
fenomen islàmic”. Però es pregunta si és realment possible una imatge de l’altre mancada 
d’estereotips: “És plausible sostenir que hi ha alguna cosa de veritat en aquests estereotips, però 
la retòrica del ‘xoc de civilitzacions’ que hi ha rere aquests estereotips no pren en consideració 
altres factors (socials, econòmics, demogràfics, geopolítics, etc.), com per exemple, el pluralisme 
intern de l’islam, requisits imprescindibles de qualsevol visió exhaustiva i informada de les 
societats plurals a Europa” (Gamper, 2007: 23-24).


2.3.1. Mitjans i minories ètniques 

La diversitat cultural dels moviments migratoris ha provocat que el sector de la comunicació 
s’hagi vist amb la necessitat d’adequar-se a la nova realitat. La religió té una potència cultural i 
social enorme. Pot establir vincles emocionals entre les persones i enllaça amb els sistemes de  
valors seculars, ajudant a estructurar o reestructurar la convivència social. No obstant, també pot 
“separar les persones i tenir efectes divisoris, quan obstrueix els processos d’integració social o 
promou processos de segregació” (citat a Sánchez, 2013: 452). 


�18



El codi deontològic de la Federació d’Associacions de Periodistes d’Espanya (FAPE) diu 
textualment al punt 7 que “el periodista extremarà el seu zel professional en el respecte als drets 
dels més dèbils i els discriminats. Per això, ha de mantenir una especial sensibilitat amb els casos 
d’informacions o opinions de contingut eventualment discriminatori o susceptibles d’incitar a la 
violència o a pràctiques humanes degradants”. I afegeix, “el periodista ha d’abstenir-se de fer 
al·lusió de forma despectiva o amb prejudicis a la raça, el color, la religió, l’origen social o el sexe 
d’una persona o qualsevol malaltia o discapacitat física o mental que pugui tenir”. A més, “també 
ha d’abstenir-se de publicar aquestes dades, llevat que guardin una relació directa amb la 
informació publicada” (FAPE, “Codi Deontològic”). 


Paral·lelament, el Col·legi de Periodistes de Catalunya determina en un annex del seu codi 
deontològic una recomanació sobre la cita de nacionalitats i ètnies. “La utilització per part dels 
mitjans audiovisuals de paraules i conceptes relacionats amb la nacionalitat o llocs de 
procedència per designar en titulars a un individu o banda d’individus que han comès actes 
delictius és discriminatòria, (…) ja que el que provoca és que els ciutadans tinguin una actitud 
negativa respecte al fet migratori i als immigrants”. 


“El Consell d’Informació de Catalunya (CIC) recomana als mitjans de comunicació que actuïn amb 
especial responsabilitat i rigor en el cas d’informacions o opinions amb continguts que puguin 
suscitar discriminacions per raons de gènere, ètnies, creences o extracció social o cultural, és a 
dir, evitant-se en tot cas les generalitzacions i l’etiquetatge de les persones per trets diferencials, 
ja siguin ètnics, religiosos, econòmics o socials”. El CIC recomana citar la nacionalitat només 
quan sigui noticiable i mai per fomentar en el receptor impulsos discriminatoris (Col·legi de 
Periodistes de Catalunya, “Codi Deontològic”).


Tant el col·legi de periodistes català com l’espanyol coincideixen en un aspecte bàsic: cal evitar 
citar la nacionalitat o utilitzar qualsevol altra etiqueta que busqui discriminar, llevat que sigui 
estrictament noticiable i amb una relació directa amb la informació. 


Des de la perspectiva periodística, la crisi de les caricatures de Mahoma del 2005 també va ser 
un episodi que ajuda a entendre en bona part el discurs dels mitjans a l’hora de tractar successos 
ètnics i migratoris. “Moltes de les elits simbòliques que tenien accés als mitjans occidentals no 
només van reivindicar la llibertat d’opinió i la llibertat de premsa, sinó que al mateix temps van 
emfatitzar la intolerància religiosa, el fanatisme i el retard de l’islam i el món àrab” (van Dijk, 2007: 
59). 


Defensa el professor Daniel Gamper que no està desencaminat afirmar que les vinyetes de 
Mahoma tenien una “intenció provocativa”, és a dir, estaven pensades per provocar una reacció 
de rebuig en aquells que les veiessin com la vulneració d’un precepte religiós. “En totes les 
èpoques han existit formes artístiques o burlesques en què s’utilitzava la provocació per 
transmetre missatges o per qüestionar la manera en què alguns assumptes eren tractats en 

�19



l’espai públic. El problema sorgeix quan són les minories les que són objectes de burla" (Gamper, 
2007: 21). 


Segons diu el politòleg estatunidenc Benjamin Barber, “encara que les lleis que protegeixen la 
llibertat d’expressió apliquen un criteri neutral, els qui utilitzen efectivament aquest dret, sobretot 
quan el seu contingut és subversiu o ofensiu, s’han de preguntar no tan sols si tenen dret a dir el 
que diuen, sinó si quan ho fan estan frenant o estenent l’abús de poder” (citat a Gamper, 2007: 
21).


2.4. El discurs humorístic als mitjans 

Hi ha un condicionant essencial que caldrà tenir en compte en tot moment durant l’anàlisi de les 
portades. Les tres revistes seleccionades són satíriques i, per tant, tot el contingut que publiquen 
no està dins del gènere de la informació ni de la opinió, sinó que es troba dins del gènere de 
l’humor i la sàtira. Això serà extremament important a l’hora de determinar l’existència o no 
d’elements islamòfobs. Tal com reivindica l’humorista de Mongolia Darío Adanti, “l’humor té límits, 
però no els hauria de tenir; és un gènere de ficció i la ficció hauria de ser, per a nosaltres, els 
mortals, aquest espai sense límits” (Adanti, “Humor”). 


José María Perceval considera que “l’humor, el comentari satíric i, moltes vegades l’insult directe, 
van units a la informació, són un correlat irònic o lúdic, encara que en la majoria de les ocasions, 
els estudiosos de l’opinió ho oblidin”. I continua: “L’humor i la sàtira són ambigus, juguen amb les 
paraules (i si es tracta de material gràfic, amb les imatges), canalitzen tensions i pulsions molt 
variades, provoquen tant el diàleg com la violència, deriven en el riure alliberador o l’insult 
excloent, expressen les ànsies d’una identitat en perill o provoquen l’exclusió d’altres identitats 
mitjançant el despreci o el ridícul de determinades característiques considerades negatives. 
L’humor, per tant, no és positiu ni negatiu en sí mateix sinó pel contingut que vehicula” (Perceval, 
2007: 38).


Comenta el professor Ricard Morant que el llenguatge humorístic té dues característiques que no 
podem passar per alt. La primera és que es tracta d’un llenguatge que va canviant, que es va 
adaptant als nous temps; en altres paraules, allò que abans ens feia som(riure) ara pot resultar 
humiliant. La segona és la subjectivitat de l’humor. Allò que a nosaltres ens pot resultar graciós, 
pot ofendre altra gent (Morant, 2007: 102). 


Dins de l’àmbit de l’humor, hi ha dos conceptes que es tendeixen a fer servir indistintament com a 
sinònims, però que no signifiquen ben bé el mateix i que seria pertinent aclarir-los. Els diferencia 
Eduardo Galán, un dels directors de la revista Mongolia, en una entrevista contestada 
expressament pel treball: “La sàtira té una intenció crítica, mentre que la mofa no té intenció 
crítica. Es pot utilitzar la mofa com a recurs de la sàtira, però la mofa en cap cas és sàtira”. 


�20



A l’hora d’analitzar l’humorisme practicat pels mitjans de comunicació, és important tenir en 
compte la teoria del Llenguatge Políticament Correcte (LPC). Aquest moviment de correcció 
política, procedent dels Estats Units, fa referència a la forma d’expressió que tracta de ser 
respectuosa amb les minories i que pretén fer justícia amb els marginats socialment, a partir de la 
idea de que si canviem el llenguatge discriminatori, canviarà la realitat (Morant, 2007: 102). “La 
intenció de la correcció política és eradicar les actituds i pensaments nocius per la via de 
substituir paraules d’ús corrent amb neologismes nous” (citat a Morant, 2007: 102).


Podem definir la correcció política com “l’actitud orientada a assolir una certa igualtat entre les 
diverses minories que componen una societat multicultural i multiètnica; però revertint l’equilibri 
de poder -allò que se’n diu discriminació positiva- a favor de les autodefinides com minories 
oprimides: negres, dones, homosexuals, emigrants, etc.” (Martínez, 2006). 


Aquest corrent elimina expressions i vocables ofensius i realitza una renovació lingüística amb la 
finalitat d’aconseguir la igualtat social de determinats col·lectius tradicionalment estigmatitzats. 
No obstant, molts ho veuen com una imposició del llenguatge no discriminatori, per dues raons. 
Primer, perquè consideren que l’eliminació de determinats vocables i la redenominació no 
solucionen les desigualtats socials. Segon, perquè es pot considerar com una censura lingüística 
(Morant, 2007: 103). 


Explica Manrique Sabogal que “a Espanya, si bé és desitjable certa correcció ja que les nostres 
formes poden ser grotesques, seria un desastre per a la llibertat d’expressió la fiscalització del 
llenguatge i el pensament per part de determinats col·lectius. No condueix a res, no millora la vida 
d’aquells que pretén defensar” (citat a Morant, 2007:103). En la mateixa línia, sosté Umberto Eco 
que “si deixem d’anomenar ‘minusvàlides’ a aquelles persones que van en cadira de rodes i 
passem a utilitzar mots com ‘discapacitades’ o ‘capaces d’una altra forma’, però després no 
tenen rampes d’accés als llocs públics, evidentment, s’obvia hipòcritament la paraula, però no el 
problema” (citat a Morant, 2007: 103). 


En l’àmbit humorístic, la correcció lingüística va arribar a principis de la dècada dels noranta. “En 
aquella època, el llenguatge era més lliure, les expressions més espontànies, l’humor més mordaç 
i fins i tot la ideologia més diversa” (citat a Morant, 2007: 103).


L’arribada del llenguatge políticament correcte va donar pas a una situació paradoxal: si amb 
l’establiment de la democràcia els humoristes van recuperar la llibertat d’expressió, amb el LPC 
van tornar a aparèixer temes i termes tabú per tal de no ferir sensibilitats, provocant, en certa 
mesura, el retorn de la censura (Morant, 2007: 109). 


L’humor es converteix en una eina polèmica sobretot quan l’objecte dels humoristes és algun 
grup vulnerable. Quan els afectats són els poderosos, normalment l’acceptació és àmplia a la 
societat. No obstant, quan es tracta de fer humor sobre col·lectius minoritaris com els jueus, la 

�21



situació canvia. “Aquestes crítiques, en opinió d’alguns estudiosos, es realitzen pel 
desconeixement del que significa l’humor: hi ha gent que veu fantasmes on no hi són perquè 
ignora que riure no té res de dolent, sobretot si es fa amb sentit de l’humor i sense ànim 
d’ofendre; o perquè creu que l’humor protagonitzat per les persones que pateixen marginació 
sempre és ofensiu o humiliant” (Morant, 2007: 105). 


El periodista Enric González fa referència precisament a aquesta qüestió: “La correcció política 
havia nascut del progressisme com a forma de protegir les minories, però aquesta correcció 
política va acabar convertint a les minories en hipersensibles, en hiperreflexives, és a dir, en 
encara més febles” (Adanti, “Humor”). 


I el director del Jyllands-Posten, Flemming Rose, considera que “sostenir que només les minories 
poden fer acudits sobre elles mateixes, o criticar altres minories, és grollerament discriminatori i 
idiota. Seguint aquest raonament, només els nazis podrien criticar els nazis, ja que a l’Europa 
actual ells són una minoria perseguida i marginalitzada” (Rose, “Humor”). 


Hi ha també el denominat ‘humor solidari’, un concepte introduït per Cabodevilla: “Es tracta d’un 
humor compassiu en el millor sentit de la paraula; no consisteix en compadir-se de, sinó de patir 
amb. O el que és el mateix, no riure de, sinó riure amb” (citat a Morant, 2007: 105). 


Al cap i a la fi, l’humor és una manera de desafiar la correcció política, de posar en evidència dos 
aspectes que fluixegen: els circumloquis no discriminatoris que substitueixen les expressions 
ofensives i, la idea en què es fonamenta aquesta corrent, la de que canviant el nom es pot canviar 
la realitat. Es tracta, doncs, d’un humor que lluita contra els eufemismes i reivindica que no 
serveixen de cap utilitat més enllà d’evitar expressions que puguin resultar desagradables. No 
obstant, això no canviarà la realitat. 


La creença de que els problemes socials s’arreglen amb solucions lingüístiques, o que amb el 
canvi dels termes ofensius desapareixen els conflictes, és també posada en tela de judici pels 
humoristes (Morant, 2007: 106-109).


La convivència entre els conceptes “ofensa” i “llibertat d’expressió” no és, per tant, gens fàcil. 
Comenta Victòria Camps, consellera del Consell Audiovisual de Catalunya (CAC), que són cada 
vegada més freqüents les protestes i reclamacions per expressions o imatges que es consideren 
ofensives: “És indiferent que el context sigui el d’un informatiu, una tertúlia, un debat d’opinió o 
un programa d’entreteniment, és indiferent si el contingut és seriós o lúdic… Sigui com sigui, la 
gent cada vegada tolera menys la crítica, la sàtira, el sarcasme o el sentit de l’humor quan se sent 
directa o indirectament al·ludida i se li toca la fibra més sensible. O potser no és una qüestió 
d’intol·lerància, potser és que ni la crítica, ni la sàtira, ni l’acudit són el que eren, sinó que s’han 
convertit en insults i faltes al respecte” (Camps, 2007: 3). 


�22



L’ofensa és un acte casi impossible d’objectivar, diu Camps. De fet, només es pot dir que s’ha 
produït una ofensa quan algú se sent ofès. Ofendre és ferir els sentiments, els quals no sempre es 
poden dominar, controlar o prevenir. Podem, doncs, argumentar que no hi havia voluntat o 
intenció d’ofendre, però no podem negar que l’ofensa s’hagi produït. L’ofensa és, per tant, 
subjectiva (Camps, 2007: 4). 


Segons Camps, probablement és un error parlar de continguts ofensius: “Si l’ofensa es 
caracteritza per la subjectivitat, deduïm que no hi ha continguts que ofenguin, sinó persones o 
grups de persones que se senten ofeses”. Per exemple, molts musulmans es van sentir agredits 
pels acudits contra Mahoma al Jyllands-Posten, però no els cristians, ni els agnòstics, ni la 
totalitat dels creients en Mahoma. Així, “no hi ha continguts ofensius, sinó persones ofeses”, 
sentència Camps (Camps, 2007: 5). 


Darío Adanti, de la revista Mongolia, fa referència precisament a l’ambigüitat de l’ofensa: “Un 
acudit pot ofendre, em diuen; és cert, però com valorem l’ofensa i la sensibilitat cap a l’ofensa? 
Com la mesurem? Com la quantifiquem?”. Adanti assenyala que la clau és saber quina era la 
intenció de la persona que fa l’acudit: “Només podem creure en la seva paraula i la seva 
sinceritat”. També comenta que un dels factors més importants en l’humor és el context: “El que 
ha de tenir límits no és l’humor sinó el ‘quan’ i ‘l’on’ es representa”. Per posar un exemple: “Un 
acudit sobre l’holocaust explicat per una víctima de l’holocaust significa una cosa; el mateix 
acudit explicat per un nazi, significa una altra cosa” (Adanti, “Humor”).


Aquestes víctimes de les ofenses acostumen a ser persones o grups dèbils i vulnerables. I aquí ve 
la pregunta clau: és legítim utilitzar un dret com el de la llibertat d’expressió per denigrar aquells 
que en moltes ocasions són incapaços o no tenen mitjans per defensar-se? Hauríem de 
considerar, doncs, l’ofensa com a límit a la llibertat d’expressió? (Camps, 2007: 5). El catedràtic 
Ronald Dworkin opina que “en una democràcia, ningú, per poderós o impotent que sigui, pot tenir 
dret a no ser insultat o ofès” (Dworkin, “Burla”). I així ho justifica: 


“Si unes minories dèbils o impopulars desitgen que el dret les protegeixi de la discriminació 
econòmica o legal, si desitgen que es promulguin lleis que prohibeixin la discriminació contra elles, 
per exemple, en el pla laboral, han d’estar disposades a tolerar qualsevol insult o burla que la gent 
contrària a aquesta legislació desitgi oferir als demés votants, ja que només una comunitat que 
permeti aquests insults com a part del debat públic pot adoptar legítimament aquestes 
lleis” (Dworkin, “Burla”). 


Alguns dels grans teòrics de la llibertat i el liberalisme -entre els quals hi ha John S. Mill- van fixar 
un únic límit a les llibertats individuals: el mal a l’altre. Des del seu punt de vista, res justifica la 
intervenció a la llibertat de les persones, a no ser que es tracti d’evitar fer mal als altres. 
Puntualitza Camps que “el mal no és el mateix que l’ofensa, el mal és objectivable i fàcil de 

�23



comprovar, sobretot quan es tracta d’extorsió, violència o maltractament físic, tot i que rarament 
podrem demostrar dolor físic” (Camps, 2007: 5-6). 


En resum, a falta d’uns criteris homogenis i unes referències per distingir allò que és correcte 
d’allò que no ho és, és la subjectivitat de les persones, el sentiment de veure’s agredit o haver-se 
sentit ofès el que acaba per determinar el que és de mal gust o indecent. El veritable problema 
amb l’ofensa no és si està bé o no; per definició, no és una acció correcta i la norma diu que no 
s’ha d’ofendre. El conflicte ve en determinar què és realment una ofensa i en quines 
circumstàncies inclús el llenguatge ofensiu pot comportar un bé major. Els conceptes valoratius, 
com l’ofensa, no designen fets, sinó que els valoren, per això el seu significat és inevitablement 
indeterminat i imprecís (Camps, 2007: 6-9). 


2.4.1. ’El Jueves’, ‘Charlie Hebdo’ i ‘Mongolia’ 

Un dels aspectes que cal tenir sempre en compte abans de jutjar una informació és el mitjà que hi 
està al darrere i les particularitats d’aquest mitjà: la seva ideologia, el nivell d’independència 
política i econòmica, el seu posicionament respecte a determinats temes, etc. De la mateixa 
manera, per entendre el missatge que ens vol transmetre la premsa satírica també ajuda molt 
donar un cop d’ull a les característiques de cada revista, per tal de poder tenir un background que 
faciliti l’estudi de cada portada i la comprensió d’alguns missatges. A continuació s’exposen 
algunes dades amb la intenció de situar cadascuna de les revistes en una casella ideològica 
determinada.


El Jueves és la revista més antiga de les tres seleccionades. El setmanari va néixer el 27 de maig 
del 1977 amb un preu de “25 pessetes i la voluntat”. El llançament es va produir tres setmanes 
abans de la celebració de les primeres eleccions després de la dictadura franquista. Ara, la 
revista satírica ja ha superat els 40 anys de vida. L’actual subdirector del setmanari, Joan Ferrús, 
assegura que durant molt temps El Jueves “era el lloc on es podien dir coses que no es podien 
dir enlloc”. El propi Ferrús explica que se centren sobretot en política perquè els ho demana el 
públic (Fortuny, “40 años”). 


És la revista d’humor per excel·lència i, a banda del poder polític, l’Església catòlica ha estat 
també un dels seus blancs preferits. En paraules del director, Guille Martínez-Vela, “la revista que 
surt els dimecres -en realitat ho fa els dijous- és una revista d’humor sobre la vida”. Martínez-Vela 
reivindica que a banda de fer humor, fan divulgació: “La gent s’informa amb El Jueves”. Pel que fa 
a la ideologia, diu el director que, en principi, “defensen idees d’esquerres, però donant hòsties 
amb motius” i que “els agrada més ficar-se amb la dreta perquè no combreguen amb les seves 
idees”. I afegeix que “la polèmica i la irreverència estan al seu ADN” (Corbacho, “Entrevista 
Martínez-Vela”). 


�24



Tot i que no és un dels temes habituals, El Jueves també ha participat en gairebé totes les 
principals polèmiques al voltant de l’islam. La publicació es va pronunciar des d’un bon principi 

sobre el tema de les caricatures de Mahoma. Ho va fer de forma simultània a Charlie Hebdo, el 
febrer del 2006, amb una portada amb el titular “Íbamos a dibujar a Mahoma, ¡pero nos hemos 
cagao!” i el bufó de El Jueves fent servir una goma d’esborrar per eliminar un suposat dibuix de 
Mahoma i dient el següent: “¿Mahoma? ¡Aquí no hay ningún Mahoma! ¡Sigan andando!”. Aquest 
va ser només l’inici d’un seguit de portades sobre l’islam que s’analitzaran més endavant. Segons 
el seu director, Guille Martínez-Vela, l’essència de El Jueves és la “ridiculització del discurs 
discriminatori dels sectors més reaccionaris i poderosos del país i aquesta és la nostra manera de 
combatre valors que causen la islamofòbia, entre d’altres xacres”.


Charlie Hebdo és un setmanari satíric francès que es va fundar el 1992. El seu nom prové d’una 
altra publicació satírica que va existir entre els anys 1969 i 1981, que es va dir Hara-kiri primer i 
Hara-kiri hebdo posteriorment (Wikipedia, “Charlie Hebdo”). Durant la seva existència s’ha vist 
immers en polèmiques relacionades amb el debat de la llibertat d’expressió, a causa d’algunes de 
les seves caricatures, vinyetes i crítiques religioses. El dibuixant Jaume Capdevila “KAP”, amic 
d’alguns dels dibuixants de Charlie Hebdo, defineix la revista en una entrevista per aquest treball 
com “essencialment ecologista, antirracista i antirreligiosa”. Apunta que advoca per “un laïcisme 
ferotge que es dedica a atacar amb virulència satírica totes les religions”, però puntualitza que 
“tot i que és aplaudit i encoratjat per islamòfobs en ocasions, si hom coneix la trajectòria de la 
revista i el seu tarannà sap del cert que es tracta d’una publicació que també és essencialment 
antirracista i el seu atac se centra en la religió i no en el col·lectiu que practica aquesta religió”. 
Pel fet de tractar-se d’una país on la presència de musulmans és molt més majoritària que a 
Espanya, l’islam ha estat molt més en el punt de mira de Charlie Hebdo, ja que ha viscut les 
polèmiques de forma molt més propera. 


La trajectòria de Mongolia ha estat molt més curta que la dels altres dos setmanaris. El primer 
número va sortir al març del 2012. Es tracta d’una publicació que s’allunya de l’humor gràfic i de 
les vinyetes i aposta més per un humor escrit. A més, és mensual. Segons un dels seus 
fundadors vinyetistes, “Mongolia és un antidiari”. El fundador de la revista és Eduardo Galán i 
defensa que “no són partidistes, tot i que Mongolia és una revista amb ideologia”. Comenta el 
director que “amb qui mai faríem acudits és amb col·lectius desafavorits, no perquè no es pugui, 
sinó perquè el nostre objectiu és aquella gent que ens pot posar en problemes i no aquella gent 
que té problemes”. A banda del poder polític, la religió és també un dels principals objectius de la 
sàtira de Mongolia: “Nosaltres tractem de mostrar els símbols religiosos tal i com nosaltres els 
percebem, doncs ja que són ficció, els podem manejar nosaltres també” (Abellán, “Edu Galán”). 


La seva primera portada sobre algun fet relacionat amb l’islam data del gener del 2017, fent 
referència als atemptats de Niça, Berlín i Jerusalem. En referència a aquesta qüestió, Galán, en 
una entrevista pròpia, diu que “dediquen a l’islam el temps proporcional que té en l’espectre 

�25



polític espanyol: molt poc, menys quan es comet un atemptat”. Però quan li dediquen temps, diu 
Galán, critiquen “la idea religiosa i el fanatisme”. 


2.5. Anàlisi crítica del discurs 

“L’anàlisi crítica del discurs (ACD) és un tipus d’investigació analítica que estudia el discurs i, així, 
la manera com l’abús del poder social, el domini i la desigualtat són practicats, reproduïts i, 
ocasionalment, combatuts pels textos i la parla en el context social i polític. La finalitat de l’ACD 
és ‘funcional’, ja que intenta explicar l’ús del llenguatge i del discurs tant en termes d’estructures i 
processos com en contextos socials, polítics, culturals i històrics” (van Dijk, 1999: 23). 


Segons Fowler, el llenguatge és “inevitablement un procés estructurat que, si s’analitza de forma 
correcta, hauria de revelar les ideologies, els valors i les proposicions implícites, demostrant que 
el discurs sempre és la representació d’un determinat punt de vista (Fowler, 1991: 209). 


Un dels objectius principals de l’ACD és entendre i analitzar la reproducció del domini i la 
desigualtat social que sorgeix del discurs i resistir contra ella. Més concretament, l’ACD estudia 
un paper en aquests processos: els grups poderosos tenen accés preferent al discurs públic i el 
control; a través del discurs controlen les ments del públic. Això no només significa que molta 
gent interpretarà el món de la forma com els poderosos o les elits el presenten, sinó també que 
actuarà (més) en consonància amb els desitjos i interessos dels poderosos (van Dijk, 1999: 32). 


Per analitzar el discurs de les tres revistes satíriques, posarem en pràctica un sistema que 
permetrà localitzar el significat explícit i implícit, a base d’anar identificant proposicions. A 
continuació es presenta una explicació més teòrica de l’ACD segons la teoria de van Dijk, 
focalitzant en aquell discurs que parla de minories ètniques i que és més sensible de tendir a fer 
servir missatges racistes i ofensius. 


2.5.1. Anàlisi crítica del discurs islamòfob 

Ja que el tema que ens ocupa és l’anàlisi del discurs de revistes satíriques en relació amb la 
islamofòbia, és important deixar clar quina és la connexió entre aquest discurs i la reproducció 
del racisme. En la seva explicació de l’ACD, van Dijk analitza el racisme i la desigualtat ètnica a la 
major part dels països occidentals (o dominats pels europeus). 


És possible analitzar aquest racisme en dos nivells, segons l’autor holandès. El primer és el de les 
estructures, accions i arranjaments quotidians caracteritzats en termes del tractament 
discriminatori dels altres per la població original. El segon nivell fa referència a les representacions 
mentals compartides per àmplies capes de la població dominant, com per exemple creences 
errònies, estereotips, prejudicis i ideologies racistes i etnocèntriques (i eurocèntriques). És aquest 

�26



nivell simbòlic socialment compartit el que sustenta el primer: les accions discriminatòries estan 
(intencionalment o no) basades en representacions negatives dels altres i de la seva posició a la 
societat (van Dijk, 1999: 33). 


Aquest discurs de la majoria, que contribueix a les creences etnocèntriques i racistes, es 
reprodueix per diverses vies que van Dijk enumera de la següent forma (van Dijk, 1999: 33-34): 


1. Les formes del discurs públic que dominen a la major part de les societats occidentals són les de 
la política, els media, l’ensenyament, els negocis, els jutjats, les professions i l’Església (o les 
Esglésies). 


2. Les minories només disposen d’un accés molt reduït i limitat a aquestes formes de discurs públic 
de l’elit.


3. Als mitjans, les rutines de la elaboració de notícies caracteritzen els grups minoritaris com de 
menor importància i credibilitat. Se’ls veu poc noticiables llevat que siguin percebuts com causes de 
problemes o responsables de crims, violències o desviacions. 


4. Les minories no només tenen menys accés als discursos de d’elit, sinó que també són 
discriminades quan intenten entrar en institucions d’elit, quan intenten trobar una feina.


5. Les creences ètniques que prevalen entre el grup dominant influencien els seus models mentals 
de les relacions i dels esdeveniments ètnics, cosa que pot produir discursos igualment 
tendenciosos a tots els nivells de les estructures i estratègies del text i la parla. 


6. Com que la població blanca disposa en general de poca informació alternativa sobre grups 
minoritaris i no té interès en practicar la originalitat de pensament, tendeix a adoptar i adaptar el 
discurs de l’elit dominant blanca. 


7. No existeix virtualment conflicte entre els grups d’elit en relació amb les minories i a la seva 
representació. Per tant, els discursos polítics o acadèmics esbiaixats es poden adoptar amb 
facilitat. 


Defensa van Dijk que el racisme és un fenomen social que es menciona en molts contextos i que 
es tendeix a atribuir als altres (altres països, altres classes inferiors, etc.) i, en ocasions, inclús es 
diu que forma part del passat: “Assumint que el racisme no és innat a la persona, sinó adquirit, 
podríem dir que aquest aprenentatge es realitza durant les pràctiques socials que major impacte 
tenen en la gent; és a dir, els discursos socials, entre els quals mereixeria destacar per la seva 
rellevància els discursos polítics, dels mitjans de comunicació i aquelles converses quotidianes 
derivades d’aquests discursos” (van Dijk, 2007: 28).


�27



Aquest sistema d’abús de poder social, de dominació exercida per una majoria ètnica europea (i 
blanca) sobre minories ètniques no europees, té dos dimensions fonamentals: la socio-cognitiva 
(prejudicis, ideologies racistes, etc.) i la referida a les pràctiques socials (discriminació, exclusió, 
etc.) (van Dijk, 2007: 29).


Tal com assenyala Rizo, “cal posar la màxima atenció en els arguments implícits, en les 
pressuposicions i, inclús, en la comunicació no verbal, present en tot el discurs oral”. En altres 
paraules, si es vol analitzar quina imatge sobre l’altre difonen les institucions socials, 
especialment els mitjans de comunicació, haurem de ser capaços de llegir entre línies, anar més 
enllà dels significats i les argumentacions explícites, de la superfície del text. Així doncs, els 
estudis crítics del discurs són una forma d’apropar-nos tant a les evidències com a les subtileses 
(Rizo, 2001: 9). 

�28



3. METODOLOGIA 

3.1. Objecte d’estudi i justificació 

L’objecte d’estudi és el discurs de l’humor sobre l’islam en tres mitjans destacats: dues revistes 
de les revistes satíriques de referència a Espanya com són El Jueves i Mongolia i la revista satírica 

francesa Charlie Hebdo, una de les més famoses i alhora polèmiques, amb repercussió a nivell 
mundial. El contingut a analitzar seran en bona part les portades d’aquestes revistes, tot i que 
també s’ha seleccionat alguna caricatura addicional.


El treball indaga sobre temes com la llibertat d’expressió i els seus límits, l’humor i l’ofensa i la 
islamofòbia al discurs dels mitjans de comunicació, així com la complexitat dels missatges 
humorístics. A més, també es posen sobre la taula les visions dels dos grans grups que 
s’analitzen; els humoristes i dibuixants per una banda i  musulmans per l’altra, a través 
d’entrevistes. 


Es tracta d’una investigació que en un moment d’actualitat convuls en relació amb els grups 
minoritaris i sensible amb la situació dels refugiats és pertinent i necessària. Permetrà descobrir 
fins a quin punt els missatges que rebem des dels mitjans de comunicació i les veus de les elits 
condicionen la visió que tenim d’aquesta problemàtica. A més, els últims atemptats que s’han 
viscut a Europa són també un dels motius pels quals les tres revistes satíriques que s’analitzaran 
han posat el seu focus també sobre els musulmans i la religió islàmica, en ocasions no de forma 
molt encertada.


3.2. Objectiu 

L’objectiu general és fer un estudi de tres moments del discurs humorístic sobre l’islam: (1) les 
concepcions de partida dels humoristes (producció); (2) el discurs en si mateix posat en context; (3) 

i la recepció d’aquest missatge per part de la comunitat islàmica. Aquest estudi es farà analitzant 
el discurs de tres revistes humorístiques referència a nivell nacional i internacional com són El 
Jueves, Charlie Hebdo i Mongolia.


Els objectius específics que deriven de l’objectiu general són els següents:


1. Estudiar el discurs de les publicacions satíriques al voltant de la comunitat islàmica.

2. Explorar la lectura que fa la comunitat musulmana d’aquestes publicacions mitjançant 

practicants de l’islam.

3. Estudiar les concepcions sobre humor i minories ètniques (islam) dels humoristes.  


�29



3.3. Hipòtesi 

En el camí de l’assoliment dels objectius, s’ha plantejat una hipòtesi central, al voltant de la qual 
gira tot i que anomenarem hipòtesi general:


• Existeixen trets islamòfobs als discursos humorístics de les tres revistes satíriques que 
s’analitzen: Charlie Hebdo, El Jueves i Mongolia. 


Més enllà de la hipòtesi general, per tal de comprovar si aquestes revistes són o no islamòfobes 
amb els seus continguts, s’especifiquen també un seguit d’hipòtesis específiques que deriven de 
la general i que serviran per detectar missatges islamòfobs en cadascuna de les portades.


Les hipòtesis específiques han de permetre determinar de forma més acurada i concreta si la 
hipòtesi general es refuta o es confirma. Han estat redactades a partir dels tres conceptes que 
utilitza Santiago Alba Rico per definir que la islamofòbia consisteix en mostrar l’islam com una 
“unitat negativa inassimilable”, al seu llibre “Islamofobia: Nosotros, los otros, el miedo” (2015).  Es 
completa el que diu Alba Rico amb la definició d’islamofòbia del think tank britànic anomenat 
Runnymede Trust (1997), que la desgrana en vuit punts. Aquestes són, doncs, les hipòtesis 
específiques que serviran per determinar el contingut islamòfob de les portades. Evidentment, no 
cadascun d’aquests punts es podrà aplicar a cada portada, ja que això dependrà del tema que es 
tracti en cadascuna de les portades:


1. Unitat (sempre i quan s’utilitzi la generalització amb un ànim clar d’obviar-ne la diversitat i 
posar-los a tots en un mateix sac per poder fer-ne crítica)


- Es redueix tota la seva riquesa a una unitat fictícia manejable. 

- L’islam vist com “separat” i “altre”: (a) sense objectius ni valors en comú amb les altres 

cultures; (b) sense veure’s afectat per elles; (c) però a la vegada sense influenciar-les.

- Es responsabilitza tota la religió musulmana. 


2. Unitat negativa

- L’islam vist com inferior respecte Occident (cultura de la supremacia i discurs etnocentrista): 

bàrbar, irracional, primitiu, sexista. 

- L’islam vist com violent, agressiu, amenaçador, lligat al terrorisme i al fanatisme i immers en 

una guerra de civilitzacions.

- La finalitat de l’islam és imposar idees, atacar la llibertat d’expressió o promoure el fanatisme 

religiós.

- L'islam vist com una religió perjudicial per la llibertat d’expressió.


3. Unitat negativa inassimilable

- L’islam com una religió sense capacitat d’adaptar-se a noves realitats, reticent al canvi: 

caràcter immutable i irrecuperable de l’altre. L’islam vist com un bloc monolític i estàtic.


�30



- Un islam considerat com una ideologia política, utilitzada per tenir avantatge polític o militar.


3.4. Procediments 

El treball se sustenta sobre dues parts diferents. La investigació de camp consisteix, per una 
banda, en l’anàlisi de portades i caricatures de les tres revistes esmentades en un període 
comprès entre el 2005 fins a l’actualitat. I, per altra banda, un recull d’opinions i reflexions fetes 
per humoristes, dibuixants i musulmans.


Les portades s’estudien a partir d’una fitxa d’anàlisi i un procediment que s’aplicarà a totes per 
igual, seguint un mateix patró per tal de poder analitzar el significat explícit i implícit de cada 
imatge. Per altra banda, les entrevistes serviran per veure les consideracions que fan dibuixants  i 
musulmans dels missatges que transmeten les revistes. Al cap i a la fi, un mateix missatge tindrà 
lectures diferents segons qui el rebi i no serà ofensiu a ulls de tothom. Per tant, les entrevistes 
complementaran tot el contingut extret de l’estudi de les portades i facilitaran la confecció de les 
conclusions i comentaris finals.


3.4.1. Selecció de les revistes satíriques 

El corpus de la investigació està format per tres revistes de tipus satíric, dues espanyoles com El 
Jueves i Mongolia i una francesa com Charlie Hebdo. Les tres tenen una tendència progressista i 
són crítiques amb l’status quo i el poder en general; en els tres casos també fan ús de l’humor i la 
sàtira, els dibuixos, les caricatures i il·lustracions per difondre la seva crítica, normalment política i 
religiosa. En tots tres casos, representen una ideologia d’esquerres, plural i oberta.


Les tres revistes mencionades són les que més han estat al centre de la polèmica després dels 
atemptats dels últims anys a Europa i, sobretot, després de l’atac terrorista que va patir la 
redacció de Charlie Hebdo el gener del 2015, que va deixar 12 morts. La mostra està formada per 
28 portades i caricatures de les tres revistes mencionades i una caricatura addicional del diari 
danès Jyllands-Posten. Pel seu protagonisme en esdeveniments relacionats amb la religió 
musulmana i el seu caràcter satíric, aquests tres mitjans són els més adients per a la realització 
del treball. També per la seva absència de filtres a l’hora de transmetre missatge susceptibles de 
ser ofensius per determinats grups, així com l’ús que fan de la llibertat d’expressió i premsa, les 
quals acostumen a portar al límit.


Tot i que es tracta d’un anàlisi del discurs mediàtic, s’ha exclòs la premsa generalista i 
informativa, ja que això ampliaria molt més l’objecte d’estudi del treball. El discurs humorístic és 
el que acostuma a portar més al límit la llibertat d’expressió -si bé és cert que també ho pot fer un 
article d’opinió. 


�31



El Jueves és un setmanari d’humor satíric que va néixer el maig del 1977 a Barcelona. En els 40 
anys d’història, la revista s’ha editat a la capital catalana i s’ha vist implicada en alguns episodis 
judicials i diverses polèmiques. Es dedica a la crítica sobre l’actualitat política, econòmica i social 
per mitjà de vinyetes, acudits i tires còmiques, a banda d’altres seccions. Es publica els dimecres 
i forma part del grup RBA. Està dirigida per Guillermo Martínez-Vela. 


Mongolia, en canvi, s’edita de forma mensual i té una vida molt més curta que les altres dues 
publicacions, ja que va néixer el març del 2012. Es tracta també d’una revista satírica de 
l’Editorial Mong i, a banda del contingut humorístic, també incorpora una secció “Reality news” 
amb reportatges de periodisme d’investigació. Va ser fundada per Darío Adanti, Edu Galán, 
Fernando Rapa i Pere Rusiñol i es defineix com “una revista satírica sin mensaje alguno”. 


Charlie Hebdo és un setmanari satíric francès d’esquerres que es va fundar el 1992 a París. 
S’autodefineix com “una revista satírica, secular, política i joiosa, com un cop de puny a la cara; 
en contra d’aquells que pretenen evitar que pensin, en contra d’aquell que tenen por de la 
imaginació, en contra d’aquells als quals no els agrada que riguem”. Stéphane Charbonnier 
‘Charb’ en va ser el director fins que va morir després de l’atemptat del 2015. L’actual director és 
Laurent Sourisseau ‘Riss’. 


Tenint en compte que l’objectiu d’aquest treball és fer un anàlisi del discurs humorístic al voltant 
de l’islam, la tria de les tres revistes s’ha fet, sobretot, per la seva relació directa amb el tema del 
treball. Són clarament tres revistes que no tenen filtre a l’hora de fer sàtira i que resulten ideals 
per fer un estudi sobre l’enfrontament entre tres temes com la islamofòbia, l’humor i la llibertat 
d’expressió.


La tria de Charlie Hebdo està més que justificada i és un dels eixos vertebradors del treball. En 
els darrers anys ha estat protagonista en molts casos per les seves portades on ha fet sàtira de 
diversos temes relacionats amb la comunitat musulmana. El setmanari parisenc va ser un dels 
mitjans pioners en reproduir les caricatures de Mahoma. Ho va fer el 2006, en solidaritat amb el 
diari danès que les va publicar l’any anterior per primera vegada a la història. A més, va ser 
objecte d’un atac jihadista el passat gener del 2015 precisament arran de la gran quantitat de 
portades que Charlie Hebdo havia al món musulmà. 


Pel que fa a les revistes espanyoles, el setmanari El Jueves porta també fent portades en 
referència a l’islam des de fa més d’una dècada. Des que va dedicar una primera plana a la crisi 
de les caricatures de Mahoma ha participat en la gran majoria d’esdeveniments o polèmiques 
relacionades amb l’islam. En el cas de Mongolia, es tracta d’una revista molt més jove, però que 
aquests últims anys tampoc ha volgut passar per alt algunes situacions relacionades amb el el 
terrorisme jihadista, bàsicament després d’atemptats a Europa. 


�32



Des d’una òptica quantitativa, El Jueves és la sisena revista setmanal amb més lectors a Espanya 
i la primera de temàtica humorística amb més de 420.000 lectors per setmana i una tirada d’uns 
25.000 exemplars, segons l’onada més recent de l’Estudi General de Mitjans (EGM) d’abril a març 
del 2018 (AIMC, “EGM”). A més, també es troba en el top 20 de llocs web més visitats a Espanya, 
concretament en 17ena posició i 846.000 visitants únics al dia. No hi ha dades de Mongolia a 
l’EGM, tot i que per la seva forta presència a les xarxes socials (més de 400.000 seguidors a 
Twitter pels més d’1 milió d’El Jueves), també és una de les revistes referència de l’humor a nivell 
nacional.


3.4.2. Delimitació del temps 

Les portades i caricatures seleccionades se situen totes en un període que s’inicia l’any 2005. 
L’episodi del 30 de setembre del 2005 en què el diari danès Jyllands-Posten va publicar dotze 
caricatures satíriques representant Mahoma és el punt de partida del treball, per diverses raons. 
En primer lloc, perquè va marcar un precedent inèdit fins llavors i una gran quantitat de diaris 
europeus van decidir reproduir les imatges de Mahoma per primera vegada, una figura que fins 
llavors no havia gosat reproduir ningú, almenys d’una forma tan explícita i pública. En segon lloc, 
perquè va posar sobre la taula el debat entre els límits de la llibertat d’expressió i el respecte a la 
religió musulmana, que després es veuria accentuat per l’atac al setmanari de Charlie Hebdo, el 
gener del 2015.


Més enllà d’aquest fet del 2005, la gran majoria dels elements que conformen la mostra 
corresponen a etapes més actuals, ja que la majoria són reaccions posteriors a atemptats 
produïts en ciutats europees, com podria ser el de Charlie Hebdo el gener del 2015 o els 
atemptats de Niça o Barcelona. També hi ha portades que fan referència a altres episodis, com 
per exemple les publicacions de llibres polèmics sobre l’islam com el de Houllebech. 


3.4.3. Selecció de les portades i vinyetes  

Per tal de fer la correcta selecció de les peces que conformen el corpus d’estudi, s’ha seguit un 
criteri de rellevància relacionat amb l’objecte de l’estudi.


Tenint en compte que són revistes que no parlen exclusivament de temes religiosos i, menys 
encara, de temes relacionats amb les religions musulmanes, hi ha moltes portades que s’han 
descartat per raons evidents: no tenien cap tipus de relació amb el tema del treball. S’han 
seleccionat 29 de peces que fan referència a temes d’actualitat relacionats amb l’islam, repartides 
de forma més o menys equitativa entre les tres revistes. 


Cal remarcar que no tot el material seleccionat va ser la portada principal de l’edició en qüestió. 
Algunes són portades paral·leles o extres que la revista va difondre a través de xarxes per 

�33



comentar algun tema especial o inesperat. En algun cas aïllat també s’ha seleccionat alguna 
il·lustració trobada a l’interior. 


3.4.4. Fitxa d’anàlisi i procediment 

Com ja s’ha avançat, es pren l’enfocament de l’anàlisi crítica del discurs com a base per fer 
l’anàlisi de cada portada. Per tal de facilitar-ho, s’han creat una sèrie de fitxes d’anàlisi l’objectiu 
de les quals és poder copsar la idea que transmet cada portada i cada contingut a analitzar. Així 
doncs, el que s’ha cregut més adient és expressar cada portada de tal forma que quedi 
cristal·litzada en diverses proposicions, per tal de poder anar desgranant tant el significat explícit 
com l’implícit, tenint en compte el context, factors externs i les diverses formes d’interpretar en 
funció de qui sigui el receptor del missatge.


L’anàlisi s’exposa seguint un criteri cronològic, ja que algunes de les portades es van publicar 
arran d’un mateix esdeveniment i, en alguns casos, més enllà de l’anàlisi individual també ha 
estat convenient fer algun comentari comparatiu amb portades publicades arran d’un mateix fet. 
Això ha facilitat també la feina de posar en context cada portada o vinyeta.


L’ànalisi consta diverses parts que tenen per objectiu extreure el missatge de cada portada tenint 
en compte diversos factors: l’emissor del missatge, la intenció del dibuixant, els diversos 
receptors del missatge, el context, els significat literal i implícit i altres recursos com la ironia o 
l’exageració. Tot i considerar tots aquests elements, es fa molt complicat ser taxatiu en l’anàlisi 
d’una peça humorística i per això hi haurà diversos matisos i interpretacions que poden quedar a 
l’aire. A continuació es presenta el procés d’anàlisi.


Abans que res, s’han confeccionat tres nivells aplicables a cadascuna de les portades a analitzar, 
per tal de valorar la claredat del missatge que s’hi transmet:


1. Missatge clar: es tracta d’un missatge explícit (o implícit) islamòfob perquè va contra tots 
els musulmans o contra la religió musulmana (no contra un grup de persones que en fa 
una certa lectura violent o masclista, per exemple). Per tant, hi ha una lectura islamòfoba 
en el missatge mateix. En aquest cas no es jutgen intencions, es jutja el discurs en si 
mateix per a un públic estàndard. Per exemple: És islamofòbia dir “els musulmans són uns 
ganduls”, ja que es tracta d’una generalització.

- De la mateixa manera, el missatge clar també pot resultar ser no islamòfob o, fins i tot, 

anti-islamòfob. 

2. Missatge polisèmic: el missatge admet diverses lectures (normalment per la seva 

ambigüitat). Pot ser que totes les lectures indiquin que la portada és islamòfoba, pot ser 
que indiquin el contrari, que no és islamòfoba, o pot ser que hi hagi interpretacions en un 
sentit i interpretacions en un altre. Es tracta d’un missatge que permet diverses 

�34



interpretacions segons un públic estàndard. S’en poden extreure proposicions explícites i 
implícites. 


3. Missatge ofensiu: en aquest tercer nivell, el missatge és ofensiu per als musulmans en la 
mesura que fa una cosa que ells entenen que no es pot fer per respecte a la seva religió o 
perquè la seva religió ho prohibeix. Per tant, s’entén que hi ha un sector social que se sent 
ofès amb el missatge. Aquest tercer nivell s’avalua des de la perspectiva dels musulmans i 
normalment es compleix quan es caricaturitza Mahoma.


Després d’aquesta catalogació, es procedeix a l’extracció de proposicions. En primer lloc, es 
presenten les diverses proposicions explícites que s’extreuen de cada portada o imatge. És a dir, 
tot allò del discurs que queda clar sense fer deduccions ni interpretacions més enllà del que es 
diu estrictament. Encara que es tracti del significat explícit, segons les creences de cada receptor, 
el significat de cada portada pot ser diferent. És per això que es presentaran les proposicions des 
de totes les lectures i interpretacions possibles.


A continuació, s’exposa el significat implícit del discurs. Podem dividir-lo en pressuposicions -el 
significat que es dedueix del text, allò que es dona per cert i que no es discuteix mai que existeix- 
i implicacions -deduccions que van una mica més enllà d’allò que se pressuposa. 


I finalment, encara hi ha un tercer pas que és aquell significat que es genera com a implicatura, és 
a dir, aquell significat que sorgeix a partir de creences socialment latents. Així doncs, la 
implicatura s’inscriu en el context i és una forma d’entendre un text o un dibuix fent connexions 
amb la realitat, tenint en compte coneixements de fora. 


Per tal que quedi més clara aquesta doble distinció entre explícit i implícit i aquesta triple 
diferenciació entre pressuposició, implicació i implicatura, s’il·lustra amb un exemple:


Frase: Els jihadistes no han pogut atemptar contra el centre comercial.

• Pressuposició: Hi ha jihadistes. / Hi ha un centre comercial.

• Implicació: Els jihadistes volien atemptar.

• Implicatura: S’han d’expulsar els eventuals terroristes. / El problema és la religió. 


L’esquema de proposicions resulta primordial per tal de poder procedir amb l’ACD ja que 
consisteix en fer un anàlisi de continguts humorístics, molt menys explícits que, per exemple, 
notícies o reportatges periodístics. Per tant, serà necessari tenir en compte aspectes com la 
ironia i interpretar també molts factors externs que poden no quedar explícits però que seria 
injust no contemplar a l’hora de procedir amb l’anàlisi. A causa de les particularitats de cada 
portada, en alguns casos no es poden extreure totes les proposicions tal com s’il·lustra amb 
l’exemple i s’extreuran les proposicions necessàries per poder captar el significat de la portada. 


�35



A continuació, s’han dissenyat dues fitxes d’anàlisi que s’aplicaran de forma igualitària a totes les 
peces que conformen la mostra. En primer lloc, hi ha una fitxa inicial que serveix per analitzar 
aquells aspectes més superflus i descriptius de les portades. Aquesta primera fitxa és necessària 
per posar en context cada portada i presentar-ne els elements que la conformen. L’últim punt, el 
de “missatge”, ja és una primera aproximació a quin tipus de portada ens estem 
“enfrontant” (1missatge clar, tant per si és islamòfob com no islamòfob -o anti-islamòfob; 
2missatge polisèmic; 3i/o missatge ofensiu):


En segon lloc, hi ha una segona fitxa d’anàlisi on s’identifiquen totes les proposicions, tan 
explícites com implícites, per tal d’arribar a la idea de fons de cada portada i/o vinyeta i així poder 
tenir una fotografia molt més àmplia i completa.


Les hipòtesis específiques no s’analitzaran una per una amb cada portada, ja que el més habitual 
en una portada és que es tracti un tema molt concret i, per tant, moltes de les hipòtesis 
específiques no són aplicables en cada cas. De totes maneres, si que s’utilitzarà cada hipòtesi 
específica a l’hora d’argumentar a favor o en contra de si hi ha o no un missatge islamòfob.


�36

Revista

Data

Titular

Descripció

Context

Missatge


Significat explícit

Proposicions


Significat implícit

Pressuposicions

Implicacions

Implicatures




4. TREBALL DE CAMP 

En aquest apartat es presenta l’anàlisi de la mostra de forma cronològica, per tal de poder 
estudiar cada peça (ja sigui una portada, una il·lustració o una vinyeta) en relació amb el seu 
context. Així doncs, les portades aniran precedides d’un títol que les situarà en context. Això s’ha 
decidit així perquè moltes de les portades de El Jueves i Charlie Hebdo, així com algunes de 

Mongolia, es van publicar en un mateix moment i, per tant, deriven d’uns mateixos fets. És per 
això que serà pertinent també en molts casos no només fer una anàlisi individual de cada 
portada, sinó també fer comparacions entre dues portades publicades en un mateix moment. 


Com ha s’ha comentat prèviament, són 29 les peces que s’han seleccionat per tal de realitzar 
aquesta investigació. A la part final, després de l’anàlisi de cada portada, hi ha un apartat on hi 
intervenen dibuixants i musulmans, s’intenten esclarir alguns dubtes i fer algunes reflexions que 
ajudaran a comprendre alguns aspectes. 


4.1. Anàlisi de portades 

En aquest apartat s’aplica l’objectiu específic número 1, que pretén estudiar el discurs de les 
publicacions satíriques al voltant de la comunitat islàmica. En el camí de l’assoliment d’aquest 
objectiu s’analitza cada peça de forma individual, contrastant-la amb el seu context i parant 
atenció a tots els elements que conformen les portades, tant els explícits com els implícits. 
Finalitzat el “buidatge” de les portades, s’anirà refutant o verificant cadascuna de les hipòtesis 
específiques que s’han exposat i justificat prèviament a la metodologia. 


La crisi de les caricatures de Mahoma


La crisi de les caricatures de Mahoma, tal com ja s’ha explicat en el marc teòric, és el punt de 
partida del treball. El setembre del 2005 el diari danès Jyllands-Posten va optar per publicar 12 
caricatures del Profeta Mahoma, provocant les reaccions i crítiques d’alguns sectors musulmans. 
L’episodi va provocar morts, atacs a ambaixades i també la resposta d’alguns diaris europeus, 
que van optar per reproduir les caricatures en defensa de la llibertat d’expressió. S’analitzaran 
tres portades (una de Charlie Hebdo i dues de El Jueves) que es van publicar en aquest context.


 


�37



Pel que fa a les consideracions prèvies a l’anàlisi, aquest número especial de Charlie Hebdo es va 
publicar a principis de febrer del 2006. Tant la portada com el contingut de l’interior van provocar 
molta polèmica, ja que la revista no només va posar Mahoma en portada, sinó que també va 
tornar a publicar les caricatures del Profeta del diari danès Jyllands-Posten a l’interior, incloent la 
caricatura que més rebombori va provocar, on s’hi pot veure Mahoma amb un turbant en forma 
de bomba. La revista va afegir també una desena de caricatures fetes pels dibuixants del 
setmanari francès. Cal tenir en compte que era la primera vegada a la història que Charlie Hebdo 
publicava una caricatura del Profeta. 


L’edició especial va fer rècord de vendes només sortir a la venda, assolint més de 400.000 
exemplars en poques hores. El president francès, Jacques Chirac, va denunciar la decisió de 
Charlie Hebdo, definint-la de “provocació manifesta”. I va afegir: “Ferir les conviccions dels altres, 
en particular les conviccions religioses, cal evitar-ho”. “La llibertat d’expressió s’ha d’exercir amb 
un esperit de responsabilitat”, va sentenciar (El Mundo, “Chirac”). 


Charlie Hebdo #1

Data Febrer 2006

Titular Mahoma, desbordat pels 
integristes

Descripció

Hi apareix una caricatura de 
Mahoma lamentant-se pels 
fonamentalistes i es tapa la cara 
amb les mans dient: “És difícil ser 
estimat per idiotes”.

Context

Va ser l’època de la publicació de 
les primeres caricatures de 
Mahoma al diari Jyllands-Posten i 
Charlie Hebdo no va ser menys 
en posar-hi cullerada uns mesos 
més tard. Ho va fer amb aquesta 
portada i amb la reproducció de 
les caricatures -afegint-ne 
algunes de noves.

Missatge Explícit no islamòfob / Ofensiu

�

EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

• Mahoma està 
desbordat pels 
musulmans integristes.


• Els musulmans 
integristes són idiotes.

• Hi ha musulmans.

• Hi ha musulmans 

integristes.

• Hi ha una figura 

religiosa que és 
Mahoma. 

• Els integristes 
musulmans no 
representen la totalitat 
dels musulmans. 

• Els musulmans 
integristes van en 
contra de la llibertat 
d’expressió. 

�38



Per altra banda, el director de la publicació, Philippe Val, es va recolzar en el rècord de vendes 
per justificar que “aquest èxit demostra l’interès que té la gent per la seva pròpia llibertat”. Ho va 
considerar “una resposta ciutadana” (El Mundo, “Chirac”). 


Mentrestant, a Europa es van produir alguns atacs per la crisi de les caricatures. El setmanari 
noruec Magazinet i altres mitjans com l’alemany Die Welt o el francès France Soir també van 
decantar-se per compartir les caricatures (El Mundo, “Chirac”). 


La portada va encapçalada amb el titular “Mahoma, desbordat pels integristes”. Sobre un fons 
rosa, hi apareix el profeta Mahoma vestit de negre, capcot i plorant, lamentant com de “dur és ser 
estimat per idiotes”. En primer lloc, hi ha dos missatges en forma de text que deixen poc marge a 
interpretacions diferents. Tot i que el sol fet de dibuixar Mahoma ja resulta ofensiu per a 
determinats sectors musulmans, és evident que quan la caricatura parla “d’idiotes” no es refereix 
als musulmans en general, sinó a un grup reduït que té una visió de la religió més radical i que la 
revista anomena “integristes” al titular. 


Així doncs, hi ha un significat explícit que és una reivindicació del setmanari en contra dels atacs 
que alguns musulmans més violents van portar a terme després que el Jyllands-Posten publiqués 
les caricatures de Mahoma. Es tracta d’una portada de suport al diari danès i, a la vegada, de 
condemna dels actes violents. En conseqüència, els dibuixants utilitzen la figura de Mahoma per 
fer una defensa de la llibertat d’expressió. El Profeta es queixa d’aquells individus més 
fonamentalistes i radicals en la interpretació de la religió. Hi ha un missatge no contra l’islamisme, 
sinó en contra d’aquells que l’interpreten de forma violenta.


Quant al públic musulmà, aquesta és una portada que es pot interpretar com una ofensa, ja que 
poden entendre que es fa servir la figura del seu profeta en to de sorna per tal de titllar-los 
d’idiotes a tots ells. Aquesta, però, seria una interpretació molt superficial de la portada, ja que el 
titular indica de forma explícita que són els integristes aquells que tenen a Mahoma “desbordat”. 
Sí que es cert, però, que el simple fet de caricaturitzar Mahoma ja es tracta d’una acció no 
acceptada pels islamistes, tot i que en al llarg de les anàlisis no serà considerada com una acció 
islamòfoba. 


Per tot això, es considera que la portada té un missatge que no generalitza i, a més, ho fa de 
forma explícit específicant “desbordat pels integristes”. Però també cal tenir en compte que 
publicar una nova caricatura de Mahoma en portada i en un context d’episodis violents, pot 
derivar en una escalada del conflicte i, per tant, es considera també com una portada que pot 
resultar ofensiva pel públic musulmà. 


�39



Charlie Hebdo va ser denunciat per injuries religioses arran d’aquest episodi, però la publicació va 
ser absolta en primera i segona instància en considerar-se que les caricatures no atacaven l’islam 
sinó els integristes. 


El Jueves tenia la intenció d’agafar el relleu de Charlie Hebdo en la publicació de les caricatures 
de Mahoma, tot i que en l’últim moment es va fer enrere. Finalment, el setmanari espanyol va 
optar per publicar una primera plana en què no hi ha Mahoma caricaturitzat, però si que s’hi 
entreveu un missatge de suport a la llibertat d’expressió i, més concretament, a la llibertat de 
dibuixar i caricaturitzar Mahoma. 


Davant d’una situació complicada, la revista va considerar aquesta portada la millor forma de 
posicionar-se al costat de la publicació de les caricatures, però a la vegada no provocar danys 
col·laterals que poguessin comportar morts o destrosses. 


Així ho va explicar un dels dibuixants de El Jueves i actual director, Guille Martínez-Vela: “Som 
dibuixants i tenim un compromís amb la nostra professió, però si hi ha un criminal que pel que jo 
dibuixi és capaç de fer mal a terceres persones, et planteges dubtes, encara que al mateix temps 
no podem cedir a aquest xantatge”. La direcció del setmanari va decidir llavors no caricaturitzar 
el Profeta, però tampoc va voler fer silenci i va fer pública una portada que, segons Martínez-Vela, 
"era la millor forma de retratar la situació que s’estava vivint” (García-Rico, “El Jueves”).


El Jueves #2

Data Febrer 2006

Titular Íbamos a dibujar a Mahoma… 
¡Pero nos hemos cagao!

Descripció
El bufó símbol de la revista borra 
un dibuix un suposadament hi 
havia Mahoma.

Context
Polèmica per la publicació de les 
caricatures de Mahoma al diari 
Jyllands-Posten.

Missatge Explícit no islamòfob

EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

• El Jueves no s’ha 
atrevit a dibuixar 
Mahoma. 

• Hi ha uns dibuixants 
que no s’han atrevit a 
caricaturitzar Mahoma.


• Hi ha una figura 
religiosa que és 
Mahoma. 

• Dibuixar Mahoma pot 
provocar represàlies 
per part dels 
musulmans radicals. 

• Cal protegir la llibertat 
dels dibuixants a 
poder representar qui 
es vulgui sense por a 
represàlies. 

�40



La portada, titulada “Íbamos a dibujar a Mahoma pero nos hemos cagao”, mostra el bufó, símbol 
de la revista, acabant d’esborrar un presumpte dibuix de Mahoma i preguntant-se: “¿Mahoma? 
¡Aquí no hay ningún Mahoma! ¡Sigan andando!”. El missatge que pretén transmetre la portada no 
s’expressa de forma literal, però queda perfectament clar si tenim en compte el context. El 
Jueves va voler denunciar l’amenaça que hi havia cap a tot aquell que fes publica alguna 
caricatura de Mahoma i ho va fer sense acabar de caricaturitzar Mahoma però amb el missatge 
implícit de suport a tots els mitjans que van optar per publicar les caricatures. 


En aquest cas, el missatge està totalment exempt de qualsevol signe islamòfob ja que no es fa 
referència a l’islam ni a cap col·lectiu concret dins dels islams de forma explícita, però gairebé 
tampoc de forma implícita. La portada deixa de banda qualsevol motiu religiós i només deixa 
entreveure que “s’han cagat” a l’hora de dibuixar Mahoma per una amenaça present cap a tot 
aquell qui gosi dibuixar el Profeta. Se sobreentén, això sí, que aquest perill prové d’un conjunt de 
persones que professen l’islam però que ni de bon tros representen la totalitat dels musulmans.


El Jueves #3

Data Febrer 2006

Titular Fachas con turbante / 
Directamente venidos del siglo VII

Descripció

Hi apareix un musulmà integrista 
amb turbant dient “Al que diga 
que el islam es intolerante, lo 
mato” i amb una expressió 
amenaçadora, sostenint un bat. 

Context Continua la “crisi de les 
caricatures de Mahoma”.

Missatge Explícit islamòfob / Ofensiu

EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

• Hi ha fatxes amb 
turbant.

• Aquests fatxes amb 
turbant són els 
musulmans. 

• L’islam és una religió 
basada en la violència 
(“lo mato”) i la 
intolerància.


• L’islam és una religió 
retrògrada (segle VII). 

• El problema és l’islam. 

• Hi ha fatxes amb 
turbant. 

• Aquests fatxes amb 
turbant són alguns 
integristes musulmans.

• Aquests sectors 
integristes responen 
les crítiques amb 
violència.

• La llibertat d'expressió 
ha de situar-se per 
sobre de qualsevol 
dictamen religiós.

�41



En aquesta segona ocasió, el setmanari espanyol va anar molta més enllà. Tot i que va seguir 
sense publicar caricatures de Mahoma, El Jueves es va posicionar de forma més clara contra 
l’integrisme islàmic per mitjà d’una portada més atrevida en comparació amb l’anterior i que té un 
to molt més dur contra els musulmans (#2). 


José Luís Martín, un dels dibuixants de la publicació, va assegurar que “desafortunadament, 
Mahoma té molts seguidors que creuen que, per viure els seus preceptes, la forma ideal és 
retrocedir fins al segle VII”. I va destacar també que “mentre que aquí la llibertat d’expressió està 
limitada pel Dret, volen també que estiguem limitats per les lleis religioses” (Rosado, “Cagao”). 


La portada situa un musulmà amb cara d’enfadat i un posat violent, sostenint el que sembla un 
bat. Vesteix turbant negre i s’expressa amb les següents paraules: “Aquell que digui que l’islam 
és intolerant… El mato!”. El titular, en la mateixa línia, diu “Fatxes amb turbant” i afegeix un 
requadre on s’hi pot llegir “Directament vinguts del segle VII”.


L’expressió “fachas con turbante” es pot interpretar que va referida a tots els musulmans en 
general, ja que no hi ha cap tipus de referència als integristes i, a més, la utilització de la paraula 
turbant ja és una forma d’englobar-los a tots. Per tant, la declaració de “quien diga que el islam 
es intolerante, ¡lo mato!”, es pot considerar també que es posa en boca de tots els islamistes. I 
també l’apartat on s’indica “directamente venidos del siglo VII”, es pot relacionar amb tots aquells 
que professen la fe de Mahoma. La portada és ofensiva tant pel text com pel dibuix. De fet, els 
dos són complementaris, ja que el text fa referència al “turbant” i la persona dibuixada vesteix 
turbant. Es tracta, doncs, d’una forma simplista i desafortunada de referir-se a tots els 
musulmans i de titllar-los a tots de violents i intolerants. 


Tot i que és evident que la portada generalitza i, per tant, assenyala tots islamistes sense 
excepció, si tenim en compte la voluntat i intenció dels dibuixants, es pot fer una interpretació 
menys literal de la portada i comprendre que El Jueves s’està referint només a aquells islamistes 
amb una concepció radical i violenta de l’islam. Des d’aquesta perspectiva, s’interpreta que el 
missatge és de defensa de la llibertat d’expressió i condemna de les onades de violència que van 
seguir la publicació de les caricatures per part del diari Jyllands-Posten. Si bé és cert que 
segurament El Jueves no busqui generalitzar, cal dir també que en comparació amb la portada 
prèvia (#2), el setmanari satíric va molt més lluny i parla de violència de forma explícita, d’una 
mentalitat antiquada i fins i tot utilitza el terme “fatxa”. 


En definitiva, es tracta d’un missatge islamòfob explícit per a un públic estàndard que, en 
conseqüència, pot resultar ofensiu per a bona part dels musulmans.  


�42



Els islamistes guanyen les eleccions a Tunísia


El 2 de novembre del 2011, Charlie Hebdo va tornar-hi amb una nova caricatura de Mahoma en 
una edició que va rebatejar com a “Charia Hebdo”, fent referència a la llei islàmica, anomenada 
Sharia. Segons indica Luz Gómez, “la Sharia és la via que Déu marca a la humanitat perquè 
compleixi amb la seva voluntat per assolir la salvació. Ho fa a través del missatge diví, l’Alcorà, 
però també a través de l’exemple del Profeta Mahoma”. La Sharia és una llei d’origen diví, però 

Charlie Hebdo #4

Data Novembre 2011

Titular 100 fuetades, si no et mors de 
riure

Descripció

La portada converteix Mahoma 
en redactor en cap d’un número 
especial rebatejat com “Charia 
Hebdo” (fent referència a la llei 
islàmica). El profeta amenaça el 
lector de propinar-li cent fuetades 
si no es mor de riure.

Context

Després de la victòria dels 
islamistes a les eleccions de 
Tunísia, la revista hi dedica una 
edició especial per denunciar la 
pujada de l’islamisme al nord 
d’Àfrica, principalment a Líbia i 
Tunísia. Això va desencadenar en 
atacs amb còctels Molotov.

Missatge Implícit islamòfob / Ofensiu

EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

• “100 cops de fuet si no 
et mors de 
riure” (Mahoma com a 
“redactor en cap de 
Charlie Hebdo per un 
dia) - irònic


• “100 cops de fuet si no 
acates la llei 
islàmica” (Mahoma 
com a profeta de 
l’islam) - missatge real

• Hi ha una llei islàmica 
(Sharia). 

• L’islam és una religió 
violenta.

• La victòria dels 
islamistes a Tunísia 
imposarà un règim 
religiós i autoritari. 

• L’islam ha guanyat les 
eleccions a Tunísia. 

• Hi ha hagut unes 
eleccions a Tunísia. 


• Hi ha una religió 
anomenada islam.

• El partit guanyador 
(Ennahda) vol imposar 
la religió a través de la 
llei islàmica (Sharia). 

• L’islam és una religió 
basada en la violència i 
en contra de la llibertat 
d’expressió. 

�43



no es considera com a corpus legislatiu tancat, ja que està subjecta a la interpretació. Està 
aplicada a lleis civils, penals, processals, mercantils, de dret internacional, morals i doctrinals 
(Gómez, “Glosario Islam”). 


En un comunicat, Charlie Hebdo va presentar la portada de la següent manera en un to clarament 
irònic: “Per tal de celebrar la victòria del Moviment Ennahda islàmic a Tunísia i la promesa del 
president del Consell de Transició Nacional de que la Sharia seria la principal font per fer la llei a 
Líbia, Charlie Hebdo va demanar Mahoma ser l’editor en cap”. I va afegir: “No hem hagut 
d’insistir dues vegades al Profeta de l’islam i li donem les gràcies per haver acceptat” (Telegraph, 
“Guest edit”). 


Així, el setmanari es va rebatejar amb el nom de Sharia Hebdo per l’ocasió, situant Mahoma a la 
portada dient “100 cops de fuet si no mors de riure”. La portada juga amb la ironia i insinua que el 
règim islàmic que s’acabava d’instaurar a Tunísia era repressiu i violent a través de les paraules 
de Mahoma. El moviment Ennahda (o Partit del Renaixement) va ser el primer en guanyar les 
eleccions després de la caiguda del dictador Ben Alí amb 89 dels 217 escons. A la contraportada, 
s’hi podia veure una altra imatge de Mahoma amb un nas vermell acompanyada de les següents 
paraules: “Sí, l’islam és compatible amb l’humor”. 


El director “Charb” va respondre als crítics: “Estem fent la nostra feina com és habitual, l’única 
diferència és que en aquesta ocasió Mahoma surt en portada i això resulta més 
estrany” (Telegraph, “Guest edit”).


Arran d’aquesta publicació, només un dia després que sortís a la llum, la seu del setmanari va ser 
atacada per còctels Molotov. Com a conseqüència, les oficines de Charlie Hebdo van quedar 
destruïdes, així com bona part de l’equipament. Paral·lelament, la pàgina web també va patir un 
boicot en mans d’uns hackers amb un missatge en anglès i turc que deia: “Continueu abusant del 
poderós Profeta de l'islam amb caricatures desagradables i vergonyoses sota l’excusa de la 
llibertat d’expressió. La maledicció de Déu caurà damunt vostre” (Samuel, “Firebombed”). 


Davant d’aquests fets, “Charb” va fer algunes reflexions que són pertinents per poder valorar el 
contingut i el significat de la portada:


“Els incendiaris no han llegit aquest article, ningú sap el que hi ha al setmanari, excepte els que el 
compren aquest matí. La gent reacciona violentament a una revista sense saber res del seu 
contingut, això és el que és més aberrant i estúpid. A Facebook, Twitter, vam rebre moltes cartes 
de protesta, amenaces, insults…” (Samuel, “Firebombed”). 


En l’editorial, el setmanari francès va deixar clar el seu posicionament i va explicar el perquè de la 
portada: 


�44



“Cap religió és compatible amb la democràcia en el moment en què un partit polític que la 
representa vol prendre el poder en el nom de Déu. Quin seria el sentit d’un partit religiós arribant al 
poder que mai apliqués les seves idees? ‘Hola, som el partit bolxevic i si votes per nosaltres 
prometem no aplicar mai el comunisme…’ Va home va!” (Samuel, “Firebombed”). 


I en una entrevista a Catalunya Ràdio, el director de la revista es va posicionar en contra de tenir 
temes tabús: “Cal evitar que a França hi hagi cap tema tabú com ara l'islam radical. Nosaltres ho 
tractem de manera humorística, mai fem cap crida a l’odi”. A més, va mostrar la intenció de 
continuar igual: 


"No s'ha de cedir. A partir del moment que ens preguntem com podem expressar-nos sense córrer 
riscos començarem a autocensurar-nos i no explicarem el que volem. Hi ha un límit a França, que 
és el de la llei. Quan s'injuria, difama o es menteix sobre algú al setmanari, es va al tribunal i se'l 
condemna” (CatRàdio, “Editorial”).


La portada, com s’ha comentat, converteix Mahoma en l’editor en cap de Charlie Hebdo per un 
dia i utilitza novament la figura del Profeta per condemnar la victòria de l’islamisme a Tunísia. La 
revista fa ús de la ironia per criticar el que a ulls de Charlie Hebdo és un règim que es basa en la 
violència. Es produeix una generalització que dona a entendre que l’islam pretén imposar un 
règim basat en la violència contra tots aquells que no segueixin la llei islàmica. Si Mahoma, com a 
editor en cap de Charlie Hebdo, castigarà amb “100 cops de fuet a tots aquells que no riguin amb 
la sàtira de la revista”, això dona a entendre que qualsevol dissident o qualsevol persona 
contrària al règim establert a Tunísia, serà també represaliada. 


Seguint aquest primer plantejament, es tractaria d’un missatge implícit islamòfob perquè 
generalitza i, a més, la portada representa la figura de Mahoma, fet que pot resultar ofensiu per a 
bona part dels musulmans. 


Entenem que la portada també pot donar peu a altres interpretacions que suavitzarien el significat 
del missatge. La figura de Mahoma, la màxima representació de l’islam, es pot haver utilitzat per 
criticar la influència i l’auge de l’islam després de la primavera àrab, especialment a Tunísia i Líbia. 
A través del Profeta, el setmanari estaria mostrant el seu rebuig a la imposició de la religió dins de 
l’esfera pública. En aquest cas, doncs, s’interpreta que no es tracta d’una crítica generalitzada 
contra l’islam com una religió autoritària, sinó més aviat una crítica a la imposició de la religió més 
enllà de l’àmbit privat, que és l’àmbit que hauria d’estar reservat per les religions segons Charlie 

Hebdo. Per tant, s’entén com una crítica a la implementació de la religió en la vida política i, en 
conseqüència, una defensa acèrrima del laïcisme. 


�45



Com a conclusió, la frase “100 cops de fuet si no us moriu de riure” resulta cabdal per determinar 
que es tracta d’una portada amb un missatge islamòfob. Sí que cert que es fa una defensa del 
laïcisme i una crítica a la victòria dels islamistes a Tunísia. Si fos així, no hi hauria contingut 
islamòfob. Però el missatge que llença la caricatura de Mahoma mostra clarament l’islam com 
una religió violenta contra els dissidents, fent servir el símil de “qui no rigui amb Charlie Hebdo, 
serà castigat”. Seria un missatge que, fora de l’esfera de la ironia, podria dir perfectament “qui no 
professi l’islam, rebrà 100 cops de fuet”. Per tant, considerem que la portada és islamòfoba de 
forma implícita per a un públic estàndard. 


Una setmana després de l’incendi i la publicació de la portada “Charia Hebdo” (#4), Charlie 
Hebdo va presentar una nova portada que aparentment buscava la conciliació, però que tampoc 
va estar exempta de polèmica. La portada la van protagonitzar les caricatures d’un dibuixant de 
Charlie Hebdo i un musulmà petonejant-se, amb el titular “L’amor, més fort que l’odi”. 


Aquest número, en la línia habitual, va ser especialment crític amb l’integrisme musulmà i els 
últims actes violents. En l’editorial, el dibuixant “Charb” va reivindicar el dret dels dibuixants i dels 
periodistes a bromejar sobre allò que creguin convenient:


Charlie Hebdo #5

Data Novembre 2011

Titular L’amor, més fort que l’odi

Descripció
Sobre un fons groc, un dibuixant 
de “Charlie Hebdo” es dona un 
petó de forma apassionada amb 
un musulmà. 

Context

Charlie Hebdo  va optar per una 
portada “conciliadora” després 
de l’atac amb còctels Molotov 
contra la seva redacció i l’anterior 
portada.

Missatge Polisèmic no islamòfob

EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

• L’amor és més fort que 
l’odi.

• Hi ha amor. 

• Hi ha odi.

• L’amor prevaldrà per 
sobre dels islamistes 
violents. 


• L’islam integrista és 
violència i no porta res 
de bo. 

• L’amor és més fort que 
l’odi.

• Hi ha amor. 

• Hi ha odi.

• L’amor homosexual 
també és amor. 


• Les religions que no 
reconeixen 
l’homosexualitat són 
odi. 

�46



“Comprenem perfectament que un musulmà no vulgui representar el seu profeta, ni menjar porc, ni 
riure amb els dibuixos de Charlie. Nosaltres no som musulmans. Per tant, tenim dret a representar 
Mahoma, menjar porc i riure de qualsevol cosa. Tampoc som cristians, ni jueus, ni 
budistes…” (EFE, “Beso homosexual”).


Entrant en l’anàlisi de la portada, més enllà de que pugui resultar ofensiva per a determinats 
grups musulmans contraris a l’homosexualitat o gent no musulmana simplement contrària a la 
lliure sexualitat de cadascú, es tracta d’una primera plana que no només està exempta de 
qualsevol tret islamòfob, sinó que va en una línia conciliadora. De totes les portades 
seleccionades n’hi ha algunes que, tot i una aparent intencionalitat de generar polèmica i rebuig 
entre els musulmans, transmeten un missatge de pau. El lema també va en una línia similar, 
reivindicant que “l’amor mai podrà ser vençut per l’odi”. En el context d’aquell moment, la paraula 
“odi” probablement fa referència als responsables de l’incendi a les oficines de Charlie Hebdo per 
una banda, però en termes generals, també interpel·la tots aquells que professen una religió de 
forma fonamentalista i radical i amb una interpretació extrema de la fe.


És cert que la portada pot suscitar una lectura una mica més enllà de la mera defensa de l’amor 
sobre l’odi. Tenint en compte el context, l’estil habitual de la revista i portades prèvies, aquesta 
portada pot ser vista també com una mena de missatge reivindicatiu de Charlie Hebdo avisant 
que, per molts atacs que rebin, volen mantenir un grau elevat de crítica contra les religions. El 
factor homosexual serveix per enviar aquest missatge i, alhora, no deixar de banda aquest to 
provocatiu tan característic del setmanari. Així doncs, es fa servir l’homosexualitat no tant per 
reivindicar-la -tot i que, de passada, també s’envia aquest missatge- sinó com a element per 
reflectir l’amor i, a més, fer una crida a tots els religiosos a no fer una interpretació de la religió 
que comporti episodis violents. 


Precisament aquesta segona interpretació va lligada a les paraules que l’editor en cap, Stéphane 
Charbonnier, va dir en una entrevista el gener del 2012 a Le Monde, unes setmanes després de 
l’incendi i la publicació d’aquesta portada (#5) i l’anterior (#4). El dibuixant va rebutjar la idea que 
la revista romangués en silenci per prevenir la violència exercida per aquells que pretenen fer-los 
callar (Taub, “Bitin Satire”):


“No crec que estigui matant algú amb un bolígraf. No estic posant vides en perill. Quan els 
integristes necessiten un pretext per justificar la seva violència, sempre l’acaben trobant. 
Continuarem burlant-nos de l’islam fins que sigui tan banal com el catolicisme. L’islam seguirà 
estant en el nostre punt de mira mentre els seus seguidors creguin que ha de tenir proteccions que 
no són compatibles amb la tradició secular francesa. No tinc fills, ni dona, ni cotxe, ni crèdit: 
Prefereixo morir de peu que viure de genolls” (Taub, “Biting Satire”). 


�47



Com a conclusió final de la portada, entenem que hi ha interpretacions polisèmiques d’aquest 
missatge, però que cap resulta ofensiva des d’un punt de vista islamòfob. No hi ha generalització, 
ja que la portada fa distinció entre els islamistes que professen la seva fe amb respecte (“amor”) i 
els que provoquen odi i violència (“odi”). Es pot interpretar el missatge de forma literal (amor > 
odi) o bé anar una mica més enllà i interpretar-lo com una condemna a l’incendi de forma 
conciliadora o una reivindicació a continuar amb la crítica religiosa, amb un toc sempre 
provocador com acostuma a ser habitual en Charlie Hebdo.


Noves caricatures i pel·lícula de Mahoma


Charlie Hebdo #6

Data Setembre 2012

Titular Intocables 2

Descripció
A la portada s’hi representa un 
imam empès en una cadira de 
rodes per un rabí (jueu). Tots dos 
es diuen: “No te’n fotis pas!”.

Context

El setmanari francès tornava a fer 
públiques noves caricatures de 
Mahoma, entre les quals dibuixos 
del profeta nu a l’interior. 
Paral·lelament, difusió de la 
pel·lícula “La innocència dels 
musulmans” als Estats Units.

Missatge Implícit islamòfob / Ofensiu

EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

• L’islam i els jueus són 
intocables.

• Hi ha un poble jueu.

• Hi ha una religió 

islàmica. 

• No es pot fer burla del 
poble jueu.


• No es pot fer burla de 
la religió islàmica.

• La sàtira hauria d’estar 
permesa sempre.


�48



Charlie Hebdo #6.1

Data Setembre 2012

Titular La pel·lícula que incendia el món 
musulmà

Descripció

Un càmera es tapa la cara mentre 
grava Mahoma, que està 
despullat bocaterrosa i li pregunta 
“si li agraden també les seves 
natges”.

Context

Noves caricatures de Mahoma 
aquest cop publicades i fetes per 
Charlie Hebdo i difusió de la 
pel·lícula “La innocència dels 
musulmans” als Estats Units.

Missatge Explícit no islamòfob / Ofensiu

Charlie Hebdo #6.2

Data Setembre 2012

Titular Mahoma: Ha nascut una estrella

Descripció
Caricatura de Mahoma 
d’esquenes, despullat, ajupit i 
resant, amb una estrella groga 
que el tapa per darrere.

Context

Noves caricatures de Mahoma 
aquest cop publicades i fetes per 
Charlie Hebdo i difusió de la 
pel·lícula “La innocència dels 
musulmans” als Estats Units.

Missatge Explícit no islamòfob / Ofensiu

�49



Després de replicar les caricatures del Jyllands-Posten el 2007 i caricaturitzar Mahoma en 

portada el 2011 amb la victòria electoral dels islamistes a Tunísia, Charlie Hebdo va tornar a ser 
protagonista amb una nova entregues. El setmanari francès, només un any després que la seva 
seu fos incendiada com a protesta per la seva edició especial Sharia Hebdo (#4), va tornar a 
situar l’islam al centre de la seva portada. En aquest cas, no va ubicar Mahoma en portada, però 
sí que va publicar un seguit de noves caricatures del Profeta a la contraportada (#6.1, #6.2, #6.3). 


En portada hi apareix un dibuix d’un jueu ortodox empenyent una cadira de rodes on hi ha 
assegut un home amb turbant que diu “No te’n fotis pas!”. El titular “Intocable 2” i la imatge 
d’aquestes dues figures fa referència a la pel·lícula francesa “Intocable”, que parla de la vida d’un 
home tetraplègic i la seva relació amb el seu assistent negre. 


La portada es va fer pública uns dies després que es difongués la pel·lícula estatunidenca “La 
innocència dels musulmans”, en què es feia sàtira del Profeta i es retratava com una figura inepta, 
defensora de la pedofília i fins i tot posant en dubte que fos ell el portador de la paraula d’Al·là. 
Els incidents arran del film van deixar més d’una trentena de morts. Enllaçant amb aquest fet, així 
va presentar la portada el setmanari satíric: "Per calmar el joc després de la pel·lícula ‘La 
innocència dels musulmans’, Charlie anuncia davant de tots l'estrena de ‘Intocables 2’”. 


El director de la revista, davant una nova onada de crítiques i protestes, va defensar la publicació 
de les caricatures: “Si ens autocensurem, el grapat d’extremistes que es regiren al món i a França 
haurien guanyat”. També va comentar que “tots aquells que se sentissin contrariats amb el 
setmanari no el compressin” (Europa Press, “Caricaturas”). 


Charlie Hebdo #6.3

Data Setembre 2012

Titular
Una pel·lícula idiota sobre l'islam 
desencadena la ràbia dels 
fonamentalistes

Descripció

Caricatura de Mahoma amb un 
vestit blanc, una pistola en alt i 
dient que “si els mostren una 
pel·lícula intel·ligent 
desencadenaran la tercera guerra 
mundial”. 

Context

Noves caricatures de Mahoma 
aquest cop publicades i fetes per 
Charlie Hebdo i difusió de la 
pel·lícula “La innocència dels 
musulmans” als Estats Units.

Missatge Explícit islamòfob / Ofensiu

�50



Com va passar després de l’atac amb còctels Molotov, els polítics es van posicionar al costat de 
la llibertat d’expressió. El primer ministre Jean-Marc Ayrault va afirmar que “a França està 
garantida la llibertat d’expressió i, per tant, també la llibertat de fer caricatures”. I va afegir: “Tots 
aquells que s’hagin sentit ofesos i pensin que s’ha produït un abús del dret poden anar als 
tribunals” (Europa Press, “Caricaturas”). 


A part de la portada i la pel·lícula, aquell mateix número de Charlie Hebdo va incorporar noves 
caricatures de Mahoma, entre les quals n’hi va haver tres de més polèmiques i que s’analitzen a 
continuació:

• [#6.1] La primera portada posa de manifest la devoció que aquells que professen la fe 

islàmica tenen pel Profeta Mahoma. La caricatura mostra Mahoma de bocaterrosa i despullat, 
mentre un càmera es tapa un ull. El Profeta li pregunta “si també li agraden les seves natges” i 
la capçalera titula el dibuix amb “La pel·lícula que incendia el món musulmà”, fent referència a 
l’esmentat film nord-americà. Més enllà d’aquells que es puguin sentir ofesos per veure 
Mahoma caricaturitzat en una situació de nuesa, la caricatura no conté cap tret islamòfob. És 
més aviat una crítica a la religió que exagera la idolatria que els creients tenen cap a les 
figures religioses, representada en Mahoma i l’islam. Això sí, l’ofensa s’accentua pel fet de no 
només caricaturitzar Mahoma, sinó que fer-ho en una situació compromesa.


• [#6.2] En aquest cas, també s’hi mostra Mahoma resant i despullat sota el títol “Mahoma: Ha 
nascut una estrella”, amb una estrella tapant-lo per darrere. La caricatura en si no porta cap 
missatge més enllà del fet de voler ridiculitzar una figura que per a molts, els musulmans, no 
es pot representar i, encara menys, d’una forma grotesca. Podríem dir que és de mal gust, 
que segurament ofèn tots els musulmans, però també que un dels objectius de l’humor és 
això el que busca. Per tant, s’interpreta que no hi ha cap missatge islamòfob. 


• [#6.3] Aquesta tercera caricatura porta per títol “Una pel·lícula idiota sobre l'islam 
desencadena la ràbia dels fonamentalistes”. Hi apareix Mahoma amb una pistola en alt, 
representat de forma força denigrant i dient: “Mostreu-nos una pel·lícula intel·ligent i 
desencadenem la tercera guerra mundial”. Aquí hi ha més elements a analitzar i sí que s’hi 
podrien detectar alguns elements que van més enllà de la crítica satírica de la religió. Més 
enllà de la ridiculització de Mahoma, hi ha una intenció de mostrar un islam violent, tant per la 
pistola que subjecta la caricatura del Profeta com per allò que diu. La caricatura apunta que 
“només els integristes s’han sentit ofesos amb la pel·lícula”, cosa que no és certa. Per tant, 
tot i que només es parla d’integristes, podem dir que es tracta d’una caricatura islamòfoba 
que generalitza i mostra un islam violent. 


Tot i que s’ha argumentat que només l’última de les caricatures envia un missatge islamòfob, cal 
matisar que totes tres, pel tipus de dibuix i la ridiculització i mofa que es fa de Mahoma, podrien 
ser també considerades com a islamòfobes. 


A banda de les caricatures de la contraportada, la plana frontal d’aquesta edició va ser motiu 
també de protesta entre els sectors musulmans. El fet de situar dos grps com els jueus i els 

�51



musulmans de forma conjunta en portada és una forma que té Charlie Hebdo de criticar que 
siguin dues religions a les quals no se les pugui ni fer una broma. De fet, tant el jueu com el 
musulmà de la portada avisen: “No te’n fotis pas!”. En aquest cas es produeix una generalització 

no només de l’islam, sinó dels jueus. S’insinua que cap dels dos col·lectius permet cap tipus de 
crítica. A més, la portada també juga amb la polèmica generada per la pel·lícula “La innocència 
dels musulmans”. Amb tot això, es desprèn una voluntat d’englobar els musulmans en un mateix 
saci de mostrar-los com una religió poc tolerant amb la crítica. Tot i que de forma implícita, la 
portada és islamòfoba. 


El Jueves #7

Data Setembre/Octubre 2012

Titular
Revueltas por las 
representaciones de Mahoma. 
Pero… ¡Alguien sabe cómo es 
Mahoma?

Descripció
Uns homes en una roda de 
reconeixement que representa 
que són Mahoma (algun d’ells).

Context

En aquesta segona crisi de les 
caricatures, El Jueves s’atreveix 
per primera vegada a representar 
Mahoma. Ho fa en solidaritat amb 
Charlie Hebdo, que també va 
difondre una edició amb noves 
caricatures de Mahoma el 
setembre del 2012. I també en el 
context del curtmetratge “La 
innocència dels musulmans”, 
satíric amb la figura de Mahoma. 

Missatge Polisèmic no islamòfob

EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

• Ningú sap com és 
Mahoma.

• Hi ha una figura 
religiosa que és 
Mahoma. 

• Si ningú sap com és 
Mahoma, ningú es pot 
ofendre per una 
suposada 
representació de la 
seva figura. 

• Les protestes i els 
actes violents contra 
les caricatures de 
Mahoma són 
injustificades. 


• Els violents utilitzen les 
representacions de 
Mahoma com a 
excusa. 

�52



Després de dues portades dedicades a l’episodi de la crisi de les caricatures (#2 i #3), El Jueves 
va tornar a situar l’islam en portada més de sis anys després. El setmanari espanyol, per primera 
vegada, es va atrevir a caricaturitzar Mahoma, tot i que ho va fer d’una forma indirecta. 


Sumant-se a les mostres de suport per Charlie Hebdo, El Jueves va representar en portada una 
roda de reconeixement on s’hi poden veure sis homes, amb indumentària i aparença de 
musulmans, sostenint un cartell amb un número identificador. El titular: “Pero… ¿Alguien sabe 
cómo es Mahoma?”. Així, la revista satírica va mostrar sis representacions de Mahoma als seus 
lectors, sense assenyalar quin dels sis era el Profeta i deixant aquesta decisió al criteri dels 
lectors. Clarament va ser una reivindicació a favor de la llibertat d’expressió, de la publicació de 
caricatures i, en part també, una forma de denunciar les protestes i atacs que es van 
desencadenar des que el Jyllands-Posten va obrir la veda. De fet, la portada ja incorpora un 
avanttítol que ubica el lector i evita qualsevol tipus d’interpretació paral·lela. Just a dalt del títol 
s’especifica que la portada fa referència a “Les revoltes per les representacions de Mahoma”.


Així ho va explicar un dels membres del consell de redacció i col·laboradors del setmanari, José 
Luís Martín: 


“No és plat de bon gust, però no podem silenciar-nos. Els humoristes no podem autocensurar-nos 
sempre que hi hagi perill de resposta violenta. (…) No considero que sigui perillós publicar les 
caricatures, partim de la tesi de que els mitjans no titulen bé quan diuen que ‘hi ha disturbis per les 
caricatures’. Les caricatures no són més que una excusa per la gent que ja és violenta i que ja 
provoca disturbis per avançat. Per una banda hi ha els extremistes religiosos, del signe que siguin: 
catòlics, musulmans, jueus… I per altra banda hi ha la llibertat d’expressió. (…) És molt respectable 
manifestar-se en contra de les caricatures, però no de forma violenta” (Valentín, “Caricatura”).


La portada, amb un to irònic, dona a entendre que les queixes i els atacs per les representacions 
de Mahoma són injustificats ja que “si ningú sap com és Mahoma”, no et pots ofendre per una 
caricatura que el representa”. La mateixa director Mayte Quílez ho va explicar: “Per què tothom 
protesta per una suposada caricatura de Mahoma si realment ningú sap quina és la seva imatge 
gràfica?”.


Es tracta, doncs, d’una portada amb un to més aviat reivindicatiu, que es posiciona clarament a 
favor d’una llibertat d’expressió sense límits i en contra de la protesta violenta. No s’hi detecta 
voluntat d’expressar odi contra una religió (l’islam) ni ofensa cap a aquells que professen aquesta 
fe i tampoc una generalització. La portada cal entendre-la en un context de revoltes musulmanes 
en contra de les caricatures de Mahoma. En tractar-se d’un missatge ambigu que pot donar peu 
a diverses lectures, s’interpreta que hi ha un missatge polisèmic. 


�53



Just després de la portada #6, El Jueves va publicar una primera plana alternativa a les xarxes 
socials per seguir condemnant les actes violents que es van produir després de les publicacions 
de les caricatures de Mahoma per part de Charlie Hebdo; i després també de la pel·lícula 
estatunidenca en què hi ha mofa de l’islam i es caricaturitza al Profeta. 


A la portada, sota el títol “Qualsevol excusa és bona per cremar una ambaixada americana”, hi 
apareix un musulmà “integrista” amb amb una torxa i una escopeta a cada mà al crit de “Al·là és 
gran! Caguntot!”. La portada la va fer pública el setmanari espanyol a la seva pàgina de Facebook 
i la va centrar en els episodis de violència que van tenir lloc en ambaixades americanes. Va ser el 
cas del consolat de Bengasi, on van matar tres diplomàtics i l’ambaixador d’Estats Units a Líbia. 
També es van produir atacs a Gaza, Iraq i a les ambaixades dels EEUU al Iemen i Egipte (The 
Huffpost, “Ataques”). 


El Jueves #8

Data Setembre 2012

Titular Cualquier excusa es buena para 
quemar una embajada yanqui

Descripció Hi apareix un home de religió 
musulmana cremant i armat al crit 
d“¡Alá es grande, cagüento!”

Context En una segona ocasió, nova 
publicació d’un vídeo satíric de 
Mahoma i més caricatures a 
Charlie Hebdo que provoquen 
atacs a ambaixades americanes. 
El Jueves s’hi solidaritza amb 
aquesta portada. Tot això va 
passar també en el context del 
curtmetratge “La innocència dels 
musulmans”, satíric amb la figura 
de Mahoma. 

Missatge Polisèmic no islamòfob

EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

• Els musulmans 
integristes utilitzen 
qualsevol excusa per 
cremar ambaixades 
americanes. 

• Hi ha musulmans.

• Hi ha musulmans 

integristes.

• S’han cremat 

ambaixades 
americanes. 

• Els musulmans 
integristes no 
necessiten un motiu 
per reaccionar de 
forma violenta.


• El problema de l’islam 
és l’integrisme. 


• El problema de la 
religió és el 
fonamentalisme. 


• L’integrisme cega 
qualsevol opció de 
diàleg. 

�54



El Jueves fa referència específica en portada a aquells islamistes que anomena integristes i els 
representa d’una forma agressiva i violenta. La revista pretén mostra els fonamentalistes 
islamistes cegats en la seva fe i gens dialogants. El context permet fer una interpretació més 
acurada de la portada i ajuda a entendre que no és un contingut que busqui situar tots els 
musulmans sota l’etiqueta de “violents”, sinó més aviat condemnar la violència per part d’una 
minoria. 


La cataloguem com una portada en què el principal missatge és el de condemna dels atacs duts 
a terme per un sector radical dels musulmans arran de les caricatures de Mahoma i la pel·lícula 
estatunidenca. Però la valoració final és que la portada transmet diversos missatges. A banda de 
la condemna d’uns fets concrets com l’atac a les ambaixades, també hi ha un missatge de rebuig 
de l’integrisme religiós i un altre missatge a través del qual s’acusa els integristes d’actuar amb 
violència fins i tot sense un motiu clar.


Tot i això, el missatge polisèmic no és islamòfob. El detall que acaba per determinar que la 
portada no assenyala tots els musulmans, sinó només a aquells responsables dels atacs a 
ambaixades americanes o aquells fonamentalistes és la paraula “integrisme” escrita sobre la roba 
que porta l’home dibuixat en portada.


Matances d'islamistes a El Caire 


Charlie Hebdo #9
Data Juliol 2013

Titular Matança a Egipte / L’Alcorà és 
una merda, no atura les bales

Descripció
S’hi veu un musulmà sostenent 
un Alcorà i rebent sis trets que 
travessen el llibre. 

Context
Charlie Hebdo publica aquesta 
portada després d’uns episodis 
de matances d’islamistes al 
Caire.

Missatge Polisèmic islamòfob / Ofensiu

�55



L’estiu del 2013 va estar marcat per uns episodis de matances d’islamistes a Egipte. El juliol del 
2013, la policia de la capital d’Egipte va carregar amb força contra els anomenats Germans 
Musulmans durant unes manifestacions en què es queixaven de la declaració constitucional del 
president interí Adli Mansur i donaven suport al president Mohamed Morsi, que va ser derrocat 
per un cop d’Estat. Segons va informar Sanitat, van morir més de 60 persones i més de 700 van 
quedar ferides (El País, “Matanza islamistas”). La situació va provocar la pèrdua de poder dels 
islamistes en detriment dels populars i els poders laics. 


En el context d’aquests fets, Charlie Hebdo va publicar una entrega amb una nova portada 
polèmica, en què es satiritzava sobre la massacre d’islamistes a Egipte. El setmanari francès 
posava de nou l’islam en el seu punt de mira, amb una portada en què un musulmà s’intentava 
protegir amb l’Alcorà de les bales mentre era crivellat, però sense sort. 


El context, novament, torna a ser crucial per tal de poder interpretar el significat de la portada. 
Mentre que en els últims casos el motiu de la portada no havia estat cap situació de matances, 
en aquest cas sí que la portada de Charlie Hebdo es burla de la mort de més d’una cinquantena 
de musulmans a El Caire. Ho fa de forma irònica, assenyalant que el llibre sagrat de l’islam, 
l’Alcorà, no és suficient per detenir les bales. Evidentment, no s’ha d’interpretar de forma literal, 
sinó que hi ha una intenció de mostrar uns islamistes cegats amb la paraula de Mahoma i la fe 
que professen. La portada busca representar un islam massa centrat en el que diu la llei islàmica, 
l’Alcorà i Mahoma i ho representa per mitjà d’una portada que no va ser molt ben rebuda per 
molts sectors musulmans.


En l’anàlisi d’aquesta portada hi ha un condicionant important a tenir en compte. La majoria de 
les portades analitzades fins aquest punt, giraven entorn la publicació de caricatures de Mahoma 
i els altercats derivats de la polèmica. En el cas d’aquesta portada, ja no. La qüestió de la qual es 
parla ja no és la llibertat per publicar caricatures del Profeta, sinó que en aquest cas és la mort de 
desenes d’islamistes egipcis. En aquest sentit, Charlie Hebdo fa sàtira de la mort de persones i 
ho fa a més personalitzant aquesta sàtira en els islamistes. És per això que en aquest cas sí que 
hi ha indicis de que la gran majoria de lectures portarien a pensar que la portada és islamòfoba.


EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

• L’Alcorà és una merda 
perquè no atura les 
bales contra els 
musulmans.

• Hi ha un Alcorà. 

• Hi ha unes bales que 

es van disparar contra 
musulmans. 

• El partit islàmic que 
governava a Egipte 
imposava la religió en 
l’esfera política.

• L’islam és una religió 
invasiva i contrària al 
laïcisme. 


• L’islam és una religió 
cegada en el seu llibret 
sagrat. 


• El cop d’Estat a Egipte 
permetrà restablir 
llibertats. 

�56



Hi ha diverses consideracions importants a fer sobre aquesta portada:

• No es pot passar per alt que segons Charlie Hebdo, el cop d’Estat produït a Egipte 

possiblement es considerés com un fet positiu, ja que acostava al poder sectors laics en 
substitució dels islamistes. 


• Hi ha un primer missatge de fons en què Charlie Hebdo mostra un islam massa cegat en el 
seguiment de la fe. És per això que el musulmà representat en portada s’intenta protegir de 
les bales amb l’Alcorà. Es mostra contrari a un islam polític.


• El setmanari francès també fa una crítica a l’imposició de la religió en la política, com era el 
cas, segons Charlie Hebdo, dels anomenats Germans Musulmans a Egipte.


• La utilització del llibre sagrat de l’islam i el propi dibuix, on hi apareix un musulmà que rep 
l’impacte de diverses bales transmet el missatge de forma més ofensiva. 


• La trivialització d’uns assassinats va molt més enllà que, per exemple, caricaturitzar Mahoma 
o ridiculitzar algun aspecte de la religió. Per tant, tot i que possiblement entri dins dels límits 
de la llibertat d’expressió, sobrepassa codis morals i ètics. 


• No hi ha cap referència a l’integrisme musulmà. La portada generalitza i inclou tots els 
musulmans. 


La portada transmet diversos missatges i, per tant, és polisèmica. Hi ha una oposició a l’islam 
polític, una defensa del laïcisme, però també una sàtira de la mort d’islamistes i un ús ofensiu del 
seu llibre sagrat. A més, no s’apunta a uns islamistes concrets, sinó que es generalitza i es 
transmet la idea de que tot l’islam és contrari al laïcisme, a la llibertat d’expressió i al progrés. Per 
tot això, tot i que hi ha diversos missatges, s’entén que la portada és islamòfoba. 


Portada aïllada


Charlie Hebdo #10

Data Octubre 2014

Titular Si Mahoma tornés… 

Descripció

Un encaputxat es disposa a 
decapitar un musulmà que li 
assegura ser Mahoma: “Però si 
sóc el profeta, idiota!”. Mentre 
que el botxí li etziba: “Calla, 
infidel!”.

Context -

Missatge Polisèmic no islamòfob / Ofensiu

�57



Després d’un repunt evident del to de Charlie Hebdo contra l’islamisme, aquesta portada segueix 
una mica en aquesta línia. Per primera vegada, el setmanari francès mostra en portada un 
suposat membre de l’autodenominat grup terrorista Estat Islàmic, decapitant Mahoma. Mentre 
Mahoma diu al botxí que ell és el Profeta, aquest li respon que “calli” i que és “un infidel”, mentre 
es disposa a decapitar-lo. 


A diferència de la gran majoria de portades que s’han analitzat fins aquí, no hi ha cap fet concret 
que desencadenés la publicació d’aquesta primera plana. En certa manera, és un tipus de 
portada que recopil·la i incorpora elements que s’han anat veient des que Charlie Hebdo es va 
endinsar de ple en la sàtira amb l’islam el 2006. En primer lloc, hi apareix la caricatura del Profeta 
Mahoma, fet pel qual molts musulmans ja se senten ofesos. També hi apareix el factor violència, 
personificat en la figura del terrorista jihadista, encaputxat i disposat a decapitar un “infidel”, 
pràctica habitual entre els membres de l’autodenominat Estat Islàmic.


La portada també pot donar peu a diverses lectures, tot i que en termes generals, la podem 
catalogar d’una portada extremadament ofensiva, ja que no només hi apareix Mahoma, sinó que, 
a més, el que sembla un terrorista jihadista es disposa a decapitar-lo. Però això no significa que el 
missatge sigui islamòfob. Aquestes són algunes de les interpretacions que se’n poden fer:

• Des del punt de vista de la revista, hi ha un missatge que s’expressa de forma implícita i que 

consisteix en una condemna de la violència i les morts provocades pels membres d’Estat 
Islàmic. La figura de Mahoma il·lustra de forma exagerada i irònica fins a quin punt els atacs 
d’aquest grup terrorista són injustificats i acaben matant membres de la pròpia religió, que ells 
consideren infidels. 


• Hi ha un altre missatge implícit que no seria islamòfob. La portada també està donant a 
entendre que les víctimes d’Estat Islàmic són, majoritàriament, els propis musulmans. A 
diferència del discurs habitual a Europa, que assenyala els terroristes jihadistes com una 
amenaça per a Occident, la portada desacredita aquesta creença no fonamentada i mostra 
una realitat: Les principals víctimes de l’integrisme musulmà són els propis musulmans. 
Segons apunta “Global Terrorism Database”, el 87% dels atemptats des del 2000 s’han 
produït en països amb majoria musulmana (citat a Picazo, “Atentados yihadistas”). La portada 
estaria utilitzant Mahoma per il·lustrar-ho. 


EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

• Si Mahoma tornés 
seria decapitat per 
Estat Islàmic.

• Hi ha una figura 
religiosa que és 
Mahoma. 


• El terrorisme jihadista 
mata sense raó. 

• L’extremisme religiós 
és negatiu.


• Els musulmans són les 
principals víctimes del 
terrorisme jihadista. 


�58



• A continuació, hi ha una altra lectura més literal de la portada. Segons el tipus d’emissor, pot 
ser que es consideri que s’està mostrant un islam violent i repressiu contra tot aquell 
considerat “infidel”. Per tant, en aquest cas la portada estaria generalitzant. 


• L’ús del terme “infidel”, però, descarta aquesta generalització i demostra que la crítica està 
focalitzada en els terroristes jihadistes. Segons ISIS, ells maten tots els infidels per tal de 
poder formar el califat. Així doncs, la portada estaria atacant només els terroristes jihadistes i 
situant els musulmans majoritaris com a víctimes de l’integrisme. 


Es tracta d’una portada amb un missatge polisèmic i la interpretació final dependrà del receptor i 
els seus coneixements, creences i capacitats d’interpretació. Però tot i l’aparent intencionalitat 
ofensiva de situar Mahoma a punt de ser decapitat, la portada és crítica amb els terroristes i no 
pas amb tot l’islamisme. Tot i aquest missatge, la situació de Mahoma a punt de ser decapitat 
resulta extremament ofensiva i podria considera-se islamofòbia només pel dibuix. 


La novel·la ’Submissió


Charlie Hebdo #11

Data Gener 2015

Titular Les prediccions del mag 
Houellebecq

Descripció

En aquest cas hi apareix l’autor 
del llibre ‘Soumission’, Michel 
Houllebecq, caricaturitzat com un 
mag. La portada va encapçalada 
pel títol “Les prediccions del mag 
Houllebecq”. L’escriptor va dues 
prediccions: 1. El 2015 perdo les 
dents… 2. El 2022 faré el 
Ramadà.

Context

La portada va dedicada a 
l’escriptor Michel Houellebecq 
després del seu llibre 
‘Soumission’, on planteja la 
victòria d’un partit musulmà a les 
eleccions del 2022 a França i 
pinta un país al límit de la guerra 
civil. Paradoxalment, la portada 
va ser el número previ a 
l’atemptat que es va produir a 
París el 7 de gener del 2015 
contra el setmanari. Això va 
provocar que l’autor marxés del 
país i frenés la difusió de la 
novel·la.

Missatge Implícit no islamòfob

�59



Just abans que es produís el fatídic atemptat contra Charlie Hebdo, el setmanari va situar en 
portada l’escriptor Michel Houellebecq. L’autor havia iniciat la promoció de la seva novel·la 
“Submissió” -la traducció literal de la paraula “islam”-, en què de forma fictícia presentava una 
França immersa en el caos a causa de l’ascens al poder d’un candidat musulmà. El propi autor 
qualificava aquest escenari de poc probable, ja que “els musulmans s’haurien de portar bé entre 
ells per fer-ho possible”. 


Arran de la publicació del llibre, diverses organitzacions musulmanes el van portar als tribunals 
al·legant que havia insultat les seves creences religioses i havia incitat a l’odi racial. Ell, però, va 
explicar que no menyspreava els musulmans sinó la seva religió, perquè de la mateixa forma que 
el cristianisme i el judaisme, està “basada en textos d’odi”. El jutge va optar per arxivar el cas (El 
Diario.es, “Houellebecq”). 


La portada situa com a protagonista el polèmic autor i el vesteix de mag. Sota el titular “Les 
prediccions del mag Houellebecq”, el setmanari francès augura de forma irònica que “el 2015 
perdrà les dents” i que “el 2022 farà el Ramadà”. Es tracta d’una portada en to irònic en què 
Charlie Hebdo critica un escriptor que ha estat acusat d’islamofòbia. En aquest cas, doncs, la 
publicació posa en el punt de mira un personatge que ha rebut crítiques per fer comentaris en 
contra dels islamistes francesos. Aquesta és una mostra de que, en aquest cas, Charlie Hebdo es 
posiciona en contra d’una figura acusada de tenir una ideologia islamòfoba.


La lectura que es fa de la portada és una crítica clara al vaticini que fa Houellebecq a la seva 
novel·la. El missatge evidentment no és islamòfob, sinó que fa sàtira sobre el plantejament de 
l’escriptor. La portada, tot i que no tracta cap tema directament relacionat amb l’islamisme a la 
vida real, sinó que fa referència a una novel·la de ficció, és una mostra de que Charlie Hebdo es 
posiciona en aquest cas en contra d’un escriptor acusat de ser islamòfob com Houellebecq i, de 
forma indirecta, fins i tot a favor de l’islam. 


EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

• Houellebecq ha fet 
unes prediccions 
sobre la França del 
futur. 

• Hi ha un escriptor 
anomenat 
Houellebecq.


• Hi ha una França del 
futur. 

• Les prediccions de 
Houellebecq són molt 
poc creïbles. 

• Houellebecq no té cap 
tipus de credibilitat 
com a escriptor.


�60



L’atemptat contra Charlie Hebdo


El 7 de gener del 2015 Charlie Hebdo va patir la resposta més dura i devastadora des que el 
febrer del 2006 publiqués les caricatures de Mahoma. El setmanari francès va patir un atemptat 
terrorista que va deixar més d’una desena de morts, entre els quals bona part del seu consell 
editor: “Charb”, director de la revista; “Cabu”, dibuixant de Mahoma a la portada del 2006; 
“Wolinski”, un dels fundadors de la revista; i “Tignous”, un dels pilars del setmanari. 


Només una setmana després de l’atac, Charlie Hebdo va tornar amb una nova publicació el 
dimecres 14 de gener del 2015. La tirada va superar els 60.000 exemplars habituals amb escreix i 
es va enfilar fins als 3 milions. En un dels exemplars més històrics de la capçalera satírica, els 
dibuixants no es van voler mossegar la llengua. La portada, novament provocadora, era 

Charlie Hebdo #12

Data Gener 2015

Titular Tot està perdonat

Descripció

Mahoma, sobre un fons verd, 
sosté una pancarta on s’hi pot 
llegir “Jo sóc Charlie”. Al mateix 
temps, se li escapa una llàgrima 
de tristesa. 

Context

És la primera publicació del 
setmanari després de l’atemptat 
que van protagonitzar els 
germans Kouachi contra la seu 
de la revista, deixant 12 morts. 

Missatge Polisèmic / Ofensiu

EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

• Mahoma dóna suport 
a Charlie Hebdo per 
l’atemptat (“Je suis 
Charlie”).


• Tot està perdonat.

• S’ha produït un 
atemptat contra 
Charlie Hebdo.


• Mahoma existeix.

• Charlie Hebdo 

perdona els atemptats.

• Tots els musulmans 
(representats en la 
figura de Mahoma) 
haurien de donar 
suport a Charlie 
Hebdo.

• Els musulmans, tot i 
les diferències 
ideològiques amb 
Charlie Hebdo, 
s'haurien de 
posicionar en contra 
de la violència i 
desmarcar-se així dels 
extremistes. 


• Aquells que no donin 
suport a Charlie Hebdo 
són considerats 
integristes pel 
setmanari francès. 


�61



protagonitzada de nou pel profeta Mahoma plorant, sostenint un cartell amb el lema “Jo sóc 
Charlie” i el titular “Tot està perdonat”. 


L’edició la van elaborar a la seu del diari Libération, que va acollir els companys del setmanari 
francès després de l’atemptat. La decisió de tornar representar Mahoma en portada la van 
justificar de la següent forma des de Charlie Hebdo: “El nostre Mahoma només és un bon 
homenet que plora, un simple dibuix per mirar el món amb distància, perquè ‘Charlie’ consisteix 
precisament en això, en prendre distància. I sí, jo sóc 'Charlie', jo sóc poli, jo sóc jueu, jo sóc 
musulmà i també sóc ateu” (Ara, “Charlie”).


Quant a l’anàlisi de la portada, queda palès que no hi ha cap element que pugui suscitar una 
intencionalitat islamòfoba, més enllà del fet de dibuixar el Profeta que, com ja s’ha comentat, no 
està permès segons els islamistes. No obstant, sí que es poden fer diverses lectures de la 
portada:

• Que Mahoma subjecti el cartell de suport a Charlie Hebdo (“Je suis Charlie”) convida tots els 

musulmans a solidaritzar-se amb la revista i a condemnar la violència per sobre de qualsevol 
dissidència o opinió contrària a les portades habituals de la revista. És com un missatge que 
ve a dir: “Si els musulmans realment condemneu la violència, ara heu d’estar al costat de 
Charlie Hebdo”, més enllà d’ideologies. 


• Alguns musulmans podrien interpretar-ho també com una provocació el fet que Mahoma 
subjecti el cartell i pensar: “per què hem de ‘ser Charlie Hebdo’ si és una revista sempre hostil 
amb l’islam?”. 


• El segon missatge que diu “Tot està perdonat” pot donar peu també a diverses lectures. Es 
pot interpretar des d’un punt de vista conciliador: és a dir, Mahoma representa tots els 
musulmans, per tant, si tots els musulmans condemnen l’atemptat dut a terme per una 
minoria extremista, “tot queda perdonat”. 


El Jueves #13

Data Gener 2015

Titular -

Descripció

A la portada, amb un fons negre i 
tota tenyida de sang, el bufó de 
El Jueves intenta dibuixar 
demanant auxili al crit de “Armas 
del siglo XXI, cerebros 
medievales, ¡socorro!”

Context
Arran de l’atemptat terrorista que 
va patir la redacció de Charlie 
Hebdo, El Jueves li dedica una 
portada de suport. 

Missatge Explícit no islamòfob

�62



Tal com ja va fer després que Charlie Hebdo publiqués noves caricatures de Mahoma el setembre 
del 2012, El Jueves es va tornar a alinear al costat de la capçalera francesa. El setmanari satíric 
va optar per una portada especial dedicada en la seva totalitat a l’atemptat contra Charlie Hebdo. 
Sobre un fons negre, la primera plana incorporava el nom de ‘Charlie Hebdo’ tacat de sang, 
sobreposat a l’habitual “El Jueves” a la part superior. També hi apareix el bufó, mascota de la 
revista, amb una expressió d’angoixa, dient “armes del segle XXI, cervells medievals; auxili!”. La 
portada també incorporava un “Nous sommes Charlie”.


En aquest cas, El Jueves condemna l’acte terrorista i lamenta que els encarregats de portar-lo a 
terme no tinguin una mentalitat d’acord amb el segle XXI. En el cas de El Jueves, el missatge va 
clarament dirigit als terroristes i no fa cap tipus d’assenyalament per qüestió de religió o raça. Se 
centra exclusivament en l’atac i aquelles persones que l’han provocat i se solidaritza amb els 
seus companys francesos. El missatge és explícit i no islamòfob. 


Crisi dels refugiats


EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

• Els terroristes que van 
atemptar contra 
Charlie Hebdo tenen 
una mentalitat 
medieval.

• Hi ha uns terroristes.

• Hi va haver un 

atemptat contra 
Charlie Hebdo. 

• Els terroristes haurien 
d’adequar la seva 
concepció de la religió 
a l’actualitat.  

• El terrorisme jihadista 
és una forma 
equivocada d’entendre 
la religió.  


Charlie Hebdo #14
Data Setembre 2015

Titular
La prova de que Europa és 
cristiana. Els cristians caminen 
sobre les aigües; els nens 
musulmans s’enfonsen.

Descripció

En un paisatge de platja, hi 
apareix un home caracteritzat 
com un cristià, amb una corona 
d’espines i caminant per sobre 
l’aigua. Al seu costat, hi ha un 
nen cap per avall, enfonsant-se.

Context

Crisi dels refugiats. Un nen kurd 
de tres anys, l’Aylan, va aparèixer 
ofegat a la platja de Bodrum, a 
Turquia. Precisament la caricatura 
utilitza la imatge del nen a la 
costa. 

Missatge Polisèmic anti-islamòfob / 
Ofensiu

�63



La crisi de refugiats en què està actualment immersa tota Europa ha estat també un dels temes 
més recurrents en els darrers anys. Com no podia ser d’una altra forma, Charlie Hebdo també se 
n’ha fet eco en algunes de les seves caricatures. La gran majoria de persones que han hagut de 
deixar els seus països a causa de conflictes bèl·lics professen la fe islàmica. 


Un dels episodis que més va commocionar l’opinió pública durant un dels punts àlgids de 
l’arribada de refugiats a Europa va ser una fotografia que va recórrer tots els mitjans de 
comunicació. En l’instantània, s’hi podia veure un nen kurd d’uns tres anys, mort i cap per avall 
en una costa turca. El principal debat, a banda del drama dels refugiats, va girar entorn la 
publicació o no de la imatge, per temes d’ètica periodística. Charlie Hebdo va aprofitar el debat 
per reproduir l’escena a la seva manera i en to de denuncia. 


En la caricatura que va fer pública la revista satírica, s’hi podia veure el nen ofegant-se al costat 
d’un cristià caminant per sobre de la superfície del mar. “Els cristians caminen sobre les aigües, 
els infants musulmans s’enfonsen”, diu la vinyeta sota el títol “La prova de que Europa és 
cristiana”.


Lluny de tractar-se d’una caricatura islamòfoba, que al final és la qüestió que ocupa aquest 
treball, el dibuix té un missatge clar de crítica contra el cristianisme. En canvi, hi ha una defensa 
d’un dels col·lectius“vulnerables” o que estan en minoria a Europa, que són els musulmans. 
Charlie Hebdo contraposa el domini del cristianisme amb la situació d’inferioritat dels musulmans 
a Europa i ho reflecteix a través de la imatge de l’Aylan i la crisi dels refugiats. Novament, es 
tracta d’una imatge que contradiu parcialment la hipòtesi inicial del treball. Però contradiu 
sobretot el pensament generalitzat de que la publicació francesa és islamòfoba per antonomàsia. 
Si bé és cert que la caricatura pot ser considerada de mal gust i pot arribar a ferir els sentiments 
de determinades persones per haver utilitzar una imatge que va resultar xocant arreu del món, es 
transmet un missatge reivindicatiu perquè Occident reaccioni davant una crisi humanitària tan 
important i un missatge també en contra de la demagògia cristiana. 


EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

• Europa és cristiana. • Hi ha un conjunt de 
països que formen el 
continent Europa.


• El cristianisme és una 
religió. 


• El cristianisme té 
poder a Europa. 


• La hipocresia cristiana 
no és una solució a la 
crisi dels refugiats a 
Europa.


• Les grans institucions 
europees polítiques i 
religioses no actuen 
per acabar amb la crisi 
dels refugiats. 


• Els infants musulmans 
s’enfonsen i els 
cristians caminen 
sobre l’aigua.

• Hi ha musulmans.

• Hi ha cristians. 


• Els musulmans que 
han d’emigrar dels 
seus països no reben 
l’ajuda dels cristians. 

�64



Per tant, entenem que la caricatura, tot i l’aparent mal gust pel fet d’utilitzar la imatge d’un nen 
refugiat mort (per això s’ha catalogat com a “ofensiva”), precisament dona sentit a la imatge i la 
converteix en un missatge de denúncia: 

• Contra l’immobilisme d’Europa amb la crisi dels refugiats.

• Per la situació de vulnerabilitat dels musulmans a Europa.

• Contra el cristianisme i la situació de poder a nivell europeu i, en certa manera, per la 

hipocresia de promulgar valors d’integració i pau per una banda i no reaccionar al drama dels 
refugiats per l’altra. 


Atemptats de París a la Sala Bataclan


Charlie Hebdo #15
Data Novembre 2015

Titular
Ells tenen les armes. Què se’n 
vagin a la merda, nosaltres tenim 
el xampany!

Descripció
Un jove apareix bevent xampany 
amb el líquid que se li escapa per 
diversos orificis al llarg del seu 
cos, reproduint ferides de bala.

Context

El setmanari va difondre aquesta 
portada després dels atemptats 
simultanis que es van produir a 
París el 13 i 14 de novembre del 
2015, entre els quals destaca el 
de la Sala Bataclan. 

Missatge Polisèmic no islamòfob 

EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

• Ells tenen les armes i 
nosaltres el xampany. 

• Hi ha terroristes 
jihadistes (ells).


• Hi ha armes.

• Hi ha un nosaltres que 

pot referir-se a els 
dibuixants de Charlie 
Hebdo o a tothom en 
contra dels atemptats.

• Els jihadistes tenen les 
armes per atemptar i 
difondre la por.


• Tot i els atemptats, 
Charlie Hebdo seguirà 
fent sàtira. 

�65



Només uns mesos després de l’atac contra la revista satírica Charlie Hebdo, París va ser 
novament objectiu dels terroristes jihadistes. Aquest cop, es van produir un seguit de sis 
atemptats més o menys simultanis en diversos punts de la ciutat, que van deixar més de 130 
víctimes. Un dels punts on es van produir més morts va ser la sala Bataclan, on una vuitantena de 
persones van perdre la vida. 


La capçalera francesa es va fer ressò d’uns esdeveniments que va viure de primera mà amb una 
nova portada que no va deixar a tothom content. La primera plana de Charlie Hebdo mostrava un 
jove en actitud festiva, bevent xampany, mentre reivindica que “ells tenen les armes; a la merda, 
nosaltres tenim el xampany!”. L’home apareix representat amb forats pel cos, simulant els 
impactes de bales, que deixen escapar el cava per tot arreu i a pressió. Tot sobre un fons vermell, 
en clara al·lusió a la violència dels atemptats. 	 


La portada, més que tenir una voluntat d’ofendre els musulmans, és una forma d’afrontar amb 
humor els nefastos actes que s’acabaven de produir a París. En definitiva, una forma de treure 
ferro i de reivindicar la pau i la felicitat en contraposició amb aquells que es dediquen a matar 
civils per una causa que, segons els terroristes, és justa. Com va passar amb la portada posterior 
a l’atemptat contra el setmanari, en aquesta ocasió tampoc es produeix cap tipus de 
generalització.


En un editorial, el director de la publicació, “Riss”, va dir que “ja imaginaven que als atemptats del 
gener els seguirien d’altres” i esperava que “no els caiguessin a sobre com una espasa de 
Dàmocles”. El dibuixant també animava tots els parisencs a “no cedir davant la por i la 
resignació”, perquè aquesta és, deia, “l’única resposta als terroristes enfront al terror inútil creat 
per la premsa i el govern”. Finalment, “Riss” també va fer referència a l’islam: “S’ha convertit des 
de fa 20 anys en un camp de batalla on els radicals volen exterminar els no creients i sotmetre a 
la força als moderats”, en al·lusions als islamistes fanàtics (Garfias, “Champán”).


El missatge és polisèmic i no islamòfob, ja que pot donar peu a diverses lectures però en cap cas 
cap es podria considerar islamòfoba:


• Ells tenen les armes i 
nosaltres el xampany. 

• Hi ha un govern (ells).

• Hi ha una premsa 

(ells).

• Els dibuixants de 

Charlie Hebdo 
(nosaltres).


• Tothom en contra dels 
atemptats (nosaltres). 

• El govern i la premsa 
fan servir aquest poder 
(=armes) per generar 
un discurs de la por.  

• El discurs de la por 
generat des del govern 
i la premsa no 
provocarà autocensura 
en la revista. 

EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

�66



• Hi ha un ells (“ells tenen les armes”) que es pot llegir de diverses maneres. En primer lloc, un 
“ells” que fa referència als terroristes jihadistes culpables dels atemptats. Però anant una mica 
més enllà i recuperant la declaració del director “Riss” després de publicar la portada, pot 
tractar-se d’un “ells” que es refereix al govern i una premsa que utilitzen els atemptats per 
perpetuar por i terror i així poder manejar la societat amb aquesta doctrina de la por. En 
aquesta segona interpretació, el concepte “armes” no seria tan literal i seria més figurat. 
S’entén l’arma com aquell qui té poder. 


• El mateix passa amb el “que se’n vagin a la merda”. L’expressió va dirigida al mateix grup de 
persones a què fa referència “l’ells”. Tal com s’ha comentat en el punt anterior, es tracta d’un 
“ells” que pot tenir múltiples interpretacions.


• A continuació, hi ha un “nosaltres” que també té un marge ampli d’interpretació. Es pot referir 
als propis dibuixants de Charlie Hebdo, transmetent un missatge amb el xampany de que els 
atemptats no provocaran autocensura en la revista. Es pot referir també a totes aquelles 
persones que condemnen els atemptats i, per tant, el missatge del xampany aniria més en 
una línia de “cal combatre aquesta por fent vida normal”. 


Es prohibeix el burquini a Cannes


Charlie Hebdo #16

Data Agost 2016

Titular La reforma de l’islam. 
Musulmans… desinhibiu-vos! 

Descripció

La portada mostra una parella 
musulmana despullada en una 
platja. La dona manté el vel 
posat, mentre que l’home porta 
una llarga barba. 

Context
Aquesta imatge es publica 
després que l’alcalde de Cannes 
prohibís l’ús del burquini.

Missatge Polisèmic islamòfob / Ofensiu

EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

• Els musulmans s’han 
de desinhibir arran de 
la prohibició del 
burquini a les platges. 

• Hi ha musulmans. 

• Les musulmanes 

porten vel. 

• Els musulmans porten 

barba. 

• La prohibició del 
burquini no provocarà 
que els musulmans 
deixin de banda les 
seves tradicions.

• L’islamisme imposa 
alguns costums com 
l’ús del vel en les 
dones. 

�67



La decisió de l’alcalde de Cannes, David Lisnard, de prohibir l’ús dels burquinis a les platges va 
derivar en una nova portada de Charlie Hebdo que no va ser rebuda amb bons ulls des dels 
sectors musulmans. El setmanari francès va presentar una primera plana on s’hi podia veure un 
paisatge de platja amb una parella de musulmans saltant d’alegria. Ambdós despullats: l’home, 
amb una barba ben llarga i la dona, només amb el burquini. La portada va acompanyada del 
titular “La reforma de l’islam. Musulmans… desinhibiu-vos! ”. 


Per tal d’ampliar el context encara més, cal dir prohibició del burquini va ser una decisió presa en 
calent, precedida per l’atemptat de Niça, en què un camió va atropellar desenes de persones 
durant la celebració del Dia Nacional de França, el 14 de juliol del 2016. La portada del setmanari 
satíric parisenc va desencadenar noves amenaces via Facebook.  


La publicació mostra el seu rebuig a la decisió de l’alcalde però d’una forma irònica i fent servir el 
doble sentit. Tenint en compte que els musulmans tenen una cultura més puritana que evita 
mostrar el cos en excés, sobretot entre les dones, la burla de Charlie Hebdo no va ser massa ben 
rebuda en el món musulmà. Novament, el missatge és polisèmic:

• El setmanari també pretén mostrar una contradicció. Per una banda anima els musulmans a 

“desinhibir-se” com a forma de protesta per la prohibició del burquini, però a la vegada 
Charlie Hebdo pretén il·lustrar que es musulmans mai podrien arribar a fer-ho per qüestions 
de religió. Per això utilitza l’exageració amb el nudisme i per això també el dibuix manté 
alguns dels trets més característics dels musulmans com és el cas de la barba en els homes i 
el vel en les dones. 


• Així doncs, Charlie Hebdo aprofita aquesta portada per representar l’islamisme com una 
religió contrària a que es mostri el cos. És una crítica també a la imposició d’algunes peces de 
roba com és el cas del burquini, o la barba en els homes.


• S’entreveu també un missatge de crítica a l’ús de símbols religiosos en llocs públics. Aquesta 
és una de les crítiques habituals dels defensors del laïcisme extrem, com és el cas de Charlie 
Hebdo.  


Com s’ha vist, es tracta d’una portada que transmet diversos missatges i que, en el cas d’aquest, 
últim, es podria considerar com una portada que pretén mostrar un islam retrògrada, massa 
centrat en aspectes que la revista considera trivials com seria la imposició de determinades 
peces de roba, sobretot en la dona. I un islam també incapaç d’evolucionar. Aquest precisament 
és un dels punts que Santiago Alba Rico considera que són propis de pensaments islamòfobs. 
Apunta Alba Rico que consisteix en mostrar l’islam com una “unitat negativa inassimilable”. 
L’última de les paraules, “inassimilable”, fa referència precisament a aquesta “impossibilitat de 
negociar amb ells”. Segons aquest punt de vista, “els musulmans són ontològicament incapaços 
d’incorporar-se a ‘la corrent central’ de la història i assumir els valors occidentals”. En definitiva, 
“l’islam és una presó vitalícia de la qual no hi ha escapatòria possible” (Alba Rico, 2015: 54). 
Perfectament es pot interpretar aquesta portada com un reflex d’aquest plantejament.


�68



A més, Alba Rico considera que una prohibició com la que va fer l’alcalde de Cannes és una 
pràctica habitual del fonamentalisme laïc: “Les parets d’una escola no poden admetre 
identificacions parcials o sectàries; però el pit i el cap d’un nen tenen molt poca autoritat social. 
(…) Una cosa és oposar-se a la islamització de l’espai públic i una altra és impedir que els 
individus decideixin sobre el valor simbòlic d’un signe indumentari” (Alba Rico, 2015: 81-82). 


Atemptats amb camió a Niça, Berlín i Jerusalem


Mongolia #17

Data Gener 2017

Titular Elegido personaje del año: 
Camión yihadista

Descripció

La portada de la revista anuncia 
el premi de personatge de l’any 
2016 per “un camió jihadista”. Ho 
acompanya de frases com “¡Feliz 
año 1438!” o “Vuelven las 
cruzadas (pero ahora desde el 
otro lado)… ¡y nosotros en el 
medio!”. El camió porta 
inscripcions com “La religión es 
mi camino”, “Hasta el infinito y 
más allá” o “Apartaos, herejes”

Context

Fa referència als últims atemptats 
perpetrats per Esta Islàmic, en 
què s’ha fet ús de vehicles per 
atropellar gent i causar més 
danys. És el cas per exemple dels 
atemptats de Niça (juliol 2016), 
Berlín (desembre 2016) o 
Jerusalem (gener 2017).

Missatge Polisèmic no islamòfob

EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

• L'atropellament amb 
camions és la nova 
forma que té l’ISIS per 
atemptar contra civils 
a Europa. 

• Hi ha atemptats que 
s’han fet amb 
camions. 


• Hi uns extremistes 
musulmans 
denominats ISIS. 

• Els terroristes 
jihadistes tenen una 
concepció equivocada 
de la religió.

• L’integrisme musulmà 
és qui està al darrere 
dels atemptats. 

• Els atemptats 
jihadistes són les 
noves croades 
cristianes.

• Hi ha atemptats 
jihadistes.


• Hi va haver unes 
croades cristianes. 

• Els atemptats 
jihadistes maten tots 
aquells que consideren 
com a heretges.


• Els extremismes 
religiosos en general 
provoquen morts i 
desgràcies. 


�69



En tractar-se d’una revista amb una vida molt més curta que les altres dues, Mongolia no va estar 
immersa en cap dels episodis de les caricatures de Mahoma. A més, a diferència de El Jueves i 

Charlie Hebdo, aquesta publicació és mensual i per tant ha de concentrar molts més temes en 
cada entrega. La primera portada protagonitzada per algun episodi relacionat amb l’islam data 
del gener del 2017. En aquesta ocasió, Mongolia va iniciar l’any nombrant com a personatge de 
l’any un camió. 


Analitzant el context i els antecedents, es fa palès que el camió representa el vehicle utilitzat pels 
terroristes jihadistes en els últims atemptats realitzats a Europa. Al llarg del 2016, Niça i Berlín van 
ser dues de les grans ciutats afectades per aquest tipus d’atacs per atropellament de vehicles 
pesants. A Niça, almenys 84 persones van perdre la vida durant la celebració de la festa nacional 
francesa, el 14 de juliol. Un camió va envestir totes les persones que es va trobar pel camí en un 
passeig marítim ple de gent. Unes setmanes més tard, el 19 de desembre del 2016, dotze 
persones van morir també atropellades per un camió a Berlín, durant la celebració d’una fira 
nadalenca. Finalment, a principis de gener del 2017 es va produir un nou a tropellament a 
Jerusalem, que va acabar amb la mort de quatre soldats israelites. Així va presentar la portada la 
revista:


“Cada any a la revista Mongolia escollim els personatges de l'any, i durant aquest gener la nostra 
redacció s’ha pronunciat: la llista era ben complexa, que si la ‘minipimer’ de les Campos, que si 
l'espàtula de Bertín Osborne, que si el ‘puro’ de Mariano... Al final, per unanimitat menys un vot, 
hem decidit que el personatge de l'any és el camió que els terroristes d'ISIS van conduir a Niça, 
Berlín i Jerusalem. Tunejat amb les millors adhesius, aquest vehicle de gran tonatge ens promet un 
2017 amb un vaivé d'emocions per a la societat occidental” (Mongolia, “Camión ISIS”).


Pel que fa a l’anàlisi de la portada, cal dir primer com a qüestió de forma que Mongolia té un estil 
diferent al de la revista francesa i el setmanari amb seu a Barcelona. No hi ha dibuixos ni 
caricatures, sinó hi predominen les imatges i dissenys fets a ordinador. La portada conté diversos 
elements que caldria enumerar i explicar per tal de poder interpretar-ne el significat:

• Segell que acredita el camió com a personatge de l’any on s’hi pot llegit: “Escollit personatge 

de l’any, camió jihadista; gira mundial, 2017”. 

• Camió: el vehicle pesant ocupa bona part de l’ample i alt de la portada. De color vermell, està 

ubicat en posició frontal i té diverses inscripcions que s’exposen a continuació.

• “La religió és el meu camí”: la primera de les inscripcions del camió. 

• “Fins l’infinit i més enllà”: una segona inscripció amb lletra més petita. 

• “Aparteu-vos, heretges”: una tercera inscripció encara amb lletra més petita. 

• Text que acompanya el camió: “Feliç any 1428! Tornen les creuades (però ara des de l’altra 

banda… i nosaltres al mig!). 


�70



La portada, en primer lloc, situa el camió com una de les “armes” més habituals utilitzada pels 
terroristes jihadistes a l’hora d’atemptar en ciutats europees. De forma satírica i fent servir el 
recurs de la ironia, Mongolia atorga el premi a personatge de l’any al camió, en una clara intenció 
de mostrar que aquest tipus d’atacs s’ha incrementat en els últims anys. 


En segon lloc, s’inclou una referència explícita al jihadisme (“camió jihadista”) que revela la 
portada parla d’aquelles persones que han comès els atemptats i en cap cas generalitza. Pel que 
fa a la resta d’inscripcions del camió, la més gran de totes relaciona la religió (islamisme) amb els 
jihadistes. Aquí hi podria haver una doble interpretació. Per una banda, es pot interpretar que la 
revista pretén culpar l’islam establint una relació causa-efecte entre aquells que professen l’islam i 
els atemptats. També es pot interpretar que el camió fa referència als terroristes jihadistes i que la 
frase “la religió és el meu camí” la diuen ells; en aquest cas, no hi hauria una generalització. A 
més, les frases “aparteu-vos heretges” i “fins a l’infinit i més enllà” es relacionen amb la 
concepció extrema que tenen els terroristes de l’islam. 


Un dels preceptes principals de la concepció fonamentalista de l’islam és que cal eliminar tots 
aquells enemics de l’islam, els anomenats “infidels”, que tant pot ser qualsevol persona que 
professi una religió diferent com també els propis musulmans que no comparteixin la idea de 
l’ISIS en la seva gran majoria.  


La portada amb el camió té un missatge polisèmic però que en termes generals no és islamòfob. 
Es fa ús de la ironia per ridiculitzar les mentalitats dels terroristes jihadistes i la seva forma 
d’entendre la religió. El fet de nombrar personatge de l’any el camió podria arribar a resultar 
ofensiu per a aquells que patissin els atemptats de primera mà (familiars, amics o coneguts de 
víctimes), però es tracta d’un missatge irònic que no busca l’ofensa sinó més aviat posar en 
evidència els plantejaments retrògrades (“Feliç any 1428”) dels terroristes. Aquesta frase és una 
forma d’acostar els atemptats jihadistes al públic espanyol, amb una al·lusió a les creuades 
cristianes. És una forma de relacionar l’integrisme islamista amb les croades cristianes, per una 
raó evident de que el públic majoritari de Mongolia és espanyol i podrà entendre el missatge de 
forma més clara a partir d’un fet més proper. Es fa un paral·lelisme entre les dues situacions amb 
conceptes com el d’heretge o infidel i amb una idea comuna en els dos casos de “matar els 
infidels”.  


�71



Una altra secció dins de la revista feia broma amb la polèmica del vestit de cap d’any de la 
presentadora Cristina Pedroche, que ens els últims anys ha portat uns vestits que han generat 
moltes reaccions a les xarxes a causa de les transparències. Precisament arran d’això, Mongolia 
presenta una dona completament coberta per un vestit blau (burca) que també tapa la cara i 
deixa només una reixeta a l’alçada dels ulls, habitual entre dones musulmanes. I ho acompanya 
del següent text: “Exclusiva! La Pedroche ens mostra el seu nou ‘modeli’ pel proper Cap d’Any de 
1439”. Així ho va explicar la pròpia revista: 


Mongolia #18
Data Gener 2017

Titular ¡Exclusiva! La Pedroche nos 
muestra su nuevo modeli para la 
próxima Nochevieja de 1439 

Descripció Sobre un fons negre, hi apareix 
una dona completament tapada 
amb una túnica blava i una mena 
de vel que li cobreix tot el cap. El 
vestit és blau i amb estrelles 
platejades.

Context Contraportada de principis d’any 
que fa mofa dels vestits que porta 
la pesentadora Cristina Pedroche 
a les campanades de cap d’any, 
sempre envoltats de polèmica per 
les seves transparències.

Missatge Polisèmic islamòfob / Ofensiu

EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

• Les dones 
musulmanes vesteixen 
d’una forma molt 
tapada.

• Hi ha dones 
musulmanes.


• Els seus vestits 
cobreixen gairebé tot 
el cos.

• La forma de vestir de 
les dones musulmanes 
és un costum antiquat.

• L’islam imposa un 
seguit de codis com la 
forma de vestir (vel) 
que no són propis 
d’una religió del segle 
XXI.

• El vestit de Pedroche 
de Cap d’Any va ser 
criticat per les 
transparències. 

• Hi ha un vestit de 
Pedroche.


• El vestit tenia 
transparències.

• Si Pedroche porta un 
vestit típic musulmà 
ningú el criticarà. 


• La indumentària 
musulmana és un tema 
tabú i no admet la 
crítica.


• En una societat del 
segle XXI les 
transparències són 
motiu de crítica però 
no la indumentària 
musulmana.

�72



“Com que no ha agradat a la dreta ni a l'esquerra, el vestit de Pedroche es va convertir en la 
qüestió nacional. No ho serà l'any que ve, ja que la Cristina apareixerà embotida al sac radical 
musulmà que, de ben segur, farà les delícies dels més timorats i dels que defensen el respecte a les 
religions. Si ella decideix vestir-se així el 1439, per què no?” (Mongolia, “Camión ISIS”).


En aquest cas, el missatge dona peu a diverses lectures, tot i que hi ha una idea troncal en què 
es critica la imposició de determinades peces de roba per part de l’islam. Hi ha un primer 
missatge fa servir la crítica de les transparències del vestit de Pedroche per, de forma irònica, 
presentar un vestit totalment oposat per l’any següent. En certa manera, és una portada que té 
moltes similituds amb la portada de Charlie Hebdo #16. 


Però la revista va més enllà de la polèmica amb Pedroche. L’editorial diu que el nou vestit serà 
per la nit de Cap d’Any del 1439 i titlla el burca de “sac radical musulmà”. Hi ha, doncs, una 
crítica a les tradicions i costums musulmans, concretament a la forma de vestir de les dones. Un 
costum que des de Mongolia titllen d’antiquada per una banda, i de radical per l’altra. Es fa una 
defensa del laïcisme i es mostra una postura contrària a la imposició d’aquest tipus de roba a les 
dones musulmanes.


Sobre l’ús del vel, Alba Rico comenta que “el feminisme occidental oblida que el ‘marc’ al qual 
diem islam alberga desenes de països i situacions diferents que utilitzen mitjans semblant per 
expressar significats no només diferents sinó contradictoris entre sí” (Alba Rico, 2015, 85):


“A l’Aràbia Saudita el vel és la marca de foc al llom d’una bèstia, el ferro de l’esclavitud, la 
imposició brutal d’un wahhabisme irracionalista que les potències occidentals inclouen entre els 
‘règims moderats’. El cas de Tunísia abans del 2011 era molt diferent: allà on era el fals ‘laïcisme’ el 
que reprimia, engarjolava i silenciava, on la indumentària occidental de la classe mitja alta solia anar 
acompanyada d’aculturació, acomodament, indiferència amb els problemes del món i 
col·laboracionisme amb el règim, el vel declarava al contrari una presa de consciència i un 
desafiament polític assumit lliure i a vegades heroicament” (Alba Rico, 2015: 86).  


Segons Alba Rico, “defensar la prohibició o abolició del vel com una condició de l’alliberació 
femenina en el món àrab i musulmà (o entre els immigrants de les nostres ciutats europees) és en 
aquests moments perillós; és gairebé com pretendre que, per tal d’alliberar les dones 
musulmanes de la tirànica superstició de la virginitat, cal enviar alguns aguerrits marins a que les 
violin als 16 anys” (Alba Rico, 2015: 91). I afegeix: “Ni podem reivindicar el vel sumàriament, com 
una diferència cultural postmoderna, ni podem convertir el vel, també sumàriament, en una 
expressió de l'horror medieval en què viu l’islam” (Alba Rico, 2015: 91).


Una de les testimonis que documenta Alba Rico comenta que per a elles, “el vel és una elecció 
estratègica mitjançant el qual s’humanitzen, es converteixen en subjectes de raó, audibles i 

�73



influents”. És la única possibilitat que tenen de participar a la vida pública, transformar la societat 
i canviar també als homes. “Pensem en un futur en el qual podrem sortir, parlar i fer política sense 
el vel. Però per treure’ns el vel primer ens l’hem de posar”, sentència (Alba Rico, 2015: 89-90).


És una qüestió de deixar-los temps: “El feminisme occidental oblida a vegades que les seves 
conquistes -encara insuficients- van ser el resultat d’un procés secular llarg i esgotador; (…) i 
oblida que el ‘marc’ que anomenem islam imposa també un tempo, uns marges, unes fronteres -
ideològiques i culturals- però que no es poden superar d’un salt. No es pot volar i hi ha una certa 
arrogància etnocentrista en no voler donar-los temps” (Alba Rico, 2015: 85).  


Es podria considerar que aquesta crítica que fa la portada contra alguns costums musulmanes 
podria tenir un transfons islamòfob, ja que relaciona el fet de vestir amb burca a un costum arcaic 
pròpia del segle XVI i radical, ignorant el paper real d’aquesta indumentària en l’islam. Mongolia 
també reivindica la crítica legítima a l’islam i a la indumentària femenina. A l’editorial diu que “si 
Pedroche vesteix el ‘sac radical musulmà’ l’any següent, ningú ho criticarà”.


L’atemptat de Londres


Mongolia #19

Data Juny 2017

Titular La mierda de ISIS ya llega a 
Abbey Road

Descripció

A la portada hi surt per una 
banda un disc de vinil on s’hi pot 
llegir “The End”. A sota, hi ha 
reproduïda la famosa caràtula de 
The Beatles creuant un pas de 
zebra a Abbey Road, però en 
aquest cas són atropellats pel 
que seria una furgoneta cometent 
un atac terrorista. Ho 
acompanyen amb la frase “Todos 
somos Beatles”.

Context

Aquesta entrega de la revista surt 
publicada en un moment que 
s’han produït diversos atemptats 
d’Estat Islàmic a Europa, però el 
més recent va ser el de Londres 
(pont de Londres i Borough 
Market), que va deixar onze morts 
(entre els quals hi ha els tres 
terroristes) i es va produir per 
atropellament i arma blanca. 

Missatge Polisèmic no islamòfob

�74



En una nova entrega el juny del 2017, Mongolia va tornar a situar en portada un atemptat 
protagonitzat per ISIS. L’atac es va produir el 3 de juny a Londres al Borough Market i al pont de 
Londres. Els tres atacants, que també van ser abatuts, van matar vuit persones per atropellament 
i apunyalament. Mongolia va dedicar la portada a aquest tema. A través d’aquest fragment de 
l’editorial podem entendre la intenció de la revista:


“Si els Beatles visquessin anirien a per ells. Aquests idiotes ens prohibirien l’’Abbey Road’ i l’’Àlbum 
Blanc’. Des de Mongolia no entenem molt be per què els caps de perxa fanaticoreligiosos tan de 
tendència s’acarnissen directament contra els vianants, els transports públics, les aglomeracions 
mediterrànies, les grans superfícies i la música que se’ns posa de moda. No tenim ni idea de qui és 
Ariana Grande, ni sabíem qui eren els ‘Eagles of Death Metal’ fins que van aparèixer en primera 
plana de tot el món pels atemptats esquizoides d’aquests cap boigs”. 


“Nosaltres preferim ni entrar en el seu més enllà (en minúscules), a part de ser molt marichulo ens 
resulta molt poc creïble. Potser hauríeu d’anar més a dalt, resoldre el problema directament amb 
aquells que us tiren bombes cada dia, trucar a la porta d’un despatx, prendre-us un cafè, o un té, 
carregar-vos a pals entre vosaltres, a porta tancada i lluny nostre. Com més lluny, millor. Parin 
freaks, no hi ha una altra vida, no hi ha més enllà! Qui els ha explicat aquest disbarat? Algú des del 
més enllà? O uns quants crazys des del més aquí? Gaudeixin dels cinc minuts que els han tocat per 
puta casualitat i deixeu-nos gaudir dels cinc minuts que ens han tocat a tota la resta” (Mongolia, 
“Abbey Road”). 


“Abbey Road” va ser el nom de l’onzè àlbum de la banda britànica The Beatles. La portada, 
reprodueix la caràtula de l’àlbum, on s’hi poden veure els quatre membres de la banda creuant 
per un pas de zebra. El grup va decidir anomenar l’àlbum amb el mateix nom dels estudis on 
estaven gravant el disc, els estudis d’EMI a Abbey Road. En aquest cas, però, Mongolia incorpora 
una furgoneta blanca atropellant els quatre Beatles mentre creuen el pas de zebra. A la part 
superior de la portada, hi apareix un disc de vinil on s’hi pot llegir “The End”. La revista va titular 
la portada amb “La mierda de ISIS ya llega a Abbey Road” i va incorporar també un “Todos 
somos Beatles”. 


El fet de situar un grup de música famós com els Beatles és una forma que utilitza la revista 
satírica per tal de transmetre la idea de que ISIS ataca sense contemplacions. Per tant, Mongolia 

EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

• La merda d’ISIS ha 
arribat a Abbey Road.

• ISIS ha atemptat a 
Londres. 


• El que fa ISIS és una 
merda. 

• ISIS mata 
indiscriminadament 
sense raó ni un 
objectiu clar. 

• El fanatisme religiós és 
el problema. 


• Els objectius d’ISIS no 
tenen cap tipus de 
sentit. 

�75



fa servir els Beatles només com a “excusa” per condemnar els atacs de l’autodenominat Estat 
Islàmic. Hi ha un missatge contra els culpables dels atemptats, contra la seva concepció fanàtica 
de la religió i contra algunes creences que des de Mongolia consideren un “disbarat”, com per 
exemple creure que hi ha un “més enllà”. En paraules d’un dels directors de la revista, “a 
Mongolia hi ha ‘religiofòbia’”. 


El missatge que transmet la portada està exempt d’islamofòbia, ja que va clarament destinat als 
grups religiosos fanàtics que duen a terme aquests atemptats indiscriminats contra civils. Però si 
que es tracta d’un missatge polisèmic que pot tenir diverses lectures. Mongolia reivindica amb 
aquesta portada que ISIS faci una guerra que ningú els ha declarat però sobretot que no 
involucrin en aquesta lluita tots aquells que no en volen saber res. La utilització dels Beatles en 
portada s’ha d’entendre com una forma d’il·lustrar el tipus d’atemptats que fan els terroristes 
jihadistes. Uns atacs sense sentit, sense un objectiu clar, difícils d’entendre. Però uns atacs que, 
a la vegada, busquen zones concorregudes per tal de poder tenir més ressò. Per això, “si els 
Beatles estiguessin vius, serien objectiu d’Estat Islàmic”, com també ho són els estadis de futbol, 
concerts, atraccions turístiques…


Mongolia #20

Data Juny 2017

Titular isisPrime now

Descripció

El cap de l’actual president dels 
Estats Units, Donald Trump, 
apareix en una caixa de cartró i 
envoltat de plàstic protector. Ho 
acompanyen un codi de barres i 
les paraules isisPrime now, 
imitant el disseny del servei 
Premium d’Amazon.

Context

Es tracta d’una contraportada 
que es va publicar al mateix 
temps que Trump aprovava una 
llei per limitar l’entrada als Estats 
Units de determinats països, la 
gran majoria musulmans.

Missatges Polisèmic no islamòfob

EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

• Donald Trump 
decapitat en una caixa 
d’Amazon propietat 
d’ISIS.

• ISIS ha decapitat 
Donald Trump. 

• Trump és considerat 
infidel pels jihadistes 
per la seva 
islamofòbia. 

• La prohibició de  
Trump als musulmans 
(‘muslim ban’) no 
afavoreix la bona 
convivència. 

�76



L’any 2017, el president Trump va tirar endavant unes ordres executives per prohibir l’entrada de 
determinades nacionalitats als Estats Units, la majoria països amb majoria de musulmans. Arran 
d’aquesta decisió, Mongolia situa Trump com una víctima dels terroristes jihadistes per la seva 
ideologia contrària a la immigració i els seus atacs constants a la religió musulmana. La imatge 
juga amb el servei Amazon Prime, que facilita enviaments de forma més ràpida, i el rebateja amb 
el nom d’"isisPrime Now”. Per tant, la revista només fa referència als membres d’ISIS com a 
violents i no generalitza amb tots els musulmans. No hi ha, doncs, una voluntat de transmetre un 
missatge islamòfob, sinó que més aviat el missatge va destinat a la figura de Donald Trump i la 
seva concepció dels musulmans com una religió enemiga. 


A la contraportada hi apareix el cap de Trump dins d’un paquet de l’empresa d’enviaments 
Amazon. El missatge és força ambigu. La intenció de Mongolia tant podria ser fer un humor més 
superficial amb el terrorisme d’ISIS, el fet que no els agradi Trump i l’auge d’Amazon i el seu 
servei prime o, anant una mica més enllà, hi podria haver també una voluntat també de mostrar 
rebuig al veto a l’entrada de països musulmans als Estats Units aprovat per Trump. La imatge, tot 
i tractar-se d’un personatge públic i poderós com Donald Trump, és d’un humor força punyent i 
fins i tot es podria interpretar amb la següent suposició: “ISIS, ja que fa atemptats i mata tanta 
gent innocent, almenys que mati amb algun sentit”.


Els atemptats de Barcelona i Cambrils


Després de diversos atemptats en diverses ciutats europees importants com París, Berlín, Niça, 
Londres o Brussel·les, Estat Islàmic va atemptar contra la població civil catalana en dos 
atemptats que van tenir lloc el dia 17 d’agost i la matinada del 18 d’agost de l’estiu del 2017. El 
primer atac es va produir el 17 d’agost a la tarda. Al voltant de les cinc de la tarda, una furgoneta 
va recórrer en ziga-zaga la Rambla de Barcelona, des de Canaletes fins a la Rambla dels 
Caputxins, envestint tot el que es va trobar pel camí. La matinada d’aquell dia, a Cambrils, cinc 
membres d’ISIS van atropellar diversos vianants en topar-se amb un control dels Mossos 
d’Esquadra. El balanç final va ser de 24 persones mortes, entre els quals 8 terroristes. 


Aquest és l’únic fet a partir del qual s’analitzaran portades de les tres revistes. Les dues 
espanyoles, per proximitat, van situar l’atemptat en portada. Però també ho va fer Charlie Hebdo, 
com ha fet habitualment amb qualsevol atac protagonitzat per terroristes jihadistes. A continuació 

• Donald Trump 
decapitat en una caixa 
d’Amazon propietat 
d’ISIS.

• ISIS ha decapitat 
Donald Trump. 

• Ja que ISIS mata tants 
innocents, almenys 
podria matar Donald 
Trump.

• Donald Trump és 
islamóun mal president 
pels Estats Units. 

EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

�77



hi ha les portades del setmanari satíric francès Charlie Hebdo, la portada de El Jueves i la portada 
de Mongolia, juntament amb una imatge addicional.


En la seva línia habitual, Charlie Hebdo va tractar sense cap tipus de filtre emocional els 
atemptats de Barcelona i Cambrils. Sobre un fons groc i gris, la revista va situar un portada dos 
cadàvers ensangonats, amb la furgoneta blanca al fons fugint. I juntament amb les caricatures, un 
text: “Islam, religió de pau… Eterna!”. Aprofitant l’atemptat de Barcelona, el setmanari va introduir 
una reflexió en forma d’editorial, en què denuncia que cada vegada es parli menys de l’islam en 
relació amb els atemptats comesos en el seu nom:


"Desde el 7 de gener de 2015 [atemptat contra Charlie Hebdo], un treball de propaganda ha 
aconseguit distreure els nostres esperits i dissociar aquests atemptats de tota qüestió religiosa. 
Avui, ningú es qüestiona el paper de l'islam a la ideologia de Daesh. El rentat de cervell ha 
aconseguit fer-nos admetre que el 'fet religiós' no ha de discutir-se. Se'ns imposa, i els que gosen 
qüestionar-ho són tractats de anticlericals primaris d'una altra època”.


Charlie Hebdo #21

Data Agost 2017

Titular Islam, religió de pau… eterna

Descripció

La primera plana de la revista 
mostra dues persones mortes a 
terra sobre dos bassals de sang, 
després de ser atropellats per 
una furgoneta que fuig al fons.

Context
Es publica després dels 
atemptats de Barcelona i 
Cambrils dels dies 17 i 18 d’agost 
del 2017. 

Missatge Polisèmic islamòfob / Ofensiu

EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

• L’islam és una religió 
de guerra. 

• Hi ha l’islam. 

• L’islam promou fer la 

guerra. 

• L’atemptat de 
Barcelona s’ha fet en 
nom de tot l’islam. 

• L’islam és el problema. 

• L’islam és una religió 
que promet la pau 
eterna per aquells que 
morin i/o matin en nom 
seu. 

• L’islam promet la pau 
eterna.  


• Hi ha morts en nom de 
l’islam. 

• Tots els islamistes 
estan a favor 
d’aquesta concepció 
de l’islam. 

�78



“Cada vegada que els fonamentalistes musulmans cometen delictes, es construeix un cordó 
sanitari al seu voltant per desvincular-los de l'islam i evitar la crítica de Mahoma. Aquesta comoditat 
és l’obsessió de la nostra societat consumista, que evita que pensem en totes aquelles preguntes 
incòmodes que arruïnen les nostres vides” (Riss, “Autruches”).


La portada envia un missatge força evident. Hi ha un missatge que generalitza, ja que fa 
referència a tot l’islam. La caricatura i el missatge vincula tots els musulmans amb l’atemptat de 
Barcelona. A més, utilitza l’atemptat per etiquetar l’islam com una religió violenta. Tot i que no sol 
ser el més habitual, la lectura de la portada admet una sola interpretació que va directament 
lligada amb el que Charlie Hebdo reivindica en l’editorial que complementa la portada. 


Tot i que es fa ús de la ironia, això no suposa que el missatge quedi més encobert. Tot i que el 
titular és “islam, religió de pau eterna…”, cal entendre aquest missatge de forma conjunta amb el 
dibuix i el context. Tot i així, es poden interpretar dos missatges que, tot i ser els dos són de tall 
islamòfob en fer una generalització injustificada de l’islam, no diuen exactament el mateix:


• Hi ha un primer significat que deriva d’entendre el titular com un titular irònic. Com a 
receptor del missatge, s’entén el titular com una referència directa a tots aquells que 
defensen que l’islam és una religió de pau. Charlie Hebdo, amb aquesta portada i aprofitant 
l’atemptat de Barcelona, contesta a aquesta gent de forma irònica, insinuant que l’islam, de 
religió de pau no en té res.


• Hi un segon significat que, de fet, es complementa amb l’anterior però que implica anar una 
mica més enllà. Per tal de comprendre aquesta segona interpretació, cal parar especial 
atenció a la paraula “eterna”. La paraula ens està dient que l’islam és una religió en què 
aquelles persones que la professen han de morir primer, per després tenir accés a la pau 
eterna. Segons aquest plantejament no estaríem davant d’un titular irònic, sinó un titular que 
enfront al missatge “islam religió de pau”, Charlie afegeix “eterna”, per corroborar que, 
efectivament, l’islam et promet la pau eterna una vegada t’has immolat. Aquesta 
consideració cobra encara més sentit quan es veu que clarament la revista dona una 
importància especial a la paraula “eterna”, que ocupa un espai considerable de la primera 
plana. 


Per completar l’anàlisi de la portada, s’ha cregut pertinent incorporar algunes de les opinions de 
dibuixants que s’han entrevistat per aquest treball. Per exemple, Guille Martínez-Vela, director de 
El Jueves, considera que es tracta d’una portada que “sí que és humor, però que li sembla poc 
encertada per imprecisa”. Martínez Vela defensa que allò que diu Charlie no és veritat: “Una cosa 
és ISIS i l’altra és l’islam i això és un fet, simpatitzem o no amb l’islam”. I afegeix: “De fet, la 
majoria de víctimes d’ISIS són altres musulmans, no hi ha un bàndol musulmà que mati els que 
no són musulmans”. Com a conclusió, el dibuixant de El Jueves comenta que “l’islam és la religió 
de les víctimes d’ISIS, moltes d’elles civils musulmans pacífics”. 


�79



Edu Galán, de la revista Mongolia, no creu que sigui del tot desencertada: “Aquesta portada 
utilitza l’humor negre per (de)mostrar que no es pot dir que l’islam és una religió de pau; de fet, no 
l’és, com totes les religions”. Segons Galán, és “incompatible no acabar a hòsties amb gent que 
defensa que un Déu és el veritable i altra gent que defensa tot el contrari”. Finalment, el dibuixant 
Jaume Capdevila “KAP” opina que per a ell la portada “és sàtira, una sàtira ferotge, irritant i 
conflictiva, però sàtira”.


Pel que fa al sector musulmà, la youtuber Ramia Chaoui considera “que no és gens encertada”. 
El que més li sembla que no és fidel amb la realitat és el titular: “Sentència i posa en el punt de 
mira una comunitat innocent, crea divisió i bàndols”. I afegeix: “Charlie Hebdo justifica les seves 
portades amb la llibertat d'expressió per continuar fent diners a través del mal gust, la polèmica i 
el morbo”. Per la seva part, Asmae Marouan considera que “això passa per culpa d’unes 
persones psicòpates que actuen d’aquesta manera pensant-se que matant aniran al Paradís, 
cosa que no és certa perquè l’islam nega absolutament suïcidar-se i matar persones innocents”. 
Marouan cre que “potser per ells [els musulmans fonamentalistes] no és ofensiva, però per 
aquells musulmans que seguim fil per randa la nostra creença, fereix la sensibilitat”. 


Si Charlie Hebdo va ser fidel al seu to habitual després de l’atemptat de Barcelona, El Jueves, 
mogut possiblement per la proximitat i l’empatia amb els fets, va rebaixar el seu humor habitual 

El Jueves #22

Data Agost 2017

Titular Barcelona somos todos

Descripció

A la portada hi apareixen uns 
castellers de diverses ètnies, 
religions i procedències amb la 
Sagrada Família l’estàtua de 
Colom al fons. També hi apareix 
el llaç de “No tenim por!”

Context
L’atemptat de Barcelona i 
Cambrils del passat agost del 
2017.

Missatge Explícit anti-islamòfob

EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

• Tots som Barcelona. • Tothom es solidaritza 
amb Barcelona.


• Barcelona fa referència 
als atemptats de La 
Rambla i Cambrils. 

• Cal estar units davant 
l’amenaça terrorista.

• Cal evitar sucumbir al 
terror i a la por, que és 
el que volen els 
terroristes. 

�80



per presentar una portada atípica, conciliadora i més aviat d’homenatge a les víctimes i a la ciutat 
i no de crítica. 


Així va presentar la revista satírica aquesta portada: “El terrorisme ha colpejar la ciutat. I encara 
que el primer impuls és cedir a la por o a la ràbia, no els donarem aquest gust als terroristes. La 
portada de la setmana és un missatge d’amor a la ciutat i als seus habitants, una reivindicació a 
la identitat multicultural de Barcelona i un crit ferm i clar: “No tenim por! ¡No tenemos miedo!”. 


L’objectiu d’haver seleccionat aquesta portada, no és tant l’anàlisi del discurs, sinó la possibilitat 
de poder-la comparar amb la de Charlie Hebdo i posar sobre la taula alguns aspectes han 
provocat la creació de dues portades tan diferents sobre el mateix esdeveniment. El caricaturista 
Jaume Capdevila “KAP”ho explica a continuació: “La nostra vinculació emocional amb la imatge 
és diferent que la del públic francès, ja que parla de l’atemptat a Barcelona i per nosaltres és més 
proper que per ells”. Segons KAP, “segur que la sensació de dolor dels catalans va ser menor que 
la dels francesos amb l’atropellament de Niça i amb l’atemptat de la Rambla passa a l’inversa”. 


A banda de la vinculació amb els fets, KAP també considera que un altre condicionant són 
l’emissor i el receptor del missatge: “Amb la portada de Charlie Hebdo, és important tenir clar que 
tant l’emissor com el receptor és el públic francès, cosa que condiciona tot l’acte comunicatiu. 
Nosaltres tenim accés al missatge, però és com si escoltéssim un fragment de conversa pel 
carrer: en el fons no va dirigit a nosaltres i, per tant, ens perdem una part del missatge”. 
Probablement per aquesta raó, El Jueves va determinar que, com que s’adreça a un públic 
espanyol, era més adequat fer una portada amb un missatge de solidaritat amb Barcelona. I pel 
mateix motiu, Charlie Hebdo va considerar més rellevant carregar contra l’islam que no pas fer 
una portada amb un missatge d’ànim pels barcelonins. 


El propi director de El Jueves explica que el fet de no publicar una portada crítica amb l’islam va 
generar critiques contra ells: “Molta gent ens va dir que havíem estat massa bones persones i ens 
va demanar que hauríem d’haver fet una portada com la de Charlie, en contra de l’islam. És com 
si després d’un atemptat d’ETA se’ns demanés que féssim una portada contra els bascos. Veritat 
que seria absurd? (Bé, el cert és que la gent que ens va demanar una portada contra l’islam 
segurament era la mateixa gent que, efectivament, després d’un atemptat d’ETA ens demanaria 
una portada contra tots els bascos)”.


�81



Si després de l’atemptat a la Rambla Charlie Hebdo es va mostrar inflexible amb el seu missatge 
contra l’islam i El Jueves va optar per llençar un missatge de pau i amor, Mongolia no va seguir la 
línia ni d’un ni de l’altre. La revista satírica va optar per fer sàtira dels atemptats, però centrant la 
crítica en les possibles reaccions a Espanya i no tant contra l’islam. 


Mongolia va acompanyar aquestes la portada amb un comentari editorial:


Mongolia #23
Data Setembre 2017

Titular Lo de Las Ramblas fue ETA

Descripció La primera plana mostra un 
muntatge amb la cara d’Aznar 
amb un mocador que li tapa el 
cap i una barba llarga com si fos 
musulmà. Just a sota, més en 
petit, hi apareix Eduardo Inda, 
també representat amb una 
indumentària musulmana i barba. 

Context La revista Mongolia recorda les 
mentides que Aznar, juntament 
amb altres líders polítics com 
Tony Blair, van dir durant la guerra 
d’Iraq per justificar-la. I ho fa amb 
un to irònic, posant en boca 
d’Aznar que el culpable de 
l’atemptat de Les Rambles és 
ETA. El periodista Eduardo Inda, 
caricaturitzat com un líder polític 
musulmà, hi afegeix “Y lo de 
Cambrils Veneçuela”.

Missatge Polisèmic no islamòfob

EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

• Segons Aznar, 
l’atemptat de La 
Rambla va ser cosa 
d’ETA. 

• Es va produir un 
atemptat a La Rambla 
de Barcelona.


• Hi ha una banda 
terrorista anomenada 
ETA. 

• Els polítics busquen 
enemics perquè els 
convé des d’un punt 
de vista electoralista.

• Els polítics intenten 
treure rèdit inclús d’un 
atemptat terrorista. 

• Segons Inda, 
l’atemptat de Cambrils 
va ser cosa de 
Veneçuela.

• Es va produir un 
atemptat a Cambrils


• Veneçuela es refereix 
al règim polític. 

• Els periodistes 
interposen la seva 
ideologia al rigor. 

• Falta rigor periodístic a 
Espanya. 

�82



“El ‘Mongolia’ de setembre conté el que podria ser l’exclusiva més important de la seva anormal 
història. El president Aznar assegura que ETA podria estar al darrere dels atemptats de Barcelona. 
Si ja ho va assegurar una vegada, per què no podrien ser dues vegades? José María se sincera 
amb nosaltres i fins i tot ens ensenya els seus abdominals a prova de bombes”.


Des de la revista deixen de banda l’islam i focalitzen la sàtira en la figura d’Aznar. El que va ser 
president del govern espanyol entre el 1996 i el 2004 ja va mentir d’una forma similar a la de la 
portada de Mongolia quan el 2003 va tirar endavant la guerra d’Iraq juntament amb Tony Blair i 
George Bush. Llavors, Aznar va justificar al guerra perquè semblés que intentaven solucionar el 
conflicte (segons va revelar l’”informe Chilcot”). I després de l’atemptat de l’11-M a Madrid, Aznar 
també vincular ETA amb el terrorisme islamista.


Mongolia ironitza amb la figura d’Aznar i presenta una entrevista en portada amb el president. La 
figura d’Aznar ocupa bona part de la plana. Apareix amb barba amb el mocador representatiu 
dels homes musulmans envoltat per una diadema negra al voltant del front. Aznar afirma que 
“L’atemptat de la Rambla el va fer ETA”. A la part inferior hi apareix el periodista Eduardo Inda, 
també amb indumentària musulmana i barba, que afegeix una puntualització a la frase d’Aznar: “I 
l’atemptat de Cambrils, Veneçuela”. 


La portada ironitza sobre dues figures lligades als poders d’Espanya i presenta diversos 
missatges, tot i que cap de caràcter islamòfob:


• Sobre Aznar, Mongolia ironitza amb la fixació que ha tingut Aznar amb ETA i aprofita 
l’atemptat de Barcelona fet per Estat Islàmic per posar en boca del president que els 
culpables havien estat ETA. És un missatge que busca ridiculitzar Aznar i també el poder 
polític en general, que sovint s’aprofita de les tragèdies per sembrar la por i treure’n benefici 
electoral o tirar endavant determinades mesures que només seran ben vistes en un context 
de terror. 


• Sobre Eduardo Inda, la intenció és semblant. Inda és un periodista molt lligat als poders de 
l’Estat i caracteritzat per una ideologia de dretes i conservadora. Mongolia ironitza novament 
sobre la possibilitat que Inda culpi Veneçuela de l’atemptat a la Rambla. Veneçuela s’ha 
vinculat en algunes ocasions amb el finançament de Podemos i és un tema que ha estat 
molt tractat per Inda. Més enllà d’Inda, Mongolia també critica la falta de rigor del 
periodisme espanyol en general. 


�83



La segona de les imatges presenta un missatge textual sense dibuixos ni grafismes, però 
transmet un missatge que admet diverses interpretacions. També va acompanyada del següent 
editorial:


“Puja la medicació. Aquest podria ser el resum de la nostra contraportada. Puja la medicació, tu que 
ens acuses d’infidels i tu que ens acuses d’islamòfobs. Puja la medicació, tu que ens dius que 
tinguem collons amb Mahoma i tu que ens acuses de cristianofòbic. Puja la medicació, tu que ens 
expliques que et curen unes planten o que els teus fills no necessiten vacunes i tu que ens acuses 
de cobrar de les empreses farmacèutiques. En definitiva, puja la medicació. És a dir, drògat: encara 
estàs a temps de ser útil per a la societat”. 


Mongòlia #24

Data Setembre 2017

Titular Lo de Las Ramblas fue ETA

Descripció

Si usted es tan idiota como para 
creer en seres imaginarios que le 
dictan órdenes desde el cielo… 
no compre esta revista. Búsquese 
un psiquiatra.

Context

En aquest cas la imatge és 
completament minimalista. Fons 
blanc i un text que ocupa tot 
l’ample i alt de pàgina amb el 
títol.

Missatge Polisèmic no islamòfob

EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

• Els terroristes 
jihadistes que 
obeeixen ordres d’un 
ésser imaginari haurien 
d’anar al psiquiatra.

• Hi ha terroristes 
jihadistes


• Els terroristes 
jihadistes actuen en 
nom d’un ésser 
imaginari. 

• Els terroristes 
jihadistes estan bojos 
per justificar els 
atemptats en el nom 
d’Al·là.

• El fonamentalisme 
religiós no porta 
enlloc. 

• Aquells que creuen en 
éssers imaginaris que 
els dicten ordres són 
idiotes i necessiten un 
psiquiatra.

• Hi ha gent que creu en 
éssers imaginaris. 


• L’ésser imaginari fa 
referència a un déu. 

• Creuen en un déu és 
d’idiota.


• Creure en un déu és 
de boig. 


• Aquells que professen 
una religió en base a 
les ordres d’un Déu 
imaginari estan bojos. 

• La religió no aporta res 
de bo i anul·la la 
capacitat crítica.

�84



Tot i que el missatge de la portada sembla ser una crítica contra la religió i la gent que creu en un déu 
-“ésser imaginari” segons Mongolia- l’editorial que acompanya la contraportada va molt més enllà. El 
missatge transmet una idea principal: “no té sentit seguir unes creences en què s’obeeixen ordres d’un déu 
que no existeix”, però va molt més enllà d’això. És una defensa fèrria de la sàtira a tots els nivells, una 
defensa de la llibertat d’expressió i una defensa de poder fer humor de qualsevol tema.


No obstant, el missatge principal que surt en contraportada (“Si vostè és tan idiota com per creure en 
éssers imaginaris que li dicten ordres des del cel… no compri aquesta revista. Busqui’s un psiquiatra”), pel 
context dels atemptats jihadistes de Barcelona, van destinats de forma més particular als musulmans 
fonamentalistes que actuen en nom d’un “ésser imaginari” -Mahoma- i maten en nom seu. Però en termes 
generals, el missatge es pot extrapol·lar a totes les religions. Per tant, és un missatge polisèmic però que 
no té contingut islamòfob. La revista recomana “un psiquiatra” a aquelles persones que professen una fe 
basada en una figura suposadament imaginària. Indirectament, els titlla de bojos, però no deixa de ser una 
forma de criticar unes creences amb les quals la revista no hi està d'acord. Es tracta d’un missatge que, si 
bé pot resultar ofensiu per a molta gent, no s’ataca cap religió en general i la gent no té perquè sentir-se 
al·ludida.


Tariq Ramadan, investigat per violació


Charlie Hebdo #25
Data Novembre 2017

Titular La defensa de Tariq Ramadan

Descripció

Hi apareix Tariq Ramadan 
caricaturitzat amb una erecció 
exagerada i dient que “ell és el 
sisè pilar de l’islam”. La revista 
afegeix de forma irònica un sisè 
pilar als cinc pilars de la religió. 

Context

Charlie Hebdo es fa ressò de la 
polèmica que envolta un dels 
líders musulmans més influents 
després de ser acusat de 
diverses violacions i abusos a 
dones. Arran de la portada, la 
revista va rebre amenaces de 
mort. 

Missatge Polisèmic islamòfob / Ofensiu

�85



Tariq Ramadan és un dels grans líders socials dels musulmans. L’islamòleg va ser acusat el 
passat de violacions el passat octubre del 2017 i Charlie Hebdo no va perdre l’ocasió per fer 
humor arran de la notícia. Ramadan és una figura controvertida dins de l’islam. El suïs és “admirat 
per alguns que el veuen com un punt necessari entre els musulmans i la modernitat i criticat per 
altres que el consideren un predicador que utilitza un doble llenguatge per transmetre un 
missatge radical” (Bassets, “Tariq Ramadan”).


En portada, Charlie Hebdo mostra una caricatura de Ramadan sobre un fons completament groc. 
L’intel·lectual es reivindica com el “sisè pilar de l’islam” a través d’una gran erecció. Més enllà del 
mal gust que pugui suposar veure la figura de Ramadan en una situació com aquesta, l’únic que 
fa la portada és ironitzar sobre la influència de Ramadan en l’opinió pública musulmana. El 
setmanari satíric connecta la causa per la qual està sent investigat amb la caricatura en què s’hi 
veu ell amb una prominent erecció. D’aquesta forma, Charlie Hebdo el reprodueix com una 
espècie de “màquina sexual” però també critica en certa manera tota aquella gent que el defensa 
per allò que és i obvia per allò que està acusat. De fet, Ramadan va entrar en presó preventiva i 
encara hi és, a l’espera del judici per les al·legacions de tres violacions.


La portada va generar polèmica entre els musulmans i Charlie Hebdo va rebre amenaces de mort. 
El director de la publicació, Riss, ho va denunciar: “Amenaçar és un acte que està perseguit 
judicialment i que no està autoritzat ni al carrer, ni en un diari, ni enlloc”. Riss va dir que no era 
“acceptable” que els tractessin d’aquesta forma i que “hi havia una línia vermella que no es podia 
traspassar” (EFE, “Amenazas muerte”).


Com en algun altre cas (la portada #11 sobre Houellebecq), Charlie Hebdo no centra la seva 
crítica en la religió islàmica o algun grup musulmà en particular, sinó que, fa sàtira sobre uns fets 
que, en cas de provar-se certs, haurien de ser condemnats per tothom, sigui musulmà o no. 


Hi ha diversos missatges que es poden extreure d’aquesta primera plana. En primer lloc, es 
pretén criticar que alguns sectors de l’opinió pública continuïn defensant Tariq Ramadan tot i les 
greus acusacions. Per altra banda, hi ha un missatge evident de condemna de les suposades 
violacions que va fer Ramadan. Però encara hi ha un missatge que, en part, insinua que els 
delictes que presumptament ha comès Ramadan són no només una pràctica habitual en l’islam, 

EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

• Tariq Ramadan és el 
sisè pilar de l’islam.

• L’islam té 5 pilars. 

• El sisè pilar de l’islam 

està representat amb 
l’erecció de la 
caricatura de 
Ramadan.

• Les violacions són una 
pràctica habitual en 
l’islam. 

• L’islam és una religió 
masclista en què la 
dona és maltractada. 

�86



sinó que són una pràctica inherent a l’islam, doncs els pilars de l’islam són sagrats i determinen 
cinc preceptes que tots els musulmans estan obligats a complir.


Les caricatures del ‘Jyllands-Posten’


Finalitza l’anàlisi de portades tornant als inicis del conflicte. Bona part del començament de la 
crisi de las caricatures de Mahoma va ser provocat pel diari danès Jyllands-Posten i la publicació 
de dotze caricatures del Profeta de l’islam. Tal com ja s’ha explicat en el marc teòric, la decisió 
del diari va provocar episodis violents per part de determinats grups musulmans i el suport a la 
llibertat d’expressió per part d’altres mitjans i alguns governs. De totes dotze caricatures, la que 
va crear més polèmica va ser la que ens disposem a analitzar a continuació. La caricatura mostra 
el rostre de Mahoma amb un turbant en forma de bomba sobre el cap. 


El dibuix és senzill i no incorpora cap més missatge. La caricatura connecta dos dels conceptes 
més habituals en episodis islamòfobs com són la violència i l’islam. I ho fa a través del Profeta 
que representa tot el conjunt d’islamistes. De forma clara, doncs, el dibuix no només s’allunya de 
la realitat sinó que contribueix a perpetuar un missatge fal·laç que en cap cas representa el la 
diversitat de la comunitat musulmana. 


El missatge, doncs, és explícit i vincula l’islam amb les armes i el terrorisme. 


Jyllands-Posten #26

Data Setembre 2005

Titular (Es tracta d’una caricatura sense 
text)

Descripció
Caricatura del Profeta Mahoma 
amb vestit amb una mena de 
turbant amb forma de bomba. 

Context
El diari danès Jyllands-Posten va 
publicar 12 caricatures de 
Mahoma. Aquesta va resultar ser 
la més polèmica de totes. 

Missatge Explícit islamòfob / Ofensiu

EXPLÍCIT IMPLÍCIT

Proposició Pressuposició Implicació Implicatura

• Mahoma porta una 
bomba per turbant.

• Hi ha una figura 
religiosa que és 
Mahoma. 


• Mahoma té un turbant-
bomba.

• Mahoma aposta per la 
violència

• L’islam és una religió 
violenta. 

�87



4.2. Què en pensen dibuixants i musulmans? 

Un cop fet l’anàlisi de portades, en aquest apartat recuperem els objectius específics 2 i 3, que 
diuen el següent: Explorar la lectura que fa la comunitat musulmana d’aquestes tres publicacions  
i estudiar les concepcions sobre humor i minories ètniques (islam) dels humoristes. És a 
continuació, doncs, quan posem sobre la taula allò que opinen dibuixants i musulmans.  


Tal com s’ha argumentat en el marc teòric, l’ofensa no pot ser considerada com la millor forma de 
mesurar si un missatge entra dins dels límits de la llibertat d’expressió, ja que depèn només 
d’aquella persona o aquelles persones que s’han vist ofeses. Per altra banda, també és molt 
complicat posar-se en la pell de l’humorista per saber si realment la seva intenció era ofendre o 
no. Ja que la qüestió dels límits de l’humor ha sigut una constant al llarg de tot aquest treball però 
difícilment quedarà esclarida amb les conclusions finals, s’ha intentat fer un recull de valoracions i 
reflexions per part de les dues parts més interpel·lades al llarg de tot l’estudi. Per una banda, el 
col·lectiu musulmà i, per altra banda, els dibuixants i caricaturistes. Les entrevistes s’han fet amb 
la intenció de completar l’anàlisi de les portades i posar sobre la taula reflexions i comentaris que 
ajudin a entendre els punts de vista tant dels emissors dels missatges humorístics com dels 
receptors dels mateixos.


El primer tema pel qual se’ls ha preguntat és la llibertat d’expressió i els seus límits. En una 
democràcia, aquest és un dels drets fonamentals i, tot i que hi ha uns límits des d’un punt de 
vista legal (calúmnia, injúria, delictes d’odi, apologia d’idees discriminatòries…), estem en un 
moment en què és molt fàcil difondre missatges i fer-los arribar lluny. Però també és molt més 
fàcil que la gent se senti ofesa. On estan els límits, doncs, de la llibertat d’expressió?


Segons el director de El Jueves, Guillermo Martínez-Vela, “la llibertat d’expressió consisteix en 
poder expressar tot allò que a un li sembli sense ser castigat pel govern”. I a la vegada, diu, 
consisteix en “acceptar que el teu veí pugui dir coses que a tu t’horroritzin”. Martínez-Vela apunta 
aquesta doble condició de la llibertat d’expressió: poder expressar-se amb llibertat però a la 
vegada acceptar comentaris desagradables dins d’aquest marc de llibertat. Pel que fa als límits, 
més enllà del marc legal, considera que es tracta d’una qüestió cultural: “Cada esfera de les 
nostres vides té els seus codis i no seguir-los pot portar a la incomprensió o al conflicte”. 


Per a Eduardo Galán, un dels fundadors de la revista Mongolia, “la llibertat d’expressió és la 
llibertat de difondre qualsevol tipus d’idees, tant les de caràcter informatiu com les de caràcter 
artístic”. La llibertat informativa té els límits al Codi Penal, però l’artística, diu ell, “no hauria de 
tenir límits, però de facto els té, perquè està perseguida”. 


Un dels dibuixants referència del país, Jaume Capdevila “KAP”, considera que la llibertat 
d’expressió no pot tenir límits: “Una societat moderna no és la que permet que tothom digui el 

�88



que vulgui, sinó la que és capaç d’acceptar que tothom digui el que vulgui”. Però també 
considera que hi ha dos tipus de límits: “Hi ha les normes morals per tot allò que no s’accepta 
socialment i, pels delictes, hi ha el Codi Penal”. I pel que fa a la sàtira, diu KAP que “no és més 
que un mitjà, una eina, una manera d’expressar idees que tampoc hauria de tenir límits”. 


Un altre dels temes que s’ha tractat és el fet d’exercir el dret a la llibertat d’expressió contra grups 
en una situació de vulnerabilitat. És el mateix fer sàtira del Rei que dels islamistes? El director de 
El Jueves considera que segueix sent llibertat d’expressió “independentment de que a algú li 
sembli bé o malament o moralment reprovable”. Galán diu que el concepte de “grup de 
vulnerabilitat” es tracta d’un tema complicat: “No es poden criticar? No tenen creences aberrants 
com la comunitat gitana i el seu masclisme o el burca en algunes comunitats islàmiques?”. I 
afegeix, “la llibertat de culte no implica que els cultes religiosos tinguin avantatges legals respecte 
a grups humans com els ideològics, polítics, etc. Que hi hagi llibertat de culte no implica que no 
es pugui exercir la crítica satírica a les idees religioses”. 


KAP, per la seva banda, també està d’acord amb la sàtira dels grups vulnerables: “Res no hauria 
de quedar exclòs de l’àmbit de la sàtira, però no cal satiritzar-los de forma gratuïta; atacar-los per 
ser el que són és una forma de racisme o xenofòbia”. Però remarca: “La sàtira és una eina i, com 
totes les eines, es pot utilitzar bé o malament: si s’utilitza per fiscalitzar el poder, se’n fa un bon 
ús, però si es fa servir per fer mal a algú indefens, se’n fa un mal ús”. 


També hi ha un altre factor que provoca més reticència cap a la crítica per part dels sectors 
musulmans. Ho explica KAP: 


“Venim d’una llarga tradició de sàtira anticlerical i la societat hi està més acostumada, fet que 
afavoreix que els humoristes estirin encara més els límits. L’islam com a objecte de la sàtira, a 
occident, és una cosa relativament recent i la resposta de l’islam a aquesta sàtira –que ni hi està 
acostumat ni comparteix la tradició cultural de la que prové la sàtira–, ha estat una resposta molt 
més vehement que a la que s’estava acostumat per part de les altres religions; ha complicat la 
situació, fent més gros el conflicte. D’aquí aquesta reticència creixent”.


La islamofòbia està present en molts àmbits de la societat i l’àmbit dels mitjans de comunicació 
no en queda exempt. “Hi ha molt desconeixement de les diferents realitats dels països amb 
majoria musulmana i se solen posar tots els habitants en un mateix sac”, diu Martínez Vela. “Els 
mitjans, en general, matisen poc i cauen en una simplificació que fomenta la ignorància, la qual 
pot acabar convertint-se en racisme, classisme, islamofòbia, masclisme…”. Segons el seu 
director, El Jueves critica totes les religions en general però sobretot la catòlica, perquè és “la 
poderosa, la que professen els polítics i la que condiciona les lleis que ens acaben afectant a 
tots”. Per a KAP, el fet de viure en un país d’una fortíssima tradició cristiana ha impregnat la 
societat d’una “pàtina de fòbia als enemics tradicionals del cristianisme: musulmans i jueus”.


�89



“La islamofòbia és la fòbia a tot aquell que cregui en l’islam. Nosaltres critiquem la idea religiosa 
en si i el fanatisme, però no odiem aquells que creuen en aquestes idees sempre i quan no les 
imposin per la força o a l’Estat”, explica Edu Galán. “Les carències de l’islam sí que són blanc de 
la nostra sàtira: l’acientifisme, el masclisme, l’homofòbia… Són molt perilloses i absurdes”. 


Des de El Jueves reivindiquen el seu rol de denúncia del discurs de l’odi: “Ridiculitzem el discurs 
discriminatori dels sectors més reaccionaris i poderosos del país i aquesta és la nostra manera de 
combatre els valors que provoquen la islamofòbia, entre d’altres xacres. Ens burlem del discurs 
dels fatxes”, sentència Martínez-Vela.


En la qüestió de la sàtira religiosa, Martínez Vela ho té clar: “Quan fas sàtira sobre la ‘teva’ religió, 
estàs fent sàtira sobre la religió en general; quan fas sàtira sobre la religió de ‘l’altre’, es percep 
com un atac a l’altre. I sí aquest altre no té tan poder com tu, es percep directament com un 
abús”. 


Un altre aspecte que ha condicionat molt l’anàlisi de les portades és la impossibilitat de saber les 
intencions del dibuixant per poder realment interpretar el significat de la portada. Martínez-Vela 
assegura que a El Jueves “intenten ser clars, sobretot en temes sensibles”, però que “malgrat tot, 
és gairebé imprescindible que el lector faci un esforç per entendre quina és la intenció de l’autor”. 
I ho reflecteix amb un exemple: “Si faig un acudit sobre xeics estiuejant a Marbella, algú ho podria 
interpretar com un atac a la comunitat musulmana mundial, les interpretacions són lliures, però no 
seria aquesta la meva intenció amb aquest acudit”, sentència Martínez-Vela. 


Segons KAP, l’humor és només el canal. “El problema és el missatge, si un missatge és racista ho 
serà tant si s’expressa seriosament o en broma. La diferència és l’objectiu que hi ha rere la crítica, 
tant si és contra el rei com contra els musulmans”. 


El fet que una religió sobrepassi els límits privats i entri dins de l’esfera pública dona arguments 
als humoristes per la crítica, ja que un dels pilars bàsics de les tres revistes que s’han analitzat és 
el laïcisme. KAP comenta que “es pot criticar l’islam perquè és una religió que vol anar més enllà 
de l’esfera privada de cada persona i vol determinar comportaments públics i polítics en 
determinades societats, de la mateixa manera que també ho ha fet el cristianisme”. Però matisa, 
“no es pot fer l’equivalència de terrorisme amb islam, tot i que hi hagi extremistes religiosos”. 


L’anàlisi de les portades també ha posat de manifest que la sàtira va molt més enllà que el 
significat literal de les coses, cosa que és clau per entendre-la. “La sàtira opera en diversos 
nivells de lectura, no cal quedar-se amb la lectura literal, i sovint no es fa aquest esforç 
interpretatiu, el que, de nou, afavoreix el conflicte”, explica KAP. De forma similar, el director de El 

Jueves assenyala que sovint es confon la paròdia del discurs de l’odi amb el propi discurs de 
l’odi: “L’humor, quan més irònic, requereix d’un cert nivell de comprensió lectora”. 


�90



KAP sosté que la sàtira “a banda de necessitar una interpretació més enllà de la lectura literal, és 
un acte de comunicació en què hi ha diversos actors: emissor, receptor, missatge, canal i 
context”. Segons el caricaturista, cal tenir en compte tots aquests actors a l’hora d’analitzar el 
missatge humorístic. Qui són l’emissor i el receptor del missatge, quina és la vinculació emocional 
i proximitat amb els fets, etc. 


La generalització és un dels principals indicadors de la islamofòbia. Tot i que per una qüestió de 
proximitat El Jueves no acostuma a situar l’islam al centre de les seves portades, Martínez-Vela 
assegura que no tenen una “mania particular” a l’islam i que les vegades que el critiquen ho fan 
“englobant totes les religions establertes, apel·lant al denominador comú que tenen totes”. 


“És tan fàcil com enfocar la sàtira centrant-la en la figura dels jihadistes o en la part política del 
tema del terrorisme d’ISIS i Al-Qaeda, que en realitat és més important que la religiosa”. Quan es 
tracta de tragèdies com els atemptats, Martínez Vela comenta que “a vegades el millor és fer 
humor de denúncia i dol, apel·lant a l’esperança” (i posa l’exemple de la portada de El Jueves 
posterior a l’atemptat de Barcelona i Cambrils).


KAP es mostra també contrari a la generalització de l’islam: “No són un grup homogeni i, per tant, 
l’objecte de la meva sàtira no pot ser en els musulmans pel fet de ser musulmans, sinó per algun 
altre motiu que -equivocadament o no- cregui que ho mereixin”.


Pel que fa les caricaturitzacions de Mahoma, Galán, opina que dibuixar Mahoma és llibertat 
d’expressió: “Per suposat que ho és, només que no es fa prou perquè hi ha una gran manada de 
fills de puta que et pot matar a tu o, encara pitjor, a gent que no s’ho mereix”. 


També és important distingir entre el que és la sàtira i el que és l’humor. Tant Guille Martínez-Vela 
com KAP fan referència a conceptes que normalment s’utilitzen indistintament de forma 
equivocada. “La sàtira a vegades no pretén fer riure, sinó formar un discurs de crítica des d’una 
determinada posició”, defensa Galán. “La sàtira té intenció crítica, mentre que la mofa, tot i que 
pot ser un recurs de la sàtira, no té intenció crítica”. 


Segons KAP, “la sàtira és transgressora i utilitza l’humor per saltar-se algunes de les convencions 
socials més usuals, se li permet ser incorrecta i punyent; la sàtira ridiculitza, i la ridiculització 
permet qüestionar-se l’objecte satiritzat”. Pel dibuixant, “la sàtira comporta l’utilització de l’humor 
per aconseguir un objectiu que millori la situació social o política”. En canvi, “la befa busca la 
ridiculització gratuïta, un abús emprant els mecanisme de l’humor”. 


En el cas particular de Charlie Hebdo, diu Edu Galán que “a vegades és un bon baròmetre per als 

humoristes fixar-se en quins col·lectius aplaudeixen determinats acudits: Charlie Hebdo és una 
revista que prioritza el laïcisme i l’anticlericalisme per sobre de moltes altres coses i en els últims 

�91



anys ha estat abanderada més per la dreta reaccionària i racista”. De forma similar, explica KAP 
que “el laïcisme ferotge de Charlie, que ataca i ha atacat amb virulència satírica totes les religions, 
es pot confondre amb islamofòbia –i de fet és aplaudit i encoratjat per islamòfobs–“. No obstant, 
matisa, “Charlie Hebdo és antirracista i no centra el seu atac en els practicants de la religió sinó 
en la pròpia religió”. 


Tant Galán com KAP fan referència en el paràgraf anterior a un dels efectes probablement no 
desitjats que provoquen les portades de Charlie Hebdo. Un humor antireligiós que s’acaba 
convertint en ocasions amb islamòfob i que acaba rebent els aplaudiments de sectors de la dreta. 


Des del sector musulmà, Ramia Chaoui, una youtuber amb gairebé 30.000 seguidors, considera 
que “el mal gust, les faltes de respecte i el fet de sembrar odi entre la ciutadania” són els límits de 
la llibertat d’expressió. Segons Chaoui, hi ha marge per fer humor sobre l’islam, però “sense 
caricaturitzar o retratar el profeta directament -cosa que no està permesa per nosaltres- i sense 
caure en falsedats o estereotips”. 


Chaoui remarca que no està en contra de l’humor, sinó que “cal tenir més cura i prioritzar un 
humor intel·ligent que no caigui en estereotips molt arrelats però que sovint no són certs”.


Per la seva banda, l’activista Míriam Hatibi també creu que també es pot fer humor sobre l’islam. 
“Hi ha molts còmics musulmans que fan molt humor sobre l'islam sense caure en islamofòbia”, 
explica. Hatibi, però, assumeix que “en una societat que encara veu l'islam com a diferent i que 
no el coneix, és molt difícil fer humor sense crear un efecte negatiu ja que pot ser que aquella 
broma sigui l'únic que una persona arribi a conèixer sobre l’islam”. Abdellah El H’Jeouej "Abde", 
graduat en màrqueting per la URL, considera que l’humor depèn del context: “La confiança que 
jo pugui tenir amb un amic que em comenti una broma o vulgui fer humor negre i ‘acudits de 
moros’ farà que m’ho prengui bé i sàpiga que no està actuant amb mala fe”.


Respecte a un dels temes més polèmics, el de les caricatures de Mahoma, Hatibi no creu que 
dibuixar Mahoma estigui fora dels límits de la llibertat d’expressió, ja que afirma que “qualsevol 
persona té dret a expressar o transmetre allò que pensa o vol, i si el que vol és transmetre un fet 
còmic utilitzant una figura coneguda, doncs també entra dins la llibertat d’expressió”. Però 
puntualitza que “això no treu que una part de la societat es pugui sentir ofesa.


La resta dels entrevistats musulmans, però, no veuen que hi hagi marge per caricaturitzar 
Mahoma dins la llibertat d’expressió. “Els que ho fan saben perfectament que és una grandíssima 
falta de respecte i un insult”, opina Mahi Idrissi, estudiant musulmà a Barcelona. Des de 
l’Associació de Dones Musulmanes a Catalunya (ADMAC) també fan referència al respecte i 
creuen que “no és llibertat d’expressió”. Asmae Marouan va una mica més enllà en l’explicació: 
“Mai en la història de l’islam s’ha donat a conèixer una imatge del nostre Profeta, per tant, qui ho 

�92



ha fet té una finalitat de ferir profundament els sentiments de tots els musulmans”. Marouan creu 
que es pot fer humor sobre l’islam, però “mai ferint o causant conflicte, cal ser conscients del 
destinatari dels missatges”. Segons Abde, la caricaturització del Profeta tampoc entra dins de la 
llibertat d’expressió: “A l'islam, creiem que expressar la figura de Mahoma és haram' (prohibit)”. 


La youtuber Ramia fa una reflexió a través de la qual intenta explicar per què hi ha determinades 
reaccions amb les portades en què hi apareix representat Mahoma. “Crec que els cristians 
europeus tenen més assumida aquest tipus de crítica i una de les grans diferències és que per a 
nosaltres està prohibit representar la figura de Mahoma, mentre que al catolicisme no”. I afegeix: 
“Crec que és qüestió de temps que els musulmans també ens hi acostumem”. En aquest sentit, 
Marouan creu que una altra de les diferències és que a Espanya l’islam és “minoritari” i per això 
“fer humor per a poques persones és un atac de la majoria a la minoria vulnerable”. 


Pel que fa a la presència de missatges islamòfobs, els musulmans entrevistats apunten 
principalment als mitjans de comunicació. Des de l’ADMAC reclamen que només es fan “notícies 
negatives sobre l’islam”. Mahi Idrissi creu que “es dona una mala imatge de l’islam i dels 
musulmans” i puntualitza que “tot i que molts atemptats els han fet persones que es fan dir 
musulmans, que per a mi no ho són, els mitjans reforcen la idea de que l’islam és així”. Abde creu 
que “aquelles portades que busquin crear o intensificar l’odi contra la religió són islamòfobes”. 


Les reaccions a la portada de Charlie Hebdo posterior a l’atemptat de La Rambla de Barcelona 
són unànimement de rebuig. Segons Chaoui, la portada “no és gens encertada pel que fa al 
titular, perquè sentència i posa en el punt de mira una comunitat innocent”. La youtuber creu que 
això “crea divisió i bàndols”. Abde creu que hi ha dos motius pels quals la portada és ofensiva: 
“Primer, perquè l’escenificació de les víctimes és massa gràfica i amb les víctimes no es juga; 
segon, perquè culpa un altre cop més una gran religió amb milions i milions de practicants”.


Per la seva banda, Marouane creu que és ofensiva perquè “l’islam sí que és una religió de pau i 
sempre serà així, però per culpa d’algunes persones psicòpates es fan titulars així”. Les 
musulmanes de l’ADMAC tenen clar que la portada “apunta a l’islam i per tant a tots els 
musulmans, en lloc de culpar les persones culpables de l’atemptat”. Segons Idrissi, “resulta molt 
ofensiva tant pels musulmans, perquè vol donar a entendre que l’islam és igual a matança, com 
per les víctimes”. 


Ramia Chaoui té clar com revertir aquesta situació i qui en són els principals responsables:


“Educant-nos tots, canviant el vocabulari (especialment els mitjans, els polítics, les persones 
públiques), obrint la ment cap a la idea de que hi ha diferents maneres de viure i entendre la vida, 
que no cal estar d'acord amb tot i que s'ha de respectar i facilitar l'exercici de les llibertats 
individuals de tothom”. 


�93



5. CONCLUSIONS I RESULTATS 

5.1. Islamofòbia, humor i llibertat d’expressió 

La percepció generalitzada que els mitjans de comunicació tenen de l’islam ha calat fons en la 
societat europea, provocant una opinió pública esbiaixada i estereotipada d’una comunitat la 
imatge de la qual està completament monopolitzada pels mitjans i els polítics. El discurs de l’altre 
cataloga l’islam com una religió “de segona” sota un punt de vista eurocentrista. Hi ha la 
concepció d’un islam monolític, homogeni, retrògrada, incapaç d’evolucionar i adaptar-se als 
“valors occidentals” i, sobretot en els últims anys, connectat amb el terrorisme. 


La publicació de caricatures de Mahoma al diari Jyllands-Posten va marcar un abans i un després 
en el debat sobre els límits de la llibertat d’expressió i l’islam. Mitjans de comunicació i alguns 
polítics van aprofitar per reivindicar la legitimitat de publicar les caricatures del Profeta sota el 
marc de llibertats fonamentals, mentre que els musulmans ho van veure com una persecució i un 
gest deliberat amb la intenció de provocar i faltar al respecte de milions de musulmans.


A tot això, les revistes satíriques Charlie Hebdo i El Jueves van entrar al focus de la polèmica de 
ple, la primera publicant més caricatures del Profeta i la segona posicionant-s’hi a favor. La 
investigació d’aquest treball ha posat de manifest la dificultat de trobar un punt de convivència 
pacífica entre la llibertat d’expressió i l’ofensa. De fet, són dos conceptes que xoquen pel fet que 
acceptar la llibertat d’expressió també suposa acceptar comentaris desagradables. Ni humoristes 
deixaran d’incomodar, ni les persones que se senten ofeses ho veuran com actes de llibertat 
d’expressió. Diuen que l’humor fa riure fins que un passa a ser l’objecte de l’humor. Es tracta, 
doncs, d’un debat interminable que deixa qüestions sense respostes clares: Fins a quin punt és 
acceptable la sàtira de col·lectius vulnerables? L’ofensa pot servir per decidir quan un missatge 
és islamòfob o no? Té límits, l’humor? 


Més enllà d’aquestes incògnites, hi ha missatges que, ja sigui mitjançant la sàtira, l’opinió o la 
informació, construeixen concepcions que no s’adeqüen amb la realitat i, el que és pitjor, poden 
desencadenar en episodis violents -encara que molts no estiguin justificats- o reforçar una visió 
contaminada d’un islam clarament vulnerable a Europa. 


La proliferació d’atemptats comesos pels anomenats terroristes jihadistes a Europa ha cridat 
també l’atenció de les revistes satíriques. Charlie Hebdo, per raons de proximitat, sí que ha estat 
sempre més avesat a parlar de qüestions relacionades amb l’islam. Però en el cas de El Jueves i 

Mongolia, els atemptats i l’amenaça del terrorisme ha suposat també la incorporació de l’islam 
com un nou tema de sàtira.


�94



Assumint que sempre hi haurà opinions discordants entre musulmans i dibuixants, és evident que 
els extrems no ajuden a solucionar el conflicte. Ni és acceptable un laïcisme radical i intolerant 
amb les religions d’una forma esbiaixada i allunyada de la realitat, ni tampoc és acceptable que 
l’islam s’aixoplugui sota l’argument de la islamofòbia per tal de censurar qualsevol crítica cap a la 
religió. La religió, com la política i les elits, té les seves mancances i les seves virtuts i és un camp 
que alberga molts agents a tot el món. Per tant, doncs, és comprensible que sigui objecte de 
sàtira.


Entrant de ple en l’anàlisi, partíem de la hipòtesi de que hi ha islamofòbia en les portades de tres 
revistes satíriques de referència als seus països. Com a primer titular, no es pot afirmar que això 
sigui cert. 


Si alguna cosa ha quedat clara després de l’anàlisi de les portades és que el llenguatge 
humorístic és un llenguatge simplificat, que normalment no explica el conflicte. No obstant, hi ha 
una sèrie de condicionants -les intencions de l’emissor, el tipus de receptor, el context, etc.- que 
ajuden a interpretar el missatge de forma més clara. Tot i així, la gran majoria de missatges 
requereixen d’una feina d’interpretació complexa consistent en l’extracció de proposicions 
explícites i implícites amb l’objectiu d’arribar a una lectura (o unes lectures) el més fidel possible 
amb la portada i el missatge. 


Tot i que gairebé totes les portades permeten lectures islamòfobes a simple vista -i aquesta és 
una de les raons per les quals es va formular la hipòtesi amb què s’ha treballat al llarg de la 
investigació-, ha quedat demostrat que el procediment d’anàlisi desmenteix en molts casos 
aquest plantejament. En el següent apartat es presenten els resultats de l’anàlisi de 29 portades i 
caricatures de El Jueves, Charlie Hebdo i Mongolia més una caricatura addicional del Jyllands-

Posten.


5.2. Resultats 

Explícit Implícit Polisèmic Islamòfob No 
islamòfob

Anti-
islamòfob Ofensiu

1 (CH) X X X

2 (EJ) X X

3 (EJ) X X X

4 (CH) X X X

5 (CH) X X

6 (CH) X X X

6.1 (CH) X X* X

�95



En aquesta taula de resultats s’ha fet un recull de totes les portades analitzades, de manera que 
cadascuna ha quedat emmarcada en tres àmbits diferents. El primer fa referència a la naturalesa 
del missatge des d’un punt de vista interpretatiu. Pot tractar-se d’un missatge explícit, amb una 
sola lectura; un missatge implícit, en el cas d’aquelles portades que facin ús de la ironia o que no 
mostrin el missatge de forma literal; o un missatge polisèmic, en cas que hi hagi diverses lectures 
possibles. Com a primera valoració, s’ha constatat que una gran majoria de les portades (més 
d’un 65%) admeten una interpretació polisèmica. 


6.2 (CH) X X* X

6.3 (CH) X X X

7 (EJ) X X

8 (EJ) X X

9 (CH) X X X

10 (CH) X X* X

11 (CH) X X

12 (CH) X X X

13 (EJ) X X

14 (CH) X X X

15 (CH) X X

16 (CH) X X X

17 (M) X X

18 (M) X X X

19 (M) X X

20 (M) X X

21 (CH) X X X

22 (EJ) X X

23 (M) X X

24 (M) X X

25 (CH) X X X

26 (JP) X X X

TOTAL 9 3 17 10 17 2 16

*Admet una interpretació islamòfoba

�96



El segon àmbit fa referència al significat del missatge. El missatge pot ser, per una banda, 
islamòfob, en cas que, per exemple, assenyali tots els musulmans com a culpables d’un 
atemptat. Segon, pot tractar-se d’un missatge no islamòfob, en cas per exemple que només 
critiqui els terroristes jihadistes. És el cas també de portades que poden resultar ofensives, però 
que no promouen cap tipus de missatge islamòfob. 


Finalment, hi ha un tercer nivell en què el missatge no només no és islamòfob, sinó que a més 
llença una idea contrària i que combat la islamofòbia. En aquest sentit, de 29 portades i 
caricatures analitzades, deu s’han etiquetat com a islamòfobes, 17 com a no islamòfobes i dos 
com a anti-islamòfobes. La primera reflexió indica que no es pot afirmar de forma rotunda que les 
revistes siguin islamòfobes per se, sinó que són algunes de les seves portades les que 
transmeten un missatge que podríem etiquetar “d’islamòfob”.


I encara hi ha un últim àmbit. Aquest fa referència al caràcter ofensiu del missatge. Com ja s’ha 
comentat al llarg del treball, no es pot afirmar que l’ofensa sigui un indicador directe d’islamofòbia 
i tampoc un límit a la llibertat d’expressió. No obstant, una primera distinció que es va establir a  
en la interpretació de cada portada va ser separar l’ofensa que pot suposar una caricatura de 
Mahoma de l’existència d’un missatge islamòfob. Es poden donar les dues situacions a la 
vegada, però com s’ha demostrat, també hi ha casos en què la caricaturització de Mahoma, tot i 
resultar ofensiva pels musulmans, no implica un plantejament islamòfob. S’han detectat fins a 16 
portades -més de la meitat- amb un missatge ofensiu per al públic musulmà.


Sí que és cert, però, que totes les portades en què s’ha arribat a la conclusió que transmetien un 
missatge islamòfob s’han catalogat com a ofensives, en la gran majoria per la representació de 
cadàvers o les caricatures del Profeta, que estan prohibides segons els islamistes.


Tal com s’ha comprovat, l’humor està regit per matisos i interpretacions. L’anàlisi de peces 
informatives, per exemple, permet fer una catalogació molt més fiable de cada article. Amb la 
sàtira, en canvi, les múltiples lectures dels missatges han complicat molt poder comptar amb uns 
resultats dels quals extreure una conclusió irrefutable. Tot i això, la taula de resultats és la 
conseqüència d’un anàlisi complex i exhaustiu, en què s’han tingut en compte, en paraules del 
dibuixant KAP, “l’emissor, el receptor, el missatge, el canal i el context”. És a dir, tots els 
components que juguen un rol en la interpretació del discurs humorístic.


Pel que fa a les portades islamòfobes, s’han detectat diversos tipus de missatges. Un dels més 
habituals ha estat la generalització de l’islam i la responsabilització de tots els musulmans. És el 
cas d’algunes portades com la #3, en què El Jueves anomena els musulmans “fatxes amb 
turbants”, sense fer cap mena de distinció dels integristes; o la #21, la portada posterior a 
l’atemptat de Barcelona en què s’assenyala tot l’islam com a culpable (“Islam, religió de pau 
eterna”). Una altra de les condicions de la islamofòbia és la idea de l’islam com una religió 
violenta. La portada #4, la caricatura #6.3 o la portada #21 en són alguns exemples. D’altres 

�97



emfatitzen la idea de l’islam com una religió autoritària i contrària a la llibertat d’expressió. La 
mateixa portada #4, en què s’ironitza sobre un islam violent contra les opinions contràries o la #9, 
on s’il·lustra un islam polític i  contrari al laïcisme, ho il·lustren. 


Un altre tipus de missatge islamòfob és aquell que construeix una visió d’un islam retrògrada i 
impositiu amb les tradicions, com en el cas del vel de les dones. Hi ha una percepció força 
generalitzada a les societats occidentals que considera que el vel denigra la dona i retalla les 
seves llibertats. No obstant, segons Alba Rico, això és només una forma de simplificar un 
conflicte que és complex i que encara ha d’evolucionar. És el cas de les portades #16, on es 
transmet una idea estereotipada de que cal prohibir els símbols religiosos a l’espai públic, i la 
#18, on si que s’envia un missatge en què el vel és una tradició antiquada i es titlla la 
indumentària de les dones de “sac radical musulmà” en un editorial complementari a la portada.


Hi ha encara una portada de Charlie Hebdo en què es connecta l’islam amb el masclisme i es 
dona a entendre que l’islam fomenta una cultura propensa a acceptar abusos sexuals d’homes 
cap a dones. La portada #25 deixa entreveure aquesta idea, insinuant que una figura referència a 
l’islam com Tariq Ramadan, acusat de violacions, representaria el “sisè pilar de l’islam”. 


Tot i que no hi ha una part majoritària de portades amb missatges islamòfobs, s’ha vist que hi ha 
altres formes de fomentar la islamofòbia a part de la generalització i la connexió de l’islam amb 
els atemptats terroristes. Com a dada destacada, set de les deu portades islamòfobes pertanyen 
a Charlie Hebdo, cosa que corrobora aquesta percepció d’un Charlie Hebdo molt més dur amb 
l’islam, també pel fet que es tracta d’una religió amb un nombre molt més elevat de practicants a 
França que no pas a Espanya.


Pel que fa als missatges ofensius, se n’han detectat 16. Bàsicament, les portades més ofensives 
per al públic musulmà són aquelles on es representa Mahoma, però sobretot aquelles on es 
representa el Profeta en situacions que el ridiculitzen. És el cas de les tres caricatures que va 
publicar Charlie Hebdo amb la revista del setembre del 2012 (#6.1, #6.2, #6.3), un dels números 
més polèmics i amb més ressò del setmanari. O el cas de la portada #10, en què un membre de 
l’Estat Islàmic es disposa a decapitar Mahoma. Un altre dels motius pels quals s’ha considerat 
que les portades es podien catalogar com a ofensives és la representació de cadàvers o dibuixos 
considerats “de mal gust”. Per exemple, la portada #9, en què un musulmà és crivellat amb 
múltiples bales mentre s’intenta protegir amb l’Alcorà, o la caricatura #14, en què es representa el 
nen refugiat que va morir en una costa turca. 


Per altra banda, hi ha un total de 19 portades que, o bé no contenen un missatge islamòfob (17), 
o bé se’n pot fer una lectura anti-islamòfoba (2). De totes maneres, les 17 portades i caricatures 
que s’han considerat no islamòfobes no es poden posar totes en un mateix sac, ni molt menys. 


�98



N’hi ha algunes que, tot i ser clarament ofensives a ulls dels musulmans, no admeten cap tipus 
de lectura islamòfoba més enllà de la ridiculització del Profeta Mahoma. Seria el cas de la portada 
#1, en què Mahoma es mostra desbordat pels integristes, els quals qualifica “‘d’idiotes” i lamenta 
que “l’estimin”. O el cas de la #12, primera portada de Charlie Hebdo posterior a l’atemptat. Dins 
d’aquestes portades no islamòfobes però ofensives, n’hi ha tres que podrien estar al límit de 
poder-se considerar islamòfobes, pel fet de reproduir caricatures de Mahoma en què queda molt 
ridiculitzat (#6.1, #6.2) o a punt de ser decapitat (#10). 


En altres casos, el missatge no islamòfob no implica ofensa, com passa amb la portada #2 o #13 
de El Jueves. Finalment, hi ha un parell de portades que llencen un missatge anti-islamòfob. És el 

cas de la caricatura #14 de Charlie Hebdo, en què es denuncia la situació dels musulmans 
refugiats a Europa i la hipocresia dels cristians, i la portada #22 de El Jueves posterior a 
l’atemptat de La Rambla, que envia un missatge d’unió en l’acceptació de la diferència i contra el 
terrorisme. 


Els resultats mostren un seguit de conclusions que es resumeixen a continuació:

• La interpretació literal de l’humor pot portar a una comprensió equivocada del missatge que 

vol transmetre el dibuixant. Per aquesta raó, hi ha una percepció a vegades equivocada de les 
revistes satíriques -sobretot de Charlie Hebdo- i la seva propensió a fer acudits islamòfobs. 
Cal, doncs, un esforç interpretatiu i un cert nivell de comprensió lectora per entendre el 
discurs de l’humor.

• La polisèmia és una característica inherent a la sàtira. Tot i simplificar els conflictes, el 

discurs humorístic té matisos i múltiples interpretacions en funció de les intencions de 
l’emissor, el receptor i el context.


• Tot i això, Charlie Hebdo és, amb diferència, la revista que més incorre en la construcció d’un 
islam violent, intolerant i homogeni, amb set de les deu portades islamòfobes. Les altres tres 
pertanyen a El Jueves (1), Mongolia (1) i la caricatura del Jyllands-Posten.

• El criteri de proximitat ha marcat la diferència en aquest sentit. França és un país amb un 

nombre de musulmans molt superior al d’Espanya i això ha determinat la duresa de 
Charlie Hebdo amb l’islam. 


• L’ofensa no sempre va acompanyada d’un missatge islamòfob: deu de les 16 de les portades 
ofensives són, a més islamòfobes. Però n’hi ha sis que, tot i ser ofensives, no transmeten un 
missatge islamòfob. Podríem considerar acceptable, doncs, la caricaturització de Mahoma 
sempre i quan no sigui per enviar un missatge equivocat sobre l’islam.


• La crítica satírica de la religió és bona i necessària en una societat laica. Això sí, s’ha 
d’emmarcar en un context adequat i evitant sempre generalitzar o apostar per plantejaments 
estereotipats. Es pot fer crítica de l’islam, sí, però amb responsabilitat i de forma contrastada i 
fonamentada.


�99



No és qüestió, doncs, de que l’humor hagi de renunciar a seguir sent incòmode. Seria una utopia 
pensar que la sàtira és capaç de mantenir una línia crítica sense ofendre o molestar ningú. Més 
enllà del mal gust o les línies morals o ètiques pugui traspassar l’humor, és més una qüestió de 
responsabilitat que recau sobre els dibuixants, que s’han de desmarcar del missatge islamòfob 
generalitzat que transmeten gran parts dels mitjans a Europa. Segons Alba Rico, “si alguna cosa 
cal retreure a Charlie Hebdo és que considerin més d’esquerres insultar amb mals dibuixos als 
musulmans que no pas combatre la islamofòbia”. 


Gairebé amb tota seguretat cap dels dibuixants de El Jueves, Charlie Hebdo o Mongolia busqui 
de forma deliberada enviar missatges islamòfobs. Però en moltes ocasions les seves conviccions 
antireligioses els poden portar a difondre idees que van més enllà de la crítica religiosa legítima i 
necessària en una democràcia moderna. La solució no passa per renunciar a l’humor i la sàtira, 
no passa per renunciar als principis d’un mateix, sinó per actuar de forma justa, assenyalant els 
culpables reals i evitant transmetre missatges que no corresponen amb la realitat i que només 
posen més llenya al foc en una construcció estereotipada de l’islam.


�100



6. BIBLIOGRAFIA 

Abellán, Álvaro. “Edu Galán, cofundador de la revista 'Mongolia': ‘La ofensa a los sentimientos 

religiosos en España sólo se aplica a los católicos’”. Diario Crítico, 17 de març del 2016. 
https://www.diariocritico.com/entrevistas/edu-galan-revista-mongolia (consulta 27 maig 
2018)


Adanti, Darío. "El humor es el primer muerto”. Mongolia, 10 de desembre del 2014. 

https://www.revistamongolia.com/noticias/el-humor-es-el-primer-muerto-por-dario-
adanti (consulta 29 maig 2018)

Adanti, Darío. “Ni puta gracia (sobre los límites del humor y su contexto)”. eldiario.es, 15 de 

juny del 2015. https://www.eldiario.es/zonacritica/puta-gracia-limites-humor-
contexto_6_399020106.html (consulta 16 maig 2018)

Alba Rico, Santiago. Islamofobia: Nosotros, los otros, el miedo. Barcelona: Icaria editorial, 2015.

Ara (Agències). “No sabem com, però ‘Charlie’ seguirà existint”. Diari Ara, 13 de gener del 2015. 

https://www.ara.cat/internacional/charlie-hebdo_0_1284471798.html (consulta 15 maig 
2018)

Asociación para la Investigación de Medios de Comunicación (AIMC). Resumen general de  
resultados EGM. Madrid: End Convergencia Comunicacional, 2018. http://www.aimc.es/
a1mc-c0nt3nt/uploads/2018/04/resumegm118.pdf 

Bassets, Marc. “Tariq Ramadan, el intelectual del doble lenguaje”. El País, 15 de febrer del 2018. 

https://elpais.com/internacional/2018/02/14/actualidad/1518614134_389201.html 
(consulta 27 maig 2018) 

Camps, Victòria. "Ofenses i llibertat d’expressió”. A Quaderns del CAC nº 27, editat per Camps, 

Victòria, 3-12. Barcelona: Consell de l’Audiovisual de Catalunya, 2007. https://
www.cac.cat/web/recerca/quaderns/hemeroteca/detall.jsp?
NDg%3D&MQ%3D%3D&Jyc%3D&Mjk%3D 

Catalunya Ràdio. “El director de la revista Charlie Hebdo assegura que no canviaran la línia 

editorial tot i els atacs”. Catalunya Ràdio, 10 de novembre del 2011. http://
www.ccma.cat/premsa/el-director-de-la-revista-charlie-hebdo-assegura-que-no-
canviaran-la-linia-editorial-tot-i-els-atacs/nota-de-premsa/2536359/ (consulta 26 abril 
2018)

Charlie Hebdo. Wikipedia, La enciclopedia libre, última vegada modificat el 19 de setembre 

del 2017, https://es.wikipedia.org/wiki/Charlie_Hebdo (consulta 28 abril 2018)


Col·legi de Periodistes de Catalunya. “Codi deontològic. Annex F”. Col·legi de Periodistes de  
Catalunya, 11 de novembre del 2016. https://www.periodistes.cat/codi-deontologic 
(consulta 29 abril 2018)


�101

https://www.diariocritico.com/entrevistas/edu-galan-revista-mongolia
https://www.revistamongolia.com/noticias/el-humor-es-el-primer-muerto-por-dario-adanti
https://www.eldiario.es/zonacritica/puta-gracia-limites-humor-contexto_6_399020106.html
https://www.ara.cat/internacional/charlie-hebdo_0_1284471798.html
http://www.aimc.es/a1mc-c0nt3nt/uploads/2018/04/resumegm118.pdf
https://elpais.com/internacional/2018/02/14/actualidad/1518614134_389201.html
https://www.cac.cat/web/recerca/quaderns/hemeroteca/detall.jsp?NDg%3D&MQ%3D%3D&Jyc%3D&Mjk%3D
http://www.ccma.cat/premsa/el-director-de-la-revista-charlie-hebdo-assegura-que-no-canviaran-la-linia-editorial-tot-i-els-atacs/nota-de-premsa/2536359/
https://es.wikipedia.org/wiki/Charlie_Hebdo
https://www.periodistes.cat/codi-deontologic


Corbacho, Javi. “Un jueves en el jueves: Entrevista a Guillermo Martínez-Vela”. Und_r  
Construction, 21 de juny del 2017. http://undrconstruction.com/2017/06/21/un-jueves-
en-el-jueves-entrevista-a-guillermo-martinez-vela/ (consulta 24 maig 2018)


Desilver, Drew & Masci, David. “World Muslim population more widespread than you might 

think”. Pew Research Center, 31 de gener del 2017. http://www.pewresearch.org/fact-
tank/2017/01/31/worlds-muslim-population-more-widespread-than-you-might-think/ 
(consulta 22 abril 2018)


Desrues, Thierry. “Percepciones del Islam y de los musulmanes en los Medios de comunicación 

en España” (seminari de la Comissió Europea a Brussel·les l’11 de novembre del 2008 
en el marc de discussió dels reptes pels mitjans de comunicació). http://digital.csic.es/
bitstream/10261/30745/1/Thierry%20Desrues%20El%20dialogo%20intercultural.
%20Un%20reto%20para%20las%20creencias%20y%20las%20convicciones.pdf 

Dworkin, Ronald. “El derecho a la burla”. El País, 25 de març del 2006, 

https://elpais.com/diario/2006/03/25/opinion/1143241211_850215.html (consulta 15 
maig 2018)

EFE. “'Charlie Hebdo' denuncia las amenazas de muerte por su portada sobre el islam”. 20  
Minutos, 6 de novembre del 2017, https://www.20minutos.es/noticia/3179081/0/charlie-
hebdo-denuncia-amenazas-muerte-portada-polemica-islam/ (consulta 27 maig 2018)

EFE. “'Charlie Hebdo' vuelve con el beso homosexual de un musulmán y un dibujante”. La  
Vanguardia, 10 de novembre del 2011. http://www.lavanguardia.com/cultura/
20111110/54238741762/charlie-hebdo-vuelve-con-el-beso-homosexual-de-un-
musulman-y-un-dibujante.html (consulta 15 maig 2018)

El Mundo. “Chirac tacha de 'provocación' el número especial con caricaturas de Mahoma de 

una revista francesa”. El Mundo, 9 de febrer del 2006. http://www.elmundo.es/elmundo/
2006/02/08/internacional/1139423908.html (consulta 8 abril 2018)

El País (Agències). “La justicia francesa absuelve al director de 'Charlie Hebdo' por el caso de 

las caricaturas de Mahoma”. El País, 22 de març del 2007. https://elpais.com/
internacional/2007/03/22/actualidad/1174518011_850215.html (consulta 28 abril 2018)

El País. "Matanza de islamistas en El Cairo”. El País, 9 de juliol del 2013. 

https://elpais.com/internacional/2013/07/08/album/
1373289869_766495.html#foto_gal_2 (consulta 15 maig 2018)

eldiario.es. ¿Qué tiene que ver Houellebecq con el atentado contra Charlie Hebdo? eldiario.es,  
9 de gener del 2015. https://www.eldiario.es/cultura/libros/Houellebecq-portada-Charlie-
Hebdo-promover_0_343666480.html (consulta 20 maig 2018)


Europa Press. “¿Por qué el Islam no permite dibujar a Alá, a Mahoma, a personas ni a 

animales?”. Europa Press, 13 de gener del 2015. http://www.europapress.es/sociedad/
noticia-islam-no-admite-dibujar-ala-mahoma-personas-animales-20150111123721.html 
(consulta 2 maig 2018)

Europa Press. “La revista satírica 'Charlie Hebdo' publica unas caricaturas del profeta 

Mahoma”. Europa Press, 19 de setembre del 2012, http://www.europapress.es/
internacional/noticia-revista-satirica-charlie-hebdo-publica-caricaturas-profeta-
mahoma-20120919111027.html (consulta 14 maig 2018)

�102

http://undrconstruction.com/2017/06/21/un-jueves-en-el-jueves-entrevista-a-guillermo-martinez-vela/
http://www.pewresearch.org/fact-tank/2017/01/31/worlds-muslim-population-more-widespread-than-you-might-think/
http://digital.csic.es/bitstream/10261/30745/1/Thierry%20Desrues%20El%20dialogo%20intercultural.%20Un%20reto%20para%20las%20creencias%20y%20las%20convicciones.pdf
https://elpais.com/diario/2006/03/25/opinion/1143241211_850215.html
https://www.20minutos.es/noticia/3179081/0/charlie-hebdo-denuncia-amenazas-muerte-portada-polemica-islam/
http://www.lavanguardia.com/cultura/20111110/54238741762/charlie-hebdo-vuelve-con-el-beso-homosexual-de-un-musulman-y-un-dibujante.html
http://www.elmundo.es/elmundo/2006/02/08/internacional/1139423908.html
https://elpais.com/internacional/2007/03/22/actualidad/1174518011_850215.html
https://elpais.com/internacional/2013/07/08/album/1373289869_766495.html#foto_gal_2
https://www.eldiario.es/cultura/libros/Houellebecq-portada-Charlie-Hebdo-promover_0_343666480.html
http://www.europapress.es/sociedad/noticia-islam-no-admite-dibujar-ala-mahoma-personas-animales-20150111123721.html
http://www.europapress.es/internacional/noticia-revista-satirica-charlie-hebdo-publica-caricaturas-profeta-mahoma-20120919111027.html


Fortuny, Ignasi. “'El Jueves', 40 años de hilarante historia (de España) saliendo los miércoles”. El  
Periódico, 26 de maig del 2017. https://www.elperiodico.com/es/extra/20170526/40-
aniversario-revista-humor-el-jueves-6064045 (consulta 27 maig 2018)


Fowler, Roger. Language in the News: Discourse and Ideology in the Press. London/ New York: 

Routledge, 1991. 

Gamper, Daniel. “La llibertat d’expressió en la societat tolerant: el cas de les vinyetes de 

Mahoma”. A Quaderns del CAC nº 27, editat per Camps, Victòria, 13-26. Barcelona: 
Consell de l’Audiovisual de Catalunya, 2007. https://www.cac.cat/web/recerca/
quaderns/hemeroteca/detall.jsp?NDg%3D&MQ%3D%3D&Jyc%3D&Mjk%3D 

García-Rico, Marina. “El Jueves: No dibujamos a Mahoma por temor a los daños colaterales”. 

Estrella Digital, 8 de gener del 2015. https://www.estrelladigital.es/articulo/espanha/
jueves-no-dibujamos-mahoma-danos-colaterales/20150108151521223754.html 
(consulta 9 maig 2018)


Gómez, Luz. “Glosario sobre el islam”. Observatorio de la Islamofobia en los Medios. 

http://www.observatorioislamofobia.org/glosario/ (consulta 8 maig 2018)

Guillén Garfias, Joan. “Charlie Hebdo: "Ellos tienen armas. ¡A la mierda!, nosotros tenemos 

champán”. El Periódico, 17 de novembre del 2015. https://www.elperiodico.com/es/
internacional/20151117/charlie-hebdo-respuesta-atentados-paris-nueva-
portada-4680054 (consulta 4 maig 2018)

Henkel, Heiko. “¿Fundamentalmente danés? La crisis de las caricaturas de Mahoma como 

drama de transición”. A La islamofobia a debate: La genealogía del miedo al islam y la 
construcción de los discursos antiislámicos, editat per Martín Muñoz, Gema & 
Grosfoguel, Ramón, 99-122. Alcalà: Casa Árabe, 2012. https://www.researchgate.net/
profile/Perceval_Jose_Maria/publication/
304461615_Narrativas_historiograficas_las_estrategias_del_discurso_a_la_hora_de_con
struir_un_sujeto_morisco_expulsable/links/5770154f08ae621947487ab5/Narrativas-
historiograficas-las-estrategias-del-discurso-a-la-hora-de-construir-un-sujeto-morisco-
expulsable.pdf#page=37 


Lindekilde, Lasse; Mouritsen, Per & Zapata-Barrero, Ricard. “The Muhammad cartoons 

controversy in comparative perspective”. Ethnicities vol 9, nº 3 (Agost 2009): 292-447. 
http://journals.sagepub.com/doi/pdf/10.1177/1468796809337434 

Lipka, Michael. “Muslims and Islam: Key findings in the U.S. and around the world”. Pew  
Research Center, 9 d’agost del 2017. http://www.pewresearch.org/fact-tank/2017/08/09/
muslims-and-islam-key-findings-in-the-u-s-and-around-the-world/ (consulta 22 abril 
2018)


Marín Díaz Córdoba, Verónica. “Medios de comunicación, educación y realidad”. Comunicar 26, 

vol. 13 (2006): 193-197. https://www.revistacomunicar.com/indice/articulo.php?
numero=26-2006-30 

�103

https://www.elperiodico.com/es/extra/20170526/40-aniversario-revista-humor-el-jueves-6064045
https://www.cac.cat/web/recerca/quaderns/hemeroteca/detall.jsp?NDg%3D&MQ%3D%3D&Jyc%3D&Mjk%3D
https://www.estrelladigital.es/articulo/espanha/jueves-no-dibujamos-mahoma-danos-colaterales/20150108151521223754.html
http://www.observatorioislamofobia.org/glosario/
https://www.elperiodico.com/es/internacional/20151117/charlie-hebdo-respuesta-atentados-paris-nueva-portada-4680054
https://www.researchgate.net/profile/Perceval_Jose_Maria/publication/304461615_Narrativas_historiograficas_las_estrategias_del_discurso_a_la_hora_de_construir_un_sujeto_morisco_expulsable/links/5770154f08ae621947487ab5/Narrativas-historiograficas-las-estrategias-del-discurso-a-la-hora-de-construir-un-sujeto-morisco-expulsable.pdf#page=37
http://journals.sagepub.com/doi/pdf/10.1177/1468796809337434
http://www.pewresearch.org/fact-tank/2017/08/09/muslims-and-islam-key-findings-in-the-u-s-and-around-the-world/
https://www.revistacomunicar.com/indice/articulo.php?numero=26-2006-30


Martín Muñoz, Gema. “La islamofobia inconsciente”. A La islamofobia a debate: La genealogía  
del miedo al islam y la construcción de los discursos antiislámicos, editat per Martín 
Muñoz, Gema & Grosfoguel, Ramón, 35-46. Alcalà: Casa Árabe, 2012. https://
www.researchgate.net/profile/Perceval_Jose_Maria/publication/
304461615_Narrativas_historiograficas_las_estrategias_del_discurso_a_la_hora_de_con
struir_un_sujeto_morisco_expulsable/links/5770154f08ae621947487ab5/Narrativas-
historiograficas-las-estrategias-del-discurso-a-la-hora-de-construir-un-sujeto-morisco-
expulsable.pdf#page=37


Martínez, José Antonio. “El lenguaje (políticamente) correcto” (lliçó inaugural del curs 2006-2007 

de la Universitat d’Oviedo, pronunciada pel catedràtic de llengua espanyola). http://
www.pensamientocritico.org/josmar1106.html 

Morant i Marco, Ricard. “El lenguaje políticamente correcto y el humor”. Analecta Malacitana 23,

(2007): 101-115. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2951725 

Perceval, José Maria. "Entre l’humor i el furor: sàtira i visió d’Occident en els mitjans de 

comunicació del món arabomusulmà”. A Quaderns del CAC nº 27, editat per Camps, 
Victòria, 37-45. Barcelona: Consell de l’Audiovisual de Catalunya, 2007. https://
www.cac.cat/web/recerca/quaderns/hemeroteca/detall.jsp?
NDg%3D&MQ%3D%3D&Jyc%3D&Mjk%3D 

Periodistes de la FAPE (aprovat en Assemblea Ordinària). “Codi deontològic”.  Federació  
d’Associacions de Periodistes d’Espanya (FAPE), 22 d’abril del 2017. http://fape.es/
home/codigo-deontologico/ (consulta 29 abril 2018)

Picazo, Belén; Sánchez, Raúl. “El 87% de los atentados yihadistas desde el año 2000 han sido 

en países de mayoría musulmana”. eldiario.es, 22 de març del 2016. https://
www.eldiario.es/internacional/atentados-organizaciones-islamistas-mayoria-
musulmana_0_497301265.html (consulta 25 maig 2018)

Piquer Martí, Sara. “Islamofobia en prensa: cómo detectarla”. Observatorio de la Islamofobia en  
los Medios, 25 de juny del 2017. http://www.observatorioislamofobia.org/2017/06/25/
islamofobia-prensa-detectarla-completo/ (consulta 30 abril 2018)

Plataforma Ciudadana Contra la Islamofobia. Informe Anual: Islamofobia en España 2017. 

Febrer 2018. http://www.observatorioislamofobia.org/wp-content/uploads/2018/03/
Informe-Islamofobia-en-Espa%C3%B1a.-PCCI-Informe-Anual-2018.pdf 

Ramberg, Ingrid. Islamophobia and its Consequences on Young People. Budapest: Consejo de 

Europa, 2004. https://rm.coe.int/16807037e1 

Redacció (El Mundo). "Chirac tacha de 'provocación' el número especial con caricaturas de 

Mahoma de una revista francesa”. El Mundo, 9 de febrer del 2006. http://
www.elmundo.es/elmundo/2006/02/08/internacional/1139423908.html (consulta 5 abril 
2018)

Revista Mongolia. “El camión de ISIS, personaje del año”. Revista Mongolia, gener del 2017. 

https://www.revistamongolia.com/revista/el-camion-de-isis-personaje-del-ano (consulta 
27 maig 2018)

�104

https://www.researchgate.net/profile/Perceval_Jose_Maria/publication/304461615_Narrativas_historiograficas_las_estrategias_del_discurso_a_la_hora_de_construir_un_sujeto_morisco_expulsable/links/5770154f08ae621947487ab5/Narrativas-historiograficas-las-estrategias-del-discurso-a-la-hora-de-construir-un-sujeto-morisco-expulsable.pdf#page=37
http://www.pensamientocritico.org/josmar1106.html
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2951725
https://www.cac.cat/web/recerca/quaderns/hemeroteca/detall.jsp?NDg%3D&MQ%3D%3D&Jyc%3D&Mjk%3D
http://fape.es/home/codigo-deontologico/
https://www.eldiario.es/internacional/atentados-organizaciones-islamistas-mayoria-musulmana_0_497301265.html
http://www.observatorioislamofobia.org/2017/06/25/islamofobia-prensa-detectarla-completo/
http://www.observatorioislamofobia.org/wp-content/uploads/2018/03/Informe-Islamofobia-en-Espa%C3%B1a.-PCCI-Informe-Anual-2018.pdf
https://rm.coe.int/16807037e1
http://www.elmundo.es/elmundo/2006/02/08/internacional/1139423908.html
https://www.revistamongolia.com/revista/el-camion-de-isis-personaje-del-ano


Revista Mongolia. “La mierda de Isis llega a Abbey Road”. Revista Mongolia, juny del 2017. 

https://www.revistamongolia.com/revista/la-mierda-de-isis-llega-abbey-road (consulta 
27 maig 2018)

Riss. “Les autruches en vacances”. Charlie Hebdo, 23 d’agost del 2017. 

https://charliehebdo.fr/edito/les-autruches-en-vacances/ (consulta 27 maig 2018)

Rizo, Marta. El discurso sobre el otro en la televisión: una propuesta de análisis. 2001.

Rodríguez, Vanesa. “Portada de ‘El Jueves’: ¿Pero alguien sabe cómo es Mahoma? (FOTOS)”. 

The Huffington Post, 25 de setembre del 2012. https://www.huffingtonpost.es/
2012/09/25/portada-de-el-jueves-pero_n_1911971.html (consulta 27 abril 2018)


Rosado, José. “El Jueves sigue cagao”. Periodista Digital, 14 de febrer del 2006.

http://blogs.periodistadigital.com/periodismo.php/2006/02/14/
el_jueves_dedica_su_portada_a_los_fachas (consulta 9 maig 2018)

Rose, Flemming. “El humor es esencial para la libertad de expresión”. El Cato, 3 de març del 

2015. https://www.elcato.org/el-humor-es-esencial-para-la-libertad-de-expresion 
(consulta 8 maig 2018)

Rosón Lorente, Javier. “Discrepancias en torno al uso del término islamofobia”. A La islamofobia  
a debate: La genealogía del miedo al islam y la construcción de los discursos 
antiislámicos, editat per Martín Muñoz, Gema & Grosfoguel, Ramón, 167-190. Alcalà: 
Casa Árabe, 2012. https://www.researchgate.net/profile/Perceval_Jose_Maria/
publication/
304461615_Narrativas_historiograficas_las_estrategias_del_discurso_a_la_hora_de_con
struir_un_sujeto_morisco_expulsable/links/5770154f08ae621947487ab5/Narrativas-
historiograficas-las-estrategias-del-discurso-a-la-hora-de-construir-un-sujeto-morisco-
expulsable.pdf#page=37

Runnymede Trust. Islamophobia: a Challenge for Us All. Londres: Runnymede Trust, 1997.

https://www.runnymedetrust.org/uploads/publications/pdfs/islamophobia.pdf 

Samuel, Henry. “French satirical newspaper firebombed after prophet Mohammed 

announcement”. The Telegraph, 2 de novembre del 2011, https://www.telegraph.co.uk/
news/worldnews/europe/france/8864063/French-satirical-newspaper-Charlie-Hebdo-
firebombed-after-prophet-Mohammed-announcement.html (consulta 14 maig 2018)

Sánchez González, P., & Padilla Castillo, G. “La importancia del tratamiento de la religión en 

medios de comunicación. El caso del Islam en España”. Estudios Sobre El Mensaje 
Periodístico 19 (2013): 449–457. https://doi.org/10.5209/rev_ESMP.2013.v19.42052

Tamayo, Juan José. Islam. Cultura, religión y política. Madrid: Trotta, 2009. 

http://www.trotta.es/static/pdf/fragmento_9788498790160.pdf 

�105

https://www.revistamongolia.com/revista/la-mierda-de-isis-llega-abbey-road
https://charliehebdo.fr/edito/les-autruches-en-vacances/
https://www.huffingtonpost.es/2012/09/25/portada-de-el-jueves-pero_n_1911971.html
http://blogs.periodistadigital.com/periodismo.php/2006/02/14/el_jueves_dedica_su_portada_a_los_fachas
https://www.elcato.org/el-humor-es-esencial-para-la-libertad-de-expresion
https://www.researchgate.net/profile/Perceval_Jose_Maria/publication/304461615_Narrativas_historiograficas_las_estrategias_del_discurso_a_la_hora_de_construir_un_sujeto_morisco_expulsable/links/5770154f08ae621947487ab5/Narrativas-historiograficas-las-estrategias-del-discurso-a-la-hora-de-construir-un-sujeto-morisco-expulsable.pdf#page=37
https://www.runnymedetrust.org/uploads/publications/pdfs/islamophobia.pdf
https://www.telegraph.co.uk/news/worldnews/europe/france/8864063/French-satirical-newspaper-Charlie-Hebdo-firebombed-after-prophet-Mohammed-announcement.html
https://doi.org/10.5209/rev_ESMP.2013.v19.42052
http://www.trotta.es/static/pdf/fragmento_9788498790160.pdf


Taub, Amanda. “Charlie Hebdo and its biting satire, explained in 9 of its most iconic covers”. 

Vox, 7 de gener del 2015. https://www.vox.com/2015/1/7/7507883/charlie-hebdo-
explained-covers. (consulta 15 maig 2018)


The Huffpost (Agències). “Ataques a las embajadas de EEUU en Yemen y Egipto en protesta por 

la película anti-Mahoma (FOTOS)”. The Huffington Post, 12 de novembre del 2012, 
https://www.huffingtonpost.es/2012/09/13/manifestantes-irrumpen-en_n_1879877.html 
(consulta 15 maig 2018)

The Telegraph. “Prophet Mohammed to 'guest edit' French satirical magazine”. The Telegraph, 

31 d’octubre del 2011, https://www.telegraph.co.uk/news/worldnews/europe/france/
8860762/Prophet-Mohammed-to-guest-edit-French-satirical-magazine.html (consulta 14 
maig 2018)

Valderrama, Álvaro. “¿Por qué el islam prohíbe las imágenes de Mahoma?”. CNN, 8 de gener 

del 2015. http://cnnespanol.cnn.com/2015/01/08/por-que-el-islam-prohibe-las-
imagenes-de-mahoma/  (consulta 8 maig 2018)

Valentín, Miguel. “'El Jueves' se suma a la caricatura de Mahoma”. El Mundo, 26 de setembre 

del 2012, http://www.elmundo.es/elmundo/2012/09/26/comunicacion/1348650611.html 
(consulta 14 maig 2018) 

van Dijk, Teun Adrianus. “El análisis crítico del discurso”. Anthropos 186 (Set-Oct 1999):

23-26. http://www.discursos.org/oldarticles/
El%20an%E1lisis%20cr%EDtico%20del%20discurso.pdf 

van Dijk, Teun Adrianus. “El racismo y la prensa en España”. Discurso periodístico y procesos  
migratorios (2007): 27-80. http://www.discursos.org/oldarticles/
racismo%20y%20prensa.pdf 

�106

https://www.vox.com/2015/1/7/7507883/charlie-hebdo-explained-covers
https://www.huffingtonpost.es/2012/09/13/manifestantes-irrumpen-en_n_1879877.html
https://www.telegraph.co.uk/news/worldnews/europe/france/8860762/Prophet-Mohammed-to-guest-edit-French-satirical-magazine.html
http://cnnespanol.cnn.com/2015/01/08/por-que-el-islam-prohibe-las-imagenes-de-mahoma/
http://www.elmundo.es/elmundo/2012/09/26/comunicacion/1348650611.html
http://www.discursos.org/oldarticles/El%20an%E1lisis%20cr%EDtico%20del%20discurso.pdf
http://www.discursos.org/oldarticles/racismo%20y%20prensa.pdf


7. ANNEXOS 

7.1. Presentació de la mostra 

El Jueves’ Data Titular Descripció Context

1 (Portada) Febrer 2006 Íbamos a dibujar a 
Mahoma… ¡Pero 
nos hemos cagao!

El bufó símbol de 
la revista borra un 
dibuix un 
suposadament hi 
havia Mahoma.

Polèmica per la 
publicació de les 
caricatures de 
Mahoma al diari 
Jyllands-Posten

2 (Portada) Febrer 2006 Fachas con 
turbante

Hi apareix un 
suposat musulmà 
amb un turbant 
dient “Al que diga 
que el islam es 
intolerante, lo 
mato”.

3 (Portada 
publicada a 
Facebook)

Setembre 2012 Cualquier excusa 
es buena para 
quemar una 
embajada yanqui

Hi apareix un home 
de religió 
musulmana 
cremant i armat al 
crit de “¡Alá es 
grande, cagüento!

En una segona 
ocasió, nova 
publicació d’un 
vídeo satíric de 
Mahoma i més 
caricatures a 
Charlie Hebdo que 
provoquen atacs a 
ambaixades 
americanes.

4 (Portada) Setembre/Octubre 
2012

Pero… ¡Alguien 
sabe cómo es 
Mahoma?

Uns homes en una 
roda de 
reconeixement que 
representa que són 
Mahoma (algun 
d’ells).

En aquesta segona 
crisi de les 
caricatures, El 
Jueves s’atreveix 
per primera vegada 
a representar 
Mahoma.

5 (Portada) Gener 2015 - A la portada, amb 
un fons negre i tota 
tenyida de sang, el 
bufó de El Jueves 
intenta dibuixar 
demanant auxili al 
crit de “Armas del 
siglo XXI, cerebros 
medievales, 
¡socorro!”

Arran de l’atemptat 
terrorista que va 
patir la redacció de 
Charlie Hebdo, El 
Jueves li dedica 
aquesta portada 
afegint el famós 
“Nous sommes 
Charlie”.

�107



6 (Portada) Agost 2017 Barcelona somos 
todos

A la portada hi 
apareixen uns 
castellers de 
diverses ètnies, 
religions i 
procedències amb 
la Sagrada Família 
l’estàtua de Colom 
al fons. També hi 
apareix el llaç de 
“No tenim por!”

L’atemptat de 
Barcelona i 
Cambrils del 
passat agost del 
2017, en què un 
conductor va 
atropellar 
centenars de 
persones a la 
Rambla. En total, 
24 morts (entre els 
quals els 8 
terroristes).

Charlie Hebdo’ Data Titular Descripció Context

1 (Portada) Febrer 2006 Mahomet, 
desbordat pels 
integristes

Hi apareix una 
caricatura de 
Mahoma 
lamentant-se pels 
fonamentalistes i 
es tapa la cara 
amb les mans 
dient: “És difícil ser 
estimat per 
idiotes”.

Va ser l’època de la 
publicació de les 
primeres 
caricatures de 
Mahoma al diari 
Jyllands-Posten i 
Charlie Hebdo no 
va ser menys en 
posar-hi cullerada 
uns mesos més 
tard. Primer amb 
aquesta portada i 
l’endemà 
reproduint-ne les 
caricatures i 
afegint-ne algunes 
de noves.

2 (Portada) Novembre 2011 100 fuetades, si no 
et mors de riure

La portada 
converteix 
Mahoma en 
redactor en cap 
d’un número 
especial rebatejat 
com “Charia 
Hebdo” (fent 
referència a la llei 
islàmica). El profeta 
amenaça el lector 
de propinar-li cent 
fuetades si no es 
mor de riure.

Després de la 
victòria dels 
islamistes a les 
eleccions de 
Tunísia, la revista hi 
dedica una edició 
especial per 
denunciar la pujada 
de l’islamisme al 
nord d’Àfrica. Això 
va desencadenar 
en atacs amb 
còctels Molotov.

3 (Portada) Novembre 2011 L’amor, més fort 
que l’odi

Sobre un fons 
groc, un dibuixant 
de “Charlie Hebdo” 
es dona un petó de 
forma apassionada 
amb un musulmà. 

Charlie Hebdo  va 
optar per una 
portada 
“conciliadora” 
després de l’atac 
amb còctels 
Molotov contra la 
seva redacció i 
l’anterior portada.

�108



4 (Portada) Setembre 2012 Intocable 2 A la portada s’hi 
representa un 
imam empès en 
una cadira de 
rodes per un rabí. 
Tots dos es diuen: 
"No convé burlar-
se’n”.

Noves caricatures 
de Mahoma a 
càrrec de Charlie 
Hebdo i difusió de 
la pel·lícula “La 
innocència dels 
musulmans” als 
Estats Units, en 
què es presenta 
Mahoma com un 
obsessionat sexual 
amb poques llums i 
als seus deixebles 
com un grup de 
violents. 

5 (Caricatura) Setembre 2012 La pel·lícula que 
incendia el món 
musulmà

Un càmera es tapa 
la cara mentre 
grava Mahoma, 
que està despullat 
bocaterrosa i li 
pregunta “si li 
agraden també les 
seves natges”.

6 (Caricatura) Setembre 2012 Mahoma: Ha 
nascut una estrella

Caricatura de 
Mahoma 
d’esquenes, 
despullat, ajupit i 
resant, amb una 
estrella groga que 
el tapa per darrere.

7 (Caricatura) Setembre 2012 Una pel·lícula idiota 
sobre l'islam 
desencadena la 
ràbia dels 
fonamentalistes

Caricatura de 
Mahoma amb un 
vestit blanc, una 
pistola en alt i dient 
que “si els mostren 
una pel·lícula 
intel·ligent 
desencadenaran la 
tercera guerra 
mundial”. 

8 (Portada) Juliol 2013 Matança a Egipte / 
L’Alcorà és una 
merda, no atura les 
bales

S’hi veu un 
musulmà sostenint 
un Alcorà i rebent 
sis trets que 
travessen el llibre.

Charlie Hebdo 
publica aquesta 
portada després 
d’uns episodis de 
matances 
d'islamistes al 
Caire.

9 (Portada) Octubre 2014 Si Mahoma 
tornés… 

Un encaputxat es 
disposa a 
decapitar un 
musulmà que li 
assegura ser 
Mahoma: “Però si 
sóc el profeta, 
idiota!”. Mentre que 
el botxí li etziba: 
“Calla, infidel!”

Desconegut.

�109



10 (Portada) Gener 2015 Les prediccions del 
mag Houellebecq

En aquest cas hi 
apareix l’autor del 
llibre ‘Soumission’, 
Michel Houllebecq, 
caricaturitzat com 
un mag. La portada 
va encapçalada pel 
títol “Les 
prediccions del 
mag Houllebecq”. 
L’escriptor va dues 
prediccions: 1. El 
2015 perdo les 
dents… 2. El 2022 
faré el Ramadà.

La portada va 
dedicada a 
l’escriptor Michel 
Houellebecq 
després del seu 
llibre ‘Soumission’, 
on planteja la 
victòria d’un partit 
musulmà a les 
eleccions del 2022 
a França i pinta un 
país al límit de la 
guerra civil. 
Paradoxalment, la 
portada va ser el 
número previ a 
l’atemptat que es 
va produir a París 
el 7 de gener del 
2015 contra el 
setmanari. Això va 
provocar que 
l’autor marxés del 
país i frenés la 
difusió de la 
novel·la.

11 ( Portada) Gener 2015 Tot està perdonat Sobre un fons verd, 
Charlie Hebdo 
presenta una 
portada amb 
Mahoma, amb 
expressió de 
tristesa i deixant 
anar una llàgrima, 
sosté un cartell on 
s’hi pot llegir “Jo 
sóc Charlie”. 

Es tracta de la 
primera publicació 
del setmanari 
després de 
l’atemptat del 7 de 
gener del 2015. La 
va fer pública 
només una 
setmana després 
de l’atemptat. 

�110



12 (Caricatures) Gener 2016 La prova de que 
Europa és 
cristiana. Els 
cristians caminen 
sobre les aigües; 
els nens 
musulmans 
s’enfonsen. 

En un paisatge de 
platja, hi apareix un 
home caracteritzat 
com un cristià, 
amb una corona 
d’espines i 
caminant per sobre 
l’aigua. Al seu 
costat, hi ha un nen 
cap per avall, 
enfonsant-se.

Crisi dels refugiats. 
La caricatura es va 
fer pública en un 
dels moments més 
àlgids de la crisi 
dels refugiats, en 
què molts vaixells 
quedaven a la 
deriva d’entrar al 
Mediterrani. Una 
de les fotografies 
més impactants va 
ser la d’un nen 
kurd de tres anys, 
l’Aylan, que va 
aparèixer ofegat a 
la platja de 
Bodrum, a Turquia. 
Precisament la 
caricatura utilitza la 
imatge del nen a la 
costa. 

13 (Portada) Novembre 2015 Ells tenen les 
armes. Què se’n 
vagin a la merda, 
nosaltres tenim el 
xampany!

Sobre un fons 
completament 
vermell, un jove 
apareix bevent 
xampany amb 
l’ampolla a la mà i 
en actitud alegre. 
El líquid que beu se 
li escapa per 
diversos orificis al 
repartits pel seu 
cos, reproduint 
ferides de bala.

El setmanari va 
difondre aquesta 
portada després 
dels atemptats 
simultanis que es 
van produir a París 
el 13 i 14 de 
novembre del 
2015, entre els 
quals destaca el de 
la Sala Bataclan. 

14 (Portada) Agost 2016 La reforma de 
l’islam. 
Musulmans… 
desinhibiu-vos! 

La portada mostra 
una parella 
musulmana 
despullada en una 
platja. 

Aquesta imatge es 
publica després 
que l’alcalde de 
Cannes prohibís 
l’ús del burquini.

15 (Portada) Agost 2017 Islam, religió de 
pau… eterna

La primera plana 
de la revista mostra 
dues persones 
mortes a terra 
sobre dos bassals 
de sang, després 
de ser atropellats 
per una furgoneta 
que fuig al fons.

Es publica després 
dels atemptats de 
Barcelona i 
Cambrils dels dies 
17 i 18 d’agost del 
2017. 

�111



16 (Portada) Novembre 2017 La defensa de Tariq 
Ramadan

Hi apareix Tariq 
Ramadan 
caricaturitzat amb 
una erecció 
exagerada i dient 
que “ell és el sisè 
pilar de l’islam”. La 
revista afegeix de 
forma irònica un 
sisè pilar als cinc 
pilars de la religió. 

Charlie Hebdo es 
fa ressò de la 
polèmica que 
envolta un dels 
líders musulmans 
més influents 
després de ser 
acusat de diverses 
violacions i abusos 
a dones. Arran de 
la portada, la 
revista va rebre 
amenaces de mort. 

Mongolia’ Data Titular Descripció Context

1 (Portada) Gener 2017 Elegido personaje 
del año: Camión 
yihadista

La portada de la 
revista anuncia el 
premi de 
personatge de 
l’any 2016 per “un 
camió jihadista”. 
Ho acompanya de 
frases com “¡Feliz 
año 1438!” o 
“Vuelven las 
cruzadas (pero 
ahora desde el otro 
lado)… ¡y nosotros 
en el medio!”. El 
camió porta 
inscripcions com 
“La religión es mi 
camino”, “Hasta el 
infinito y más allá” 
o “Apartaos, 
herejes”

Fa referència als 
últims atemptats 
perpetrats per Esta 
Islàmic, en què 
s’ha fet ús de 
vehicles per 
atropellar gent i 
causar més danys. 
És el cas per 
exemple dels 
atemptats de Niça 
(juliol 2016) o el de 
Berlín (desembre 
2016). 

2 (Contraportada) Gener 2017 ¡Exclusiva! La 
Pedroche nos 
muestra su nuevo 
modeli para la 
próxima 
Nochevieja de 
1439 

Sobre un fons 
negre, hi apareix 
una dona 
completament 
tapada amb una 
túnica blava i una 
mena de vel que li 
cobreix tot el cap. 
El vestit és blau i 
amb estrelles 
platejades

Contraportada de 
principis d’any que 
fa mofa dels vestits 
que porta la 
pesentadora 
Cristina Pedroche a 
les campanades de 
cap d’any, sempre 
envoltats de 
polèmica per les 
seves 
transparències

�112



3 (Portada) Juny 2017 La mierda de ISIS 
ya llega a Abbey 
Road

A la portada hi surt 
per una banda un 
disc de vinil on s’hi 
pot llegir “The 
End”. A sota, hi ha 
reproduïda la 
famosa caràtula de 
The Beatles 
creuant Abbey 
Road, però en 
aquest cas són 
atropellats pel que 
seria una furgoneta 
cometent un atac 
terrorista. Ho 
acompanyen amb 
la frase “Todos 
somos Beatles”.

Aquesta entrega de 
la revista surt 
publicada en un 
moment que s’han 
produït diversos 
atemptats d’Estat 
Islàmic a Europa, 
però el més recent 
va ser el de 
Londres (pont de 
Londres i Borough 
Market), que va 
deixar onze morts 
(entre els quals hi 
ha els tres 
terroristes) i es va 
produir per 
atropellament i 
arma blanca.

4 (Contraportada) Juny 2017 isisPrime now Contraportada. El 
cap de l’actual 
president dels 
Estats Units, 
Donald Trump, 
apareix en una 
caixa de cartró i 
envoltat de plàstic 
protector. Ho 
acompanyen un 
codi de barres i les 
paraules isisPrime 
now, imitant el 
disseny del servei 
Premium 
d’Amazon.

Es tracta d’una 
contraportada que 
es va publicar al 
mateix temps que 
Trump aprovava 
una llei per limitar 
l’entrada als Estats 
Units de 
determinats països, 
la gran majoria 
musulmans.

5 (Portada) Setembre 2017 Lo de Las Ramblas 
fue ETA

La primera plana 
mostra un 
muntatge amb la 
cara d’Aznar amb 
un turbant i barba 
llarga com si fos 
musulmà. Just a 
sota, més en petit, 
hi apareix Eduardo 
Inda, també 
representat amb 
una indumentària 
musulmana i 
barba. 

La revista Mongolia 
recorda les 
mentides que 
Aznar, juntament 
amb altres líders 
polítics com Tony 
Blair, van dir durant 
la guerra d’Iraq per 
justificar-la. I ho fa 
amb un to irònic, 
posant en boca 
d’Aznar que el 
culpable de 
l’atemptat de Les 
Rambles és ETA. El 
periodista Eduardo 
Inda, caricaturitzat 
com un líder polític 
musulmà, hi 
afegeix “Y lo de 
Cambrils 
Venezuela”.

�113



7.2. Portades 

Charlie Hebdo #1


6 (Contraportada) Setembre 2017 Si usted es tan 
idiota como para 
creer en seres 
imaginarios que le 
dictan órdenes 
desde el cielo… no 
compre esta 
revista. Búsquese 
un psiquiatra

En aquest cas la 
contraportada és 
completament 
minimalista. Fons 
blanc i un text que 
ocupa tot l’ample i 
alt de pàgina amb 
el títol.

Va ser la primera 
revista de Mongolia 
després dels 
atemptats de 
Barcelona i 
Cambrils.

�114



El Jueves #2


 


El Jueves #3


�115



Charlie Hebdo #4


Charlie Hebdo #5


�116



Charlie Hebdo #6





�117



El Jueves #7


El Jueves #8


�118



Charlie Hebdo #9


Charlie Hebdo #10


�119



Charlie Hebdo #11


Charlie Hebdo #12


�120



El Jueves #13


Charlie Hebdo #14


�121



Charlie Hebdo #15


Charlie Hebdo #16


�122



Mongolia #17


Mongolia #18


�123



Mongolia #19


Mongolia #20


�124



Charlie Hebdo #21


El Jueves #22


�125



Mongolia #23


Mongolia #24


�126



Charlie Hebdo #25


Jyllands-Posten #26


�127



7.3. Entrevistes 

Guillermo Martínez-Vela, director de ‘El Jueves’ 

-Qué es la libertad de expresión?
La libertad de expresión consiste en poder expresar todo aquello que te parezca sin que el 
gobierno te castigue por ello. Y, a la vez, consiste en aceptar que tu vecino pueda decir cosas que 

a ti te horroricen.

-Crees que tiene límites la libertad de expresión?
Los límites de la libertad de expresión, en términos legales, están definidos en el código civil y el 

código penal: existen tipos delictivos relacionados con la difamación, como la calumnia y la injuria. 
Y también están definidos los llamados delitos de odio y de apología de ideas discriminatorias 

contra colectivos desfavorecidos.

A un nivel no estrictamente legal, los límites de la libertad de expresión son consensuados de 
forma natural y casi espontánea por los distintos grupos de personas. Es una cuestión cultural. Lo 

que está bien visto decir entre un grupo de amigos íntimos no es lo mismo que lo que está bien 
visto decir en la mesa con tus suegros y no es lo mismo que lo que está bien visto decir en una 

convención de tu empresa. Cada esfera de nuestras vidas tiene sus códigos y no seguirlos puede 
llevar a la incomprensión o al conflicto, esto es así. Cuanta más gente seáis en un grupo y menos 

os conozcáis entre vosotros, más os limitarán las convenciones sociales a la hora de expresaros 
con total libertad.

-Es libertad de expresión hacer sátira o mofa de colectivos en situación de vulnerabilidad 
como la comunidad islámica?
Es libertad de expresión, sí, independientemente de que a uno le parezca bien o mal, o 

moralmente reprochable. Por otra parte, la comunidad islámica es muy diversa. Está socialmente 
aceptado hacer sátira sobre determinados colectivos musulmanes nada vulnerables, y cuando la 

haces todo el mundo entiende que no atacas a los musulmanes desfavorecidos. Un ejemplo: la 
sátira sobre la aristocracia saudí, que son musulmanes estrictos y queridísimos socios de 

Occidente, no acostumbra a entenderse como un ataque contra la comunidad islámica, sino un 
ataque al sistema político saudí que perpetúa los privilegios de una élite y que utiliza la religión, 

entre otras cosas, para sus fines. En cambio, es de mal gusto hacer sátira mofándose de los 
musulmanes pobres. No porque sean musulmanes, sino porque son pobres.

�128



-Tu también “fuiste Charlie Hebdo” cuando se produjo el atentado el pasado enero del 
2015? ¿Entiendes que haya gente que viera “entendibles" los ataques debido a la dureza de 
las portadas contra el islam?
Lo de “ser Charlie Hebdo” perdió muy rápido su sentido original. Es obvio que cualquier persona 
con dos dedos de frente se opone a un atentado como el de Charlie Hebdo. Eso era lo que 

significaba el “Je suis Charlie” el día del atentado. Luego cada político intentó arrimar el ascua a 
su sardina y la cosa se desvirtuó en muy poco tiempo.

No me parece justificable matar a alguien por un chiste, sea cual sea el chiste. Entiendo que el 
atentado se enmarca en una espiral de violencia que viene de lejos y con múltiples factores, pero 

la violencia me parece un horror y un despropósito, máxime contra civiles. Siempre habrá quien se 
desmarque de cualquier consenso para sentirse especial y para impresionar a sus semejantes, 

por lo que entiendo que siempre habrá quien relativice la gravedad de cualquier atentado, siempre 
habrá gente bocazas.

-Crees que hay islamofobia en los medios? ¿También en El Jueves?
Hay mucho desconocimiento acerca de las distintas realidades de los distintos países con mayoría 
de habitantes musulmanes. Turquía, Siria, Irán o Arabia Saudí son países muy distintos y a 

menudo se tiende a meter a todos sus habitantes en el mismo saco. Supongo que es una 
estrategia de reduccionismo para que sea más fácil demonizar y señalarlos como contrarios desde 

Occidente. Se busca un denominador común, como la religión, para volver a las cruzadas. Los 
medios de información matizan poco, en general, y caen en la simplificación, cosa que fomenta la 

ignorancia. Y la ignorancia puede acabar convirtiéndose en racismo, clasismo, islamofobia, 
machismo, etc.

En El Jueves de lo que se nos acostumbra a acusar en los últimos años es precisamente de 

criticar sólo a la Iglesia católica. En realidad criticamos a todas las religiones en general y a la 
católica en particular. Nos llaman muchas cosas, pero islamófobos no. Procuramos no serlo, nos 

esforzamos, aunque tenemos los sesgos que tiene cualquier persona occidental de a pie. Ídem en 
lo que respecta al racismo, machismo, clasismo, etc.

-Como humoristas, os imponeis algún tipo de filtro cuando tenéis que tratar con temas 
relacionados con grupos en situación sensible como los musulmanes?
No cargamos del mismo modo contra los musulmanes que contra los católicos porque la religión 

del poder en este país es la católica. Es la que nos han intentado inculcar desde pequeños, es la 
que profesan los políticos que están en el poder y, por tanto, es la que condiciona las leyes que 

nos acaban afectando a todos. Los musulmanes en nuestro país no tienen poder y, en el fondo, 
nosotros apenas sabemos nada del Islam.

�129



En el humor la ecuación es clara: cuando haces sátira sobre TU religión, estás haciendo sátira 

sobre la religión en general. Cuando haces sátira sobre la religión del OTRO, se percibe como un 
ataque al otro. Además, si ese otro no tiene tanto poder como tú, se percibe directamente como un 

abuso.
El filtro que nos imponemos es que los chistes se entiendan, nosotros en El Jueves procuramos 

ser claros, sobre todo en temas sensibles, pero pese a todo es casi imprescindible que el lector 
haga un esfuerzo por entender cuál es la intención del autor. Si yo hago un chiste sobre jeques 

saudíes veraneando en Marbella, podría darse el caso de que alguien interpretase que ese chiste 
pretende atacar a la comunidad musulmana mundial, las interpretaciones son libres, pero no sería 

esa mi intención si hago ese chiste.

-El humor es una herramienta indispensable para que una democracia funcione. Crees que 
esto es humor? (portada tras el atentado en BCN)
El humor es una herramienta que ayuda a cuestionar y, además, divierte. El humor explora 
posibilidades, plantea dudas, señala absurdos y al final, por hache o por be, siempre resulta 

enriquecedor.

En lo que respecta a la portada que me citas, sí es humor. Es el humor de Charlie Hebdo, que se 
mueve en sus códigos y es comprendido e incomprendido a partes iguales. A veces es buen 

barómetro para los humoristas fijarse en qué colectivos aplauden determinados chistes. Charlie 
Hebdo proviene de una tradición de izquierda libertaria sesentayochista que prioriza lo laico y lo 

anticlerical por encima de muchas otras cosas, y no hacen concesiones con ningún tipo de 
sentimiento religioso, pero lo cierto es que en los últimos tiempos Charlie Hebdo ha sido 

abanderada más bien por la derecha reaccionaria y racista. Gran parte de la izquierda actual 
considera que resulta imperialista que un occidental ateo le sugiera a un musulmán que renuncie 

a su religión; y para esa izquierda el antiimperialismo prima por encima de lo laico y anticlerical. 
Así pues, para dichos sectores de la izquierda Charlie Hebdo resulta imperialista, y le han 

acabado dando la espalda. Y si los militantes del Front National son los que más les aplauden 
este tipo de portadas, todavía más.

A mí esta portada de Charlie me parece poco acertada, por imprecisa. Porque lo que dice no es 

verdad. Porque una cosa es el ISIS y otra el Islam, es un hecho, simpaticemos o no con el Islam. 
De hecho, la mayoría de víctimas de ISIS son otros musulmanes. No hay un bando musulmán que 

mate a los que no son musulmanes. El Islam es la religión de las víctimas de ISIS, muchas de 
ellas civiles musulmanes pacíficos.

�130



Un símil muy ilustrativo: Cuando nosotros sacamos nuestra portada sobre el atentado en BCN 

mucha gente nos llamó buenistas y nos pidió que teníamos que haber hecho una portada como la 
de Charlie, contra el Islam. Es como si después de un atentado de ETA se nos pidiese que 

hiciésemos una portada contra los vascos. ¿Verdad que sería absurdo? (Bueno, lo cierto es que la 
gente que nos pidió una portada contra el Islam seguramente es la misma gente que, 

efectivamente, después de un atentado de ETA nos pediría una portada contra todos los vascos).

-Muchas veces os tildan de que solo se atrevéis con los políticos y la religión católica y 
que, en cambio, no os atrevéis con el islam. ¿Es eso verdad?
No es que "no nos atrevamos". Es que no es nuestra religión ni consideramos que sus fieles 
tengan poder en nuestro país, por lo que es lógico que centremos la crítica en la religión que sí 

tiene el poder. No le tenemos una manía particular al islam. Las veces que lo criticamos lo 
hacemos englobando a todas las religiones establecidas, apelando al denominador común que 

tienen todas ellas.

-Es posible para una revista como la vuestra o un humorista condenar los actor terroristas 
sin renunciar al humor pero sin caer en la islamofobia?
Es posible y lo hacemos. Es tan sencillo como enfocar la sátira centrándola en la figura de los 
yihadistas, o en la parte política del tema del terrorismo de ISIS y Al-Qaeda, que en realidad es 

más importante que la religiosa: la hipocresía de Occidente cuando vende armas a Oriente Medio 
y estas armas acaban en manos de terroristas, el uso de estos grupos terroristas para 

desestabilizar enemigos de la OTAN, etc. 
Siempre es difícil hacer humor sobre tragedias, y cuando ocurren no hacemos un humor "de reír". 

A veces lo mejor es hacer humor de denuncia y luto, apelando a la esperanza. Te remito a la 
portada que hicimos en agosto de 2017 después de los atentados de Barcelona y Cambrils. Si 

alguien cree que esa portada incurre en la islamofobia, que se lo haga mirar.

-No cree que hacer humor con contenido islamofóbico contribuye a perpetuar un odio 
latente hacia la comunidad musulmana que ahora mismo preside Europa, EEUU y todo 
Occidente?
En este caso el humor en realidad es el síntoma, no la causa del problema. Para solucionar el 

problema hay que atacar su raíz. Cuando desaparezca la islamofobia, desaparecerá el humor 
islamófobo. Si solo te centras en frenar el humor islamófobo pero no las causas reales de la 

islamofobia, la islamofobia seguirá existiendo. Sucede lo mismo con el racismo, el machismo y 
tantas otras formas de discriminación.

�131



-Una revista humorística de izquierdas, crítica con el status quo, no debería promover 
portadas que combatiesen la islamofobia, de la misma forma que lo hace por otras causas 
como las pensiones, la corrupción o la libertad de expresión?
En El Jueves acostumbramos a hacer sátira del discurso del odio que sostienen los sectores 
reaccionarios. Nos burlamos del discurso de los fachas, vaya. Y en ese discurso del que nos 

burlamos va incluida, entre otras cosas, la islamofobia. 
Un problema con el que nos encontramos es que, e menudo, la gente que no está muy puesta en 

cierto tipo de humor confunde la parodia del discurso del odio con el propio discurso del odio. El 
humor, cuanto más irónico, requiere de un cierto nivel de comprensión lectora.

Del mismo modo que criticamos la discriminación por motivos de religión, también defendemos 
que para la emancipación de la persona uno debe poder escoger libremente si sigue o no la 

religión que le inculcaron desde pequeño. Abogamos por un estado laico.

-En este sentido, podríamos retraer a El Jueves o a Charlie Hebdo que consideren más de 
izquierdas insultar con dibujos a los musulmanes que no poner remedio a la islamofobia?
No tenemos noticia de que los musulmanes se hayan sentido insultados por los dibujos de El 
Jueves.  Y eso que, técnicamente, al ser Jesús un profeta del Islam, dibujarle también es incurrir 

en blasfemia para los musulmanes. Así que cuando hacemos sátira sobre los dogmas del 
cristianismo católico podríamos estar ofendiendo a los musulmanes, pero no se ha dado el caso. 

Y si se ha dado, no nos lo han hecho saber. Una portada de hace años generó algo de 
controversia entre alguna asociación musulmana, pero la cosa se quedó en nada. Las quejas 

siempre nos han venido de otros sectores.
Desde El Jueves, insisto, ridiculizamos el discurso discriminatorio de los sectores más 

reaccionarios y poderosos del país, y ese es nuestro modo de combatir los valores que causan la 
islamofobia, entre otras lacras.

La Competència, RAC1

-Per a tu, què és la llibertat d’expressió? 
Per a mi, la llibertat d'expressió és el dret de d'opinar i expressar-me lliurement. Sense llibertat 
d'expressió no hi ha democràcia de qualitat (ni democràcia, segons com)

-Té límits la llibertat d'expressió? 
No, no té límits... perquè sinó, ja no seria llibertat. 

-És llibertat d'expressió fer sàtira o mofa de col·lectius en una situació de vulnerabilitat com 
la comunitat islàmica? 

�132



Fer sàtira o mofa és només fer sàtira o mofa. No necessàriament hem d'estar d'acord amb la 

sàtira i la mofa dels altres.   Una altra cosa és que jo, com a humorista, hagi decidit no fer mofa 
dels col·lectius en situació de vulnerabilitat.

-Tu també vas "ser Charlie Hebdo” quan es va produir l'atemptat el passat gener del 2015? 
Sí Per què? Perquè estic en contra d'assassinar la gent. (Encara que facin acudits molt dolents)

-Creus que hi ha islamofòbia als mitjans? 
Sí, i a la societat en general.  

-Com a humoristes, us imposeu algun tipus de filtre quan heu de tocar temes relacionats 
amb grups en situació més sensible com els musulmans? 
Com et deia abans, preferim no fer mofa de qui està en situació vulnerable perquè, entre d'altres 

coses... no té gaire mèrit (és cruel i, personalment, no em fa gràcia la crueltat).

-L'humor és una eina indispensable per tal que una democràcia funcioni. Creus que això és 
humor? (portada Charlie Hebdo després de l’atemptat a BCN) 
Crec que és humor (perquè és una revista d'humor), però no em fa gràcia. Jo li hagués donat dues 
voltes... o tres. Però clar, jo no formo part del consell de redacció d'aquesta revista.

Eduardo Galán, co-fundador revista ‘Mongolia’

-Qué es la libertad de expresión para ti?
Es irrelevante lo que sea para mi. La libertad de expresión está perfectamente definida en sitios 
tan claves, por diferentes razones, como la Declaración de Derechos Humanos o la Constitución 

norteamericana. Es la libertad de difundir cualquier tipo de ideas tanto las de carácter informativo 
como las de carácter artístico. Asimismo ampara la expresión de creencias, por ejemplo religiosas 

o paranoides, que no son propias del campo del conocimiento y suelen ser aberrantes. Ya ves qué 
maravilla es la libertad de expresión, que nos permite detectar a imbéciles rápidamente.

-Crees que tiene límites la libertad de expresión?
En cuanto a la artística, no debería pero los tiene de facto porque está perseguida. En cuanto a la 
informativa, están en el Código penal: la vulneración al honor, a la propia imagen, víctimas del 

terrorismo... en este caso depende del país, ya que los Códigos penales varían.

-Es libertad de expresión hacer sátira o mofa de colectivos en situación de vulnerabilidad 
como la comunidad islámica? Por ejemplo, dibujar a Mahoma es libertad de expresión?

�133



Una cosa es hacer sátira (que tiene una intención crítica) y otra es hacer mofa (que no tiene 

intención crítica). Se puede usar la mofa como recurso de la sátira pero la mofa en ningún caso es 
sátira (pienso en Nelson, el chico malo de "Los Simpson"). 

Por supuesto que la comunidad islámica y sus líderes pueden ser sujeto de sátira. Lo mismo que 
la comunidad budista, la comunidad judía o la comunidad católica (en este último caso no son 

grupo de vulnerabilidad en España pero sí en Yemen). Es muy complicado lo de los grupos de 
"vulnerabilidad": ¿no se pueden criticar? ¿no tienen creencias aberrantes, como la comunidad 

gitana y su machismo o el burka en algunas comunidades islámicas? Y, por supuesto, dibujar a 
Mahoma es libertad de expresión: no se hace lo suficiente porque hay una gran manada de hijos 

de puta que te puede matar a ti o, peor aún, a gente que no se lo merece.
La libertad de culto no implica que los cultos religiosos tengan que tener ventajas legales con 

respecto a otros grupos humanos como los ideológicos, políticos, etc. Que haya libertad de culto 
no implica que no se pueda ejercer la crítica a las ideas religiosas que sostiene del mismo modo 

que la libertad política, que haya gente de izquierdas y de derechas, liberales o estatistas, y que 
mucha o poca gente crea en esas ideas, no implica que no se pueda ejercer la crítica a esas 

ideas. Sin crítica no hay progreso, y la democracia permite tanto la libertad de culto como la 
libertad de ejercer la crítica satírica a todas las ideas, incluyendo las religiosas. 

-Tu también “fuiste Charlie Hebdo” cuando se produjo el atentado el pasado enero del 
2015? ¿Entiendes que haya gente que llegara a justificar (o entender) los ataques debido a 
la dureza de las portadas del semanario contra el islam?
Sin duda. Por supuesto que lo entiendo y tienen todo mi desprecio.

-Crees que hay islamofobia en los medios ? ¿Y en Mongolia?
Sin duda, hay islamofobia en muchos medios. La islamofobia es la fobia a todo aquel que crea en 

el islam. Nosotros criticamos la idea religiosa en sí y el fanatismo, pero no odiamos al que crea en 
esas ideas mientras que no las imponga por la fuerza o por coacción al Estado. En Mongolia hay 

religiofobia: hay catolicismofobia, islamofobia, judíofobia... jaja No distinguimos entre creencias 
aberrantes y peligrosas, aunque actualmente diversas interpretaciones del Islam sean 

absolutamente peligrosas y violentas, mucho más que las peores versiones actuales del 
catolicismo o el judaísmo. Pero tranquilo: según el siglo, va cambiando qué religión mata a los que 

trabajamos en sátira, no es cuestión de que sean mucho mejores unas que otras. Igual en el siglo 
XXII el Islam pierde el franquiciado.

-Como humoristas, os imponéis algún tipo de filtro cuando tenéis que tratar con temas 
relacionados con grupos en situación sensible como los musulmanes?

�134



No soy humorista, no sé hacer reír siempre, ni escribo bien chistes o monólogos sobre la vida 

cotidiana. Les admiro mucho. Yo escribo sátira, que a veces no pretende hacer reír, sino formar un 
discurso de crítica desde determinada posición. Es que los musulmanes no son grupo de situación 

sensible: hay musulmanes que sí, otros que no y algunos que a medias. Con los que creemos que 
sí, ni aparecen pero el resto son blanco de nuestra sátira. Y lo que no respetamos son las 

creencias del Islam, que son absolutamente absurdas y peligrosas y conducen al retraso de la 
Humanidad: al acientifismo, al machismo, a la homofobia... Solo hace falta conocer mínimamente 

la figura de Mahoma para saber que son peligrosísimas. 

-Muchas veces os tildan de que solo se atrevéis con los políticos y la religión católica y 
que, en cambio, no os atrevéis con el islam. ¿Es eso verdad?
No. A poco que se abra la revista se ve que no es cierto. Lo que pasa es que le dedicamos al 
Islam el tiempo proporcional que tiene en el espectro político español: muy poco, salvo cuando se 

comete un atentado.

-Es posible para una revista como la vuestra o un humorista condenar los actos terroristas 
sin renunciar al humor pero sin caer en la islamofobia?
Decir que el Islam es una religión absurda, como todas, y peligrosa porque convierte al ser 
humano en un muppet al servicio de un supuesto dios, no es islamofobia. Y menos decir que los 

que controlan el discurso del Islam no son la base musulmana, sino las cabezas visibles y 
corruptas de las teocracias musulmanas. Es islamofobia señalar, perseguir y/o prejuzgar a 

personas y a grupos completos por profesar la religión musulmana sin que se inmiscuyan o traten 
de regular el espacio público. Aquí me remito a un tweet reciente: "Los sentimientos religiosos en 

vuestras putas casas, pagadas por vosotros mismos. Dejad a los demás en paz con vuestras 
supersticiones y tonterías del siglo XIII". ¿Si escribimos este tweet en un país islámico qué nos 

pasaría? 

-No crees que hacer humor con contenido islamofóbico contribuye a perpetuar un odio 
latente hacia la comunidad musulmana que ahora mismo preside Europa, EEUU y todo 
Occidente?
Aquí necesitaría ejemplos pero siempre digo que hasta el humor más nazi no contribuye a 

perpetuar nada si no hay unas supraestructuras economícas, políticas, sociales... que son las que 
verdaderamente perpetúan el racismo, la xenofobia, la pobreza, la exclusión... es como echar la 

culpa al culo del león de colaborar en la digestión de todo lo que el león caza violentamente. "¡Es 
que si no lo cagases el león no cazaba!". Normalmente, el humor o el arte es la consecuencia de 

un ambiente y no la causa. El humor nazi perpetúa al nazismo en el poder pero sin el nazismo en 
el poder, el humor nazi es ridículo, es un delito menor de pobres imbéciles.

�135



-Crees que esto es humor? (portada Charlie Hebdo tras el atentado en BCN)
No es humor. Es sátira, que utiliza el humor negro para (de)mostrar que no se puede decir que el 

Islam es una religión de paz. De hecho, no lo es, como todas las religiones. Ya me explicará 
alguien cómo es compatible decir que tu dios es el verdadero, que tu vecino diga que no, que su 

dios es el verdadero, que tu otro vecino les lleve la contraria a los dos anteriores porque su dios es 
el verdadero y no acabar a hostia limpia.

Jaume Capdevila “KAP”, dibuixant

-Per tu, què és la llibertat d’expressió?
La llibertat d’expressió és la primera de les llibertats, la que garanteix que qualsevol idea pot ser 
verbalitzada, i que mitjançant el diàleg i el debat, ens permet generar consensos que ens fan 

avançar com a societat. Que totes les idees es puguin expressar no vol dir que totes les idees 
siguin bones o respectables, tan sols vol dir que totes tenen dret a ser plantejades i escoltades, i 

que també tenen dret a ser rebutjades i refutades, però amb arguments sòlids, no amb amenaces, 
coacció, o por. La llibertat d’expressió ens permet enriquir-nos com a individus i com a societat. 

Com més ampli és el camp de la llibertat d’expressió, més madurs som com a societat.

-Té límits la llibertat d’expressió? I per tant, la sàtira, en té?
La llibertat d’expressió no pot tenir límits. O jo penso que no n’hauria de tenir. Quan es parla de 

llibertat d’expressió, en el fons, es tracta de paraules que volen expressar idees o conceptes; 
doncs bé, totes les idees o conceptes s’haurien de poder expressar lliurement, i una societat 

madura no és la que permet que tothom digui el que vulgui, sinó la que és capaç d’acceptar que 
tothom digui el que vulgui... que és diferent, perquè això ens fa ser necessàriament més tolerants. 

És cert, però que també, com a societat tenim unes normes que ens faciliten la convivència; 
algunes d’aquestes normes són morals i altres són penals. Bé, doncs, hi ha un seguit de coses 

que no es poden fer ja que no s’accepten socialment, i altres no es poden fer ja que són delicte. 
Aquí tenim un límit, claríssim. Ningú explica que li agrada ficar-se el dit al cul i ensumar-se’l 

perquè tot i que no és delicte, no està ben vist. I després tenim el Codi Penal, i els delictes d’opinió 
són tots els que col·lisionen amb aquest límit (que és una legislació diferent a cada país, i el que 

es pot fer en un país, a vegades no es pot fer en un altre, com l’apologia del feixisme, per 
exemple). 

Pel que fa a la sàtira, no és més que un mitjà, una eina, una manera d’expressar idees. Per tant, 

per mi, tampoc hauria de tenir límits. Per què es parla dels límits de la sàtira i no dels límits de la 
cançó, els límits de la poesia, o els límits de les equacions de tercer grau? Perquè la sàtira és 

�136



transgressora i utilitza l’humor per saltar-se algunes de les convencions socials més usuals, se li 

permet ser incorrecta i punyent. La sàtira ridiculitza, i la ridiculització permet qüestionar-se 
l’objecte satiritzat. S’ha volgut col·locar alguns àmbits del poder fora del radi d’acció de la sàtira, ja 

que la ridiculització comporta que el perdi el respecte i hi ha àmbits –com la religió– que basen el 
seu poder en exercir el control mitjançant el respecte profund d’una serie de premisses que no es 

poden qüestionar.  

-És llibertat d'expressió fer sàtira o mofa de col·lectius en una situació de vulnerabilitat com 
la comunitat islàmica?
Com t’he explicat la sàtira és una eina, i com totes les eines, es pot utilitzar bé o malament: un 
bisturí a mans d’un cirurgià pot salvar una vida... el mateix bisturí en mans d’un psicòpata pot fer 

molt de mal. Doncs la sàtira és això: si s’utilitza per fiscalitzar el poder, s’en fa bon ús. Si es fa 
servir per fer mal a algú indefens, se’n fa un mal ús. Jo crec que les paraules importen, i el mot 

sàtira comporta la utilització de l’humor (encara que sigui de forma virulenta) per aconseguir un 
objectiu que millori la situació social o política. Befa, en canvi, és buscar la ridiculització gratuïta, 

un abús emprant els mecanismes de l’humor. Aquí hi entra un component ètic: els col·lectius 
vulnerables poden ser satiritzats? Sí. Res no hauria de poder quedar exclòs de l’àmbit de la sàtira. 

Però no, no cal satiritzar-los de forma gratuïta, atacar-los per ser el què són és una forma de 
racisme o xenofòbia. 

-Creus que l’humor s’hauria de permetre en més o menys mesura en funció del col·lectiu 
que es critiqui? (Per exemple, no és el mateix criticar els poderosos -el Rei, per exemple- 
que una comunitat com la musulmana)
No es tracta de permetre més o menys l’humor. L’humor o la sàtira no són el problema (tot i que 
s’ha volgut fer pensar que sí). En un acte de comunicació hi intervé un emissor i un receptor, que 

transmeten un missatge mitjançant un canal en un determinat context. L’humor no és res més que 
un canal, i el problema no és al canal, sinó en el missatge. Un missatge racista, és racista tant si 

s’expressa seriosament com si s’expressa en broma. Per tant el problema no és si s’ha de 
permetre l’humor o no. Criticar el rei ha d’estar permès, i criticar la comunitat musulmana, també. 

La diferència és... quin objectiu hi ha rere les crítiques al rei i quin objectiu hi ha rere les crítiques a 
la comunitat musulmana?

-Tu també vas "ser Charlie Hebdo” quan es va produir l'atemptat el passat gener del 2015? 
Entens que hi hagués gent que justifiqués o entengués l’atemptat després de les portades 
de la revista contra l’islam?
Jo vaig ‘ser Charlie Hebdo’ quan es va produir l’atemptat, i crec que ho vaig ser amb més 
consciència que molta gent, ja que coneixia personalment algun dels dibuixants que eren en 

�137



aquella redacció i coneixia perfectament el context en el que es va desenvolupar tota la polèmica 

que feia anys que s’arrossegava, i vaig ‘ser Charlie Hebdo’ tot i no estar d’acord amb ells en 
moltes coses i que publicava (i publico encara) a una revista francesa –Siné Hebdo– que era anti-

Charlie Hebdo, és a dir que no compartia molts dels seus plantejaments i els combatíem amb 
arguments satírics…

I sí, entenc que hi hagués gent que justifiqués l’atemptat, i per descomptat no ho comparteixo, 

però no em sorprèn perquè també hi ha gent que defensa coses que jo trobo indefensables... 
normalment és fruit de la desinformació i el desconeixement.

-Creus que hi ha islamofòbia als mitjans?
Vivim en un país d’una forta, fortíssima tradició cristiana, i això ha impregnat la nostra societat 
d’una pàtina de fòbia a totes les altres tradicions religioses, però, per suposat, és clar, als enemics 

tradicionals del cristianisme: musulmans i jueus. En aquest context, jo no penso que en els mitjans 
la islamofòbia hi sigui de forma deliberada, però és cert que hi és present, de forma subtil i fins i 

tot, de vegades, involuntària.

-Com a dibuixant, et poses algun tipus de filtre quan has de tocar temes relacionats amb 
grups en situació més sensible com els musulmans?
Com a dibuixant intento tocar tots els temes amb la major ètica possible. El meu filtre és no 
defensar cap idea en broma que jo no sigui capaç de defensar també seriosament. Pel que fa als 

musulmans, per mi no són un grup homogeni, ni en el que el fet de ser musulmans sigui 
determinant per agrupar-los… hi ha musulmans rics i musulmans pobres, musulmans que són 

víctimes i musulmans que són botxins, –musulmans que pateixen a Gaza i musulmans que formen 
part de l’ISIS–, musulmans que piquen i musulmans que reben. L’objecte de la meva sàtira, si 

s’escau, no pot ser en els musulmans pel fet de ser musulmans, sinó per algun altre motiu que -
equivocadament o no- cregui que ho mereixin.  

-Creieu que als dibuixants se us permet tot amb religions com el cristianisme i, en canvi, hi 
ha molta més reticència quan l'islam és l'objecte de sàtira? 
No, no penso que sigui així ni de lluny. En general hi ha molta reticència entre tothom qui és 

objecte de la sàtira, sigui qui sigui. Però el que passa és que al nostre país el cristianisme ha estat 
sempre associat al poder (i més durant el franquisme) i per tant, molta crítica política també 

comportava crítica als representants religiosos del cristianisme (en aquest sentit et recomanaria un 
llibre que vaig fer sobre la caricatura i la religió: ‘Si los curas y frailes supieran. Antologia de la 

caricatura anticlerical’). Venim d’una llarga tradició en el que s’ha fet sàtira anticlerical, i així la 
societat hi està més acostumada –que no vol dir que no hi hagi sectors absolutament reticents a 

�138



aquesta sàtira– i això també afavoreix que els humoristes estirin encara més els límits. L’islam 

com a objecte de la sàtira, a occident, és una cosa relativament recent, i la resposta de l’islam a 
aquesta sàtira –que ni hi està acostumat ni comparteix la tradició cultural de la que prové la 

sàtira–, ha estat una resposta molt més vehement que a la que s’estava acostumat per part de les 
altres religions, ha complicat la situació, fent més gros el conflicte. D’aquí aquesta reticència 

creixent.

-És possible per als dibuixants o humoristes condemnar el terrorisme sense caure en la 
islamofòbia? Com?
No només és possible sinó que és necessari. El terrorisme és una cosa, i l’islam, una altra. Tenen 
punts en contacte? Potser. Hi ha terroristes que són extremistes religiosos? Sí. Però no es pot fer 

l’equivalència de forma automàtica i si algú la fa, cal combatre-la perquè no és certa. Cal criticar el 
terrorisme? Sí, per suposat. Cal criticar l’Islam? Sí, perquè és una religió que vol anar més enllà 

de l’esfera privada de cada persona i vol determinar comportaments públics i polítics en 
determinades societats. Però això també ho fa el cristianisme. El que no cal és fer demagògia i dir 

coses que no són veritat. Per tant, cal filar prim, i no caure en el joc d’alimentar l’espiral de 
malentesos, mitges veritats i confusió que porta –i busca– la confrontació entre orient i occident. 

Es pot fer sàtira sense fer demagògia? Sí. És el que cal fer. També és cert que la sàtira opera en 
diversos nivells de lectura i que no cal quedar-se amb la lectura literal, i sovint no es fa aquest 

esforç interpretatiu, el que, de nou, afavoreix el conflicte.

-Creus que això és sàtira o humor? (portada Charlie Hebdo després de l’atemptat a BCN):
Bé… anem a pams. Com t’he dit, tota sàtira necessita interpretació, és a dir que no ens podem 

quedar amb la lectura literal. I com he dit també, es tracta d’un acte de comunicació, en el que hi 
ha diversos actors (emissor, receptor, missatge, canal i context). És important tenir clar que tant 

l’emissor com el receptor d’aquest missatge és el públic francès, i això condiciona tot l’acte 
comunicatiu. Nosaltres tenim accés al missatge, però és com si escoltéssim un fragment de 

conversa pel carrer: en el fons no va dirigit a nosaltres i per tant, ens perdem una part del 
missatge. També cal explicar que la nostra vinculació emocional amb la imatge és diferent que la 

del públic francès, ja que parla de l’atemptat a Barcelona i per nosaltres és més proper que per 
ells (jo us proposo de pensar un moment en l’atropellament de Niça, l’estiu de l’any abans: van 

haver-hi 84 morts, i segur que la sensació de dolor dels catalans va ser menor que la dels 
francesos; amb l’atemptat de la Rambla passa a l’inversa). Finalment, cal comprendre que Charlie 

Hebdo és una revista que és essencialment ecologista, antirracista i antirreligiosa. I que per un 
ciutadà francès, el concepte de República o de laïcitat té connotacions molt més profundes del 

que pot tenir per nosaltres. El laïcisme ferotge de Charlie, que ataca i ha atacat amb virulència 
satírica a totes les religions, es pot confondre amb islamofòbia –i de fet és aplaudit i encoratjat per 

�139



islamòfobs– però si hom coneix la trajectòria de la revista i el seu tarannà, sap del cert que es 

tracta d’una publicació que també és essencialment antirracista i el seu atac se centra en la religió 
i no en el col·lectiu que practica aquesta religió. Entenc que si s’escapen tots aquests matisos 

costi d’entendre aquesta portada com una sàtira, i també entenc que la ferocitat de les sàtires de 
Charlie Hebdo sovint ratllen el mal gust (de fet, ho  busquen deliberadament, és una de les seves 

estratègies satíriques per no deixar indiferents). Però sí. La portada, per mi és sàtira. És una sàtira 
ferotge, irritant i conflictiva, però és sàtira.

Oriol Cruz, humorista i imitador al Versió RAC1

-Per a tu, què és la llibertat d’expressió?
Per a mi la llibertat d'expressió és la base i el suport de qualsevol democràcia que ha de permetre 
parlar de tot i fer broma de tot.

 

-Té límits la llibertat d'expressió?
En el meu cas crec que els límits es situen en no ofendre de forma gratuïta i prescindible cap a 
especialment els més febles i/o vulnerables. Crec que tothom pot dir el que vulgui, però atenent-se 

a les conseqüències que d'altra banda han de ser ponderades, és a dir, per exemple si un raper fa 
una cançó que demana la mort d'algú o l’ofèn greument, no crec que sigui proporcionat ni lògic 

empresonar-lo per una opinió o manera de pensar, ara bé, si que entenc que pugui ser denunciat 
per la part, institució o persona afectada i si s'escau haver d’indemnitzar pels danys a l'honor 

ocasionats. Crec que el límit ha de ser aquest, que cadascú sigui responsable i conscient de fins 
on vol arribar i n'assumeixi unes conseqüències proporcionades i no excessivament repressores. 

És obvi que els darrers anys i molt especialment en els últims mesos estem patint una involució 
total que fa que si fas humor especialment polític hagis d'anar amb peus de plom (només si 

carregues cap a una banda) i en canvi, per exemple, el sector independentista ha rebut atacs, 
insults i bromes de mal gust com el vídeo en què un subjecte estant damunt d’un tanc, amenaçava 

el president Puigdemont i que tot i ser denunciat va quedar impune i, en canvi un home es va 
posar al costat d'un agent de la Guàrdia Civil amb un nas de pallasso i se li imputa el delicte 

d'incitació a l'odi i resistència. Aquesta desproporció en la vara de mesura depenent de la 
ideologia sobre la que facis broma provoca autocensura en alguns casos per evitar "problemes 

judicials". En el meu cas, em veig obligat a aplicar-me una autocensura per bromes que no fa 
molts anys hauríem fet sense ni pensar-ho un sol segon...   Fins i tot recordo fa anys haver fet 

bromes bastant més passades de voltes fa anys que no pas les que actualment per por a 
represàlies autocensuro o suavitzo... és trist, però és així, la involució és terrible. 

�140



-És llibertat d'expressió fer sàtira o mofa de col·lectius en una situació de vulnerabilitat com 
la comunitat islàmica?
Per mi sí que és llibertat d'expressió, però pel meu tipus d'humor, un especial acarnissament és de 

mal gust i crec que si es fa humor, s'ha de fer de forma transversal, és a dir, posant-se amb tothom 
i no només amb els més febles.

-Tu també vas "ser Charlie Hebdo” quan es va produir l'atemptat el passat gener del 2015? 
Per què?
Sí, ho vaig ser perquè tot i que algunes portades de la revista satírica poguessin ser feridores o de 

mal gust pel col·lectiu islàmic, l'extremisme acompanyat de l'estratègia del terror i de la por, ni són 
el camí de la discrepància davant allò que no agrada ni han de servir per censurar els humoristes. 

En aquest cas, l'autocensura és sens dubte el triomf dels que sembren el terror.
 

-Creus que hi ha islamofòbia als mitjans?
Com a la vida en general hi ha casos de tot, hi ha mitjans que tracten la informació des dels 

extrems i són irrespectuosos (Jiménez Losantos per exemple) i n'hi ha que són ponderats.
 

-Com a humoristes, us imposeu algun tipus de filtre quan heu de tocar temes relacionats 
amb grups en situació més sensible com els musulmans?
En el meu cas intento no fer humor de les religions, no m'hi sento especialment còmode. En 
algunes ocasions n'he fet, però no especialment feridor.   No m'agrada fer humor blanc però em 

sento més còmode en l'humor polític, esportiu, d'actualitat en general, etc... Crec que es pot fer 
humor punyent i contundent proporcional al poder o gravetat del que hagi fet la persona de la que 

es parla, és a dir, no és el mateix fer humor de Millet, que fer humor d'algú que roba per menjar 
malgrat els dos hagin robat. 

-L'humor és una eina indispensable per tal que una democràcia funcioni. Creus que això és 
humor? (portada Charlie Hebdo després de l’atemptat a BCN)
Crec que és un tipus d'humor que té el seu públic però amb el que no em sento identificat. 

Generalitza l'islam i no em sembla especialment encertat, però, el respecto.
 

-Creieu que als humoristes se us permet tot amb religions com el cristianisme i, en canvi, hi 
ha molta més reticència quan l'islam és l'objecte de sàtira?
Sí amb matisos... òbviament des de la transició fins a dia d'avui ha estat molt més fàcil posar-se 
amb la religió catòlica, ja que l'església ha perdut pes i poder opressor i arran del terrorisme de 

caire islamista, en molts casos hi ha més contenció. També és cert que anys enrere, quan es feia 
humor més bast, de l'estil dels acudits d'Arévalo, era més fàcil trobar bromes i acudits sobre l'islam 

�141



i especialment era més fàcil sentir parlar de "moros", de la mateixa manera que era habitual sentir 

acudits de "mariquites" o "gangosos"... Per alguns el fet que aquest tipus d'humor avui en dia no 
sigui políticament correcte es tracta d'una involució, però en el meu cas penso que més aviat 

respon al fet que la societat ha anat evolucionant i s'ha anat prenent consciència i un major 
respecte a aquests col·lectius.

-És possible per als humoristes condemnar el terrorisme sense caure en la islamofòbia? 
Com? 
Sí, sens dubte és possible. La clau és afinar molt el sarcasme i el to irònic, cosa que permet 

ridiculitzar la barbàrie terrorista sense caure en la generalització i la islamofòbia. De fet recordo 
haver llegit tweets en aquesta línia en dies posteriors als atemptats de Madrid o de Barcelona. 

( ara mateix no els recordo com per reproduir-los, però recordo haver-ne llegit).
 

-No creus que fer humor amb contingut islamòfob contribueix a perpetuar aquest odi cap a 
la comunitat musulmana que ara mateix hi ha a Europa i a Occident en general?
En gran part sí. Crec que fer humor islamòfob juga un paper similar al de les reaccions d'odi 
generalitzat amb atacs a símbols religiosos o racisme vers els musulmans després d'un atemptat, 

és a dir, genera més odi i serveix de justificació i és un argument recurrent pels islamistes radicals 
per justificar-se i captar gent vulnerable o que no se sent integrada a la societat.

 

-Una revista humorística d’esquerres com El Jueves, Mongolia o Charlie Hebdo, sempre 
crítiques amb l’status quo, no haurien de prioritzar portades que condemnin la islamofòbia, 
i no al contrari?
Crec que, com ja he dit, davant de situacions tan delicades com el terrorisme és convenient 
esprémer més que mai el cervell per fer l'humor com més irònic i intel·ligent millor. En cap cas vol 

dir que fer aquest tipus d'humor representi ser menys atrevit o menys càustic, simplement és 
acotar-ho a qui realment mereix ser escarnit.

Ana Polo, humorista a la Segona Hora de RAC1

-Per a tu, què és la llibertat d’expressió?
La llibertat d'expressió és un dret fonamental de qualsevol ésser humà. Tothom té dret a expressar 
la seva opinió i garantir aquest dret és fonamental si volem avançar com a societat. Avui en dia a 

l’Estat espanyol vivim un retrocés en qüestió de llibertat d’expressió i això és molt greu. 

-Té límits la llibertat d'expressió?

�142



Sí, sense cap mena de dubte. La llibertat d'expressió no és un paraigua on emparar-se per poder 

dir qualsevol cosa. Hi ha idees que són perilloses i que no s'han de tolerar. Sobretot si aquestes 
idees van en contra de certs col·lectius o perpetuen opressions. Aquí és on s'ha de posar el límit: 

davant del feixisme, el racisme, la xenofòbia, el masclisme, el classisme, la homofòbia, la 
transfòbia, etc. Si transigim davant d'aquest tipus d'idees, estem perduts com a societat. Això ho 

explica molt bé el filòsof Karl Popper amb la Paradoxa de la Tolerància: si fomentem una 
tolerància il·limitada, la tolerància acabarà desapareixent. Si no plantem cara a les idees 

intolerants, la gent que sí que som tolerants acabarem silenciats i per tant, la intolerància regnarà. 
 

-És llibertat d'expressió fer sàtira o mofa de col·lectius en una situació de vulnerabilitat com 
la comunitat islàmica?
Una persona que es troba en posició de privilegi no pot fer sàtira contra un col·lectiu en situació de 
vulnerabilitat. L'escriptora i activista Brigitte Vasallo diu alguna cosa així com que l'humor sempre 

ha d'anar cap a dins i cap a dalt, perquè si no és opressió. No puc estar més d’acord. Si tu vols fer 
broma sobre això, ha de ser des d'un punt de vista que denunciï la situació de la comunitat 

islàmica, si no estàs perpetuant la seva vulnerabilitat. Ells poden fer sàtira, perquè l'humor és una 
forma d'apoderament; però tu des del teu privilegi, no.

-Tu també vas "ser Charlie Hebdo” quan es va produir l'atemptat el passat gener del 2015? 
Per què?
Sí, ho vaig ser. Avui ho seria, també. Però el dia de l’atemptat no havia llegit cap exemplar de 

Charlie Hebdo, i ara sí. Estic totalment en contra de l’atemptat i condemno qualsevol acte de 
violència en aquest sentit, evidentment. També he de dir que mi la majoria de bromes de la Charlie 

Hebdo no em fan cap gràcia. Precisament pel que explico a la pregunta anterior. Aquesta idea de 
que travessar els límits del que és políticament correcte ja és HUMOR em sembla perillosa. Per 

mi, tot depèn de qui fa l’acudit. Si un acudit el signa un humorista musulmà, endavant. Però 
publicar cert tipus d’acudits des de la teva poltrona d’home blanc europeu i creure’t qui sap què, 

no. 

-Creus que hi ha islamofòbia als mitjans?
Sí. Sense cap mena de dubte. Hi ha racisme i etnicisme a hectolitres. Hi ha desconeixença, 

desconfiança, ignorància. I amb la violència de l’Estat Islàmic els mitjans de comunicació estan 
aprofitant per reforçar el discurs islamòfob. En comptes de tractar el tema en profunditat, analitzant 

els aspectes sociològics i estructurals del tema, se centren en l’individu per refermar el discurs de 
la por. Sembla que la religió o la nacionalitat només importa quan interessa perpetuar un 

estereotip negatiu i per tant fomentar la discriminació. 

�143



-Com a humoristes, us imposeu algun tipus de filtre quan heu de tocar temes relacionats 
amb grups en situació més sensible com els musulmans?

Sí. Segueixo la “doctrina Vasallo”* i intento no perpetuar cap opressió amb els meus acudits. Si he 
de fer humor sobre un col·lectiu vulnerable intento fer-lo des d’un punt de vista crític amb 

l’opressor. És més difícil? Sí. Però també molt més gratificant. I si no puc fer certs acudits, doncs 
no els faig. 

Per exemple, a mi m’agradava molt utilitzar la paraula “PARGUELA” com a sinònim de pringat. 

Trobo que té una sonoritat que fa riure i la utilitzava tot sovint. Doncs bé, fa poc vaig descobrir que 
vol dir “Parecido  a  una mujer  en  su  persona  y  en  sus maneras”. Així que he hagut de deixar 

d’utilitzar-la, perquè no vull perpetuar la idea de què assemblar-se a una dona és una cosa 
negativa. Doncs així amb tot. 

*terme que m’acabo d’inventar 

-Creieu que als humoristes se us permet tot amb religions com el cristianisme i, en canvi, hi 
ha molta més reticència quan l'islam és l'objecte de sàtira? 
Potser sí. Però és que són situacions que no es poden comparar. Jo, com a dona nascuda i 

educada en un país de llarga tradició cristiana, tinc legitimitat per fer broma sobre el cristianisme. 
Primer, perquè l’Església catòlica és una institució opaca i rància en situació de privilegi. I segon, 

perquè “lo he sufrido en mis propias carnes”. La religió catòlica ha oprimit a la dona a 
incomptables nivells i sobretot ha castrat i limitat el seu desig sexual i la seva llibertat. Per tant, tinc 

tot el dret del món (i el deure) a fer un acudit que els assenyali. 

Ara, no sé quina legitimitat tinc jo per fer acudits sobre l’islam com a religió, sobre les seves 
pràctiques. Podria fer sàtira denunciant la bestialitat de les lapidacions a les dones o la mutilació 

genital femenina; perquè són pràctiques que vulneren els drets de la dona. Però jo, des de fora, no 
puc fer broma de l’ús del vel, per exemple. Bàsicament perquè no en tinc ni idea i l’únic que 

estaria fent seria alimentar estereotips que dificulten la integració de les dones musulmanes que 
viuen a Catalunya. 

-És possible per als humoristes condemnar el terrorisme sense caure en la islamofòbia? 
Com?
Totalment. Assenyalant a qui s’ha d’assenyalar. Si després de l’atemptat de Barcelona et quedes 

fent broma dels nois de Ripoll és que ets molt curt de mires. Aquí l’acudit l’has de fer parlant dels 

�144



estats -com Espanya- que financen indirectament l’Estat Islàmic. O sobre el CNI, que tenia 

contactes amb l’imam de Ripoll. Anar una mica més enllà. Atacar els poderosos.

-No creus que fer humor amb contingut islamòfob contribueix a perpetuar aquest odi cap a 
la comunitat musulmana que ara mateix hi ha a Europa i a Occident en general?
Evidentment. I a més d’una manera molt subtil. Si preguntes a algú si és racista, és molt difícil que 
et respongui obertament que sí. Perquè tots sabem que ser racista és una cosa dolenta i ningú vol 

acceptar que ho és. Ara bé, sí aquesta persona riu d’un acudit farcit de racisme, doncs em sap 
greu, però és una persona racista. 

-Una revista humorística d’esquerres com El Jueves, Mongolia o Charlie Hebdo, sempre 
crítiques amb l’status quo, no haurien de prioritzar portades que condemnin la islamofòbia, 
i no al contrari?
Totalment. Sincerament, i com ja he apuntat abans, en moltes ocasions aquestes revistes 
(sobretot Mongólia i Charlie Hebdo) van una mica del pal “l’humor no té límits i fem broma de tot”. 

No crec que sigui aquesta la posició adequada. Crec que s’ha de prendre partit i aquí només hi ha 
dos bàndols: el de l’opressor i el de l’oprimit. 

-L'humor és una eina indispensable per tal que una democràcia funcioni. Creus que això és 
humor? (portada Charlie Hebdo després de l’atemptat a BCN) 
No. Això no és humor. Això, per a mi, és basura. Aquesta portada dóna la responsabilitat dels 

atemptats a la religió, l’islam, i no a les persones que el van cometre. Això és perillós perquè 
fomenta l’islamofòbia, efectivament. El problema no és l’islam. 

Però és que tampoc es podria fer broma dient que els terroristes eren “4 chalaos”, perquè seria 

molt injust obviar que aquestes persones venien de famílies immigrants i estaven en situació 
vulnerable; que tot i ser d’aquí, la societat catalana no ha fet prou per integrar-los i probablement 

se sentien ciutadans de segona. Amb aquest sentiment de desarrelament, és fàcil deixar-se 
absorvir pel discurs de l’odi i acabar fent el que van fer. Totes aquestes coses no es poden obviar 

a l’hora de fer humor, perquè si no estàs perpetuant la seva opressió. 

Ramia Chaoui, ‘youtuber’

-Què és la llibertat d’expressió? 
Es poder parlar amb llibertat, sense por a ser perseguit/agredit per les teves opinions o paraules.

-La islamofòbia és llibertat d’expressió? Per què? 

�145



La islamofòbia es un tipus de discurs d'odi . Es pot parlar d'Islam sense ser islamòfob.

-Té límits la llibertat d’expressió?  
No es que tingui límits, penso que hi ha maneres i maneres. Es pot dir tot alló que vulguis arribant 
fins on vulguis sense caure en el mal gust, les faltes de respecte i sense sembrar l'odi entre 

conciutadans. 

-Es pot fer humor sobre l’islam sense caure en un comportament islamòfob? Com? 
Suposo que sí. Sense caricaturitzar o retratar el profeta directament (que per a nosaltres no es pot 

representar )  caient en falsedats i estereotips. Crec que aquesta es la principal queixa que tenim

-És llibertat d'expressió fer sàtira de grups vulnerables com la comunitat islàmica? Per 
què? 
Sí, es pot fer sàtira per+o no cal atacar sempre el mateix col·lectiu reforçant els comportaments 
que dia a dia intentem millorar i educar a les persones per a una millor conviviència. Sovint tiren 

pel terra aquest treball. No dic que no s'hagi de fer, dic que s'ha de tenir més cura i tenir una mica 
d'humor intel·ligent i no caure sempre en els estereotips tan arrelats i que sovint no són certs.

-Tu també vas "ser Charlie Hebdo" quan es va produir l'atemptat el passat gener del 2015? 
Per què? 
No. No hem va caldre personalitzar el meu dol. Estic en contra de tots el atemptats allà on siguin.

-Creus que hi ha islamofòbia als mitjans en general? 
Sí. Cal més educació als presentador a l'hora de presentar persones musulmanes, tractar temes o 
fer entrevistes. Cauen en racismes i islamof`bia sovint en les seves preguntes, en com adrecen i 

enfoquen els temes.

-L'humor és una eina indispensable per tal que una democràcia funcioni, hi estàs d’acord? 
Creus que això és humor? (foto portada Charlie Hebdo després de l’atemptat de Barcelona) 
No. No es gens encertada en quan al titular, un cop més sentencia i posa en el punt de mira una 
comunitat innocent. Creen divisió, bàndols. No es pot fer humor de les desgracies i aquest es el 

principal problema que li veig a aquesta revista. Justifica les seves portades amb la llibertat 
d'expressió per continuar fent diners a través del mal gust, la polèmica i el morbo.

-Per què es permet tot i més als humoristes quan parlen del cristianisme i, en canvi, hi ha 
molta més crítica quan es fiquen amb l'islamisme? 

�146



Personalment i com a persona religiosa tampoc m'agraden les portades que dediquen a 

personalitats com Crist que signifiquen tant per a tantes persones i que no es poden defensar. 
Tampoc dic que no s'hagi de criticar la religió tant d'uns com la dels altres.

Crec que per altra banda els cristians europeus tenen assumit aquest tipus de crítica i que es 

qüestió de temps que els musulmans també ens hi acostumem. El principal problema i per el cuál 
ens molesta més crec que resideix en que per a nosaltres está prohibit representar la figura del 

profeta Mohamed i en canvi al catolicisme no.

-Com podem condemnar els actes terroristes de jihadistes sense caure en la islamofòbia? 
Deixant de relacionar-ho amb l'islam, d'utilitzar un vocabulari global que generalitza i ens atribueix 

el acte a tota la resta de musulmans. Deixant d'exigir als musulmans condemnes públiques i 
manifestacions.

-Hi ha qui defensa que la islamofòbia no és una forma de racisme? Tu ho creus? 
Crec que es un racisme tan arrelat culturalment que ve de fa segles que molts ho tenen assimilat i 
normalitzat. Tampoc agrada a Espanya criticar la tradició i canviar el vocabulari i allà mateix 

trobem tot de paraules racistes per exemple. La negació també es un símptoma de la supremacia 
cultural i religiosa que alguns encara senten.

-Fins a quin punt el laïcisme o la llibertat d’expressió, pilars centrals de les democràcies 
modernes, es poden convertir en una carta blanca per propinar comentaris islamòfobs? 
Com ho evitem? 
No ho sé. Crec que si demostréssim l'efecte d'aquestes portades tan visuals i que es queden tant 
a la ment de les persones tindrien potser més cura. Crec que la solució es l'educació i el 

desenvolupament del sentit crític de qui veu aquella portada. Qui no vulgui escoltar o educar-se no 
hi ha res a fer.

-Com pot ser que revistes clarament d’esquerres com El Jueves o Charlie Hebdo, publiquin 
portades islamòfobes arran d’atemptats jihadistes a Europa? 
Creus que l’esquerra també és islamòfoba a Occident? El racisme i la islamofòbia no entenen de 

dreta o esquerra tot i que tradicionalment l'esquerra ha sigut més tolerant, però només aixó 
tolerant. No pas inclusiva, interessada i oberta a altres enfocaments diferents, especialment 

l'esquerra més extrema i laïcista que veta les religions.

-Dibuixar Mahoma és llibertat d’expressió? Per què?
Sí. No podem prohibir a ningú que no faci alguna cosa només perquè no ens agradi. 

�147



S'ha d'entendre que no tothom té la sensibilitat islàmica en quan a la no representació de figures 
tan importants i respectades peró aixó es una cosa més aviat interna dels musulmans que no 

tothom comparteix. Pel altra banda també es una figura històrica i no ens pertany peró s’agraeix 
que qui hagi de fer la representació la faci amb respecte.

-Per acabar, per on hauríem de començar per eradicar un problema tant present en totes les 
societats Occidentals com és la islamofòbia? 
Educant-nos tots, canviant el vocabulari (especialment qui té responsabilitats com els mitjans, els 

polítics, les persones públiques), obrint la ment en que hi ha diferents maneres de viure i entendre 
la vida, que no cal estar d'acord en tot, que s'ha de respectar i facilitar l'exercici de les llibertats 

individuals de tothom.

Asmae Marouan, activista

-Per a tu, què és la llibertat d’expressió?
Per ami la llibertat d’expressió es una manera d’opinar, donar idees i expressar-se amb un límit. 

 

-La islamofòbia és llibertat d’expressió? Per què?
Sí, es una forma de nombrar un grup de persones que actuen d’una manera no acceptable i això 
fa que els que se senten víctimes utilitzin lliurement aquest terme transmetin el seu por i temor.

-Té límits la llibertat d’expressió?
Es clar que te límits. Tothom pot donar una opinió i acusar a un grup petit que per qualsevol motiu 
utilitza el nom d’aquesta religió per els seus bens i finalitats.  I per una altre banda ningú te dret a 

ferir els sentiments d’una comunitat que majoritàriament complim amb els nostres deures com a 
creients i dins de lo que permet la llei del Islam.

-És llibertat d'expressió publicar una caricatura de Mahoma? Per què?
No, perquè mai en la historia del Islam i els anys que porta aquesta religió s’ha donat a conèixer 
una imatge del nostre Profeta. Vull dir que qui o ha fet a sigut amb la finalitat de ferir profundament 

els sentiments de tots els musulmans. 
 

-Es pot fer humor sobre l’islam sense caure en un comportament islamòfob? Com?
Sí es pot, però mai ferint o causant conflicte amb el que dius. Es a dir, jo puc fer una broma 

pesada amb qui tinc confiança però 100% no la podria fer amb persones desconegudes. Com? 
Doncs tractant el tema amb delicadesa i saber aquí li dirigeixes la paraula.

�148



 

-És llibertat d'expressió fer sàtira de grups vulnerables com la comunitat islàmica? Per 
què?
Fer es pot fer, evidentment, com ja e mencionat anteriorment sense ferir els sentiments d’aquest 
grup i empatitzar la reacció de la comunitat. 

-Tu també vas "ser Charlie Hebdo" quan es va produir l'atemptat el passat gener del 2015? 
Per què?
Per una banda si i per una altre no. Com a musulmana no e sigut Charlie Hebdo perquè aquesta 

persona a utilitzat un tema fonamental i molt important com la imatge del meu Profeta que ni jo se 
com hauria de ser ja que el Islam des de sempre la protegit. Però per altre banda com a persona 

culta mai atacaria a ningú sinó que utilitzaria la comunicació com a finalitat per a solucionar el 
problema i per aquesta raó no hauria de existir cap atemptat perquè en el Islam no es permet i 

tampoc es justifica. . I aquí afegeixo que  mai ens a demanat atacar o obligar a ningú a ser creient 
d’aquesta i de cap manera atemptar o reivindicar en nom d’ella ja que es pacifica, generosa, 

empàtica, humil i seria amb tothom, sigui qui sigui. I així som els musulmans.
 

-Creus que hi ha islamofòbia als mitjans en general?
Sí per falta d’informació.

-Per què es permet tot i més als humoristes quan parlen del cristianisme i, en canvi, hi ha 
molta més crítica quan es fiquen amb l'islamisme? 
Com ja s’ha mencionat anteriorment, el Islam aquí, a Espanya, es minoritari per aquesta raó fer 

humor per a poques persones es com ser atacat vulnerablement per una gran quantitat sobre una 
de petita. I això seria injust.

 

-Com podem condemnar els actes terroristes de jihadistes sense caure en la islamofòbia?
Utilitzant la llei i la justícia. Aquestes persones (jihadistes), si jo pogués, els ficaria a la presó 
abans que actuïn i morin innocents.

El Jihad es atacar en cas de que t’ataquin en casa teva però mai utilitzar el jihadisme en nom 

d’Allah per atacar a persones innocents per no ser creients d’aquesta religió. Aquests jihadistes 
son condemnats i castigats durament per Allah. 

 

-Hi ha qui diu que la islamofòbia no és una forma de racisme? Tu ho creus?
Si ho crec, no te perquè ser-ho. Perquè ser creient no te res a veure amb el teu origen. Una cosa 
es ser racista i una altre es ser islamòfob.

�149



-Fins a quin punt el laïcisme o la llibertat d’expressió, pilars centrals de les democràcies 
modernes, es poden convertir en una carta blanca per propinar comentaris islamòfobs? 
Com ho evitem?
Això es política.   I ha arribat al límit perquè no pot ser que per ser un país laic es tingui dret a 

expressar-se fins aquest punt i fer mal a persones que son vulnerables.

-Creus que l’esquerra també és islamòfoba a Occident?
Jo crec que no, segurament com a esquerra no, però personalment cadascú tindrà la seva opinió 

sobre els musulmans.

-Creus que la islamofòbia és deliberada o que, en moltes ocasions, es deu més a un 
problema de com ens eduquen?
La majoria de les vegades es per la educació de cadascú però d’altres es deliberada a causa 
d’uns seguits fets.

-Per on hauríem de començar per eradicar un problema tan present en totes les societats 
Occidentals com és la islamofòbia?
Per els medis de comunicació i seguit en els centres d’educació.

 

-Com a musulmana, et resulta ofensiva aquesta portada posterior a l’atemptat de 
Barcelona?
Si que es ofensiva perquè una cosa es el seu títol i l’altre es la imatge. Aquesta imatge es ironia. 

Certament el Islam es una religió de pau i sempre serà així però per culpa de unes quantes 
persones que per pensaments psicòpates i per conductes inapropiades actuïn d’aquesta manera 

per demostrar que el islam si no es mata no es va al Paradís (que estan completament equivocats 
perquè el Islam nega absolutament suïcidar-se i matar a persones innocents), es clar que per ells 

no es tan ofensiu perquè es la seva realitat però per a nosaltres que som verdaders musulmans i 
que dugem a terme fil per randa la nostra creença.. doncs si ens fereix la nostra sensibilitat.

Associació de Dones Musulmanes a Catalunya (ADMAC)

- Per a vosaltres, què és la llibertat d’expressió?
És poder dir el que un pensa, respectant l'altre i la seva opinió.

-La islamofòbia és llibertat d’expressió? Per què?
No, perquè es perd el respecte.

�150



-Té límits la llibertat d’expressió? 
Sí, el respecte a l'altre. Qualsevol dret, té un deure associat.

-Considereu que és llibertat d’expressió publicar una caricatura de Mahoma?
No, perquè és expressar-se sense tenir en compte l'altre. I no aporta cap benefici a ningú.

-Es pot fer humor sobre l’islam sense caure en un comportament islamòfob? Com?
Es pot fer humor sobre les persones, però sobre una religió, no té molt de sentit.

-És llibertat d'expressió fer sàtira de grups vulnerables com la comunitat islàmica? Per 
què?
No, per la pèrdua de respecte.I la burla no té cap objectiu noble, sigui a qui sigui.

-Vosaltres també vau "ser Charlie Hebdo" quan es va produir l'atemptat el passat gener del 
2015? Per què?
No ens involucrem en qüestions polèmiques.

-Creieu que hi ha islamofòbia als mitjans en general?
Sí, perquè la notícia sobre l'islam o els musulmans és quan succeïx algun fet negatiu. Els 
successos positius no són tema als mitjans de comunicació.

-Per què es permet tot i més als humoristes quan parlen del cristianisme i, en canvi, hi ha 
molta més crítica quan es fiquen amb l'islamisme?
Com hem dit, l'humor sobre les religions no té cap finalitat beneficiosa. En el cas del cristianisme, 

l'Església té prou poder i influència per defensar que no se'n faci humor, si no ha fa, tindrà les 
seves raons. En els cas de l'islam, ja s'ha vist que els musulmans no volen que es rigui de la seva 

religió.
 

-Com podem condemnar els actes terroristes de jihadistes sense caure en la islamofòbia?
Condemnant tots els actes de terror i violència mundials (o bé no condemnar-ne cap). Sense fer 

distinció de qui i a on es fa.

-Hi ha qui diu que la islamofòbia no és una forma de racisme. Vosaltres ho creieu?
El racisme fa referència a la raça i l'islamofòbia a la religió musulmana. Ës diferent però l'arrel és 

la mateixa: la por al desconegut.

�151



-Fins a quin punt el laïcisme o la llibertat d’expressió, pilars centrals de les democràcies 
modernes, es poden convertir en una carta blanca per propinar comentaris islamòfobs? 
Com ho evitem?
El respecte i la justícia també són pilars de la democràcia, per tant la carta blanca no existeix,.

-Creieu que l’esquerra també és islamòfoba a Occident?
En general sembla que no.

-Creieu que la islamofòbia és deliberada o que, en moltes ocasions, es deu més a un 
problema de com ens eduquen?
Es deu més a un problema de com enfoquen el tema als mitjans de comunicació, perquè tenen 

una gran influència en la opinió de la societat.

-Per on hauríem de començar per eradicar un problema tan present en totes les societats 
Occidentals com és la islamofòbia?
Prenent consciència de que el musulmà no és l'enemic, coneixent a l'altre per desmuntar tòpics i 
obrint la ment a l'existència de llibertat de religió.

-Com a musulmanes, us resulta ofensiva aquesta portada posterior a l’atemptat de 
Barcelona? Per què?
Sí, perquè apunta a l'islam (i per tant a tots els musulmans), i no a les persones que han realitzat 

l’atemptat.

Mahi Idrissi, estudiant

-Per a tu, què és la llibertat d’expressió?
Per mi llibertat d'expressió és reflectir els teus pensaments, opinions, etc sempre que no sigui una 

ofensa i falta de respecte als altres. 

-La islamofòbia és llibertat d’expressió? Per què?
Per mi no, perquè estan contínuament atacant a l'islam i els qui segueixen aquesta religió. És a dir 

un pot estar d'acord o menys d'acord amb certs principis o creences, però sense faltar el respecte 
i no ofendre'l. 

-Té límits la llibertat d’expressió? 
Si com totes les coses la llibertat d'expressió té límits si el sobre passes, pots crear conflictes que 
van el més allà de la llibertat.

�152



-Consideres que és llibertat d’expressió publicar una caricatura de Mahoma?
No és llibertat, perquè ells saben perfectament que és una grandíssima falta de respecte i un insult 

dibuixar i fer caricatures del profeta.

-Es pot fer humor sobre l’islam sense caure en un comportament islamòfob? Com?

Difícilment es pot fer humor en una cosa que és molt seria. Ara bé humor en el sentit de dir ostres 
l'altre dia era Ramada, i sense volgué vaig començar a beure aigua i ho comentes amb el teu amic 

i et rius, és un humor però no ho fas en mala intenció simplement dient que vas ser despistat i vas 
beure aigua. 

-És llibertat d'expressió fer sàtira de grups vulnerables com la comunitat islàmica? Per 
què?
No és llibertat d'expressió perquè com hi havia dia abans és atacar a una creença on la gent s'ho 

pren com algú imprescindible en les seves vides. 

-Tu també vas "ser Charlie Hebdo" quan es va produir l'atemptat el passat gener del 2015? 
Per què?
Jo no vaig ser Charlie Hebdo perquè faltaven al respecte a l'islam, igual que tampoc estic d'acord 
amb el terrorisme perquè també és una gran falta de respecte per l'islam i les  demes 

persones que conviuen en pau. Diguéssim que ambdues coses son terrorisme sol que un és físic i 
material i l'altre és a través de mitjans.

-Creus que hi ha islamofòbia als mitjans en general?
Si, i molt. Sempre volen donar una mala imatge de l'islam i dels musulmans en general. És veritat 
que molts atemptats terroristes han sigut provocats per persones que es fan dir musulmans, 

encara que per mi no ho són, i els mitjans ho remarquen molt donant una idea que l'islam és així i 
els musulmans en general també, i quan succeeix un acte terrorista o assassinat per part d'una 

altra persona no suposadament musulmana o àrab, només es limiten a dir-li boig mental, sense fer 
menció de nacionalitat ni religions. 

-Per què es permet tot i més als humoristes quan parlen del cristianisme i, en canvi, hi ha 
molta més crítica quan es fiquen amb l'islamisme? 
Jo personalment no estic d'acord que fascín humor amb altres ideologies, el que passa a occident 

en molts llocs sobretot joves han perdut l'essència de la creença i ja pràcticament no li donen 
importància si de debò ho sentissin com alguns cristians estic segur no estarien d'acord amb 

�153



aquest tipus d'humor igual que no estem d'acord nosaltres  

-Com podem condemnar els actes terroristes de jihadistes sense caure en la islamofòbia?
Amb la unió i deixant la ignorància i l'odi a una banda. 

-Hi ha qui diu que la islamofòbia no és una forma de racisme. Tu ho creus?
Per mi sí que ho és perquè estan atacant directament a un grup de persones. 

-Fins a quin punt el laïcisme o la llibertat d’expressió, pilars centrals de les democràcies 
modernes, es poden convertir en una carta blanca per propinar comentaris islamòfobs? 
Com ho evitem?
Fins al punt que les persones arriben a pensar ja de tot sobre els musulmans per tot el que veuen 
en els medis. Es pot evitar de moltes formes, fent més programes ensenyant la bonica convivència 

entre musulmans i no musulmans el dia dia, i no sempre agafant el dolent per culpa de quatre gats 

-Creus que l’esquerra també és islamòfoba a Occident?
Depenen de quina esquerra. 

-Creus que la islamofòbia és deliberada o que, en moltes ocasions, es deu més a un 
problema de com ens eduquen?

Si també crec que forma part de l'educació, molts nens creixent amb la idea dels seus pares, per 
exemple si un nen petit veu a una dona amb vel, moltes vegades hi ha pares que responen al seu 

fill amb un comentari despectiu, com per exemple fill aquesta dona està boja, es estranya, o l'han 
obligat,etc.... i el nen creix amb aquesta idea.

-Per on hauríem de començar per eradicar un problema tan present en totes les societats 
Occidentals com és la islamofòbia?
Es hauria de començar pels medis de comunicació que són els que primer difonen i manipulen la 

informació, i després també per part dels musulmans fer l'esforç d'ensenyar els nostres principis i 
la part bona, i demostrar que tots podem viure amb pau i harmonia independent de la raça i 

ideologia.

-Com a musulmà, et resulta ofensiva aquesta portada posterior a l’atemptat de Barcelona? 
Per què?

�154



Em resulta molt ofensiva, tant per als musulmans ja que volen fer entendre que l'islam és 

matança, i tant per les víctimes perquè dibuixant aquest tipus de coses i fer aquests comentaris 
despectius pot fer molt de mal.

Míriam Hatibi, activista

-Dibuixar o caricaturitzar Mahoma, és llibertat d’expressió? (Per què?) 
És llibertat d'expressió perquè qualsevol persona té dret a expressar o transmetre allò que pensa 

o vol, i si el que vol és transmetre un fet còmic utilitzant una figura coneguda, doncs també entra 
en la llibertat d'expressió. ara bé, això no treu que una part de la societat es pugui sentir ofesa.

-Hi ha alguna forma de fer humor sobre l’islam sense caure en la islamofòbia?
Moltes, de fet hi ha molts còmics musulmans que fan molt humor sobre l'islam sense caure en 
islamfòbia, però evidentment en una societat que encara veu l'islam com a diferent i que no el 

coneix, és molt dificil fer humor sense crear un efecte negatiu ja que pot ser que aquella broma 
sigui l'únic que una persona arribi a coneixer sobre l'islam. 

Abdellah El H'Jeouej Boutgoura, graduat en màrqueting per la URL

-Consideres que és llibertat d'expressió publicar una caricatura de Mahoma?
A l'Islam, creiem que expressar la figura de Mahoma, és "haram" (prohibit).

Però clar, cadascú pensa el que vol i fa amb la seva vida el que li plau. Incloent-hi  tant actes, 
pensaments o ideologies. Sempre que aquestes, no molestin a un altre individu.

I diríem, "Publicar una expressió del profeta Mahoma per a  riure-se’n d'aquesta, pot ser la gran 
expressió de llibertat per al dibuixant, l'editor o l'accionista d'una empresa d'armes on després 

d'aquesta publicació, es disparin les accions d'aquesta". Però per a mi no ho és. Però potser per a 
un altre si…

-Es pot fer humor sobre l'islam sense caure en un comportament islamòfob? Pot tenir 
límits, l'humor?
L'humor no té límits. La personalitat, la confiança i la mala fe, sí.

No es el mateix que un amic em comenti una broma o  li doni aquella tarda per l'humor negre i 

"acudits de moros".On amb la certa confiança que tingui amb ell/a, sigui normal i no s'actuï amb 
mala fe. Al fet que una persona, aleatòriament pel carrer, em comenti alguna cosa bastant fora de 

lloc. I que a més, ho justifiqui amb humor, quan aquest, no és en Sacha Baron Cohen.

�155



-Creus que pel sol fet que una portada pugui resultar ofensiva per a determinats sectors 
musulmans, ja està incorrent en islamofòbia?
Entra en islamofòbia, si aquesta portada, està feta per a crear o intensificar l'odi totalment fora de 

lloc per a aquesta religió. I clar, l'opinió pública és molt poderosa. Això ho saben els que controlen 
el bitllet. Ells saben quan anar a favor i quan anar en contra d'alguna cosa. Vosaltres, els 

periodistes, per mitjà de  la vostra feina, haureu de defensar una  ideologia o una postura política 
depenent del poder per qui es treballi. O sigui, és ofensiva. Ja que busca aquest odi.

-Com a musulmà, et resulta ofensiva aquesta portada posterior a l'atemptat de Barcelona? 
Per què?
Doncs sí. Em resulta bastant ofensiva. Bàsicament per dues coses. Primer de tot, aquesta imatge 

expressa una massacre, on va morir molta gent i em resulta, molt inapropiada la seva 
escenificació. Ja que, és massa gràfic per a una revista satírica. Amb les víctimes, NO es juga.

Però profunditzant més en aquesta, és penosa la frase d'"Islam, religió de Pau", amb aquest to 

satíric, culpant un altre cop més, a una i tot gran religió amb milions i milions de practicants. No 
oblidant, que després de la tragèdia de Charlie  Hebdo, en nom  de l'Islam  per un parell 

d'assassins, va rebre el suport mundial, inclòs el del món musulmà. Milers de persones van sortir 
al carrer per a donar suport a la revista. I ho van fer en nom de l'Islam. Ho van fer perquè una 

guerra de poders i diners, no hagi de portar el nom de la nostra tan bonica religió i per a deixar clar 
que, "aquesta gent, no ens representa". No mostrant-se suficient, publiquen la portada. No agrada 

gens.

�156


