
This is the published version of the bachelor thesis:

Jorge Arribas, Dana; Varias García, Carlos, dir. Los oráculos en la obra de
Jenofonte : estudio preliminar. 2020. 76 pag. (804 Grau en Estudis Clàssics)

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/230652

under the terms of the license

https://ddd.uab.cat/record/230652


 

Los oráculos en la obra de Jenofonte: 
Estudio preliminar 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dana Jorge Arribas 

Tutor: Carlos Varias García 

Grau en Estudis Clàssics 

Juny 2020 

Facultat de Filosofia i Lletres 

Universitat Autònoma de 

Barcelona 

 

 



 

 

 

Los oráculos en la obra de Jenofonte: Estudio preliminar. 

 

 

Resumen: El presente trabajo tiene por objetivo analizar el uso de los oráculos en la obra 

de Jenofonte, mostrando la importancia que tienen dentro de la obra del historiador. 

Tomando como método de trabajo el reciente estudio de Carmen Sánchez sobre los 

oráculos en las Historias de Heródoto, se recopilan todos los pasajes oraculares que 

aparecen en la obra de Jenofonte. Posteriormente, se presenta una categorización 

tipológica y un comentario filológico de cada uno de los pasajes oraculares. 

~ 

Palabras clave: Jenofonte, oráculos, historiografía griega. 

 



 

3 
 

Índice 

Agradecimientos…………………………………………………………………………4 

Introducción……………………………………………………………………………...5 

I. Los oráculos en las obras históricas…………………………………………………...10 

1.1. Anábasis……………………………………………………………………10 

Xen. An. III, I. 5-8……………………………………………………….10 

1.2. Ciropedia…...……………………………………………………………...15 

1.2.1. Xen. Cyr. VII. VII. 2, 15-20……………………………………...15 

1.2.2. Xen. Cyr. VII. VII. 2, 20-22………………………………………19 

1.3. Helénicas…………………………………………………………………...24 

1.3.1. Xen. Hell. III. III. 3-4……………………………………………..24 

1.3.2. Xen. Hell. IV. VII, 2………………………………………………27 

1.3.3. Xen. Hell. IV. VII, 2-3……………………………………………30 

1.3.4. Xen. Hell. VI. IV, 6-8……………………………………………..33 

II. Los oráculos en las obras didácticas………………………………………………….37 

2.1. La Constitución de los Lacedemonios……………………………………...37 

Xen. Lac. VIII, 5- IX,1…………………………………………………..37 

2.2. Los Ingresos………………………………………………………………..42 

2.2.1. Xen. Vect. VI. 1-2…………………..……………………………42 

2.2.2. Xen. Vect. VI. 3…………………………………………………...44 

III. Los oráculos en las obras socráticas…………………………………………………47 

3.1. Apología de Sócrates……………………………………………………….47 

3.1.1. Xen. Ap., 13-15…………………………………………………..47 

3.1.2. Xen. Ap. 15……………………………………………………….51 

3.2. Recuerdos de Sócrates……………………………………………………...54 

3.2.1. Xen. Mem. I.III, 1-2………………………………….…………...54 

3.2.2. Xen. Mem. VI.III, 16-18………………………………………….57 

IV. Conclusiones………………………………………………………………………..61 

V. Catálogo oracular……………………………………………………………………65 

VI. Bibliografía y Webgrafía…………………………………………………………...72 



 

4 
 

Agradecimientos 

La realización del presente trabajo de final de grado no habría sido posible sin la 

labor e influencia de diversas personas, que han resultado clave en la elaboración del 

trabajo. Primeramente, agradezco a mi profesor de latín del bachillerato, Gregori 

Sánchez, por darme clases de griego a pesar de que no entraban en el plan de estudio, 

hecho que influiría enormemente en mi elección de carrera. Igualmente, estoy muy 

agradecida a todos mis profesores y profesoras que he tenido a lo largo de la carrera. 

Especialmente, manifiesto mi profunda gratitud a mi tutor del trabajo, el profesor Carlos 

Varias García, porque me ha guiado y orientado a través de todo el proceso de elaboración 

del trabajo. Sus sugerencias, revisiones y correcciones han sido decisivas para la 

realización del trabajo.  

Y, por último, agradezco enormemente a mis amigos, compañeros de clase y 

familiares por el apoyo constante que me han brindado a lo largo de estos cuatro años de 

carrera y, especialmente, durante el proceso de elaboración del trabajo. 

  



 

5 
 

Introducción 
 

En el presente trabajo se realizará un estudio de la obra de Jenofonte de Atenas 

(431-354 a.C.), categorizada según su temática (obras históricas, didácticas y socráticas). 

Dicha obra suscita un gran interés entre los estudiosos, debido a que el estilo claro y 

sencillo del dialecto ático empleado por autor le permite abordar géneros muy diversos. 

Una vez estudiadas las obras a fondo, se llega a la conclusión de que el valor de Jenofonte 

no reside únicamente en sus grandes facultades estilísticas y literarias, sino que su obra 

constituye una gran fuente de información sobre las diferentes prácticas religiosas del 

mundo griego clásico (prácticas adivinatorias, sacrificios, juramentos, sueños 

premonitorios, presagios, augurios, etc.). 

 

 Más concretamente, entre todas las prácticas religiosas presentes en la obra, el 

trabajo se centrará en investigar y comentar aquellos pasajes donde el autor narra 

consultas oraculares, porque ellos constituyen un elemento clave en la sociedad griega 

clásica. Los sacerdotes y sacerdotisas de las sedes oraculares griegas eran personas 

elegidas por los dioses y por medio de ellas se establecía una conexión directa con los 

dioses, para poder consultarles a través de una secuencia de pregunta y respuesta. Las 

sedes oraculares eran grandes centros de interés a los que a diario acudían numerosos 

peregrinos en busca de respuestas. Asimismo, los oráculos fueron constantemente 

visitados en tiempos de crisis (epidemias, plagas, guerras, invasiones, etc.), por lo que los 

historiadores, al relatar estos hechos, no pueden evitar mencionar estos episodios 

oraculares.1 

 Por otro lado, contamos con una reciente tesis doctoral sobre los oráculos en 

Heródoto2, lo que permite contrastar el uso e importancia de los episodios oraculares en 

diferentes historiadores griegos clásicos en diferentes épocas.  

 

 

 

                                                           
1 George, A. L. (2005). Oracles/Sybils (700 B.C – A.D. 300). Recuperado el 18 de junio de 2020 de 

https://departments.kings.edu/womens_history/ancoracles.html 
2 Véase Infra, apartado de “Objetivos y propuesta metodológica”. 



 

6 
 

 

Breve estado de la cuestión 

Los oráculos griegos en la Antigüedad clásica han constituido siempre un tema de 

interés, por lo que se han escrito numerosos estudios sobre ellos (la mayoría centrados en 

la obra del historiador Heródoto).  

Carmen Sánchez-Mañas publicó en 2017 el libro Los oráculos en Heródoto. 

Tipología, estructura y función narrativa. En él, Sánchez hace inventario de las ciento 

dos consultas oraculares narradas por Heródoto en su Historia y las categoriza en cinco 

modalidades de consulta (militar/política, privada, cultual, colonización y 

culpa/expiación). A su vez, este libro lleva a cabo un análisis crítico y exhaustivo de los 

pasajes oraculares seleccionados. 

Sin duda alguna, Jenofonte es una de las fuentes más importantes y relevantes en 

lo que se refiere al tema de los oráculos, aunque, desafortunadamente, existen pocos 

estudios que dejan constancia de la aportación de Jenofonte al tema de los oráculos. Entre 

ellos, destaca:  

Joseph Fontenrose publicó en 1978 el libro The Delphic Oracle. Its responses and 

Operations with a Catalogue of Responses. En él, el autor plantea una categorización de 

aproximadamente quinientas respuestas délficas y cincuenta procedentes de la sede 

oracular de Dídima divididas por temática (histórica, quasi-histórica, legendarias y 

ficticias). Entre los episodios oraculares que comenta se encuentran algunas consultas 

oraculares descritas por Jenofonte, como los pasajes 3.3.1-3, 4.7.2, 6.4.7 y 6.4.7 de las 

Helénicas; el pasaje 14-15 de la Apología de Sócrates; los episodios 3.1.5-8 y 5.3.7 de la 

Anábasis y, por último, el pasaje 7.2.19-20 de la Ciropedia.3 Fontenrose propone 

dataciones para cada una de las respuestas oraculares que analiza y establece una 

clasificación de las respuestas según su contenido4. Es más, dedica el primer capítulo de 

su obra a señalar las características de las respuestas oraculares de tipo histórico (con 

consultas de tipo público y privado por igual, formulación regular y clara), quasi-histórico 

y legendario (ambas con respuestas más efusivas y ambiguas expresando órdenes, 

advertencias y predicciones). También señala los aspectos generales y estructuras de cada 

respuesta oracular; por ejemplo, algunas repuestas son formuladas a modo de proverbio 

                                                           
3 Fontenrose 1978: 34-235. 
4 Fontenrose 1978: 11-24. 



 

7 
 

o adivinanza, otras se caracterizan por ser oráculos y profecías extraídas directamente de 

la narrativa del folklore y la leyenda, otras están expresadas en verso y otras consultas 

son expresadas de forma indirecta. 

Dempsey publicó en 1972 el libro The Delphic Oracle: Its Early History, 

Influence and Fall. En él, Dempsey observa la influencia política del oráculo de Delfos y 

pone de manifiesto el ejemplo de la consulta de Licurgo al oráculo, narrada en la 

Constitución de los Lacedemonios de Jenofonte, donde se aconseja a los consultores que 

sigan la costumbre de cada estado en particular.5 

 

Objetivos y propuesta metodológica 

En el presente trabajo se ha seguido el modelo de análisis y comentarios llevado 

a cabo por Sánchez Mañas en su estudio de los oráculos de Heródoto.  Nuestro objetivo 

es realizar un estudio analítico de cada uno de los oráculos incluidos en la obra de 

Jenofonte, prestando especial atención a sus aspectos filológicos y a su estudio tipológico. 

Para alcanzar dicho objetivo se han seguido tres pasos.  

Primeramente, los pasajes donde se narran consultas oraculares han sido 

localizados por medio de una lectura atenta y minuciosa de las diferentes obras. 

Posteriormente, con el objetivo de comprobar si se han identificado todos los pasajes 

relativos a los oráculos, se ha realizado una búsqueda léxica de algunos términos 

recurrentes en estos episodios en las versiones online de los libros en cuestión. 

El segundo paso del trabajo ha sido extraer de los fragmentos encontrados la 

información relevante a nuestro objeto de estudio y organizarla en la categorización 

empleada por Carmen Sánchez. De hecho, dicha categorización sigue un orden planteado 

por Joseph Fontenrose6 y sigue una tipificación diseñada por Line Overmark Juul.7 Dicha 

clasificación consta de once categorías: contexto, fuente, motivo, sede, consultante, 

consulta, profeta, respuesta, formulación, desenlace y modalidad. En la obra de Jenofonte 

se ha registrado un total de catorce pasajes/episodios oraculares, a los que el autor hace 

referencia mediante la incorporación de información referente a una o más de las 

categorías mencionadas en el párrafo anterior.  

                                                           
5 Dempsey 1972. 
6 Fontenrose 1978: 240-243.  
7 Juul 2010: 23-103. 



 

8 
 

El tercer paso ha sido realizar comentarios correspondientes a los catorce pasajes 

oraculares. Estos constan de tres apartados bien diferenciados: contextualización general 

del pasaje, donde se expresa la información pertinente a las categorías expresadas 

anteriormente; comentario filológico de los sustantivos y verbos relacionados con la 

consulta oracular; por último, una apartado destinado a comentar las características 

compositivas y narrativas de los pasajes (detalles estructurales, referencias a otros pasajes 

de otros autores, referencias a fragmentos de otras obras del autor, similitudes o 

concomitancias compositivas, etc.).  

De manera complementaria, al final del trabajo se adjunta una tabla donde se 

incluye toda la información relevante de los catorce pasajes oraculares, a modo de 

catálogo oracular de la obra de Jenofonte (en el que se detallan la localización en la obra 

y las once categorías comentadas anteriormente. 

 

Estructura del trabajo 

A la hora de estructurar los pasajes oraculares dentro del trabajo surgió la duda de 

qué criterio seguir para ordenar los episodios. En un primer momento, se barajó la 

posibilidad de establecer los capítulos según la cantidad de pasajes oraculares narrados 

por obra, es decir, comenzar el trabajo comentando las obras donde aparecen más 

episodios oraculares y concluir con las obras con menos episodios. Otra posibilidad era 

tomar como modelo de trabajo el estudio de Sánchez y organizar los capítulos del trabajo 

por las temáticas de los oráculos (militar/política, privada, cultual, colonización y 

culpa/expiación). 

Finalmente, estas posibilidades fueron descartadas y se prefirió organizar los 

pasajes de acuerdo con la clasificación de las obras de Jenofonte hecha por Breitenbach8, 

pues esta clasificación, aun admitiendo sus imperfecciones, es la más aceptada 

actualmente entre los estudiosos del historiador ateniense. 

 

- Capítulo I: Los oráculos en las obras históricas: Anábasis, Ciropedia y 

Helénicas. 

                                                           
8 Breitenbach 1967:  cols. 1569-1928, 2015-2052.  



 

9 
 

- Capítulo II: Los oráculos en las obras didácticas: Constitución de los 

Lacedemonios e Ingresos. 

- Capítulo III: Los oráculos en las obras filosóficas o socráticas: Apología de 

Sócrates y Recuerdos de Sócrates. 

 

 

Varia  

Los textos griegos presentados aparecen en la edición crítica de E. C. Marchant 

en sus diversos volúmenes de Xenophontis Opera Omnia, perteneciente a los Oxford 

Classical Texts. La elección de dicha edición es debida a que es la más canónica y 

adecuada para la realización de un comentario filológico. También es necesario añadir 

que los textos griegos vienen acompañados de las traducciones al castellano referenciadas 

en la bibliografía, que son objeto de precisiones y comentarios en mis análisis filológicos 

de los términos griegos. El motivo de utilizar traducciones ajenas se debe a la gran 

cantidad de textos empleados para el presente trabajo y sigue, además, el método de 

trabajo adoptado en el estudio de Carmen Sánchez, quien también utiliza traducciones 

ajenas.   

Así, para la Anábasis, la traducción de C. Varias en la ed. Cátedra (Varias 1999); 

para la Ciropedia, la de R. A. Santiago en la ed. Akal (Santiago 1992); para las Helénicas, 

la de V. López en la ed. Juventud (López 2007); para la Constitución de los Lacedemonios 

y los Ingresos, la traducción de O. Guntiñas en la ed. Gredos (Guntiñas 1984) y para la 

Apología de Sócrates y los Recuerdos de Sócrates, la de J. A. Caballero en la ed. Alianza 

(Caballero 2009). 

  



 

10 
 

I. Los oráculos en las obras históricas 

 

1.1. Anábasis 

La Anábasis o Expedición de los Diez Mil de Jenofonte relata las aventuras, 

incidencias y penalidades que vivió el propio Jenofonte junto resto de los miembros del 

ejército griego que integraron la expedición enrolada para ayudar a Ciro el Joven a 

obtener el trono persa de su hermano, el rey Artajerjes. Mayoritariamente se piensa que 

fue compuesta en dos fases: Jenofonte seguramente comenzaría la escritura de su obra a 

comienzos de su estadía en Escilunte (alrededor del 385 a.C.) y esta fase alcanza hasta el 

capítulo 3 del libro V. La segunda fase seguiría relatando la historia desde ese punto y 

habría sido escrita poco después de su llegada a Atenas (368 a.C.).  

 

Xen. An. III, I. 5-8:  

[5] ὁ μέντοι Ξενοφῶν ἀναγνοὺς τὴν ἐπιστολὴν ἀνακοινοῦται Σωκράτει τῷ Ἀθηεναίῳ περὶ 

τῆς πόλεως ὑπαίτιον εἴη Κύρῳ φίλον γενέσθαι, ὅτι ἐδόκει ὁ Κῦρος προθύμως τοῖς 

Λακεδαιμονίοις ἐπὶ τὰς Ἀθήνας συμπολεμῆσαι, συμβουλεύει τῷ Ξενοφῶντι ἐλθόντα εἰς 

Δελφοὺς ἀνακοινῶσαι τῷ θεῷ περὶ τῆς πορείας. [6] ἐλθὼν δ' ὁ Ξενοφῶν ἐπήρετο τὸν 

Ἀπόλλω τίνι ἂν θεῶν θύων καὶ εὐχόμενος κάλλιστα καὶ ἄριστα ἔλθοι τὴν ὁδὸν ἣν ἐπινοεῖ 

καὶ καλῶς πράξας σωθείη. καὶ ἀνεῖλεν αὐτῷ ὁ' Ἀπόλλων θεοῖς οἶς ἔδει θύει. [7] ἐπεὶ δὲ 

πάλιν ἦλθε, λέγει τὴν μαντείαν τῷ Σωκράτει. ὁ δ' ἀκούσας ᾐτιᾶτο αὐτὸν ὅτι οὐ τοῦτο 

πρῶτον ἠρώτα πότερον λῷον εἱη αὐτῷ πορεύεσθαι ἢ μένειν, ἀλλ' αὐτὸς κρίνας ἰτέον εἶναι 

τοῦτ' ἐπυνθάνετο ὅπως ἂν κάλλιστα πορευθείη. [8] ἐπεὶ μέντοι οὕτως ἤρου, ταῦτ', ἔφη, 

χρὴ ποιεῖν ὅσα ὁ θεὸς ἐκέλευσεν. ὁ μὲν δὴ Ξενοφῶν οὕτω θυσάμενος οἷς ἀνεῖλεν ὁ θεὸς 

ἐξέπλει, καὶ καταλαμβάνει ἐν Σάρδεσι Πρόξενον καὶ Κῦρον μέλλοντας ἤδη ὁρμᾶν τὴν 

ἄνω ὁδόν, καὶ συνεστάθη Κύρῳ. (Marchant, 1980) 

 

[5] Con todo, Jenofonte tras leer la carta, se lo comunicó a Sócrates de Atenas y le 

preguntó acerca del viaje. Y Sócrates, sospechando que podría recibir algún reproche por 

parte de la ciudad llegar a ser amigo de Ciro, porque Ciro tenía fama de haberse unido 

decididamente al bando espartano en la guerra contra los atenienses, aconsejó a Jenofonte 

que fuera a Delfos a consultar a la divinidad sobre el viaje. [6] Fue Jenofonte a preguntar 

a Apolo a cuál de los dioses debía ofrecer sacrificios y rogar para hacer el viaje que tenía 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=%5D&la=greek&can=%5D0&prior=%5b


 

11 
 

pensado del mejor modo posible y quedar a salvo tras tener éxito en él. Y Apolo le designó 

los dioses a los que debía ofrecer sacrificios. [7] Cuando volvió, contó a Sócrates el 

oráculo. Éste, al oírlo, le censuró que no preguntara primero si era mejor para él marchar 

o quedarse, y que, habiendo juzgado por su cuenta que él debía ir, se hubiera informado 

de cómo podría hacer su viaje de la mejor manera. “Sin embargo”, dijo, “puesto que así 

lo has preguntado, debes hacer cuanto el dios te ha ordenado”. [8] Así pues, Jenofonte, 

después de ofrecer los sacrificios a los dioses que la divinidad le había designado, zarpó 

y, al llegar a Sardes, encontró a Próxeno y a Ciro a punto de empezar el camino al interior 

del país, y fue presentado como amigo a Ciro. (Varias 20197: 152) 

 

Comentario 

El contexto general del fragmento es la expedición de los diez mil mercenarios 

griegos reclutados por Ciro el Joven para destronar a su hermano Artajerjes y, más 

concretamente, el pasaje trata sobre cómo el propio Jenofonte se alistó en la expedición 

tras deliberar su decisión con el filósofo ateniense Sócrates, pues a través de su obra 

logramos vislumbrar la influencia del filósofo sobre el autor, y su consulta al oráculo de 

Delfos (III. I. 5-8). Existen diferentes teorías sobre la fecha de escritura de la Anábasis. 

La más extendida sostiene que se realizó en dos fases divididas por el capítulo 3 del libro 

V. El fragmento al que hace referencia el presente comentario se habría redactado en 

torno al año 385 a.C., en la primera fase, durante su estancia en Escilunte, mientras estuvo 

al servicio del ejército espartano que comandaba Agesilao y la segunda fase empieza 

después de que Jenofonte abandonó Escilunte en torno al 368 a.C.9  

El propio Jenofonte se convierte en la fuente del pasaje ([Ξενοφῶν] λέγει τὴν 

μαντείαν τῷ Σωκράτει) (III. I. 7). Según él, Próxeno (con el que tenía lazos de 

hospitalidad) lo había mandado llamar desde su patria para que formara parte de la 

expedición y, a cambio, él lo convertiría en amigo de Ciro, lo que Sócrates considera que 

le ganará reproches por parte de la ciudad de Atenas (III. I. 4). Esta circunstancia 

constituye el motivo de la consulta y, alentado por Sócrates, Jenofonte pregunta al oráculo 

de Delfos a cuál de los dioses debía ofrecer sacrificios y rogar para hacer el viaje que 

tenía pensado del mejor modo posible y quedar a salvo tras tener éxito en él (τίνι ἂν θεῶν 

θύων καὶ εὐχόμενος κάλλιστα καὶ ἄριστα ἔλθοι τὴν ὁδὸν ἣν ἐπινοεῖ καὶ καλῶς πράξας 

                                                           
9 Varias 20197: 12. 



 

12 
 

σωθείη. καὶ ἀνεῖλεν αὐτῷ ὁ' Ἀπόλλων θεοῖς οἶς ἔδει θύει) (III. I. 6). El oráculo formula 

la respuesta en estilo indirecto (III. I. 6), indicándole los dioses a los que debía rendir 

culto antes de partir a la expedición. El motivo de consulta y la respuesta del oráculo 

indican que se trata de un oráculo con temática cultual y militar como modalidades del 

fragmento.   

Para referirse al consultante, se utiliza el verbo no marcado ἔρχομαι (συμβουλεύει 

τῷ Ξενοφῶντι ἐλθόντα εἰς Δελφοὺς / ἐλθὼν δ' ὁ Ξενοφῶν ἐπήρετο τὸν Ἀπόλλω) (III. I. 

5-6), relativo al desplazamiento de Jenofonte de su lugar de origen hacia la sede oracular, 

mencionada en el fragmento a través de su nombre (εἰς Δελφοὺς). El dios patrón de la 

sede aparece citado por primera vez en el fragmento mediante el sustantivo no marcado 

θεός (τῷ θεῷ) (ΙΙΙ.Ι 5). Referente a la consulta introduce los verbos no marcados 

ἀνακοινόω (ἀνακοινῶσαι, infinitivo aoristo activo) (“consultar”) (III. I. 5), *ἐπέρομαι 

(ἐπήρετο, aoristo indicativo medio en tercera persona singular) (“preguntar”) (III. I. 6), 

ἐρωτάω (ἠρώτα, imperfecto indicativo activo en tercera persona singular) (“preguntar”) 

(III. I. 7) y ἐρέω (ἤρου imperfecto indicativo medio en segunda persona singular) 

(“preguntar”) (III. I. 7).  A la respuesta se adjunta el verbo no marcado κελεύω 

(ἐκέλευσεν, aoristo indicativo activo en tercera persona singular/ ἐξέπλει, imperfecto 

indicativo activo en tercera persona singular) (“ordenar”) (III. I. 7-8). Por lo que respecta 

al desenlace, Sócrates reprocha la mala formulación de la consulta y, en su interpretación, 

hace uso del verbo no marcado αἰτιάομαι (ᾐτιᾶτο, imperfecto indicativo medio en tercera 

persona singular) (“censurar”) (III. I. 7) Con relación a la reacción, se utiliza la expresión 

“λέγει τὴν μαντείαν” (“contar los designios oraculares”) (III. I. 7) vinculada al verbo θύω 

(θυσάμενος, participio aoristo medio en nominativo masculino singular) (“ofrecer 

sacrificios”) (III. I. 8). Además, la modalidad cultual del oráculo en cuestión está señalada 

por los verbos no marcados θύω (“ofrecer sacrificios”) y εὔχομαι (“rogar) (τίνι ἂν θεῶν 

θύων καὶ εὐχόμενος κάλλιστα) (III. I. 6) y, para denotar la modalidad militar de la 

consulta oracular, emplea el verbo συμπολεμέω (συμπολεμῆσαι, infinitivo aoristo activo) 

(“unirse a la guerra”) (III. I. 5) y la construcción ἐπὶ τὰς Ἀθήνας para referirse al bando 

ateniense (III. I. 5). 

Desde la perspectiva compositiva, es interesante destacar el hecho de que el autor 

decide introducir brevemente (pues solo aparece en este pasaje de la obra) la figura del 

filósofo ateniense Sócrates. La finalidad de este fragmento es señalar la relación maestro-

discípulo entre los dos, pues Jenofonte (en más de una ocasión) le pide consejo antes de 



 

13 
 

decidir qué hacer (ὁ μέντοι Ξενοφῶν ἀναγνοὺς τὴν ἐπιστολὴν ἀνακοινοῦται Σωκράτει τῷ 

Ἀθηεναίῳ περὶ τῆς πόλεως ὑπαίτιον εἴη Κύρῳ φίλον γενέσθαι) (III.I,5), (ἐπεὶ δὲ πάλιν 

ἦλθε, λέγει τὴν μαντείαν τῷ Σωκράτει.) (III.I,7). Y, a su vez, Jenofonte muestra señales 

evidentes de seguir todas las indicaciones de su maestro y lleva a cabo todo aquello que 

el dios le pide. La respuesta del filósofo se repite a lo largo de toda la obra de Jenofonte: 

se debe seguir en todo momento las leyes de la polis de donde se vive. Con esto, el autor 

quiere señalar el carácter piadoso del filósofo (al mandar a Jenofonte consultar a la 

divinidad), a pesar de que uno de los cargos de su condena era no creer en las divinidades 

de la ciudad e introducir nuevos dioses.10  Por lo tanto, podemos intuir que la importancia 

que le da Jenofonte a lo largo de toda su obra a la piedad hacia los dioses es resultado de 

la educación recibida de Sócrates.  

También es necesario subrayar el comportamiento astuto de Jenofonte en este 

fragmento. Normalmente Jenofonte es presentado como un personaje muy religioso, que 

siempre sigue los designios indicados por las divinidades. En este fragmento, en cambio, 

decide formular su consulta de manera que reciba la respuesta que él quiere; podemos 

afirmar que se comporta de manera pícara al no preguntar al oráculo si debía o no ir a la 

expedición y consultar directamente a qué dioses debía rendir culto durante su viaje, 

dejando entrever que él, por sí mismo, ya había resuelto su partida (ἐλθὼν δ' ὁ Ξενοφῶν 

ἐπήρετο τὸν Ἀπόλλω τίνι ἂν θεῶν θύων καὶ εὐχόμενος κάλλιστα καὶ ἄριστα ἔλθοι τὴν 

ὁδὸν ἣν ἐπινοεῖ καὶ καλῶς πράξας σωθείη).11  

Otro punto importante que hay que comentar es el hecho de que no se mencionan 

los dioses a los que Jenofonte debe rendir culto ni el contenido de los sacrificios que le 

designa el oráculo. Específicamente, Jenofonte pregunta “a cuál de los dioses debía 

ofrecer sacrificios y rogar para hacer el viaje que tenía pensado del mejor modo 

posible…” (τίνι ἂν θεῶν θύων καὶ εὐχόμενος κάλλιστα καὶ ἄριστα ἔλθοι τὴν ὁδὸν ἣν 

ἐπινοεῖ…), es decir, le pide que le indique alguna divinidad en concreto. En este caso, la 

respuesta no va acorde a la pregunta de Jenofonte, ya que el oráculo utiliza el término 

plural de θεός, indicándole que Apolo le designa más de un dios al que rendir culto “Y 

Apolo le designó los dioses a los que debía ofrecer sacrificios” (καὶ ἀνεῖλεν αὐτῷ ὁ' 

Ἀπόλλων θεοῖς οἶς ἔδει θύει) (III. I. 6). Seguramente, el hecho de que no se especifiquen 

se deba a que son varios los nombres de los dioses que Apolo le indica a Jenofonte y 

                                                           
10 Varias 20197: 152. 
11 Varias 20197: 153. 



 

14 
 

diversos los sacrificios dedicados a estos, por lo que el autor haya decidido prescindir la 

mención de cada uno de ellos. Su modo de formular la consulta influye sobre el desenlace, 

sobre la respuesta del oráculo. Jenofonte, satisfecho con la respuesta, da señales de 

obediencia: ofrece los sacrificios designados y zarpa a Sardes para encontrarse con Ciro 

(III. I. 8). 

  



 

15 
 

1.2. Ciropedia 

La Ciropedia de Jenofonte tiene por objetivo la presentación del ideal de caballero y 

gobernante a partir del relato de la vida de Ciro el Grande. De este modo, la obra tiene 

constituiría un ensayo con grandes connotaciones didácticas sobre el arte de gobernar, 

resaltando tres aspectos fundamentales: linaje, cualidades naturales y educación. En 

definitiva, la obra es un conjunto de las ideas del propio Jenofonte temas diversos: 

educación, caza, equitación, política, moral y el ejército. Hay numerosas hipótesis sobre 

la fecha en la que fue compuesta la obra, la más probable defiende que Jenofonte la 

escribiría entre la muerte de Agesilao (en 360 a.C.) y el ascenso al trono de Artajerjes III 

(en el 358 a.C.).  

 

1.2.1. Xen. Cyr. VII. VII. 2, 15-20:  

[15] Τάδε δέ μοι πάντως, ἔφη, ὦ Κροῖσε, λέξον πῶς σοι ἀποβέβηκε τὰ ἐκ τοῦ ἐν Δελφοῖς 

χρηστηρίου· σοὶ γὰρ δὴ λέγεται πάνυ γε τεθεραπεῦσθαι ὁ Ἀπόλλων καί σε πάντα ἐκείνῳ 

πειθόμενου πράττειν.  [16] Ἐβουλόμην ἄν, ἔφη, ὦ Κῦρε, οὕτως ἔχειν· νῦν δὲ πάντα 

τἀναντία εὐθὺς  ἐξ ἀρχῆς πράττων προσηνέχθην τῷ Ἀπόλλωνι. Πῶς δέ; ἔφη ὁ Κῦρος· 

δίδασκε· πάνυ γὰρ παράδοξα λέγεις. [17] Ὅτι πρῶτον μέν, ἔφη, ἀμελήσας ἐπωτᾶν τὸν 

θεόν, εἴ τι ἐδεόμην, ἀπεπειρώμην αὐτοῦ εἰ δύναιτο ἀληθεύειν. τοῦτο δ', ἔφη, μὴ ὅτι θεός, 

ἀλλὰ καὶ ἄνθρωποι καλοὶ κἀγαθοί, ἐπειδὰν γνῶ σιν ἀπιστούμενοι, οὐ φιλοῦσι τοὺς 

ἀπιστοῦντας. [18] ἐπεὶ μέντοι ἔγνω καὶ μάλ' ἄτοπα ἐμοῦ ποιοῦντος, καίπερ πρόσω 

Δελφῶν ἀπέχοντος, οὕτω δὴ πέμπω περὶ παίδων. [19] ὁ δέ μοι τὸ μὲν πρῶτον οὐδ' 

ἀπεκρίνατο· ἐπεὶ δ' ἐγὼ πολλὰ μὲν πέμπων ἀναθήματα χρυσᾶ, πολλὰ δ' ἀργυρᾶ, 

πάμπολλα δὲ θύων ἐξιλασάμην ποτὲ αὐτόν, ὡς ἐδόκουν, τότε δή μοι ἀποκρίνεται 

ἐρωτῶντι τί ἄν μοι ποιήσαντι παῖδες γένοιντο· [20] ὁ δὲ εἶπεν ὅτι ἔσοιντο. καὶ ἐγένοντο 

μέν, οὐδὲ γὰρ οὐδὲ τοῦτο ἐψεύσατο, γενόμενοι δὲ οὐδὲν ὤνησαν. ὁ μὲν γὰρ κωφὸς ὢν 

διετέλει, ὁ δὲ ἄριστος γενόμενος ἐν ἀκμῇ τοῦ βίου ἀπώλετο. (Marchant, 1980)  

 

[15] “De todas maneras —dijo Ciro— dime, Creso, qué consecuencias tuvo para ti la 

respuesta del oráculo de Delfos; pues se dice que Apolo es muy venerado por ti y que tú 

haces todo siguiendo sus indicaciones.”  [16] “Ya quisiera yo que fuese así, Ciro, pero la 

realidad es que, desde buen comienzo, yo me he comportado con Apolo haciendo lo 

contrario en todo.” “ ¿Cómo así?” —dijo Ciro—, explícamelo, porque estás diciendo algo 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=%5B&la=greek&can=%5B0
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=%5D&la=greek&can=%5D0&prior=%5b
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=%5B&la=greek&can=%5B0
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=%5D&la=greek&can=%5D0&prior=%5b


 

16 
 

muy increíble.” [17] “Porque, primeramente —continuó—, descuidándome de preguntar 

al dios si yo necesitaba alguna cosa, me dediqué a ponerle a prueba para ver si era capaz 

de decir la verdad. Y esto —siguió— no porque sea un dios, sino que también los hombres 

de valía, cuando se dan cuenta de que desconfía de ellos, no aman a aquellos que les 

muestran desconfianza. [18] Sin embargo, cuando acertó las cosas más absurdas que yo 

estaba haciendo, incluso estando yo a gran distancia de Delfos, al ver que acertaba, le 

envié a consultar acerca de mi descendencia. [19] El oráculo, primeramente, ni me 

contestó; pero cuando yo, tras enviar muchas ofrendas de oro y de plata y ofrecer toda 

clase de sacrificios, me lo propicié, al menos eso pensé, entonces ya contesta a mi 

pregunta de qué había de hacer para tener hijos. [20] Me contestó que los tendría. Y los 

tuve, en efecto, pues tampoco en esto mintió, pero el tenerlos no me sirvió de nada, ya 

que uno ha sido sordomudo toda su vida, y el otro, que llegó a descollar en todo, murió 

en la flor de la vida. (Santiago, 1992) 

 

Comentario 

El contexto general del pasaje es la campaña militar de Ciro contra Babilonia y la 

destrucción de todos los pueblos de camino a su destino (Sardes, Caria, etc.). Su contexto 

concreto es la conversación entre Ciro y Creso sobre el hecho de que el segundo es 

conocido por venerar a Apolo y seguir todas sus indicaciones (VII. VII. 2, 15-20). De este 

modo, el mismo Creso se convierte en la fuente del fragmento (ὁ δέ μοι τὸ μὲν πρῶτον 

οὐδ' ἀπεκρίνατο) (VII. VII. 2, 19), (ὁ δὲ εἶπεν ὅτι ἔσοιντο) (VII. VII. 2, 20). Según él, 

desde un principio se había comportado de manera errónea con Apolo, haciendo lo 

contrario a lo que le decía porque dudaba de la veracidad del oráculo. El motivo de la 

consulta tiene lugar tras una serie de aciertos de la divinidad, haciendo que Creso 

comience a creer en la autenticidad del oráculo. Creso, una vez más, decide enviar 

emisarios a Delfos a consultar acerca de su descendencia (οὕτω δὴ πέμπω περὶ παίδων) 

(VII. VII. 2, 18). Al principio, el oráculo no le contestó, pero, tras enviar muchas ofrendas 

de oro y de plata (ἐπεὶ δ' ἐγὼ πολλὰ μὲν πέμπων ἀναθήματα χρυσᾶ, πολλὰ δ' ἀργυρᾶ) y 

ofrecer sacrificios (πάμπολλα δὲ θύων ἐξιλασάμην) (VII. VII. 2, 19), finalmente le 

formula una respuesta en estilo indirecto revelándole que tendría hijos (VII. VII. 2, 20). 

El motivo de la consulta y la respuesta del oráculo permiten establecer la temática privada 

como única modalidad del fragmento. 



 

17 
 

Para referirse al consultante, Jenofonte emplea el verbo marcado πέµπω (οὕτω δὴ 

πέμπω περὶ παίδων) (VII. VII. 2, 18), referente al envío de emisarios oraculares ante la 

sede, citada por su nombre en el pasaje (Δελφῶν). El dios patrón de la sede es igualmente 

citado a través de la mención de su nombre, Apolo (σοὶ γὰρ δὴ λέγεται πάνυ γε 

τεθεραπεῦσθαι ὁ Ἀπόλλων / νῦν δὲ πάντα τἀναντία εὐθὺς ἐξ ἀρχῆς πράττων 

προσηνέχθην τῷ Ἀπόλλωνι.) (VII. VII. 2, 15-16), y a través de del sustantivo no marcado 

θεός (τὸν θεόν) (VII. VII. 2, 17). Para formular la consulta utiliza el verbo no marcado 

ἐπωτᾶν (“preguntar”) (VII. VII. 2, 17). A la respuesta se vincula el verbo no marcado 

ἀποκρίνω (ἀπεκρίνατο, aoristo indicativo medio en tercera persona singular / 

ἀποκρίνεται, aoristo subjuntivo medio en tercera persona singular) (“responder”) (VII. 

VII. 2, 19) y el verbo no marcado λέγω (εἶπεν, indicativo activo en tercera persona 

singular) (“contestar”) (VII. VII. 2, 20). Por lo que respecta al desenlace, específicamente 

con el cumplimiento del oráculo, están vinculados los verbos no marcados εἰμί (ἔσοιντο, 

futuro optativo medio en tercera persona del plural) (“tener”) (VII. VII. 2, 20), γίγνομαι  

(ἐγένοντο, aoristo indicativo medio en tercera persona plural) y el participio aoristo medio 

en nominativo plural masculino γενόμενοι, (“engendrar”) (VII. VII. 2, 20). Estos verbos 

hacen referencia a la culminación de los designios del oráculo, que le profetizó que Creso 

tendría descendencia (οὕτω δὴ πέμπω περὶ παίδων / ὁ δὲ εἶπεν ὅτι ἔσοιντο) (VII. VII. 2, 

18 y 20). Igualmente, la modalidad del oráculo en cuestión está representada por los 

sustantivos no marcados παῖς (οὕτω δὴ πέμπω περὶ παίδων / τί ἄν μοι ποιήσαντι παῖδες 

γένοιντο) (“hijos”) (VII. VII. 2, 18 y 19), κωφός (ὁ μὲν γὰρ κωφὸς ὢν διετέλει) (“sordo”) 

(VII. VII. 2, 20) y ἄτοπα (μάλ' ἄτοπα ἐμοῦ ποιοῦντος) (“cosas absurdas”) (VII. VII. 2, 

18) y, asimismo, los verbos no marcados ἀπόλλυμι (ἐν ἀκμῇ τοῦ βίου ἀπώλετο) (“morir”) 

(VII. VII. 2, 20) y διατελέω (ὁ μὲν γὰρ κωφὸς ὢν διετέλει) (“vivir”) (VII. VII. 2, 20). 

Desde la perspectiva compositiva, un punto interesante para comentar es el hecho 

de que Jenofonte deja de lado mucha información importante referente a acontecimientos 

que tuvieron lugar en este episodio y es gracias a la obra de otro historiador, Heródoto, 

que conocemos el episodio completo.12 Primeramente, Jenofonte no menciona 

explícitamente todas aquellas acciones que Creso hace para poner a prueba al dios y 

comprobar así la veracidad del oráculo (Ὅτι πρῶτον μέν, ἔφη, ἀμελήσας ἐπωτᾶν τὸν θεόν, 

εἴ τι ἐδεόμην, ἀπεπειρώμην αὐτοῦ εἰ δύναιτο ἀληθεύειν) (VII. VII. 2, 17), ya que solo 

menciona que acertó una serie de cosas absurdas que estaba haciendo (ἐπεὶ μέντοι ἔγνω 

                                                           
12 Santiago 1992: 279. 



 

18 
 

καὶ μάλ' ἄτοπα ἐμοῦ ποιοῦντος) (VII. VII. 2, 18). En cambio, según Heródoto, Creso 

mandó a diferentes grupos de emisarios consultar diferentes oráculos con la pregunta 

“¿Qué es lo que Creso, rey de los lidios, el hijo de Aliates, hace en este preciso 

momento?”(I. 46-47) y que, acto seguido, pusieran la respuesta del dios por escrito y se 

le llevaran. Heródoto recalca que nadie ha logrado conocer las respuestas de los otros 

oráculos, por lo que no deja constancia de estos “Nadie nos ha comunicado la respuesta 

de los demás oráculos […]” (I. 47) y se limita a narrar la respuesta de la Pitia de Delfos 

“[…] pero en Delfos, así que los emisarios penetraron en el recinto y preguntaron según 

el encargo que tenían, la Pitia les dice, en versos hexámetros”. Por lo tanto, es el oráculo 

de Delfos el único que logra adivinar la treta de Creso; pues había descuartizado una 

tortuga y una oveja, las coció en un caldero de bronce cubierto con una tapadera 

igualmente de bronce (I. 47-48).13  

Del mismo modo, Jenofonte decide no mencionar en el fragmento la presencia de 

un profeta o profetisa que pronuncie los designios del dios, mientras que en la versión de 

Heródoto se menciona explícitamente el nombre de la Pitia “la Pitia les dice, en versos 

hexámetros” (I. 47) / “Este fue el oráculo de la Pitia” (I. 47)14, la pitonisa oficial del 

santuario de Apolo Pitio en Delfos.15 En todo momento se menciona directamente a 

Apolo o “el dios”  (ἐξ ἀρχῆς πράττων προσηνέχθην τῷ Ἀπόλλωνι / ἀμελήσας ἐπωτᾶν 

τὸν θεόν) (VII. VII. 2, 16 y 17), como si se estuviera comunicando directamente con la 

divinidad y no a través de un intermediario. A pesar de la ausencia de la figura de la 

pitonisa, se debe sobrentender la presencia de un mediador/mediadora entre el dios y el 

consultante. 

Por otro lado, también es interesante señalar que este fragmento es un fantástico 

ejemplo para representar la astucia y el carácter ambiguo de las respuestas de los oráculos; 

se da una respuesta vaga a la pregunta de Creso, pues le confirma que tendrá 

descendencia, pero no le advierte de sus trágicos destinos. En el fragmento Creso 

manifiesta que uno de sus hijos resultó sordomudo desde su nacimiento y el otro sufrió 

una muerte temprana, en la flor de la vida (καὶ ἐγένοντο μέν, οὐδὲ γὰρ οὐδὲ τοῦτο 

ἐψεύσατο, γενόμενοι δὲ οὐδὲν ὤνησαν. ὁ μὲν γὰρ κωφὸς ὢν διετέλει, ὁ δὲ ἄριστος 

γενόμενος ἐν ἀκμῇ τοῦ βίου ἀπώλετο) (VII. VII. 2, 20). Algunos autores, como Tucídides, 

                                                           
13 Balasch 20189: 89-90. 
14 Balasch 20189: 89-90. 
15 Odgen 20082: 50. 



 

19 
 

aunque no dudan de la veracidad del oráculo de Delfos, enfatizan y advierten las 

frecuentes manipulaciones, ambigüedades y falsificaciones de las profecías; 

habitualmente los problemas que se dan al respecto se deben a la mala interpretación de 

las palabras pronunciadas por el profeta y no por equivocación de la divinidad.16 Por 

ejemplo, Tucídides17 hace uso de los oráculos en su obra pero, a su vez, advierte a los 

atenienses de que los oráculos producen “esperanzas oscuras” (V. 103, 1). Por un lado, 

advierte de la excesiva producción de oráculos en tiempos de guerra y, por otro lado, 

enfatiza el carácter arbitrario a la hora de interpretar los designios de la divinidad, ya que 

una misma respuesta podía tener una multiplicidad de sentidos que no estaban 

regularizados y controlados por una autoridad.18 

Finalmente, cabe destacar el hecho de que Creso envía emisarios a consultar al 

oráculo en vez de ser él en persona quien acude al santuario de Apolo a consultar a la 

divinidad sobre su descendencia y demás cuestiones. Las primeras veces, cuando aún 

duda de la veracidad del oráculo de Delfos, envía emisarios a preguntarle “cosas 

absurdas”, a modo de treta para ver si las adivinaba (καίπερ πρόσω Δελφῶν ἀπέχοντος) 

(VII. VII. 2, 17) por lo que se relaciona la ausencia de Creso en el viaje a Delfos con el 

escepticismo y desconfianza de él hacia el oráculo. Tras confirmar la autenticidad de las 

predicciones, Creso vuelve a enviar emisarios a realizar consultas, esta vez acerca de su 

descendencia (οὕτω δὴ πέμπω περὶ παίδων) (VII. VII. 2, 18) y, aunque no va él mismo 

en persona, se deja entrever el interés que siente por los designios de la divinidad, ya que, 

al no recibir respuesta en un principio, envía ofrendas de oro y plata y ofrece sacrificios 

para propiciarse al dios (δέ μοι τὸ μὲν πρῶτον οὐδ' ἀπεκρίνατο· ἐπεὶ δ' ἐγὼ πολλὰ μὲν 

πέμπων ἀναθήματα χρυσᾶ, πολλὰ δ' ἀργυρᾶ, πάμπολλα δὲ θύων ἐξιλασάμην ποτὲ αὐτόν) 

(VII. VII. 2, 19). 

 

1.2.2. Xen. Cyr. VII. VII. 2, 20-22:  

[20] πιεζόμενος δὲ ταῖς περὶ τοὺς παῖδας συμφοραῖς πάλιν πέμπω καὶ ἐπερωτῶ τὸν θεὸν 

τί ἂν πιοῶν τὸν λοιπὸν βίον εὐδαιμονέστατα διατελέσαιμι· ὁ δέ μοι ἀπεκρίνατο, Σαυτὸν 

γιγνώσκων εὐδαίμων, Κροῖσε, περάσεις. [21] ἐγὼ δ' ἀκούσας τὴν μαντείαν ἥσθην· 

ἐνόμιζον γὰρ τὸ ῥᾷστόν μοι αὐτὸν προσταξαντα τὴν εὐδαιμονίαν διδόναι. ἄλλους μὲν 

                                                           
16 Odgen 20082: 147-149. 
17 Torres 1992: 147. 
18 Bartoletti 2015: 129-130. 



 

20 
 

γὰρ γιγνώσκειν τοὺς μὲν οἷόν τ' εἶναι τοὺς δ' οὔ· ἑαυτὸν δὲ ὅστις ἐστὶ πάντα τινὰ ἐνόμιζον 

ἄνθρωπον εἰδέναι. [22] καὶ τὸν μετὰ ταῦτα δὴ χρόνον, ἕως μὲν εἶχον ἡσυχίαν, οὐδὲν 

ἐνεκάλουν μετὰ τὸν τοῦ Ἀσσυρίου ἐφ' ἑμᾶς στρατεύεσθαι, εἰς πάντα κίνδυνον ἦλθον· 

ἐσώθην μέντοι οὐδὲν κακὸν λαβών. οὐκ αἰτιῶμαι δὲ οὐδὲ τάδε τὸν θεόν. ἐπεὶ γὰρ ἔγνων 

ἐμαυτὸν μὴ ἱκανὸν ὑμῖν μάχεσθαι, ἀσφαλῶς σὺν τῷ θεῷ ἀπῆλθον καὶ αὐτὸς καὶ οἱ σὺν 

ἐμοί. (Marchant, 1980) 

 

[20] Abrumado por las desgracias de mis hijos, de nuevo envío mensajeros y hago 

preguntar al dios qué podría hacer para pasar el resto de mi vida con el máximo de 

felicidad. Él me contestó: “Conociéndote a ti mismo, Creso, feliz harás la travesía.”  [21] 

Yo, al oír el vaticinio, me alegré, pues consideraba que él me había prescrito la manera 

más fácil de darme la felicidad, ya que, conocer a otros, a veces es posible, a veces no; en 

cambio yo pensaba que, en cuanto a uno mismo, cualquier hombre sabe quién es. [22] En 

el tiempo que siguió, mientras estuve tranquilo, nada tengo que recriminar a la suerte 

después de la muerte de mi hijo. Pero cuando el Asirio logró persuadirme de hacer una 

expedición contra vosotros, me aventuré en toda clase de riesgos. Con todo, salvé mi vida, 

sin recibir daño alguno. No acuso tampoco al dios de estas cosas: pues una vez que “me 

he conocido a mí mismo” como un hombre no capaz de enfrentarme a vosotros en la lucha 

me he retirado a salvo, con la ayuda del dios, tanto yo como los míos. (Santiago, 1992) 

 

Comentario: 

El contexto general del pasaje es la campaña militar de Ciro contra Babilonia y la 

destrucción de todos los pueblos de camino a su destino (Sardes, Caria, etc.). Su contexto 

concreto es la conversación entre Ciro y Creso sobre el hecho de que el segundo es 

conocido por venerar a Apolo y seguir todas sus indicaciones (VII. VII. 2, 15-20). Por lo 

tanto, Creso se convierte en la fuente del fragmento al ser él quien da a conocer los 

designios del oráculo (ὁ δέ μοι ἀπεκρίνατο) (VII. VII. 2, 20), (ἐγὼ δ' ἀκούσας τὴν 

μαντείαν ἥσθην) (VII. VII. 2, 21). Según él, abrumado por las desgracias ocurridas a sus 

hijos, pues uno había sido sordomudo toda su vida y el otro había muerto en la flor de su 

vida, decide consultar de nuevo al oráculo. Esta circunstancia constituye el motivo de 

consulta. Creso decide enviar por segunda vez un grupo de mensajeros a preguntar al dios 

qué hay que hacer para alcanzar la felicidad (συμφοραῖς πάλιν πέμπω καὶ ἐπερωτῶ τὸν 



 

21 
 

θεὸν τί ἂν πιοῶν τὸν λοιπὸν βίον εὐδαιμονέστατα διατελέσαιμι) (VII. VII. 2, 20). Acto 

seguido, el oráculo le proporciona una respuesta formulada en estilo directo, indicándole 

que hiciera la travesía (Σαυτὸν γιγνώσκων εὐδαίμων, Κροῖσε, περάσεις) (VII. VII. 2, 20). 

El motivo de la consulta y el contexto permiten establecer la temática privada, mientras 

que la respuesta y el cumplimiento fijan la temática militar como modalidades del 

fragmento. 

Para referirse al consultante, el autor utiliza el verbo marcado πέµπω (πάλιν 

πέμπω καὶ ἐπερωτῶ τὸν θεὸν) (VII. VII. 2, 20), relativo al envío de mensajeros/emisarios 

oraculares ante la sede. El nombre de sede, Delfos, aparece mencionado en el fragmento 

del capítulo anterior (ὦ Κροῖσε, λέξον πῶς σοι ἀποβέβηκε τὰ ἐκ τοῦ ἐν Δελφοῖς 

χρηστηρίου) (VII. VII. 2, 15). El dios patrón de la sede no es mencionado explícitamente 

por su nombre, sino a través del sustantivo no marcado θεός (τὸν θεὸν) (VII. VII. 2, 20 y 

22). Por lo que respecta a la consulta, Jenofonte hace uso del verbo no marcado ἐπερωτάω 

(ἐπερωτῶ, presente indicativo activo en primera persona singular) (“preguntar”) (VII. 

VII. 2, 20). A la respuesta se vincula el verbo no marcado ἀποκρίνω (ἀπεκρίνατο, aoristo 

indicativo medio en tercera persona singular) (“contestar”) (VII. VII. 2, 20). Con el 

desenlace, concretamente con la reacción, se introduce el verbo no marcado ἥδομαι 

(ἥσθην, aoristo indicativo pasivo en primera persona singular) (“alegrarse”) (VII. VII. 2, 

21). Este verbo hace referencia a la culminación de los designios del oráculo, que le indicó 

a Creso como alcanzar la felicidad. Por otro lado, referente al cumplimiento del oráculo, 

se utilizan los verbos no marcados στρατεύω (στρατεύεσθαι, infinitivo presente medio) 

(“hacer una expedición”) (VII. VII. 2, 22), μάχεσθαι (infinitivo presente medio) 

(“enfrentarse en la lucha”) (VII. VII. 2, 22) y la expresión κίνδυνον ἦλθον (“aventurarse 

con los riesgos”) (VII. VII. 2, 22). Asimismo, la modalidad del fragmento está marcada 

por el adjetivo no marcado εὐδαίμων (τὸν λοιπὸν βίον εὐδαιμονέστατα διατελέσαιμι) 

(“feliz”) (VII. VII. 2, 20) y los sustantivos no marcados ἡσυχία (ἕως μὲν εἶχον ἡσυχίαν) 

(“tranquilidad”) (VII. VII. 2, 22), παῖς (πιεζόμενος δὲ ταῖς περὶ τοὺς παῖδας) (“hijos”) 

(VII. VII. 2, 20) y βίος (τί ἂν πιοῶν τὸν λοιπὸν βίον εὐδαιμονέστατα διατελέσαιμι) 

(“vida”) (VII. VII. 2, 20), por lo que respecta a la modalidad privada. Y, por otro lado, se 

hace uso de los verbos no marcados σώζω (ἐσώθην, aoristo indicativo pasivo en primera 

persona singular) (“salvarse”) (VII. VII. 2, 22) y στρατεύω (στρατεύεσθαι, infinitivo 

presente medio) (“hacer una expedición”) (VII. VII. 2, 22), referentes a la modalidad 

militar del oráculo.  



 

22 
 

Desde la perspectiva compositiva, un punto interesante para comentar es que 

Jenofonte, del mismo modo que en el capítulo anterior, deja de lado parte de la 

información importante pertinente al fragmento y es gracias a la obra de otros 

historiadores que conocemos los acontecimientos que tuvieron lugar en el episodio.19 

Jenofonte se limita a mencionar que el asirio logró persuadir a Creso de hacer una 

expedición contra Ciro y que esta acción le traería toda clase de riesgos (οὐδὲν ἐνεκάλουν 

μετὰ τὸν τοῦ Ἀσσυρίου ἐφ' ἑμᾶς στρατεύεσθαι, εἰς πάντα κίνδυνον ἦλθον) (VII. VII. 2, 

22). Por otro lado, la versión de Heródoto presenta algunas diferencias notables: el motivo 

clave, entre otros, que empujó a Creso a embarcarse en una campaña contra los 

capadocios, fue que quería vengar la muerte de Astiages, su cuñado y abuelo de Ciro, que 

lo había sometido para hacerse con el control de la hegemonía de la Media. En esta 

versión, Creso mandó a preguntar al oráculo si debía salir en campaña contra los persas 

y la respuesta, aunque engañosa, la interpretó como favorable “cuando le llegó la 

respuesta, engañosa, de la Pitia, en la convicción de que le era favorable invadió el 

territorio persa” 20 El oráculo le vaticinó que, si salía a combatir contra los persas, él 

destruiría un gran imperio (que, finalmente, resultó ser el suyo propio). Además, una vez 

más, Jenofonte no menciona explícitamente a un profeta o profetisa que pronuncie el 

oráculo mientras que en la versión de Heródoto se menciona el nombre de la Pitia21. En 

todo momento se menciona directamente a “el dios” (καὶ ἐπερωτῶ τὸν θεὸν τί ἂν πιοῶν 

τὸν λοιπὸν βίον εὐδαιμονέστατα διατελέσαιμι / οὐκ αἰτιῶμαι δὲ οὐδὲ τάδε τὸν θεόν.) 

(VII. VII. 2, 20 y 22) como si se estuviera comunicando directamente con la divinidad en 

vez de con un intermediario. A pesar de la ausencia de la figura de la pitonisa, se debe 

sobrentender la presencia de un mediador/mediadora entre el dios y el consultante. 

Finalmente, también es interesante resaltar la reacción de Creso al oír la respuesta 

del oráculo a su pregunta de qué debía hacer para pasar el resto de su vida con el máximo 

de felicidad (VII. VII. 2, 20). El oráculo le trasmite que alcanzaría la felicidad haciendo 

la travesía y Creso reacciona ante los designios del dios con una actitud positiva y alegre 

(VII. VII. 2, 21). Esta visión optimista del oráculo se debe a que Creso considera que se 

le había prescrito una manera fácil de alcanzar la felicidad (ἐγὼ δ' ἀκούσας τὴν μαντείαν 

ἥσθην· ἐνόμιζον γὰρ τὸ ῥᾷστόν μοι αὐτὸν προσταξαντα τὴν εὐδαιμονίαν διδόναι) (VII. 

VII. 2, 21). Lo que Creso no tiene en cuenta en un principio son todas las adversidades a 

                                                           
19 Santiago 1992: 280. 
20 Balasch 20189: 106-108. 
21 Balasch 20189: 108. 



 

23 
 

las que tendrá que hacer frente en un futuro no muy lejano, entre ellas se encuentra el 

hecho de unirse al asirio en contra de los capadocios y el posterior enfrentamiento con 

Ciro (VII. VII. 2, 22). Una vez más, este fragmento puede constituir un claro ejemplo de 

la ambigüedad de interpretación de los oráculos y la información poco clara que dan.  

  



 

24 
 

1.3. Helénicas 

La obra de las Helénicas de Jenofonte pretende continuar la Historia de la guerra del 

Peloponeso allí donde Tucídides la dejó inconclusa (en 411 a.C.) y, posteriormente, 

prosigue su relato narrando la batalla de Mantinea en 362 a.C. y los hechos posteriores. 

Asimismo, el autor redacta su obra a modo de memorias centrada en la figura del rey 

Agesilao de Esparta, figura importante en la Grecia del primer cuarto del siglo IV a.C. 

Mayoritariamente se piensa que fue compuesta en dos fases: la primera, que relata los 

sucesos de la Guerra del Peloponeso (I-II 3, 9), habría estado compuesta alrededor del 

año 390 a.C., tras la campaña de Ciro y la estancia con Agesilao en Asia Menor y la 

segunda parte se habría redactado en una fecha posterior al 381 a.C. (ya que se menciona 

la muerte de Pausanias, que tiene lugar ese año, y se menciona como vivo al tirano 

Tisífono, que gobernó Feras entre 358 y 355 a.C.). 

 

1.3.1. Xen. Hell. III. III. 3-4: 

[3] οἱ μὲν τοιααὓτ᾽ ἔλεγου. Διοπεíθης δέ, μάλα χρησμολóγος ἀνήρ, Λεωτυχίδῃ 

συναγορεύων εἷπεν ὡς καὶ Ὰπόλλωνος χρησμὸς εἴη φυλάξάσθαι τὴν χωλὴν βασιλείαν. 

Λύσανδρος δὲ πρὸς αὐτὸν ὑπὲρ Ὰγησιλάου ἀντεῖπεν ὡς οὐκ οἴοιτο τὸν θεὸν τοῦτο 

κελεύειν φυλάξασθαι, μὴ προσπταίσας τις χωλεύσαι, ἀλλὰ μᾶλλον μὴ οὐκ ὢν τοῦ γένους 

βασιλεύσειε. παντάπασι γὰρ ἂν χωλὴν εἶναι τὴν βασιλείαν ὁπότε μὴ οἱ ἀφ᾽Ἡρακλέους 

τῆς πόλεως ἡγοῖντο. [4] τοιαῦτα δὲ ἀκούσασα ἡ πόλις ἀμφοτέρων Ἀγησίλαον εἵλοντο 

βασιλέα. (Marchant, 1980) 

 

[3] Diopites, empero, hombre muy experto en oráculos, dijo que había un oráculo de 

Apolo recomendando guardarse de una realeza coja. Lisandro entonces, para defender a 

Agesilao, le contestó que no creía que el dios ordenaba guardarse de eso, de que uno 

cojeara después de haberse caído, sino más bien que reinara no siendo de la familia. Pues 

sin ningún género de duda sería una realeza coja cuando no llevaran las riendas de la 

ciudad los descendientes de Heracles. [4] Y después de haber escuchado la ciudad tales 

cosas de ambas partes, eligió a Agesilao. (López, 2007) 

 

 



 

25 
 

Comentario 

El contexto general del fragmento son los años posteriores a la Guerra del 

Peloponeso (II 3, 9- VII), mientras que su contexto concreto sería la elección de Agesilao 

como rey tras la muerte de su hermano Agis (III. III. 3-4). En el fragmento el adivino 

Diopites, para respaldar a Leotíquides (supuesto hijo de Agis que aspiraba a ser rey), es 

quien trasmite el mensaje del oráculo. De este modo, Diopites se convierte en la fuente 

del pasaje (οἱ μὲν τοιααὓτ᾽ ἔλεγου. Διοπεíθης δέ, μάλα χρησμολóγος ἀνήρ) (III. III. 3). 

El adivino, dudando de la decisión de proclamar rey a Agesilao, interviene en contra de 

Agesilao y les explica la existencia de los designios de un oráculo que les advertía sobre 

él. El motivo de la consulta, aunque no es expresado explícitamente, se intuye que puede 

ser sobre la sucesión de Agis tras su muerte. El oráculo, que es presentado en estilo 

indirecto, les advertía que tuvieran cuidado de una realeza coja (III. III. 3). El contexto 

del episodio, la respuesta y el desenlace permiten fijar la temática militar/política como 

modalidad del fragmento.  

Para referirse al trasmisor del oráculo y al posible consultante se emplea el verbo 

no marcado λέγω (εἶπεν, indicativo activo en tercera persona singular) (“decir”) (III. III. 

3). Referente al dios patrón de la sede, es mencionado a través del nombre de la divinidad 

(εἷπεν ὡς καὶ Ὰπόλλωνος χρησμὸς εἴη φυλάξάσθαι τὴν χωλὴν βασιλείαν) (III. III. 3) y 

por el sustantivo no marcado θεός (ἀντεῖπεν ὡς οὐκ οἴοιτο τὸν θεὸν τοῦτο κελεύειν 

φυλάξασθαι) (III. III. 3). A la respuesta se vincula el verbo no marcado συναγορεύω 

(συναγορεύων, participio presente activo nominativo singular) (“recomendar”) (III. III. 

3). Por lo que respecta al desenlace, específicamente con la interpretación del oráculo, se 

introducen los verbos no marcados οἴομαι (οἴοιτο, presente optativo medio en tercera 

persona singular) (“creer”) (III. III. 3), ἀντιλέγω (ἀντεῖπεν, aoristo indicativo activo en 

tercera persona singular) (“objetar”) (III. III. 3) y φυλάσσω (φυλάξασθαι, infinitivo 

aoristo medio) (“resguardarse”) (III. III. 3). Al ámbito del cumplimiento del oráculo se 

vincula los verbos no marcados εἵλοντο (εἵλοντο, aoristo indicativo medio en tercera 

persona plural). Asimismo, la modalidad del oráculo en cuestión está representada por 

los sustantivos no marcados βασίλεια (εἷπεν ὡς καὶ Ὰπόλλωνος χρησμὸς εἴη φυλάξάσθαι 

τὴν χωλὴν βασιλείαν / ἡ πόλις ἀμφοτέρων Ἀγησίλαον εἵλοντο βασιλέα.) (“realeza”) (III. 

III. 3-4) y πόλις (ὁπότε μὴ οἱ ἀφ᾽Ἡρακλέους τῆς πόλεως ἡγοῖντο / ἡ πόλις ἀμφοτέρων 

Ἀγησίλαον εἵλοντο βασιλέα) (“ciudad”) (III. III. 3-4). Del mismo modo, los verbos no 

marcados βασιλεύω (βασιλεύσειε, aoristo optativo activo en tercera persona singular) 



 

26 
 

(“gobernar”) (III. III. 3) y ἡγέομαι (ἡγοῖντο, presente optativo medio en tercera persona 

plural) (“dirigir”) (III. III. 3). Estos términos y verbos hacen referencia a la modalidad 

militar y política de la consulta oracular.  

Desde la perspectiva compositiva, es interesante destacar que, a pesar de que 

Jenofonte fue muy leído por escritores antiguos, los estudiosos modernos señalan la falta 

de interés que muestra el autor por investigar y revelar toda la información referente al 

tema que está tratando y, a menudo, se le acusa de parcialidad y de silenciar parte de los 

hechos. En el presente fragmento se obvia el motivo de consulta, la sede oracular, el 

profeta/sacerdote de la sede, la consulta y respuesta. Ante la ausencia de consulta 

propiamente dicha llegamos a considerar que el problema citado (es decir, la sucesión de 

Agis) funciona como motivo de consulta, poro no lo sabemos con exactitud. Otro punto 

interesante del fragmento es la ambigüedad del adjetivo χωλός (ὡς καὶ Ὰπόλλωνος 

χρησμὸς εἴη φυλάξάσθαι τὴν χωλὴν βασιλείαν) (“cojo”) y el verbo χωλάω (“cojear”), 

con el mismo significado, ambos localizados en III. III. 3. Este término produce una 

confusión a la hora de interpretar los designios de la divinidad; por un lado, Diopites 

interpreta el término en el sentido más físico de la palabra y decide desconfiar de 

proclamar rey a Agesilao por una visible cojera que sufre por haberse caído del caballo 

(μὴ προσπταίσας τις χωλεύσαι) (III. III. 3) mientras que Lisandro, quien sale en defensa 

de Agesilao, interpreta el término “cojo” de un modo más metafórico y figurado. Lisandro 

aclara que el oráculo se refiere a que no debe reinar alguien que no sea de la familia (que 

son descendientes de Heracles). Una vez más, este fragmento constituye un ejemplo de 

la ambigüedad que presenta la interpretación oracular.  

Por otro lado, también cabe señalar la problemática que presenta la figura de 

Diopites en otras obras, pues su presencia ha generado discusión sobre si se trata del 

mismo adivino mencionado en esta obra o no. En la Retórica de Aristóteles, se hace 

alusión a un tal Diopites que algunos (como Cope22 o Dufour23) lo consideran un estratega 

ateniense mientras que otros, como Racionero24, como adivino. No se puede afirmar con 

total precisión a cuál de los dos Diopites hace referencia Aristóteles en su obra, si bien es 

cierto que lo presenta como el sacerdote e intérprete de oráculos (el mencionado en el 

fragmento de Jenofonte, que en el año 399 interpretaría un oráculo contra la sucesión de 

                                                           
22 Cope 1867: 102. 
23 Dufour 1932: 83. 
24 Racionero 1990: 357.  



 

27 
 

Agesilao en el trono de Esparta). Además, teniendo en cuenta la cronología de la Retórica, 

el Diopites estratego había muerto en torno 340.  

Del mismo modo, Aristófanes también lo menciona en algunas de sus comedias: 

en las Avispas aparece la expresión “déjate caer con el alma llena de Diopites”, haciendo 

referencia a la etimología del nombre, “el que confía en Zeus”25; en Los Caballeros 

aparece retratado como líder del partido conservador, muy apegado a la religión 

tradicional y que ejerció una gran influencia en Nicias26; y en las Aves simplemente hace 

referencia a “al gran Diopites”, sin ofrecer ningún tipo de contexto de quien podría haber 

sido este Diopites.27 Plutarco, a su vez, lo menciona en su obra señalando que propuso un 

decreto para sancionar a todo aquel que no creyera en las cuestiones divinas o divulgaran 

enseñanzas sobre el cielo; en definitiva, lo retrata como un fanático oportunista que era 

utilizado en las intervenciones políticas, valiéndose de la superstición de los atenienses.28 

 

1.3.2.  Xen. Hell. IV. VII, 2: 

[2] Ἐκ δὲ τούτου τοῖς Λακεδαιμονίος τὸ μὲν ἐπ' Ἀθηναίους ἢ ἐπὶ Βοιωτοὺς στρατεύειν 

οὐκ ἐδόκει ἀσφαλὲς εἶναι ὄπισθεν καταλιπόντας ὅμορον τῇ Λακεδαίμονι πολεμίαν καὶ 

οὕτω μεγάλην τὴν τῶν Ἀργείων πόλιν, εἰς δὲ τὸ Ἄργος φρουρὰν φαίνουσιν. ὁ δὲ 

Ἀγησίπολις ἐπεὶ ἒγνω ὅτι εἴη αὐτῷ ἡγητέον τῆς φρουρᾶς καὶ τὰ διαβατήρια θυομένῳ 

ἐγένετο, ἐλθὼν εἰς Ὀλυμπίαν καὶ χρηστηριαζόμενος ἐπηρώτα τὸν θεὸν εἰ ὁσίως ἂν ἔχοι 

αὐτῷ μὴ δεχομένῳ τὰς σπονδὰς τῶν Ἀργείων, ὅτι οὐχ ὁπότε καθήκοι ὁ χρόνος, ἀλλ' ὁπότε 

ἐμβάλλειν μέλλοιεν Λακεδαιμόνιοι, τότε ὑπεφερον τοὺς μῆνας. ὁ δὲ θεὸς ἐπεσήμαινεν 

αὐτῷ ὅσιον εἶναι μὴ δεχομένῳ σπονδὰς ἀδίκως ὑποφερομένας. (Marchant, 1980) 

 

[2] Posteriormente, a los lacedemonios no les parecía que era seguro el hacer una 

expedición contra los atenienses o los beocios, dejando a sus espaldas a una belicosa y 

poderosa ciudad, Argos, vecina de Lacedemonia, y decretan la movilización contra 

Argos. Agesípolis, cuando tuvo conocimiento de que él debía conducir la expedición y 

hubo llevado a término el sacrificio para un feliz viaje, después de haber ido a Olimpia y 

                                                           
25 Macía 2007: 154. 
26 Gil 1995: 318. 
27 Macía 2007: 408. 
28 Pérez 2008: 497. 



 

28 
 

consultando el oráculo, preguntó al dios si podía, sin impiedad, rehusar el reconocimiento 

de la tregua pedida por los argivos, ya que no era entonces la fecha, sino que cuando los 

lacedemonios tenían que invadir su territorio, entonces precisamente, exponían los meses 

[sagrados]. El dios le manifestó con señales inequívocas que no había impiedad para el 

que no admitía una tregua propuesta injustamente. (López, 2007) 

 

Comentario 

El contexto general del fragmento son los años posteriores a la Guerra del 

Peloponeso (II 3, 9- VII) y, más concretamente, el pasaje trata sobre cómo los 

lacedemonios, comandados por Agesípolis, deciden dirigir una expedición contra la 

Argólida tras consultar a los oráculos. Agesípolis, nada más enterarse de que sería él quien 

dirigiera la expedición, decide consultar al oráculo (IV. VII, 2). De este modo, Agesípolis 

se convierte en la fuente del fragmento (ὁ δὲ Ἀγησίπολις […] ἐπηρώτα τὸν θεὸν) (IV. 

VII, 2). 

Según el relato, a los lacedemonios no les parecía seguro aventurarse en una 

expedición contra los atenienses o los beocios dejando desprotegida Lacedemonia de los 

ataques de la ciudad vecina, Argos (IV. VII, 2). Entonces, el deseo de invadir la Argólida  

(a pesar de la posible ruptura de una tregua entre las dos ciudades) para librarse de la 

amenaza que suponían, constituye el motivo de la consulta oracular. Es Agesípolis mismo 

el que se dirige la sede oracular de Olimpia y consulta al dios si le era posible ignorar 

tregua pedida por los argivos (relativa al periodo de inactividad militar) en favor de 

invadir su territorio durante los meses sagrados (ἐπηρώτα τὸν θεὸν εἰ ὁσίως ἂν ἔχοι αὐτῷ 

μὴ δεχομένῳ τὰς σπονδὰς τῶν Ἀργείων, ὅτι οὐχ ὁπότε καθήκοι ὁ χρόνος, ἀλλ' ὁπότε 

ἐμβάλλειν μέλλοιεν Λακεδαιμόνιοι, τότε ὑπεφερον τοὺς μῆνας) (IV. VII, 2). El oráculo 

formula, en estilo indirecto, una respuesta inequívoca señalándole que no había desacato 

de la tregua para el que no la reconocía como aceptada, ya que se había propuesto de 

manera injusta. El contexto general y concreto del fragmento, la consulta, respuesta y 

desenlace indican que se trata de un oráculo con temática militar y política como 

modalidad única del pasaje. 

Al ámbito del consultante se vincula el participio no marcado ἔρχομαι (ἐλθὼν εἰς 

Ὀλυμπίαν καὶ χρηστηριαζόμενος ἐπηρώτα τὸν θεὸν) (“ir”) (IV. VII, 2), relativo al 

desplazamiento de Agesípolis desde la ciudad de Esparta (ὅμορον τῇ Λακεδαίμονι) al 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=%5B&la=greek&can=%5B0
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=%5D&la=greek&can=%5D0&prior=%5b


 

29 
 

lugar donde se encuentra la sede oracular, mencionada en este caso por su nombre (εἰς 

Ὀλυμπίαν). El dios patrón de la sede es, asimismo, citado en el fragmento mediante el 

sustantivo no marcado θεός (καὶ χρηστηριαζόμενος ἐπηρώτα τὸν θεὸν / ὁ δὲ θεὸς 

ἐπεσήμαινεν αὐτῷ ὅσιον εἶναι μὴ δεχομένῳ σπονδὰς ἀδίκως ὑποφερομένας). La consulta 

introduce el verbo no marcado ἐπερωτάω (ἐπηρώτα, imperfecto indicativo activo en 

tercera persona singular) (“preguntar”) y el participio del verbo χρηστηριάζω (καὶ 

χρηστηριαζόμενος ἐπηρώτα τὸν θεὸν) (“consultar al oráculo”). A la respuesta se anexa 

el verbo no marcado ἐπισημαίνω (ἐπεσήμαινεν, imperfecto indicativo activo en tercera 

persona singular) (“expresar con señales”). Por lo que respecta al desenlace, 

específicamente a la interpretación del oráculo, están vinculados los verbos δοκέω 

(δοκοῖεν, presente optativo activo en tercera persona plural) (“parecer”) y δέχομαι 

(ἐδέχετο, imperfecto indicativo medio en tercera persona singular) (“reconocer”) junto a 

los adverbios de negación οὐ / οὐκ, respectivamente. Del mismo modo, está vinculado a 

la reacción el participio del verbo ἀναλαμβάνω (ἀναλαβὼν ἐκ Φλειοῦντος τὸ στράτευμα) 

y, por otro lado, al desenlace se vinculan los verbos no marcados ἐμβάλλω (ἐνέβαλε, 

aoristo indicativo activo en tercera persona singular) (“penetrar”) y ποιέω (aoristo 

indicativo activo en tercera persona singular) (“causar”). Tanto la interpretación, como la 

reacción y el cumplimiento se encuentran relatados en el siguiente fragmento (IV. VII, 

3). La modalidad del fragmento está representada por los adjetivos no marcados πολέμιος 

(πολεμίαν […] πόλιν) (“belicoso”), μέγας (μεγάλην […] πόλιν) (“poderoso”); los 

sustantivos no marcados φρουρά (εἰς δὲ τὸ Ἄργος φρουρὰν φαίνουσιν) (“movilización”) 

y σπονδή (εἰ ὁσίως ἂν ἔχοι αὐτῷ μὴ δεχομένῳ τὰς σπονδὰς τῶν Ἀργείων) (“tregua”) y, 

por último, el verbo no marcado στρατεύω (τοῖς Λακεδαιμονίος τὸ μὲν ἐπ' Ἀθηναίους ἢ 

ἐπὶ Βοιωτοὺς στρατεύειν) (“hacer una expedición”).  Todos estos sustantivos y verbos 

dejan entrever la modalidad militar del pasaje.  

Desde la perspectiva compositiva, cabe destacar el importante papel que juega la 

mencionada “tregua” dentro del fragmento. La tregua a la que se hace referencia 

(ἐπηρώτα τὸν θεὸν εἰ ὁσίως ἂν ἔχοι αὐτῷ μὴ δεχομένῳ τὰς σπονδὰς τῶν Ἀργείων) se 

trata de la que se establecía durante las fiestas Carneas, fiesta religiosa doria (y una de las 

más importantes de Esparta) celebrada en honor a Apolo Carneo “Apolo del ganado”. Los 

espartanos sentían el deber de celebrar estas festividades y, por lo tanto, se prohibía toda 

acción militar y el ejército no debía abandonar el territorio espartano durante las fechas 

(entre el día 7 y el 15 del mes espartano llamado Carneo, parte de agosto y parte de 



 

30 
 

septiembre), los citados “meses sagrados” (τότε ὑπεφερον τοὺς μῆνας). La obra de 

Heródoto, a su vez, también señala alguna ocasión en la que los espartanos, debido a 

dichas festividades,  no pudieron asistir a algún enfrentamiento o, como en el episodio de 

la Batalla de Maratón, llegaron tarde (VII. 205-206). Pero, según el fragmento de 

Jenofonte, los argivos abusaban de esta situación a menudo y su táctica consistía en 

cambiar la fecha de las festividades sirviéndose de la inexactitud del calendario para poder 

alargar u obviar la tregua, según la necesidad del momento (ὅτι οὐχ ὁπότε καθήκοι ὁ 

χρόνος, ἀλλ' ὁπότε ἐμβάλλειν μέλλοιεν Λακεδαιμόνιοι, τότε ὑπεφερον τοὺς μῆνας).29 Por 

lo tanto, ante tal impiedad, Agesípolis (con la aceptación de Zeus) decide no aceptar la 

tregua e invadir Argos (ὁ δὲ θεὸς ἐπεσήμαινεν αὐτῷ ὅσιον εἶναι μὴ δεχομένῳ σπονδὰς 

ἀδίκως ὑποφερομένας). 

Por otro lado, también es necesario señalar el hecho de que en ningún momento 

del fragmento se menciona explícitamente el dios patrón de la sede oracular (Olimpia) 

pero Jenofonte lo revela de manera indirecta. En el siguiente fragmento comentado (IV. 

VII, 2-3) se menciona que, tras la respuesta del oráculo de Olimpia, Agesípolis se dirige 

a Delfos a consultar a Apolo la misma pregunta (si debía ignorar la tregua propuesta 

injustamente por los argivos), pero plantea la consulta preguntándole si opinaba sobre la 

tregua del mismo modo que su padre (ἐκεῖθεν δ' εὐθὺς πορευθεὶς εὶς Δελφοὺς ἐπήτο αὖ 

τὸν Ἀπολλω εἰ κἀκείνῳ δοκοίη περὶ τῶν σπονδῶν καθάπερ τῷ πατρί) (IV. VII, 2). De 

este modo, logramos descubrir que al dios al que se había dirigido en el fragmento 

anterior, al que hace referencia este capítulo, se trata de Zeus.  

 

1.3.3. Xen. Hell. IV. VII, 2-3:  

[2] […]  ἐκεῖθεν δ' εὐθὺς πορευθεὶς εὶς Δελφοὺς ἐπήτο αὖ τὸν Ἀπολλω εἰ κἀκείνῳ δοκοίη 

περὶ τῶν σπονδῶν καθάπερ τῷ πατρί. ὁ δὲ ἀπεκρίνατο καὶ μάλα κατὰ ταὐτά. [3] καὶ οὕτω 

δὴ Ἀγησίπολις ἀναλαβὼν ἐκ Φλειοῦντος τὸ στράτευμα, ἐκεῖσε γὰρ αὐτῷ συνελέγετο, ἕως 

πρὸς τὰ ἱερὰ ἀπεδήμει, ἐνέβαλε διὰ Νεμέας. οἱ δ' Ἀργεῖοι ἐπεὶ ἔγνωσαν οὐ δυνησόμενοι 

κωλύειν, ἐπεμψαν, ὥσπερ εἰώθεσαν, ἐστεφανωμένους δύο κήρυκας ὑποφέροντας 

σπονδάς. ὁ δὲ Ἀγησίπολις, ἀποκρινάμενος ὅτι οὐ δοκοῖεν τοῖς θεοῖς δικαίως ὑποφέρειν, 

                                                           
29 Guntiñas 19942: 173. 



 

31 
 

οὐκ ἐδέχετο τὰς σπονδάς, ἀλλ' ἐνέβαλε καὶ πολλὴν ἀπρίαν καὶ ἒκπληξιν κατά τε τοὺς 

ἀγροὺς καὶ ἐν τῇ πόλει ἐποίησε. (Marchant, 1980) 

 

[2] […]  Desde allí, dirigiéndose en seguida a Delfos, pidió a su vez a Apolo si opinaba 

sobre la tregua lo mismo que su padre. — [3] Él le contestó enteramente de la misma 

manera. Y así Agesípolis, después de haber cogido de Fleonte su ejército, pues lo había 

concentrado allí, mientras se ausentaba para visitar los santuarios, penetró [en la 

Argólida] por Nemea. Los argivos, cuando se dieron cuenta de que no podían impedirlo, 

enviaron, como acostumbraban, dos heraldos con sus coronas en la frente para invocar la 

tregua. Agesípolis, contestando que a los dioses no les parecía que la invocaban con 

justicia, no reconoció la tregua, sino que penetró en su territorio y causó gran desasosiego 

y gran espanto no sólo en los campos, sino también en la ciudad [de Argos]. (López, 

2007) 

 

Comentario 

El contexto general del fragmento son los años posteriores a la Guerra del 

Peloponeso (II 3, 9-VII) y, más concretamente, el pasaje trata sobre cómo los 

lacedemonios, comandados por Agesípolis, deciden dirigir una expedición contra la 

Argólida tras consultar a los oráculos. Agesípolis, nada más enterarse de que sería él quien 

dirigiera la expedición, decide consultar al oráculo (IV. VII, 2). De este modo, Agesípolis, 

tras consultar al oráculo de Olimpia decide ir a corroborar la respuesta de Zeus con el 

oráculo de Delfos (IV. VII, 2). Por lo tanto, Agesípolis se convierte en la fuente del 

fragmento ([ὁ δὲ Ἀγησίπολις] ἐκεῖθεν δ' εὐθὺς πορευθεὶς εὶς Δελφοὺς / ὁ δὲ Ἀγησίπολις, 

ἀποκρινάμενος ὅτι οὐ δοκοῖεν τοῖς θεοῖς δικαίως ὑποφέρειν) (IV. VII, 2-3).  El motivo 

de consulta viene dado por el deseo de invadir la Argólida (a pesar del posible 

rompimiento de una tregua entre las dos ciudades) para librarse de la amenaza que 

suponían, pues a los lacedemonios no les parecía seguro aventurarse en una expedición 

contra los atenienses o los beocios dejando desprotegida Lacedemonia de los ataques de 

la ciudad vecina, Argos (IV. VII, 2). Es Agesípolis en persona quien se dirige la sede 

oracular de Delfos y consulta al dios si opinaba sobre la tregua lo mismo que su padre 

(ἐκεῖθεν δ' εὐθὺς πορευθεὶς εὶς Δελφοὺς ἐπήτο αὖ τὸν Ἀπολλω εἰ κἀκείνῳ δοκοίη περὶ 

τῶν σπονδῶν καθάπερ τῷ πατρί) (IV. VII, 2), haciendo referencia a la consulta 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=%5B&la=greek&can=%5B0
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=%5D&la=greek&can=%5D0&prior=%5b
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=%5B&la=greek&can=%5B0
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=%5D&la=greek&can=%5D0&prior=%5b


 

32 
 

previamente hecha sobre si le era posible ignorar tregua pedida por los argivos (relativa 

al periodo de inactividad militar) en favor de invadir su territorio durante los meses 

sagrados (ἐπηρώτα τὸν θεὸν εἰ ὁσίως ἂν ἔχοι αὐτῷ μὴ δεχομένῳ τὰς σπονδὰς τῶν 

Ἀργείων, ὅτι οὐχ ὁπότε καθήκοι ὁ χρόνος, ἀλλ' ὁπότε ἐμβάλλειν μέλλοιεν 

Λακεδαιμόνιοι, τότε ὑπεφερον τοὺς μῆνας) (IV. VII, 2). El oráculo de Delfos formula, en 

estilo indirecto, la misma respuesta que le había dado el de Dodona (ὁ δὲ ἀπεκρίνατο καὶ 

μάλα κατὰ ταὐτά) (IV. VII, 3); en el sentido de que no había desacato de la tregua para el 

que no la reconocía como aceptada, ya que se había propuesto de manera injusta. El 

contexto general y concreto del fragmento, la consulta, respuesta y desenlace permiten 

fijar la temática militar y política como modalidad única del pasaje. 

Al ámbito del consultante se vincula el participio del verbo no marcado πορεύω 

(ἐκεῖθεν δ' εὐθὺς πορευθεὶς εὶς Δελφοὺς) (“dirigirse a algún sitio) (IV. VII, 2), relativo 

al desplazamiento de Agesípolis desde la sede oracular de Olimpia (ἐκεῖθεν δ' εὐθὺς 

πορευθεὶς [...]) al lugar donde se encuentra la sede oracular, mencionada en este caso por 

su nombre (εὶς Δελφοὺς).  El dios patrón de la sede es asimismo mencionado a través de 

su nombre, Apolo, (ἐπήτο αὖ τὸν Ἀπολλω) (IV. VII, 2) y del sustantivo no marcado θεός 

(ἀποκρινάμενος ὅτι οὐ δοκοῖεν τοῖς θεοῖς δικαίως ὑποφέρειν) (IV. VII, 3). Al campo de 

la consulta pertenece el verbo no marcado ἐπερωτάρω (ἐπήρετο, aoristo indicativo medio 

en tercera persona singular) (“consultar”) (IV. VII, 2). A la respuesta se adjunta el verbo 

no marcado ἀποκρίνω (ἀπεκρίνατο, aoristo indicativo medio en tercera persona singular) 

(“contestar”). Con el desenlace, específicamente en la interpretación del oráculo, están 

vinculados los verbos δοκέω (δοκοῖεν, presente optativo activo en tercera persona plural) 

(“parecer”) y δέχομαι (ἐδέχετο, imperfecto indicativo medio en tercera persona singular) 

(“reconocer”) junto a los adverbios de negación οὐ / οὐκ, respectivamente. Del mismo 

modo, está vinculado a la reacción el participio del verbo ἀναλαμβάνω (ἀναλαβὼν ἐκ 

Φλειοῦντος τὸ στράτευμα) y, por otro lado, al desenlace se vinculan los verbos no 

marcados ἐμβάλλω (ἐνέβαλε, aoristo indicativo activo en tercera persona singular) 

(“penetrar”) y ποιέω (aoristo indicativo activo en tercera persona singular) (“causar”). 

Todos los verbos y adverbios relativos al desenlace se localizan en IV. VII, 3. De esta 

forma, la modalidad militar/política del oráculo está representada por los sustantivos 

σπονδή (εἰ κἀκείνῳ δοκοίη περὶ τῶν σπονδῶν καθάπερ τῷ πατρί / ἐπεμψαν […] δύο 

κήρυκας ὑποφέροντας σπονδάς.) (“tregua”) (IV. VII, 2-3), στράτευμα (ἀναλαβὼν ἐκ 

Φλειοῦντος τὸ στράτευμα) (“ejercito”) (IV. VII, 3). Y, por último, los verbos no marcados 



 

33 
 

ἐμβάλλω (ἐνέβαλε, aoristo indicativo activo en tercera persona singular) (”penetrar en un 

territorio”) (IV. VII, 3) y συλλέγω (συνελέγετο, imperfecto indicativo medio en tercera 

persona singular) (“reunirse”) (IV. VII, 3).  

Desde la perspectiva compositiva, es interesante destacar que, a diferencia de 

otros capítulos, es la versión de Jenofonte la que da más información que las de otros 

autores. Por ejemplo, el modo que tiene Pausanias de relatar este acontecimiento es el  

siguiente; el primer enfrentamiento que tiene Agesípolis, tras recibir el liderazgo, es 

contra los argivos. Conduce el ejército desde Tegea hasta la Argólide, donde los argivos 

mandaron un heraldo a invocar la tregua sagrada, pero Agesípolis rehúsa aceptar la tregua 

y sigue avanzando con el ejército. Es tras devastar el país cuando recibe una señal de una 

divinidad en forma de temblor de la tierra, rayos y truenos, pero él sigue arrasando Argos 

sin intención de retirar el ejército a pesar de que algunos rayos hubieran alcanzado a 

algunos de sus hombres. Finalmente, de mala gana, se retira de la Argólide y dirige una 

expedición contra los olintios.30 De esta versión cabe destacar la ausencia de la doble 

consulta de Agesípolis a los oráculos de Zeus en Olimpia y Apolo en Delfos. Por lo tanto, 

podemos comentar que Jenofonte resalta la faceta piadosa de Agesípolis, al ir a consultar 

a los diferentes dioses sobre asuntos importantes antes que tomar decisiones por su 

cuenta. A raíz de esto, también es importante la presencia de una divinidad irada con 

Agesípolis, tal vez por la ausencia de consulta oracular sobre la invasión del territorio. En 

cambio, en la versión de Jenofonte aparece también una divinidad que hace temblar la 

tierra, pero interpretan la señal de manera favorable (que el dios les alienta a continuar) y 

continúan su invasión. 

 

1.3.4. Xen. Hell. VI. IV, 6-8:  

[6] ὁ μὲν Κλεόμβροτος ταῦτα ἀκούων παρωξύνετο πρὸς τὸ μάχην συνάπτειν. τῶν δ' αὖ 

Θηβαίων οἱ προεστῶτες ἐλογίζοντο ὡς εἰ μὴ μαχοῖντο, ἀποστήσοιντο μὲν αἱ περιοικίδες 

αὐτῶν πόλεις, αὐτοὶ δὲ πολιορκήσοιντο· εἰ δὲ μὴ ἕξοι ὁ δῆμος ὁ Θηβαίων τἀπιτήδεια, ὅτι 

κινδυνεύσοι καὶ ἡ πόλις αὐτοῖς ἐναντία γενέσθαι. ἅτε δὲ καὶ πεφευγότες πρόσθεν πολλοὶ 

αὐτῶν ἐλογίζοντο κρεῖττον εἶναι μαχομένους ἀποθνῄσκειν ἢ πάλιν φεύγειν. [7] πρὸς δὲ 

τούτοις παρεθάρρυνε μέν τι αὐτοὺς καὶ ὁ χρησμὸς ὁ λεγόμενος ὡς δέοι ἐνταῦθα 

Λακεδαιμονίους ἡττηθῆναι ἔνθα τὸ τῶν παρθένων ἦν μνῆμα, ἃι λέγονται διὰ τὸ 

                                                           
30 Herrero 1994: 27. 



 

34 
 

βιασθῆναι ὑπὸ Λακεδαιμονίων τινῶν ἀποκτεῖναι ἑαυτάς. καὶ ἐκόσμησαν δὴ τοῦτο τὸ 

μνῆμα οἱ Θηβαῖοι πρὸ τῆς μάχης. ἀπηγγέλλετο δὲ καὶ ἐκ τῆς πόλεως αὐτοῖς ὡς οἵ τε νεῲ 

πάντες αὐτόματοι ἀνεῴγοντο, αἵ τε ἱέρειαι λέγοιεν ὡς νίκην οἱ θεοὶ φαίνοιεν. ἐκ δὲ τοῦ 

Ἡρακλείου καὶ τὰ ἔφασαν ὁπλα ἀφανῆ εἶναι, ὡς τοῦ Ἡρακλέους εἰς τὴν μάὴχην 

ἐξωρμημένου. οἱ μὲν δή τινες λέγουσιν ὡς ταῦτα πάντα τεχνάσματα ἦν τῶν 

προεστηκότων. [8] εἰς δ' οὖν τὴν μάχην τοῖς μὲν Λακεδαιμονίοις πάντα ἐναντία ἐγίγνετο, 

τοῖς δὲ πάντα καὶ ὑπὸ τῆς τύχης κατωρθοῦτο. (Marchant, 1980) 

 

[6] Cleómbroto, al oír eso, se veía incitado a entablar combate. Los jefes de los tebanos 

reflexionaban que, si no luchaban, las ciudades de sus alrededores harían defección y ellos 

mismos se verían sitiados; si el pueblo de Tebas carecía de alimentos, corrían el riesgo de 

que la ciudad llegase a ponerse en contra de ellos. Y, además, los que habían sido 

desterrados, muchos juzgaban que era mejor morir combatiendo que ser desterrados de 

nuevo. — [7] Sobre eso, se encontraban alentados por el oráculo, que les decía que los 

lacedemonios serían vencidos allí donde estaba la tumba de las doncellas que, después de 

haber sido violadas por unos lacedemonios, según se cuenta, se mataron ellas mismas. Y 

los tebanos ornamentaron esa tumba antes de la batalla. Se anunciaba también desde la 

ciudad que todos los templos se abrieron por sí mismos, y las sacerdotisas decían que los 

dioses anunciaban la victoria. Decían también que las armas habían desaparecido del 

templo de Heracles, como si Heracles hubiese salido para correr al combate. Algunos 

dicen que todo eso eran patrañas de los que estaban al frente de gobierno. — [8] Más 

realmente, al ir a la batalla, todo descalabro se producía para los lacedemonios y todo 

resultado feliz para los otros. (López, 2007) 

 

Comentario 

El contexto general del fragmento son los años posteriores a la Guerra del 

Peloponeso (II 3, 9-VII) y, más concretamente, el pasaje trata sobre cómo los ejércitos 

espartano y tebano ya situados frente a frente se preparan para enfrentarse; 

específicamente, los preparativos del bando tebano (VI. IV, 6-8) momentos antes de la 

Batalla de Leuctra (371 a.C.) (VI. IV, 13-15). De este modo, los tebanos se convierten en 

la fuente del pasaje (δῆμος ὁ Θηβαίων […] παρεθάρρυνε μέν τι αὐτοὺς καὶ ὁ χρησμὸς) 

(VI. IV, 6-7). Primeramente, los jefes tebanos reflexionan si hay que enfrentarse en 



 

35 
 

combate con el ejército espartano, comandado por Cleómbroto, o no luchar. Rápidamente 

descartan la segunda opción, ya que las ciudades vecinas se volverían contra ellos y se 

verían sitiados, provocando carencia de alimentos.  Esta circunstancia constituye el 

motivo de consulta. El oráculo formula, en estilo indirecto, que el ejército lacedemonio 

sería sometido allí donde estaba situada la tumba de las doncellas que, después de haber 

sido violadas por unos lacedemonios, se quitaron la vida ellas mismas (VI. IV, 7). El 

contexto (general y concreto), el motivo de consulta, la respuesta y el desenlace permiten 

establecer la temática militar/política como única modalidad del fragmento. 

Para referirse a la respuesta, el autor hace uso del participio del verbo no marcado 

λέγω (ὁ λεγόμενος ὡς δέοι ἐνταῦθα Λακεδαιμονίους ἡττηθῆναι ἔνθα τὸ τῶν παρθένων 

ἦν μνῆμα) (“decir”) (VI. IV, 7). Con el desenlace, concretamente con la interpretación, 

están vinculados los verbos no marcados ἀποθνήσκω (ἀποθνῄσκειν, infinitivo presente 

activo) (“morir”), φεύγω (φεύγειν, infinitivo presente activo) (“ser exiliado”) y el 

participio no marcado de μάχομαι (πολλοὶ αὐτῶν ἐλογίζοντο κρεῖττον εἶναι μαχομένους 

ἀποθῄσκειν ἢ πάλιν φεύγειν) (“luchar”); todos localizados en VI. IV, 6. Por lo que 

respecta a la reacción, se introduce los verbos no marcados κοσμέω (ἐκόσμησαν, aoristo 

indicativo activo en tercera persona plural) (“ornamentar”) (VI. IV, 7); ἀπαγγέλλω 

(ἀπηγγέλλετο, imperfecto indicativo medio en tercera persona singular) (“anunciarse”), 

vinculado al sintagma (ἐκ τῆς πόλεως) (VI. IV, 7); λέγω (λέγοιεν, presente optativo activo 

en tercera persona plural) (“decir”) y φημί (ἔφασαν, imperfecto indicativo activo en 

tercera persona plural) (“decir”). Finalmente, con relación al cumplimiento, cabe destacar 

el uso de los verbos no marcados κατορθόω (κατωρθοῦτο, imperfecto indicativo pasivo 

en tercera persona singular) (“tener éxito”) y γίγνομαι (ἐγίγνετο, imperfecto indicativo 

medio en tercera persona singular) (“producirse”), ambos localizados en VI. IV, 8. 

Asimismo, la modalidad militar/política está representada por los sustantivos μάχη (ὁ μὲν 

Κλεόμβροτος ταῦτα ἀκούων παρωξύνετο πρὸς τὸ μάχην) (“combate”) (VI. IV, 6) y νίκη 

(αἵ τε ἱέρειαι λέγοιεν ὡς νίκην οἱ θεοὶ φαίνοιεν) (“victoria”) (VI. IV, 7) y, por último, los 

verbos no marcados μάχομαι (μαχοῖντο, futuro optativo medio en tercera persona plural) 

(“luchar”) y ἀφεστήξω (ἀποστήσοιντο, futuro optativo medio en tercera persona plural) 

(“ser alejado”) localizados en VI. IV, 6. 

Desde la perspectiva compositiva, es interesante mencionar la importancia que se 

da a los oráculos en la obra de Jenofonte, a diferencia de las versiones de otros autores 

que también escriben sobre la Batalla de Leuctra. Diodoro Sículo se limita a mencionar 



 

36 
 

de pasada este acontecimiento, haciendo hincapié en cómo los beocios no son inferiores 

a otros pueblos en la resistencia ante las penalidades y ataques de otros pueblos. Pone de 

ejemplo las batallas de Leuctra y de Mantinea; en ambas ocasiones los tebanos se 

enfrentan a los lacedemonios y adquieren una gran gloria tras conseguir vencerlos.31 En 

esta versión, el autor deja de lado la presencia del oráculo.  

En cambio, la versión del acontecimiento de Plutarco recalca la presencia de 

oráculos que advierten a los lacedemonios que se precavieran y menciona una visión de 

Pelópidas (en la que aparecían unas tumbas situadas en una llanura). Entonces, 

Esquedaso, el padre de unas jóvenes que fueron violadas por unos huéspedes 

lacedemonios y se quitaron la vida, al no recibir justicia por la acción ilícita, maldijo a 

los espartanos.32 Esta versión es muy parecida a la de Jenofonte, que también destaca la 

presencia del oráculo y su advertencia sobre la maldición de los espartanos (πρὸς δὲ 

τούτοις παρεθάρρυνε μέν τι αὐτοὺς καὶ ὁ χρησμὸς ὁ λεγόμενος ὡς δέοι ἐνταῦθα 

Λακεδαιμονίους ἡττηθῆναι ἔνθα τὸ τῶν παρθένων ἦν μνῆμα) (VI. IV, 7). Finalmente, en 

la versión de Pausanias, Cleómbroto recibe señales de una divinidad; el ganado destinado 

a los sacrificios, que llevaba en su expedición para sacrificar a los dioses y obtener 

presagios antes de las batallas, fue atacado y devorado por unos lobos. Además, también 

menciona sobre cómo recayó la ira de las hijas de Escédaso sobre el bando espartano. 

Estas fueron brutalmente violadas a manos de unos espartanos y, tras la agresión, 

decidieron quitarse la vida. Epaminondas, general tebano, ofreció sacrificios en honor de 

Escédaso y de sus hijas, a la vez que le prometía que la batalla no sería por la salvación 

de Tebas, sino para ofrecer venganza por el destino de sus hijas.33 Entonces, en esta 

versión se pone de manifiesto la presencia de una señal divina que les advierte de la 

maldición, pero no un oráculo.   

  

                                                           
31 Torres 2006: 397. 
32 Pérez; Ortiz 2006: 371. 
33 Herrero 2008: 270.  



 

37 
 

II. Los oráculos en las obras didácticas 

 

1.4. La Constitución de los Lacedemonios 

La Constitución de los Lacedemonios de Jenofonte hace una descripción detallada de 

la sociedad espartana, narrando cómo es la educación de los jóvenes, la distinción laboral 

entre clases, la obediencia hacia el sistema legislativo, etc. A modo de comparación con 

el sistema de vida ateniense, narra todos los aspectos que llevaron a Esparta a consolidarse 

como una de las potencias de la Grecia clásica y que suscitaron la admiración que 

Jenofonte. Mayoritariamente se piensa que fue compuesta durante la juventud del autor y 

la hegemonía espartana, entre el 378 y el 371 a.C., debido a ciertas referencias. En 

cambio, otros proponen fechas más tempranas o fechas posteriores, como la década de 

360 a.C., que podría haber coincidido con algunos retoques hechos en momentos 

posteriores. 

 

Xen. Lac. VIII, 5- IX,1: 

[5] πολλῶν δὲ καὶ ἄλλων ὄντων μηχανημάτων καλῶν τῷ Λυκούργῳ εἰς τὸ πείθεσθαι τοῖς 

νόμοις ἐθέλειν τοὺς πολίτας, ἐν τοῖς καλλίστοις καὶ τοῦτό μοι δοκεῖ εἶναι, ὅτι οὐ πρότερον 

ἀπέδωκε τῷ πλήθει τοὺς νόμους πρὶν ἐλθὼν σὺν τοῖς κρατίστοις εἰς Δελφοὺς ἐπήρετο τὸν 

θεὸν εἰ λῷον καὶ ἄμεινον εἴη τῇ Σπάρτῃ πειθομένῃ οἷς αὐτὸς ἔθηκε νόμοις. ἐπεὶ δὲ ἀνεῖλε 

τῷ παντὶ ἄμεινον εἶναι, τότε ἀπέδωκεν, οὐ μόνον ἄνομον ἀλλὰ καὶ ἀνόσιον θεὶς τὸ 

πυθοχρήστοις νόμοις μὴ πείθεσθαι. [1] Ἄξιον δὲ τοῦ Λυκούργου καὶ τόδε ἀγαθῆναι, τὸ 

κατεργάσασθαι ἐν τῇ πόλει εἱρετώτερον εἶναι τὸν καλὸν θάνατον ἀντί τοῦ αἰσχροῦ βίου· 

καὶ γὰρ δὴ ἐπισκοπῶν τις ἂν εὕροι μείους ἀποθνῄσκοντας τούτων <ἢ> τῶν ἐκ τοῦ 

φοβεροῦ ἀποχωρεῖν αἱρουμένων. (Marchant, 1980) 

 

VIII, 5. [5] Aunque Licurgo tenía muchos otros buenos recursos para que los ciudadanos 

quisieran obedecer voluntariamente a las leyes, me parece que entre los mejores está el 

siguiente, que no entregó las leyes a la multitud hasta ir a Delfos, con los más influyentes, 

para consultar al dios si era más favorable y mejor para Esparta obedecer las leyes que él 

en persona había establecido. Y cuando respondió que en todo era mejor, entonces las 

entregó, dejando bien sentado que no obedecer las leyes inspiradas por el oráculo no sólo 



 

38 
 

era ilegal, sino, además, impío. IX,1. [1] Asimismo, es digno de admiración este logro de 

Licurgo: haber conseguido que en su ciudad sea preferible una muerte gloriosa a una vida 

deshonrosa; y, realmente, si se examina esto, se encontrará que son muchos más los que 

han muerto que los que han preferido ceder por miedo. (Guntiñas, 1984) 

 

Comentario 

En general, la obra de la República de los lacedemonios establece una 

comparación entre el sistema de vida de Esparta y el resto de los griegos, mostrando la 

grandeza que adquirieron los lacedemonios al seguir las leyes de Licurgo. Más 

concretamente, el fragmento se centra en la obediencia a las leyes y autoridades 

espartanas a la vez que trata sobre la reprobación que reciben aquellos que no las siguen 

(VIII, 5 – IX,1). Uno de los recursos de Licurgo para que los espartanos quisieran acatar 

las leyes fue que no dio a conocer públicamente las leyes a la población hasta haber ido 

a consultar la situación al oráculo de Delfos (VIII, 5). De este modo, aunque no se 

menciona explícitamente, Licurgo se convierte en la fuente del pasaje (ὅτι οὐ πρότερον 

ἀπέδωκε τῷ πλήθει τοὺς νόμους πρὶν ἐλθὼν σὺν τοῖς κρατίστοις εἰς Δελφοὺς) (VIII, 5). 

Esta circunstancia, el hecho de que Licurgo desee el beneplácito y la aprobación de la 

divinidad antes de establecer las leyes, constituye el motivo de consulta del fragmento. 

Licurgo, acompañado de las personas más influyentes de Esparta, se dirige a la sede 

oracular de Delfos y consultó si era más favorable y mejor para Esparta obedecer las leyes 

que él en persona había establecido (ὅτι οὐ πρότερον ἀπέδωκε τῷ πλήθει τοὺς νόμους 

πρὶν ἐλθὼν σὺν τοῖς κρατίστοις εἰς Δελφοὺς ἐπήρετο τὸν θεὸν εἰ λῷον καὶ ἄμεινον εἴη τῇ 

Σπάρτῃ πειθομένῃ οἷς αὐτὸς ἔθηκε νόμοις) (VIII, 5). El oráculo pronuncia una respuesta 

en estilo indirecto, afirmando que Licurgo era mejor en todo (VIII, 5). El contexto, 

consulta, motivo y desenlace permiten fijar la temática política como modalidad única 

del episodio. 

Al ámbito del consultante se vincula el participio del verbo no marcado ἔρχομαι 

(ὅτι οὐ πρότερον ἀπέδωκε τῷ πλήθει τοὺς νόμους πρὶν ἐλθὼν σὺν τοῖς κρατίστοις εἰς 

Δελφοὺς) (VIII, 5), relativo al desplazamiento de los espartanos más influyentes y 

Licurgo desde la ciudad de Esparta hasta el lugar donde se encuentra la sede oracular, 

mencionada en este caso por su nombre (εὶς Δελφοὺς) (VIII, 5). Igualmente, el dios patrón 

de la sede oracular es mencionado a través del sustantivo no marcado θεός (τὸν θεόν) 



 

39 
 

(VIII, 5). Con respecto a la consulta, se introduce el verbo no marcado *ἐπέρομαι 

(ἐπήρετο, aoristo indicativo medio en tercera persona singular) (“consultar”) (VIII, 5). Al 

campo del profeta corresponde el adjetivo no marcado Πυθόχρηστος (οὐ μόνον ἄνομον 

ἀλλὰ καὶ ἀνόσιον θεὶς τὸ Πυθοχρήστοις νόμοις μὴ πείθεσθαι) (“profetizado por el 

oráculo pitio / inspirado por Apolo Pitio”) (VIII, 5). A la respuesta se vincula el verbo no 

marcado ἀναιρέω (ἀνεῖλε, aoristo indicativo activo en tercera persona singular) 

(“responder”) (VIII, 5). Respecto al desenlace, concretamente con la reacción, están 

vinculados los verbos no marcados ἀποδίδωμι (ἀπέδωκεν, aoristo indicativo activo en 

tercera persona singular) (“dar”) y πείθω (οὐ μόνον ἄνομον ἀλλὰ καὶ ἀνόσιον θεὶς τὸ 

πυθοχρήστοις νόμοις μὴ πείθεσθαι) (“obedecer”). Asimismo, se introducen los adjetivos 

ἄνομος y ἀνόσιος (οὐ μόνον ἄνομον ἀλλὰ καὶ ἀνόσιον θεὶς) (“ilegal” e “impío”), ambos 

localizados en VIII, 5. Por lo que respecta al campo del cumplimiento, se utiliza el 

infinitivo del verbo κατεργάζομαι (τὸ κατεργάσασθαι ἐν τῇ πόλει εἱρετώτερον εἶναι τὸν 

καλὸν θάνατον ἀντί τοῦ αἰσχροῦ βίου) (“conseguir”) (IX, 1). Además, se enfatizan los 

adjetivos καλός y αἰσχρός (εἱρετώτερον εἶναι τὸν καλὸν θάνατον ἀντί τοῦ αἰσχροῦ βίου) 

(“glorioso” y “deshonroso”) (IX, 1). La modalidad política del fragmento está 

representada por los sustantivos no marcados νόμος (εἰς τὸ πείθεσθαι τοῖς νόμοις) 

(“ley”),  πολίτης (ἐθέλειν τοὺς πολίτας) (“ciudadano”) (ambos localizados en VIII, 5), 

πόλις (τὸ κατεργάσασθαι ἐν τῇ πόλει εἱρετώτερον εἶναι) (“ciudad”) y el verbo πείθω (οὐ 

μόνον ἄνομον ἀλλὰ καὶ ἀνόσιον θεὶς τὸ πυθοχρήστοις νόμοις μὴ πείθεσθαι) (“obedecer”) 

(localizados en IX, 1). 

Desde la perspectiva compositiva, es interesante señalar la problemática que 

presenta la figura de Licurgo. La historiografía tiende a considerarlo como una mera 

invención de la ciudad de Esparta para dar legitimidad y justificar el sistema 

constitucional establecido y no como parte de la realidad histórica.34 Asimismo, la 

tradición literaria recalca la importancia de la figura de este legislador en la tarea de 

instituir la constitución espartana. La versión de Jenofonte presenta a Licurgo como único 

responsable de la creación de la constitución espartana. 

Si bien es cierto que Licurgo tiene un papel importante en todo este proceso, la 

constitución de los lacedemonios es resultado de un proceso de evolución política y social 

                                                           
34 Fornis 2003: 27-84. 



 

40 
 

de la ciudad de Esparta.35 Un ejemplo de este punto de vista es la versión de Heródoto36, 

que relata cómo Licurgo (el hombre más prestigioso entre los espartanos, según el 

historiador) se dirigió a Delfos a consultar al oráculo. Inicialmente, la Pitia delibera si 

dirigirse a él como hombre o dios (así en la versión de Pausanias se menciona cómo los 

lacedemonios le construyeron un santuario como si fuera un dios37) y, según algunos, la 

sacerdotisa le dictó la constitución que instituyeron en Esparta. Tanto en este fragmento 

como en el de la Descripción de Grecia38 se señala que el origen délfico de las leyes 

espartanas era una opinión minoritaria y, por lo tanto, estos pasajes dan una segunda 

versión de los hechos: según los lacedemonios, se importó la constitución desde Creta 

cuando Licurgo era tutor de su sobrino, el rey espartano Leobotes, y Licurgo aprovechó 

la situación para modificar las instituciones y velar que no fueran transgredidas. La 

versión cretense narra que las leyes fueron ideadas por el rey Minos con la ayuda de 

alguna divinidad e instituidas por dicho rey. Asimismo, Plutarco39 relata cómo la Pitia 

llamó a Licurgo “amado de los dioses y dios más que hombre” y, ante su petición de 

eunomía, dijo que el dios le otorgaba el que iba a ser el sistema de gobierno más fuerte. 

Todas las versiones mencionadas recalcan que la legislativa espartana fue establecida por 

la rhétra (sentencia) del oráculo de Delfos y que Licurgo actúa como un simple 

intermediario entre la ciudad de Esparta y la divinidad. 

Por otro lado, también es necesario recalcar el hecho de que en la fuente más 

antigua donde se menciona una consulta relativa a la "Gran Retra", los fragmentos 

poéticos de Tirteo (fr. 2 y fr. 14), no mencionan el nombre de Licurgo. En cambio, Tirteo 

atribuye la consulta oracular sobre la creación de la constitución espartana a Polidoro y 

Teopompo, reyes legendarios de Esparta. Los fragmentos en cuestión fueron trasmitidos 

por la Biblioteca de Diodoro Sículo y a través de fragmentos reproducidos en las obras 

de Pausanias40; a grandes rasgos, el fragmento 14 constituye una explicación de la retra 

espartana y el fragmento 2 pertenece a una obra titulada Εὐνομία, donde defendía la 

constitución espartana, la Gran Retra.41 

                                                           
35 Ballestero 2015: 9. 
36 Balasch 20189: 100. 
37 Herrero 1996: 62. 
38 Herrero 1996: 16-17. 
39 Pérez 1985: 284. 
40 Herrero 1996: 121. 
41 Adrados 1954: 271-277. 



 

41 
 

También es importante señalar el valor político de la religión y, sobre todo, del 

oráculo de Delfos.42 De algún modo, durante este periodo (siglo V a.C.), todas las 

decisiones importantes (como, en este caso, la implantación de unas leyes) primeramente 

debían ser consultadas a la divinidad a través de una consulta oracular, cuya respuesta 

debía respetarse absolutamente bajo pena de sanción religiosa.43 Delfos constituyó la más 

confiable e importante sede oracular del mundo griego; era una sorprendente fuente de 

información relativa a todos los aspectos de la civilización griega. Tal como hemos ido 

vislumbrando, la temática de las consultas era variada (privada, expiatoria, sobre 

colonización, cultuales, etc.) pero a menudo, debido a su naturaleza conflictiva, los 

griegos acudían al oráculo en busca de respuestas sobre asuntos políticos/militares 

(declaraciones de guerra, invasiones, etc.). En este fragmento en particular, Jenofonte 

pone de manifiesto una consulta relativa a la implantación de unas leyes ( VIII, 5- IX,1.).44 

  

                                                           
42 Guntiñas; Pérez; López 1984: 117. 
43 Odgen 20082: 241. 
44 Liritzi; Castro 2013: 187. 



 

42 
 

2.2. Los Ingresos 

Los Ingresos o Recursos Económicos de Jenofonte es un breve opúsculo sobre el 

desarrollo económico del Ática y constituye en importante referente en la historia del 

pensamiento económico. En él, el autor incorpora el ideario socrático de autarquía y 

austeridad a la teoría económica. Mayoritariamente se piensa que la fecha de composición 

de la obra no debe ser anterior al 355 a.C., debido a las alusiones a la guerra de Atenas 

con sus aliados y a la guerra sagrada de Delfos, y no puede ser posterior al 354 a.C., pues 

ese mismo año murió Jenofonte. Seguramente la obra debió de ser escrita tras su regreso 

a Atenas después del destierro. 

  

2.2.1.   Xen. Vect. VI. 1-2:  

[1] […]   πῶς οὐκ ἄξιον ὡς τάχιστα τούτοις ἐγχειρεῖν, ἵνα ἔτι ἐγ' ἡμῶν ἐπίδωμεν τὴν πόλιν 

μετ' ἀσφαλείας αὐδαιμονοῦσαν; [1] εἴ γε μὴν ταῦτα δόξειεν ὑμῖν πράττειν, 

συμβουλεύσαιμ' ἂν ἔγωγε πέμψαντας καὶ εἰς Δωδώνην καὶ εἰς Δελφοὺς ἐπερέσθαι ι τοὺς 

θεοὺς εἰ λῷον καὶ ἔμεινον εἴη ἂν πόλει εὅτω κατασκευαζομένῃ καὶ αὐτίκα καὶ εἰς τὸν 

ἔπειτα χρόνον. (Marchant, 1980) 

 

[1] […]   ¿Es que no merece la pena que inmediatamente pongamos manos a ello, de 

modo que, incluso en nuestros días, veamos la ciudad próspera, feliz y segura? [2] Si de 

verdad decidierais realizarlo, yo os aconsejaría que enviéis a alguien a Dodona y a Delfos 

y preguntéis a los dioses si, para el presente y el futuro, será más ventajoso y mejor a la 

ciudad que esté dispuesta así. (Guntiñas, 1984) 

 

Comentario 

En general, la obra de los Ingresos establece un breve tratado sobre el desarrollo 

económico del Ática, mientras que su contexto concreto sería la mención de las ventajas 

del plan económico (establecido en los anteriores capítulos de la obra) y el cómo adquirir 

el beneplácito de los dioses para poner el plan en práctica (VI). Esta circunstancia, 

entonces, constituye el motivo de consulta (VI.2). Aunque en este fragmento no tiene 

lugar ninguna consulta propiamente dicha, Jenofonte crea una situación hipotética donde 

aconseja que cualquiera que quiera establecer dicho plan de reforma económica deberá 



 

43 
 

enviar emisarios a las sedes oraculares de Delfos y Dodona a preguntar si, para el presente 

y el futuro, sería más ventajosos y mejor para la ciudad que esté dispuesta según el plan 

(συμβουλεύσαιμ' ἂν ἔγωγε πέμψαντας καὶ εἰς Δωδώνην καὶ εἰς Δελφοὺς ἐπερέσωαι τοὺς 

θεοὺς εἰ λῷον καὶ ἔμεινον εἴη ἂν πόλει εὅτω κατασκευαζομένῃ καὶ αὐτίκα καὶ εἰς τὸν 

ἔπειτα χρόνον. ) (VI.2). El contexto y el motivo de consulta permiten fijar la temática 

política como modalidad única del episodio.  

Referente al ámbito del consultante, se introduce el participio del verbo no 

marcado πέµπω (συμβουλεύσαιμ' ἂν ἔγωγε πέμψαντας καὶ εἰς Δωδώνην καὶ εἰς 

Δελφοὺς) (“enviar”) (VI.2), relativo al envío de estos emisarios oraculares hipotéticos 

ante las sedes de Dodona y Delfos, citadas en este caso por sus nombres (εἰς Δωδώνην 

καὶ εἰς Δελφοὺς) (VI.2). Los dioses patrones de las sedes no son mencionados en ningún 

momento de manera explícita, sino que son introducidos en el fragmento a través del 

sustantivo no marcado θεός (τοὺς θεοὺς) (VI.2). A la consulta se vincula el infinitivo 

aoristo medio del verbo no marcado *ἐπέρομαι (ἐπερέσθαι τοὺς θεοὺς εἰ λῷον καὶ 

ἔμεινον εἴη ἂν πόλει εὅτω κατασκευαζομένῃ καὶ αὐτίκα καὶ εἰς τὸν ἔπειτα χρόνον) 

(“preguntar”) (VI.2). Asimismo, la modalidad del fragmento está representada por los 

sustantivos no marcados ἀσφάλεια (ἵνα ἔτι ἐγ' ἡμῶν ἐπίδωμεν τὴν πόλιν μετ' ἀσφαλείας 

εὐδαιμονοῦσαν) (“seguridad”) (VI.1), πόλις (ἵνα ἔτι ἐγ' ἡμῶν ἐπίδωμεν τὴν πόλιν μετ' 

ἀσφαλείας εὐδαιμονοῦσαν / εἰ λῷον καὶ ἔμεινον εἴη ἂν πόλει εὅτω κατασκευαζομένῃ καὶ 

αὐτίκα καὶ εἰς τὸν ἔπειτα χρόνον) (“ciudad”) (VI.1-2). Asimismo, el participio presente 

del verbo no marcado εὐδαιμονέω (τὴν πόλιν μετ' ἀσφαλείας εὐδαιμονοῦσαν) 

(“próspero”) y el verbo no marcado δοκέω (δόξειεν, aoristo optativo activo en tercera 

persona singular) (“llevar a cabo”) (VI.2). 

Desde el punto de vista compositivo, cabe señalar la referencia que hace Jenofonte 

a su otra obra de La Constitución de los lacedemonios. Cuando el autor explica la 

necesidad de poner en marcha el plan de reforma económica con la mayor prontitud 

posible, aconseja que envíen a alguien a Dodona y Delfos a preguntar “si, para el presente 

y el futuro, será más ventajoso y mejor a la ciudad que esté dispuesta así” (VI.2). Es, pues, 

una clara alusión a la forma en que Licurgo introdujo sus reformas (Lac. VIII.5). Licurgo 

se aseguró de recibir la aprobación de los dioses a través de una visita al oráculo antes de 

aplicar cualquier cambio, del mismo modo que Jenofonte advierte al lector consultar a 

los dioses antes de realizar cualquier acción. Ambos fragmentos de su obra ponen de 



 

44 
 

manifiesto la necesidad humana de recibir el beneplácito de los dioses antes de tomar 

alguna decisión importante (tanto de carácter privado como público).  

Por otro lado, también es interesante enfatizar la influencia socrática en la obra de 

Jenofonte en general. En este caso, los Ingresos presenta la visión socrática de que el 

conocimiento sobre uno mismo se basa en el conocimiento del propio país, de su 

economía, así como de la vida política de la ciudad. Se cree que esta fue la última obra 

escrita por Jenofonte (en el 355 a.C.) y su redacción se enmarca tras la derrota de Atenas 

en la llamada Guerra Social (357-355 a.C.) y el colapso de la Segunda Liga Ateniense 

(355 a.C.).45 En definitiva, la ciudad de Atenas se enfrentaba a una fuerte ruina financiera, 

por lo que en esta obra se dirige al Consejo de los Quinientos sugiriendo acciones para 

aliviar la situación económica del momento. Jenofonte incorpora, tanto en esta obra como 

en la del Económico, el ideario socrático de autarquía y austeridad a la teoría económica; 

propone que la ciudad podría sostenerse sin depender de los beneficios de la guerra y del 

imperialismo, que ha fracasado estrepitosamente y ha dejado recelo en los pueblos 

vecinos.46  

 

2.2.2.    Xen. Vect. VI. 3:  

[3] εἰ δὲ ταῦτα συναινοῖεν, τότ' ἂν αὒ φαίην χρῆναι ἐπερωτᾶν τίνας θεῶν προσποιούμενοι 

ταῦτα κάλλιστα καὶ ἄριστα πράττοιμεν ἄν· οὒς δ' ἀνέλοιεν θεούς, τούτοις εἰκὸς 

καλλιερήσαντας ἄρχεσθαι τοῦ ἔργου. σὺν γὰρ θεῷ πραττομένων εἰκὸς καὶ τὰς πράξεις 

προϊέναι ἐπὶ τὸ λῷον καὶ ἄμεινον ἀεὶ τῇ πόλει. (Marchant, 1980) 

[3] Y si lo aprueban, entonces afirmaría también la necesidad de consultar a qué dioses 

hay que atraerse para ponerlo en práctica de la mejor manera. Es lógico que empecemos 

la obra, después de obtener los sacrificios favorables de los dioses que indicase el oráculo; 

pues es natural que las actividades que se realicen con la ayuda de un dios se encaminen 

siempre hacia lo más ventajoso y mejor para la ciudad. (Guntiñas, 1984) 

 

 

                                                           
45 Austin; Vidal-Naquet 1972: 123. 
46 Dillery 2016: 217.  



 

45 
 

Comentario 

Como hemos dicho antes, la obra de los Ingresos introduce un breve tratado sobre 

el desarrollo económico del Ática y, del mismo modo que en el capítulo anterior, el 

contexto concreto del fragmento sería la mención de las ventajas del plan económico 

(establecido en los anteriores capítulos de la obra) y el cómo adquirir el beneplácito de 

los dioses para poner dicho plan en práctica (VI). Por lo tanto, la necesidad de recibir la 

aprobación de los dioses constituye el motivo de consulta del pasaje (VI.2). Tanto la 

consulta oracular de este fragmento como la del anterior forman parte de una situación 

hipotética ideada por Jenofonte y, como tal, no tiene lugar ninguna consulta propiamente 

dicha. Este fragmento narra que, una vez recibida la aprobación de las divinidades tras 

las consultas al oráculo de Dodona y de Delfos (εἰ δὲ ταῦτα συναινοῖεν) (VI.3), se debe 

consultar a qué dioses hay que atraerse para poner en práctica el plan económico ideado 

(τότ' ἂν αὒ φαίην χρῆναι ἐπερωτᾶν τίνας θεῶν προσποιούμενοι ταῦτα κάλλιστα καὶ 

ἄριστα πράττοιμεν ἄν) (VI.3). El motivo de consulta, el contexto y la reacción permiten 

fijar la temática política como modalidad única del episodio.  

Por lo que respecta a los dioses patrones de las sedes, el autor recalca su presencia 

a través del sustantivo no marcado θεός (τότ' ἂν αὒ φαίην χρῆναι ἐπερωτᾶν τίνας θεῶν 

προσποιούμενοι ταῦτα κάλλιστα καὶ ἄριστα πράττοιμεν ἄν / οὒς δ' ἀνέλοιεν θεούς / σὺν 

γὰρ θεῷ πραττομένν εἰκὸς καὶ τὰς πράξεις προϊέναι ἐπὶ τὸ λῷον καὶ ἄμεινον ἀεὶ τῇ πόλει) 

(VI.3). Vinculado al campo de la consulta, Jenofonte utiliza el infinitivo presente del 

verbo no marcado ἐπερωτάω (τότ' ἂν αὒ φαίην χρῆναι ἐπερωτᾶν τίνας θεῶν 

προσποιούμενοι) (“consultar”). Al desenlace y, más concretamente, a la hipotética 

reacción, se adjunta el infinitivo presente medio del verbo no marcado ἄρχω (ἄρχεσθαι 

τοῦ ἔργου) (“comenzar”) y el participio aoristo del verbo καλλιερέω (οὒς δ' ἀνέλοιεν 

θεούς, τούτοις εἰκὸς καλλιερήσαντας) (“obtener sacrificios favorables”). El sustantivo 

no marcado πόλις (προϊέναι ἐπὶ τὸ λῷον καὶ ἄμεινον ἀεὶ τῇ πόλει) (“ciudad”), el adjetivo 

λωίων (καὶ τὰς πράξεις προϊέναι ἐπὶ τὸ λῷον καὶ ἄμεινον ἀεὶ τῇ πόλει) (“ventajoso”) y el 

verbo no marcado πράσσω (πράττοιμεν, presente optativo activo en primera persona 

plural) (“llevar a cabo”) denotan la temática política como modalidad única del pasaje.  

Desde el punto de vista compositivo, debe aplicarse todo lo dicho en el capítulo 

anterior, pues se trata del fragmento anterior a este. Además, es interesante señalar el 

hecho de que Jenofonte añada un último requisito a realizar antes de poner en marcha su 

plan para mejorar la situación económica de la ciudad de Atenas. Según narra, tras 



 

46 
 

consultar a la divinidad si dicho plan será más ventajoso y mejor para la ciudad, tanto en 

el presente como en el futuro, señala la necesidad de consultar nuevamente a la divinidad 

“a qué dioses hay que atraerse para ponerlo en práctica de la mejor manera” (εἰ δὲ ταῦτα 

συναινοῖεν, τότ' ἂν αὒ φαίην χρῆναι ἐπερωτᾶν τίνας θεῶν προσποιούμενοι ταῦτα 

κάλλιστα καὶ ἄριστα πράττοιμεν ἄν) (VI.3). El hecho de que el autor decida hacer 

hincapié en este requerimiento indica la importancia de realizar sacrificios y ritos en 

honor a las divinidades indicadas por el oráculo antes de enfrascarse en alguna tarea; tal 

como hemos comentado en el pasaje oracular de la Anábasis, igualmente, antes de unirse 

a la expedición, Jenofonte consulta al oráculo de Delfos “a cuál de los dioses debía ofrecer 

sacrificios y rogar para hacer el viaje que tenía pensado del mejor modo posible…” (τίνι 

ἂν θεῶν θύων καὶ εὐχόμενος κάλλιστα καὶ ἄριστα ἔλθοι τὴν ὁδὸν ἣν ἐπινοεῖ […]) (An. 

III. I. 5-6). Tal como expresa el fragmento, era natural que las actividades que se hicieran 

con la aprobación de la divinidad resultaran siempre en lo más ventajoso y mejor para la 

ciudad (σὺν γὰρ θεῷ πραττομένων εἰκὸς καὶ τὰς πράξεις προϊέναι ἐπὶ τὸ λῷον καὶ ἄμεινον 

ἀεὶ τῇ πόλει) (VI.3).  

  



 

47 
 

III. Los oráculos en las obras filosóficas o socráticas 

3.1. Apología de Sócrates 

La Apología de Sócrates de Jenofonte es una obra de tipo apologética que pretende 

defender la actitud de Sócrates y su altivo lenguaje ante el jurado, alegando que Sócrates 

consideraba que era su momento para morir, debido a que temía a los achaques de la vejez 

(y no en la creencia en una vida después de la muerte, como defendía Platón en su obra). 

Por lo tanto, es una versión más natural que se vale de testimonios externos 

(Hermógenes), pues Jenofonte, a causa de la Expedición de los Diez Mil, no se había 

encontrado con Sócrates desde el 401 a.C. Mayoritariamente se piensa que fue compuesta 

entre los años 394 y 387 a.C., a modo de protesta por las libertades que se tomó Platón al 

escribir su obra.  

 

3.1.1.     Xen. Ap., 13- 15:  

[13] […]   ὥς γε μὴν οὐ ψεύδομαι κατὰ τοῦ θεοῦ καὶ τοῦτ' ἔχω τεκμήριον· καὶ γὰρ τῶν 

φίλῶν πολλοῖς δὴ ἐξαγγείλας τὰ τοῦ θεοῦ συμβουλεύματα εὐδεπώτε ψευσάμενος ἐφάνη. 

[14] ἐπεὶ δὲ ταῦτα ἀκούοντες οἱ δικασταὶ ἐθορύβουν, οἱ μὲν ἀπιστοῦντες τοῖς λεγομένοις, 

οἱ δὲ καὶ φθονοῦντες, εἰ καὶ παρὰ θεῶν μειζόνων ἤ αὐτοὶ τυγχάνοι, πάλιν εἰπεῖν τὸν 

Σωκράτην· Ἄγε δὴ ἀκούσατε καὶ ἄλλα, ἵνα ἔτι μᾶλλον οἱ βουλόμενο ὑμῶν ἀπιστῶσι τῷ 

ἐμὲ τετιμῆσθαι ὑπὸ δαιμόνων. Χαιρεφῶντος γάρ ποτε ἐπερωτῶντος ἐν Δελφοῖς περὶ ἐμοῦ 

πολλῶν παρόντων ἀνεῖλεν ὁ Ἀπόλλων μηδένα εἶναι ἀνθρώπων ἐμοῦ μήτε 

ἐλευθεριώτερον μήτε δικαιότερον μήτε σωφρονέσερον. [15] […]  ἐμὲ δὲ θεῷ μὲν οὐκ 

εἴκασεν, ἀνθρώπων δὲ πολλῷ προέκρινεν ὑπερφέρειν. (Marchant, 1980) 

[13] “[…]  Y de que en absoluto profiero mentiras contra la divinidad tengo la prueba 

siguiente: he anunciado a muchos amigos míos las advertencias de la divinidad y jamás 

hasta ahora me mostré equivocado”. [14] Y cuando, al oír estas palabras, los miembros 

del jurado empezaron a protestar ruidosamente, unos porque no creían en sus 

declaraciones y otros porque sentían envidia de que también obtuvieran de los dioses 

mayores favores que ellos, contaba Hermógenes que Sócrates dijo de nuevo: “¡Ea! 

Escuchad también otra prueba, para que quienes de entre vosotros lo deseen dejen todavía 

más de creer en la estima que me tienen los dioses. En efecto, Querefonte un día fue al 

oráculo de Delfos a preguntarle acerca de mí y, en presencia de muchos testigos, Apolo 

le respondió que ningún hombre era ni más liberal, ni más justo, ni más sensato que yo”.  



 

48 
 

[15] […]   A mí no me comparó con un dios, pero juzgó que superaba en mucho a los 

demás hombres. (Caballero, 2009) 

 

Comentario 

La intención general de la obra es, a grandes rasgos, la de defender por qué 

Sócrates emplea una actitud y un lenguaje tan altivos a la hora de defenderse ante el 

jurado. Según Jenofonte, este tipo de lenguaje elevado podía ser utilizado en determinadas 

situaciones ya que, según la teoría retórica, se exige que el orador utilice el lenguaje 

adecuado a su situación y/o carácter.  Entonces, su forma de actuar se debe a que el 

filósofo consideraba que ya había llegado la hora de su muerte, pues ya había vivido lo 

suficiente y sentía los achaques de la vejez. Más concretamente, el pasaje en cuestión 

pertenecería a la segunda parte de la obra (10-26): presenta las palabras que pronunció el 

mismo Sócrates para defenderse de su doble acusación (no reconocer a los dioses de la 

ciudad y corromper a la juventud), narran su propia vida y exponen su carácter piadoso 

hacia los dioses. 47  

Tras hacer la consulta al oráculo (14), Querefonte, de algún modo (no expresado 

en la obra), hace saber a su amigo Sócrates la respuesta del oráculo de Delfos. El filósofo 

se la trasmite a los miembros del jurado y a su discípulo Hermógenes. De este modo, 

debido a que conocemos que Jenofonte no se encontraba presente en el juicio (por estar 

en una campaña militar en Asia) y que Hermógenes le trasmitió lo sucedido, este último 

se convierte en la fuente del pasaje ([Ἑρμογένης] πάλιν εἰπεῖν τὸν Σωκράτην) (14). Según 

él, ante la duda del jurado de la inocencia de Sócrates, el filósofo les habla de la voz divina 

que le ayuda y aconseja y de la gran estima que le tienen los dioses (especialmente Apolo). 

Esta circunstancia constituye el motivo de consulta. Según narra Sócrates, Querefonte se 

dirige a preguntar al oráculo de Delfos acerca del filósofo (Χαιρεφῶντος γάρ ποτε 

ἐπερωτῶντος ἐν Δελφοῖς περὶ ἐμοῦ) (14). El oráculo pronuncia una respuesta, expresada 

en estilo indirecto, señalándole que no existía un hombre más liberal, justo ni más sensato 

que él (ὁ Ἀπόλλων μηδένα εἶναι ἀνωρώπων ἐμοῦ μήτε ἐλευθεριώτερον μήτε δικαιότερον 

μήτε σωφρονέσερον) (14). El motivo de consulta, contexto y la respuesta oracular 

permiten fijar la temática de culpa y expiación como modalidad única del pasaje. 

                                                           
47 Caballero 2009: 16-19. 



 

49 
 

Al ámbito del consultante se vincula el participio presente del verbo no marcado 

ἐπερωτάω (Χαιρεφῶντος γάρ ποτε ἐπερωτῶντος ἐν Δελφοῖς) (“ir a consultar”) (14), 

relativo al desplazamiento del lugar de origen a la sede oracular, citada en este caso por 

su nombre (ἐν Δελφοῖς). El dios patrón de la sede es asimismo introducido a través de su 

nombre, Apolo (ὁ Ἀπόλλων μηδένα εἶναι ἀνωρώπων ἐμοῦ μήτε ἐλευθεριώτερον μήτε 

δικαιότερον μήτε σωφρονέσερον) (14). Respecto a la consulta, el autor utiliza el verbo 

no marcado ἐπειρωτῶ (“ir a consultar”) (14), anteriormente mencionado. A la respuesta 

se adjunta el verbo no marcado ἀναιρέω (ἀνεῖλεν, aoristo indicativo activo en tercera 

persona singular) (“ordenar”) (14). En relación con el desenlace, más concretamente con 

la reacción, se utilizan los verbos εἰκάζω (εἴκασεν, aoristo indicativo activo en tercera 

persona singular) (“comparar”), vinculado al adverbio negativo οὐκ, y προκρίνω 

(προέκρινεν, aoristo indicativo activo en tercera persona singular) (“juzgar”). Ambos no 

marcados y localizados en 15. La modalidad de culpa y expiación del fragmento está 

expresada por los sustantivos no marcados δικαστής (ἐπεὶ δὲ ταῦτα ἀκούοντες οἱ 

δικασταὶ ἐθορύβουν) (“miembro del jurado”) y τεκμήριον (ὥς γε μὴν οὐ ψεύδομαι κατὰ 

τοῦ θεοῦ καὶ τοῦτ' ἔχω τεκμήριον) (“prueba”), ambos localizados en 13. Por último, el 

verbo no marcado ψεύδω (ψεύδομαι, presente indicativo medio en primera persona 

singular) (“mentir”), situado en 13.  

Desde el punto de vista compositivo, es necesario hacer hincapié en la ironía que 

presenta el discurso de Sócrates ante el jurado que los estaba juzgando. Cabe destacar 

que, aunque la ironía y la altivez de su lenguaje concuerdan con la personalidad del 

filósofo y con su modo de pensar, estas habrían contribuido a su condena.48 El modo de 

actuar y expresarse de Sócrates, con la “altanería de su lenguaje” (μεγαληγορία) “¡Ea! 

Escuchad también otra prueba, para que quienes de entre vosotros lo deseen dejen todavía 

más de creer en la estima que me tienen los dioses”, se habrían considerado como una 

provocación hacia la autoridad. En esa situación, el modo correcto de actuar habría sido 

adular a los jueces para ganarse su benevolencia y su favor49  

Por otro lado, es necesario relacionar la obra de Jenofonte con la Apología de 

Platón. Al introducir el mismo tema narrativo, el juicio de Sócrates tras haber estado 

acusado de introducir nuevos dioses y corromper a la juventud, las dos presentan algunas 

semejanzas. Por ejemplo; la actitud altiva e irónica de Sócrates ante el jurado, la reacción 

                                                           
48 Caballero 2009: 19. 
49 Caballero 2009: 14. 



 

50 
 

airada de los jueces ante las malas formas de Sócrates, la presencia del “genio divino” en 

el discurso de Sócrates,  la consulta oracular de Delfos por parte de Querefonte y la 

respuesta de este señalando la sabiduría de Sócrates, entre otros muchos paralelos. El 

problema surge, entonces, a la hora de intentar datar las obras de los autores y tratar de 

encontrar si una tuvo influencia directa sobre la otra. No se puede confirmar con seguridad 

que una sea anterior a la otra porque ambas tienen el objetivo de defender a Sócrates y de 

narrar su defensa ante el jurado. Gray50 defiende que ambos autores habrían escrito sus 

obras de manera independiente (sin influencia de uno sobre el otro) dotando al personaje 

de Sócrates con rasgos de su propia personalidad, por lo que cada uno tendría un tipo de 

discurso diferente. El Sócrates platónico es presentado como un filósofo profundo e 

idealista que expone, a través de su discurso, las teorías teleológicas platónicas (que 

profesan la existencia de una vida posterior que llega como consecuencia del alto sentido 

del deber y de la obediencia a las leyes). En cambio, el Sócrates de Jenofonte es retratado 

como una persona más íntegra y práctica (desea la muerte por el simple hecho de evitar 

sufrir las dolencias que supone la vejez). Del mismo modo que hace Platón, Jenofonte 

traslada su opinión sobre el tema de la adivinación (las equipara al genio divino) al 

personaje de Sócrates. 

Ambos autores narran en sus obras el episodio de la consulta de Querefonte al  

oráculo de Delfos. Platón se limita a decir que el oráculo respondió que no existía nadie 

más sabio que Sócrates “Pues bien, una vez fue a Delfos y tuvo la audacia de preguntar 

al oráculo esto […] preguntó si había alguien más sabio que yo. La Pitia le respondió que 

nadie era más sabio”. Jenofonte ofrece una versión más larga donde presenta una 

respuesta oracular más extensa; el oráculo señala la faceta liberal, justa y sensata del 

filósofo “En efecto, Querefonte un día fue al oráculo de Delfos a preguntarle acerca de 

mí y, en presencia de muchos testigos, Apolo le respondió que ningún hombre era ni más 

liberal, ni más justo, ni más sensato que yo”51, lo que son cualidades muy apreciadas por 

el autor a lo largo del resto de su obra.52  

Finalmente, según Ollier53, la Apología de Jenofonte se habría escrito a modo de 

respuesta a un tal Polícrates, un sofista a quien se le atribuye un panfleto titulado 

Acusación de Sócrates, compuesto no antes del año 393 a.C. (por una mención a la 

                                                           
50 Gray 1998: 140. 
51 Lledó 19853: 154. 
52 Caballero 2009: 58. 
53 Ollier 2002: 91. 



 

51 
 

restauración de los muros de Atenas). Supuestamente, Jenofonte habría conocido la 

existencia de este panfleto a través de la lectura de Isócrates (Busiris 4-6) y Diógenes 

Laercio (II 39), quienes lo citan. La necesidad de defender al filósofo ateniense de los 

ataques de Polícrates daría origen a toda esta literatura de apoyo a Sócrates.54 

 

3.1.2.    Xen. Ap. 15:  

[15] ὡς δ' αὖ ταῦτ' ἀκούσαντες οἱ δικασταὶ ἔτι μᾶλλον εἰκότως ἐθορύβουν, αὖθις εἰπεῖν 

τὸν Σωκράτην· Ἀλλὰ μείζω μέν, ὦ ἄνδρες, εἶπεν ὁ θεὸς ἐν χρησμοῖς περὶ Λυκούργου τοῦ 

Λακεδαιμονίοις νομοθετήσαντος ἢ περὶ ἐμοῦ. λέγεται γὰρ εἰς τὸν ναὸν εἰσιόντα 

προσειπεῖν αὐτόν· Φροντίζω πότερα θεόν σε εἴπω ἢ ἂνθτρωπον. (Marchant, 1980) 

[15] Pero como, al oír eso, los miembros del jurado protestaban con razón aún más, 

Sócrates continuó diciendo: “Pero, señores, el dios dijo en sus oráculos cosas más grandes 

sobre Licurgo, el legislador de Lacedemonia, que sobre mí; pues se cuenta que, cuando 

entraba en el templo, el dios se dirigió a él diciéndole: “Estoy pensando si llamarte dios 

u hombre”. (Caballero, 2009) 

 

Comentario 

Del mimso modo que, en el capítulo anterior, la intención general de la obra es la 

de justificar por qué Sócrates emplea una actitud y un lenguaje tan altivos a la hora de 

defenderse ante el jurado. Según Jenofonte, este tipo de lenguaje elevado podía ser 

utilizado en determinadas situaciones ya que, según la teoría retórica, se exige que el 

orador utilice el lenguaje adecuado a su situación y/o carácter.  Entonces, su forma de 

actuar se debe a que el filósofo consideraba que ya le había llegado la hora de morir, pues 

pensaba que ya había vivido una larga vida y quería evitar los inconvenientes que le 

traería la senectud. Más específicamente, el fragmento en cuestión forma parte de la 

segunda parte de la obra (10-26): presenta las palabras que pronunció el mismo Sócrates 

para defenderse de su doble acusación (no reconocer a los dioses de la ciudad y de 

corromper a la juventud), narran su propia vida y exponen su carácter piadoso hacia los 

dioses. 55  

                                                           
54 Caballero 2009: 20. 
55 Caballero 2009: 16-19. 



 

52 
 

Tras narrar lo que el oráculo expresó a Querefonte, como el jurado no había 

quedado completamente convencido de la inocencia de Sócrates, el filósofo les presenta 

otra ocasión donde el oráculo habló bien de una persona (15). Tal como es expresado en 

el capítulo anterior, conocemos que Jenofonte no se encontraba presente en el juicio de 

Sócrates (por estar en una campaña militar en Asia) y que Hermógenes le trasmitió lo 

sucedido, este último se convierte en la fuente del pasaje. En la narración de Sócrates no 

se presenta explícitamente el motivo de consulta de Licurgo, pero gracias a su obra de la 

Constitución de los lacedemonios conocemos que Licurgo acude al oráculo para pedir la 

opinión de la divinidad sobre si aplicar su legislativa/constitución.56 El oráculo le da una 

respuesta expuesta en estilo directo, diciéndole que no sabe si llamarle dios u hombre. El 

motivo de consulta y el contexto permiten fijar la temática política como modalidad única 

del episodio.  

Por lo que respecta al ámbito del consultante, Jenofonte utiliza el participio 

presente del verbo no marcado εἴσειμι (λέγεται γὰρ εἰς τὸν ναὸν εἰσιόντα προσειπεῖν 

αὐτόν) (“entrar”) (15), relativo a la acción de adentrarse dentro de la sede oracular, citada 

en este caso a través del sustantivo no marcado ναός (τὸν ναὸν). El dios patrón de la sede 

es asimismo mencionado a través del sustantivo marcado θεός (εἶπεν ὁ θεὸς ἐν χρησμοῖς 

περὶ Λυκούργου τοῦ Λακεδαιμονίοις νομοθετήσαντος). A la respuesta se vincula el 

infinitivo aoristo de verbo no marcado προσαγορεύω (λέγεται γὰρ εἰς τὸν ναὸν εἰσιόντα 

προσειπεῖν αὐτόν) (“decir”). Finalmente, la modalidad del fragmento está introducida a 

través del participio aoristo del verbo no marcado νομοθετέω (εἶπεν ὁ θεὸς ἐν χρησμοῖς 

περὶ Λυκούργου τοῦ Λακεδαιμονίοις νομοθετήσαντος) (“legislador”) y el sustantivo 

δικαστής (οἱ δικασταὶ ἔτι μᾶλλον εἰκότως ἐθορύβουν) (“miembro del jurado”). 

Desde la perspectiva compositiva, aparte de referirse a todo aquello mencionado 

en el capítulo anterior (ya que el presente fragmento va seguido al del capítulo anterior), 

es interesante señalar que Jenofonte también añade al episodio la consulta oracular del 

legislador espartano Licurgo (profundamente valorado por el autor, mostrado en la 

redacción de su obra La constitución de los lacedemonios) “Ἀλλὰ μείζω μέν, ὦ ἄνδρες, 

εἶπεν ὁ θεὸς ἐν χρησμοῖς περὶ Λυκούργου τοῦ Λακεδαιμονίοις νομοθετήσαντος ἢ περὶ 

ἐμοῦ”. Mientras que Platón se limita a exponer la respuesta del oráculo de Delfos.57 

Seguramente, la inclusión del legendario legislador espartano en la obra sea una idea 

                                                           
56 Obra tratada en el capítulo II. 2.1  
57 Lledó 19853: 154. 



 

53 
 

inédita de Jenofonte.58 Tal como es mencionado en anteriores comentarios, el episodio de 

la consulta oracular de Licurgo es narrado por muchos autores (Tirteo, Heródoto, 

Plutarco, Pausanias, etc.). 

  

                                                           
58 Caballero 2009: 58. 



 

54 
 

3.2. Recuerdos de Sócrates 

Los Recuerdos de Sócrates o Memorables de Jenofonte es el primer escrito de 

“memorias” conservado en la historia y narra una serie de relatos tomados de la literatura 

socrática, hoy en día perdida, sobre algunas experiencias de la vida cotidiana de Sócrates, 

sin entrar en teorizaciones intelectuales o filosóficas. Mayoritariamente se piensa que 

seguramente fue compuesta durante la estancia de Jenofonte en Escilunte, después de 

haber sido desterrado de Atenas por su participación en la batalla de Coronea. 

 

3.2.1.    Xen. Mem. I.III, 1-2:  

[1] […]  τὰ μὲν τοίνυν πρὸς τοὺς θεοὺς φανερὸς ἦν καὶ ποιῶν καὶ λέγων ἧπερ ἡ Πυθία 

ἀποκρίνεται τοῖς ἐρωτῶσι πῶς δεῖ ποιεῖν ἢ περὶ θυσίας ἢ περὶ προγόνων θεραπείας ἢ περὶ 

ἄλλου τινὸς τῶν τοιούτων· ἥ τε γὰρ Πυθία νόμῳ πόλεως ἀναιρεῖ ποιοῦντας εὐσεβῶς ἂν 

ποιεῖν, Σωκράτης τε οὕτω καὶ αὐτὸς ἐποίει καὶ τοῖς ἄλλοις παρῄνει, τοὺς δὲ ἄλλως πως 

ποιοῦντας περιέργους καὶ ματαίους ἐνόμιζεν εἶναι. [2] καὶ ηὔχετο δὲ πρὸς τοὺς θεοὺς 

ἁπλῶς τἀγαθὰ διδόναι, ὡς τοὺς θεοὺς κάλλιστα εἰδότας ὁποῖα ἀγαθά ἐστι· (Marchant, 

1980) 

[1] […]   Pues bien, en lo que se refiere a los dioses, era evidente que obraba y hablaba 

de la manera en que la Pitia les responde a los que preguntan cómo hay que obrar en temas 

de sacrificios, de culto a los antepasados o de algún otro asunto de esta índoles. En efecto, 

la Pitia responde que se obra piadosamente si se actúa conforme a la ley de la ciudad, y 

Sócrates mismo obraba de esta manera e incluso lo recomendaba a los demás; y a los que 

obraban de otra manera los consideraba fantoches y engreídos. [2] Él pedía simplemente 

a los dioses que le concedieran cosas buenas, en la idea de que ellos dioses saben muy 

bien cuáles son las cosas buenas. (Caballero, 2009) 

 

Comentario 

En general, la obra de Los Recuerdos de Sócrates o Memorables es una narración, 

en un estilo descuidado, que reúne hasta cuarenta y nueve conversaciones de Sócrates. 

Jenofonte habría compuesto la obra copilando parte de la literatura socrática, hoy en día 

perdida, y tomando declaraciones de otras personas. Más concretamente, el fragmento en 



 

55 
 

cuestión describe el sobrio estilo de vida del filósofo ateniense59 y trata el tema de la 

piedad (εὐσέβεια) hacia los dioses y la importancia de seguir las leyes de la ciudad (I.3-

II.1).60 Ya advierte al comienzo del capítulo, del que se extrae el fragmento tratado en el 

presente comentario, que dará la información que tiene de memoria “Y voy a relatar ya 

cuantos ejemplos recuerde en los que me parecía a mí que Sócrates resultaba beneficioso 

a quienes estaban con él […]”.  

Jenofonte se convierte en la fuente del pasaje (Ὡς δὲ δὴ καὶ ὠφελεῖν ἐδόκει μοι 

τοὺς συνóντας τὰ μὲν ἔργῳ δεικνύων ἑαυτὸν οἷος ἦν […]) (I.3,1). Según él, Sócrates 

actuaba del modo que el oráculo indicaba a aquellos que preguntaban sobre el tema de 

sacrificios, de culto a los antepasados o cualquier asunto de este tipo (φανερὸς ἦν καὶ 

ποιῶν καὶ λέγων ἧπερ ἡ Πυθία ἀποκρίνεται τοῖς ἐρωτῶσι πῶς δεῖ ποιεῖν ἢ περὶ θυσίας ἢ 

περὶ προγόνων θεραπείας ἢ περὶ ἄλλου τινὸς τῶν τοιούτων) (I,3,1). Esta circunstancia 

constituye el motivo de consulta. La Pitia pronuncia un oráculo, en estilo indirecto, 

señalando que para actuar bien se debe seguir las leyes establecidas por la ciudad (ἥ τε 

γὰρ Πυθία νόμῳ πόλεως ἀναιρεῖ ποιοῦντας εὐσεβῶς ἂν ποιεῖν). El motivo de consulta, el 

contexto y la respuesta oracular permiten establecer la temática política como modalidad 

única del fragmento. 

Por lo que respecta al dios patrón de la sede oracular, Jenofonte utiliza el 

sustantivo no marcado θεός (τὰ μὲν τοίνυν πρὸς τοὺς θεοὺς / καὶ ηὔχετο δὲ πρὸς τοὺς 

θεοὺς ἁπλῶς τἀγαθὰ διδόναι, ὡς τοὺς θεοὺς κάλλιστα εἰδότας ὁποῖα ἀγαθά ἐστι) (I.3,1-

2). Para la consulta emplea el participio presente del verbo no marcado ἐρωτάω (ἡ Πυθία 

ἀποκρίνεται τοῖς ἐρωτῶσι πῶς δεῖ ποιεῖν ἢ περὶ θυσίας ἢ περὶ προγόνων θεραπείας ἢ 

περὶ ἄλλου τινὸς τῶν τοιούτων) (“preguntar”) (I.3,1) i el verbo no marcado εὔχομαι 

(ηὔχετο, imperfecto indicativo medio en tercera persona singular) (“pedir”) (I.3,2). Al 

campo del profeta pertenece el sustantivo marcado Πυθία (ἡ Πυθία) (I.3,1) (“Pitia, 

profetisa de Delfos”). A la respuesta se destacan los verbos no marcado ἀποκρίνω 

(ἀποκρίνεται, presente indicativo medio en tercera persona singular) “responder”) (I.3,1) 

y ἀναιρέω (ἀναιρεῖ, presente indicativo activo en tercera persona singular) (“ordenar”) 

(I.3,1). Con el desenlace, concretamente con la reacción, están vinculados los verbos 

ποιέω (ἐποίει, imperfecto indicativo activo en tercera persona singular) (“obrar”), 

παραινέω (παρῄνει, imperfecto indicativo activo en tercera persona singular) 

                                                           
59 Caballero 2009: 30. 
60 Zaragoza 20062: 1-2. 



 

56 
 

(“recomendar”) y νομίζω (ἐνόμιζεν, imperfecto indicativo activo en tercera persona 

singular) (“considerar”), todos localizados en I.3,1. Igualmente, la modalidad política del 

fragmento está representada por el adverbio εὐσεβῶς (“piadosamente”) y los sustantivos 

no marcados νόμος (“ley”) y πόλις (“ciudad”) (ἥ τε γὰρ Πυθία νόμῳ πόλεως ἀναιρεῖ 

ποιοῦντας εὐσεβῶς ἂν ποιεῖν), localizados en I.3,1. 

Desde la perspectiva compositiva, es interesante señalar la problemática que 

presenta la traducción del título de la obra. La traducción española más frecuente del título 

griego Ἀπομνημονεύματα es Recuerdos de Sócrates, pero, en algunas ocasiones, la obra 

es presentada bajo el nombre de Memorabilia o Comentarii.61 El motivo del título se 

explicaría a través del análisis del fragmento tratado en el presente comentario. El 

fragmento iniciaría la segunda parte de la obra (I.3,1 - 4.8,11), en la que Jenofonte explica 

brevemente el motivo que lo impulsó a componer los Recuerdos “Y voy a relatar cuantos 

ejemplos recuerde en los que me parecía a mí que Sócrates resultaba beneficioso a quienes 

estaban con él, unas veces con hechos, mostrándose tal cual era, y otras conversando”. Es 

decir, a partir de este capítulo el autor cambia totalmente el argumento de la obra y 

comienza a relatar los recuerdos que conserva acerca de los beneficios que el filósofo 

ateniense prodigaba a sus discípulos, tanto a través de actos como a través de 

conversaciones con él.62 Para confirmar el tema de la obra, Jenofonte repite el tema 

principal en el epílogo (IV.8); la ἀπολογία y la ὠφέλεια (provecho/utilidad de Sócrates), 

demostrando que Jenofonte era consciente de la división de su obra en dos partes bien 

diferenciadas.63 

Una vez más, es necesario comparar los Recuerdos de Jenofonte y la obra de 

Platón. Si bien es cierto que en la obra de Jenofonte (I.2,20) se introducen dos pasajes que 

aparecen en el Menón (95d) y en el Protágoras, no se debe considerar que Jenofonte los 

extrajera directamente de la obra de Platón, ya que estos pasajes eran, a su vez, parte de 

otras obras más antiguas64 (por ejemplo, Teognis de Mégara, Elegías I, vv.35-36; 

Aristóteles, Ética a Nicómaco).65 Por otro lado, esta obra de Jenofonte presenta una estilo 

descuidado, no muy bien ejecutado, lo que difiere con el resto de obras del autor. Esto 

puede ser debido a que alguien, tras la muerte de Jenofonte, podría haber recopilado todos 

                                                           
61 Caballero 2009: 29. 
62 Caballero 2009: 157. 
63 Caballero 2009: 34.  
64 Zaragoza 20062: 3. 
65 Lledó; Pallí 1985: 371-378. 



 

57 
 

estos escritos y haberlos publicado en una misma obra. Pero, por otro lado, el que haya 

redactado la obra final (sea Jenofonte en persona o no) muestra una fuerte faceta de 

historiador, ya que presenta los relatos de una manera natural, objetiva y poco 

imaginativa. El Sócrates narrado por Jenofonte a menudo aparece conversando con un 

único personaje sobre diversos temas, mientras que el Sócrates platónico se caracteriza 

por ser más monotemático y dialogar con más de un interlocutor.66 Con frecuencia, Platón 

logra dotar el discurso de Sócrates de un gran contenido filosófico; cuando expone por 

qué Sócrates se resigna a morir con gran clama logra introducir, a su vez, su visión sobre 

la muerte (que es expuesta como una especie de Paraíso al que solo van las almas justas 

y buenas, como la de Sócrates). 

 

3.2.2.    Xen. Mem. VI.III, 16-18:  

[16] Ἀλλὰ μὴ τοῦτο ἀθύμει, ἒφη, ὦ Εὐθύδημε· ὁρᾷς γὰρ ὅτι ὁ ἐν Δελφοῖς θεός, ὅταν τις 

αὐτὸν ἐπερωτᾷ πῶς ἂν τοῖς θεοῖς χαρίζοιτο, ἀποκρίνεται· Νόμῳ πόλεως· νόμος δὲ δήπου 

πανταχοῦ ἐστι κατὰ δύναμιν ἱεροῖς θεοὺς ἀρέσκεσθαι. πῶς οὖν ἂν τις κάλλιον καὶ 

εὐσεβέστερον τιμῴη θεοὺς ἤ, ὡς αὐτοὶ κελεύουσιν, οὕτω ποιῶν; [17] ἀλλὰ χρὴ τῆς μὲν 

δυνάμεως μηδὲν ὑφίεσθαι· ὅταν γάρ τις τοῦτο ποιῇ, φανερὸς δήπου ἐστὶ τότε οὐ τιμῶν 

θεούς. χρὴ οὖν μηδὲν ἐλλείποντα κατὰ δύνμιν τιμᾶν τοὺς θεοὺς θαρρεῖν τε καὶ ἐλπίζειν 

τὰ μέγιστα ἀγαθά. […] [18] τοιαῦτα μὲν δὴ λέγων τε καὶ αὐτὸς ποιῶν εὐσεβεστέρους τε 

καὶ σωφρονεστέρους τοὺς συνόντας παρεσκεύαζεν. (Marchant, 1980) 

[16] “Pero por eso no te desanimes, Eutidemo, pues ya ves que el dios de Delfos, cuando 

alguien le pregunta cómo podría dar gracias a los dioses, responde: “Conforme a la ley 

de tu ciudad”. Y la ley es, sin duda, en todas partes agradar a los dioses con ofrendas 

según las propias posibilidades. ¿Cómo, entonces, se podría honrar a los dioses más bella 

y piadosamente que actuando como ellos mismos ordenan? [17] Pero es preciso no 

quedarse en absoluto por debajo de las propias posibilidades, porque, cuando alguno actúa 

así, es evidente que entonces no honra a los dioses. Por consiguiente, sin dejar de lado 

nada según las propias posibilidades, es preciso honrar a los dioses, tener confianza y 

esperar los mayores bienes. […] [18] Diciendo tales cosas y practicándolas él mismo, 

Sócrates volvía más piadosos y sensatos a los que estaban con él. (Caballero, 2009) 

                                                           
66 Caballero 2009: 29. 



 

58 
 

 

Comentario 

En general, la obra de Los Recuerdos de Sócrates o Memorables es una narración, 

en un estilo descuidado, que reúne hasta cuarenta y nueve conversaciones de Sócrates con 

otros interlocutores. Jenofonte habría compuesto la obra compilando parte de la literatura 

socrática, hoy en día perdida, y tomando declaraciones de otras personas. Más 

concretamente, el capítulo en cuestión trata cómo los dioses han proporcionado al hombre 

los instrumentos necesarios para garantizar su supervivencia y lograr la superioridad 

respecto al resto de los animales, cómo les proporciona la inteligencia que caracteriza la 

raza humana (IV). 

Jenofonte presta una detenida atención a recordar al lector la importancia de 

honrar a las divinidades, pues pueden causar un gran mal si no se confía en ellos, y a 

insistir en la necesidad de obedecer las leyes de la ciudad (IV.3-4). Durante una 

conversación entre Sócrates y Eutidemo sobre cómo agradecer a los dioses por todos los 

beneficios que ofrecen a los mortales, el filósofo ateniense expresa lo que el oráculo de 

Delfos responde al que pregunta cómo dar las gracias a los dioses (IV.3,16). De este 

modo, Sócrates se convierte en la fuente del pasaje (αὐτὸς ποιῶν εὐσεβεστέρους τε καὶ 

σωφρονεστέρους τοὺς συνόντας παρεσκεύαζεν) (IV.3,18). El deseo de proporcionar a los 

dioses un agradecimiento adecuado constituye el motivo de consulta. El oráculo 

pronuncia una respuesta, expuesta en estilo indirecto, indicando que se actúe conforme a 

la ley de la ciudad donde vive el consultante (Νόμῳ πόλεως) (VI.3,16). El contexto, 

motivo de consulta y la respuesta oracular permiten fijar la temática cultual como única 

modalidad del fragmento. 

Por lo que respecta a la sede oracular, se la menciona a través de su nombre (ἐν 

Δελφοῖς) (IV.3,16). Asimismo, el dios patrón de la sede es mencionado a través del 

sustantivo no marcado θεός (ὁρᾷς γὰρ ὅτι ὁ ἐν Δελφοῖς θεός) (IV.3,16). Al ámbito de la 

consulta introduce el verbo no marcado ἐπερωτάω (ἐπερωτᾷ, presente subjuntivo activo 

en tercera persona singular) (“preguntar”) (IV.3,16). A la respuesta se adjuntan los verbos 

ἀποκρίνω (ἀποκρίνεται, presente indicativo medio en tercera persona singular) 

(“responder”) y κελεύω (κελεύουσιν, presente indicativo activo en tercera persona plural) 

(“ordenar”), ambos no marcados y localizados en IV.3,16. Con el desenlace, más 

concretamente en la interpretación del oráculo, están vinculados el infinitivo presente del 



 

59 
 

verbo ἀρέσκω (νόμος δὲ δήπου πανταχοῦ ἐστι κατὰ δύναμιν ἱεροῖς θεοὺς ἀρέσκεσθαι) 

(“agradar”) (IV.3,16), el infinitivo presente medio del verbo ὑφίημι (ἀλλὰ χρὴ τῆς μὲν 

δυνάμεως μηδὲν ὑφίεσθαι) (“bajar”) y los infinitivos presentes activos del verbo θαρσέω 

(χρὴ οὖν μηδὲν ἐλλείποντα κατὰ δύνμιν τιμᾶν τοὺς θεοὺς θαρρεῖν […]) (“tener 

confianza”) y del verbo ἐλπίζω ([…] τε καὶ ἐλπίζειν τὰ μέγιστα ἀγαθά) (“esperar”) 

(IV.3,17). Asimismo, se emplean los verbos no marcados τιμάω (τιμῴη, presente optativo 

activo en tercera persona singular) (“honrar”) (IV.3,16) y el participio presente del verbo 

no marcado ποιέω (ὡς αὐτοὶ κελεύουσιν, οὕτω ποιῶν) (“actuar”) (IV.3,16). Además, la 

modalidad cultual del fragmento está representada por los sustantivos no marcados θεός 

(ὅταν τις αὐτὸν ἐπερωτᾷ πῶς ἂν τοῖς θεοῖς χαρίζοιτο) (“dios”) (IV.3,16) y ἱερόν (νόμος 

δὲ δήπου πανταχοῦ ἐστι κατὰ δύναμιν ἱεροῖς θεοὺς ἀρέσκεσθαι) (“ofrenda”) (IV.3,16). 

Por último, el verbo χαρίζομαι (χαρίζοιτο, presente optativo medio en tercera persona 

singular) (“complacer”) (IV.3,16) y el adverbio comparativo no marcado εὐσεβής (πῶς 

οὖν ἂν τις κάλλιον καὶ εὐσεβέστερον τιμῴη θεοὺς) (“piadosamente”) (IV.3,16). 

Por lo que respecta a la perspectiva compositiva del fragmento, es interesante 

comentar que Jenofonte, a lo largo de su obra socrática, pone mucho énfasis en la idea de 

que todos aquellos que se relacionaban directamente con Sócrates y seguían sus 

indicaciones acababan convirtiéndose en personas más piadoras y virtuosas. En esta  

misma obra, Jenofonte llega a mencionar esta idea hasta once veces distintas (es un 

argumento programático). Este fragmento es un claro ejemplo de ello “τοιαῦτα μὲν δὴ 

λέγων τε καὶ αὐτὸς ποιῶν εὐσεβεστέρους τε καὶ σωφρονεστέρους τοὺς συνόντας 

παρεσκεύαζεν”. Jenofonte utiliza este argumento para distanciarse del resto de opiniones, 

más bien negativas, que circulaban sobre el filósofo ateniense. En definitiva, las 

aportaciones narrativas de Jenofonte ayudan a dar origen a un nuevo género literario: el 

Σωκρατικός λόγος o Σωκρατικός διάλογος, caracterizado por presentar discusiones de 

temática moral y filosófica enmarcados en diálogos del maestro.67 

Por otro lado, la estructura del libro IV de la obra resulta bastante irregular en 

comparación con los otros libros; presenta introducción y conclusión propias, por lo que 

se ha llegado a teorizar sobre que fuera ideado como un relato independiente de los otros. 

Además, no se entiende por qué el autor decide introducir un diálogo sobre la definición 

de justicia entre Sócrates y el sofista Hipias entre dos diálogos que tienen como 

                                                           
67 Caballero 2009: 42. 



 

60 
 

interlocutor a un discípulo del filósofo ateniense, Eutidemo.68 Es posible que tuviera la 

intención de publicarlo como una especie de tratado de educación, pues no hace referencia 

a los temas tratados en los anteriores libros y, tras su muerte, fuera publicado junto a la 

Apología y su defensa de Sócrates en su conjunto.69 

  

                                                           
68 Caballero 2009: 33. 
69 Zaragoza 20062: 3.  



 

61 
 

IV. Conclusiones 

Nuestro trabajo concluye con una comparación final, a modo de síntesis, de los 

distintos episodios oraculares tratados en este estudio, con el propósito de dar una 

respuesta general al objetivo que hemos detallado en la introducción. Los tres capítulos 

que componen este trabajo son el resultado de la investigación llevada a cabo para 

categorizar el reducido corpus oracular presente en la obra de Jenofonte a través de un 

cuidado análisis filológico de los términos griegos y de las características compositivas 

de cada uno de los catorce episodios oraculares presentes en la obra. 

A partir de los resultados obtenidos en dicho análisis, es conveniente concluir este 

trabajo estableciendo unas reflexiones finales dedicadas a resolver dos cuestiones 

importantes sobre la introducción de episodios oraculares en la obra de Jenofonte, que 

son los siguientes.  

 

1. Distribución de los episodios oraculares dentro de la obra de Jenofonte.  

A partir de la información recogida en los tres capítulos de este trabajo se 

observan algunas tendencias en la distribución de los episodios oraculares dentro de la 

obra de Jenofonte. 

Primeramente, cabe destacar que se identifican pasajes oraculares en siete de 

catorce libros que conforman la obra de Jenofonte. Tres de esos libros pertenecen a las 

obras históricas (la Anábasis, la Ciropedia y las Helénicas), dos libros forman parte 

del conjunto de las obras de temática didáctica (la República de los Lacedemonios y 

los Ingresos) y las dos obras restantes son de temática socrática (Recuerdos socráticos 

y la Apología de Sócrates).  

Por lo que respecta al conjunto de las obras históricas (formado por la Anábasis, 

la Ciropedia y las Helénicas), es necesario señalar el hecho que el cien por cien de las 

obras de Jenofonte que siguen esta temática presentan episodios oraculares, más 

concretamente, son siete episodios de los catorce que forman el catálogo oracular 

tratado en el trabajo. La cantidad de episodios oraculares en las obras de temática 

histórica pone de relieve el peso de la religión en el género de la historiografía griega 

clásica. No obstante, en contraste con la influencia de los oráculos en la obra de 

Heródoto, según se desprende del estudio de Sánchez Mañas, es necesario señalar que 



 

62 
 

se observa un decrecimiento significativo en el número de pasajes oraculares 

localizados en las obras históricas de Jenofonte. Las Historias de Heródoto, escrita 

aproximadamente en torno al año 430 a.C., presenta ciento dos episodios oraculares 

mientras que el conjunto de la Anábasis, la Ciropedia y las Helénicas (escritas 

aproximadamente en torno a 385-368, 360-358 a.C. y 390 -381 a.C., respectivamente) 

únicamente logran reunir siete episodios oraculares en total. Esto puede ser debido a que, 

tal y como teoriza Kirchberg70 en un estudio, Heródoto siente la necesidad de Heródoto 

de introducir continuamente episodios oraculares dentro de su obra por su creencia en 

ellos, lo que viene estrechamente vinculado al periodo histórico en el que vivió. Con 

el devenir de los años, Tucídides (aproximadamente treinta años más tarde) y Jenofonte 

(cincuenta/sesenta años más tarde), influidos por su periodo histórico, no crean tanto 

en la veracidad de las consultas oraculares, por lo que no los introducen tanto en sus 

obras. De hecho, aunque Tucídides menciona muchos oráculos, se conoce la 

desconfianza que estos le provocan y alude en más de una ocasión a su carácter 

ambiguo y equívoco (I. 126, 4-6; II, 17, 1-2; II, 54, 2-3).71  

En cuanto al conjunto de las obras didácticas de Jenofonte (formado por el 

Agesilao, el Hierón, la Constitución de los Lacedemonios, los Ingresos, Sobre la 

equitación y el Cinegético), es necesario destacar la visible disminución del número 

de obras de esta temática que presentan episodios oraculares; únicamente dos obras 

presentan menciones de oráculos: la Constitución de los Lacedemonios y los Ingresos.  

Y, finalmente, por lo que respecta al conjunto de las obras socráticas de 

Jenofonte (formado por los Recuerdos de Sócrates, el Económico, el Banquete y la 

Apología de Sócrates), la mitad de las obras de dicha temática presentan episodios 

oraculares: los Recuerdos de Sócrates y la Apología de Sócrates. Es interesante 

puntualizar que, al ser Sócrates el protagonista de estos pasajes, el autor siente la 

necesidad de mostrar la figura de su maestro como un fiel seguidor de los dioses, pues 

una de las acusaciones que lo llevaron a juicio fue que no creía en los dioses de la 

ciudad, sino que pretendía introducir el culto de otras divinidades. Por lo tanto, los dos 

pasajes oraculares de los Recuerdos de Sócrates tienen el objetivo de consultar al 

oráculo sobre cómo hay que obrar en temas de sacrificios, de culto a los antepasados o 

de algún otro asunto de esta índole y cómo agradecer a los dioses, y uno de los pasajes 

                                                           
70 Kirchberg 1965: 10.  
71 George 19862: 102. 



 

63 
 

oraculares de la Apología de Sócrates tiene el objetivo de ensalzar la figura Sócrates, 

pues la respuesta del oráculo consiste en compararlo a un dios por sus numerosas 

cualidades positivas. 

 

2. Distribución de las temáticas dentro de la obra de Jenofonte. 

A partir de la información recogida en los tres capítulos de este trabajo se 

observan algunas tendencias en la distribución de las temáticas de los oráculos dentro 

de la obra de Jenofonte. De las cinco temáticas presentadas por Fontenrose y Overmark, 

la obra de Jenofonte narra episodios oraculares con cuatro de las temáticas 

(militar/política, privada, cultual, culpa y expiación), mientras que la temática de 

colonización se encuentra ausente en la obra de Jenofonte.  

La temática militar/política es la que participa de mayor número de episodios 

oraculares (11) y puede adoptar tres facetas distintas (temática militar/política, 

temática militar y temática política), con peso desigual en la obra. La temática 

militar/política es utilizada como modalidad única o principal en cuatro pasajes, todos 

presentes en la obra histórica de las Helénicas  (III, III. 3-4; IV, VII. 2; IV, VII. 2-3 y 

VI, IV. 6-8). La temática militar es utilizada como modalidad complementaria o 

subordinada en dos pasajes, uno presente en la obra histórica de la Anábasis (III, I. 5-

8) y el otro en la obra histórica de la Ciropedia (VII, VII. 2-20). La temática política es 

utilizada como modalidad única o principal en cinco pasajes: uno situado en la obra 

didáctica de la Constitución de los Lacedemonios (VIII, 5), dos situados en la obra 

didáctica de los Ingresos (ambos situados en VI, 2), otro situado en la obra socrática de 

los Recuerdos de Sócrates (IV, III. 16) y el último situado en la obra socrática de la 

Apología de Sócrates (14). Por lo tanto, la temática política prevalece no únicamente en 

relación con las tres variantes de esta modalidad, identificadas anteriormente, sino que, 

de todo el conjunto de temáticas, es la que más ejemplos presenta.  

Asimismo, tanto la temática privada como la temática cultual son las siguientes 

temáticas que presentan más episodios oraculares, dos episodios de cada una, una cifra 

muy inferior en comparación a la registrada con la temática militar/política y sus 

variantes. Por un lado, la temática privada es utilizada en la obra histórica de la 

Ciropedia como modalidad única o principal en un pasaje (VII, VII.2-15) y como 

modalidad complementaria o subordinada en otro pasaje (VII, VII.2-20). Y, por otro 



 

64 
 

lado, la temática cultual es utilizada como modalidad única o principal en la obra 

socrática de la Apología de Sócrates (15) y como modalidad complementaria o 

subordinada en la obra histórica de la Anábasis (III, I. 5-8). 

Finalmente, la temática de culpa y expiación es la modalidad que menos 

ejemplos presenta en la obra de Jenofonte. Cuenta con un único ejemplo, que es 

utilizado en la obra socrática de los Recuerdos de Sócrates como modalidad única o 

principal (I, III.1). 



CATÁLOGO ORACULAR 

 

65 
 

V. Catálogo oracular 

 

ANÁBASIS 

Pasaje Contexto Fuente Motivo Sede Consultante Consulta Profeta Formulación Respuesta Desenlace Modalidad 

Libro 
III, I. 5-

8. 

Jenofonte 
es mandado 

llamar por 

Próxeno 

para 
participar 

en la 

expedición 

de los Diez 
Mil y 

delibera con 

Sócrates si 

ir. 

Jenofonte Consultar su 
participación 

en la 

expedición 

de Ciro. 

Delfos 
(Apolo). 

Jenofonte A cuál de 
los dioses 

debía 

ofrecer 

sacrificios y 
rogar para 

hacer el 

viaje que 

tenía 
pensado del 

mejor modo 

posible y 

quedar a 
salvo tras 

tener éxito 

en él. 

No 
consta. 

Estilo indirecto. Le designó 
los dioses a 

los que debía 

ofrecer 

sacrificios. 

Interpretación: 
Según Sócrates, 

debía haber 

preguntado primero 

si era mejor para él 
marchar o quedarse 

sin haber juzgado 

por su cuenta que él 

debía ir pero que 
debía hacer cuanto 

el dios le había 

ordenado. 

 
Reacción: 

Jenofonte le explica 

los designios del 

oráculo a Sócrates y 
ofrece los 

sacrificios 

designados. 

 
Cumplimiento: 

Jenofonte zarpa a 

Sardes a 

encontrarse con 
Ciro. 

 

Cultual y 
militar 

 

  



CATÁLOGO ORACULAR 

 

66 
 

CIROPEDIA 

Pasaje Contexto Fuente Motivo Sede Consultante Consulta Profeta Formulación Respuesta Desenlace Modalidad 

Libro 

VII, 

VII.2. 
15-20. 

Conversación 

de Ciro y 

Creso, sobre 
el hecho que 

Creso sigue 

las 

indicaciones 
de los dioses. 

Creso. Para 

confirmar 

la 
veracidad 

de los 

oráculos 

Delfos 

(Apolo). 

Creso, a través 

de emisarios. 

Qué había 

de hacer 

para tener 
hijos. 

No 

consta. 

Estilo indirecto. Que los 

tendría. 

Interpretación: 

según Creso, tendrá 

hijos. 
 

Reacción: No 

consta. 

 
Cumplimiento: 

Creso tiene un hijo 

sordomudo y el otro 

fallece en la flor de 
su vida. Se abruma 

por sus desgracias y 

consulta de nuevo al 

oráculo. 

Privada. 

Libro 

VII, 

VII.2. 

20-22. 

Conversación 

de Ciro y 

Creso, sobre 

el hecho que 
Creso sigue 

las 

indicaciones 
de los dioses. 

Creso. Está 

abrumado 

por las 

desgracias 
de sus 

hijos. 

Delfos 

(Apolo). 

Creso, a través 

de emisarios. 

Qué podría 

hacer para 

pasar el 

resto de su 
vida con el 

máximo de 

felicidad. 

No 

consta. 

Estilo directo. Que feliz 

haría la 

travesía. 

Interpretación: no 

hay. 

 

Reacción: Creso se 
alegra, pues cree 

que le había 

prescrito una 
manera fácil de 

darle la felicidad. 

 

Cumplimiento: 
Creso se une a la 

expedición de 

Asirio. 

Privada y 

militar. 

 

  



CATÁLOGO ORACULAR 

 

67 
 

HELÉNICAS 

Pasaje Contexto Fuente Motivo Sede Consultante Consulta Profeta Formulación Respuesta Desenlace Modalidad 

Libro 

III, III. 

3-4. 

Diopites 

duda si 

designar 
Agesilao 

como rey. 

Diopites. No consta 

(sobre la 

sucesión). 

No 

consta 

(Apolo). 

No consta. No consta. No 

consta. 

Estilo indirecto. Recomienda 

guardarse de 

una realeza 
coja. 

Interpretación: 

según Diopites, no 

es adecuado para ser 
rey debido a su 

cojera por una caída 

del caballo.  
 

Según Lisandro, el 
dios no desea 

gobierne uno que no 

sea de la 

familia/descendencia 
de Heracles, pues 

sería una realeza 

coja. 

 
Reacción: Diopites 

duda si proclamarlo 

rey. 

 
Cumplimiento: 

Agesilao es elegido 

rey.  

 

Militar/ 

Política. 



CATÁLOGO ORACULAR 

 

68 
 

Libro 

IV, VII. 

2. 

A los 

lacedemonios 

no les parece 

seguro hacer 
una 

expedición 

contra 

Atenas o 
Beocia 

dejando atrás 

la poderosa 

ciudad de 
Argos. 

Agesípolis. Deseo de 

invadir la 

Argólida. 

Olimpia 

(Zeus). 

Agesípolis. Si podía, sin 

impiedad, 

rehusar el 

conocimiento 
de la tregua 

pedida por 

los argivos 

durante los 
meses 

sagrados. 

No 

consta. 

Estilo indirecto. Que no había 

impiedad para 

el que no 

admitía una 
tregua 

propuesta 

injustamente. 

Interpretación: 

según Agesípolis, 

que podía rehusar la 

tregua e invadir 
Argos. 

 

Reacción: 

Agesípolis reúne al 
ejército de Fleonte. 

 

Cumplimiento: 

Agesípolis invade 
Argos a través de 

Nemea. 

 

Militar/ 

Política. 

Libro 

IV, VII. 
2-3. 

Cf. supra. Cf. supra. Cf. supra. Delfos 

(Apolo). 

Cf. supra. Si opinaba 

sobre la 
tregua lo 

mismo que 

su padre. 

Cf. supra. Cf. supra. Cf. supra. Cf. supra. Militar/ 

Política. 

Libro 

VI, IV. 

6-8. 

Preparación 

del ejército 

tebano en 
Leuctra 

frente a la 

amenaza 

lacedemonia. 

Tebana. Tomar la 

decisión 

de luchar 
contra los 

espartanos 

o huir de 

Tebas. 

No 

consta. 

No consta. Sobre la 

guerra. 

No 

consta. 

Estilo indirecto. Que los 

lacedemonios 

serían 
vencidos allí 

en donde 

estaba la 

tumba de las 
doncellas que, 

después de 

haber sido 

violadas por 
unos 

lacedemonios, 

se mataron 

ellas mismas. 

Interpretación: 

según los que 

habían sido 
desterrados de 

Tebas, era mejor 

morir combatiendo 

que ser desterrados 
de nuevo. Otros 

argumentaban que 

todo lo dicho eran 

patrañas. 
 

Reacción: los 

tebanos se 

apresuraron a 
ornamentar dicha 

tumba y enfrentarse 

en batalla. 

 

Militar/ 

Política. 



CATÁLOGO ORACULAR 

 

69 
 

Cumplimiento: 

victoria del bando 

tebano y el 

comienzo de su 
hegemonía. 

 

 
 

CONSTITUCIÓN DE LOS LACEDEMONIOS 

Pasaje Contexto Fuente Motivo Sede Consultante Consulta Profeta Formulación Respuesta Desenlace Modalidad 

VIII, 5- 

IX, 1. 

Sobre la 

obediencia a 

las leyes y 

autoridades 
espartanas y 

la 

reprobación 

que reciben 
aquellos que 

no las 

siguen. 

No consta 

(Licurgo). 

Recibir el 

beneplácito 

y 

aprobación 
de la 

divinidad 

antes de 

establecer 
las leyes. 

Delfos 

(Apolo). 

Licurgo y los 

hombres más 

influyentes de 

Esparta. 

Si era más 

favorable y 

mejor para 

Esparta 
obedecer las 

leyes que él 

(Licurgo) en 

persona 
había 

establecido. 

No 

consta 

(Pitia).  

Estilo indirecto. Que en todo 

era mejor.  

Interpretación: 

No hay. 
 

Reacción: 

entregó las leyes 

a la multitud y 

dejó claro que no 
obedecer las 

leyes inspiradas 

por el oráculo no 

sólo era ilegal, 
sino, además, 

impío. 
 

Cumplimiento: 

Consigue que en 
Esparta sea 

preferible una 

muerte gloriosa 

que una vida 
deshonrosa. Él 

procuró 

abiertamente la 

prosperidad para 
los valientes y la 

des- gracia para 

los cobardes. 

Política. 



CATÁLOGO ORACULAR 

 

70 
 

INGRESOS 

Pasaje Contexto Fuente Motivo Sede Consultante Consulta Profeta Formulación Respuesta Desenlace Modalidad 

VI, 2 ss. Cuando el 

autor explica 

las ventajas 
de su plan 

para 

augmentar 

los ingresos 
públicos. 

 

 

Jenofonte. Recibir el 

beneplácito 

de los 
dioses para 

llevar a 

cabo su 

plan y 
recuperar la 

economía 

de Atenas. 

Dodona 

(Zeus). 

No consta. Si, para el 

presente y el 

futuro, será 
más 

ventajoso y 

mejor a la 

ciudad que 
esté 

dispuesta de 

la manera en 

la que está.  
 

Si esa 

consulta es 

aprobada, 
consultar a 

que dioses 

hay que 

atraerse para 
ponerlo en 

práctica de 

la mejor 

manera. 

No 

consta. 

No consta. No consta. Interpretación: 

No hay. 

 
Reacción: No 

hay. 

 

Cumplimiento: 
No hay. 

 

Política. 

VI, 2 ss. Cf. supra. Cf. supra. Cf. supra. Delfos 
(Apolo). 

No consta. Cf. supra No 
consta. 

No consta.   No consta. Interpretación: 
No hay. 

 

Reacción: No 

hay. 
 

Cumplimiento: 

No hay. 

Política. 

 



CATÁLOGO ORACULAR 

 

71 
 

APOLOGÍA DE SÓCRATES 

Pasaje Contexto Fuente Motivo Sede Consultante Consulta Profeta Formulación Respuesta Desenlace Modalidad 

13-15. Las palabras 

que 

pronunció 
Sócrates 

para 

defenderse 

de su doble 
acusación. 

Hermógenes. Consultar 

sobre la 

opinión de 
la divinidad 

sobre 

Sócrates. 

Delfos 

(Apolo). 

Querefonte. Preguntar su 

opinión 

sobre 
Sócrates. 

No 

consta. 

Estilo indirecto. Que ningún 

hombre era 

ni más 
liberal, ni 

más justo, ni 

más sensato 

que Sócrates.  
Que, si bien 

no lo 

comparó con 

un dios, 
juzgaba que 

superaba a 

los demás 

hombres. 

Interpretación: 

No hay. 

 
Reacción: No 

hay. 

 

Cumplimiento: 
No hay. 

 

Política. 

15. No consta. Cf. supra. No consta. 

(Recibir el 

beneplácito 

de los 
dioses antes 

de 

establecer 
su 

legislativa). 

No 

consta. 
  
(Según 

Heródoto 

en 

Historias 
I.65, 

Delfos). 

Licurgo. No consta. No 

consta. 

Estilo directo. “Estoy 

pensando si 

llamarte dios 

u hombre” 

Interpretación: 

No hay. 

 

Reacción: No 
hay. 

 

Cumplimiento: 
No hay. 

Cultual. 

 

 

  



CATÁLOGO ORACULAR 

 

72 
 

RECUERDOS DE SÓCRATES 

Pasaje Contexto Fuente Motivo Sede Consultante Consulta Profeta Formulación Respuesta Desenlace Modalidad 

I, III.1-

2. 

Descripción 

del estilo de 

vida de 
Sócrates, trata 

el tema de la 

piedad hacia 

los dioses y la 
importancia 

de seguir las 

leyes de la 

ciudad. 

Jenofonte. No consta. Delfos 

(Apolo). 

Sócrates. Sobre cómo 

hay que 

obrar en 
temas de 

sacrificios, 

de culto a 

los 
antepasados 

o de algún 

otro asunto 

de esta 
índole. 

Pitia.  Estilo indirecto. Que se obra 

piadosamente 

si se actúa 
conforme a la 

ley de la 

ciudad. 

Interpretación: 

No hay. 

 
Reacción: 

Sócrates obraba 

de esta manera 

y se lo 
recomendaba a 

los demás; y a 

los que obraban 

de otra manera 
los consideraba 

fantoches y 

engreídos. Les 

pedía a los 
dioses cosas 

buenas. 

 

Cumplimiento: 
No hay. 

Culpa/ 

Expiación. 

IV, III. 

16-18. 

Diálogo de 

Sócrates sobre 

cómo los 
dioses han 

proporcionado 

al hombre los 

instrumentos 
necesarios 

para 

garantizar su 

supervivencia 
y lograr la 

superioridad 

respecto a los 

animales 

Sócrates. Deseo de 

proporcionar a 

los dioses un 
agradecimiento 

adecuado. 

Delfos 

(Apolo). 

No consta. 

(Al que 

pregunta cómo 
dar las gracias a 

los dioses). 

Cómo 

podría dar 

gracias a los 
dioses. 

No 

consta. 

Estilo directo. “Conforme la 

ley de tu 

ciudad”. 
 

Interpretación:  

Que deben 

actuar como 
ellos ordenan; 

según la ley, 

que en todas 

partes es 
agradar a los 

dioses con 

ofrendas según 

las propias 
probabilidades. 
 

Reacción: No 

hay. 

 

Política. 



 

 

73 
 

VI. Bibliografía 

ADRADOS, F. R. (1954). Sobre la retra de Licurgo, con una nueva conjetura. Emerita 22, 

271-277. 

AUSTIN, M; VIDAL-NAQUET, P. (1972). Economic and Social History of Ancient 

Greece. An Introduction, Los Angeles: University of California Press. 

BALASCH, M. (trad.) (20189) [19991]. Heródoto. Historia, Madrid: Ediciones Cátedra.  

BARTOLETTI, T. (2015). El oráculo griego en la época de la producibilidad escrita: la 

crisis de la autoridad mántica en Aves (960-996) de Aristófanes, Buenos Aires: 

Universidad de Buenos Aires.  

BREITENBACH, H. A. (1967). Xenophon von Athen. H. Pauly y J. Wisowa (ed.), 

RealEncyclopedie der klassischen Altertumswissenschaft, vol. IX.A 2, cols. 

1569-1928, 2015-2052, Stuttgart. 

CABALLERO LÓPEZ, J. (trad.) (2009). Jenofonte. Apología. Banquete. Recuerdos de 

Sócrates, Madrid: Alianza Editorial.  

COPE, E (1867). An Introduction to Aristotle's Rhetoric, Londres: Macmillan. 

DEMPSEY. (1972). The Delphic Oracle: Its Early History, Influence and Fall, New York: 

B. Blom. 

DILLERY, J. (2016). Xenophon: The Small Works. Michael A. Flower (ed.), The 

Cambridge Companion to Xenophon (p. 194-495), Cambridge: Cambridge 

University Press. 

DUFOUR, E. (trad.) (1932). Aristóteles. Rhétorique, París: Collection Budé. 

FONTENROSE, J. (1978). The Delphic Oracle. Its responses and Operations with a 

Catalogue of Responses, Berkeley: University of California Press. 

FORNIS, C. (2003) Esparta. Historia, sociedad y cultura de un mito historiográfico, 

Barcelona: Editorial Crítica. 

GEORGE, A. (19862) [19771]. Milagros en el mundo helenístico. X. Leon- Dufour (ed.), 

Los milagros de Jesús según el nuevo testamento (p. 95-109), Madrid: Ediciones 

Cristiandad. 



 

 

74 
 

GIL FERNANDEZ, L. (trad.) (1995). Aristófanes. Comedias I: Los Acarnienses; Los 

Caballeros, Madrid: Biblioteca Clásica Gredos. 

GRAY, V. J. (1998). The Framing of Socrates. The literary Interpretation of Xenophon’s 

Memorabilia, Stuttgart: Hermes Einzelschrift.  

GUNTIÑAS TUÑÓN, O. (trad.) (19942) [19771]. Jenofonte. Helénicas, Madrid: Biblioteca 

Clásica Gredos. 

GUNTIÑAS TUÑÓN, O.; PÉREZ JIMÉNEZ, A.; LÓPEZ FÉREZ, J. A. (trad.) (1984). Jenofonte. 

Obras Menores:  Hierón, Agesilao, La República de los Lacedemonios, Los 

ingresos públicos, El jefe de la caballería o De la equitación, De la caza. 

Pseudo Jenofonte: La República de los Atenienses, Madrid: Biblioteca Clásica 

Gredos. 

HERRERO, M.C. (trad.) (1996). Pausanias. Descripción de Grecia, Libros III-VI, 

Madrid: Biblioteca Clásica Gredos. 

HERRERO, M.C. (trad.) (1994). Pausanias. Descripción de Grecia, Libros III-VI, 

Madrid: Biblioteca Clásica Gredos. 

HERRERO, M.C. (trad.) (2008). Pausanias. Descripción de Grecia: Libros VII-X, Madrid: 

Biblioteca Clásica Gredos.  

JUUL, L. O. (2010). Oracular Tales in Pausanias, Odense: University Press of Southern 

Denmark. 

KIRCHBERG, J. (1965). Die Funktion der Orakel im Werke Herodots, Gotinga: 

Vandenhoeck & Ruprecht.  

LLEDÓ, E. (trad.) (19853) [19811]. Platón. Apología; Critón; Eutifrón; Ion; Lisis; 

Cármides; Hipias Menor; Hipias Mayor; Laques; Protágoras, Madrid: 

Biblioteca Clásica Gredos. 

LLEDÓ, E; PALLÍ, J. (trad.) (1985). Aristóteles. Ética Nicomáquea; Ética Eudemia, 

Madrid: Biblioteca Clásica Gredos.  

LÓPEZ SOTO, V. (trad.) (2007). Jenofonte. Helénicas, Barcelona: Editorial Juventud. 

MACÍA, L. (trad.) (2007). Aristófanes. Comedias II: Las nubes; Las Avispas; La Paz; 

Los Pájaros, Madrid: Biblioteca Clásica Gredos.  



 

 

75 
 

MARCHANT, E.C (1980). Xenophontis Opera Omnia. Tomus I, Historia Graecae, 

Oxford: Oxford University Press. 

MARCHANT, E.C (19882) [19011]. Xenophontis Opera Omnia. Tomus II, Comentarii, 

Oeconomicus, Convivium, Apologia Socratis, Oxford: Oxford University Press. 

MARCHANT, E.C (1963). Xenophontis Opera Omnia. Tomus III, Expeditio Cyri, Oxford: 

Oxford University Press. 

MARCHANT, E.C (1960). Xenophontis Opera Omnia. Tomus IV, Institutio Cyri, Oxford: 

Oxford University Press. 

MARCHANT, E.C (1985). Xenophontis Opera Omnia. Tomus V, Opuscula, Oxford: 

Oxford University Press. 

OLLIER, F. (trad.) (2002). Jenofonte. Le Banquet; Apologie de Socrate, París: Les Belles 

Lettres.  

ODGEN, D. (20082) [20071]. A companion to greek religión, Oxford: Blackwell 

Publishing. 

PÉREZ, A. (trad.) (1985). Plutarco. Vidas Paralelas I: Teseo-Rómulo; Licurgo-Numa, 

Madrid: Biblioteca Clásica Gredos. 

PÉREZ, A. (trad.) (2008). Plutarco. Vidas Paralelas II: Solón-Publícola; Temístocles-

Camilo; Pericles-Fabio Máximo, Madrid: Biblioteca Clásica Gredos. 

PÉREZ, A. ORTIZ, P. (trad.) (2006). Plutarco. Vidas Paralelas III: Coriolano-Alcibíades; 

Paulo Emilio-Timoleón; Pelópidas-Marcelo, Madrid: Biblioteca Clásica Gredos. 

RACIONERO, Q. (1990). Retórica, Madrid: Biblioteca Clásica Gredos. 

SÁNCHEZ MAÑAS, C. (2017). Los oráculos en Heródoto. Tipología, estructura y función 

narrativa, Zaragoza: Prensas de la Universidad de Zaragoza.  

SANTIAGO ÁLVAREZ, R. (trad.) (1992). Jenofonte. Ciropedia, Torrejón de Ardoz: 

Ediciones Akal. 

TORRES, J.J. (trad.) (2006). Diodoro de Sicilia. Biblioteca Histórica: Libros IX-XII, 

Madrid: Biblioteca Clásica Gredos. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Ret%C3%B3rica_(Arist%C3%B3teles)


 

 

76 
 

TORRES, J.J. (trad.) (1992). Tucídides. Historia de la Guerra del Peloponeso: Libros V-

VI, Madrid: Biblioteca Clásica Gredos. 

VARIAS, C. (trad.) (20197) [19991]. Jenofonte. Anábasis, Madrid: Ediciones Cátedra. 

ZARAGOZA, J. (trad.) (20062) [19931]. Jenofonte. Recuerdos de Sócrates, Madrid: 

Biblioteca Clásica Gredos. 

 

Webgrafía 

BALLESTERO, J. (2015). “Esparta: más allá de la leyenda. Origen y visión socio-política 

de una polis singular”. Recuperado el 22 de abril de 2020 de 

https://www.arqueonet.net/cat_aula.html  

GEORGE, A. L. (2005). Oracles/Sybils (700 B.C – A.D. 300). Recuperado el 18 de junio 

de 2020 de https://departments.kings.edu/womens_history/ancoracles.html 

LIRITZI, I; CASTRO, B. (2013). Delphi and cosmovisión: Apollo’s absence at the land of 

the hyperboreans and the time for consulting the Oracle. Journal of Astronomical 

History and Heritage, 16 (2), 184-206. Recuperado el 30 de abril de 2020 de 

https://www.researchgate.net/publication/260958257_Delphi_and_Cosmovision

_Apollo%27s_Absence_At_the_Land_of_the_Hyperboreans_and_the_Time_for

_Consulting_the_Oracle 

 

 

 

 

https://www.arqueonet.net/cat_aula.html
https://www.researchgate.net/publication/260958257_Delphi_and_Cosmovision_Apollo%27s_Absence_At_the_Land_of_the_Hyperboreans_and_the_Time_for_Consulting_the_Oracle
https://www.researchgate.net/publication/260958257_Delphi_and_Cosmovision_Apollo%27s_Absence_At_the_Land_of_the_Hyperboreans_and_the_Time_for_Consulting_the_Oracle
https://www.researchgate.net/publication/260958257_Delphi_and_Cosmovision_Apollo%27s_Absence_At_the_Land_of_the_Hyperboreans_and_the_Time_for_Consulting_the_Oracle

