
This is the published version of the bachelor thesis:

Miró Segura, Núria; Ferrero Hernández, Cándida, dir. La pluralización e infan-
tilización de Eros. 2020. 61 pag. (804 Grau en Estudis Clàssics)

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/230654

under the terms of the license

https://ddd.uab.cat/record/230654


 

 

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DE BARCELONA 
 

FACULTAD DE FILOSOFÍA Y LETRAS 

TRABAJO DE FINAL DE GRADO DE ESTUDIOS CLÁSICOS 

 

 

 

LA PLURALIZACIÓN E  

INFANTILIZACIÓN DE EROS 

 

NÚRIA MIRÓ SEGURA 

 

 

 

 

Tutor: Cándida Ferrero Hernández 

 

Curso 2019-20 

 

 

Bellaterra, 2020



2 

 

Resumen 
La presente investigación pretende realizar una revisión de las teorías desarrolladas 

entorno al factor socio-político que pretende explicar la pluralización del dios primigenio 

Eros en el resto de Erotes, divinidades que representan las ramificaciones del amor. Ade-

más, se revisarán las divergencias que estos sufren según la visión sea griega o romana, 

enfocándose primordialmente en la infantilización de Eros con el paso de los siglos. 

Para ello, este estudio, en gran parte, se servirá de una aproximación a las fuentes 

clásicas y los trabajos realizados con anterioridad en este campo.  

Palabras clave: Eros; Erotes; mitología; pluralización 

 

Abstract 

This research is focused on the revision of the developed theories around the socio-

political factor meant to explain the pluralization of the primitive god Eros in the other 

Erotes, deities that represent love’s ramifications. Also, it will revise the divergences they 

have depending on the perception, if it’s Greek or Roman, focusing fundamentally on the 

infantilization of Eros in the course of time. 

Therefore, this study will mainly use an approach to the classical sources and previ-

ously made studies in this field. 

Keywords: Eros; Erotes; mythology; pluralization 

  



3 

 

ÍNDICE 

INTRODUCCIÓN ................................................................................................................... 5 

ESTADO DE LA CUESTIÓN................................................................................................. 5 

OBJETIVOS Y METODOLOGÍA .......................................................................................... 6 

1. EL ORÍGEN DE EROS ....................................................................................................... 7 

1.1 El Eros primigenio y su ascendencia ............................................................................. 7 

1.2 Eros en época clásica y su concepción platónica ........................................................... 8 

2. LA DUALIDAD DE EROS ................................................................................................. 9 

2.1 Inexorabilidad y servidumbre ........................................................................................ 9 

2.2 Infantilización y pluralización ...................................................................................... 11 

3. CONCEPCIÓN POSTERIOR BAJO LA VISIÓN CRISTIANA ..................................... 18 

4. CONCLUSIONES ............................................................................................................. 20 

ANEXOS ............................................................................................................................... 23 

ANEXO 1: Hesíodo, Teogonía (vv. 193-202) .................................................................. 23 

ANEXO 2: Safo (v. 47) .................................................................................................... 23 

ANEXO 3: Safo (v. 130) .................................................................................................. 23 

ANEXO 4: Safo (v. 159) .................................................................................................. 24 

ANEXO 5: Alcmán, Fragmento 58................................................................................... 24 

ANEXO 6: Simónides (Schol. Ap, Rh. III 26) .................................................................. 24 

ANEXO 7: Simónides (P.Oxy.XXXII 2624) ..................................................................... 24 

ANEXO 8: Alceo (Anth. Gr. 16. 196) .............................................................................. 25 

ANEXO 9: Alceo (V. 327) ............................................................................................... 25 

ANEXO 10: Platón, Fedro (252b-c) ................................................................................. 26 

ANEXO 11: Platón, Banquete (203b-204c) ..................................................................... 27 

ANEXO 12: Píndaro, Ístmica VIII (vv. 27-31) ................................................................. 29 

ANEXO 13: Fédimo (Anth. Gr. 13.22) ............................................................................. 30 

ANEXO 14: Eurípides, Hipólito (540ff-1270ff) ............................................................... 30 

ANEXO 15: Cerámica ática (450 - 400 a.C) .................................................................... 31 

ANEXO 16: Sófocles, Antígona (781-800) ...................................................................... 32 

ANEXO 17: Asclepíades (Anth. Gr. 12.50) ...................................................................... 32 

ANEXO 18: Asclepíades (Anth. Gr. 12.153) .................................................................... 33 

ANEXO 19: Asclepíades (Anth. Gr. 12.105) .................................................................... 33 

ANEXO 20: Asclepíades (Anth. Gr. 12.162) .................................................................... 33 

ANEXO 21: Posidipo (Anth. Gr. 5.213) ........................................................................... 34 

ANEXO 22: Leónidas (Anth. Gr. 6.211) .......................................................................... 34 



4 

 

ANEXO 23: Leónidas (Anth. Gr. 9.179) .......................................................................... 34 

ANEXO 24: Leónidas (Anth. Gr. 16.206) ........................................................................ 35 

ANEXO 25: Leónidas (Anth. Gr. 5.188) .......................................................................... 35 

ANEXO 26: Antípatro (Anth. Gr. 16.167)........................................................................ 36 

ANEXO 27: Catulo, 45 (vv. 1-18) .................................................................................... 36 

ANEXO 28: Catulo, 99 (vv. 11-16) .................................................................................. 37 

ANEXO 29: Propercio, 2.12 ............................................................................................. 37 

ANEXO 30: Propercio, 2.18B (vv. 19-22) ....................................................................... 38 

ANEXO 31: Propercio, 3.5 (vv. 1-6) ................................................................................ 39 

ANEXO 32: Propercio, 2.30 ............................................................................................. 39 

ANEXO 33: Meleagro (Anth. Gr. 5.179).......................................................................... 41 

ANEXO 34: Horacio, Odas, 2.8 ....................................................................................... 41 

ANEXO 35: Gémino (Anth. Gr. 16.103) .......................................................................... 42 

ANEXO 36: Gémino (Anth. Gr. 6.260) ............................................................................ 42 

ANEXO 37: Mecio (Anth. Gr. 16.198) ............................................................................. 43 

ANEXO 38: Ovidio, Metamorfosis (1. 452-66) ............................................................... 43 

ANEXO 39: Ovidio, Metamorfosis (5. 363-70) ............................................................... 44 

ANEXO 40: Ovidio, Fastos 4.1 (vv. 1-5) ......................................................................... 45 

ANEXO 41: Ovidio, Heroidas, 4 (vv. 11-16) ................................................................... 45 

ANEXO 42: Ovidio, Heroidas, 20 (vv. 45-51) ................................................................. 46 

ANEXO 43: Antípatro de Tesalónica (Anth. Gr. 9.420)................................................... 46 

ANEXO 44: Marco Argentario (Anth. Gr. 9.221) ............................................................ 46 

ANEXO 45: Crinágoras (Anth. Gr. 7.628) ....................................................................... 47 

ANEXO 46: Séneca, Fedra (280ff) .................................................................................. 47 

ANEXO 47: Virgilio, Eneida (1. 657-700)....................................................................... 48 

ANEXO 48: Bobina ateniense de cerámica (ca. 470 a.C–450 a.C.) ................................. 50 

ANEXO 49: Cerámica ática (ca. 430–425 a.C) ................................................................ 51 

ANEXO 50: Copia del sarcófago matthei (ca. 220 a.C) ................................................... 51 

ANEXO 51: Carmina Burana (Carmina amatoria, 87) ................................................... 52 

ANEXO 52: Carmina Burana (Carmina amatoria, 152) ................................................. 52 

ANEXO 53: Carmina Burana (Carmina amatoria, 87) ................................................... 53 

ANEXO 54: Carmina Riuipullensia, 2 ............................................................................. 55 

BIBLIOGRAFÍA ................................................................................................................... 58 

 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

5 

 

INTRODUCCIÓN 
 

La figura de Eros, el dios del amor, es una efigie que ciertamente se escapa a la indi-

ferencia de bien pocos, considerando lo muy enraizada que está al imaginario colectivo, 

al menos, en el mundo occidental actual. 

No obstante, en esta figura, si se observa su punto de origen en el mundo grecorro-

mano, se aprecia un proceso de infantilización y pluralización de la divinidad que resulta 

chocante. Eros pasa de representar uno de los poderes primordiales y potentes del origen 

del mundo griego a Cupido, un niño pequeño, alado, que obedece órdenes desde el regazo 

de su madre, Venus. 

Es cierto que el punto de partida del origen de Eros es lejano, incluso anterior a 

Hesíodo y con posibilidad de tener sustrato de otras culturas. Sin embargo, partiendo del 

siglo VII a.C., cuando Eros es uno de los tres dioses primigenios, originadores del mundo, 

ciertamente hay un abismo considerable desde sus primeras representaciones en el s. V 

a.C, su edad disminuye, su personificación se divide en varios dioses (los Erotes), su libre 

albedrio pierde fuerza. En época romana, Eros se verá completamente reducido a una 

figura infantil, sin parecer ni raciocinio. 

Para que ocurra tal transformación debe haberse producido un cambio sociológico que 

resultará en el punto de inflexión que afectó a este dios en concreto. Podría atribuirse al 

traslado de la entidad de la sociedad griega a la romana, pero esa no ha resultado ser nunca 

la única razón. La variación de Eros ya habría comenzado en el mundo heleno, mucho 

antes de que pasara a ser absorbido y reinterpretado por los romanos. El cambio más 

drástico de esta figura ciertamente se visualiza en su versión romana, que será la que 

perdure; no obstante, el inicio del proceso no se encuentra en esta apropiación. 

 

ESTADO DE LA CUESTIÓN 

La problemática de este dios y el oscurecimiento que ha sufrido ha parecido perdurar 

a través de los siglos. En la actualidad reciente se ha tratado el tema del Eros en Hesíodo 

y Platón con gran extensión, y se ha tratado su culto (aunque, casi siempre, ensombrecido 

por el culto a Afrodita, que también parece haber transgredido). Hay estudios exclusivos 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

6 

 

al respecto, como Erôs in Ancient Greece de Ed Sanders, Chiara Thuminger, Chris Carey 

y Nick J. Lowe o The Poetics Of Eros In Ancient Greece de Claude Calame. 

Poco se ha tratado, sin embargo, el factor de la pluralización de Eros en los Erotes, el 

porqué de este suceso y sus consecuencias. Suele mencionarse brevemente dentro de 

obras como las anteriormente mencionadas y es el foco de apenas algunos artículos espe-

cíficos del tema, como el de T. G. Rosenmeyer, Eros: Erotes, publicado en la revista 

Phoenix en el año 1951. 

Sobre la infantilización que sufre con el paso de los siglos y su transformación en 

Cupido aún parece haber una carencia más grande. La perspectiva y los cambios que ha 

sufrido al convertirse en un dios romano ha quedado totalmente enterrada debajo de los 

extensos estudios sobre mitología griega. Sea por presunción o asunción de conceptos ya 

preconcebidos, poco parece haberse investigado al respecto o haber despertado poco in-

terés en pos de su contraparte griega. 

 

OBJETIVOS Y METODOLOGÍA 

Este estudio pretende repasar el camino por el que desciende Eros y arrojar algo de luz 

a las partes de su declive que han quedado obviadas por la mayoría de estudios modernos, 

tratando de llenar los huecos que deben pertenecer a un fenómeno sociológico que tiene 

relación con dos emociones fuertemente humanas, como son el deseo y el amor. Para ello, 

se optó por proceder con un método comparativo, realizando una búsqueda y recolección 

previa de fuentes clásicas, tanto literarias como artísticas, en las que se mencionara a Eros 

o apareciera representado. Posteriormente, se ha realizado una selección de estas fuentes 

(anexada al final de esta monografía) para ser analizadas con más detenimiento, con el 

fin de encontrar las similitudes y divergencias en la representación de Eros, principal-

mente de forma cronológica, para determinar la causa de estos fenómenos que envuelven 

la figura del dios y su evolución con el paso del tiempo. Como apoyo del análisis de 

fuentes clásicas se han utilizado los estudios previos al respecto. Terminado el análisis, 

se ha dividido la información obtenida de la investigación en los bloques indicados en el 

índice de esta monografía para su posterior redacción y extracción de conclusiones. 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

7 

 

1. EL ORÍGEN DE EROS 

1.1 El Eros primigenio y su ascendencia 

En las primeras instancias del mundo, según la visión griega, Eros ya prevalecía por 

encima de la cosmogonía que compondría la religión posterior como uno de los dioses 

primigenios. Según Hesíodo, tal como lo presenta en su Teogonía, Eros es “el más her-

moso entre los dioses mortales, que afloja miembros y cautiva de todos los dioses y todos 

los hombres el corazón y la sensata voluntad de sus pechos”.1 

Hesíodo constata con bastante claridad cuál es la función del dios: sin él, sin el deseo 

carnal, no puede haber procreación. Eros, en el momento de su surgimiento, se encuentra 

en un mundo que es tangible pero reducido; además de él, solo existen Caos, Gaya y 

Tártaro. Su función consiste en propiciar las uniones entre dioses para que el universo 

divino (y, más tarde, humano) prosperase.2 

Normalmente, se ha considerado, a partir de la cantidad de iconografía que le envuelve, 

que la pluralización de Eros en el resto de los Erotes se produce más allá del siglo V a.C. 

No obstante, en la Teogonía ya se hace mención a uno de ellos. En esta se dice que Eros 

va acompañado de Hímero en el momento del nacimiento de Afrodita. Su nombre signi-

fica “deseo”, al igual que ocurre con el de Eros. Ambos dioses comparten significancia y 

son identificados como divinidades sinónimas, aunque distintas.3 

En las fuentes más antiguas, sin embargo, existe un amplio abanico de posibilidades 

sobre el origen de Eros, la mayoría de ellas situándolo en la cadena cosmogónica posterior 

a Gea y Caos.4 Sin embargo, también puede aparecer únicamente como hijo del Caos5 o 

 
1 Cf. versos 122-123 en HESÍODO. (1995). Teogonía; Trabajos y Días; Escudo (traducción de Aurelio 

Pérez Jiménez). Madrid: Gredos. pág. 76. 

2 Cf. PIRENNE-DELFORGE, V. (2007). Something to do with Aphrodite: Ta Aphrodisia and the Sacred 

en OGDEN, D. (2007). A Companion To Greek Religion. Oxford: Blackwell Publishing. pág. 312. 

3 Cf. Anexo 1. 

4 Esto no es un suceso para nada extraño en lo que respecta a las teogonías griegas. La religión estaba 

fuertemente influenciada por otros cultos de otras sociedades con las que tenían contacto, creando una 

sucesión de diferentes cultos alrededor del mismo dios en diversos puntos de la geografía que comprendía 

el territorio helénico. Véase GANTZ, T. (1993). Early Greek Myth. A Guide to Literary and Artistic Sources. 

Baltimore: The Johns Hopkins University Press. pág 3-4 para más información sobre la genealogía de Eros. 

5 Cf. Anexo 7. 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

8 

 

como hijo de Iris y Zéfiro.6 

Tampoco se le encuentra siempre nombrado o mencionado por el mismo nombre. Por 

ejemplo, en Homero no se encuentra mencionado ni una sola vez como una divinidad y, 

a través de Platón, nos ha llegado un fragmento (probablemente de los Himnos Homéri-

cos) en el que aparece como Πτερός (“pluma” o “ala”), debido a sus características atri-

buciones: las alas.7 

 

1.2 Eros en época clásica y su concepción platónica 

Esta variabilidad es una de las razones por las que se ha puesto en duda (incluso lle-

gando afirmarse) que el Eros que aparece en Hesíodo y en sus contemporáneos no es el 

mismo que empieza aparecer de forma más uniforme a partir del s. V a.C. Se ha teorizado 

que la razón por la cual Eros se convierte en el hijo de Afrodita y Ares es simplemente el 

resultado de la popularidad que estos dioses habían adquirido como pareja, asimilándose 

a ella como algo más que uno de los componentes de su cohorte.8 Lo mismo ocurre con 

su iconografía: no es hasta Eurípides que se le describe como un dios que acarrea arco y 

flechas para infundir amor o rechazo.9  

La visión más remarcable y conocida de Eros que aparece en el siglo V a.C. es la 

ofrecida por Platón en su obra El banquete. En este dialogo filosófico, con una temática 

prácticamente centrada por completo en explicar la concepción del amor griega que de-

vendrá icónica, el factor que caracteriza a Eros en la Teogonía permanece; continúa 

siendo un dios que tiene el poder y el deber de generar, de propiciar que se cree vida.10 

 
6 Cf. Anexo 9. 

7 Cf. Nota 4 y anexo 11. 

8 En realidad, Eros no estaba tan conectado a Afrodita como el imaginario general ha acabado desarro-

llando. En la tragedia del s. V a.C, la época más prolífica y unificada del mundo heleno, no hay menciones 

de que Eros sea el hijo de Afrodita. En Pausanias 9.27.2 y Schol. Apolonio de Rodas 3.26 se hace referencia 

a la ascendencia de Eros. Parece que Eros, en un principio, era un competidor de las funciones de Afrodita. 

Este, con el tiempo, rechaza a sus padres originales para ser “adoptado” por la diosa. Véase ROSEMEYER, 

T. G. (1951). Eros: Erotes en Phoenix, Vol. 5, Nº 1. Toronto: Classical Association of Canada. Pág. 16. 

9 Cf. versos 530-31 de Medea i 543-51 de Ifigenia en Áulide de Eurípides; GANTZ, T. (1993). pág. 4. 

10 Platón hace mención explícita a la concepción de Hesíodo de Eros, lo cual podría deberse a la in-

fluencia de un culto antiguo sobre el Ática. Véase más en CAREY, C.; LOWE, N.; SANDERS, E.; THUMIGER, 

T. (2013). Erôs in Ancient Greece. Oxford: Oxford University Press. pág. 178. 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

9 

 

Sin embargo, la concepción de Eros que se presenta en esta obra platónica diverge. Esto 

podría atribuirse al proceso de pluralización, pero se trata de un simple recurso metafórico 

de Platón. 

En primer lugar, Platón no presenta a Eros como un dios, sino como un daimôn, un ser 

que se encuentra entre la mortalidad y la divinidad. Con esto, intenta explicar la ambi-

güedad que gira alrededor de esta figura, que puede presentarse como una divinidad o 

como una emoción humana.11 Platón, precisamente, usa a esta divinidad como ambas 

cosas. Eros es a la vez un dios y una figura alegórica del alma humana, intentando encon-

trar un punto medio entre la parte del ser humano que perdura (el alma) y la que perece 

(el cuerpo). Platón, sin embargo, no pretende que se produzca una interpretación literal 

de esto, pero acaba trascendiendo de esta forma.12 

Esta versatilidad que de repente se le añade, aunque no es la principal causa del declive 

de Eros como divinidad, sí deriva a una mala interpretación que provoca un augmento de 

las consecuencias que tendrá el proceso de pluralización. 

 

2. LA DUALIDAD DE EROS 
 

 

2.1 Inexorabilidad y servidumbre 
 

El concepto de Eros como una fuerza superior a cualquier otra es algo que ya introduce 

Hesíodo y, probablemente, el rasgo que más se perpetúa en el tiempo (después de la con-

cepción de Eros como un niño). 

Ya entre los siglos VII y VI a.C. encontramos una evolución de este aspecto. En la 

Teogonía se menciona que Eros afecta tanto a dioses13 como a hombres, pero no se ex-

playa más en las consecuencias de su poder sobre ambos (más allá del simple factor re-

productivo). Sin embargo, Safo ya nos describe la afectación de un enamorado,14 tópico 

que se extenderá hasta la literatura latina, usado por poetas como Catulo, Propercio y 

 
11 CAREY, C.; LOWE, N.; SANDERS, E.; THUMIGER, T. (2013). págs. 177-78. 

12 OGDEN, D. (2007). Pág. 393; Cf. Anexo 11. 

13 La influencia de Eros sobre los dioses se trata de un tema bastante recurrente en la mitología greco-

rromana. Cf. Anexos 12, 16 y 35. 

14 Cf. Anexos 2 y 3. 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

10 

 

Ovidio,15 y en la literatura posterior. 

Esta inexorabilidad es percibida como una fuerza inquebrantable16 y, por ello, peli-

grosa. Encontramos al dios siendo protagonista tanto de asuntos que resultan beneficiosos 

para los humanos como destructivos. Por ejemplo, Eros, considerado el patrón del amor 

entre hombres,17 propiciaba las relaciones entre los soldados para que crearan vínculos 

más fuertes y fueran más eficientes en el campo de batalla, pues incentivaba que se pro-

tegieran más entre ellos.18 Pero, por el contrario, podía resultar la causa del declive de 

una persona o de familias enteras, hasta el punto que se temía no adorar propiamente al 

dios y recibir este tipo de castigo. Esto se puede apreciar en la Antígona de Sófocles, 

donde se atribuye parte de culpa de la destrucción de la familia de Edipo al dios, o en 

Hipólito de Eurípides, donde el castigo al protagonista por rechazar sus responsabilidades 

maritales y desviarse de las convenciones sociales se considera también, en una pequeña 

medida, obra de Eros.19 También encontramos esta concepción de Eros como un ser te-

rrible en obras más posteriores, como en la Fedra de Séneca, donde se hace un retrato 

realmente crudo del dios y que se enlaza con la concepción más primeriza de este (in-

fluenciada, en gran parte, por Alceo).20 

 
15 Cf. Anexos 41 y 42. 

16 Cf. Anexos 32, 43 y 44.  

17 Esta visión era la más común, pero también se le consideraba protector de los amantes de forma 

generalizada, sin importar el sexo de los implicados. Cf. Anexos 21 y 27. 

18 Hay varios ejemplos de este fenómeno militar en la historia de la Antigua Grecia. Uno de los más 

famosos es el Batallón Sagrado de Tebas, que tenía fama de ser incluso más eficiente que el ejército espar-

tano. Véase más al respecto en PERCY, W.A. (2005). Same-Sex Desire and Love in Greco-Roman Antiquity 

en VERSTRAETE, B.C. (2005). Same-Sex Desire And Love in Greco-Roman Antiquity And in the Classical 

Tradition of the West. Routledge: Vernon Provencal. págs. 36–39; LEITAO, D. (2002). The Legend of the 

Sacred Band en NUSSBAUM, M.C.; SIHVOLA, J. (2002). The Sleep of Reason: Erotic Experience and Sexual 

Ethics in Ancient Greece and Rome. Chicago: University of Chicago Press. págs. 143–169; Anexo 13. 

19 Cf. Anexos 14 y 16. De la misma forma que Eros se muestra como una fuerza dual, la reacción 

humana aparece de la misma forma. El culto y consagración a Eros se encontraba presente y era muy rigu-

roso (al menos, en la forma de proceder y en las ofrendas e imagines dedicadas al dios) (cf. Anexos 22, 23, 

24, 26, 36 y 45); sin embargo, esta inexorabilidad que le caracterizaba también creó una especie de rencor. 

En algunos autores, encontramos, sobre todo de forma epigramática, una especie de defixiones en las que 

Eros aparece atado, como si el autor estuviera tratando de retener su poder (cf. Anexos 6, 8, 33 y 37). 

20 Cf. GALLARDO LÓPEZ, M.D. (1973). Análisis mitográfico y estético de la Fedra de Séneca. Madrid: 

Universitas Complutensis. pág. 93. 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

11 

 

Aun así, este poder inexorable se encuentra ya subyugado, desde los tiempos más re-

motos del panteón griego, a la diosa Afrodita, que se aceptaría de forma canónica como 

su madre en la religión olímpica más adelante, como se ha mencionado en el apartado 

anterior. 

Una de los primeros incisos que encontramos de esto es en un fragmento de Safo, en 

el que Afrodita se dirige de forma directa a Eros como “su servidor”.21 Esta mención, a 

pesar de ser tan clara, no es nada frecuente en la literatura griega y no tiene la misma 

fuerza que tomará más adelante, sobre todo en el mundo romano. Puede atribuirse, sim-

plemente, a la relación maternofilial atribuida a estos dioses.22 

La relación de subyugo de Eros a Afrodita se incrementa según el dios se pluraliza y 

se infantiliza más. En el mundo griego, Eros ya aparece representado como un muchacho 

muy joven y, en algunos casos, como un niño, o se le menciona como tal.23 No obstante, 

en el mundo romano se incrementa hasta el punto de invertirse la representación de un 

Eros mayor contra un Eros niño, predominando esta última.24 

Este proceso hace que encontremos el poder de Eros completamente a merced de Afro-

dita, dominado y dirigido por ella, convirtiendo al dios en una especie de marioneta de la 

diosa. Tal evolución está fuertemente ligada al cambio que se produce en esta represen-

tación, un proceso de infantilización y pluralización del dios que lo desproveen de su 

función e independencia originales. 

 

2.2 Infantilización y pluralización 

 

Estos dos procesos que sufre Eros en la historia de su representación y de su partici-

pación divina en la vida mortal tienen una aplicación diversa, pero un mismo resultado 

que converge. Por añadidura, ambos se producen de forma simultánea y se retroalimentan 

de algún modo el uno al otro, haciendo que las consecuencias sean aún mayores. 

 
21 Cf. Anexo 4. 

22 Cf. Apartado 1.2. El oscurecimiento de Eros por Afrodita se produce, en el mundo griego, sobre todo 

en lo que respecta a la religión, pues el culto a esta diosa era mayor y más extendido. Cf. Anexo 16, donde 

la repercusión de las decisiones de Hipólito son en gran parte obra de Afrodita, pero también de Eros. 

23 Cf. Anexo 20; este fragmento data de entre el s.IV-III a.C. Presenta a Eros como un simple niño; ni 

siquiera aparece con sus atributos tradicionales. 

24 Cf. Anexo 39. 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

12 

 

Para entender la pluralización de Eros (y, en general, de cualquier otra divinidad) hay 

que tener en consideración el lugar que ocupaban dentro de la vida ritual griega. La épica 

arcaica brinda un panteón básico que acabará derivando en una gran variedad de cultos a 

partir del siglo VI a.C. A partir del s. V a.C, la religión empieza a desvincularse de la 

épica, más centralizada en la relación entre una deidad principal y una personificación. A 

partir del s. IV a.C, aparecen cultos de personificación completamente desasociados de la 

divinidad mayor, la cual puede encontrarse muy ausente en la literatura y el arte, o com-

pletamente.25 

La pluralización de Eros sigue precisamente este trayecto. Después de la Teogonía, 

tomaron el relevo literario los líricos griegos, como Safo o Alceo, en los que la figura del 

dios permanece bastante inalterada. Sin embargo, a finales del s. VI a.C., Eros empieza a 

pluralizarse, lo cual significa que su poder empieza a disminuir. 

Una de las teorías figuradas respecto a la pluralización de Eros está directamente rela-

cionada con la iconografía representada en la cerámica. En el siglo V a.C., se produce un 

auge de la cerámica ática, en la que encontramos muchas evidencias en las que se encuen-

tra representado Eros junto a varios semejantes alados, normalmente formando parte de 

la cohorte de Afrodita. Posteriormente, se creyó que simplemente los ceramistas habían 

optado por pintar a Eros en cada lado del vaso, pues la iconografía era tan similar que no 

se llegó al planteamiento de fueran dos divinidades distintas.26 Además, el antiguo pen-

samiento de que Anteros (el Erote más conocido) era una concepción originada en Platón, 

no propició la profundización de este aspecto.27 

 
25 OGDEN, D. (2007). Pág. 84. El culto de Eros, sobre todo, se conjuntaba con el de Afrodita. Pausanias 

hace mención de un santuario de Afrodita en los jardines de Atenas, que tenía relación con las arréforas. 

Estas, en una ruta nocturna, descendían por la parte norte de la Acrópolis que conducía a la cueva de Aglau-

ros, donde se encontraba este santuario. Además, Eros (y los Erotes en general) formaban parte de la ritua-

lidad mágica griega y egipcia. Se utilizaban imagines de estos dioses para hacer hechizos de enamora-

miento. Los que utilizaban estos conjuros trataban a la figura como si estuviera viva, como si fuera el propio 

dios (lo cual es parte del procedimiento y la relación normal entre los griegos y sus dioses). Para más 

información véase DILLON, M. (2002). Girls and Women in Classical Greek Religion. London: Routledge. 

Pág 59; COLLINS, D. (2008). Magic In The Ancient Greek World. Oxford: Blackwell Publishing. págs. 97-

103. 

26 ROSEMEYER, T. G. (1951). Pág. 14; Cf. Anexo 4. 

27 ROSEMEYER, T. G. (1951). Pág. 12; a partir de finales del s. VI a.C. ya empiezan a parecer 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

13 

 

Sin embargo, esta pérdida de significancia no se puede respaldar solo en la iconografía 

de la cerámica del s. V a.C., pues esta es, en realidad, el reflejo de la literatura y la religión 

del momento.  

Baquílides, Simonides y Píndaro, unos de los poetas elegíacos de finales del s. VI a.C 

más relevantes, son los primeros poetas en los que la temática poética comienza a cam-

biar. Píndaro es el primero en usar el término “erotes” en plural. En este estadio de la 

palabra y de la concepción de Eros, solo se puede obtener el punto en el que se origina el 

termino, aunque simplemente signifique “deseos”, sin querer hacer referencia a diferentes 

divinidades.28 Esto no significa que sea menos relevante para explicar la pluralización de 

Eros; al contrario. 

Píndaro hace uso de este plural en nueve ocasiones en los fragmentos que se han con-

servado, por ejemplo, al narrar la unión de Zeus y Cipris. 29 Su uso del término es clara-

mente metafórico, simplemente porque asume que Eros siempre ha sido una metáfora. Y 

es gracias a la poesía de Píndaro que se puede transcender hasta el momento que Eros 

empieza a pluralizarse y ver las consecuencias de este proceso. Píndaro pluraliza a Eros 

porque pierde el interés en él como fuerza única, igual que sus contemporáneos Baquíli-

des y Simonides (a diferencia de como tratan al dios Safo y Arquíloco). Píndaro busca un 

efecto metafórico distinto y su lírica amorosa es sentenciosa, cargada de su ira relacionada 

con temas bélicos. Con ello, contribuye a que el término “eros” se devalúe más. A raíz de 

esto, Eros se convertirá, inevitablemente, en un símbolo del Amor, pero ya domesticado. 

En menos de un siglo, Eros se convierte en múltiple, surgiendo los Erotes como una 

cohorte de Afrodita, y se traslada, como se nos hace evidente, a la cerámica y a la litera-

tura. Al llegar a las producciones trágicas de Sófocles, que apenas distan de las de Píndaro 

unas décadas, Eros se presenta ya como un dios oscurecido, desdibujado y convertido en 

una bandada de dioses. 30 A partir del siglo V a.C., Eros aparece dividido en Eros, Anteros 

 
cerámicas áticas en las que aparecen los Erotes juntos. No obstante, hay que remarcar que estás no eran 

tan comunes como las que aparece Eros solo y con Hímeros y/o Anteros. Es posible que esto fuera otro 

factor para que se ignoraran estos factores. Véase. ROSEMEYER, T. G. (1951). Pág. 16. 

28 ROSEMEYER, T. G. (1951). Pág. 17. 

29 Cf. Anexo 5. 

30 ROSEMEYER, T. G. (1951). Pág. 19-20; Cf. Anexos 6 y 40. 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

14 

 

“amor correspondido”, Hímero, Hímeneo, Hedílogos “adulación”,31 Potos y Peitho.32 To-

dos los poderes que antes se concentraban en un solo dios se han desmenuzado comple-

tamente. Y, al llegar al mundo romano, ya ni siquiera encontramos esta cohorte con nom-

bres individuales. La división de poderes es tal que ni siquiera parecen existir. Les encon-

tramos simplemente como putti, unos seres con forma infantil y alados, por lo regular 

acompañando a Afrodita y a Cupido, que comparte esta misma forma. 

Esta transformación, como se ha mencionado anteriormente, está relacionada con otro 

proceso que Eros sufre, al mismo tiempo que el de la pluralización: la infantilización.  

En el caso del proceso de infantilización, ya encontramos reminiscencias de la repre-

sentación de Eros con comportamientos infantiles, aunque no se explicite la forma física 

de este, en la lírica griega arcaica. En una de las composiciones fragmentarias de Alcmán, 

composición que ronda el siglo VI a.C, se menciona a Eros como un ser “loco” y que 

“juega como un niño”.33 Este comportamiento errático es el primer paso a la concepción 

de Eros más como un niño que como un adulto, pues está intrínsecamente relacionado 

con la propia concepción del amor. Este se concibe como un sentimiento que es cam-

biante, variable, que tanto puede ser dulce como amargo.34 Por ello, es más sencillo rela-

cionarlo con un niño, que tiene actitudes opuestas y que pueden cambiar con mucha faci-

lidad, más que con un joven o un adulto, del que se espera un comportamiento más llevado 

por la razón y el sosiego. 

El verdadero paso a esta infantilización se empieza a encontrar en el siglo V a.C., tanto 

en la literatura como en el arte. Como en el caso de la pluralización, el factor de la cerá-

mica ateniense es crucial para entender cómo se representaba al dios en aquel momento 

y, por consiguiente, qué tipo de concepción se tenía de este. No obstante, considerando 

lo prolífico que el sector de la producción de cerámica fue entre los siglos V y IV a.C. en 

Atenas, el patrón de la representación de Eros es variable. Sí, en cambio, puede decirse 

 
31 Esta figura es ciertamente difusa, a pesar de que se la suela incluir como uno de los Erotes. Solo hay 

una cerámica en la que aparezca. Cf. Anexo 15. 

32 En ocasiones, también se suele incluir en esta cohorte a Hermafrodito y a Ganimedes (a pesar de no 

ser propiamente un Erote, había ciertos cultos alrededor de su figura que tenían relación con este conjunto 

de personificaciones). 

33 Cf. Anexo 5. 

34 Para ver ejemplos en la literatura grecorromana de esta concepción de Eros véase los anexos 3, 10, 

25, 28, 30, 31, 34, 38 y 46. 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

15 

 

que, en la mayoría de piezas en las que aparece el dios, su apariencia puede ser la de un 

muchacho bastante joven, igual que puede ocurrir con las representaciones de Apolo.35 

Suele aparecer, efectivamente, acompañando a Afrodita y, en ocasiones, con alguno de 

sus hermanos dentro de la cohorte de la diosa, armado con sus atributos habituales. La 

representación de Eros como una figura en su totalidad infantil no está presente; al menos, 

no lo suficiente para considerarla regularizada. 

En los textos literarios del s.V a.C., ocurre algo parecido. Ciertamente, Eros aparece 

como un ser con un comportamiento dual,36 pero no se explicita que sea un niño.  

Es a partir del siglo IV a.C. cuando se empieza a encontrar un cambio real en la con-

cepción de Eros, alimentada y, casi siempre, protagonizada por este comportamiento ines-

table. Uno de los casos donde se encuentra mejor representada esta evolución es en la 

poesía fragmentaria de Asclepíades, transmitida a través de la Antología Palatina. En 

cuatro ocasiones dedica una de sus composiciones a la versatilidad de Eros y se le en-

cuentra mencionado como un niño de forma explícita. Como es de esperar de una figura 

infantil, Asclepíades ofrece una visión del dios como un niño travieso, que es capaz de 

crear dulzura, pero también caos con sus poderes.37 Lo interesante de estos fragmentos 

(además de ofrecer una visión temprana de esta infantilización) es que también menciona 

que la naturaleza traviesa de Eros hace que se escape de su madre para actuar por su 

propia cuenta.38 Tal como se ha mencionado con anterioridad,39 Eros se encuentra en 

muchas ocasiones subyugado a la figura de Afrodita, pero aquí aún parece conservar 

cierta independencia, aunque se trate de un niño. 

El verdadero cambio se encuentra con el traslado del dios al mundo romano. A dife-

rencia de la pluralización, que se diluye, la infantilización se fortalece en la figura de 

 
35 Cf. Ejemplos de Eros en cerámica ateniense en los anexos 48 y 49. 

36 Este comportamiento errático puede observarse con bastante claridad a lo largo de las tragedias de 

Eurípides, donde en muchas de ellas (además de las anteriormente mencionadas Hipólito y Antígona), Eros 

aparece como punto clave que desencadena los sucesos inevitablemente trágicos de las respectivas obras. 

Cf. LÓPEZ FÉREZ, J.M. (2020). Sobre la presencia de éros en Eurípides en Nova Tellus, 38/1. México: 

Instituto de Investigaciones Filológicas, UNAM. págs. 41-77. para más información al respecto. 

37 Cf. Anexos 17, 18 y 20. 

38 Cf. Anexo 19. 

39 Cf. Apartado 2.1. 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

16 

 

Cupido. Tanto en el arte40 como en la literatura encontramos a Cupido como un niño 

alado, hijo de Venus, que sigue teniendo un comportamiento voluble pero su propio poder 

está totalmente subyugado a su madre. 

El epítome de esta infantilización se puede encontrar en la Eneida de Virgilio. Previa-

mente han sido mencionadas obras clásicas en las que este dios tiene una participación 

que deriva a unos acontecimientos y consecuencias terribles tanto para hombres como 

para dioses. Sin embargo, en la Eneida, aunque el procedimiento para que se desencadene 

la tragedia es el mismo que en las obras que la anteceden, la participación de Cupido tiene 

una evolución divergente. 

En el Libro I, Venus se encuentra maquinando un plan para que Dido se enamore de 

Eneas. Para conseguir esto, usa a su hijo, Cupido, como instrumento para abordar este 

fin. Cupido, aparentando ser Ascanio, el hijo de Eneas, se acerca a la reina durante el 

banquete de bienvenida a los troyanos, y se sienta en su regazo para poder usar sus pode-

res sobre ella.41 

Durante todo este proceso, además de que Cupido es presentado como un niño en su 

totalidad, se puede apreciar que este ya no tiene ningún tipo de voluntad propia. Cupido 

acata las ordenes de Venus sin ningún tipo de objeción y con completa docilidad; real-

mente se le presenta como un instrumento de la diosa. Ni siquiera tiene diálogo en esta 

escena (la única en la Eneida de la que se podría decir que es realmente protagonista). Al 

llegar a este punto, el dios que se supone que es Cupido ya nada tiene que ver con el Eros 

primigenio descrito en la literatura griega más arcaica. Está completamente desprovisto 

de su identidad originaria. 

Sin embargo, este es solo uno de los ejemplos de la infantilización de Eros que pode-

mos encontrar en la literatura latina. Una de las descripciones más extensas y explícitas 

de este fenómeno es la que hace Propercio en una de sus odas. 42 En esta composición 

exalta la representación de Cupido como un niño, comparando su comportamiento infantil 

con la actuación poco sensata de los enamorados. Mantiene muy presente, además, la 

iconografía típica de Cupido y la ambivalencia de su temperamento (algo que incluye en 

 
40 Cf. Anexos 50 y 51 para ver representaciones artísticas de Cupido en época romana. 

41 Cf. Anexo 47. 

42 Cf. Anexo 29. 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

17 

 

la gran mayoría de sus composiciones dedicadas al dios).43 

Un factor que también propició la transformación del concepto que Eros representaba 

fue la pietas romana, algo que puede apreciarse brevemente en la poesía de Ovidio. 

Ovidio compone una obra poética entera (las Heroidas) a base de supuestas cartas de 

heroínas de la mitología grecorromana a sus respectivos enamorados. En la heroida XIV, 

la epístola de Hipermestra a Liceo, puede observarse la influencia de la pietas sobre el 

dios. Eros queda relegado como fuerza reproductora y del amor sensual, enfocando la 

carta a defender la moral y costumbres romanos y a rechazar las querellas dentro de las 

familias. Esto no es habitual en Ovidio, pues en gran parte de su obra puede encontrarse 

cierto enfoque amoroso. Sin embargo, en esta composición en particular, opta por teñir a 

Eros de esta pietas.44 

A pesar de todo, aún pueden encontrarse trazas de la figura de Eros en su estado pri-

migenio en la literatura latina. Catulo, aunque en las escasas veces que menciona al dios 

en su poesía se ajusta bastante a la concepción latina, en el poema 68 dentro de su corpus 

encontramos un reflejo de este Eros más arcaico. Este eco se produce, principalmente, 

porque Catulo está inspirándose directamente en las Argonáuticas de Apolonio de Rodas, 

quien hace un retrato del dios más clásico. Aun así, Catulo diverge en ciertos aspectos de 

la representación de Apolonio de Eros, rechazando la visión del dios como un ser incons-

ciente y variable, optando por remarcar la parte positiva de la fuerza del amor. 45 

También puede encontrarse una excepción en la obra de Apuleyo, el Asno de Oro, en 

la que se narra el amor entre Eros y Psique. En esta obra Eros aparece descrito de una 

forma que parece indicar que tiene el aspecto de un joven adulto, apariencia que se acerca 

más a su representación griega.46 Además, se menciona de forma explícita que, después 

de que Eros rescate a Psique de su destino fatal y la cobije en su castillo, la relación entre 

ambos se considera matrimonial,47 por lo que el dios no puede ser tan joven como en la 

 
43 Cf. Anexos 30, 31 y 32. 

44 Cf. VON ALBRECHT, M. (2014). Ovidio: Una introducción. Murcia: Ediciones de la Universidad de 

Murcia (Editum). págs. 114-17. 

45 Cf. PAVLOCK, B. (1990). Eros, Imitation, and the Epic Tradition. Londres: Cornell University Press. 

págs. 119-20. 

46 Apul. Met. 5.22-23. 

47 Apul. Met. 5.5 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

18 

 

mayoría de representaciones de época romana. Aparece, también, descrito en la profecía 

de Apolo al inicio del relato como una fuerza capaz de domar al propio Júpiter, un rasgo 

propio del Eros primigenio que aparecía en Hesíodo.48 

Respecto a la relación de Eros y Afrodita en el Asno de Oro, ciertamente parece que 

el dios está algo más desvinculado de la diosa. A pesar de ello, sigue acatando las ordenes 

de su madre (en este caso, la de apartar a Psique del mundo), pero, al enamorarse de ella, 

opta por desobedecer a Afrodita. También es visible esta dependencia maternofilial en el 

momento posterior a que Psique descubra a Eros mientras duerme, en contra de sus de-

seos. El dios, traicionado, acude directamente a su madre en busca de consuelo y protec-

ción.49 Esto no puede considerarse como una manipulación de Afrodita del poder de su 

hijo o que lo use para su propio beneficio, como suele aparecer en el resto de fuentes, 

pero si es un claro reflejo de que el dios sigue subyugado a su madre, de una forma u otra.  

 

3. CONCEPCIÓN POSTERIOR BAJO LA VISIÓN CRIS-

TIANA 
 

La disolución de la identidad de Eros no se detuvo al caer el Imperio Romano, sino 

que, al propagarse el cristianismo por todo lo que había sido el territorio anterior de este, 

el concepto que este dios representaba se carcomió todavía más. 

Esta corrupción más profunda tiene su base en la conversión forzada del significado 

del término “eros” en “agape”, el término griego utilizado para denominar el amor incon-

dicional. El concepto que representaba Eros no era concebible bajo la moral cristiana, que 

giraba alrededor de la idea de que el amor, tanto hacia Dios como hacia los congéneres, 

debía ser puro y debía estar alejado de una carnalidad que se consideraba pecaminosa. 

Este cambio no es radical, pero deriva a un concepto del deseo en el que se ha eliminado 

casi por completo el erotismo.50 

A pesar de esto, el cristianismo recibe una clara influencia neoplatónica que provoca 

que, de algún modo, estos diferentes tipos de amor permanezcan, pues forman parte de la 

 
48 Apul. Met. 4. 33 

49 Apul. Met. 5.24-25. 

50 Cf. PUJANTE, D. (2011). El difícil equilibrio entre eros y tánatos en el discurso cultural (arte y lite-

ratura) de Occidente en Sociocriticism vol. 26. Granada: Editorial Universidad de Granada. págs. 219-20. 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

19 

 

búsqueda del alma del bien supremo, es decir, de Dios. Sin embargo, para poder mantener 

estos términos, debe producirse una restructuración que deriva su doblegamiento.51 

A pesar de ello, puede hallarse cierta reminiscencia del Eros originario en algunos 

recovecos de la literatura medieval, curiosamente, en la que rodeaba los monasterios. 

Existen varias muestras de esta reminiscencia, que procede sobre todo de seguir el modelo 

literario, como tópicos que han perdurado, y que se mantendrán como elementos cultura-

listas, como, por ejemplo, los Carmina Riuipullensia, datados del siglo XII. 

Este corpus recoge los poemas de amor de un autor al que se ha nombrado Enamorado 

de Ripoll, conservados en un códice encontrado en el monasterio benedictino de Santa 

María de Ripoll, que pasó desapercibido a los ojos de los estudiosos durante mucho 

tiempo. Estos poemas pueden considerarse carmina erotica y se trata de la única aporta-

ción hispánica a la literatura medieval en latín. En ellos se puede encontrar trazas eviden-

tes de la influencia de Ovidio y Virgilio y tópicos clásicos que transcendieron en la tradi-

ción literaria.52 

En el caso de la representación del amor como concepto, se puede apreciar esta remi-

niscencia con bastante claridad, sobre todo en poemas como, por ejemplo, el segundo 

dentro del corpus.53 El autor inicia el poema mostrando un panorama bucólico, en el que 

se encuentra Venus, su cohorte y Cupido. Dentro de la composición, además, se encuen-

tran tópicos como la descriptio pulchritudinis, la nominatio y el deseo del amante que la 

amada tenga una larga y satisfactoria vida con él, tópicos que ya se encontraban en la 

poesía latina clásica.54 

Otro ejemplo son los Carmina Burana, también del siglo XII, la recopilación de poesía 

lírica secular más extensa y rica de la Época Medieval. Se encuentran dentro del Codex 

Buranus, conservado en la abadía de Benediktbeuren en los Alpes Bávaros hasta 1803 y 

editado por primera vez por J.A. Schmeller en 1847.55 Sin embargo, este corpus se 

 
51 Cf. SINGER, I. (1999). La Naturaleza Del Amor, Vol. 1: De Platón a Lutero. Madrid: Siglo XXI de 

España Editores S.A. pág. 190. 

52 MARTÍNEZ GÁZQUEZ, J. (2006). Antología del latín cristiano y medieval: introducción y textos. Bahía 

Blanca: EdiUNS. pág. 99. 

53 Cf. Anexo 54. 

54 Idem nota 52. 

55 MARTÍNEZ GÁZQUEZ  (2006). pág. 101. 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

20 

 

popularizó gracias a la cantata compuesta por Carl Orff basada en este mismo. 

Como en el caso anterior, en los Carmina Burana se encuentran presentes varias re-

miniscencias de la poesía latina clásica. En primer lugar, Eros o Cupido —que en este 

corpus aparece normalmente bajo el nombre de Amor, el nombre predilecto en Época 

Medieval— vuelve a aparecer bastante ensombrecido por Venus. No obstante, el simbo-

lismo de las flechas y el arco permanece, asimismo como el hecho de que el dios los 

dispara sin muchos miramientos.56 De la misma forma, también está presente todavía la 

visión del amor como un estado de enfermedad y sufrimiento como influencia de la poesía 

de Ovidio y, sobre todo, de Propercio. Sin embargo, no aparece con la misma proyección 

de estado de locura que se describía en los clásicos, pues, de algún modo, la idea cristiana 

de moderación ha dejado una huella inevitable hasta en la poesía amorosa-erótica.57 

 

4. CONCLUSIONES 
 

En las primeras instancias de este estudio de la pluralización e infantilización de Eros, 

la complejidad del tema era una realidad que ya se tenía presente. Sin embargo, lo que se 

esperaba de ambos procesos y su evolución con el tiempo era mucho más lineal de lo que 

la realidad ha acabado resultando ser. 

Eros, de la misma forma que ocurre con el resto de dioses, es la representación de un 

factor que condiciona las vidas de los hombres; en su caso, el deseo y el amor, que tienen 

un gran e indudable peso en ellas. No obstante, estos son dos factores que tienden a cam-

biar con mucha rapidez y a ser extremadamente variables. Pueden ajustarse a ciertos es-

tándares según época histórica y sociedad, pero aún observados bajo esas lentes no son 

fáciles de definir, pues la mente y el comportamiento humano son de por sí demasiado 

complejos para generalizar y hacer afirmaciones demasiado rotundas. 

De la misma forma, y acrecentado por el paso del tiempo y el cambio de perspectiva, 

la sociedades griega y romana tienen esta misma complejidad. La única traba de esta 

investigación fue partir de que el cambio de Eros era fruto de la trasladación del dios de 

 
56 Cf. Anexos 51, 52 y 53. 

57 Cf. Introducción de PARLETT, D. (2007). Selections from the 'Carmina Burana'. Londres: Penguin 

Books Ltd. 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

21 

 

una sociedad a otra, causa de la división de las dos sociedades que suele hacerse, cuando 

en realidad las diferencias entre ellas no son tan abismales como puede parecer. 

Sin duda el cambio de Eros fue debido a la evolución y cambios en ambas sociedades, 

pero, como se ha podido apreciar en lo anteriormente explicado, estos procesos comien-

zan mucho antes de que Eros se convierta en Cupido. Al excluir cualquier perspectiva de 

linealidad, la comprensión de estos procesos es mucho más sencilla, a pesar de que su 

profundización no lo sea. 

Al fin y al cabo, la mitología grecorromana es un espejo de la propia sociedad y refleja 

esta misma variabilidad humana que se acrecienta y se dobla al son de los cambios que 

sufre. Eros representaba una parte muy importante de las relaciones humanas y, si su 

dualidad resultó acrecentarse a este nivel, fue precisamente por eso.  

En una sociedad joven, el deseo de establecerse y expandirse es básico, pero con el 

paso del tiempo y la llegada de la estabilidad, las prioridades pueden variar. En el proceso 

de infantilización y pluralización de Eros, claramente se observa que el dios tiene un papel 

primordial en las edades más tempranas del pueblo griego, pero queda relegado en mo-

mentos de guerra, donde el foco de atención se aleja del campo que el dios rige. Pero 

siempre está presente de alguna forma, sea a través del culto más modesto o por la parti-

cipación del dios como hacedor de lazos entre los soldados, para propiciar la victoria. 

Como se ha dicho, nada es lineal en estos procesos ni estricto en lo que respecta a los 

poderes divinos. 

De la misma forma a Eros se le ve convertido con facilidad en un ser dulce, amargo, 

cruel, amable, certero o despreocupado; tanto puede ser un dios con una fuerza inexorable 

como una simple figura retórica o una extensión sin nombre de una divinidad mayor. 

Aunque una sociedad u otra tenga clara predilección por un tipo de representación, la 

visión de que el amor es plural es posiblemente la única cuestión que es realmente lineal 

aquí. Incluso en las reminiscencias de Eros más recientes, dentro de la sociedad cristiana, 

cuando el erotismo que representaba queda bastante borrado, esta concepción prevalece. 

En definitiva, Eros es, sin duda, una figura de extremada complejidad, precisamente 

porque representa unos de los sentimientos humanos más complejos. Sus interpretaciones 

son múltiples y es complicado y pretencioso abarcarlas por completo en esta monografía. 

A pesar de ello, no es complicado concluir, a través de esta breve investigación, que Eros 

esconde mucho más de lo que parece y que, precisamente por esta razón, resulta tan 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

22 

 

intrigante el reflejo de la sociedad que hay en él. 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

23 

 

ANEXOS 

ANEXO 1: Hesíodo, Teogonía (vv. 193-202) 
 

[Afrodita] Primero navegó hacia la divina Citerea 

y desde allí se dirigió después a Chipre rodeada 

de corrientes. Salió del mar la augusta y bella 

diosa, y bajo sus delicados pies crecía la hierba en 

torno. (…) La acompañó Eros y la siguió el bello 

Hímero al principio cuando nació, y lego en su 

marcha hacia la tribu de los dioses. 

 

Traducción de Aurelio Pérez Jiménez58 

 πρῶτον δὲ Κυθήροισιν ζαθέοισιν ἔπλητ᾽,  

ἔνθεν ἔπειτα περίρρυτον ἵκετο Κύπρον.  

ἐκ δ᾽ ἔβη αἰδοίη καλὴ θεός, ἀμφὶ δὲ ποίη  

ποσσὶν ὕπο ῥαδινοῖσιν ἀέξετο (…) τῇ  

δ᾽ Ἔρος ὡμάρτησε καὶ Ἵμερος ἕσπετο  

καλὸς γεινομένῃ τὰ πρῶτα θεῶν τ᾽ ἐς φῦλον  

ἰούσῃ.59 

 

ANEXO 2: Safo (v. 47) 

...y Eros sacudió mis sentidos como el viento que 

en los montes se abate sobre las encinas. 

 

Traducción de Francisco Rodríguez Adrados60 

 Ἔρος δ' ἐτίναξέ μοι φρένας, ὠς ἄνεμος κὰτ  

ὄρος δρύσιν ἐμπέτων.61 

 

ANEXO 3: Safo (v. 130) 

De nuevo Eros que desata los miembros 

me hace estremecerme, esa pequeña bestia dulce 

y amarga (…). 

 

Traducción de Francisco Rodríguez Adrados62 

 Ἔρος δηὖτέ μ' ὀ λυσιμέλης δόνει, 

γλυκύπικρον ἀμάχανον ὄρπετον.63 

 
58 PÉREX JIMÉNEZ, A. (1995). Hesíodo. Teogonía; Trabajos y Días; Escudo. Madrid: Gredos. 

59 Ed. EVELYN-WHITE, H.G. (1914). The Homeric Hymns and Homerica; Theogony. Cambridge: Har-

vard University Press; London, William Heinemann Ltd. 

60 RODRÍGUEZ ADRADOS, F. (1980). Lírica Griega Arcaica (Poemas Corales y Monódicos, 700-300 

a.C.). Madrid: Editori-al Gredos. 

61 Lobel-Page 47. 

62 RODRÍGUEZ ADRADOS (1980) 

63 Lobel-Page 130. 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

24 

 

 

ANEXO 4: Safo (v. 159) 

...tú y mi servidor Eros.64 

 

Traducción de Francisco Rodríguez Adrados65 

 ... σύ τε κἄμος θεράπων Ἔρος.66 

 

ANEXO 5: Alcmán, Fragmento 58 

No es Afrodita, es el loco Eros que juega como 

un niño, posándose en las flores más altas -¡no 

me las toques! - de la juncia. 

 

Traducción de Francisco Rodríguez Adrados67 

 Ἀφροδίτα μὲν οὐκ ἔστι μάγρος δ’ Ἐρως οἷα 

<παῖς> παίσδει ἄκρ’ ἐπ’ ἄνθη καβαίνων ἅ 

μή μοι θίγηις τῶ κυπαιρίσκω.68 

 

ANEXO 6: Simónides (Schol. Ap, Rh. III 26) 

Hijo terrible de Afrodita engañosa, al que dio a 

luz para Ares traicionero. 

 

Traducción de Francisco Rodríguez Adrados69 

 Σχέκλιε παῖ δολόμητες Ἀφροδίτας, τὸν 

Ἄρει δολομηχάνῳ τέκεν.70 

 

ANEXO 7: Simónides (P.Oxy.XXXII 2624)71 

... el aliento ... al punto ... abigarrado ... 

 
64 Afrodita a Eros. 

65 RODRÍGUEZ ADRADOS (1980) 

66 Lobel-Page 159. 

67 RODRÍGUEZ ADRADOS (1980) 

68 Fr. 58 PMFG. 

69 RODRÍGUEZ ADRADOS (1980) 

70 Cod. Biblioteca Imperial de París; ed. BRUNCK, R.F.P. (1780). Apollonii Rhodii Argonautica e scriptis 

octo veteribus libris quorum plerique nondum collati fuerant. Chequia: apud socios bibliopolas Bauer et 

Treuttel. 

71 Existe una transcripción en LOBEL, E. (1967). The Oxyrhynchus Papyri, vol. XXXII [2617-2653]. 

Londres: Egypt Exploration Society, a la que no se ha podido tener acceso. 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

25 

 

(Amor) que desata (los miembros) ... del Caos na-

ció.72 

Traducción de Francisco Rodríguez Adrados73 

 

ANEXO 8: Alceo (Anth. Gr. 16. 196) 

¿Quién así te trabó y te esculpió impíamente ca-

zado? ¿Quién ató a la espalda tus manos y puso 

manchada tu cara? ¿Qué fue de tus rápidas fle-

chas, pobre de ti, qué fue de tu aljaba abrasante? 

En vano sin duda penó el escultor que al que en-

ciende de deseo a los dioses encarceló en tal 

trampa. 

 

Traducción de Manuel Fernández-Galiano74 

 τίς σε τὸν οὐχ ὁσίως ἠγρευμένον ὧδε πεδήσας 

θήκατο; τίς πλέγδην σὰς ἐνέδησε χέρας, καὶ 

πιναρὰν ὄψιν τεκτήνατο; ποῦ θοὰ τόξα, νήπιε; 

ποῦ πικρὴ πυρφόρος ἰοδόκη ; ἦ ῥα μάτην 

ἐπόνησε λιθοξόος, ὅς σε, τὸν οἴστρῳ 

κυμήναντα θεούς, τῇδ᾽ ἐνέδησε πάγῃ.75 

 

 

ANEXO 9: Alceo (V. 327)76 

…al más poderoso de los dioses, que engendró la 

rápida Iris unida al Zéfiro de cabellos de oro… 

 

Traducción de Francisco Rodríguez Adrados77 

 

 
72 Pasaje cosmogónico: Eros como hijo de Caos 

73 RODRÍGUEZ ADRADOS (1980) 

74 FERNÁNDEZ-GALIANO, M. (1978). Antología Palatina I (Epigramas Helenísticos). Madrid: Editorial 

Gredos. 

75 Ed. PATON, W. R. (1857-1921). The Greek Anthology, With an English Translation. Londres: W. 

Heinemann; Nueva York, G.P. Putnam's Sons. 

76 Existe una transcripción en VOIGT, E.M. (1971). Sappho et Alcaeus. Fragmenta. Amsterdam: Polak 

& van Gennep, a la que no se ha podido tener acceso. Es parte de un himno a Eros. Se cree que podía ha-

ber sido compuesto para la ciudad beocia de Tespias, donde se le rendía culto. 

77 RODRÍGUEZ ADRADOS (1980) 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

26 

 

ANEXO 10: Platón, Fedro (252b-c) 

Y es que además de venerarle ha encontrado en 

el poseedor de la belleza al médico apropiado 

para sus grandísimos males. A esta pasión, pues, 

hermoso muchacho al que precisamente van en-

hebradas mis palabras. Llaman los hombres 

amor; pero si oyes cómo la llaman los dioses por 

lo chocante que es acabarás por reírte. Dicen al-

gunos sobre el Amor dos versos sacados creo de 

poemas no publicados de los homéridas, el se-

gundo de los cuales es muy desvergonzado. y no 

demasiado bien medido. Suenan así: Los morta-

les, por cierto, volátil al Amor llaman, los in-

mortales, alado, porque obliga a ahuecar el ala. 

Se puede o no se puede creer esto; no obstante 

la causa de lo que les sucede a los amantes es eso 

y sólo eso. Así pues, el que, de entre los compa-

ñeros de Zeus, ha sido preso, puede soportar más 

dignamente la carga de aquel que tiene su nom-

bre de las alas. Pero aquellos que, al servicio de 

Ares, andaban dando vueltas al cielo, cuando 

han caído en manos del Amor, y han llegado a 

pensar que su amado les agravia, se vuelven ho-

micidas y son capaces de inmolarse a sí mismos 

y a quien aman. 

 

Traducción de C. García Gual, M. Martínez 

Hernánzez y E. Lledó Íñigo78 

 
ἔχοντα ἰατρὸν ηὕρηκε μόνον τῶν μεγίστων 

πόνων. τοῦτο δὲ τὸ πάθος, ὦ παῖ καλέ, πρὸς ὃν 

δή μοι ὁ λόγος, ἄνθρωποι μὲν ἔρωτα 

ὀνομάζουσιν, θεοὶ δὲ ὃ καλοῦσιν ἀκούσας 

εἰκότως διὰ νεότητα γελάσῃ. λέγουσι δὲ οἶμαί 

τινες Ὁμηριδῶν ἐκ τῶν ἀποθέτων ἐπῶν δύο 

ἔπη εἰς τὸν ἔρωτα, ὧν τὸ ἕτερον ὑβριστικὸν 

πάνυ καὶ οὐ σφόδρα τι ἔμμετρον: ὑμνοῦσι δὲ 

ὧδε “τὸν δ᾽ ἤτοι θνητοὶ μὲν ἔρωτα καλοῦσι 

ποτηνόν, ἀθάνατοι δὲ Πτέρωτα, διὰ 

πτεροφύτορ᾽ ἀνάγκην. ”Homeridae τούτοις δὴ 

ἔξεστι μὲν πείθεσθαι, ἔξεστιν δὲ μή: ὅμως δὲ ἥ 

γε αἰτία καὶ τὸ πάθος τῶν ἐρώντων τοῦτο 

ἐκεῖνο τυγχάνει ὄν. τῶν μὲν οὖν Διὸς ὀπαδῶν 

ὁ ληφθεὶς ἐμβριθέστερον δύναται φέρειν τὸ 

τοῦ πτερωνύμου ἄχθος: ὅσοι δὲ Ἄρεώς τε 

θεραπευταὶ καὶ μετ᾽ ἐκείνου περιεπόλουν, 

ὅταν ὑπ᾽ Ἔρωτος ἁλῶσι καί τι οἰηθῶσιν 

ἀδικεῖσθαι ὑπὸ τοῦ ἐρωμένου, φονικοὶ καὶ 

ἕτοιμοι καθιερεύειν αὑτούς τε καὶ τὰ 

παιδικά.79 

 
78 GARCÍA GUAL, C; MARTÍNEZ HERNÁNDEZ, M; LLEDÓ ÍÑIGO, E. (1988). Platón; Diálogos III. Madrid: 

Editorial Gredos. 

79 Ed. BURNET, J. (1903). Platonis Opera. Oxford: Oxford University Press. 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

27 

 

 

ANEXO 11: Platón, Banquete (203b-204c) 

Cuando nació Afrodita, los dioses celebraron un 

banquete y, entre otros, estaba también Poros, el 

hijo de Melis. Después que terminaron de comer, 

vino a mendigar Penía, como era de esperar en 

una ocasión festiva, y estaba cerca de la puerta. 

Mientras, Poros, embriagado de néctar - pues aún 

no había vino-, entró en el jardín de Zeus y, entor-

pecido por la embriaguez, se durmió. Entonces 

Penía, maquinando, impulsada por su carencia de 

recursos, hacerse un hijo de Poros, se acuesta a su 

lado y concibió a Eros. Por esta razón, precisa-

mente, es Eros también acompañante y escudero 

de Afrodita, al ser engendrado en la fiesta del na-

cimiento de la diosa y al ser, a la vez, por natura-

leza un amante de lo bello, dado que también 

Afrodita es bella. Siendo hijo, pues, de Poros y 

Penía, Eros se ha quedad o con las siguientes ca-

racterísticas. En primer lugar, es siempre pobre, y 

lejos de ser delicado y bello, como cree la mayo-

ría, es, más bien, duro y seco, descalzo y sin casa 

, duerme siempre en el suelo y descubierto, se 

acuesta a la intemperie en las puertas y al borde 

de los caminos, compañero siempre inseparable 

de la indigencia por tener la naturaleza de su ma-

dre. Pero, por otra parte, de acuerdo con la natu-

raleza de su padre, está al acecho de lo bello y de 

lo bueno; es valiente, audaz y activo, hábil caza-

dor, siempre urdiendo alguna trama, ávido de sa-

biduría y rico en recursos, un amante del conoci-

miento a lo largo de toda su vida, un formidable 

 
μακρότερον μέν, ἔφη, διηγήσασθαι: ὅμως 

δέ σοι ἐρῶ. ὅτε γὰρ ἐγένετο ἡ Ἀφροδίτη, 

ἡστιῶντο οἱ θεοὶ οἵ τε ἄλλοι καὶ ὁ τῆς 

Μήτιδος ὑὸς Πόρος. ἐπειδὴ δὲ ἐδείπνησαν, 

προσαιτήσουσα οἷον δὴ εὐωχίας οὔσης 

ἀφίκετο ἡ Πενία, καὶ ἦν περὶ τὰς θύρας. ὁ 

οὖν Πόρος μεθυσθεὶς τοῦ νέκταρος— οἶνος 

γὰρ οὔπω ἦν—εἰς τὸν τοῦ Διὸς κῆπον 

εἰσελθὼν βεβαρημένος ηὗδεν. ἡ οὖν Πενία 

ἐπιβουλεύουσα διὰ τὴν αὑτῆς ἀπορίαν 

παιδίον ποιήσασθαι ἐκ τοῦ Πόρου, 

κατακλίνεταί τε παρ᾽ αὐτῷ καὶ ἐκύησε τὸν 

ἔρωτα. διὸ δὴ καὶ τῆς Ἀφροδίτης 

ἀκόλουθος καὶ θεράπων γέγονεν ὁ Ἔρως, 

γεννηθεὶς ἐν τοῖς ἐκείνης γενεθλίοις, καὶ 

ἅμα φύσει ἐραστὴς ὢν περὶ τὸ καλὸν καὶ 

τῆς Ἀφροδίτης καλῆς οὔσης. ἅτε οὖν 

Πόρου καὶ Πενίας ὑὸς ὢν ὁ Ἔρως ἐν 

τοιαύτῃ τύχῃ καθέστηκεν. πρῶτον μὲν 

πένης ἀεί ἐστι, καὶ πολλοῦ δεῖ ἁπαλός τε καὶ 

καλός, οἷον οἱ πολλοὶ οἴονται, ἀλλὰ 

σκληρὸς καὶ αὐχμηρὸς καὶ ἀνυπόδητος καὶ 

ἄοικος, χαμαιπετὴς ἀεὶ ὢν καὶ ἄστρωτος, 

ἐπὶ θύραις καὶ ἐν ὁδοῖς ὑπαίθριος 

κοιμώμενος, τὴν τῆς μητρὸς φύσιν ἔχων, 

ἀεὶ ἐνδείᾳ σύνοικος. κατὰ δὲ αὖ τὸν πατέρα 

ἐπίβουλός ἐστι τοῖς καλοῖς καὶ τοῖς ἀγαθοῖς, 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

28 

 

mago, hechicero y sofista. No es por naturaleza ni 

inmortal ni mortal, sino que en el mismo día unas 

veces florece y vive, y cuando está en la abundan-

cia, y otras muere, pero recobra la vida de nuevo 

gracias a la naturaleza de su padre. Mas lo que 

consigue siempre se le escapa, de suerte que Eros 

nunca ni está falto de recursos ni es rico, y está, 

además, en el medio de la sabiduría y la ignoran-

cia. Pues la cosa es como sigue: ninguno de los 

dioses ama la sabiduría ni desea ser sabio, porque 

ya lo es, como tampoco ama la sabiduría cualquier 

otro que sea sabio. Por otro lado, los ignorantes ni 

aman la sabiduría ni desean hacerse sabios, pues 

en esto precisamente es la ignorancia una cosa 

molesta: en que quien no es ni bello, ni bueno, ni 

inteligente se crea a sí mismo que lo es suficien-

temente. Así, pues, el que no cree estar necesitado 

no desea tampoco lo que no cree necesitar.  

—¿Quiénes son, Diotima, entonces -dije yo- los 

que aman la sabiduría, si no son ni los sabios ni 

los ignorantes? 

—Hasta para un niño es ya evidente -dijo- que son 

los que están en medio de estos dos, entre los cua-

les estará también Eros. La sabiduría, en efecto, 

es una de las cosas más bellas y Eros es amor de 

lo bello, de modo que Eros es necesariamente 

amante de la sabiduría, y por ser amante de la sa-

biduría está, por tanto, en medio del sabio y del 

ignorante. Y la causa de esto es también su naci-

miento, ya que es hijo de un padre sabio y rico en 

recursos y de una madre no sabia e indigente. Ésta 

es, pues, querido Sócrates, la naturaleza de este 

demon. Pero, en cuanto a lo que tú pensaste que 

ἀνδρεῖος ὢν καὶ ἴτης καὶ σύντονος, 

θηρευτὴς δεινός, ἀεί τινας πλέκων μηχανάς, 

καὶ φρονήσεως ἐπιθυμητὴς καὶ πόριμος, 

φιλοσοφῶν διὰ παντὸς τοῦ βίου, δεινὸς 

γόης καὶ φαρμακεὺς καὶ σοφιστής: καὶ οὔτε 

ὡς ἀθάνατος πέφυκεν οὔτε ὡς θνητός, ἀλλὰ 

τοτὲ μὲν τῆς αὐτῆς ἡμέρας θάλλει τε καὶ ζῇ, 

ὅταν εὐπορήσῃ, τοτὲ δὲ ἀποθνῄσκει, πάλιν 

δὲ ἀναβιώσκεται διὰ τὴν τοῦ πατρὸς φύσιν, 

τὸ δὲ ποριζόμενον ἀεὶ ὑπεκρεῖ, ὥστε οὔτε 

ἀπορεῖ Ἔρως ποτὲ οὔτε πλουτεῖ, σοφίας τε 

αὖ καὶ ἀμαθίας ἐν μέσῳ ἐστίν. ἔχει γὰρ ὧδε. 

θεῶν οὐδεὶς φιλοσοφεῖ οὐδ᾽ ἐπιθυμεῖ σοφὸς 

γενέσθαι—ἔστι γάρ—οὐδ᾽ εἴ τις ἄλλος 

σοφός, οὐ φιλοσοφεῖ. οὐδ᾽ αὖ οἱ ἀμαθεῖς 

φιλοσοφοῦσιν οὐδ᾽ ἐπιθυμοῦσι σοφοὶ 

γενέσθαι: αὐτὸ γὰρ τοῦτό ἐστι χαλεπὸν 

ἀμαθία, τὸ μὴ ὄντα καλὸν κἀγαθὸν μηδὲ 

φρόνιμον δοκεῖν αὑτῷ εἶναι ἱκανόν. οὔκουν 

ἐπιθυμεῖ ὁ μὴ οἰόμενος ἐνδεὴς εἶναι οὗ ἂν 

μὴ οἴηται ἐπιδεῖσθαι.  

—τίνες οὖν, ἔφην ἐγώ, ὦ Διοτίμα, οἱ 

φιλοσοφοῦντες, εἰ μήτε οἱ σοφοὶ μήτε οἱ 

ἀμαθεῖς; 

— δῆλον δή, ἔφη, τοῦτό γε ἤδη καὶ παιδί, 

ὅτι οἱ μεταξὺ τούτων ἀμφοτέρων, ὧν ἂν εἴη 

καὶ ὁ Ἔρως. ἔστιν γὰρ δὴ τῶν καλλίστων ἡ 

σοφία, Ἔρως δ᾽ ἐστὶν ἔρως περὶ τὸ καλόν, 

ὥστε ἀναγκαῖον ἔρωτα φιλόσοφον εἶναι, 

φιλόσοφον δὲ ὄντα μεταξὺ εἶναι σοφοῦ καὶ 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

29 

 

era Eros, no hay nada sorprendente en ello. Tú 

creíste, según me parece deducirlo de lo que dices, 

que Eros era lo amado y no lo que ama. Por esta 

razón, me imagino, te parecía Ero s totalmente be-

llo, pues lo que es susceptible de ser amado es 

también lo verdaderamente bello, delicado, per-

fecto y digno de ser tenido por dichoso, mientras 

que lo que ama tiene un carácter diferente, tal 

como yo lo describí. 

 

Traducción de C. García Gual, M. Martínez 

Hernánzez y E. Lledó Íñigo80 

ἀμαθοῦς. αἰτία δὲ αὐτῷ καὶ τούτων ἡ 

γένεσις: πατρὸς μὲν γὰρ σοφοῦ ἐστι καὶ 

εὐπόρου, μητρὸς δὲ οὐ σοφῆς καὶ ἀπόρου. 

ἡ μὲν οὖν φύσις τοῦ δαίμονος, ὦ φίλε 

Σώκρατες, αὕτη: ὃν δὲ σὺ ᾠήθης ἔρωτα 

εἶναι, θαυμαστὸν οὐδὲν ἔπαθες. ᾠήθης δέ, 

ὡς ἐμοὶ δοκεῖ τεκμαιρομένῃ ἐξ ὧν σὺ 

λέγεις, τὸ ἐρώμενον ἔρωτα εἶναι, οὐ τὸ 

ἐρῶν: διὰ ταῦτά σοι οἶμαι πάγκαλος 

ἐφαίνετο ὁ Ἔρως. καὶ γὰρ ἔστι τὸ ἐραστὸν 

τὸ τῷ ὄντι καλὸν καὶ ἁβρὸν καὶ τέλεον καὶ 

μακαριστόν: τὸ δέ γε ἐρῶν ἄλλην ἰδέαν 

τοιαύτην ἔχον, οἵαν ἐγὼ διῆλθον.81 

 

ANEXO 12: Píndaro, Ístmica VIII (vv. 27-31) 

En esto pensaron también las Asambleas de los 

Dioses Felices, cuando Zeus y Posidón famoso 

disputaron por la unión con Tetis, uno y otro 

deseando que ella fuese su bella esposa, pues 

Eros los tenía en ella presos. Mas no lograron 

para sí los inmortales corazones de los dioses 

el fin del lecho deseado. 

 

Traducción Alfonso Ortega82 

 
ταῦτα καὶ μακάρων ἐμέμναντ᾽ ἀγοραί, Ζεὺς ὅτ᾽ 

ἀμφὶ Θέτιος ἀγλαός τ᾽ ἔρισαν Ποσειδᾶν γάμῳ, 

ἄλοχον εὐειδέ᾽ ἐθέλων ἑκάτερος ἑὰν ἔμμεν: ἔρως 

γὰρ ἔχεν. ἀλλ᾽ οὔ σφιν ἄμβροτοι τέλεσαν εὐνὰν 

θεῶν πραπίδες ἐπεὶ θεσφάτων ἐπάκουσαν.83 

 

 

 

 
80 GARCÍA GUAL; MARTÍNEZ HERNÁNDEZ; LLEDÓ ÍÑIGO (1988). 

81 Ed. BURNET (1903) 

82 ORTEGA, A. (1984). Píndaro. Odas y Fragmentos. Madrid: Editorial Gredos. 

83 Ed. SANDYS, J. (1937). The Odes of Pindar including the Principal Fragments with an Introduction 

and an English Translation. Londres: William Heinemann Ltd. 

 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

30 

 

ANEXO 13: Fédimo (Anth. Gr. 13.22) 

Da alma paz al arco que dio muerte al recio gi-

gante, ¡oh, señor de los dardos! No abras la al-

jaba que a tantos lobos mató y haz que Eros 

dispare contra estos mozos porque así a su pa-

tria puedan defender confiando en la mutua 

amistad, que apoyo será en la batalla; es el dios 

más capaz de ayudar al que lucha en vanguar-

dia. Acepta el regalo que te hace Melistión, 

dios al que siempre veneró Esqueno. 

 

Traducción de Manuel Fernández-Galiano84 

 τόξον μέν, ᾧ Γίγαντος ὤλεσας σθένος, 

ἴσχε βίης, Ἑκάεργ᾽ ἀνάσσων: 

οὒ οἱ φαρέτρη λύεται λυκοκτόνος: 

τοῖσδε δ᾽ ἐπ᾽ ἠιθέοις ὀιστὸν  

στρέφειν Ἔρωτος, τόφρ᾽ ἀλέξωνται πάτρῃ, 

θαρσαλέοι φιλότατι κούρων 

πυροῖ γὰρ ἀλκήν, καὶ θεῶν ὑπέρτατος 

αἰὲν ὅδε προμάχους ἀέξειν. 

Μελιστίωνος δ᾽, ὦ πατρώιον σέβας 

Σχοινιέων, ἐπίηρα δέχθαι.85 

 

ANEXO 14: Eurípides, Hipólito (540ff-1270ff) 

El coro  

 

¡Eros, Eros, que derramas el deseo con los ojos, 

haciendo penetrar la suave voluptuosidad en las 

almas de los que sitias, no seas enemigo mío 

nunca, y no vengas furioso contra mí! Porque ni 

el fuego ni el dardo de los astros superiores son 

como el de Afrodita que lanzas con tus manos, 

Eros, ¡oh hijo de Zeus! En vano, en vano en Pisa 

y en los templos píticos de Febo toda la tierra de 

la Hélada multiplicada la degollación de bueyes, 

si no reverenciáramos a Eros, tirano de los hom-

bres, hijo de Afrodita, que tiene las llaves de los 

carísimos lechos nupciales y que prodiga cala-

midades a los mortales cuando cae sobre ellos. 

 Χορός 

 

Ἔρως Ἔρως, ὁ κατ᾽ ὀμμάτων στάζων πόθον, 

εἰσάγων γλυκεῖαν ψυχᾷ χάριν οὓς 

ἐπιστρατεύσῃ, μή μοί ποτε σὺν κακῷ φανείης 

μηδ᾽ ἄρρυθμος ἔλθοις. οὔτε γὰρ πυρὸς οὔτ᾽ 

ἄστρων ὑπέρτερον βέλος, οἷον τὸ τᾶς 

Ἀφροδίτας ἵησιν ἐκ χερῶν Ἔρως ὁ Διὸς παῖς. 

ἄλλως ἄλλως παρά τ᾽ Ἀλφεῷ Φοίβου τ᾽ ἐπὶ 

Πυθίοις τεράμνοις βούταν φόνον Ἑλλὰς <αἶ᾽> 

ἀέξει: Ἔρωτα δέ, τὸν τύραννον ἀνδρῶν, τὸν τᾶς 

Ἀφροδίτας φιλτάτων θαλάμων κλῃδοῦχον, οὐ 

σεβίζομεν, πέρθοντα καὶ διὰ πάσας ἱέντα 

συμφορᾶς θνατοὺς ὅταν ἔλθῃ.  

(…) 

 
84 FERNÁNDEZ-GALIANO (1978) 

85 Ed. PATON (1857-1921) 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

31 

 

(…) ¡Juegas con el alma inflexible de los Dioses 

y con la de los mortales, Cipris! Contigo vuela 

el niño de hermosas plumas y alas rápidas. 

Vuela por encima de la tierra y del mar salado 

que ruge sordamente. Eros encanta a aquel cuyo 

corazón fu­rioso invade, alado como es y bri-

llante de oro; encanta a la naturaleza de los ani-

males que habitan en las montañas y de los que 

están en el mar ó nutre la tierra, y de los que He-

lios ilumina con su esplendor, y de los hombres. 

¡Eres, oh Cipria, la única que entre todos posee 

el poderío real! 

 

Traducción de Alberto Medina González y 

Juan Antonio López Férez86 

σὺ τὰν θεῶν ἄκαμπτον φρένα καὶ βροτῶν ἄγεις, 

Κύπρι, σὺν δ᾽ὁ ποικιλόπτερος ἀμφιβαλὼν 

ὠκυτάτῳ πτερῷ. ποτᾶται δὲ γαῖαν εὐάχητόν θ᾽ 

ἁλμυρὸν ἐπὶ πόντον, θέλγει δ᾽ Ἔρως ᾧ 

μαινομένᾳ κραδίᾳ πτανὸς ἐφορμάσῃ 

χρυσοφαής, φύσιν ὀρεσκόων σκύμνων 

πελαγίων θ᾽ ὅσα τε γᾶ τρέφει τά τ᾽ αἰθόμενος 

ἅλιος δέρκεται, ἄνδρας τε: συμπάντων 

βασιληίδα τιμάν, Κύπρι, τῶνδε μόνα 

κρατύνεις.87 

 

 

ANEXO 15: Cerámica ática (450 - 400 a.C) 
 

88 

 
86 MEDINA GONZÁLEZ, A; LÓPEZ FÉREZ, J.A. (1991). Eurípides. Tragedias I. Madrid: Editorial Gredos. 

87 Ed. KOVACS, D. (1995). Euripides, with an English translation. Cambridge: Harvard University 

Press. 

88 Vaso actualmente conservado en el British Museum; código: 83155001. [https://www.britishmu-

seum.org/collection/image/83155001]. La fotografía pertenece a © The Trustees of the British Museum. 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

32 

 

ANEXO 16: Sófocles, Antígona (781-800) 

Eros, invencible en batallas, Eros que te aba-

lanzas sobre nuestros animales, que estás 

apostado en las delicadas mejillas de las don-

cellas. Frecuentas los caminos del mar y ha-

bitas en las agrestes moradas, y nadie, ni en-

tre los inmortales ni entre los perecederos 

hombres, es capaz de rehuirte, y el que te po-

see está fuera de sí. Tú arrastras las mentes de 

los justos al camino de la injusticia para su 

ruina. Tú has levantado en los hombres esta 

disputa entre los de la misma sangre. Es clara 

la victoria del deseo que emana de los ojos de 

la joven desposada, del deseo que tiene su 

puesto en los fundamentos de las grandes ins-

tituciones. Pues la divina Afrodita de todo se 

burla invencible. 

 

Traducción de Assela Alamillo Sanz89 

 Ἔρως ἀνίκατε μάχαν, Ἔρως, ὃς ἐν κτήμασι 

πίπτεις, ὃς ἐν μαλακαῖς παρειαῖς νεάνιδος 

ἐννυχεύεις, φοιτᾷς δ᾽ ὑπερπόντιος ἔν τ᾽ 

ἀγρονόμοις αὐλαῖς: καί σ᾽ οὔτ᾽ ἀθανάτων 

φύξιμος οὐδεὶς οὔθ᾽ ἁμερίων σέ γ᾽ 

ἀνθρώπων. ὁ δ᾽ ἔχων μέμηνεν. σὺ καὶ 

δικαίων ἀδίκους φρένας παρασπᾷς ἐπὶ λώβᾳ, 

σὺ καὶ τόδε νεῖκος ἀνδρῶν ξύναιμον ἔχεις 

ταράξας: νικᾷ δ᾽ ἐναργὴς βλεφάρων ἵμερος 

εὐλέκτρου νύμφας, τῶν μεγάλων πάρεδρος 

ἐν ἀρχαῖς θεσμῶν. ἄμαχος γὰρ ἐμπαίζει θεὸς, 

Ἀφροδίτα.90 

 

ANEXO 17: Asclepíades (Anth. Gr. 12.50) 

¡Bebe, Asclepíades! ¿Por qué ese llorar? ¿Qué 

te ocurre? No eres entre los hombres el único a 

quien Cipris cautivó ni al que el dardo y el arco 

atacaron de Eros el amargo. ¿Por qué muerto 

estás en vida? El don puro de Baco bebamos, 

que un dedo de noche queda. ¿O bien espera-

mos la luz que nos acueste? Bebamos y nada 

de amor, que, tras breve jomada, toda una larga 

 πῖν᾽, Ἀσκληπιάδη: τί τὰ δάκρυα ταῦτα; τί 

πάσχεις οὐ σὲ μόνον χαλεπὴ Κύπρις ἐληίσατο, 

οὐδ᾽ ἐπὶ σοὶ μούνῳ κατεθήξατο τόξα καὶ ἰοὺς 

πικρὸς Ἔρως. τί ζῶν ἐν σποδιῇ τίθεσαι; πίνωμεν 

Βάκχου ζωρὸν πόμα: δάκτυλος ἀώς: ἦ πάλι 

κοιμιστὰν λύχνον ἰδεῖν μένομεν; πίνωμεν, 

δύσερως: μετά τοι χρόνον οὐκέτι πουλύν, 

 
89 ALAMILLO, A. (2000). Sófocles; Antígona. Madrid: Editorial Gredos. 

90 Ed. STORR, F. (1912). Sophocles. Vol 1: Oedipus the king. Oedipus at Colonus. Antigone. Londres; 

Nueva York: William Heinemann Ltd.; The Macmillan Company. 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

33 

 

noche descansar podremos. 

 

Traducción de Manuel Fernández-Galiano91 

σχέτλιε, τὴν μακρὰν νύκτ᾽ ἀναπαυσόμεθα.92 

 

ANEXO 18: Asclepíades (Anth. Gr. 12.153) 

Antes yo a Arquéades daba tormento y ahora, 

pobre de mí, ni en broma se me acerca nunca. 

No siempre son dulces las mieles de Eros, más 

sabe mejor a los amantes sonreír tras sus iras. 

 

Traducción de Manuel Fernández-Galiano93 

 πρόσθε μοι Ἀρχεάδης ἐθλίβετο: νῦν δὲ τάλαιναν 

οὐδ᾽ ὅσσον παίζων εἰς ἔμ᾽ ἐπιστρέφεται. οὐδ᾽ ὁ 

μελιχρὸς Ἔρως ἀεὶ γλυκύς: ἀλλ᾽ ἀνιήσας 

πολλάκις ἡδίων γίνετ᾽ ἐρῶσι θεός.94 

 

ANEXO 19: Asclepíades (Anth. Gr. 12.105) 

Soy Eros, el niño; a mi madre travieso he esca-

pado, pero ya no vuelo de la casa de Damis, 

mas, amándole allí y siendo amado sin celos, 

prefiero a la dicha con todos la armonía con 

uno. 

 

Traducción de Manuel Fernández-Galiano95 

 μικρὸς Ἔρως ἐκ μητρὸς ἔτ᾽ εὐθήρατος ἀποπτάς, 

ἐξ οἴκων ὑψοῦ Δάμιδος οὐ πέτομαι: 

ἀλλ᾽ αὐτοῦ, φιλέων τε καὶ ἀζήλωτα φιληθείς, 

οὐ πολλοῖς, εὐκρὰς δ᾽ εἷς ἑνὶ συμφέρομαι.96 

 

ANEXO 20: Asclepíades (Anth. Gr. 12.162) 

Mi Eros, aún no cruel ni flechero, más niño 

apenas nacido, lee junto a Cipris en áurea ta-

blilla y balbuce a Diaulo los cantos de amor 

 οὔπω τοξοφορῶν οὐδ᾽ ἄγριος, ἀλλὰ νεογνὸς 

οὑμὸς Ἔρως παρὰ τὴν Κύπριν ὑποστρέφεται, 

δέλτον ἔχων χρυσέην τὰ Φιλοκράτεος δὲ 

 
91 FERNÁNDEZ-GALIANO (1978) 

92 Ed. PATON (1857-1921) 

93 FERNÁNDEZ-GALIANO (1978) 

94 Ed. PATON (1857-1921) 

95 FERNÁNDEZ-GALIANO (1978) 

96 Ed. PATON (1857-1921) 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

34 

 

que Filócrates compuso para Antígenes. 

 
 

Traducción de Manuel Fernández-Galiano97 

Διαύλου τραυλίζει ψυχῆς φίλτρα κατ᾽ 

Ἀντιγένους.98 

 

ANEXO 21: Posidipo (Anth. Gr. 5.213) 

Si a alguien tiene Pitiade, me voy, mas, por 

Zeus, si [se encuentra durmiendo sola, dile que 

salga un poquito. Contraseña será que, embria-

gado y sin miedo a ladrones, llegué bajo la guía 

del temerario Eros. 

 

Traducción de Manuel Fernández-Galiano99 

 Πυθιάς, εἰ μὲν ἔχει τιν᾽, ἀπέρχομαι: εἰ δὲ 

καθεύδει ὧδε μόνη, μικρόν, πρὸς Διός, 

ἐσκαλέσαις. εἰπὲ δὲ σημεῖον, μεθύων ὅτι καὶ 

διὰ κλωπῶν ἦλθον, Ἔρωτι θρασεῖ χρώμενος 

ἡγεμόνι.100 

 

ANEXO 22: Leónidas (Anth. Gr. 6.211) 

El Eros de plata, la ajorca que adorna el tobillo, 

la diadema que el pelo a la lesbia ciñe, el sostén 

transparente, el broncíneo espejo y el peine de 

boj que a todo lo ancho recoge el cabello Cali-

clea en tu atrio consagra, legítima Cipris, pues 

obtuvo lo que deseaba. 

 

Traducción de Manuel Fernández-Galiano101 

 τὸν ἀργυροῦν Ἔρωτα, καὶ περίσφυρον 

πέζαν, τὸ πορφυρεῦν τε Λεσβίδος κόμης 

ἕλιγμα, καὶ μηλοῦχον ὑαλόχροα, τὸ χάλκεὸν 

τ᾽ ἔσοπτρον, ἠδὲ τὸν πλατὺν τριχῶν 

σαγηνευτῆρα, πύξινον κτένα, ὧν ἤθελεν 

τυχοῦσα, γνησία Κύπρι, ἐν σαῖς τίθησι 

Καλλίκλεια παστάσιν.102 

 

ANEXO 23: Leónidas (Anth. Gr. 9.179) 

¿Quién un Eros de incienso esculpió con el 

arco en la mano que ni aun al propio Zeus res-

petara otrora? Al fin será presa de Hefesto, 

 Τοξοβόλον τὸν Ἔρωτα τίς ἔξεσεν ἐκ 

λιβανωτοῦ, τόν ποτε μηδ᾽ αὐτοῦ Ζηνὸς 

ἀποσχόμενον; ὀψέ ποθ᾽ Ἡφαίστῳ κεῖται 

 
97 FERNÁNDEZ-GALIANO (1978) 

98 Ed. PATON (1857-1921) 

99 FERNÁNDEZ-GALIANO (1978) 

100 Ed. PATON (1857-1921) 

101 FERNÁNDEZ-GALIANO (1978) 

102 Ed. PATON (1857-1921)  



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

35 

 

pues nada le cuadra como ser devorado tam-

bién él por el fuego. 

 

Traducción de Manuel Fernández-Galiano103 

σκοπός, ὃν καθορᾶσθαι ἔπρεπεν οὐκ ἄλλως ἢ 

πυρὶ τυφόμενον.104 

 

ANEXO 24: Leónidas (Anth. Gr. 16.206) 

Así, sólo así los Tespieos honrar a Eros saben, 

hijo de Citerea, con la divina forma que escul-

piera Praxiteles viéndole al lado de Frine, a la 

que como precio lo dio de sus encantos. 

 

Traducción de Manuel Fernández-Galiano105 

 Θεσπιέες τὸν Ἔρωτα μόνον θεὸν ἐκ 

Κυθερείης ἅζοντ᾽, οὐχ ἑτέρου γραπτὸν ἀπ᾽ 

ἀρχετύπου, ἀλλ᾽ ὃν Πραξιτέλης ἔγνω θεόν: 

ὃν περὶ Φρύνῃ δερκόμενος, σφετέρων 

λύτρον ἔδωκε πόθων.106 

 

ANEXO 25: Leónidas (Anth. Gr. 5.188) 

A Eros no guardo rencor, que es bien dulce, lo 

juro por su madre Cipris, mas me hiere su ar-

tero cuerno y, un dardo inflamado lanzando 

tras otro sin cesar, a cenizas me tiene reducido. 

Voy, mortal, a vengar los agravios aunque es 

dios alado el agresor. ¿Seré reo por defen-

derme? 

 

Traducción de Manuel Fernández-Galiano107 

 οὐκ ἀδικέω τὸν Ἔρωτα. γλυκύς, μαρτύρομαι 

αὐτὴν Κύπριν βέβλημαι δ᾽ ἐκ δολίου κέραος, 

καὶ πᾶς τεφροῦμαι: θερμὸν δ᾽ ἐπὶ θερμῷ 

ἰάλλει ἄτρακτον, λωφᾷ δ᾽ οὐδ᾽ ὅσον 

ἰοβολῶν. χὠ θνητὸς τὸν ἀλιτρὸν ἐγώ, κεἰ 

πτηνὸς ὁ δαίμων, τίσομαι: ἐγκλήμων δ᾽ 

ἔσσομ᾽ ἀλεξόμενος;108 

 

 
103 FERNÁNDEZ-GALIANO (1978) 

104 Ed. PATON (1857-1921) 

105 FERNÁNDEZ-GALIANO (1978) 

106 Ed. PATON (1857-1921) 

107 FERNÁNDEZ-GALIANO (1978) 

108 Ed. PATON (1857-1921) 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

36 

 

ANEXO 26: Antípatro (Anth. Gr. 16.167) 

Dirás, si en la pétrea Cnido contemplas a Ci-

pris, que a las piedras mismas, siendo piedra, 

inflama; y del dulce Deseo109 tespiada, que no 

ya a la roca, sino al frío diamante fuego llevar 

sabría. Tales dioses Praxiteles puso en distintas 

regiones para que no se abrase todo en la doble 

hoguera. 

 

Traducción de Manuel Fernández-Galiano110 

 φάσεις, τὰν μὲν Κύπριν ἀνὰ κραναὰν 

Κνίδον ἀθρῶν, ἅδε που ὡς φλέξει καὶ λίθος 

εὖσα λίθον τὸν δ᾽ ἐνὶ Θεσπιάδαις γλυκὺν 

Ἵμερον, οὐχ ὅτι πέτρον ἀλλ᾽ ὅτι κἠν ψυχρῷ 

πῦρ ἀδάμαντι βαλεῖ. τοίους Πραξιτέλης 

κάμε δαίμονας, ἄλλον ἐπ᾽ ἄλλας γᾶς, ἵνα μὴ 

δισσῷ πάντα θέροιτο πυρί.111 

 

ANEXO 27: Catulo, 45 (vv. 1-18) 

Septimio, estrechando contra su pecho a 

Acme, su amor, le dice: «Acmé mía, si no te 

amo con locura y no estoy dispuesto a amarte 

sin cesar toda la vida, tan perdidamente como 

el que más, que solo en Libia y en la tórrida 

India me encuentre con un león de mirada de 

acero». Cuando dijo esto, Amor, como antes a 

su izquierda, estornudó su aprobación a la de-

recha. Por otra parte, Acme, volviendo leve-

mente la cabeza y sus ojitos, embriagados de 

su dulce joven, le besó con aquellos labios 

suyos de púrpura y le dijo: «Queridito Septi-

mio, vida mía, sirvamos siempre a este único 

dueño, tal como arde en mis tiernas médulas un 

fuego mucho mayor y más vivo». Cuando dijo 

esto, Amor, como antes a su izquierda, 

 Acmen Septimius suos amores 

tenens in gremio “mea,” inquit, “Acme, 

ni te perdite amo atque amare porro 

omnes sum adsidue paratus annos 

quantum qui pote plurimum perire, 

solus in Libya Indiaque tosta 

caesio veniam obvius leoni.” 

hoc ut dixit, Amor, sinistra ut ante, 

dextra sternuit adprobationem. 

at Acme leviter caput reflectens 

et dulcis pueri ebrios ocellos 

illo purpureo ore saviata 

“sic,” inquit, “mea vita, Septimille, 

huic uni domino usque serviamus, 

ut multo mihi maior acriorque 

ignis mollibus ardet in medullis.” 

 
109 Se refiere a Eros. 

110 FERNÁNDEZ-GALIANO (1978) 

111 Ed. PATON (1857-1921) 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

37 

 

estornudó su aprobación a la derecha. 

 

Traducción de Arturo Soler Ruíz112 

hoc ut dixit, Arnor, sinistra ut ante, 

dextra sternuit adprobationem.113 

 
 

ANEXO 28: Catulo, 99 (vv. 11-16) 

Además, no has cesado de entregarme, desdi-

chado de mí, en las manos de Amor hostil y de 

atormentarme por todos los medios, de forma 

que aquel beso se me cambió ya de ambrosía 

en algo más amargo que el amargo eléboro. Ya 

que infliges este castigo a mi desdichado es 

amor, nunca ya en lo sucesivo te robaré besos. 

 

Traducción de Arturo Soler Ruíz114 

 Praeterea infesto miserum me tradere 

Amori non cessasti omnique excruciare 

modo, ut mi ex ambrosia mutatum iam fores 

illud saviolum tristi tristius elleboro. quam 

quoniam poenam misero proponis amori, 

nunquam iam posthac basia subripiam.115 

 

ANEXO 29: Propercio, 2.12 

Quienquiera que fuera el que pintó a Amor 

como un niño, ¿no crees que tuvo una mano 

extraordinaria? Éste fue el primero que vio que 

los enamorados viven sin seso y que grandes 

bienes se estropean por locas pasiones. Este 

mismo añadió no en vano alas ligeras como el 

viento, e hizo que el dios pudiera volar desde 

el corazón humano: pues es evidente que so-

mos zarandeados por olas de aquí para allá y el 

viento que nos sacude no permanece en ningún 

lugar. Y con razón su mano está armada con 

saetas afiladas y una aljaba de Cnosos cuelga 

 Quicumque ille fuit, puerum qui pinxit Amo-

rem, 

nonne putas miras hunc habuisse manus? 

is primum vidit sine sensu vivere amantes, 

et levibus curis magna perire bona. 

idem non frustra ventosas addidit alas, 

fecit et humano corde volare deum: 

scilicet alterna quoniam iactamur in unda, 

nostraque non ullis permanet aura locis. 

et merito hamatis manus est armata sagittis, 

et pharetra ex umero Gnosia utroque iacet: 

ante ferit quoniam, tuti quam cernimus 

 
112 SOLER RUÍZ, A. (1993). Catulo; Poemas. Tíbulo; Elegías. Madrid: Editorial Gredos. 

113 Ed. MERRILL, E.T. (1893). Catullus. Cambridge: Harvard University Press. 

114 SOLER RUÍZ (1993). 

115 Ed. MERRILL (1893). 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

38 

 

de sus hombros: pues hiere antes de que a salvo 

veamos al enemigo y nadie se marcha indemne 

de aquella herida. En mí permanecen sus dar-

dos, permanece también su imagen infantil: 

pero sin duda aquél ha perdido sus alas; pues, 

ay, no vuela desde mi pecho a otra parte, y con-

tinuamente hace la guerra en mi sangre. ¿Por 

qué te gusta habitar en mis tuétanos resecos? 

Si tienes pudor, ¡lanza tus dardos a otra parte! 

Mejor sería tentar a los no enamorados con ese 

veneno: no soy yo, sino mi débil sombra la que 

es azotada. Si la destruyes, ¿quién será el que 

cante al amor (esta Musa mía ligera es tu gran 

renombre), el que cante la cabeza, los dedos, 

los ojos negros de mi amada y la elegancia con 

que suele caminar? 

 

Traducción de Antonio Ramírez de Verger116 

hostem, 

nec quisquam ex illo vulnere sanus abit. 

in me tela manent, manet et puerilis imago: 

sed certe pennas perdidit ille suas; 

evolat ei nostro quoniam de pectore nus-

quam, 

assiduusque meo sanguine bella gerit. 

quid tibi iucundum est siccis habitare medu-

llis? 

si pudor est, alio traice duella tua! 

intactos isto satius temptare veneno: 

non ego, sed tenuis vapulat umbra mea. 

quam si perdideris, quis erit qui talia cantet, 

(haec mea Musa levis gloria magna tua est), 

qui caput et digitos et lumina nigra puellae, 

et canat ut soleant molliter ire pedes?117 

 

 

ANEXO 30: Propercio, 2.18B (vv. 19-22) 

Tú, en cambio, incluso me odias a mí que soy 

joven, cuando no está lejos el día en que tú se-

rás una anciana encorvada. De ahí que yo más 

bien disminuya mi amor, pues Cupido a me-

nudo suele ser malo con quien antes fue bueno. 

 

Traducción de Antonio Ramírez de Verger118 

 at tu etiam iuvenem odisti me, perfida, cum 

sis ipsa anus haud longa curva futura die. 

quin ego deminuo curam, quod saepe Cu-

pido huic malus esse solet, cui bonus ante 

fuit.119 

 

 
116 RAMÍREZ DE VERGER, A. (1989). Propercio; Elegías. Madrid: Editorial Gredos. 

117 Ed. MULLER, L. (1898). Propertius. Elegies. Leipzig: Teubner. 

118 RAMÍREZ DE VERGER (1989) 

119 Ed. MULLER (1898) 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

39 

 

ANEXO 31: Propercio, 3.5 (vv. 1-6) 

Amor es un dios de paz, a la paz veneramos los 

enamorados: duras sólo son las batallas que 

sostengo con mi dueña. Y todavía mi corazón 

no se atormenta con el odioso oro, ni necesito 

saciar mi sed en copas de joyas preciosas, ni 

mil yuntas me aran en la fértil Campania, ni 

desgraciado me procuro bronces a costa de tu 

ruina, Corinto. 

 

 Traducción de Antonio Ramírez de Verger120 

 Pacis Amor deus est, pacem veneramur 

amantes: sat mihi cum domina proelia dura 

mea. nec mihi mille iugis Campania pinguis 

aratur, nec bibit e gemma divite nostra sitis, 

nec tamen inviso pectus mihi carpitur auro, 

nec mixta aera paro clade, Corinthe, tua.121 

 

ANEXO 32: Propercio, 2.30 

¿A dónde huyes, insensata? No hay posibilidad 

de huida: aunque huyas hasta el Don, hasta allí 

te seguirá Amor. Ni aunque te transporte en el 

aire el lomo de Pegaso, ni aunque el ala de Per-

seo mueva tus pies, ni por más que te traslade 

velozmente el aire que las alas talares mueven, 

de nada te servirá el elevado camino de Mercu-

rio. Acosa siempre Amor sobre tu cabeza, acosa 

al enamorado y pesado se sienta sobre su cuello 

libre. Vigila el, centinela severo, y nunca permi-

tirá que levantes del suelo tus ojos ya cautivados. 

Pero, aunque seas infiel, él entonces es un dios 

aplacable, con tal de que vea súplicas sinceras. 

Que viejos adustos critiquen esos banquetes: no-

sotros, vida mía, sigamos sólo el camino fijado. 

Sus oídos están cargados de ritmos musicales 

 
Quo fugis a demens? nulla est fuga: tu licet 

usque ad Tanain fugias, usque sequetur Amor 

non si Pegaseo vecteris in aere dorso, nec tibi 

si Persei moverit ala pedes; vel si te sectae ra-

piant talaribus aurae, nil tibi Mercurii prode-

rit alta via instat semper Amor supra caput, 

instat amanti, et gravis ipse super libera colla 

sedet. Excubat ille acer custos et tollere num-

quam te patietur humo lumina capta semel. Et 

iam si pecces, deus exorabilis ille est si modo 

praesentis viderit esse preces. 

Ista senes licet accusent convivia duri: nos 

modo propositum, vita, teramus iter illorum 

 
120 RAMÍREZ DE VERGER (1989) 

121 Ed. Ed. MULLER (1898) 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

40 

 

antiguos: éste es el sitio, flauta sabia, en el que 

puedes sonar, tú que nadaste, injustamente arro-

jada a los bajíos del Meandro, cuando un tumor 

desfiguró el rostro de Palas. ¡Y no sin razón! ¡Ir 

yo ahora por las aguas frigias, dirigirme a las co-

nocidas orillas del mar de Hircania, esparcir 

nuestros comunes Penates con sucesivas matan-

zas y traer a los Lares patrios crueles triunfos! 

¿Que me avergüence por vivir contento con una 

sola amante? Si aquí hay culpa, la culpa será de 

Amor: ¡Que nadie me lo reproche! Sea de tu 

agrado, Cintia, vivir conmigo en cuevas hume-

decidas de rocío sobre cumbres de musgos. Allí 

contemplarás a las Hermanas sentadas sobre las 

rocas, cantando los dulces engatios del primitivo 

Júpiter, cómo se abrasó por Sémele, cómo se 

perdió por y cómo, en fin, voló, convertido en 

ave, hacia los techos de Troya. Y si no hay nadie 

que haya vencido a las armas del Volador, ¿por 

qué se me acusa a mí solo de una culpa que es 

de todos? Tampoco vas tú a ruborizar el rostro 

recatado de las Vírgenes; tampoco este coro des-

conoce lo que es el amor; si hasta una de ellas, 

embelesada por la hermosura de Eagro, hizo el 

amor en otro tiempo en las rocas de Bistonia. 

Entonces, cuando ellas te coloquen al frente de 

los coros y Baco esté en medio con su sabio 

tirso, entonces consentiré que cuelguen de mi 

cabeza corimbos sagrados: pues sin ti de nada 

sirve mi genio poético. 
 

Traducción de Antonio Ramírez de Verger122 

antiquis onerantur legibus aures: hic locus est 

in quo, tibia docta, sones, quae non iure vado 

Maeandri iacta natasti, turpia cum faceret Pa-

lladis ora tumor. Non tamen immerito! 

Phrygias nunc ire per undas et petere Hyrcani 

litora nota maris, spargere et alterna commu-

nis caede Penatis et ferre ad patrios praemia 

dira Lares! Una contentum pudeat me vivere 

amica? Hoc si crimen erit, crimen Amoris 

erit: mi nemo obiciat. libeat tibi, Cynthia, me-

cum rorida muscosis antra tenere iugis. Illic 

aspicies scopulis haerere Sorores 

et canere antiqui dulcia furta Iovis, ut Semela 

est combustus, ut est deperditus Io, denique 

ut ad Troiae tecta volarit avis. Quod si nemo 

exstat qui vicerit Alitis arma, communis cul-

pae cur reus unus agor? Nec tu Virginibus 

reverentia moveris ora: hic quoque non nescit 

quid sit amare chorus; si tamen Oeagri 

quaedam compressa figura Bistoniis olim ru-

pibus accubuit. Hic ubi me prima statuent in 

parte choreae, et medius docta cuspide Bac-

chus erit, tum capiti sacros patiar pendere co-

rymbos: nam sine te nostrum non valet inge-

nium.123 

 
122 RAMÍREZ DE VERGER (1989) 

123 Ed. MULLER (1898) 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

41 

 

 

ANEXO 33: Meleagro (Anth. Gr. 5.179) 

Todas tus armas te voy a quemar, sí, por Cipris, 

tu arco, Eros, y los dardos y la escítica aljaba. 

Quemaré... ¿Por qué arrugas tu chata nariz y te 

burlas con sardónica risa que habrá de pesarte? 

Voy a cortarte esas alas veloces que inspiran 

pasión, y a tus pies pondré trabas de bronce. 

Pero va a ser quizá una victoria cadmea el un-

cirte a mi alma como a un lince cerca del 

aprisco. Vete, pues, me venciste; recoge tus le-

ves sandalias y hacia otros emprende tu rápido 

vuelo. 

 

Traducción de Guillermo Galán Vioque124 

 ναὶ τὰν Κύπριν, Ἔρως, φλέξω τὰ σὰ πάντα 

πυρώσας, τόξα τε καὶ Σκυθικὴν ἰοδόκον 

φαρέτρην φλέξω, ναί, τί μάταια γελᾷς, καὶ 

σιμὰ σεσηρὼς μυχθίζεις; τάχα που 

σαρδάνιον γελάσεις. ἦ γάρ σευ τὰ ποδηγὰ 

Πόθων ὠκύπτερα κόψας, χαλκόδετον 

σφίγξω σοῖς περὶ ποσσὶ πέδην. καίτοι 

Καδμεῖον κράτος οἴσομεν, εἴ σε πάροικον 

ψυχῇ συζεύξω, λύγκα παρ᾽ αἰπολίοις. ἀλλ᾽ 

ἴθι, δυσνίκητε, λαβὼν δ᾽ ἔπι κοῦφα πέδιλα 

ἐκπέτασον ταχινὰς εἰς ἑτέρους πτέρυγας.125 

 

 

ANEXO 34: Horacio, Odas, 2.8 

Si alguna vez, Barina, te hubiera dañado el cas-

tigo de un perjurio; si te volvieras más fea —

un diente ennegrecido, una uña tan sólo— yo 

te creería; pero es que tú, tan pronto como te 

juegas tu pérfida cabeza a un juramento, mu-

cho más bella resplandeces y te haces más pú-

blica obsesión de los muchachos. Te viene bien 

burlar a las cenizas ya enterradas de tu madre, 

y a los taciturnos astros de la noche, con el 

cielo todo, y también a los dioses, que la gélida 

muerte no conocen. De esto se ríe —te lo digo 

yo— la propia Venus; se ríen las sencillas 

 Vlla si iuris tibi peierati 

poena, Barine, nocuisset umquam, 

dente si nigro fieres vel uno 

turpior ungui, 

crederem: sed tu simul obligasti 

perfidum votis caput, enitescis 

pulchrior multo iuvenumque prodis 

publica cura. 

expedit matris cineres opertos 

fallere et toto taciturna noctis 

signa cum caelo gelidaque divos 

morte carentis 

 
124 GALÁN VIOQUE, G. (2004). Antología Palatina II (La Guirnalda de Filipo). Madrid: Editorial Gre-

dos. 

125 Ed. PATON (1857-1921) 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

42 

 

ninfas y Cupido fiero, que siempre afila sus ar-

dientes flechas en sangrienta muela. Añade que 

para ti se hacen hombres todos los mozos y te 

crece una nueva servidumbre; pero los vetera-

nos no abandonan 

la casa de su impía dueña, por más que hayan 

amenazado con hacerlo. Te temen las madres, 

pensando en sus novillos, y los viejos austeros; 

y también —pobrecillas— las recién casadas, 

no sea que a sus maridos los retengan tus eflu-

vios. 

 

Traducción de José Luís Moralejo126 

ridet hoc, inquam, Venus ipsa, rident 

simplices Nymphae, ferus et Cupido 

semper ardentis acuens sagittas 

cote cruenta. 

adde quod pubes tibi crescit omnis, 

servitus crescit nova nec priores 

inpiae tectum dominae relinquunt, 

saepe minati. 

te suis matres metuunt iuvencis, 

te senes parci miseraeque nuper 

virgines nuptae, tua ne retardet 

aura maritos.127 

 

ANEXO 35: Gémino (Anth. Gr. 16.103) 

‘Heracles, ¿dónde está tu gran maza, tu manto 

de Nemea y tu aljaba repleta de flechas? 

¿Dónde tu insolente fuerza? ¿Por qué te mo-

deló Lisipo así de cabizbajo y entremezcló do-

lor en el bronce? ¿Estás apesadumbrado por 

verte privado de tus armas? ¿Quién es el que 

ha acabado contigo?’ Έ1 alado Eros, el único 

de mis trabajos que me fue realmente gravoso. 

 

Traducción de Guillermo Galán Vioque128 

 

 

Ἥρακλες, ποῦ σοι πτόρθος μέγας, ἥ τε 

Νέμειος χλαῖνα, καὶ ἡ τόξων ἔμπλεος ἰοδόκη; 

ποῦ σοβαρὸν βρίμημα; τί ς1᾽ ἔπλασεν ὧδε 

κατηφῆ Λύσιππος, χαλκῷ τ᾽ ἐγκατέμιξ᾽ 

ὀδύνην; ἄχθῃ γυμνωθεὶς ὅπλων σέο: τίς δὲ ς1᾽ 

ἔπερσεν; ‘ὁ πτερόεις, ὄντως εἷς βαρὺς ἆθλος, 

Ἔρως.’129 

 

ANEXO 36: Gémino (Anth. Gr. 6.260) 

Frine ha consagrado a los de Tespias este alado  Φρύνη τὸν πτερόεντα, τὸν εὐτέχνητον 

 
126 MORALEJO, J.L. (2007). Horacio; Odas - Canto Secular - Épodos. Madrid: Editorial Gredos. 

127 Ed. SHOREY, P; LAING, G.J. (1919). Horace, Odes and Epodes. Chicago: Benj. H. Sanborn & Co. 

128 GALÁN VIOQUE (2004). 

129 Ed. PATON (1857-1921) 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

43 

 

y bien modelado Eros, un pago por su arte. De 

Cipris es el arte, envidiable y en nada repro-

chable el regalo. A ambos les convenía Eros 

como pago: por su doble arte elogio al hombre 

que regaló un dios a los demás y retuvo otro 

más perfecto en su pecho. 

 

Traducción de Guillermo Galán Vioque130 

Ἔρωτα μισθὸν ὑπὲρ λέκτρων, ἄνθετο 

῾Θεσπιέσιν. Κύπριδος ἡ τέχνη ζηλούμενον, 

οὐκ ἐπιμεμφὲς δῶρον ἐς ἀμφοτέρους δ᾽ 

ἔπρεπε μισθὸς Ἔρως. δοιῆς ἐκ τέχνης αἰνέω 

βροτόν, ὅς γε καὶ ἄλλοις δοὺς θεὸν ἐν 

σπλάγχνοις εἶχε τελειότερον.131 

 

ANEXO 37: Mecio (Anth. Gr. 16.198) 

Llora con tus manos bien encadenadas, irracio-

nal divinidad, llora derramando lágrimas que 

derriten el corazón, enemigo de la prudencia, 

embaucador, ladrón de la razón, fuego alado, 

invisible herida del alma, Eros. Para los morta-

les tus cadenas, irracional, suponen la libera-

ción de sus penalidades; Lanza, ahora que estás 

encadenado, tus súplicas a los sordos vientos el 

fuego que, irresistible para los mortales, infla-

mabas en sus corazones, mira cómo ahora lo 

apagan tus lágrimas. 

 

Traducción de Guillermo Galán Vioque132 

 κλαῖε δυσεκφύκτως σφιγχθεὶς χέρας, ἄκριτε 

δαῖμον, κλαῖε μάλα, στάζων ψυχοτακῆ 

δάκρυα, σωφροσύνας ὑβριστά, φρενοκλόπε, 

λῃστὰ λογισμοῦ, πτανὸν πῦρ, ψυχᾶς τραῦμ᾽ 

ἀόρατον, Ἔρως. θνατοῖς μὲν λύσις ἐστὶ γόων 

ὁ σός, ἄκριτε, δεσμός: ᾧ σφιγχθεὶς κωφοῖς 

πέμπε λιτὰς ἀνέμοις. ὃν δὲ βροτοῖς 

ἀφύλακτος ἐνέφλεγες ἐν φρεσὶ πυρσόν, ἄθρει 

νῦν ὑπὸ σῶν σβεννύμενον δακρύων.133 

 

ANEXO 38: Ovidio, Metamorfosis (1. 452-66) 

“El primer amor de Febo fue Dafne, hija de 

Pene, y no fue un don de la Fortuna ciega, sino 

 Primus amor Phoebi Daphne Peneia, 

quem non fors ignara dedit, sed saeva 

 
130 GALÁN VIOQUE (2004). 

131 Ed. PATON (1857-1921) 

132 GALÁN VIOQUE (2004). 

133 Ed. PATON (1857-1921) 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

44 

 

de la ira cruel de Cupido. El de Délos, ensober-

becido por la reciente victoria sobre la serpiente, 

lo había visto doblar el arco tirando hacia sí de 

la cuerda, y le había dicho: «¿Qué haces tú, mu-

chacho travieso, con una arma tan poderosa? Esa 

carga es adecuada para un brazo como el mío, 

que puede herir certeramente a una fiera, o al 

enemigo, y hace poco ha derribado con innúme-

ras flechas a la hinchada Pitón, que tantas yuga-

das cubría con su vientre pestilente. Tú contén-

tate con encender con tu antorcha amoríos de 

ésos y no reclames para ti mis méritos. El hijo 

de Venus le respondió: «Por mucho que tu arco, 

Febo, alcance todas las cosas, el mío te alcanzará 

a ti; lo mismo que los animales son inferiores a 

los dioses, tu gloria es inferior a la mía».” 

 

 Traducción de José Carlos Fernández Corte y 

Josefa Cantó Llorca134 

Cupidinis ira. Delius hunc, nuper victa 

serpente superbus, viderat adducto flec-

tentem cornua nervo “quid” que “tibi, las-

cive puer, cum fortibus armis?” dixerat, 

“ista decent umeros gestamina nostros, qui 

dare certa ferae, dare vulnera possumus 

hosti, qui modo pestifero tot iugera ventre 

prementem stravimus innumeris tumidum 

Pythona sagittis. Tu face nescio quos esto 

contentus amores inritare tua, nec laudes 

adsere nostras.” Filius huic Veneris “figat 

tuus omnia, Phoebe, te meus arcus:” ait 

“quantoque animalia cedunt cuncta deo 

tanto minor est tua gloria nostra.”135 

 

ANEXO 39: Ovidio, Metamorfosis (5. 363-70) 

Abrazó estrechamente a su alado hijo y añadió: 

“Mis amaras, mi fuerza y todo mi poder, Cu-

pido, hijo, coge los dardos que con que vences 

a todos y dispara rápidas satas contra el pecho 

del dios a quien, de los tres reinos del mundo, 

le cupo en suerte el último. Tu vences y domas 

a los celestes y al propio Júpiter, a los dioses 

del Ponto, y al dios que rige los dioses del 

 natumque amplexa volucrem “arma ma-

nusque meae, mea, nate, potentia”, dixit, 

“illa, quibus superas omnes, cape tela, Cu-

pido, inque dei pectus celeres molire sagi-

ttas, cui triplicis cessit fortuna novissima 

regni. Tu superos ipsumque Iovem tu nu-

mina ponti victa domas ipsumque, regit 

 
134 FERNÁNDEZ CORTE, J.C.; CANTÓ LLORCA, J. (2012). Ovidio. Metamorfosis. Madrid: Editorial Gre-

dos. 

135 Ed. MAGNUS, H. (1892). Ovid. Metamorphoses. Gotha: Friedr. Andr. Perthes. 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

45 

 

Ponto.” 
 

 Traducción de José Carlos Fernández Corte 

y Josefa Cantó Llorca136 

qui numina ponti.137 

 

ANEXO 40: Ovidio, Fastos 4.1 (vv. 1-5) 

«¡Madre nutricia de los Amores gemelos, fa-

voréceme!)), dije yo. Ella volvió la cara al 

poeta, diciendo: «¿Qué tienes tu conmigo! Ce-

sas más importantes cantabas, desde luego. 

¿Acaso guardas una vieja herida en tu tierno 

pecho?». «Tú sabes de mi herida» 
 

Traducción de Bartolomé Segura Ramos138 

 ‘Alma, fave,’ dixi ‘geminorum mater Amo-

rum!’ ad vatem voltus rettulit illa suos: 

‘quid tibi’ ait ‘mecum? certe maiora cane-

bas. num vetus in molli pectore volnus ha-

bes?’ ‘scis, dea,’ respondi ‘de volnere.’139 

 

ANEXO 41: Ovidio, Heroidas, 4 (vv. 11-16) 

Lo que Amor ha mandado no es cosa segura 

despreciarlo; él gobierna y tiene poder sobre 

los dioses soberanos. Él me ha dicho, cuando 

al principio dudaba si escribirte: «¡Escribe! 

Ese duro de corazón rendirá sus manos some-

tidas». Que él me asista, y que igual que a mí 

con su fuego devorador me recalienta las 

entrañas, así te clave a ti sus flechas en el cora-

zón como yo deseo. 
 

Traducción de Ana Pérez Vega140 

 Quidquid Amor iussit, non est contemnere 

tutum; Regnat et in dominos ius habet ille 

deos. Ille mihi primo dubitanti scribere 

dixit: 'Scribe! dabit victas ferreus ille ma-

nus.' Adsit et, ut nostras avido fovet igne 

medullas, figat sic animos in mea vota 

tuos!141 

 
136 FERNÁNDEZ CORTE; CANTÓ LLORCA (2012). 

137 Ed. MAGNUS (1892). 

138 SEGURA RAMOS, B. (1988). Ovidio. Fastos. Madrid: Editorial Gredos. 

139 Ed. FRAZER, J. G. (1933). Ovid's Fasti. Cambridge: Harvard University Press. 

140 PÉREZ VEGA, A. (1994). Ovidio. Cartas de las Heroínas – Ibis. Madrid: Editorial Gredos. 

141 Ed. EHWALD, R. (1907). P. Ovidius Naso. Amores, Epistulae, Medicamina faciei femineae, Ars ama-

toria, Remedia amoris. Leipzig: Teubner. 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

46 

 

 

ANEXO 42: Ovidio, Heroidas, 20 (vv. 45-51) 

Dúdese de que te pueda seducir: seguro que te 

seduciré; el desenlace está en manos de los dio-

ses, pero te seduciré. Aunque te escapes por un 

lado, no te salvarás del resto de las redes que te 

ha tendido Amor, muchas más de las que te 

crees. Si los trucos no sirvieran, yo llegaría a 

las armas, y secuestrada te arrastraría a mi re-

gazo, que está ávido de ti. 

 

Traducción de Ana Pérez Vega142 

 

 Quae tibi, quam credis, plura tetendit 

Amor. Si non proficient artes, veniemus 

ad arma, inque tui cupido rapta ferere 

sinu. Non sum, qui soleam Paridis repre-

hendere factum, nec quemquam, qui vir, 

posset ut esse, fuit. Nos quoque — sed 

taceo! mors huius poena rapinae ut sit, 

erit, quam te non habuisse, minor.143 

 

ANEXO 43: Antípatro de Tesalónica (Anth. Gr. 9.420) 

No pienses que vas a conmover con tus lágrimas 

a Eros, Telémbroto, ni a sofocar su tenaz fuego 

con un poco de agua: el oro ha sido siempre la 

medicina de Eros, pues su fuego no se apagó ni 

cuando nació de las profundidades del mar. 

 

Traducción de Guillermo Galán Vioque144 

 μὴ κλαίων τὸν Ἔρωτα δόκει, Τηλέμβροτε, 

πείσειν, μηδ᾽ ὀλίγῳ παύσειν ὕδατι πῦρ 

ἀτενές. χρυσὸς Ἔρωτος ἀεὶ παιώνιος: 

ἐσβέσθη δὲ οὐδὲ τότ᾽ ἐν πολλῷ 

τικτόμενος πελάγει.145 

 

ANEXO 44: Marco Argentario (Anth. Gr. 9.221) 

Veo en el sello al inevitable Eros guiando la 

fuerza de un león con sus manos: cómo con una 

 Αὐγάζω τὸν ἄφυκτον ἐπὶ σφραγῖδος Ἔρωτα 

χερσὶ λεοντείαν ἁνιοχεῦντα βίαν, ὡς τᾷ μὲν 

 
142 PÉREZ VEGA (1994) 

143 Ed. EHWALD (1907) 

144 GALÁN VIOQUE (2004). 

145 Ed. PATON (1857-1921) 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

47 

 

dirige el látigo contra su cerviz, mientras con 

la otra gobierna las riendas; y la gracia brota a 

raudales. Me estremezco ante el destructor de 

hombres, pues quien doma a una fiera salvaje 

no se apiadará ni un poco de los mortales. 

 

Traducción de Guillermo Galán Vioque146 

μάστιγα κατ᾽ αὐχένος, ᾇ δὲ χαλινοὺς εὐθύνει: 

πολλὰ δ᾽ ἀμφιτέθηλε χάρις. φρίσσω τὸν 

βροτολοιγὸν ὁ γὰρ καὶ θῆρα δαμάζων ἄγριον, 

οὐδ᾽ ὀλίγον φείσεται ἁμερίων.147 

 

ANEXO 45: Crinágoras (Anth. Gr. 7.628) 

También otras islas renunciaron a su nombre 

anterior poco glorioso y recibieron el mismo 

nombre que los hombres. Sed llamadas tam-

bién vosotras ‘islas de los Amores’. Ningún 

castigo tendréis, Oxías, por cambiar a tal nom-

bre. al niño que Dies enterró aquí bajo un tú-

mulo de tierra le dio su nombre y su belleza el 

propio Eros. Tierra que le das sepultura, acoge 

tú ligera al niño; mar que bordeas la costa, qué-

date tú tranquilo. 

 

Traducción de Guillermo Galán Vioque148 

 ἠρνήσαντο καὶ ἄλλαι ἑὸν πάρος οὔνομα 

νῆσοι ἀκλεές, ἐς δ᾽ ἀνδρῶν ἦλθον 

ὁμωνυμίην: κληθείητε καὶ ὔμμες Ἐρωτίδες: 

οὐ νέμεσίς τοι, ὀξεῖαι, ταύτην κλῆσιν 

ἀμειψαμέναις. παιδὶ γάρ, ὃν τύμβῳ Δίης 

ὑπεθήκατο βώλου, οὔνομα καὶ μορφὴν 

αὐτὸς ἔδωκεν Ἔρως. ὦ χθὼν σηματόεσσα, 

καὶ ἡ παρὰ θινὶ θάλασσα, παιδὶ σὺ μὲν 

κούφη κεῖσο, σὺ δ᾽ ἡσυχίη.149 

 

ANEXO 46: Séneca, Fedra (280ff) 

Diosa engendrada por el furioso Ponto a la 

que madre llama Cupido, el de naturaleza do-

ble que abusa de sus llamas y también de sus 

 Diva non miti generata ponto, 

quam vocat matrem geminus Cupido, 

impotens flammis simul et sagittis 

 
146 GALÁN VIOQUE (2004). 

147 Ed. PATON (1857-1921) 

148 GALÁN VIOQUE (2004). 

149 Ed. PATON (1857-1921) 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

48 

 

flechas; ese niño travieso y sonriente, ¡con 

qué certero arco dirige sus saetas! [Desciende 

su locura por todas las entrañas con un fuego 

furtivo que devasta las venas.] No tiene una 

ancha frente la herida que produce pero hasta 

lo más hondo devora las entrañas. No hay paz 

para ese niño. Por el mundo entero va espar-

ciendo las flechas ágilmente. 

 

Traducción de Jesús Luque Moreno150 

iste lascivus puer et renidens 

tela quam certo moderatur arcu! 

labitur totas furor in medullas 

igne furtivo populante venas. 

non habet latam data plaga frontem, 

sed vorat tectas penitus medullas, 

nulla pax isti puero: per orbem 

spargit effusas agilis sagittas.151 

   

ANEXO 47: Virgilio, Eneida (1. 657-700) 

Por su parte la diosa de Citera da vueltas y 

más vueltas en su alma a nuevas trazas y a su 

nuevo plan: que Cupido, cambiando de as-

pecto y rostro, acuda en vez del dulce Asca-

nio y que al hacerle entrega de sus dones 

enardezca a la reina en loco amor y le infunda 

su fuego hasta la medula, pues teme la falsia 

de la casa y las dobleces de los tirios. Por eso 

le habla así al Amor alado: «¡Hijo, que eres 

mi fuerza, todo mi gran poder, hijo, tú que 

desprecias los dardos que lanzó contra Tírteo 

el padre soberano, a ti acudo y demando hu-

milde tu divino valimiento! Bien conoces 

como tu hermano Eneas, rodando por el mar, 

es arrojado contra todas las playas por los 

rencores de la acerba Juno y te has compade-

cido de mi duelo a menudo. Ahora lo acoge 

la fenicia Dido y con blandas palabras lo 

 
At Cytherea novas artes, nova pectore 

versat Consilia, ut faciem mutatus et 

ora Cupido pro dulci Ascanio veniat, 

donisque furentem incendat reginam, 

atque ossibus implicet ignem; 

quippe domum timet ambiguam Ty-

riosque bilinguis; urit atrox Iuno, et sub 

noctem cura recursat. Ergo his alige-

rum dictis adfatur Amorem: “Nate, 

meae vires, mea magna potentia solus, 

nate, patris summi qui tela Typhoia 

temnis, ad te confugio et supplex tua 

numina posco. Frater ut Aeneas pelago 

tuus omnia circum litora iactetur odiis 

Iunonis iniquae, nota tibi, et nostro 

 
150 LUQUE MORENO, J. (1980). Séneca. Tragedias II. Madrid: Editorial Gredos. 

151 Ed. PEIPER, R.; RICHTER, G. (1921). L. Annaeus Seneca. Tragoediae. Leipzig: Teubner.  



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

49 

 

retiene. Recelo de esta hospitalidad que 

emana pues no va a estar ociosa en tan pa-

tente giro de fortuna. [Juno, Por eso me pro-

pongo adelantarme a prender en mis redes y 

a inflamar en la llama del amor a la reina, no 

sea que, por obra de algún poder divino, se 

opere un cambio en ella. Quiero tenerla de mi 

parte, cautiva de un intenso amor a Eneas. Es-

cucha ahora la traza con que puedes lograrlo. 

El pequeño príncipe, objeto de todos mis des-

velos, cumpliendo la orden de su amante pa-

dre, se dispone a dirigirse ahora a la ciudad 

sidonia llevando los regalos que dejó a salvo 

el mar y las llamas de Troya. Voy a sumirlo 

en sueño y allí en lo alto de la isla de Citera 

sobre el monte Idalio me propongo escon-

derle en mi sacro recinto a fin de que él no 

pueda advertir la añagaza ni acudir a estor-

barla. Tú, una noche, una sola, con tus mañas 

finge su misma traza y como niño que eres, 

adopta el rostro familiar del niño para que 

cuando Dido te acoja alborozada en su regazo 

en el banquete real entre el fluir del vino y te 

estreche en sus brazos, y cuando imprima en 

ti sus dulces besos. infundas tu secreto fuego 

en ella y tus filtros de amor sin que lo ad-

vierta». El Amor obedece las ordenes de su 

querida madre, se desprende de sus alas y re-

meda gozoso el mismo andar de Julo. Mien-

tras, Venus infunde en los miembros de As-

canio un placido sopor, y entibiado en su re-

gazo se lo lleva a las altas arboledas de Idalia, 

donde el blando amaranto lo envuelve en la 

doluisti saepe dolore. Hunc Phoenissa 

tenet Dido blandisque moratur vocibus; 

et vereor, quo se Iunonia vertant hospi-

tia; haud tanto cessabit cardine rerum. 

Quocirca capere ante dolis et cingere 

flamma reginam meditor, ne quo se nu-

mine mutet, sed magno Aeneae mecum 

teneatur amore. Qua facere id possis, 

nostram nunc accipe mentem. Regius 

accitu cari genitoris ad urbem Sido-

niam puer ire parat, mea maxima cura, 

dona ferens, pelago et flammis restan-

tia Troiae: hunc ego sopitum somno su-

per alta Cythera aut super Idalium sa-

crata sede recondam, ne qua scire dolos 

mediusve occurrere possit. 

Tu faciem illius noctem non amplius 

unam falle dolo, et notos pueri puer in-

due voltus, ut, cum te gremio accipiet 

laetissima Dido regalis inter mensas la-

ticemque Lyaeum, cum dabit amplexus 

atque oscula dulcia figet, occultum ins-

pires ignem fallasque veneno.” Paret 

Amor dictis carae genetricis, et alas ex-

uit, et gressu gaudens incedit Iuli. At 

Venus Ascanio placidam per membra 

quietem inrigat, et fotum gremio dea 

tollit in altos Idaliae lucos, ubi mollis 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

50 

 

fragancia de sus flores y en el abrazo de su 

dulce sombra. Dócil a lo mandado, caminaba 

Cupido alegremente acompañado de su guía 

Acates. Cuando entra, ya la reina descansa en 

lecho de oro entre regios tapices emplazada 

en el centro. 

Llega el caudillo Eneas. Llega también la ju-

ventud troyana y se reclinan sobre estrados de 

púrpura. 

 

Traducción de Javier de Echave-Sustaeta152 

amaracus illum floribus et dulci ad-

spirans complectitur umbra. Iamque 

ibat dicto parens et dona Cupido regia 

portabat Tyriis, duce laetus Achate. 

Cum venit, aulaeis iam se regina super-

bis aurea composuit sponda mediam-

que locavit. 

Iam pater Aeneas et iam Troiana iuven-

tus conveniunt, stratoque super dis-

cumbitur ostro.153 

 

ANEXO 48: Bobina ateniense de cerámica (ca. 470 a.C–450 

a.C.)154 

 

 
152 CRISTÓBAL, V; DE ECHAVE-SUSTAETA, J. (1992). Virgilio; Eneida. Madrid: Editorial Gredos. 

153 Ed. GREENOUGH, J.B. (1900). Bucolics, Aeneid, and Georgics Of Vergil. Boston: Ginn & Co. 

154 Esta cerámica se encuentra conservada en el Museo del Louvre (París), en el departamento de Anti-

guedades griegas, romanas y etruscas, bajo el código CA 1798. Fotografía de Marie-Lan Nguyen / Wikime-

dia Commons (Public Domain). 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

51 

 

 

ANEXO 49: Cerámica ática (ca. 430–425 a.C.) 155 

 

 

ANEXO 50: Copia del sarcófago matthei (ca. 220 a.C.)156 

 

 

 
155 Esta pieza se encuentra conservada en en el Museo del Louvre (París), en el departamento de Anti-

guedades griegas, romanas y etruscas, bajo el código CA 1289. La fotografía pertenece a © Marie-Lan 

Nguyen / Wikimedia Commons. 

156 Esta pieza se encuentra actualmente en el Museo della civiltà romana (Roma), en la Sala 6, como la 

obra nº 6. La fotografía pertenece a © Giovanni Dall'Orto/ Wikimedia Commons. 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

52 

 

ANEXO 51: Carmina Burana (Carmina amatoria, 87) 

Vuela el Amor por doquier 

ansiando llegar a ser. 

Los jóvenes con razón 

corazón con corazón 

enlazan con alegría 

sin más socio que la vida; 

ella la noche aguarda 

en secreto, 

situación muy amarga 

para el cuerpo. 

 

Traducción de Serafín Bodelón157 

 Amor volat undique; 

captus est libidine. 

iuvenes iuvencule 

que secuntur merito, 

si que sine socio. 

illa vero caret omni gloria; 

tenet noctis infima 

sub intima 

cardinis custodia. 

sic fit res amarissima.158 

 

ANEXO 52: Carmina Burana (Carmina amatoria, 152) 

I 

No apareció verano 

en los tiempos pasados 

tan hermoso y tan claro 

con tan floridos prados. 

Ahora cantan las aves, 

gorjean los pardales. 

II 

Juno a Zeus supera 

en amor conjugal, 

Vulcano a Marte apresa 

en red artificial. 

 I 

Estas non apparuit     

preteritis temporibus, 

que sic clara fuerit;    ornantur prata floribus. 

Aves nunc in silva canunt 

et canendo dulce garriunt. 

II 

Iuno lovem superat     

amore maritali; 

Mars a Vulcano capitur     

rete artificiali. 

Aves nunc in silva canunt 

 
157 BODELÓN, S. (2002). Carmina Burana: Selección y traducción en Helmantica vol. 53. Salamanca: 

Universidad de Salamanca. 

158 Ed. BERNT, G.; HILKA, A.; SCHUMANN, O. (1979). Carmina Burana. Munich. 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

53 

 

Ahora cantan las aves, 

gorjean los pardales. 

III 

A Venus imitando 

esta leyenda sigue, 

Febo a Dafne persigue 

va Europa cabalgando. 

Ahora cantan las aves, 

gorjean los pardales. 

IV 

Eros busca a mancebos, 

enamorar doncellas 

impera Venus, ellas 

preparan ya sus cebos. 

Ahora cantan las aves, 

gorjean los pardades. 

 

Traducción de Serafín Bodelón159 

et canendo dulce garriunt. 

III 

In exemplum Veneris     

hec fabula proponitur; 

Phebus Daphnem sequitur,     

Europa tauro luditur. 

Aves nunc in silva canunt 

et canendo dulce garriunt. 

IV 

Amor querit iuvenes,  

ut ludant cum virginibus; 

Venus despicit senes,  

qui impleti sunt doloribus. 

Aves nunc in silva canunt 

et canendo dulce garriunt.160 

 

ANEXO 53: Carmina Burana (Carmina amatoria, 87) 

Amor tenet omnia, 

mutat cordis intima, 

querit Amor devia. 

Amor melle dulcior, 

felle fit amarior. 

Amor cecus,    † caret pudicitia; 

frigidus    et calidus 

et tepidus, 

Amor audax, pavidus, 

 
159 BODELÓN (2002). 

160 Ed. BERNT; HILKA; SCHUMANN (1979) 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

54 

 

est fidus atque perfidus. 

 

 

2. 

 

Tempus est idoneum, 

querat Amor socium: 

nunc garritus avium. 

Amor regit iuvenes, 

Amor capit virgines. 

ve senectus!    tibi sunt incommoda. 

va t'an oy! iuvencula 

Theoclea 

tenet me gratissima; 

tu pestis, dico, pessima. 

 

 

3. 

 

† Frigidus et calidus 

numquam tibi socius! 

dormit dolens sepius 

in natura frigidus; 

nichil tibi vilius. 

Venus tenet    iuvenes in gaudio; 

sana sic coniunctio, 

quam diligo, 

tuo fit imperio. 

quid melius sit, nescio. 

 

 

4. 

 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

55 

 

Amor volat undique; 

captus est libidine. 

iuvenes iuvencule 

que secuntur merito, 

si que sine socio. 

illa vero    caret omni gloria; 

tenet noctis infima 

sub intima 

cardinis custodia. 

sic fit res amarissima. 

 

 

5. 

 

Amor simplex, callidus; 

rufus Amor, pallidus; 

truculens in omnibus, 

Amor est placabilis, 

constans et instabilis. 

Amor artis    regitur imperio. 

ludit Amor lectulo 

iam clanculo 

noctis in silentio: 

fit captus Amor laqueo.161 

 

ANEXO 54: Carmina Riuipullensia, 2 

Maio mense, dum per partum 

pulchris floribus hornatum 

irem forte spatiatum, 

uidi quiddam mihi gratum. 

 
161 Ed. BERNT; HILKA; SCHUMANN (1979). 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

56 

 

 

Vidi quippe Cithaream 

Venerem, amoris deam, 

atque uirginum choream 

que tunc sequebatur eam. 

 

Inter quas eat Cupido, 

arcus cuius reformido, 

sepe qui dicebat ¡io!, 

uocem quam amantum scio. 

 

Ipsa flores colligebat, 

quibuis calathos replebat; 

chorus uirguinum canebat 

mille modis, quod decebat. 

 

Postquam uidi tales actus, 

penitus perterrefactus 

ipsa dulcedine cantus 

ab amore fui captus. 

 

Ibi uirginem honestam, 

generosam et modestam, 

adamaui, quam suspectam 

nulli puto nec molestam. 

 

Oculi sunt relucentes, 

niuei sunt eius dentes, 

nec papille sunt tumentes, 

sed sunt quasi nix cadentes. 

 

Frons ipsius candens, gula, 

manus, pedes atque crura, 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

57 

 

candescentes sicut luna, 

carent uetustatis ruga. 

 

Hanc amaui, hanc amabo, 

dulciter hanc conseruabo; 

huic soli me donabo, 

pro qua sepius dictabo. 

 

Eius nomen si quis querit, 

dicam, quia pulchrum erit: 

I in ordine precedit; 

V post sibi iunctum uenit; 

 

D post tertium ponetur, 

quartus locus I donetur, 

T in fine reseruetur; 

totum nomen sic habetur. 

 

Huius longa si sit uita, 

mea erit, credas, ita; 

dinietur sed si cia, 

moriar hac pro amica.162 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
162 MARTÍNEZ GÁZQUEZ (2006). 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

58 

 

BIBLIOGRAFÍA 

FUENTES 

ALAMILLO, A. (2000). Sófocles; Antígona. Madrid: Editorial Gredos. 

BERNT, G.; HILKA, A.; SCHUMANN, O. (1979). Carmina Burana. Munich. 

BODELÓN, S. (2002). Carmina Burana: Selección y traducción en Helmantica vol. 53. 

Salamanca: Universidad de Salamanca. 

BRUNCK, R.F.P. (1780). Apollonii Rhodii Argonautica e scriptis octo veteribus libris 

quorum plerique nondum collati fuerant. Chequia: apud socios bibliopolas Bauer et 

Treuttel. 

BURNET, J. (1903). Platonis Opera. Oxford: Oxford University Press. 

BUTLER, H.E. (1912). Propertius. Cambridge: Harvard University Pres. 

CRISTÓBAL, V; DE ECHAVE-SUSTAETA, J. (1992). Virgilio; Eneida. Madrid: Editorial 

Gredos. 

EHWALD, R. (1907). P. Ovidius Naso. Amores, Epistulae, Medicamina faciei femineae, 

Ars amatoria, Remedia amoris. Leipzig: Teubner. 

EVELYN-WHITE, H.G. (1914). The Homeric Hymns and Homerica; Theogony. Cam-

bridge: Harvard University Press; London, William Heinemann Ltd. 

FEARN, D. (2017). Pindar's Eyes: Visual and Material Culture in Epinician Poetry. 

Oxford: Oxford University Press. 

FERNÁNDEZ CORTE, J.C.; CANTÓ LLORCA, J. (2012). Ovidio. Metamorfosis. Madrid: 

Editorial Gredos. 

FERNÁNDEZ-GALIANO, M. (1978). Antología Palatina I (Epigramas Helenísticos). 

Madrid: Editorial Gredos. 

FRAZER, J. G. (1933). Ovid's Fasti. Cambridge: Harvard University Press. 

GALÁN VIOQUE, G. (2004). Antología Palatina II (La Guirnalda de Filipo). Madrid: 

Editorial Gredos. 

GARCÍA GUAL, C; MARTÍNEZ HERNÁNDEZ, M; LLEDÓ ÍÑIGO, E. (1988). Platón; Diá-

logos III. Madrid: Editorial Gredos. 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

59 

 

GREENOUGH, J.B. (1900). Bucolics, Aeneid, and Georgics Of Vergil. Boston: Ginn & 

Co. 

KOVACS, D. (1995). Euripides, with an English translation. Cambridge: Harvard Uni-

versity Press. 

LOBEL, E.; PAGE, D. L. (1955). Poetarum Lesbiorum Fragmenta. Oxford: Clarendon 

Press. 

LUQUE MORENO, J. (1980). Séneca. Tragedias II. Madrid: Editorial Gredos. 

MAGNUS, H. (1892). Ovid. Metamorphoses. Gotha: Friedr. Andr. Perthes. 

MEDINA GONZÁLEZ, A; LÓPEZ FÉREZ, J.A. (1991). Eurípides. Tragedias I. Madrid: 

Editorial Gredos. 

MERRILL, E.T. (1893). Catullus. Cambridge: Harvard University Press. 

MORALEJO, J.L. (2007). Horacio; Odas - Canto Secular - Épodos. Madrid: Editorial 

Gredos. 

MUELLER, L. (1898). Propertius. Elegies. Leipzig: Teubner. 

ORTEGA, A. (1984). Píndaro. Odas y Fragmentos. Madrid: Editorial Gredos. 

PATON, W. R. (1857-1921). The Greek Anthology, With an English Translation. Lon-

dres: W. Heinemann; Nueva York, G.P. Putnam's Sons. 

PEIPER, R.; RICHTER, G. (1921). L. Annaeus Seneca. Tragoediae. Leipzig: Teubner.  

PÉREX JIMÉNEZ, A. (1995). Hesíodo. Teogonía; Trabajos y Días; Escudo. Madrid: 

Gredos. 

PÉREZ VEGA, A. (1994). Ovidio. Cartas de las Heroínas – Ibis. Madrid: Editorial Gre-

dos. 

RAMÍREZ DE VERGER, A. (1989). Propercio; Elegías. Madrid: Editorial Gredos. 

RODRÍGUEZ ADRADOS, F. (1980). Lírica Griega Arcaica (Poemas Corales y Monódi-

cos, 700-300 a.C.). Madrid: Editorial Gredos. 

SANDYS, J. (1937). The Odes of Pindar including the Principal Fragments with an 

Introduction and an English Translation. Londres: William Heinemann Ltd. 

SEGURA RAMOS, B. (1988). Ovidio. Fastos. Madrid: Editorial Gredos. 



NÚRIA MIRÓ SEGURA 

60 

 

SHOREY, P; LAING, G.J. (1919). Horace, Odes and Epodes. Chicago: Benj. H. Sanborn 

& Co. 

SOLER RUÍZ, A. (1993). Catulo; Poemas. Tíbulo; Elegías. Madrid: Editorial Gredos. 

STORR, F. (1912). Sophocles. Vol 1: Oedipus the king. Oedipus at Colonus. Antigone. 

Londres; Nueva York: William Heinemann Ltd.; The Macmillan Company. 

 

ESTUDIOS 

CAREY, C.; LOWE, N.; SANDERS, E.; THUMIGER, T. (2013). Erôs in Ancient Greece. 

Oxford: Oxford University Press. 

COLLINS, D. (2008). Magic In The Ancient Greek World. Oxford: Blackwell Publish-

ing. 

COTTERELL, A. (2006). The Encyclopaedia of Mythology. London: Hermes House. 

DILLON, M. (2002). Girls and Women in Classical Greek Religion. London: 

Routledge. 

GALLARDO LÓPEZ, M.D. (1973). Análisis mitográfico y estético de la Fedra de Séneca. 

Madrid: Universitas Complutensis. 

GANTZ, T. (1993). Early Greek Myth. A Guide to Literary and Artistic Sources. Balti-

more: The Johns Hopkins University Press. 

LARSON, J. (2007). Ancient Greek Cults: A Guide. London: Routledge. 

LÓPEZ FÉREZ, J.M. (2020). Sobre la presencia de éros en Eurípides en Nova Tellus, 

38/1. México: Instituto de Investigaciones Filológicas, UNAM. págs. 41-77. 

MARTÍNEZ GÁZQUEZ, J. (2006). Antología del latín cristiano y medieval: introducción 

y textos. Bahía Blanca: EdiUNS. 

NUSSBAUM, M.C.; SIHVOLA, J. (2002). The Sleep of Reason: Erotic Experience and 

Sexual Ethics in Ancient Greece and Rome. Chicago: University of Chicago Press. 

OGDEN, D. (2007). A Companion To Greek Religion. Oxford: Blackwell Publishing. 

PARLETT, D. (2007). Selections from the 'Carmina Burana'. Londres: Penguin Books 

Ltd. 

PAVLOCK, B. (1990). Eros, Imitation, and the Epic Tradition. Londres: Cornell 



LA PLURALIZACIÓN E INFANTILIZACIÓN DE EROS 

61 

 

University Press. 

PUJANTE, D. (2011). El difícil equilibrio entre eros y tánatos en el discurso cultural 

(arte y literatura) de Occidente en Sociocriticism vol. 26. Granada: Editorial Universidad 

de Granada. 

ROSEMEYER, T. G. (1951). Eros: Erotes en Phoenix, Vol. 5, Nº 1. Toronto: Classical 

Association of Canada. 

SINGER, I. (1999). La Naturaleza Del Amor, Vol. 1: De Platón a Lutero. Madrid: Siglo 

XXI de España Editores S.A. 

SMITH, W. (1867). Dictionary of Greek and Roman Biography and Mythology. Bos-

ton: Little Brown & Co. 

VERSTRAETE, B.C. (2005). Same-Sex Desire And Love in Greco-Roman Antiquity And 

in the Classical Tradition of the West. Routledge: Vernon Provencal. 

VON ALBRECHT, M. (2014). Ovidio: Una introducción. Murcia: Ediciones de la Uni-

versidad de Murcia (Editum). 

WAGENVOORT, H. (1980). Pietas: Selected Studies in Roman Religion. Alemania: Brill 

Academic Publishers. 


