U " B % Diposit digital

de documents
Universitat Autonoma de la UAB
de Barcelona

This is the published version of the bachelor thesis:

Bellido Gélvez, Pol; Valdés, Ramoén. La fin” amors : de los trovadores a Lope de
Vega. 2020. 24 pag. (834 Grau en Estudis de Catala i Espanyol)

This version is available at https://ddd.uab.cat/record /231082
under the terms of the license


https://ddd.uab.cat/record/231082

La fin ’amors: de los trovadores a Lope de Vega

UurB

Universitat Autonoma de Barcelona

Autor: Pol Bellido Gélvez

Tutor: Ramoén Valdés Gazquez

RAMON VALDES o v bes cazavez

GAZQU EZ Fecha: 2020.06.15 13:31:33
+02'00'

Curso académico: 2019/2020

Trabajo de fin de grado

Grado en Estudios de Catalan y Espafiol

Universitat Autonoma de Barcelona




indice

INEFOAUCCION ...t bbbttt ettt b be b 2
La fin ‘amors y 10S trovadores ProVENZalES............coveierierieienesisi e 3
Metafora feudal y lenguaje JUrdiCO.........coviieiieiicic e 4
El secretum y el deseo prolongado ...........cceoeieiiiinieieeresese e 8
Viday muerte por 1a @amada...........coeieeiieiiiie e 13
El alba: la separacion de 10S @mMantes ............ccoviiiiiieriieneie e 17
(070] 1ol [T (0] 1= SRS PP 20
RETEIBNCIAS ...ttt bbbttt e bbb ens 21



Introduccion

El presente trabajo pretende ser un estudio solido que trate con rigor la presencia del
motivo de la fin ‘amors en el teatro de Lope de Vega, tomando como punto de partida su
origen en la literatura trovadoresca provenzal. Para ello, el estudio repasa cuéles son los
rasgos mas genuinos del amor cortés, e intenta trazar el recorrido que los condujo hasta

el siglo xvii.

Se han analizado las manifestaciones de la fin’amors en los textos de poesia
provenzal de los siglos x11 y xiil. Las monografias de algunos provenzalistas como Otis
Green o Martin de Riquer han facilitado el analisis en torno a como estos arquetipos
Ilegaron a la literatura espafiola. Del mismo modo, lopistas como Francisco Javier Diez
de Revenga o David Gitlitz han facilitado la tarea de reconocer los motivos que el Fénix
recuperd de su acervo nacional. Ambas lineas de investigacion se han vinculado para

elaborar un Unico estudio que aune todos los influjos en un mismo viaje.

El trabajo encuentra su punto de partida en el afan de remarcar la importancia que
algunos rasgos de la poesia trovadoresca tuvieron en la literatura espafiola. Para
demostrarlo, se examina el eco de los aspectos mas caracteristicos del amor cortés en
cuatro comedias de Lope de Vega: El caballero de Olmedo, Fuente Ovejuna, El perro del
Hortelano y Porfiar hasta morir. No pretende demostrar la existencia de un rastro directo,
sino reivindicar la importancia de la filosofia cortés en el apogeo de la literatura espafiola:

la comedia aurea.

La investigacion pretende corroborar algunas de las tesis defendidas por algunos
estudiosos y, al mismo tiempo, alejarse de las postuladas por otros. Todo ello, justificado
en todo momento con ejemplos esclarecedores que pretenden arrojar algo mas de luz al

tema de estudio.



La fin’amors y los trovadores provenzales

Martin de Riquer ya advirtio en Los trovadores la dificultad de reconocer los aspectos
mas genuinos de la literatura desarrollada por los poetas occitanos durante los siglos Xli
y X1 en el resto de las literaturas posteriores desarrolladas en Occidente. El espiritu y los
postulados trovadorescos se asentaron en la literatura europea de tal manera que quedaron
formalizados para la posteridad (Riquer 2012, p. 77). Asi, el riesgo al que se enfrenta el
critico actual es el de dar por automatizados unos modelos y arquetipos tan célebres en el
ocaso de la Edad Media que se convirtieron en la base de toda la moralidad y sociedad

contemporaneas.

Esta base es sin duda la referente al amor cortés. Este término fue acufiado por el
medievalista francés Gaston Paris, quien en 1883 lo utiliz por primera vez en un estudio
sobre el Lancelot de Chrétien de Troyes (Paris, 1883, p. 519, a través de Riquer 2012, p.
78). El ars amandi que se esconde detras de este término es el que establecieron los poetas
provenzales del siglo X11: un amor sustentado en la cortezia —en oposicion a la vilania—,
esto es, basado en “la perfeccion moral y social del hombre del feudalismo™ (Riquer 2012,
p. 85). Cuando esta arte amatoria se manifestaba en la poesia trovadoresca, recibia los
nombres de verai’amors, bon’amors'y fin’amors. Este ultimo, quiza por ser el término
que hace mayor justicia a los poetas provenzales —en los textos de la época el adjetivo
finus aludia a la plata depurada de las monedas— es el mas aceptado por la critica actual
(ibid., p. 86).

Antes de ahondar en los trazos que la poesia trovadoresca dejo por toda nuestra
literatura, se apuntara brevemente qué es aquello que los trovadores no idearon, o dicho
en otras palabras, qué es aquello que recuperaron de la tradicién latina. El influjo clasico
se halla sobre todo en lo referente a la técnica y a la estilistica, pues en las escuelas
medievales los poetas manejaban los tratados de retérica latinos, y lo que hicieron fue
trasladar las formulas que habian aprendido a la lengua vulgar. Quiza el ejemplo méas
significativo de ello es la distincion que los tratados provenzales hacian entre el trobar
leu y el trobar clus, evolucion de los ornatus facilis y ornatus difficilis latinos (ibid., p.
73-77). Pero toda esta técnica sirve a los poetas provenzales para difundir unas ideas y un
pensamiento que poco tienen que ver con los que antafio habian desarrollado los poetas
clasicos (ibid, p. 77). Es en este ambito, el del contenido de las poesias, donde se

encuentra la genuidad de la poesia trovadoresca.



Metafora feudal y lenguaje juridico

La poesia de los trovadores se desarroll6 en un territorio que ni entonces ni ahora se puede
relacionar con ninguna nacionalidad o estado. Nacida en la zona meridional de la actual
Francia, se expandi6 hacia el Este hasta llegar a la frontera italiana y sobre todo hacia el
Sur, cuando Alfons | de Aragdn advirtio en la poesia trovadoresca el caracter unificador
que necesitaba para consolidar el territorio al que aspiraba; uno que no estuviese limitado
por los Pirineos, sino que lo rodease. Toda esta zona de la Europa occidental se organizaba
en torno a pequefias entidades politicas estructuradas feudalmente. Es por ello explicable
que la literatura que surgio en este territorio estuviese sujeta a la situacion politica,
jerarquicay social que la rodeaba (ibid., p. 78). Y es que para crear el codigo de amor con
el que escribieron sus poesias, los trovadores acudieron a la terminologia que tenian mas
amano, esto es, la perteneciente al orden juridico y la que oian en la iglesia catolica (ibid.,
p. 87). La presencia de esta terminologia juridico-feudal en las poesias de amor
resultantes, ademas, es lo que confirma la genuidad de la literatura provenzal, pues
solamente en la zona Occidental de la Europa cristiana de los siglos X a X1 pudo ser
escrita y entendida una literatura con estas caracteristicas. En una palabra, y citando a
Riquer, “aqui no caben influencias ni reflejos de literaturas anteriores ni lirismos

exoticos” (Riquer 2012, p. 81).

De este modo, cuando Guillem de Bergueda (...1138-1192...), duefio de cinco
castillos pero a su vez vasallo del conde de Cerdaria, escribe a una dama a cuyo encuentro

se dirige, utiliza los siguientes términos:

Et irai lai di-us platz, o no,

qu’en mi non a dreit ni razo

mas cura sers, si Dieus mi perdo,
pus mos mas dins los vostres tinc
e de vos servir no-m retinc.
Doncx, pus en mi non a ren mieu,
faitz ne cum pros dona de sieu...
Vostres suy ses autr’ochazio,

per la bona fe qu’ie-us convinc...!

Y Lai on hom mellur’e reve, Guillem de Bergueda, a través de Riquer 2012, p. 80.



Ya en el segundo verso aparecen dos términos propios del lenguaje juridico, los cuales el
poeta asegura no poseer: el directum (‘derecho’) y la ratio (‘razon’). Tras autocatalogarse
como siervo en el tercer verso, Bergueda alude al rito vasallatico de la immixtio manum
y emplea el término servir (‘cumplir con los servicios vasallaticos’), cuya fortuna lo ha
convertido casi en un sinénimo de amar. Tras apuntar la desposesion de todo su ser, el
trovador termina llamando sefiora (dona) a su destinataria, y ain alude a dos términos que
solian emplearse en las actas de juramento feudales: la bona fides, ‘fidelidad que el

vasallo le debia a su sefior’, y el convenire, ‘prometer en virtud de un pacto’ (ibid., p. 80).

Esta sumision del poeta respecto de la dama es sin duda el rasgo més definitorio
del amor cortés. El hispanista norteamericano Otis Green dedicd varias de sus
monografias a analizar de qué manera este courtly love viajo a través de la literatura
espafola medieval hasta llegar al Siglo de Oro. Lo hizo sobre todo a través de la lirica
cancioneril desarrollada en el Renacimiento. Asi, una composicion de Fray Ifiigo de
Mendoza funciona, por un lado, como recapitulacién de las tesis del amor cortesano y, a

su vez, anticipa los pretextos de la comedia de capa y espada (Green 1949, p. 251):

bien lo muestra su seruirlas,
su rauiar por contentarlas,
su temerlas, su sufrirlas,

su continuo requerirlas,

su siempre querer mirarlas.?

El vinculo entre la poesia trovadoresca y los cancioneros esparioles no se reduce a unos
simples ecos o influencias residuales, hecho que lleva a Green a afirmar que “the
cancionero poets go still farther and apply the terminology of fin ‘amors, the pure love of
the trobadours, to mixed love —that wich experiences full consummation.” (ibid., p. 285).
Se verd mas adelante como los trovadores no eludian en ningin caso el amor mixto, si
bien solian poner el foco en los capitulos previos a la consumacion, pues consideraban
esta etapa anterior, aqui Green no se equivoca, la idonea para reflejar el amor puro. Sea
como fuere, lo que pone de manifiesto el fragmento de Mendoza es la absoluta asuncion

de la actitud de servidumbre frente a la dama.

2[F-D, |, 46-47], a través de Green 1949, p. 251.



Esta misma postura reflejan muchos de los personajes de la comedia lopesca. Ello
queda reflejado no solo en su conducta, sino también en el vocabulario que emplean, cuyo
eco nos traslada de nuevo a la Provenza del siglo XiI. Para expresar que Rodrigo la
pretende desde hace ya algun tiempo, Inés explica que “don Rodrigo / ha que me sirve
dos anos” (Caballero, v. 219-220); Fabia le recuerda que Alonso le sirve y le adora (v.
839-840); y Tello considera sinénimos las voces amar y servir (v. 1160). De igual
manera, cuando Ricardo quiere conseguir el amor de Diana, le dice que esta dispuesto a
acompanfarlay aservirla (Hortelano, v. 1271). Aun Macias explica que su intencion para
con Clara es “servirla y adorarla honestamente” (Porfiar, v. 442), y justo después de que
su pretendida le advierta que ordenard a su marido que lo mate si persevera en sus
intenciones, el poeta se sentencia diciendo: “desde hoy comienzo a servir / a Clara” (v.
1320). A su turno, el empecinamiento del mozo provoca que al final de la comedia este
término adquiera tintes negativos. Tras considerar servir e inquietar como términos
analogos (v. 2034), Clara termina de hundir a Macias con un “mas que me Sirves,
molestas” (v. 2262).

La servidumbre feudal era la actitud que el vasallo ejercia respecto a su sefior: le
juraba lealtad y fidelidad a cambio de su proteccion y amparo. Lo trovadores trasladaron
esta relacion a sus poesias, en las cuales el poeta se sitla en la posicién del vasallo, y la
dama, en la del sefior. En las ceremonias de vasallaje, el vasallo (que solia
autodenominarse homo u om) se arrodillaba y unia sus manos con las del sefior, ritual que
recibia el nombre de immixtio manum (Riquer 2012, p. 82-84). Los trovadores trasladaron
todo este lenguaje a sus poesias, creando de este modo una continua metafora feudal. Asi,

Bernart de Ventadorn se dirigia a la dama diciéndole:

Domna, vostre sui e serai,
del vostre servizi garnitz.

Vostr’om sui juratz e plevitz. >
Y Raimon Jordan plasmaba el immixtio manum al suplicarle a la dama su beneplacito:

Lai jonh mas mans per hom esdevenir. *

3 Pel doutz chan que-l rossinhols fai, Bernart de Ventadorn, a través de Riquer 2012, p. 376.
4 N° 404, 12, edicion Kjellman, p. 96, a través de Riquer 2012, p. 84.



Cinco siglos después, la Diana lopesca le reclama a Teodoro “;Por qué no me has de
querer / si soy tu sefiora y tengo / tu voluntad obligada / pues te estimo y favorezco...?”
(Hortelano, v. 2161-2164). Unos versos mas alla, el mozo ya no titubea y la interpela con
el término sefiora mia (v. 3045, 3053 y 30150). A su turno, Alonso y Macias llaman con
esta misma voz a sus amadas (Caballero, v. 1095, 1167 y 2182; Porfiar, v. 746, 757 y
2276). Como en alguna de estas cuatro comedias el personaje masculino se sitda en una
posicion jerarquica claramente inferior a la del personaje femenino —si bien Pascuala y
Frondoso comparten condicion de labradores, y a su turno Don Alonso y Dofia Inés
comparten el apelativo reservado a los miembros de un elevado rango social, Teodoro es
el secretario de la condesa Diana, y Macias un hombre de armas que pretende a toda una
dama de casa noble—, se podria aventurar que esta forma de dirigirse a la estimada alude
simplemente a una nomenclatura propia del siglo xvii. Ello queda descartado, sin
embargo, si se traen a colacion los fragmentos en los cuales es la dama la que se sitla en
un nivel inferior al de su amante. Inés considera a Alonso su sefior (Caballero, v. 1008)
y su duefio (v. 2143), y le otorga a su enamorado toda su autonomia: “T1 solo duefio has
de ser / de mi libertad y vida.” (v. 1036-1037).

Pero hay aun dos evidencias mas que acercan esta manera de concebir las
relaciones amorosas a la que antafio idearon los trovadores. La primera se halla en Fuente
Ovejuna, comedia en la que la voz sefiora se usa en dos ocasiones como formula para
dirigirse a la reina Isabel (Ovejuna, v. 2310 y 2394). Cuando el mismo término se usa
para apelar a la amada, pues, este no funciona como una simple clasificacion jerarquica
carente de sentido, sino que se encuadra dentro de todo un vocabulario de hiperbolizacion
de la preciosidad de la amada. Si se suman este fenémeno con el recién mencionado, el
de la reciprocidad del elogio, aparecen versos como los que Inés deja escritos a Alonso:
“Dicen que viene el Rey a Medina, / y dicen verdad, pues habéis de venir vos, / que sois
rey mio” (Caballero, v. 1727-1729). La segunda evidencia, sobre la cual ya pusieron el
foco Ramon Valdés y Daniel Fernandez a raiz de un fragmento de La gallarda toledana
(Valdés y Fernandez 2017, p. 346-347), remite a la curiosa forma con la que, en algunas
ocasiones, los trovadores se dirigian a sus damas. Esta era normalmente la domna o
domina, pero también era denominada midons, contraccion del término latino meus
dominus (‘mi hombre’) (Riquer 2012, p. 84). Voz masculina, pues, con la que los

trovadores querian acentuar el caracter dominante de la amada:



De midonz fatz dompn'e seignor °

Cuando Alonso le explica a Tello cuan ligado esté a la labradora, le dice que le da igual
morir por ella “porque Inés mi duefio es” (Caballero, v. 996), y cuando Ricardo corteja a
Diana alabando su hermosura y pretende que le diga en que situacion se encuentra él
respecto de ella, la dama le responde con un tajante “que me pregunte cOmo esta, no creo

/ que soy tan duefio suyo que lo diga” (Hortelano, v. 714-715).

En cuanto a lo que solia acontecer en los rituales de vasallaje, la prosternacion y
el immixtio manum, su influencia se insinGa tan solo en El perro del Hortelano y en
Porfiar hasta morir. Se hace constante la alusion al acto de besar los pies, que, si bien no
es analoga a la de arrodillarse, si comparte con ella el sentido de subordinacion. Teodoro
le pide primero los pies a Diana (Hortelano, v. 2612), mas tarde se los suplica (v. 3112),
y cuando ya ha perpetrado la consecucion de la amada, dice adorarlos (v. 3150). Méas
claro parece el eco del immixtio manum cuando para confirmar su matrimonio con
Teodoro a Marcela se le ocurre hacerlo “con los brazos, / que son los rasgos y lazos / de
la pluma del amor, / pues no hay rubrica mejor / que la que firman los brazos.” (Hortelano,
V. 967-971). A su turno, Macias expresa su desgracia en los siguientes términos: “si una
mano que dio / Clara a Tello me matd, / ;qué haré si le da los brazos?” (Porfiar, v. 1527-
1529).

El secretum y el deseo prolongado

Cuando un trovador se vinculaba a una corte ejerciendo como vasallo o servidor, alabar
las virtudes de la esposa del dominus-senher (el marido) se convertia para él en una
obligacion. Es muy probable que, al elogiar las cualidades morales y fisicas de la domna,
naciera en muchos casos cierto afecto hacia ella. Fuera este fingido o no, se hacia
necesaria una depuracion del amor profesado. Dicho en otras palabras, este amor debia
de ser fino, sutil (Riquer 2012, p. 86). El juego, en la practica tolerado y aceptado tanto
por el marido como por la mujer, cristalizaba dentro del universo literario con la llamada
ley del secreto amoroso, que implicaba la ocultacion de la relacion acaecida mediante

diversos mecanismos de encriptacion.

5 No chant per auzel ni per flor, Raimbaut d’ Aurenga, v. 25, a través de Riquer 2012, p. 431.



La manifestacion mas significativa del secreto amoroso es la designacion,
mediante un pseudonimo, del nombre de la dama cantada: el senhal, cuyo contenido
semantico solia sintetizar la preciosidad moral o fisica de la dama. Este término, que
también podia hacer referencia a otros trovadores o incluso a protectores del vasallo,
funcionaba a su vez como distintivo o firma, razon por la cual hoy se hace imprescindible
en las labores de clasificacion de poesias andnimas (ibid., p. 95-96). Quiza la
manifestacion lopesca que mas se acerca al senhal trovadoresco es la que se produce
cuando los personajes de la comedia escriben una carta. El fendmeno es interesante sobre
todo en las dos obras cuya trama mantiene el secretum amoroso, esto es, El caballero de
Olmedo y El perro del Hortelano —Las intenciones tanto de Frondoso como de Macias
son publicas y notorias. Cuando Inés le escribe una carta a Alonso omite deliberadamente
el nombre de su amado: “Sefior mio, después que os partistes... Todo lo que dejastes
ordenado se hizo; / solo no se hizo que viviese yo sin vos... habéis de venir vos.”
(Caballero, v. 1671, 1688-1689 y 1729). En la misma linea, de los ocho sonetos en diptico
de El perro del Hortelano, se establece una clara distincion entre los dos que estan escritos
por los protagonistas de la comedia y los seis restantes. Estos ultimos, como no forman
parte de la diégesis en un sentido estricto, se apresuran en delatar el nombre del
destinatario: “Mil veces he advertido en la belleza, / gracia y entendimiento de Teodoro.”
(Hortelano, v. 326-327); “;Puedo creer que aquesto es verdad? Puedo, / si miro que es
mujer Diana hermosa.” (v. 1174-1175). En cambio, los dos sonetos escritos de pufio y
letra rehtyen la apelacién directa (v. 552-565 y v. 758-771), y es que, a diferencia de los
trovadores, durante buena parte de la comedia Diana y Teodoro no solamente ocultan su

amor al resto de personajes, sino a ellos mismos.

Ya se han dado en las lineas precedentes los motivos histdricos que explican la
aparicion del secretum en la literatura trovadoresca. Pero alin mas interesante es la razén
de su subsistencia como fundamento esencial de la filosofia amorosa provenzal. ;Por qué
la mujer siempre debia estar casada? ;A fin de conseguir el favor de una dama, no hubiese
sido preferible fijarse en doncellas disponibles? La respuesta a estas preguntas nos
retrotrae de nuevo al universo de la terminologia feudal. Y es que si bien la doncella no
tenia personalidad juridica, por el mero hecho de contraer matrimonio la mujer ya
adquiria dicha categoria, recibiendo asi el permiso para poseer dominios y ejercer
sefiorios. Si a ello se suma la concepcion de que los matrimonios convenidos entre dos

miembros de una clase elevada no eran producto del amor, sino del interés, emerge el



sentido Ultimo de la fin 'amors: la relacion addltera es la idonea para demostrar el amor
verdadero (Riquer 2012, p. 93-94). No solo porque su eleccién atiende al libre albedrio
de los amantes, sino porque de su clandestinidad surge la que los trovadores consideraron
la prueba de amor fundamental: la constancia. Es en el deseo prolongado e inalcanzable
donde se encuentra la verdadera valia de un amador, y no en la estabilidad matrimonial.
La constancia aumenta la cortesia del trovador, y al final lo hace merecedor del prezt
(mérito), siempre que la dama asi lo creyera oportuno (ibid., p. 89). Como el proceso es
largo y costoso, el amante requiere algunos adelantos para curarse en salud: solicita
primero la mercé, que no es sino la autorizacion que la dama da al vasallo para que este
pueda seguir sufriendo por ella (ibid., p. 89), y, méas adelante, le pide un galardén, que
puede materializarse de forma material —dadiva o prenda de afecto— o en efectivo —si
la dama le da son aver (ibid., p. 90-91). Si el cometido progresa de forma adecuada, el
trovador dice llenarse de joi, cuyo variable significado suele acercarse al de los actuales

placer, gozo, alegria o jubilo (ibid., p. 89-90).

Las bases del secretum se afincaron de tal manera en el ideario amoroso que su
presencia es notoria en la lirica cancioneril castellana, asi como en la Italia del
Renacimiento. Asi, el poeta Juan Alvarez Gato descartaba por completo la posibilidad de
contraer matrimonio con su amada, pues en esa circunstancia se hubiese truncado el
verdadero amor (Green 1949, p. 275):

Dezis: “Casemos los dos,
porque deste mal no muera.”
Sefiora, no plega a Dios,
siendo mi sefiora vos,

cos haga mi compafiera.®

Paradodjicamente, detras del secretum amoroso se halla implicito un respeto incondicional
al estamento del matrimonio. Aun siendo su violacion el objetivo Gltimo de esta doctrina,
el matrimonio es la pieza fundamental sin la cual se hace imposible su desarrollo. Por eso
Nicolas Nufiez, al preguntarse si su amada debia de ser doncella, casada, beata 0 monja,
explicaba (ibid., p. 276):

8 “Porque le dixo una sefiora que seruia, que se casase con ella”, Juan Alvarez Gato, [F-D, I, 229], a través

de Green 1949, p. 275.

10



En la casada, sefior,

quereys exemplo ponerme. ’

Solo de este modo podia aparecer la discrecion y constancia del amante, que a largo plazo

le otorgarian el mérito:

En lugar de castidad

prometo de ser constante

prometo de ser discreto,
y esto todo que prometo

guardallo sera mi oficio.?

El motivo continud viajando, y en pleno auge del Renacimiento Italiano, Mario Equicola,
conocedor de la filosofia de amor desarrollada en el Cancionero General, habla ain de
un amor en el que el deseo corporal debe ser reprimido por la continentia, la temperantia,

la vergogna y la honestade (ibid., p. 257):

Me sera reparo continentia, in repellere tutti libidinosi disii: Temperantia me dara arme e
scuto in refrenar ogni lasciuia: Vergogna me porgera spata in domare li dishonesti

appetiti. Honestade me dara I'asta, in vincere ogni sopraueniente concupiescentia.’

Si bien los protagonistas de las cuatro comedias lopescas no pretenden a mujeres
casadas, en todos los casos se presupone, de forma mas o menos directa, una ligazén de
la mujer preciada con uno o varios varones de mayor crédito e influencia que el
pretendiente para poder formalizar el compromiso con ella. EI Comendador Fernan
GOmez, el Conde Federico y Tello de Mendoza parten con ventaja en el objetivo de
conseguir a Laurencia, Inés y Clara respectivamente, sea por el crédito o la fuerza bruta
de aquellos. Quiza por ello, aungue tanto Alonso como Frondoso expresen en diversas
ocasiones que su proposito es el de casarse con sus amadas (Caballero, v. 177 y 2478;

Ovejuna, v. 756 y 1368), parece haber una clara distincion entre el matrimonio surgido

"[F-D, Il, 482], Nicolas Nufiez, a través de Green 1949, p. 276.
8 [F-D, Il, 238], Gmez Manrique, a través de Green 1949, p. 275.
® Libro di natura d'amore, p. 207, a través de Green 1949, p. 257.

11



del amor y aquel que solo va dirigido al disfrute carnal. Este ultimo es el que profesan los
varones mencionados mas arriba, hecho por el cual Laurencia descarta de buen inicio las
insinuaciones de su hermana: “,A qué efeto fuera bueno / querer a Fernando yo? /
(Casarame con ¢€1? [...] jCuantas mogcas en la villa, / del Comendador fiadas, / andan ya
descalabradas!” (Ovejuna, v. 189-195). Aun en el universo del matrimonio, parece
relevante mencionar como la cancion de boda, tan popular en la lirica cancioneril y
recogida en muchas de las obras de Lope, tomaba en ocasiones un aire galante y
manifestaba motivos propios de la lirica amorosa, como por ejemplo los celos (Diez de
Revenga 1983, p. 108-109). Ello no es baladi, pues es precisamente el contexto amoroso
cortesano que se ha descrito el que mejor casa con el hecho de pronosticar unos celos el
mismo dia del matrimonio. Asi lo hace Mengo en las accidentadas nupcias entre Frondoso
y Laurencia: “jVivan muchos afios juntos / los novios, ruego a los cielos, / y por envidias
ni zelos / ni rifian ni anden en puntos!” (Ovejuna, v. 1503-1506). En cuanto al secretum
que se deriva de un amor que en sus primeros escalones debe permanecer oculto, este no
se pone de manifiesto solo cuando los personajes encubren el asunto, como ya se ha visto
en las paginas precedentes. El secretum aflora también en el sufrimiento que los amantes
le achacan, pues como dice Alonso, “Cuando pudiera verla, / adorarla y servirla, / la
fuerza del secreto / de tanto me priva.” (Caballero, v. 1642-1645). Y como Alonso lo
mantiene sin cometer ningun desliz, demuestra el prezt suficiente para ser digno del amor

de Inés: “De ser amado eres digno” (v. 1717).

En lo que respecta al galardon, su periplo también encuentra como vehiculo el
Cancionero. Green lo compara con el bons semblans cortesano, esto es, la prueba de que
el vasallo era aceptado por la amada (Green 1949, 271). Como el galardon, ademas,
llenaba de brio al trovador para proseguir en su labor servil, este era demandado casi
como si de un carburante del servicio amoroso se tratara. Juan Alvarez Gato, de nuevo,

pone sobre el papel la teoria:

Dama por quien he sufrido,
a quien dé Dios noches buenas,
demandote por estrenas

galardén de lo seruido.°

10 [F-D, 1, 226], Juan Alvarez Gato, a través de Green 1949, p. 269.

12



Ya en la comedia lopesca, el galardon aparece tanto en forma fisica como refiriendo un
favor econdmico. Macias ruega a Clara que le dé una prenda para que esta sustituya el
alma que ya no tiene (Porfiar, v. 757-758); Diana, tras hacer sangrar a Teodoro, le
promete mil escudos (Hortelano, v. 2339-2345), y cuando este decide partir a Espafa, le
llena un baul con “mil nifierias” para que se lo lleve (v. 3059). Y en esta comedia no solo
ofrecen el galardén las damas pretendidas, sino que de acuerdo con lo que acontecia en
Provenza, también el marqués Ricardo ofrece escudos y un caballo a Fabio por asesinar
a Teodoro (v. 2081-2083), si bien el criado burla el pacto. Pero quiza una de las prendas
mas relevantes es aquella que Inés ofrece a Teodoro: “hallaréis atado el liston verde de
las chinelas” (Caballero, v. 574). Aunque sea simplemente un distintivo para reconocerlo
al dia siguiente, y aunque al final el intercambio no sea efectuado, la prenda escogida por
parte de la dama esta cargada de lirismo: pretender otorgarle la cinta con la que se ata el
zapato al pie es casi como venir a pedirle que se lo bese. Si al significado que tiene esta
accion, comentado anteriormente, le afiadimos que el acontecimiento se produce cuando
los protagonistas ain no se han ni presentado formalmente, solo queda afiadir el alto grado

de sensualidad que contiene la maniobra de Inés.

Vida y muerte por la amada

La posicion que la poesia trovadoresca otorgaba al vasallo respecto a su amada traia
consigo una ineludible hiperbolizacidn de todos los rasgos de aquella, tanto en lo que a
su caracter como a su fisico se referia. El enaltecimiento de la dama y su elevacion a la
categoria de soberana, a su turno, provocaba en algunos trovadores un fenémeno méas o
menos opuesto: la desvalorizacion de sus capacidades y hasta la pérdida de su libre

albedrio. Cuanto mas dominante era la dama, menos auténomo era el vasallo.

La fin 'amors nace siempre en el trovador a causa de la contemplacion de la belleza
de la amada. Son los ojos, por lo tanto, y en ningln caso el corazon, los que causan el
enamoramiento —cosa diferente es que estos dirijan posteriormente el enamoramiento al

pecho:

e can estav’en aquels bels jardis,

lai m’aprec la bela flors de lis

e pre mos olhs e sazic mo coratge

Si quez anc pois remembransa ni sen

13



non aic mas can de leis en cui m’enten.

Las vicisitudes de este asunto llegaron a la Italia de Bembo, Castiglione y Ledn Hebreo
gracias al recorrido que las tesis de la contemplacion tuvieron en la literatura espariola

(Green 1949, p. 290). Juan Rodriguez de la Camara, por ejemplo, escribia:
¢Quién negara ser en la vista de las donas una oculta diuinidat...? *2

En los versos del Fénix, también Diana explica que “Bravamente amor despierta / con los
celos a los ojos (Hortelano, p. 2002-2003), y cuando esté celosa le dice a Teodoro que
“En otro cualquier sujeto / pon los ojos, que en Marcela / no hay remedio.” (v. 2208-
2210).

En la literatura trovadoresca, de toda esta contemplacion surgian unos versos en
los que la dama adn no adquiria la calidad de omnipresente. Esta facultad estaba reservada
de momento al sentimiento que la dama provocaba en sus amantes: al amor. Este si era
capaz de cambiar la naturaleza de las cosas ordinarias. A un Bernart de Ventadorn
enamorado, por ejemplo, no le afectaba el frio del invierno ya que el amor que sentia por
la dama le protegia (Riquer 2012, p. 372-373). Seran los italianos los encargados de hacer
este ensalzamiento algo méas ambicioso, pues durante el Renacimiento crearan la donna
angelicata, entidad divina e inalcanzable que puede ser entendida como la natural
evolucidon de la midons trovadoresca. Esta figura aparece claramente en muchos de los
versos lopescos. Cuando Fabia le pregunta a Alonso cuél es la razén de su turbacion, este
sentencia: “un angel” (Caballero, v. 57). Refiriéndose a su amada, Frondoso habla de un
“angélico rostro” (Ovejuna, v. 764) y de una “cagala / que el cielo me ha concedido” (v.

2402-2403).

Como se ha dicho, el elogio de la dama solia tener como efecto colateral la
desvalorizacion del vasallo, hecho que es féacilmente explicable si se recuerda la
dependencia absoluta que este podia llegar a tener. La desposesion de toda su entidad y
su ser le podia llegar a hacer sufrir de tal manera que considerase la muerte como un mal
menor. Cuando la apropiacion de la dama era el corazén del vasallo, este a veces se
lamentaba de tenerlo en bailia, término juridico que hacia referencia a la tutela de los
bienes (Riquer 2012, p. 81-82). Y en el momento en el que el corazon quedaba bajo

Y Er ai gran joi que'm remembra I’amor, Giraut de Bornelh, v. 5-9, a través de Riquer 2012, p. 475.
12 Obras, Juan Rodriguez de la Camara, p. 89-90, a través de Green 1949, p. 290.

14



custodia de la amada, el trovador afirmaba que la distancia fisica ya nunca mas le

separaria de la mujer:

Doussa res, ieu tenc ma via;
vostres suy, on que ieu sia.
Per Dieu, no m’oblidetz mia,
gue-I cor del cors reman sai,

ni de vos mais no-m partrai. 13

En los cancioneros castellanos es constante el motivo de la carcel de amor, algo que queda

reflejado un bello fragmento que un anénimo escribid a su mujer estando cautivo:

La que tengo no es prision,
VOs soys prision verdadera,
ésta tiene lo de fuera,

vos, sefiora, el coragon. 14

En el caso de Lope, no es el corazon, sino el alma, aquello que las sefioras estan
constantemente robando a sus pretendientes. Teodoro se despide de Diana con un “Yo
me voy, sefiora mia; / yo me voy, el alma no.” (Hortelano, v. 3045-3046), y también le
dice a su amada: “Sefiora, vuelvo por mi, / que no estoy en otra parte, / y como me he de

llevar, / vengo para que me des / a mi mismo.” (v. 2635-2639).

Quizé el estadio ultimo antes de llegar a la muerte por la amada es el que describe

el trovador Uc de la Bacalaria en Per grazir la bona estrena, con las palabras

qu’ayssi'm punh al cor e-m toca
e-m tolh manjar e dormir. °
que Frondoso reproduce cuando Laurencia ain no le ha dado el visto bueno a su relacién:

“imaginando en ti, / ni bebo, ni duermo, ni como.” (Ovejuna, v. 761-762). El paso que

sigue a esta actitud es la misma muerte. Ya los trovadores solian aludir a este hecho

13 Us cavaliers si jazia, Bertran d’Alamanon, v. 31-35, a través de Riquer 2012, p. 1415.
14 Anonimo, Rennert 1899, p. 45, a través de Green 1949, p. 286.
15V, 26-28, a través de Riquer 2012 p. 1061.

15



fatidico como sinonimo, o bien de la separacion de la amada, o bien de su rechazo. No

resultan extrafias, pues, las declaraciones de Arnaut de Maruelh:

mai volh e bon esper morir

no volh dezesperatz languir.*®

En muchas de las comedias lopescas la muerte recibe una importancia capital. Este es un
término que suele llenarse de lirismo, sobre todo en aquellas obras con un desenlace
tragico, pues su tratamiento en estos casos, ademas de implicar un didlogo con la
tradicion, se convierte en la premonicion de lo que terminara sucediendo. Antes de
observar cémo se produce este fendbmeno, sin embargo, parece oportuno repasar de qué
formas la comedia lopesca alude al motivo de la muerte por la amada. A veces la ausencia
de la dama es la muerte: “después que 0s partistes / no he vivido” (Caballero, v. 1672-
1673); a veces la presencia de la dama es la vida: “Bella Inés, / esto es venir a vivir”
(Caballero, v. 1008-1009); a veces se entrelazan las dos anteriores: “en tenerla esta mi
vida /y en perderla esta mi muerte.” (Porfiar, v. 1014-1015). En ocasiones es el rechazo
el que provoca la muerte: “Llegd de mi muerte el dia, / ya no es Clara mi mujer.” (Porfiar,
v. 1050-1051); otras lo hace la dama: “dile a mi hermosa homicida / que por qué se mata
en mi” (Caballero, v. 1145-1146); también los ojos de la duefia tienen esa potestad: “Yo
la vi de amor huyendo, cuanto miraba matando” (Caballero, v. 1128-1129); y aun sus
pies: “Si matas con los pies, Inés hermosa, / ;qué dejas para el fuego de tus 0jos?”

(Caballero, v. 515-516).

En el caso tanto de El caballero de Olmedo como del Porfiar hasta morir la
retorica cortesana del amor prefigura de forma ironica lo que acabara sucediendo (Gitlitz
1980, pp. 114-115). Asi, todos los fragmentos en los que se alude a dicha morfologia
fatidica precisan una doble interpretacién. Son en primer término un diadlogo con la
tradicion feudal, pero su rescate estd puesto al servicio de un fin mayor: anticipar el
argumento y, sobre todo, otorgar a dichos fragmentos grandes dosis de ironia.
Efectivamente, si el lector tiene bien presentes, por un lado, el caracter siempre simbélico
que el motivo de la muerte por la amada tenia en la tradicion cortesana, y, por otro, el
desenlace tragico de estas obras de Lope, no puede evitar leer con 0jos mas sarcasticos

lineas como las que Alonso enuncia en los primeros versos de la obra:

16 Domna, genser que no sai dir, Arnaut de Maruelh, v. 205-206, a través de Riquer 2012, p. 669.

16



Inés es mi bien, yo soy
esclavo de Inés; no puedo
vivir sin Inés; de Olmedo
a Medina vengo y voy,
porque Inés mi duefio es

para vivir o morir. (Caballero, v. 992-997)

El alba: la separacion de los amantes

Quiza el género trovadoresco en el que la fin’amors se pone de manifiesto con mas
claridad es el del alba. Si bien la situacion que describe se encuentra en todas las
literaturas (Riquer 2012, p. 61-62), los trovadores hallaron en el alba la composicién en
la cual cristalizaba toda su filosofia amorosa. Tras pasar la noche juntos, los enamorados
maldicen la llegada del dia, pues como la dama esté casada deben separarse para no ser
vistos. Para evitarlo los enamorados cuentan con la ayuda del gaita, quien vigila que los
lausengiers no les descubran. Estos maldicientes estan al acecho de cualquier muestra de
infidelidad para asi poder ganarse el favor del gilés, el marido celoso (Riquer 2012, p.
93-94). Se conservan nueve albas provenzales. En una de las méas celebradas, el guaita

advierte a su compariero en estos términos:

Bel companho, en chantan vos apel;

no dormatz plus, qu’eu auch chantar 1’auzel
gue vai queren lo jorn per lo boschatge

et ai paor que-1 gilos vos assatge

et ades seré I’alba! 1’

El pajaro cantor que anuncia la separacién de los amantes es quiza uno de los motivos
mas repetidos en todas las literaturas. En el Romancero general de 1604 aparece en forma

de ruisefior:
Recordedes, nifia,

con el albore,

7 Reis glorios, verais lums e clartatz, Giraut de Bornelh, v. 11-15, a través de Riquer 2012, p. 512.

17



oiredes el canto
del ruisefior. 8

Cuando Alonso y Tello van a buscar la cinta que Inés ha dejado en su reja, y observan
cémo Fernando y Rodrigo se han adelantado, el criado pregunta si estos hombres “Estan
de guarda” (Caballero, v. 680). A la mafana siguiente, Inés entona unos versos en los
que resuenan dos de los presupuestos del alba, esto es, la llegada del dia y la ausencia del
amante: “Apenas la blanca Aurora, / Leonor, el pie de marfil / puso en las flores de abril,
/ que pinta, esmalta y colora, / cuando a mirar el liston / sali, de Amor desvelada, / y con
la mano turbada / di sosiego al corazon. / En fin, él no estaba alli.” (v. 707-715). Y cargado
de sarcasmo es el tratamiento que Nufio le da al género. Tello y Clara, recién casados,
estan pasando su primera noche juntos, para desgracia de Macias. Después de que el poeta
le pida a su criado que los moleste (Porfiar, v. 1693-1694), este se jacta de la situacion
diciéndole a su amo: “No te canses. / Mira gque estas a su puerta, / mira que el alba que
sale / se rie de tus locuras, / y se las cuentan las aves.” (v. 1699-1703). Un trato mucho
mas serio es el que recibe el alba en el suefio premonitorio de Alonso, en el que un azor
mata a un jilguero en presencia de su pareja. No parece descabellada la idea de que Lope
escogiera a voluntad este momento del dia para la premonicion, pues al fin y al cabo lo
que la escena adelanta es precisamente la separacién de los amantes, que en este caso es

definitiva.

Para terminar, se anotara simplemente el valor que el alba tiene a la hora de
discernir qué tipo de amor es el que presenta la fin ‘amors, polémica muy persistente entre
provenzalistas y lectores de poesia trovadoresca. De los dos polos opuestos que se suele
establecer entre el amor platénico (espiritual e intelectivo) y el aristotélico (sensitivo e
irracional), la critica ha tendido a colocar la fin ‘amors mas cerca del primero, aludiendo
normalmente a la importancia que este amor otorga a la constancia y a la represion del
deseo sexual. El alba, sin embargo, parece contradecir esta tesis, pues presenta a los
amantes en el fach, la realizacion carnal (Riquer 2012, p. 61 y 91). Quiza lo mas sensato
sea no colocar la fin ‘amors en ninguno de los dos polos, y tomarlo en consideracion como
una manifestacion en la cual se ven reflejadas ambas vertientes, sin que ello implique
descuidar la indiscutible prevalencia que los trovadores dan a una de ellas. La razén de

ser del amor cortés es la defensa a ultranza del deseo prolongado, prueba esencial de la

18 A través de Diez de Revenga 1983, p. 63.

18



fidelidad y, por lo tanto, del amor. Una vez la demostracion se ha llevado a cabo, la
recompensa no es otra que el hecho erético, motivo sin el cual un género como el alba no

hubiese podido aparecer en el universo de los trovadores.

19



Conclusiones

“La fin'amors: de los trovadores a Lope de Vega” ha querido estudiar los principales
temas y aspectos que giran en torno al amor cortés y su influencia en el teatro de Lope de

Vega.

En cuanto al lenguaje feudal, se ha comprobado como la relacion entre el amor y
el universo sefiorial se ha automatizado a lo largo de los siglos de tal manera que solo el
critico que tenga muy presente el quehacer trovadoresco podra desentrafiar los verdaderos
origenes de algunos topicos.

En referencia al deseo prolongado, este se ha descrito como la esencia del amor
cortés. Refrenar la pasion era sindbnimo de mérito, sin el cual la dama nunca otorgaba el

beneficio a su amante.

En relacion al motivo de la muerte por la amada, se ha observado cémo el tépico
adquiere una significacion mayor en aquellas comedias con un desenlace tragico, pues lo
que en un principio es solamente una metéafora y un dialogo con la tradicion termina por

convertirse en un augurio que a la postre se verifica.

En cuanto al género del alba, se ha expuesto su idoneidad para reconocer en sus
lineas una sintesis de las particularidades de la fin ‘amors, asi como para otorgar valor a

las tesis que defienden la carnalidad del amor cortés.

Todos estos fendmenos se han hallado en las cuatro comedias de Lope de Vega
analizadas. En ningln caso se ha aventurado la posibilidad de que exista una influencia
no mediada de dichos motivos. Si se ha reivindicado, sin embargo, su consideracién a la
hora de estudiar la obra de Lope, a fin de que los versos del Fénix puedan ser mejor
entendidos, y, sin duda, més disfrutados.

20



Referencias

Antonucci, F. (2017). Los sonetos amorosos en diptico de Lope de Vega. Arte nuevo, 4,
383-414. doi: https://doi.org/10.14603/4J2017.

Bono Velilla, R. (2020). Blando suefio amoroso, dulce suefio: Lecturas y contextos para
un soneto de Lope”. Anuario Lope de Vega. Texto, literatura, cultura, 26, 356-
378. doi: https://doi.org/10.5565/rev/anuariolopedevega.315.

Diez de Revenga, F. J. (1983). Teatro de Lope de Vega y lirica tradicional (12 parte).
Murcia:  Universidad de Murcia. Recuperado el 13-06-2020 de
https://digitum.um.es/digitum/bitstream/10201/12805/1/Teatro%20de%20L ope
%20de%20Veqa%20y%20lirica%?20tradicional.pdf.

Diez de Revenga, F. J. (1983). Teatro de Lope de Vega y lirica tradicional (22 parte).
Murcia:  Universidad de Murcia. Recuperado el 13-06-2020 de
https://digitum.um.es/digitum/bitstream/10201/12829/1/Teatro%20de%20L ope
%20de%20Veqa%20y%20lirica%20tradiciona%202.%20parte.pdf.

Fernandez, J. (1999). El amor y sus definiciones en la obra de Lope de Vega. AISO, 5.
Recuperado el 13-06-2020 de
https://cvc.cervantes.es/literatura/aiso/pdf/05/aiso_5 053.pdf.

Gitlitz, D. M. (1980). La estructura lirica de la Comedia de Lope de Vega. Valencia:

Albatros ediciones / hispandfila.

Gonzélez Mufioz, I. (2004). EI amor cortés en Porfiar hasta morir, de Lope de Vega.
Kafina, 28 (2), 37-46. Recuperado el 13-06-2020 de
https://revistas.ucr.ac.cr/index.php/kanina/article/view/4720/4534.

Green, O. H. (1949). Courtly Love in the Spanish Cancioneros. PMLA, 64, (1), 247-301.
Recuperado el 22-04-2020 de https://www.jstor.org/stable/459681.

Vega Carpio, L. (1985). Fuente Ovejuna. (62 ed.). Madrid: Catedra.
— (1984). El Caballero de Olmedo. (5% ed.). Madrid: Catedra.

— El perro del Hortelano. ARTELOPE. Recuperado el 13-06-2020 de
http://artelope.uv.es/biblioteca/textosAL/AL0798 ElPerroDelHortelano.php.

21


https://doi.org/10.14603/4J2017
https://doi.org/10.5565/rev/anuariolopedevega.315
https://digitum.um.es/digitum/bitstream/10201/12805/1/Teatro%20de%20Lope%20de%20Vega%20y%20lirica%20tradicional.pdf
https://digitum.um.es/digitum/bitstream/10201/12805/1/Teatro%20de%20Lope%20de%20Vega%20y%20lirica%20tradicional.pdf
https://digitum.um.es/digitum/bitstream/10201/12829/1/Teatro%20de%20Lope%20de%20Vega%20y%20lirica%20tradiciona%202.%20parte.pdf
https://digitum.um.es/digitum/bitstream/10201/12829/1/Teatro%20de%20Lope%20de%20Vega%20y%20lirica%20tradiciona%202.%20parte.pdf
https://cvc.cervantes.es/literatura/aiso/pdf/05/aiso_5_053.pdf
https://revistas.ucr.ac.cr/index.php/kanina/article/view/4720/4534
https://www.jstor.org/stable/459681
http://artelope.uv.es/biblioteca/textosAL/AL0798_ElPerroDelHortelano.php

— Porfiar hasta morir. ARTELOPE. Recuperado el 13-06-2020 de
http://artelope.uv.es/biblioteca/textosAL/AL0816 PorfiarHastaMorir.php.

Riquer, M. (1975). Los trovadores. Barcelona: Ariel.

Trueblood, A. (1986). The art of Endurance: Lope's “Porfiar hasta morir o Macias el
Enamorado”. Dentro de Lettter and spririt in hispanic writers: Renaissance to
Civil War, 104-121. Londres: Tamesis.

Valdés, R. y Fernandez, D. (2017). Esencia y tradicion poética en el teatro de Lope de
Vega (reivindicacion de David M. Gitlitz). Studia Aurea, 11, 339-370. doi:
https://doi.org/10.5565/rev/studiaaurea.281.

22


http://artelope.uv.es/biblioteca/textosAL/AL0816_PorfiarHastaMorir.php
https://doi.org/10.5565/rev/studiaaurea.281

Grau: Grau en estudis de Catala i Espanyol
Curs academic: 2019/2020

L’estudiant Pol Bellido Galvez amb NIF 53871781P lliura el seu TFG: “La fin ‘amors: de

los trovadores a Lope de Vega”

Declaro que el Treball de Fi de Grau que presento és fruit de la meva feina personal, que
no copio ni faig servir idees, formulacions, cites integrals o il-lustracions diverses,
extretes de cap obra, article, memoria, etc. (en versié impresa o electronica), sense
esmentar-ne de forma clara i estricta I’origen, tant en el cos del treball com a la
bibliografia.

Soc plenament conscient que el fet de no respectar aquests termes implica sancions
universitaries i/0 d’un altre ordre legal.

Bellaterra, 15 de Juny de 2020.

23



