UrnB

»¥ Diposit digital
D &, de documents
Universitat Autdnoma 1) delaUAB

de Barcelona

This is the published version of the bachelor thesis:

Moun, Aicha; Amores, Montserrat , dir. Ciencia versus religion. El matrimonio
en La familia de Leén Roch de Benito Pérez Galdds. 2022. 29 pag. (1499 Grau
en Estudis d’Angles i Espanyol)

This version is available at https://ddd.uab.cat/record /264038
under the terms of the license


https://ddd.uab.cat/record/264038

UNB

Universitat Autonoma
de Barcelona

CIENCIA VERSUS RELIGION. EL. MATRIMONIO EN
LA FAMILIA DE LEON ROCH

DE BENITO PEREZ GALDOS

AICHA MOUN

TRABAJO DE FIN DE GRADO

Grado de Estudios en inglés y espaiol Api10RES Firmado digitalmente

r AMORES GARCIA
2021-2022 GARCIA fF:\)/loONTSERRAT-
33907007Q
MONTSERRAT Fecha: 2022.06.11
Tutora: Montserrat Amores -33907007Q 18:36:28 +0200'

Departamento de Filologia espaiiola



INDICE:

INErOAUCCION ..ottt e 3
Galdos y el renacimiento de la novela en la Restauracion...................c.ccocoeienee 4
Krausismo y ciencia. El “problema religioso” ................ccocciviiiiiiiiinniiiniiienieee, 8

Efectos del “fanatismo y las costumbres devotas”: el matrimonio de Leon Roch.. 14

CONCIUSIONES ...ttt ettt ettt e eeees 26
BiblIo@rafia............coooiiiiii e 28
Fuentes Primarias.............cccooiiiiiiiiiiiiiieie e 28

Fuentes SECUNMAATIAS..........ooooiiimieeie et e e et eeeeeeeeeaaareeaeeeeeeeans 28



Introduccion

En el presente trabajo se pretende analizar la intolerancia religiosa de una serie de
personajes galdosianos frente a la actitud liberal del personaje principal masculino. Se ha
tomado como base para el estudio una novela donde el enfrentamiento entre
intransigencia religiosa y progreso ocupan el primer plano. La ltima novela de tesis de
Galdos, La familia de Leon Roch (1878), examina este tema en particular y constituye el
modelo perfecto de este conflicto ideoldgico. Teniendo en cuenta la extension del trabajo,
se analizara la novela como un espacio en el que se muestra el enfrentamiento entre
ciencia y religion tomando como eje vertebrador al protagonista (representante del
librepensamiento) en una lucha constante con su esposa, su cufiado (representante de la
familia de Telleria) y el padre Paoletti (encarnacion de la Iglesia). Producto de las
interferencias clericales, la pareja pasa por una serie de desavenencias conyugales que
acaban destruyendo el matrimonio. Con esta polarizacion de personajes pretende Galdos
denunciar el falso misticismo, el fanatismo o la devocion exagerada de las mujeres

casadas o incluso la intromision del clero en el hogar.

El propdsito es mostrar de qué manera la Iglesia ejercia poder sobre los individuos para
reforzar su estatus social, concretamente, los estragos que su influencia sobre la mujer
producian en la vida matrimonial. La barrera entre esfera social y espacio privado apenas
se divisa cuando el clero participa de manera activa en la vida familiar. Ademas de esto,
se analizaran las consecuencias que esta intromision desencadena en la vida personal y
matrimonial. La Iglesia, lejos de propiciar la felicidad conyugal, en este caso en particular

destruye la institucion que ella misma ha creado, el matrimonio.

Por tanto, el estudio se basara en una seleccion de determinadas escenas de la novela La
familia de Leon Roch en las cuales hay una discusion o debate entre los personajes en
torno a la intolerancia religiosa y la libertad de conciencia y de culto. Este enfrentamiento
ideoldgico es el principal causante del matrimonio desavenido y su consecuente
disolucion. Las reflexiones del protagonista acerca de su vida matrimonial se veran
acompafiadas de datos extraidos de la version ficticia del ideal krausista, Minuta de un
Testamento de Gumersindo de Azcarate (1876) asi como también de la Polémica de la

ciencia espariola (1876).

Para una mejor comprension del estudio, se ha creido necesario incluir el renacimiento

del género de la novela, asi como también el momento histérico en que se concibid la



obra galdosiana, ademas de la evolucion literaria de Galdos. Seguidamente, se encontrara
un apartado dedicado a las ideas positivistas que circulaban en la época, concretamente
el Krausismo y el desarrollo de la ciencia. Como contraposicion, se ha incluido también
en esta seccion el “problema religioso”, mencionado por Galdds en sus “Observaciones
sobre la novela contemporanea en Espafia”, orientado fundamentalmente al papel
politico-social que tenia la Iglesia en la Espafia decimononica. Estos dos epigrafes
constituyen la base del analisis, cuyo titulo lleva la expresion “Fanatismo y costumbres
devotas”, expresion extraida de las “Observaciones”. Este apartado se centra ante todo en
las reflexiones que el protagonista hace sobre su situacion conyugal y las disidencias
religiosas que tiene con su esposa. Finalmente, se presentan unas conclusiones en las que

se recoge de manera sucinta lo referido en el anélisis.
Galdos y el renacimiento de la novela en la Restauracion

La familia de Leon Roch, escrita en 1878 por el célebre representante de la novela realista
espanola, Benito Pérez Galdos, forma parte del conjunto novelistico denominado por la
critica «novelas de tesis», «novela ideoldgica» o «novela tendenciosa». Citando a Tzvetan
Todorov, Toni Dorca incluye este tipo de novela en los “géneros historicos”, es decir, un
género “cuya existencia se demuestra so6lo si viene acompafiado de un metadiscurso mas
o menos coincidente con el momento histérico de su aparicion” (275). Dicho de otro
modo, la situacion politica, econémica y cultural de un pais se vincula a la literatura y

para entender la ficcion se debe tener en cuenta el contexto en que se escribio.

En la segunda mitad del siglo XIX, a partir de 1868, la novela espafola alcanza “un
glorioso esplendor” en su renacimiento y llega a su maxima culminacion en el decenio
1880-1890 (Beser, 272). Gran parte de este auge se debe a la iniciativa de Benito Pérez
Galdos, pues la casi inexistencia de buenas novelas y la vasta indole de malas impulso al
autor a producir todo un conjunto de obras novelisticas de calidad (Montesinos, 27). Por
tanto, desde sus inicios este género literario compartia un vinculo especial con la etapa
histérica decimononica puesto que la situacion sociopolitica del pais no solo impuls6 la
creacion de esta novela galdosiana, sino que también influyd sobre manera en el resurgir
del género. Segun el critico espafiol Leopoldo Alas, fiel entusiasta de Galdods, este
renacimiento es “producto de la situacion historica creada tras el movimiento
revolucionario de Setiembre” (Beser, 280). La novela posee unas caracteristicas formales

unicas e ideales para representar la Espafia de gran agitacion social y politica de finales



del XIX. Paulatinamente, el género se va refinando y puliendo de manera que se convierte
en un “género imperialista”, es decir, campea a sus anchas por el ambito de las letras y se
apropia de modos y fines de muchas disciplinas no literarias (Lopez-Morillas, 18). La
novela alcanza un prestigio en la época debido a su eficacia para ponderar la efervescente
“conflictividad social, politica y religiosa de los albores de la Restauracion” (Dorca, 269).
De ahi que actualmente se conozcan obras historicas de escritores como Galdos, Pereda,
Alarcon, Valera. Estos novelistas, conscientes de la importancia e influencia del género,
se sirven de ¢l como “vehiculo principal de debate social” (Lopez, 1999: 08), ya sea
adoptando una posicion critica o de alabanza frente a cuestiones de conducta, de ciencia

y, sobre todo, de creencia.

Por tanto, el contexto histdrico del que surge la novela ideologica es la Revolucion de
septiembre de 1868, también conocida como La Gloriosa, alzamiento militar producto
del malestar politico, econdmico y social que iba fraguandose desde afos atrds. A esta
rebelion le sucedi6 una etapa de gran inestabilidad y agitacion politica y social que, a
pesar de derivar en la Restauracion borbonica, implantd algunas ideas de caracter
progresista: soberania popular, separacion de poderes, libertad de prensa, ensefianza,
religion, economia y secularizacion del Estado. Durante la Restauracion, Canovas del
Castillo instaura un sistema basado en la Constitucion de 1876 y un “turno pacifico”
fraudulento: un gobierno bipartidista concertado que utiliza todo tipo de practicas
corruptas para mantenerse en el gobierno. Ademas de esto, el clericalismo cobra
protagonismo en todos los actos publicos del Estado con la instauracion de la religion
catélica como unica y oficial. Cabe mencionar también que, durante los primeros afos
del gobierno conservador, se tomaron medidas represivas contra las libertades que se
habian permitido durante el Sexenio. Dichas medidas afectaron mayoritariamente a la
prensa y a la ensefianza. De este modo, el partido canovista derogé el derecho a la libre
asociacion, controlod la creacion y la publicacion de periddicos, limitd el derecho a
manifestarse y, lo més importante, prohibio el derecho de catedra con el Decreto Orovio.
Alarmados por el creciente interés que suscitaban las ciencias e ideas reformadoras, el

partido conservador controlo tanto a los docentes como las asignaturas impartidas.

En definitiva, el problema ideoldgico de la sociedad decimononica crispa tanto a los
intelectuales de la época que estos responden de la inica manera que saben y que les es
permitida: sirviéndose de la pluma y la prensa. Dicho de otro modo, sin posibilidades de

luchar abiertamente, la tension ideoldgica del momento se traslada al plano literario.



Contrariamente a la novela idealista de la primera mitad del XIX, la literatura
posrevolucionaria se caracteriza por ser igual de inquietante y problematica que la
realidad reflejada. De todos los novelistas mencionados anteriormente, Galdos es el que
mejor refleja y expresa esa Espafia escindida. De hecho, el género de novela se renueva,
se moderniza, valga decirlo, por esa «problematizacion» de la realidad social del escritor
(Lopez-Morillas, 30). En todas sus novelas, Galdos manifiesta el estancamiento y fracaso

social, la rebeldia y posterior desengafo y pesimismo del individuo.

En la evolucién literaria de Benito Pérez Galdos, Toni Dorca observa tres maneras
galdosianas de contemplar la realidad: el realismo ideoldgico de los afos setenta, el
realismo naturalista en los ochenta y el realismo espiritualista en los noventa (271). Asi
pues, hay en Galdds un “continuo progreso porque refleja mejor cada dia” (Beser, 283),
es decir, evoluciona narrativamente de una confrontacion de ideas a una caracterizacion

subjetiva de los personajes.

En su articulo “Observaciones sobre la novela contemporanea en Espafia” publicado en
1870, Galdds se proponia “examina[r] la situacion de la narrativa espafiola” y establecer
“el camino que ha de seguir la futura novela de costumbres” (Beser, 275). Su creciente
interés por aclimatar el género novelesco a la circunstancia espafiola y su sensibilidad
literaria acaban generando la llamada novela tendenciosa, que se caracteriza por
conflictos ideoldgicos cuyos personajes tipo pertenecen a una nueva clase social
emergente. Tal y como indica Beser, los personajes son simple representacion de ideas,
todavia no tienen ese cardcter subjetivo de la novela realista y naturalista (282). Desde
una perspectiva objetiva y omnisciente, el narrador describe unos hechos reales, es decir,

reproduce fielmente y de manera veraz la realidad cambiante (Beser, 282).

En las novelas ideologicas el autor propone una tesis o teoria que posteriormente debe
desarrollar y resolver: escritores como Alarcon y Pereda defienden a capa y espada la
sociedad conservadora del XIX, mientras que otros novelistas, especialmente Galdos,
reproducen artisticamente una realidad social escindida en dos. Asi, la novela de tesis
galdosiana expone la crisis intelectual que atravesaba la sociedad contemporanea y
propone una manera de ver y juzgar el mundo que el publico puede aplaudir o censurar.
De ahi que las tres novelas de tesis de Galdds sean “muestra precisamente de ese aire
polémico que predomina en los afios siguientes a la revolucion de 1868 (Beser, 277).

Esta realidad de corrupcion politica, represion social y clericalismo de la Restauracion es



la que reflejan las tres novelas de tesis de Galdos publicadas entre los afios 1876-78 (Doria

Perfecta, Gloria 'y La familia de Leon Roch).

Teniendo en cuenta la evolucion literaria del novelista, estas novelas se sitlian en un punto
intermedio en el desarrollo del realismo en la novela del XIX (Aparici Llanas, 09) y, a
excepcion de Marianela, “son de iniciacion, de aprendizaje y desengano en la vida”
(Lopez-Morillas, 24). Por ende, la primera etapa galdosiana constituye una especie de
ensayo en la que Galdds, a partir de una misma tematica, construye mundos y personajes
distintos. Si algo tienen en comun todas ellas es el eterno conflicto entre sociedad e
individuo: “un choque violento entre una ideologia individual y un estado de animo
colectivo” (Lopez-Morillas, 24). El personaje principal galdosiano suele encarnar
virtudes, mientras que, en contraposicion, la sociedad en la que este vive aparece
corrompida en todas sus dimensiones. Por ultimo, cabe destacar que, dentro de la
polarizacion sociedad-individuo, Galdds incide sobre todo en la problematica religiosa,
ya sea censurando el fanatismo o falso misticismo, o denunciando la intransigencia
religiosa y la falta de libertad de conciencia y de culto. De hecho, la narrativa
posrevolucionaria se basa sobre todo en la “problematica filosofica y religiosa del
presente” (Dorca, 272). Testimonio de ello es el mencionado articulo de Galdos en el cual

exhorta a “reflejar esta turbacion honda, esta lucha incesante de principios y hechos”.

Es precisamente la problematica religiosa la base argumental de estas tres novelas
ideoldgicas de Galdos, cuya tematica o tesis principal es la defensa del progreso frente al
atraso social provocado por la influencia clerical. La Iglesia, encasillada en sus valores
tradicionales, impedia y corrompia el crecimiento social y moral. Por tanto, La familia de
Leon Roch constituye una denuncia “[del] fanatismo destructor del hogar y la relajacion
moral ocasionada por la falta de verdadera religiosidad” (Aparici Llanas, 61). Por ello, la
trama novelistica reproduce fundamentalmente el enfrentamiento entre ideologias

religiosas distintas.

Otra cuestion de gran relevancia para Galdds y que trata en las “Observaciones” es la
“clase media como fuerza social y como materia novelable” (Aparici Llanas, 61). La
burguesia, empoderada tras la Revolucion, constituye el cuadro social adecuado para
expresar los valores e inquietudes del momento histérico. Se trata de un estrato social que
representa el progreso, pues fue capaz de desarrollar, y con éxito, la industria, el comercio
y las profesiones liberales. Sin embargo, este nuevo estamento también tenia sus defectos,

por ejemplo, “su prejuicio social y su atonia colectiva” (Aparici Llanas, 62). En lo que se



refiere a la estructura interna de esta clase, sus taras tienen que ver sobre todo con la
religion. Mientras en algunos hogares la falta de creencias provoca la ruptura de lazos, en
otros, se practica un fanatismo devoto sin base alguna. Esta carencia de verdadera fe es
caracteristica de la sociedad espafiola del XIX y se refleja en las tres novelas de tesis: la
realidad es descrita en todas sus dimensiones, enfocandose sobre todo en las cuestiones
mas espinosas de las ciencias morales y sociales (Dorca, 273). La moral social, tan viciada
por el materialismo, es la base de la novela tendenciosa de Galdds. Considerada como la
zona de transicion entre la clase obrera y la aristocracia, la burguesia aspira al ascenso
social para obtener poder e influencia. Como consecuencia, la moderacién tanto

econdmica como moral es sustituida por la laxitud, el despilfarro y la ignorancia.
Krausismo y ciencia. El “problema religioso”

Una de las metas de La Gloriosa era acabar con el reinado isabelino y crear una sociedad
laica, basada en el progreso y la tolerancia. Este ideal, sin embargo, se vino abajo con las
represiones de la Restauracion y con ello todo el avance que se habia logrado durante el
Sexenio Revolucionario. Afios mas tarde, varios krausistas comprendieron que su fracaso
se debio al caracter utdpico del movimiento, es decir, que la teoria no se ajustaba a la

realidad social espafiola, que exigia una reforma mucho més profunda.

En 1844 el filésofo y catedratico Julian Sanz del Rio regresa de su viaje por Alemania,
donde entr6 en contacto con la doctrina idealista de Karl Christian Friedrich Krause
(1781-1832). Esta filosofia, a pesar de no gozar de gran éxito en la metafisica, supuso una
tabla de salvacion y de apertura a lo europeo y al desarrollo cientifico en la decadente y
corrupta estructura social de la Espafia de mediados del siglo XIX (Goémez-Martinez, 56).
En otras palabras, el krausismo espafiol surge como un movimiento intelectual con bases
teoricas en el krausismo aleman que responde al espiritu que animo6 la Revolucion del 68
(Gémez-Martinez, 56). Mas que un movimiento filos6fico, lo que encontramos en la
Espafia decimonodnica es una actitud intelectual, ante todo. Fue una adaptacion y
continuacion del Ideal de la Humanidad para la vida (1811) de Krause, cuyos principios
sirvieron como guia moral a los intelectuales espafioles partidarios de la doctrina. De
hecho, algunos de los mandamientos que alli constan se promulgaron durante la
Republica (libertad de cultos, ley de matrimonio civil, libertad de ensefianza). Sin
embargo, el gobierno conservador de la Restauracion abolio estas leyes y tomd medidas

drésticas contra aquellos que se oponian. Ejemplo de ello, como se ha sefalado



anteriormente, es el arresto de muchos catedraticos por manifestarse en contra de la Ley
Orovio, de inspiracion neocatdlica. Entre los varios intelectuales detenidos destaca
Francisco Giner de los Rios, discipulo de Sanz del Rio y fundador, junto con Nicolas
Salmeréon y Gumersindo de Azcarate, de la Institucién Libre de Ensefianza —que
constituye, como indica su propio nombre, un espacio ético abierto a las novedades
europeistas del momento, sobre todo las ciencias naturales—. Esta institucion junto con
el Ateneo y los cafés fueron centros de reuniones clandestinas y tertulias donde figuras
de todas las ramas se congregaban e intercambiaban ideas y opiniones. Por este motivo
la teoria krausista evolucion6 de manera distinta en nuestro pais: la influencia del
ambiente polémico del Ateneo hizo que se convirtiera en un programa politico que
preconizaba la reforma social por vias legales y pacificas (Rodgers, 242). Los principios
morales que profesaba esta doctrina, como la libertad de desarrollo cientifico y la
europeizacion, tuvieron éxito debido a ese afan de los krausistas espanoles de contribuir

y mejorar la sociedad.

Esta filosofia aspiraba a educar a la poblacién para que juzgase de manera critica su
realidad. Frente al modelo educativo tradicional controlado por la Iglesia, el krausismo
proponia una ensefianza laica basada en la razon. Ademas, esta educacion no solo se
orientaba a los hombres, sino también a las mujeres: “la necesidad de elevar a la mujer a
igualdad con el hombre es caracteristica para conseguir la armonia de la sociedad
perfecta” (Gomez-Martinez, 57). Los krausistas hacen hincapi¢ en el precepto de
educarse y educar: no se educa solo con la docencia, sino también con el ejemplo (Gomez-
Martinez, 64). La creacion de esta sociedad perfecta depende, por tanto, del cultivo del
hombre: “ver claro [...] y ayudar a otros a ver claro” (Lopez-Morillas, 85). Ademas de
esto, la educacién evita que el matrimonio sea pura formula y constituya el sélido
fundamento sobre el cual se crearia la familia (Goémez-Martinez, 60). En otras palabras,
la ensefianza no solo dignifica a la mujer, sino a todo su entorno social (marido, familia,

amigos, sociedad).

Por otra parte, y paralelamente, el krausismo se basa en la razon natural como origen de
un conocimiento cientifico (Gémez-Martinez, 67). En el siglo XIX la ciencia se convierte
en la principal fuente para obtener la verdad puesto que desde décadas anteriores Espaia
mostraba un manifiesto retraso en el campo de las ciencias. En Europa, sin embargo, se
desarrollaron importantes teorias de corte cientifico y filosofico: darwinismo,

evolucionismo, positivismo, postkantismo, entre otras. Por ello y a pesar de las



restricciones politicas, la Institucion ofrecia a su alumnado todo un conjunto de teorias e
ideas de todas las ramas difundidas en los paises més avanzados. Asimismo, segun los
krausistas, “la razon representa un dominio dentro de la armonia espiritu y cuerpo, es
decir, no pretende reprimir los sentimientos, sino dirigirlos” (Gomez-Martinez, 67). En
otras palabras, esta doctrina se fundamenta en un racionalismo armonico puesto que busca
un equilibrio entre lo material y lo espiritual (Rodgers, 248), asi como también una

conciliacion entre ciencia y fe.

Ademas de la educacidn y la ciencia, la cuestion religiosa es la “base esencial del
pensamiento krausista” (Goémez-Martinez, 68). Como indicaba anteriormente, el
krausista aspira a una relacién armoénica entre ciencia y religion. Dicha armonia solo se
logra si el individuo, mediante la razén, conoce a Dios y el mundo en que vive (Gémez-
Martinez, 70). Si existen contradicciones entre ambas doctrinas, el hombre no sera capaz
de construir su ideal de vida krausista. La religién que profesa el buen krausista no sigue
los principios tedricos, que suelen ir en contra del espiritu, sino “las acciones que de su
religiosidad emanaban” (Gomez-Martinez, 71). Los krausistas aborrecian las costumbres
devotas y el fanatismo que tan en boga estaban en la Espafia decimondnica. Por ello se

opta por buscar ese equilibrio y esa armonia entre cuerpo y espiritu, ciencia y fe.

Finalmente, el krausismo espanol toma y aplica un inventario de deberes morales del
Ideal que los krausistas deben seguir y cumplir (Gémez-Martinez, 75). Se trata de la
actitud que el individuo krausista debe adoptar frente las injusticias de la sociedad. En
una lucha entre el bien (hombre) y el mal (sociedad), el primero se caracteriza por la ética
y la segunda por la corrupcion. Entre esos deberes morales, cabe destacar el
perfeccionamiento de la sociedad. Como senala Gomez-Martinez, esta reforma social
contaba tinicamente con la educacion del individuo (75) y, teniendo en cuenta el contexto
politico-social espafiol, se puede entender por qué no se logrd este propodsito. En la
sociedad espafiola decimonodnica, no hay una conciencia estricta de los deberes del
hombre, solo una falsa moral guiada por las apariencias (Gémez-Martinez, 76). De hecho,
se acepta lo inmoral (hipocresia, apariencias, despilfarro) y se censura lo moral

(honestidad, virtud, modestia).

En 1876, el intelectual krausista, Gumersindo de Azcarate publicé una obra, Minuta de
un Testamento, en la cual el autor manifiesta su crisis de conciencia. Por su discrepancia
con los dogmas de la Iglesia, el krausista rompe con esta institucion y “procede a ordenar

su vida y conducta segiin la preceptiva moral de un racionalismo cristiano” (Lopez-

10



Morillas, 82). En ella, el testador se propone formar la familia ideal basandose en los
principios del Ideal de la Humanidad de Krause y lo logra con éxito. La obra consta de
tres partes: una primera parte dedicada a su vida personal (trata cuestiones como la
ensenanza, la religion, la politica, la profesion, la moral y los hijos); una segunda parte
dedicada a la distribucion de sus bienes entre familiares y amigos; y la Gltima parte
dedicada a dar consejos y recomendaciones. Se trata, pues, de una version ficticia en que
Azcarate exhorta a sus hijos a cultivarse personal y colectivamente en todas las facultades

para asi contribuir a la felicidad propia y a la mejora social.

A pesar de su éxito, la Minuta recibi6 una critica amarga porque no ofrecia “la solucién
concreta que permitiera edificar nuevamente lo derribado” (Gémez-Martinez, 57). En
otras palabras, la solucién a su crisis religiosa no eximia a la sociedad de seguir
corrompiéndose politica, religiosa y moralmente. De hecho, de acuerdo con Gomez-
Martinez, los krausistas espafioles cantaron victoria antes de tiempo porque “quisieron ir
muy lejos, muy rapido contando Unicamente con el lento proceso de la educacién”
(Gomez-Martinez, 57). La reforma social que proponian ‘“habria de resultar del
perfeccionamiento gradual del individuo por medio de la educacién y del ejemplo”
(Lopez-Morillas, 84). Este proceso requeria tiempo del que escaseaban los krausistas al

acceder al trono Alfonso XII.

Estas ideas krausistas influyeron sobremanera en el pensamiento de Galdos, “pues [el
krausismo] no solo era un tema de sus novelas, sino que era un elemento fundamental en
la concepcion de su tarea novelistica, determinando su manera de ver el mundo y de
representarlo artisticamente” (Rodgers, 242). De hecho, en las novelas de la primera
época el autor representa a sus protagonistas como intelectuales krausistas que se
enfrentan a una realidad social enviciada, destacando especialmente los defectos de las
principales instituciones. Por tanto, Galdos “simpatiza con los krausistas, pero como
agudo observador, ve la incompatibilidad entre el ideal tedrico y la aplicacion inmediata
en su sociedad actual” (Goémez-Martinez, 57). En las tres novelas de tesis, el vencedor de
esa confrontacion ideologica es siempre la sociedad la cual impide de todas las maneras
posibles el triunfo de las ideas progresistas. Su ultima novela, La familia de Leon Roch,
constituye el corolario critico de las ideas krausistas (Lopez-Morillas, 86), pues el
novelista replantea la problematica religiosa desarrollada por Gumersindo de Azcarate en

la Minuta.

11



Esto es en lo que se refiere al desarrollo cientifico-filoséfico que tiene lugar en el
momento de escribir Galdds su ultima novela de tesis. En contraposicion al Krausismo y
la ciencia, se encuentra la Iglesia y el poder que esta tenia en la sociedad decimonénica

espafiola.

Durante el Antiguo Régimen, la Iglesia espafiola tuvo un gran prestigio y dominio sobre
la sociedad producto de su coalicion con el gobierno y la monarquia. Dicha institucion no
solo ejercia influencia en los actos publicos del Estado (politica y economia), sino que
también dominaba la vida privada de los individuos. Sin embargo, este vasto dominio se
vio cuestionado en el siglo XIX, particularmente durante el Sexenio revolucionario. Los
liberales criticaban la organizacion interna de la Iglesia y demandaban la secularizacion
del Estado puesto que solo asi se lograria reducir su influencia. Algunas demandas de los
liberales se promulgaron en la Constitucion del 69 y 76 y, como era de esperar, tuvieron
una reaccion adversa por parte de la institucion eclesiastica. Estas leyes permitieron que
la sociedad se secularizase y que la poblacion tuviese cierta libertad en su vida privada y
publica. Este cambio de mentalidad y de actitud se debe sobre todo a la influencia de
filosofias extranjeras. Es en los afios posrevolucionarios que los individuos empiezan a
pensar por si mismos y a criticar el afianzamiento que la Iglesia tenia sobre sus
conciencias. Como resultado, la institucion tuvo que observar con horror como la moral

tradicional se debilitaba, ademas de las apostasias y conversiones que se sucedian.

La confrontacion ideologica y politica entre liberales y conservadores habia existido
desde antes. Sin embargo, es la cuestion religiosa la que cobra fuerza en estas Ultimas
décadas del siglo XIX debido al proceso de modernizacion y secularizacién que se
produce en el resto de los paises europeos. El culpable, por tanto, de esta Espafia
escindida, segun la tradicion catdlica, es el liberalismo, principal enemigo del catolicismo
por sus ideas progresistas. Con la Restauracion borbodnica, la Iglesia tuvo la oportunidad
de recuperar parte de su poder e influencia. Como era costumbre, esta recibia
remuneraciones a cambio de su apoyo al nuevo gobierno. Aun asi, la instituciéon no se
contento con la confesionalidad del Estado, sino que queria mas: mas presencia en la vida
privada y publica de sus fieles y, por tanto, més financiacion estatal. Esto dio lugar a

frecuentes choques entre Iglesia y Estado, cada cual marcando su territorio.

La religion de la Espafia de finales del XIX es una doctrina de apariencias, pues no
promovia una consagracion individual y privada, sino que se fundamentaba en la vida

social y en formulismos. Por esta razon se dio la Revolucion del 68, aparte de los motivos

12



politico-sociales detras. Los krausistas, entre otros, consideraban que la verdadera
religion es aquella libre de préacticas devotas y de rituales absurdos: en otras palabras, una
religion natural y racional, sin ninguna interferencia clerical. Los intereses de la Iglesia
se ven amenazados con el auge del catolicismo liberal, que trata por todos los medios de
conciliar religion y modernidad. En su resistencia al liberalismo, las distintas facciones

del pensamiento conservador se ainan con el propdsito de impedir otra victoria liberal:

[...] una vez que la sefembrina ha fracasado y los representantes del pensamiento
conservador deciden dejar claro que nunca mas volveran a bajar la guardia, de modo que
otra experiencia revolucionaria no volvera a ocurrir sin encontrar notables resistencias

(Lopez, 2008: 202).

La estrategia del bando conservador para acabar con la expansion e influencia del
pensamiento liberal es adjudicando el control de las principales instituciones del Estado
a la figura del académico, el cual “soltara su furia académica contra todo vestigio de la
revolucion de las artes” (Lopez, 2008: 201). Y asi sucede en el caso de, por ejemplo, don
Marcelino Menéndez Pelayo, el cual entre 1880-1900 ocupd distintos cargos relevantes,
entre ellos diferentes Academias. Esta tactica politico-cultural surge como contraposicion
a la del artista, el cual habia respaldado y alentado la revolucion a través de las artes.
Paulatinamente, la intransigencia ideologica se hace palpable en las instituciones como
consecuencia de las ansias de poder. Segun Ignacio Javier Lopez, “[a]ntes de 1868 las
actitudes filos6ficamente renovadoras habian tenido acceso al &mbito académico donde
coexistieron con visiones tradicionales” (2008: 205). Y todo esto cambid tras la
revolucion, al verse amenazados los privilegios de la Iglesia. Como se puede inferir, la
rivalidad entre los bandos liberal y conservador no solo era por una cuestion ideolédgica o

religiosa, sino también de poder e influencia.

13



Efectos del “fanatismo y las costumbres devotas”: el matrimonio de Leon Roch

Antes de pasar al andlisis de la obra, cabe recordar que Benito Pérez Galdds se proponia
crear una novela ideoldgica que reflejase el rechazo social, influido en gran medida por
la Iglesia, a las ideas progresistas. De ahi que, a pesar de su condicion de catdlico, plasme
en su obra novelistica ideas positivistas, cientificistas y racionalistas de los siglos XVIII
y XIX, asi como también hegelianas, fichteanas y krausistas (Correa, 85). De hecho, su
preocupacion y obsesion no es tanto por la situacion social sino por la carencia de una
auténtica fe en la sociedad espafiola del XIX. En sus novelas de primera época, Galdos
muestra “las consecuencias catastroficas de la intolerancia dogmatica, el falso misticismo
y la intromision del clero en la vida intima del hogar, denunciando al mismo tiempo el
aprovechamiento de la religion con fines politicos, personales y egoistas” (Correa, 85).
Esta degeneracion eclesiastica surge como consecuencia del largo habito de intolerancia
religiosa, unida a la ignorancia, la supersticion y la falta de una verdadera fe (Giner de
los Rios, 259). La critica de Galdos es particularmente palpable en la Gltima novela de
tesis, La familia de Leon Roch (1878), cuya concepcidn, segin criticos como Clarin y
Giner de los Rios, estd ligada a un fin moral: “mostrar como en Espaiia la religion, el
principio mismo del amor y concordia entre los hombres, se convierte hoy en potencia
diabolica de perversidad y de odio” (Giner de los Rios, 259). Esta ultima novela, tal y
como observa Correa, presenta un doble plano de religiosidad: en el primer plano desfilan
una serie de personajes esquematicos y abstractos que encubren ideologias rigidamente
demarcadas y, en segundo plano, estd “lo religioso en su dimensién emotiva y estética
vinculado al fluir de las pasiones humanas y a la esencia misma de la personalidad

individual” (86).

La tematica religiosa ha sido tratada por Galdos en sus novelas anteriores desde enfoques
distintos. Sin embargo, en La familia de Leon Roch, obra estructurada en tres partes, el
novelista se centra sobre todo en “las disidencias religiosas entre una pareja por culpa del
espiritu intolerante, seco y ciego del fanatismo” (Clarin, 72). Como veremos enseguida,
mediante el desfile de personajes y situaciones deformados, el novelista revela como la
incomprension, la incompatibilidad ideoldgica y la intervencion eclesiastica en asuntos
privados acarrean consecuencias graves no solo para el matrimonio, sino también para la
sociedad. Por tanto, esta novela prueba que “el fanatismo religioso destruye por completo

un matrimonio” (Povedano, 131) en una sociedad hipdcrita e intransigente donde todo es

14



formula. Por ende, la critica de Galdos se dirige contra una religiosidad de ceremonia

externa y mal entendida.

Se observan dos maneras de entender la religion antagénicas. Por un lado, se encuentra
el bando liberal encarnado por Ledén Roch, “un sabio de nuevo cufio, uno de estos
productos de la Universidad, del Ateneo y de la Escuela de Minas”, en palabras de don
Joaquin Onésimo (I, 111, 149)!, cuya moral se basa en “la rectitud y el proposito firme de
no mentir jamas” (I, XIII, 225). Similar a otros héroes galdosianos, Ledn es rechazado
desde un inicio por su comunidad al haber estudiado la ciencia alemana, las teorias
oscuras y usar palabrejas ridiculas. Este personaje representa las principales ideas
progresistas del momento, como el krausismo y el cientifismo, cuyas teorias eran
contrarias al catolicismo. Desde una edad temprana, Ledn se inclind profesionalmente
por las ciencias naturales y experimentales. Sin embargo, ese “colosal talento” del que
habla el Marqués de Flcar nunca se pone en accidon: simplemente aparecen bosquejos de
instrumentos, como muestra la descripcion de la estancia de trabajo del protagonista (I,
VIII, 372), pero ningtn uso. Ademas de su condicion de hombre de ciencias, Leon Roch
se guia moralmente por las ideas krausistas. En su juventud, el gedlogo habia trazado un
ideal para la vida basado en una “existencia sosegada, virtuosa, formada del amor y del
estudio” (I, XIII, 228). Sofiaba con un matrimonio bien realizado, del cual surgiria una
gran familia: la mujer seria “amante y sumisa, de clara inteligencia y corazén” y los hijos
“pedirian piando el pan de la educacidon” y desarrollarian “con derechura el ser moral y
fisico” (I, XIII, 229). Todas estas premisas, mencionadas en apartados anteriores, son las
bases del Krausismo y estan referidas también en La Minuta de Azcarate. Tanto el
testador como el personaje galdosiano “consideran la vida como el desarrollo de un plan
preconcebido trazado de manera puramente racional, donde no se da cabida a lo
espontaneo” (Aparici Llanas, 154). Ambos personajes aspiran fundamentalmente a
formar una familia tolerante con su condicién de hombre cristiano y de ciencias. En La
familia de Leon Roch, no obstante, a pesar de haber meditado y calculado cada paso “con
la escrupulosidad de un quimico que pesa gota a gota los elementos de una combinaciéon”,
el protagonista se enamora como un adolescente (I, VII, 177). En un descuido, un
incendio de la imaginacion destruyd el caracter de hombre racional y serio que tanto lo
singularizaba. Incluso el resto de los personajes se burlan de la actitud irracional de Ledn,

especialmente el narrador: “seria gracioso que se dejase arrastrar por la imaginacion quien

! En adelante citaré la obra indicando, la parte, el capitulo y la pAgina respectivamente.



tanto se jactaba de tenerla por esclava” (I, VIII, 187). De poco le ha servido su filosofia
racional ya que solo un instante de fantasia y carne ha quebrado todo un ideal de vida.
Dejarse llevar por el instinto o la imaginacidn va en contra de los preceptos krausistas.
Sin embargo, segiin Lopez-Morillas, este descuido no es tan grave como el hecho de
intentar explicar racionalmente actitudes que son contrarias a la razén (99). Leon trata de
convencerse a si mismo y al lector de que este error inicial no afectara en gran medida su
plan de vida, lo cual resulta falso. Segun el krausista, la hermosura de Maria escondia
mucho mas: “pero hay mas, hay mucho mas. [...] en efecto, hallé dentro de aquella
hermosura un verdadero tesoro, no menos grande que la hermosura misma que lo
guardaba” (I, VII, 178). Sigue adelante, pues, con el plan de convertir a su esposa a su
imagen y semejanza, aludiendo al cultivo de las facultades del I/deal. A proposito de la
educacion de la mujer, afirma el testador de La Minuta: “condicion indispensable para su
propia felicidad y para que pueda contribuir a la de su marido y preparar la de sus hijos”
(Azcarate, 177). Pilar Faus sintetiza la educacion de la mujer espafiola en el siglo XIX
en: “una formacion religiosa memoristica sin fondo alguno, una ortografia pésima, las
cuatro reglas de la Aritmética, ningiin conocimiento de Historia ni de Geografia, piano y
francés mal aprendidos y, en conjunto, ninguna preparacion para la vida” (cit. Aparici
Llanas, 73). Como se puede advertir, la educacion de las mujeres era bastante deficiente
en la época. Por este motivo los krausistas insistian tanto en el cultivo intelectual de la
poblacion, cuyo conocimiento cultural y pensamiento critico eran nulos. Por tanto, la
formacién de un matrimonio y una familia solidos depende mayoritariamente de la
educacion de la esposa puesto que esta dignifica no solo a la mujer, sino a todo su entorno
familiar y social. De esta manera, los esposos seran mas propensos a compartir alegrias,
asi como preocupaciones, ideas, creencias, intereses, etc. Solo cuando exista esta
compatibilidad y armonia dentro del matrimonio y su entorno inmediato, podra el
individuo aplicar y cumplir con su cometido de mejorar la sociedad. Asi, la estructura
familiar constituye en menor escala un modelo de la sociedad perfecta a la que aspiraban

los krausistas.

La esposa elegida, aunque no tan elegida, de Ledn Roch es una mujer de belleza
sobrehumana, pues posee unos rasgos que recuerdan a la Minerva ateniense y a Melibea.
Maria Sudre y su familia constituyen el otro bando antagénico al progreso. La joven goza
de una belleza superior a cualquier mujer de su entorno, pero sus imperfecciones y su

mojigateria opacan su atractivo (I, III, 148). En palabras de Lopez-Morillas, Maria es la

16



antitesis a la mujer ideal del krausista, pues “no retne ninguna de las cualidades que busca
Leoén para forjar su familia ideal [..., sino que] es necia, cruel, fanatica, soberbia y

sensual” (101).

Teniendo en cuenta estos atributos de Maria y su educacion deficiente, es de comprender
su preferencia por libros vulgares de rezo cuyas oraciones enrevesadas y gongorinas,
“lejos de espiritualizarla, halagan sus sentidos” (Montesinos, 275). Sin embargo, a pesar
de la poca instruccidn recibida, cabe mencionar que la joven impone sus principios con
una firmeza imbatible (Povedano, 131). De hecho, y para sorpresa de Leon, el caracter de
Maria no era embrionario, sino “[...] formado y duro; [...] bronce ya fundido y frio” (I,
VIII, 192). El marido, empecinado en su misioén pedagdgica, se topa con una voluntariosa
“resistencia acerada a plegarse a ciertas ideas y sentimientos” cuando pretende formarla.
Sus esfuerzos por alterar el juicio de su mujer son en vano, “pues al contrario de los
elementos que se combinan en un compuesto quimico, los que se confunden en el
complejo humano son refractarios a todo andlisis racional” (Lopez-Morillas, 102). Una
vez mas, el krausista tropieza con aspectos del ser humano que no pueden ser objeto de

la razén porque forman parte de la experiencia.

Como se ha dicho en apartados anteriores, el testador de Azcarate narra su crisis religiosa
y las consecuencias que esta podria acarrearle tanto en su vida personal como en la social.
En el testamento hay una conciliacion entre ciencia y religion, ademds de un dominio de
la razon sobre los sentimientos, pues la eleccion de la esposa no depende de sus atributos
fisicos. Por tanto, en contraposicion al personaje galdosiano, el testador eligié con sumo
cuidado a su futura esposa, pues esta debe ser “discipula ejemplar en cuyo fértil
entendimiento y fina sensibilidad puede el marido sembrar sus discretas pedagogias”
(Lopez-Morillas, 106). En cambio, en el caso de Ledn, aunque la crisis religiosa aparece
resuelta, “no hubo eleccion, no” a la hora de escoger su futura esposa (I, VII, 177).
Asimismo, Maria Sudre no solo es reacia a cultivar las creencias de su esposo, sino que
ella también trata de “imponerle las «buenas formas» de una hipocrita devocion elegante”
(Lopez-Morillas, 107). Para dicha mision, la mujer recurre a tacticas seductivas,
convirtiendo el matrimonio en un concubinato: “eran dos seres divorciados por la idea en
la esfera de los sentimientos puros y unidos en el campo turbulento de la fisiologia™ (I,
X1V, 234). De una mujer superior y decente, la esposa se rebaja al nivel de una cortesana
para repudiar a su marido, un “ser extraviado y vitando en el orden intelectual” (I, XIV,

231). Maria esquiva a Ledn a toda costa y abusa de su libertad de culto, llegando incluso

17



a llenar el hogar de perfumes, sermones y damas. Su actitud hace que el divorcio moral
sea inminente y absoluto. La reaccion de Leon tampoco se hace esperar y este reprocha a
su mujer “la atencion excesiva a los asuntos de la Iglesia”, manifestando también que “ni
esto es matrimonio, ni eres t mi mujer, ni yo soy tu marido” (I, XIV, 235). Con esta
reprimenda, el krausista consigue que su mujer abandone ciertas practicas y abusos. Sin
embargo, la paz mental de Ledén no dura mucho puesto que aparece uno de sus mayores
enemigos, Luis Gonzaga, cuyo gozo consiste en mortificarse fisicamente para imitar en
lo posible “al glorioso niflo de quien tom6 el nombre” (I, XVIII, 268). Luis habia
desarrollado junto a su hermana cierta inclinacion por la lectura de santos, especialmente
aquellas historias de padecimientos, trabajos y martirios. De nifios, los gemelos quisieron
ser martirizados como Santa Teresa yendo en busca de “un par de moros que los
descuartizaran” (I, VIII, 189). Con el fallecimiento de la abuela, los hermanos tomaron
caminos distintos: Maria fue enviada a un convento y Luis al extranjero. La estancia en
Francia descubri6 al joven Luis Gonzaga las principales doctrinas religiosas,
especialmente el ascetismo, el cual aspiraba a la perfeccion espiritual, repudiando todo lo
material y llevando una vida de ermitafio. Una extrafa enfermedad, sin embargo, obliga

al asceta a volver a casa.

De esta manera, la tregua que Maria y Leon habian establecido en su hogar se quiebra
con el regreso de Luis, que trata de romper la armonia matrimonial. En el capitulo XXI
tiene lugar un combate ficticio entre Leon y Luis Gonzaga, personificado en un insecto
que crece y se transforma en angel. En una escena anterior al enfrentamiento, tanto los
gemelos como el krausista se maravillan contemplando el firmamento, aunque cada uno
hace una lectura distinta del universo. Ledn presume de su conocimiento astronomico
nombrando y describiendo constelaciones, mientras que Luis, tumbado en el jardin con
Maria, habla sobre la grandiosidad de Dios. En un recorrido por las diferentes estancias
de su hogar, el krausista va a parar al gabinete del asceta donde cae rendido debido al
cansancio. En suefios, el protagonista cree estar acompafiado de distintas constelaciones,
ademas de poseer cierta fuerza y velocidad para enfrentarse al delgado maniqui negro que
lo acecha. Leo6n recrimina al insecto, o sea el asceta, el haberse metido en su vida privada.
Lo acusa de “gobernar el hogar ajeno” y acabar con su ultima esperanza. Cegado por la

ira, Leon aplasta/estruja al insecto entre sus brazos:

18



—¢Quién te autoriza a quitarme lo que me pertenece?... ;Quién eres ta?... ;| De donde has
venido con tu horrible orgullo disfrazado de virtud?... ;] De qué te vale el desollarte vivo

si no tienes verdadero espiritu de caridad? ...» (I, XXI, 294)

Con las emociones a flor de piel, Leén no puede resistir la tentacion de asesinar
metaforicamente —aunque, al final, Luis muere de verdad— al culpable de su infelicidad
y penas. El krausista, dominado por la irracionalidad, reprocha al asceta su poder sobre
Maria, sus fallas, pero, sobre todo, su falta de caridad. Por mas que rechace el
materialismo y sus comodidades, la religiosidad de Luis no es verdadera, carece de
compasion. Un buen sacerdote no trataria de destruir una institucion que la Iglesia misma
cred y permitid. Por lo que Luis se sirve del vinculo y cercania con su gemela no para
guiarla espiritualmente, sino para desviarla de la posible felicidad que habria tenido junto

a Leon.

A pesar de todos los esfuerzos de este ultimo, el cuerpecillo del insecto revive y se
transfigura en un angel, envuelto por unas esplendorosas alas. Ambas figuras desenvainan
sus espadas de fuego, listos para luchar y defender lo suyo. Sin embargo, el combate no
se produce por la interferencia de Maria que, apoyando a su hermano, tilda a su marido
de “impio” (I, XXI, 294). Este capitulo es simbdlico porque supone la primera victoria de
la religion, encarnada por el dngel Luis Gonzaga, frente a la ciencia y el progreso,
representados por Leon. El regreso y la convivencia de Luis con la pareja han influido
sobremanera en la actitud de Maria, quien acaba con la ultima esperanza de salvar el
matrimonio. Por su parte, Ledn, impulsado por sus instintos irracionales, se venga de Luis

caminando con una parsimonia cruel cuando este exhala su ultimo aliento.

Tras la muerte de su gemelo, Maria emprende la mision de reformar completamente su
vida, dejando atras las vanidades del mundo y consagrandose a la purificacion del alma.
Las exhortaciones de Luis no son propias de un asceta, pues estas implican sobre todo el
rechazo y abandono de Leo6n y sus ideas filosoficas: “Entre ¢l y ti no puede haber jamas
sino la unién exterior, y vuestras almas estaran separadas por los abismos que hay entre
el creer y el no creer” (I, XX, 287). Segun el gemelo, la esterilidad de Maria es una
bendicion, pues asi no manchard su imagen cargando hijos de un ateo. Por otro lado,
Loépez-Morillas afirma que la esterilidad de Maria recalca “el nulo contenido humano de
la perversa coyunda” (107), pues teniendo en cuenta las mencionadas caracteristicas y
actitudes de la mujer, este matrimonio es de todo menos un matrimonio ideal. Por tanto,

la verdadera intencion de Luis es que su hermana adopte una vida de mortificacion y

19



martirio como la suya para que puedan seguir siendo gemelos eternamente. Por eso le
aconseja tenerlo siempre presente (I, XX, 287). A proposito de esta relacion fraternal que
raya en el incesto, afirma Correa: “Avila representa la matriz de su ser espiritual del
mismo modo que el vientre de su madre fue el habitadculo comun de su ser fisiologico”
(Correa, 91). Asimismo, la esterilidad de Maria favorece y asegura esta fusion espiritual

y de gemelismo.

La belleza angelical de Maria se transforma en una figura demacrada, en “una inquisicién
en forma de mujer”, arisca y regafiona, vestida de pardo (II, III, 327). A estas alturas de
la relacion, la convivencia de la pareja es minima, pues ambos pasan el menos tiempo
posible juntos. La vida matrimonial de Ledn es una burla irénica del ideal de vida que
tanto deseaba: su entorno ha perdido la luz original y se ha convertido en “una casa de
hielo y tristeza que oprime el corazon” (11, 111, 324). En cuanto a la exagerada devocion
de Maria, dice el matematico: “[...] en ti no hay verdaderos sentimientos, sino afanes
caprichosos, una terquedad horrible y un misticismo arido y quisquilloso que excluye el
amor verdadero [...]” (I, III, 326). La religion que profesan Maria y sus admiradores es
deletérea, es decir, practican un cristianismo como “agente disociativo, fuente de odio y
perversion” (Lopez-Morillas, 115). Si profesaran una religion auténtica y verdadera, no
habria tantas desavenencias puesto que la base de toda fe es el respeto y la tolerancia. Por
tanto, la supuesta santidad de Maria no es mas que “un basilisco de displicencia y acritud”
que crece enormemente tras la muerte de su gemelo y que acaba con la tranquilidad y la
paciencia de Leon (11, I11, 327). La situacion se hace tan insoportable para el marido que
dice ya no mas y se muda a Suertebella. La prolongada ausencia del esposo despierta en
Maria una sensacion extrafia que, a pesar de recurrir a sus métodos de execracion, no se
desvanece, sino que crecia cada vez mas (II, XIII, 435). Su impasibilidad e indiferencia
inicial se resquebrajan por una revolucion interna que la insta a exigir explicaciones como
esposa legitima, todo y vestida de cortesana. Leon, por otra parte, le recrimina a su esposa
los abusos psicoldgicos: “me mortificaste con tus necios escrupulos, con tus
recriminaciones crueles” (I, XVI, 468). Una vez mas, la actitud y aspecto de Maria son
impropios de una persona religiosa: “No sé de qué sirve la santidad que ignora hasta el
fundamento primero de toda doctrina” (I, XVI, 470), reprocha Le6n a su mujer en la
escena en la que Maria destroza la mufieca de Monina como si se tratara de la hija de
Pepa Fucar. Su conocimiento de la religion se basa en los sermones de la Iglesia y las

charlas con su hermano: “arrastrada a una santidad enfermiza por las ardientes

20



amonestaciones de tu hermano, pusiste una muralla de hielo entre tu corazon y el mio”
(I, XVI, 468). De ahi que se deje llevar facilmente por los rumores y la calumnia social.
Ante la desconfianza y difamacion de su mujer, Leoén propone separarse definitivamente
y cortar lazos de manera sana. En un principio, Maria es poseida por “cierta idealidad
contemplativa” y veia lo hermoso y atractivo que era su esposo (II, XVI, 471), pero, una
vez terminada su ensonacion, exclama: “jNo, mil veces no!” (471). Como se menciond
mas arriba, una de las virtudes krausistas es la honestidad, por lo que, cuestionado por su
mujer, Ledn afirma no amarla, pero miente sobre la duefia de su corazon, Pepa (11, X VI,
473). Habiendo captado la mentira, Maria solo podia exclamar: “Te ahogo, te ahogo si
quieres a otra...” aferrandose a ¢l en un abrazo epiléptico (II, XVI, 476). Perdida la
dignidad y la compostura de mujer mistica, Maria se deshace en llanto y se desmaya en
manos de su marido. La esposa cae enferma y en un momento de lucidez, reza por su

salud con el padre Paoletti, pidiendo internamente:

“Que yo me salve, aunque para salvarse tenga que hacer pedazos la ley fundamental del
matrimonio, y que mientras yo abandono lo humano para aspirar con ferviente anhelo a
lo divino, mi marido, este hombre que la Iglesia me dio para mi regalo, me quiera mucho,

muchisimo, guarddndose muy bien de mirar a otra” (III, IX, 548).

Como se puede observar, aun en su lecho de muerte, Maria no abandona su egoismo y
posesion. Ya no pretende atraer a su marido al camino recto de la religion, sino que este
le sea eternamente fiel. Fluctuando entre la consciencia y el delirio, la paciente empeora
al revivir los ultimos sucesos, entre ellos el abandono y la supuesta infidelidad del marido.
De hecho, saber que Ledén ama a otra mujer hace que se sienta “menos ganosa que otras
veces de saborear la miel regalada de aquel panal de misticismo™ (III, XIII, 581). A pesar
de los esfuerzos de la familia y la Iglesia por apaciguar el alma de la moribunda, a esta
solo le importa recuperar el amor de su marido. Viendo esto, el padre Paoletti la amonesta
por su materialismo, y justifica su devocion extrema y el abandono al esposo: “Bueno que
le niegue usted su dulcisimo espiritu: [...] de esas galas divinas reclamadas por quien las
cred” (III, XIII, 585). El padre Paoletti, “representante de una turbia milicia que pone
cerco a las conciencias con ayuda de la supersticion y la astucia” (Morillas, 111), abusa
de su papel de direccion espiritual y se inmiscuye en el matrimonio de la pareja. En los
capitulos iniciales de la ultima parte, Ledn condena esta practica habitual de los
sacerdotes: “El duefio de la conciencia de mi mujer, el gobernador de mi casa, el arbitro

de mi matrimonio, el que ha tenido en su mano un vinculo sagrado para atarlo y desatarlo

21



a su antojo” (III, III, 505). En lugar de guiar las almas perdidas a la salvacion, el jesuita
ejerce su influencia y se inmiscuye en asuntos ajenos a su profesion, ademas de participar
de los chismes: “no hara otra cosa que contarme lo que ya sé, lo que sabe todo el mundo”
(ITL, III, 505). De hecho, el padre tenia un “don ingénito” ya que leia a las personas y
utilizaba el “artificio de ojeadas y reclamos dulces para descubrir secretos” (111, VI, 527).
Citando a Aparici Llanas, el principio basico de esta religiosidad es “la hipocresia y la
sinceridad de la vida religiosa [que] se sacrifica a intereses personales” (97). De hecho,
Galdos no es el tnico que denuncia la falsa moral y beateria de la sociedad espafiola
decimononica, también lo hace Azcérate a través del testador. Sin embargo, cabe recalcar
que la critica no es contra la religion en si, sino contra ciertas formas y actitudes

totalmente opuestas a ella.

Asimismo, en el capitulo denominado ironicamente «Fuegos parabdlicos», Ledn acusa al
padre y a los clérigos de profesar una religion cuya esencia no comprenden en su

integridad:

“Para el que no conoce el amor sino por el pecado, para el que no siente el amor, sino que
solamente lo oye, recibiendo aqui (y sefialo la oreja) los secretos de los que aman, la vida
del corazén es un misterio incomprensible. El no ve mas que deberes cumplidos o faltas
cometidas. [...] El que no ha bebido jamas, solo concibe el gusto insipido del misticismo

o el amargor del pecado.” (111, VII, 538).

Como se puede inferir, la religion de estos sacerdotes es solo formula, pues no
comprenden la esencia de la verdadera fe y se dedican unicamente a sefialar faltas o
pecados. En la escena de la cena, ademds de conversar sobre el grave estado moral de
Maria, de trasfondo se escucha un debate similar al de la Polémica de la ciencia espariola
(1876), que surgio a raiz de una publicacion de Gumersindo de Azcérate en unos articulos
de la Revista Espaiia. Se trata de un debate ideoldgico en torno a la existencia o no de una
tradicion cientifico-filosofica espafiola y, en caso de haberla, la importancia e influencia

que esta tiene en el pensamiento universal (Fernandez Garcia, 77).2 En contraposicion, la

2 “Seglin que, por ejemplo, el Estado ampare o niegue la libertad de la ciencia, asi la energia de un pueblo
mostrara mas o menos su peculiar genialidad en este orden y podra hasta darse el caso de que se ahogue
casi por completo su actividad, como ha sucedido en Espafia durante tres siglos” (citado en Abellan, 363).
Basandose en esta clausula, Marcelino Menéndez Pelayo, apoyado por su maestro Gumersindo Laverde,
inicia la polémica exponiendo las contribuciones espafiolas a diferentes disciplinas. Menéndez entendid
que esos tres siglos mencionados por Azcarate eran los siglos XVI, XVII, y XVIII, cuando en realidad el
intelectual krausista se referia a las postrimerias del siglo XVI, el XVII y el XVIII, y el comienzo del XIX.
Por tanto, la polémica tiene un caracter accidental, pues se origina a partir de un equivoco. Azcérate hace
“una lectura de la historia de Espafia desde la perspectiva de la conexion, benéfica o perjudicial, entre

22



disputa entre el sacerdote y Leon es sobre el peligro que suponen las ciencias para una
mente catdlica y, por otro lado, el formulismo y el despotismo de la religion, representada
por “ministros de la intrusion y del abuso religioso” (III, VIIL, 539). Tanto en la Polémica
como en la novela hay dos bandos totalmente antitéticos: el bando tradicional, respaldado
por la Iglesia, y el bando progresista. Mientras el sector religioso idealiza su pasado
glorioso, el positivista aboga por una implantacion de ideas extranjeras para el
perfeccionamiento de la sociedad (Fernandez Garcia, 90). Por ende, en ambos debates

aparecen enfrentados representantes del catolicismo y del Krausismo.

En esas invectivas que se lanzan Ledn y el padre Paoletti se compara metaforicamente la
honradez de Maria con la pureza y aroma de un lirio, un tesoro de las mas altas prendas
y una fuente cristalina que es corrompida por la influencia de la Iglesia, representada por
un hipop6tamo y una mano depuradora (III, VII, 537). Esta interferencia religiosa en los
asuntos privados hace que la “devocion embrutecedora, rutinaria, absurda” de Maria cree

un abismo insalvable entre la pareja.

Por otra parte, tanto el decaimiento fisico y moral de la esposa de Leon como de la
sociedad en general es consecuencia del excesivo poder que ejerce la Iglesia en la vida
diaria de las personas. Mientras Leon procuraba salvar su matrimonio y contribuir a su
comunidad, la Iglesia instaba tanto a su esposa como a su entorno a rechazarlo por su
fama de ateo: “Yo ensefiaba a mi tesoro a creer en mi, y fuera le ensefiaban a aborrecerme”
(I11, VII, 539). De este modo, el protagonista estd en todo su derecho de enfrentarse al
sacerdote, pues la promesa de goces celestiales acabd con toda esperanza de hacer
realidad su ideal para la vida. Con su labor pedagdgica, Ledn habria podido disminuir las
grandes imperfecciones de su esposa si estas no hubieran aumentado “sometidas a otras
corrientes y a otra autoridad” (II1, III, 507). El protagonista procuraba, guiandose por los
preceptos krausistas, crear un ambiente doméstico tolerante y ejemplarizante para la

sociedad.

sistemas politicos, libertad de la ciencia y desarrollo cientifico y filos6fico” (Fernandez Garcia, 77). Dicho
de otro modo, el intelectual indica como principales causantes del atraso cientifico espaiiol el fanatismo
religioso y la intransigencia politica del Estado. El debate sobre la ciencia espafiola se “convierte especifica
y explicitamente en polémica sobre la filosofia espafiola” con la intervencion de Manuel de la Revilla
(Abellan, 364). Menéndez Pelayo, en su defensa de una ciencia y filosofia espafiola, se enfrenta a los
positivistas y a los catolicos los cuales le reprochan su fe. A pesar de sus diferencias ideologicas, tanto los
integristas como los progresistas tienen en comun la falta de sentido histérico, que tanto defiende e ilustra
la tercera postura representada por Menéndez Pelayo con su erudicion. Como telon de fondo, los distintos
bandos se reprochan sus ideas politicas.

23



Ademas de esto, en sus novelas de tesis anteriores Galdos demuestra que, sin importar la
situacion, la condicion de hombre extranjero y filésofo estd condenada a ser aborrecida
por una sociedad anclada en el tradicionalismo, respaldado a su vez por las principales
instituciones, fundamentalmente la Iglesia. De este modo, el fracaso vital de Leon se
muestra como un resultado inevitable: las condiciones en que se dio el enamoramiento y
la incompatibilidad de la pareja, ademas de la falsa moral social apuntaban hacia un
matrimonio desdichado. Bien advertia la “trinidad ilustre” compuesta por el Marqués de
Fucar, D. Joaquin Onésimo y Federico Cimarra al principio de la novela sobre la mala
reputacion de los Telleria, especialmente la joven Maria. De hecho, es alli donde aparecen
ciertos indicios sobre el fracaso vital del protagonista: “— [...] pues su gran falta es
comprometer su juventud, su riqueza, su provenir en ese enlace con una familia
desordenada y decadente que le devorara sin remedio” (I, III, 150). Y asi sucede. Ledn
comete un grave error que perjudica a todo su entorno. Se casa politicamente con una
familia que le reprocha constantemente sus creencias cuando esta se caracteriza por su
hipocresia y falsa moral. Es mas, la familia Telleria es el ejemplo perfecto de la
descomposicion econdmica y moral a escala reducida. Cada uno de los miembros de esta

familia representa vicios altamente frecuentes en la sociedad espaiiola.

La situacion se hace insostenible cuando el drama familiar se convierte en un espectaculo
social. Toda la sociedad madrilefia es consciente del supuesto adulterio de Ledn con Pepa
Fucar y corren rumores sobre la paternidad de Monina. Ahora bien, todos estos rumores
sobre el filésofo son falsos, excepto el “haber logrado con la maledicencia rebajar a su
victima al nivel comun” (Lopez-Morillas, 108). Incluso la Iglesia se hace eco del cotilleo
y culpabiliza a Ledn: “el verdadero traidor al matrimonio, el culpable de hoy es el mismo
que lo fue ayer, el culpable de siempre; en una palabra, usted” (111, III, 506). En medio de
este ambiente nocivo, Leon exclama, “Alla se entiendan... Vivan al dia” (II, IX, 391), y

se retira para ver el espectaculo desde lejos.

Leoén abandona de este modo el principio krausista, sefialado en las primera paginas de
este trabajo, de la capacidad de reforma social mediante el ejemplo de unos pocos
individuos (Lopez-Morillas, 109). Sin embargo, el protagonista no se retira sin antes dejar
claro que luché “con honor, con delicadeza, con habilidad y aun con furia” (IIL, III, 506).
Pero adviértase que su retirada implica también una segunda derrota en su batalla contra
el fanatismo religioso. Cabe mencionar, no obstante, que en esta segunda ocasion no solo

se enfrentaba al maximo representante de la Iglesia, sino a la institucion misma. Povedano

24



alude esta pérdida a la carencia de una fuerza divina (133). Segtn el autor, de haber tenido
Le6n una fuerza superior dotada por una creencia dogmatica trascendente no solo habria
podido realizar su ideal, sino que también habria sido capaz de vencer a la Iglesia. Sin
embargo, el krausista cuenta Unicamente con la fuerza humana racional la cual ha
demostrado varias veces, como se ha podido comprobar en el andlisis, su incapacidad de
actuar en situaciones que estan fuera de su dominio. De hecho, al final de la novela Ledn
vuelve a encontrarse en una encrucijada cuando debe elegir entre formar una familia con
Pepa Ficar® y Monina, aunque sea de manera ilegal a ojos de la sociedad, o respetar sus
principios morales. Haciendo de tripas corazon y desatendiendo una vez mas los reclamos
de Pepa, Leon renuncia a su felicidad y acepta las condiciones de Cimarra, es decir,
mantenerse alejado de su familia. Se trata de una resignacion dolorosa, pues, aceptando
las consecuencias de sus errores, Leon reconoce haber fallado en su papel como marido
pedagogo y como hombre krausista. Su estancia en la ciudad no ha suscitado ningln
cambio en su esposa y mucho menos en su entorno social. De manera que el fracaso
individual implica también un fracaso colectivo, pues la sociedad continta anquilosada
en sus esquemas medievales en cuanto al desarrollo se refiere. Tal y como se advierte en
la carta del Marqués de Fucar, la corrupcion politica y econémica sigue infectando a la
sociedad. Lo mismo se podria aplicar a la religion: después de la muerte de Maria Sudre,
de seguro que la Iglesia anda infectando de fanatismo a otras mujeres y destruyendo otros
matrimonios. A mi modo de ver, el fracaso del krausista no se debe a su incapacidad, sino
a la vasta influencia que la Iglesia ejerce sobre la sociedad decimononica. Ledn no se
enfrenta inicamente a Maria, sino que esta es apoyada por su familia, los sacerdotes (Luis
Gonzaga y el padre Paoletti), su entorno social, hasta se podria incluir a la institucion

catolica misma.

* En comparacion con el resto de los personajes, €l de Pepa Fucar es el que mas crece, tanto fisica como
psicologicamente. Es una joven cuya belleza que, aunque no corresponde al canon estético de la época, con
el tiempo logra enamorar a Leén Roch. De una adolescente frivola y caprichosa evoluciona a toda una
mujer hecha y derecha. Es un personaje “elevad[o] moralmente gracias a la maternidad” (Aparici Llanas,
76), que la enriquece humanamente, pues, a pesar de su infeliz matrimonio, su vida cobr6 sentido al dar a
luz a Monina. De hecho, es precisamente la nifia la causa del enamoramiento de Ledn y sus ansias frustradas
de ser padre. Pepa Fucar y su hija son la familia ideal que el krausista tanto deseaba formar y no pudo. Sin
pretenderlo, ambas entraron en la vida de Ledn y ocuparon el vacio que tanto lo afligia. Sin embargo, esta
felicidad es solo pasajera, pues los encuentros de Pepa y Leon despiertan los celos de Maria y, ademas,
“reviven” a Cimarra.

25



Conclusiones

La familia de Leon Roch (1878) es la ultima novela de tesis escrita por Benito Pérez
Galdos. En ella el novelista denuncia el aspecto destructor de una religion intransigente
y mal entendida, particularmente, los estragos producidos por el dominio que la Iglesia
ejerce sobre la mujer. Esta es la realidad de Leon Roch: su esposa, influenciada por su
educacion religiosa y los representantes de la Iglesia —su hermano Luis y el padre
Paoletti— acaba destrozando fisica y metaforicamente al marido. Maria, intransigente
con su marido como la Iglesia, pierde su esencia y convierte su matrimonio en un
concubinato, mientras que Ledn se enfrenta a todo tipo de dificultades por ser
librepensador. Una de las causas del fracaso matrimonial y familiar de Leén Roch es, en
parte, la inexistente educacion de su esposa —requisito imprescindible para vivir en
armonia, pues, como se ha demostrado, la incomprension y el desapego conducen a un
matrimonio fanatico—. Debido al poder ejercido por los sacerdotes, Leén poco puede
hacer para tolerar el fanatismo de su esposa. De hecho, su fascinacion por Maria Sudre es
temporal ya que pronto se percata de su caracter duro como el hielo. La novela es, por
tanto, una fuerte critica contra el fanatismo religioso de las mujeres, cé¢lula familiar

importante para la formacion de un matrimonio fortalecido.

Por otra parte, Leon también es culpable de su propio fracaso vital puesto que desde un
inicio su dominio de los instintos y sentimientos zozobra. Las condiciones en que se
produjo el enamoramiento no son propias de un hombre serio y racional. Aun asi, el
krausista confia en poder formar a su mujer, lo cual resulta una decepcioén porque Maria
es inmoldeable. Leon se dejo seducir por la aparente inocencia y belleza de su esposa sin
saber que detrds de su aspecto angelical se escondia una mojigata. Por tanto, el
protagonista no solo se enfrenta a ideologias caracteristicas de la sociedad, como el falso
misticismo y el fanatismo inmisericorde, sino que también esta en continuo conflicto con
¢l mismo. A causa de esto, su condicion de hombre recto y honesto fluctua en algin que
otro momento. Estos impulsos naturales del personaje demuestran que hay aspectos del
ser humano que escapan a la razén. Sus deslices, en suma, son una prueba de que el ser

humano no puede ignorar sus instintos por mas subordinado que tenga al corazon.

Finalmente, a proposito de su condicion de krausista y de hombre de ciencia, el personaje
es marginado y condenado socialmente desde el principio porque lo consideran distinta,

materialista y tiene fama de ateo. Su profesion le acarrea problemas para con su familia

26



politica y la sociedad puesto que son incapaces de ver la compatibilidad entre religion y
ciencia. De hecho, las ideas extranjeras y progresistas eran consideradas enemigas del
catolicismo. De ahi, una vez mas, el fracaso del protagonista. El cerco social de Ledn
sigue una religion basada en la hipocresia, la intolerancia y la falsa moral que impiden
tanto el progreso social como personal. Las ideas filosoficas del krausista son rechazadas
principalmente por la Iglesia porque suponen un peligro para sus intereses. Mediante la
influencia que ejerce sobre la mujer, en este caso sobre Maria Sudre, la religion vence al
progreso repetidamente. Leon es derrotado en su lucha contra el falso ascetismo, el
misticismo exagerado y la injerencia del clero en la vida privada. Esto demuestra cuan
arraigado y abarcador es el dominio eclesiastico. De hecho, los representantes de la Iglesia
siempre estan presentes en cualquier reunion o fiesta familiar. Por tiltimo, cabe mencionar
también que, mientras el bando encarnado por la religién contaba con el respaldo de la

familia Telleria y la sociedad, Le6n Roch luchaba solo.

En definitiva, la novela es una burla sarcéstica del destino de Ledn Roch, pues el caracter
no maleable de su mujer y la intromisiéon familiar y eclesidstica en el matrimonio
impidieron la formacion de una verdadera familia. Ante la imposibilidad de hacer realidad
su ideal de vida, el protagonista relega de su mujer y su familia, resignandose a vivir solo

y aceptando las consecuencias de sus acciones.

27



Bibliografia

Fuentes primarias

AZCARATE, Gumersindo de. Minuta de un testamento. Madrid: Libreria de Victoriano
Suarez, 1876.

«CLARIN®, Leopoldo Alas. “La familia de Leon Roch.” Galdos, novelista. Ed. Adolfo
Sotelo Vazquez. Barcelona: PPU, 1991. 67-81.

GALDOS, Benito Pérez. La familia de Leon Roch. Ed. Iiiigo Sanchez Llama. Madrid:
Catedra, 2003.

GINER DE LOS Ri0S, Francisco. “Sobre La familia de Leon Roch.” Benito Pérez Galdos.
Ed. Douglas M. Rogers. Madrid: Taurus, 1979. 257-268.

Fuentes secundarias

ABELLAN, Jos¢ Luis. “Menéndez Pelayo y la polémica de la ciencia espafiola.” Cuadernos
Salmantinos de Filosofia 2 (1975): 363-376.
https://dialnet.unirioja.es/serviet/articulo?codigo=495616

APARICI LLANAS, Maria del Pilar. Las novelas de tesis de Benito Pérez Galdos.
Barcelona: CSIC-Instituto Milé i Fontanals-Instituto de Filologia, 1982.

BESER, Sergio. Leopoldo Alas, critico literario. Madrid: Gredos, 1968.

CORREA, Gustavo. “Configuraciones religiosas en La familia de Leon Roch de Pérez
Galdoés.” Revista Hispanica Moderna 26.1/2 (1960): 85-95.

DORCA, Toni. “Reformulando la poética de la novela espafiola del XIX: el caso del relato
de tesis.” Revista Hispanica Moderna L 2 (1997): 266-279.

FERNANDEZ GARCIiA, Eusebio. “La polémica de la ciencia espafiola (1876-1877). {Un
debate ideoldgico acerca de las dos Espafias?” CIAN. Revista de Historia de las
Universidades 8 (2005): 71-96.
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=1382299

GOMEZ-MARTINEZ, José Luis. “Galdés y el Krausismo espaiol”. Nueva Revista De
Filologia Hispanica (NRFH), Vol. 32.1 (enero de 1983): 55-79.

LOPEZ, Ignacio Javier. “Revolucion, Restauracion y novela de tesis”. Revista Hispdnica
Moderna, LI1, 1 (1999): 5-23.

. Pedro Antonio de Alarcon (premsa, politica, novela de tesis).
Madrid: Ediciones de la Torre, 2008.

LOPEZ-MORILLAS, Juan. Hacia el 98: literatura, sociedad, ideologia. Barcelona: Ariel,
1972.

28



MONTESINOS, José Fernandez. Galdos, 1. Madrid: Castalia, 1968.

POVEDANO, Francisco. “Conflictos y claves de interpretacion en Doria Perfecta, Gloria 'y

La familia de Leon Roch.” Benito Pérez Galdos: aportaciones con ocasion de su
150 aniversario (1996): 119-137.

RODGERS, Eamonn. “El krausismo, piedra angular de la novelistica de Galdés”. Boletin
de la Biblioteca Menéndez Pelayo 62 (1986): 241-253.

29



