FACULTAD DE TRADUCCION E INTERPRETACION

GRADO DE ESTUDIOS DE ASIA ORIENTAL

TRABAJO DE FIN DE GRADO
Curso 2021-2022

Kawaiiy kawaiso:
Analisis de la representacion de trastornos psicolégicos en

la cultura popular japonesa

Lola De Oya Thams
1492755

TUTOR
Artur Lozano-Méndez

Barcelona, 7 de junio de 2022

UNB

Universitat Autonoma
de Barcelona



Datos del TFG

Titulo: Kawaii y kawaiso. Andlisis de la representacion de trastornos psicologicos en la
cultura popular japonesa

Titol: Kawaii i kawaiso: Analisi de la representacio de trastorns psicologics a la cultura
popular japonesa

Title: Kawalii and kawaiso: Analysis of the representation of psychological disorders in

Japanese popular culture

Autora: Lola De Oya Thams

Tutor: Artur Lozano-Méndez

Centro: Universidad Autonoma de Barcelona
Estudios: Estudios de Asia Oriental

Curso académico: 2021-2022

Palabras clave

[Castellano] Kawaii, kawaisa, Japdn, trastornos psicologicos, cultura popular, género.
[Catala] Kawalii, kawaisa, Japo, trastorns psicologics, cultura popular, génere.

[English] Kawaii, kawaiso, Japan, psychological disorders, popular culture, gender.

Resumen del TFG

[Castellano] Partiendo de un interés inicial despertado por la relacion intrinseca entre los
términos kawaii (adorable) y kawaisa (pobrecito), en el presente trabajo se realiza un analisis
de las representaciones de trastornos psicoldgicos en la cultura popular japonesa, en las cuales
se da la interseccidn de estos dos conceptos. Tomando en consideracion las narrativas sobre
salud mental presentes en la sociedad y las estructuras de poder que las sustentan, se
examinan las funciones de estas representaciones y sus efectos en la sociedad. Con este
objetivo, se estudian desde una perspectiva de género los factores que juegan un papel
relevante en la construccidn de representaciones, teniendo en cuenta la influencia que ejercen
los sistemas de opresion como el patriarcado, el orientalismo y el capitalismo. Asimismo, se
analizan las representaciones en si, comenzando con los kyara caracteristicos de la subcultura
kawaii, continuando con el arquetipo de la menhera propio del mangay el anime, y acabando

con la moda y subcultura yami kawaii. Finalmente, a través del andlisis de las funciones




discursivas de estas representaciones, se argumenta que estas reflejan los estigmas y
estereotipos asignados a las personas con trastornos psicologicos, desactivando los posibles
discursos insurgentes mediante mercantilizacién y fetichizacion, y reafirmando asi la

autoridad de los discursos hegemonicos.

[Catala] Partint d’un interes inicial despertat per la relacid intrinseca entre els termes kawaii
(adorable) i kawaiso (pobriss0), al present treball es realitza una analisi de les representacions
de trastorns psicologics dins la cultura popular japonesa, a les quals s’atribueix la interseccio
d’aquests dos conceptes. Prenent en consideracid les narratives sobre salut mental presents a
la societat i les estructures de poder que les sustenten, s’examinen les funcions d’aquestes
representacions i els seus efectes a la societat. Amb aquest objectiu, s’estudien des d’una
perspectiva de génere els factors que juguen un paper rellevant en la construccié de
representacions, tenint en compte la influéncia que exerceixen sistemes d’opressid com el
patriarcat, I’orientalisme i el capitalisme. Addicionalment, s’analitzen les representacions en
si mateixes, comencant amb els kyara caracteristics de la subcultura kawaii, continuant amb
I’arquetip de la menhera propi del manga i I’anime, i acabant amb la moda i subcultura yami
kawaii. Finalment, a través de 1’analisi de les funcions discursives de les esmentades
representacions, s’argumenta que reflecteixen els estigmes i estereotips assignats a persones
amb trastorns psicologics, desactivant els possibles discursos insurgents mitjancant

mercantilitzacio i fetitxitzacio, i reafirmant aixi I’autoritat dels discursos hegemonics.

[English] Taking an initial interest awoken by the intrinsic relation between the terms kawaii
(cute) and kawaiso (pitiful) as a starting point, the present work undertakes an analysis of the
representations of psychological disorders in Japanese popular culture, in which the two
concepts intersect. The functions of these representations and their effects in society are
examined, considering the narratives present in society regarding mental health and the power
structures that support them. With this aim, the factors that play a part in the construction of
portrayals are studied from a gendered perspective, bearing in mind the influence exercised
by systems of oppression such as the patriarchy, Orientalism, and capitalism. Likewise, the
representations in themselves are also analysed, starting with the kyara characteristic of
kawaii subculture, followed by the menhera archetype present in manga and anime, and
finishing with the fashion and subculture yami kawaii. Finally, through the analysis of the
discursive functions of the above-mentioned representations, it is argued that they reflect the

stigmas and stereotypes assigned to people with psychological disorders, deactivating the




possibility of insurgent discourses by means of commercialization and fetishization, thus
reinforcing the authority of hegemonic discourses.

Aviso legal

© Lola De Oya Thams, Barcelona, 2022. Todos los derechos reservados.
Ningun contenido de este trabajo puede ser objeto de reproduccidn, comunicacion publica,
difusion y/o transformacion, de forma parcial o total, sin el permiso o la autorizacion de su

autor/a.

Avis legal

© Lola De Oya Thams, Barcelona, 2022. Tots els drets reservats.
Cap contingut d'aquest treball pot ser objecte de reproduccid, comunicacié publica, difusié
i/o transformacid, de forma parcial o total, sense el permis o l'autoritzacio6 del seu autor/de la

seva autora.

Legal notice

© Lola De Oya Thams, Barcelona, 2022. All rights reserved.
None of the content of this academic work may be reproduced, distributed, broadcasted
and/or transformed, either in whole or in part, without the express permission or authorization

of the author.




Indice

1. Introduccion 1
1.1. Introduccién y objetivos 1
1.2. Estructura y metodologia 2

2. Kawaii y kawaiso 3
2.1. Etimologia y definicion de kawaii 3

N

2.2. Historia de la subcultura kawaii

3. Laconstruccion social de la feminidad y la reproduccion de expectativas en torno a ella —7

3.1. Kawaii y la feminidad: Dimensién de género del concepto 7

3.2. Orientalismo: la infantilizacion y feminizacion de Japon 11

3.3. Los trastornos psicolégicos desde la Optica de los estudios culturales y los estudios de

género 13

3.3.1. Trastornos psicoldgicos y géenero 13

3.3.2. El caso de los Trastornos de Conducta Alimentaria 16

4. Representaciones en la cultura popular 20
4.1. Representaciones en los kyara 20
4.2. Representaciones en anime y manga: la menhera 22
4.3. Representaciones en la subcultura yami kawaii 25

5. Analisis de las representaciones y sus funciones discursivas 27
6. Conclusiones 31

7. Bibliografia 34




1. Introduccidn

1.1. Introduccién y objetivos

Historicamente, la cultura popular (en este caso entendida como “cultura de masas”) ha sido
relegada a un segundo plano en favor de la “cultura de élite” o “alta cultura”. Estas
clasificaciones, que estan atravesadas por nociones clasistas de gusto (como desarrolla Pierre
Bourdieu en su obra Distinction: A Social Critique of the Judgment of Taste [1984]) y que se
transforman con el tiempo, afectan directamente a la investigacion académica, ya que delimitan
cuales son los campos “dignos de estudio”. Esta deslegitimacion de la cultura popular como
campo de estudio es especialmente evidente cuando se trata de produccion cultural dirigida a
un publico femenino o subculturas “femeninas”, pues se tiende a desdefiar el estudio de todo
aquello relacionado con el “otro” considerado débil. Dado que Japon mismo ha sido feminizado
histéricamente a través de un discurso orientalista destinado a reafirmar la superioridad de
Occidente, esta actitud se ve acentuada (Ueno, 1997: 3-4). Por tanto, en el caso del estudio de
subculturas “femeninas” japonesas la deslegitimacion es ain mas evidente, ya que a menudo
Japén es ridiculizado, limitado por percepciones esencialistas que lo reducen a extrafio o

incoherente, y estudiado desde dpticas orientalistas y exotizantes.

En consecuencia, la produccion académica seria sobre temas como anime, manga o la
subcultura kawaii es relativamente reciente, a pesar de que en las ultimas décadas su valor ha
aumentado y se han llevado a cabo investigaciones que reconocen la importancia del estudio de
estos ambitos. Al fin y al cabo, es en las diversas expresiones de la cultura popular donde se
manifiestan los “discursos dominantes” que intentan imponer sus significados y clasificaciones
del mundo sociocultural (Hall, 1999: 513). Por esta razon, a través del estudio de las
representaciones y narrativas que se fabrican sobre el “otro” es posible observar y analizar los

discursos hegemonicos y, por extension, las estructuras de poder que los mantienen.

Por tanto, a través del estudio de las narrativas sobre salud mental presentes en la sociedad
y las estructuras de poder que las sustentan, en el presente trabajo se pretende realizar un analisis
de como diversas representaciones de trastornos psicolégicos en la produccion de cultura
popular japonesa reflejan, reproducen o bien rechazan los discursos hegemonicos. Partiendo
del estudio de la relacion historica, sociocultural y etimologica entre los términos kawaii

(adorable) y kawaiso (pobrecito), el objetivo es determinar si la representacion de personajes



con enfermedades mentales en la cultura popular japonesa resulta en visibilizacion o si, al

contrario, los personajes con trastornos son mercantilizados y fetichizados.
1.2. Estructura y metodologia

El presente trabajo se divide en tres blogues principales. En primer lugar, se define kawaii desde
diferentes perspectivas (etimologica, historica y cultural) y se explora el término
asociado kawaiso para asentar las bases del analisis posterior. En segundo lugar, se realiza un
andlisis desde una perspectiva de género de los factores que juegan un papel relevante en la
construccion de la relacion entre kawaii y kawaiso, teniendo en cuenta la influencia que ejercen
diferentes sistemas de opresién como el patriarcado, el discurso poscolonial y el capitalismo.
En este segundo bloque, por tanto, se analizan los marcadores de género del término kawaii, la
relacion de la feminizacion e infantilizacion de Japon con el orientalismo y los condicionantes
de género en la salud mental y la percepcion de esta, para luego ver como afectan todos estos
elementos a la mujer japonesa. En tercer lugar, se realiza un andlisis de la representacion de las
enfermedades mentales en la cultura popular japonesa, comenzando con los kyara
caracteristicos de la subcultura kawaii, continuando con el arquetipo de la menhera propio del
mangay el anime, y acabando con la moda y subcultura yami kawaii.! Finalmente, para concluir
el tercer bloque, se analizan las funciones discursivas aparentemente contradictorias de estas

representaciones, teniendo en cuenta los factores expuestos en el segundo blogue.

Respecto a la metodologia, debido a la variedad de factores que se pueden tener en
consideracién al estudiar la relacién de kawaii y kawaiso y sus representaciones, me he
decantado por usar una combinacién de diferentes perspectivas en su analisis. Gracias a la
aproximacion desde los estudios culturales, he podido adoptar una combinacién
interdisciplinaria e interseccional de herramientas socioculturales, que me ha permitido
gestionar la complejidad del tema. En primer lugar, para definir kawaii, he utilizado un enfoque
estético, basado principalmente en las teorias desarrolladas por Sianne Ngai y Sharon Kinsella,
acompariado de un analisis etimoldgico e historico. En segundo lugar, he tenido en cuenta
teorias sobre poscolonialismo, especialmente la de Ueno Chizuko sobre el orientalismo
invertido, formulada a partir del concepto de orientalismo desarrollado por Edward Said en

Orientalismo (1978). En tercer lugar, he tomado una aproximacién desde los estudios de género

! Debido a cuestiones de derechos de autor, no ha sido posible incluir imagenes de los productos culturales
mencionados durante el trabajo. Como alternativa, se proporcionan en notas a pie de pagina enlaces externos a
webs en las que se pueden encontrar estas imagenes.



y los estudios culturales para la cuestion de las psicopatologias, desarrollada principalmente por
Phyllis Chesler y Susan Bordo. Igual que Bordo, que hace una reinterpretacion feminista de las
teorias de Foucault, también he incluido las ideas postestructuralistas de Los Anormales
(Foucault, 2007) en el andlisis de la psiquiatria. En cuarto lugar, he realizado un analisis de la
cultura popular entendida segun las teorias de Stuart Hall, como lugar de negociacion de
significados entre el discurso hegemdnico y discursos marginales. Por ultimo, para el estudio
de las subculturas “femeninas” japonesas y el fenomeno de la cultura kawaii, he usado como
obras de referencia principalmente las investigaciones de Sharon Kinsella, Laura Miller y
Christine R. Yano. Todas estas aproximaciones mencionadas se han hecho desde una
perspectiva de los estudios de género, entendiéndolo como construccion social segun las teorias
de Judith Butler desarrolladas en Gender Trouble (1990). Ademas, he tenido en consideracion
laimportancia de no aplicar teorias universalistas y tener en cuenta las especificidades de Japon,

sin caer en discursos orientalistas o en la exotizacion del pais.

2. Kawail y kawaiso

2.1 Etimologia y definicion de kawaii

Kawayushi, la forma temprana del término kawaii, aparece por primera vez en los diccionarios
de la era Taishd (1912-1926) y mantiene su forma hasta la década de los cincuenta cuando
comienza a utilizarse la forma abreviada kawayui en su lugar. Originalmente, estos términos
tenian connotaciones negativas y se utilizaban para referirse a algo que despertaba empatia o
compasién al causar pena por ser patético, vulnerable, adorable, pequefio o timido. En 1970,
kawayui es sustituido por kawaii y, gradualmente, el adjetivo pasa a ser utilizado principalmente
para hacer referencia a algo lindo, adorable, pequefio y dulce. Los kanji que se utilizan para

escribir kawaii son 1] (permitido, ser posible) y % (amor) que, en conjunto (F]%\>), se podrian

traducir literalmente a “que puede ser querido”. A pesar de haberse deshecho préacticamente de
todas las connotaciones negativas con este cambio de significado, kawaii conserva hasta el
presente vestigios de sus formas anteriores, ya que continda utilizandose para aquello que causa
pena y compasion por su vulnerabilidad (Kinsella, 1995: 220-222; Birlea, 2021: 89-90; Akita,
2005: 47-48).



A partir del término kawaii surge kawaiso, que se traduce como lastimoso, patético o

“pobrecito”, aproximandose mas al significado original de kawayushi. Ocasionalmente se

puede encontrar kawaiso escrito utilizando los mismos caracteres que kawaii (FIE % 5),

evidenciando la estrecha conexion entre los dos términos, la cual no se limita al nivel

etimologico, sino que tiene también una dimension social.

Definir en qué consiste “ser kawaii” es complicado, ya que el concepto es un campo de
negociacion constante en el que entran en juego la subjetividad del individuo y los “codigos
dominantes” de la sociedad, que establecen una serie de “lecturas preferentes” en cuanto a la
descodificacion de mensajes, decidiendo qué atributos se pueden calificar de esta manera y
haciendo que los limites sean difusos (Hall, 1999: 513, 515). Es, paradojicamente, una cualidad
que idealmente deberia ser inconsciente pero que esta profundamente fabricada (Kinsella, 1995:
240). Traducirlo simplemente como ‘“adorable” o “lindo” no basta para abarcar las
connotaciones y particularidades de lo que es kawaii. Sharon Kinsella captura su esencia como
un conjunto de atributos, definiéndolo asi: “Esencialmente significa infantil; celebra apariencias
fisicas y comportamientos sociales dulces, adorables, inocentes, puros, simples, genuinos,
agradables, vulnerables, débiles e inexpertos.” (Kinsella, 1995: 220). Otros autores, como
Birlea (2021: 88) y Koma (2013: 8), recalcan también como atributos necesarios para que algo
o alguien sea kawaii que sea inofensivo, indefenso y fragil, colocando en el centro de la estética
la debilidad, la incapacidad de valerse por uno mismo y la necesidad de proteccién del mundo
exterior. La posicion central de estas caracteristicas en la definicion de kawaii, las cuales
valoran la vulnerabilidad y la inocencia, remite a la relacion con el concepto de kawaiso,
aproximando estos dos términos hasta el punto de volverse intercambiables. Esto se ve
demostrado por el caso de Kin-san y Gin-san que expone Kinsella (1995: 236), en el que estas
gemelas de 100 afios causaron furor y despertaron la simpatia de la audiencia nacional, siendo
descritas simultdneamente como kawaii y kawaiso a causa de la vulnerabilidad e invalidez que

transmiten a pesar de no coincidir con lo aquello normalmente considerado adorable.
2.2 Historia de la subcultura kawaii

Kinsella (1995: 222-224) localiza los origenes del concepto de kawaii como lo entendemos hoy
en dia en la subcultura que se origina en la década de 1970 y que se extiende rapidamente hasta
la década de 1990, alcanzando su punto algido en la década de 1980. El inicio de esta subcultura
coincide con la popularizacion entre las jovenes de un estilo de escritura deliberadamente

infantilizado denominado maru ji (escritura redondeada), koneko ji (escritura de gatito), manga



ji (escritura de manga) o burikko ji (escritura de “mujer que pretende ser exageradamente
infantil”), el cual naci6 espontaneamente como una forma de rebelion ante los estrictos valores
de la sociedad japonesa del momento. Siendo la escritura promocionada por las élites como uno
de los grandes pilares de la cultura japonesa, al incorporar elementos infantiles (como una
escritura més redondeada o la inclusion de pequefios dibujos) y romanizados (como signos de
puntuacion y exclamacion o el cambio en la direccion de la escritura), los jovenes ganaron una
sensacion de liberacion, ya que conseguian convertir en propio este elemento clave de la

tradicion.

Junto con esta escritura, también se popularizaron tanto una jerga que incorporaba palabras
infantiles como una moda que incluia colores pastel, lazos volantes y delicados encajes,
disefiada para conseguir un aire pueril e indefenso, y estas tendencias fueron rapidamente
adoptadas en diferentes &mbitos, como revistas 0 mangas. A pesar de que fue un movimiento
iniciado por mujeres jovenes como un acto de rebeldia, las empresas no tardaron en apropiarse
de este y, aprovechandose de la explosion del consumismo en Japon, se beneficiaron de estas
nuevas tendencias. EI consumismo acaba por formar una parte esencial en la cultura kawaii, ya
que es a través de la adquisicion de estos productos como uno puede convertir lo kawaii en la
extension de uno mismo (Kinsella, 1995: 225). En un principio las élites condenaron esta
subcultura justamente por el individualismo y egoismo que implicaba el consumismo
desenfrenado, pero actualmente lo kawaii ha pasado a ser un elemento fundamental de Cool

Japan,? una estrategia de promocion del pais basada en el soft power.

Durante la década de los setenta, la compafiia Sanrio, generalmente conocida por haber
creado personajes como Hello Kitty, My Melody o Little Twin Stars, asienta el mercado de
productos kawaii con la venta de fanshi guzzu (fancy goods) que consistian, entre otras cosas,
en articulos de papeleria o de uso diario y peluches o juguetes. Las cualidades kawaii de estos
productos son explotadas con el objetivo de despertar emociones en el consumidor y, de esta
manera, maximizar su consumo, como se demuestra en la pagina web de Sanrio con su eslogan
“Un pequeio regalo, una gran sonrisa’ y su filosofia: “En Sanrio, creemos que un regalo es mas
que simplemente un regalo. Mas bien, un regalo es un modo de expresar nuestros sinceros
sentimientos hacia los demés”. Como sefiala Anne Allison (2004: 38), el objetivo de los

personajes kawaii no es la identificacion del consumidor con ellos, sino despertar sentimientos

2 El concepto de Cool Japan como estrategia politica y econémica, basada en la promocion de cultura popular
japonesa (desde cocina y electronica a moda y manga) para ganar influencia a nivel global tiene su origen en el
articulo de Douglas McGray “Japan’s Gross National Cool” (2002).



de empatia y dependencia para que desarrolle una relacion de intimidad con ellos, partiendo de
la voluntad de proporcionarles proteccion. En una suerte de fetichismo del consumo, al mismo
tiempo que cumplen una funcion curativa que ayuda al individuo a aliviar la ansiedad creada
por las presiones de la sociedad, se promociona la mercantilizacion de lo kawaii y el consumo
exorbitado (Allison, 2004: 45-47). Teniendo esto en cuenta, puede parecer que la relacion
establecida con lo kawaii es maternal, pero realmente el sentimiento que despierta estd mas
asociado con la necesidad de expresar pena ante un objeto que estd siendo mutilado con la
mirada (Harris apud Kinsella, 1995: 236). De hecho, Sianne Ngai (2005: 816) sefiala como,
gracias a “la pasividad y vulnerabilidad desproporcionadas” que presenta el objeto de la mirada,
este despierta el deseo sadista del consumidor de controlar y poseer. Esto remite al concepto de
Unheimlich (Lo Siniestro) de Freud, que habla del juego dialéctico entre lo familiar y lo extrafio
que, a pesar de ser anténimos, se sobreponen, al haber una faceta siniestra en todo aquello que
en un principio podria parecer acogedor. De la misma manera que lo familiar y lo extrafio son
dos caras de la misma moneda, también lo son kawaii y kawaiso, pudiendo un objeto ser
grotesco y adorable a la vez. Existen numerosas ramificaciones dentro de la subcultura kawaii
gue son construidas alrededor de dos conceptos en apariencia radicalmente opuestos como buro
kawaii (feo y kawaii), kimo kawaii (asqueroso y kawaii), guro kawaii (gore y kawaii) o yami

kawaii (enfermo y kawaii).

Es importante observar como el consumismo inherente a la subcultura kawaii, al contrario
que en otros movimientos alternativos como el punk, no era condenado por sus miembros, sino
parte de la rebelién contra la sociedad, al ser radicalmente opuesto a los valores tradicionales
japoneses que desaprobaban vehementemente el individualismo. La juventud japonesa, en
especial las jovenes, se negaban a aceptar la presién que suponia entrar en la edad adulta, lo
cual en su caso implicaba casarse y convertirse en una ama de casa que debia, no solo cuidar
de la familia, sino también apoyar a su marido trabajando. Asi aparecio el término “solteras
parasito”, sector de mujeres de entre 20 y 30 afios al que se dirigia la venta de productos kawaii
ya que, al continuar viviendo en casa de sus padres sin practicamente ninguna responsabilidad,
podian gastar todo su dinero en rodearse de objetos adorables que les ayudaran a prolongar
eternamente su infancia. Gracias a la adopcion de una estética infantil y del consumo
desenfrenado, logran mitigar la ansiedad de madurar, rehuir su papel predestinado en la
sociedad y simultaneamente demostrar el malestar que causa la presion a la cual se ve sometida
la juventud ya que, por extension, con su rechazo a la edad adulta exteriorizan su rechazo hacia
la sociedad (Akita, 2005: 47-48).



La joven japonesa acaba representando el grupo mas libre de la sociedad, convirtiéndose en
la encarnacion de la realizacion individual, la decadencia, el consumo y el ocio. Esta imagen se
refleja en la construccién de la shojo (literalmente “nifia joven™), que emerge como entidad
social a finales del siglo XI1X en oposicion al shonen (“nifio joven”) (Aoyama y Hartley, 2010:
2), y que la transforma en un concepto abstracto redisefiado para ser consumido. Los hombres
no solo ven una via de escape de las presiones de la vida adulta en los productos kawaii, sino
que también la ven en la fetichizacion de la inocencia de la shojo que aspira a una infancia
eterna y pura, idealizando la juventud como un periodo de felicidad y libertad. Por esta razon,
el término simultaneamente libera a la mujer, que a través de la auto infantilizacion encuentra
una manera de huir de las expectativas de género preestablecidas, y resulta inevitablemente en
la sexualizacién y fetichizacién por parte de la mirada masculina y en la mercantilizacion por
el sistema capitalista (Liu Carriger, 2019: 131-133).

3. La construccion social de la feminidad y la reproduccion

de expectativas en torno a ella

3.1. Kawaii y la feminidad: Dimensién de género del concepto

Es necesario analizar el concepto desde un punto de vista feminista, ya que este tiene una
dimensidon de género esencial para poder entender posteriormente la relacion social entre kawaii
y kawaiso. Koma (2013: 8), citando la obra “Kawaii” ron de Yomota, resume las cualidades
que debe tener lo kawaii como “alguien que personifica lo kawaii no es una persona madura y
hermosa, sino una persona femenina, infantil, sumisa y pura que es considerada inferior a uno
mismo”, evidenciando esta dimensién de género inherente a la subcultura. Es frecuente que
aquellos sectores de la sociedad que son convertidos en un “otro” sean infantilizados y
feminizados, ya que es una manera de reafirmar la autoridad de un grupo sobre otro e invalidar
el papel de este en la sociedad. Asi, se afiade una dimension de vulnerabilidad, pequefiez y
puerilidad femenina cuando se llama a algo kawaii, sometiéndole a una posicion inferior (lvy,
2010: 13). La performatividad de actitudes pueriles también es considerada femenina, como
podemos observar en las definiciones del anteriormente mencionado concepto de burikko, que

segun el diccionario online Jisho significa “Mujer o adolescente que consigue una apariencia



»3y segln el Kenyusha'’s

adorable gracias a actuar como si fuera inocente o indefensa
Dictionary of Japanese Colloquial Expressions (Yamane, 2013: 908), “Mujer que intenta

parecer kawaii de manera artificial.”*

De hecho, la existencia de la shajo esta estrechamente ligada al concepto de kawaii, ya que
esta recoge los atributos esenciales del término, al ser un concepto fabricado que captura la
inocencia propia del espacio liminal del paso de nifia a mujer. Dentro de la cultura de la skdjo
hay un fuerte rechazo a cualquier elemento de masculinidad y se muestra repulsion ante el
cuerpo sexual y reproductivo. Rechazan el destino inevitable de verse reducidas a un objeto
sexualizado, apeg&ndose a la inocencia de la shajo y experimentando nostalgia por una pureza
que todavia no han perdido. Irénicamente, este refugio en la inocencia no sirve de proteccion,
ya que se convierte en objeto de deseo (Mackie, 2010: 199-200). A pesar de la importancia
social y cultural de este arquetipo, el discurso hegemoénico se niega a aceptar un papel
significativo més alla del de ser objeto del deseo masculino, y no solo se subestima su presencia
en el ambito cultural, sino que ademas son constantemente criticadas (Aoyama y Hartley, 2010:
2).

En las criticas realizadas hacia la subcultura kawaii se utilizan los adjetivos “afeminado”,
“juvenil” y “de mal gusto” de manera intercambiable, equiparando feminidad y juventud, que
en este caso son usadas como categorias negativas. Al culpar del malestar social a la imagen
de la mujer joven autocomplaciente y consumista, se la criminaliza, calificAndola de delincuente
desequilibrada. Las mujeres toman estos atributos por los que son criticadas y los maximizan a
modo de protesta, llevando su actitud al extremo y rechazando la actitud paternalista que
determina qué actitudes son socialmente aceptables (Kinsella, 1995: 248, 250). En un periodo
en el que la sociedad japonesa estaba experimentando cambios radicales, la sociedad necesitaba
buscar algo o alguien a quien culpar por la ansiedad que estos cambios causaban. Laura Miller
y Jan Bardsley (2005: 1-5) localizan esta necesidad en la creacion de las “chicas malas”, que
en este caso serian estas mujeres jovenes, autocomplacientes y consumistas participes en la
cultura kawaii. La sociedad encuentra en sus “problemas de actitud” el origen de su malestar,
desviando la atencion de los problemas estructurales reales de la sociedad, bajo la firme
creencia de que todo volveria a su lugar si estas mujeres se comportasen de acuerdo con las

normas de la sociedad. Por esta razon, es una categoria que se encuentra en cambio constante,

3Disponible en: https://jisho.org/word/.%2 » - F-. [Fecha de consulta: 26/11/2021]
* Traduccién del original en japonés: “FNHARICAIE L RE X5 & LT3 XDF,



al transformarse dependiendo de la percepcién de la sociedad. El hecho de que la via de escape
de las frustraciones de la sociedad sean estas “chicas malas” es la manifestacion de una sociedad
sexista que intenta definir, limitar y controlar a las mujeres, y de una cultura patriarcal que se
retroalimenta y refuerza gracias a estos mecanismos. Al encasillar a la mujer en esta categoria
se niegan el resto de los atributos del sujeto y se las convierte en seres unidimensionales que
carecen de humanidad. Con el objetivo de excluirlas completamente de la sociedad para
demostrar que son una anomalia que debe ser erradicada se las convierte en objeto de
ridiculizacion y se las exotiza a través de mecanismos de alterizacion. Ademas, estas imagenes
de mujeres, que en un principio causaron incomodidad en la sociedad, son neutralizadas cuando
se integran en la cultura mainstream y son utilizadas por el gobierno en iniciativas de promocion

del pais como Cool Japan.

La apropiacion de la subcultura kawaii por parte de la estrategia Cool Japan, proyecto
ideado y promocionado por una élite masculina, no incluye a las mujeres como sujetos
individuales, sino que erotiza y mercantiliza su imagen para promocionar el pais. A excepcion
de las imagenes fabricadas y esencialistas que el gobierno desea promover, la mujer es
completamente excluida del discurso, y el origen del movimiento como método de protesta es
completamente ignorado. En 2009 se nombraron a las “Ambassadors of Cute”, tres mujeres
jévenes cuya mision era promocionar el pais, representando cada una el rol de una estética
diferente: colegiala, sweet lolita y harajuku. Ninguna de estas embajadoras tenia realmente un
papel importante en la subcultura que representaba, sino que eran actrices entrenadas para
desempefiar una imagen muy especifica. Gracias a su estética llamativa parecian salirse de las
normas sociales, dando la sensacion de que Cool Japan tiene una vertiente feminista al permitir
que las mujeres japonesas se expresen libremente, cuando realmente desempefiaban el papel de
una feminidad agradable y atractiva que no amenaza el statu quo. Asi, estas embajadoras eran
suficientemente alternativas como para despertar el interés de la audiencia occidental, pero no
tanto como para alterar estructuras de género o causar malestar en la sociedad japonesa. En
definitiva, la imagen de la mujer representada en Cool Japan se construye a partir de las
fantasias de deseo masculinas del otaku, naturalizando su consumo como objetos de deseo
dentro de una fantasia capitalista (Miller, 2011: 19-23, 27).

Aunque las actitudes de las “solteras parésito”, de las “chicas malas” y de las mujeres que
participan en la subcultura kawaii en general constituyen una ruptura con los valores
tradicionales, realmente se sale de un modelo de feminidad para entrar en otro que también

demuestra la opresion de las mujeres japonesas por parte de las estructuras sociales patriarcales



hegemonicas. A pesar de romper con los roles tradicionales, contintan encajando con la imagen
aceptable de lo que puede ser una mujer. Al fin y al cabo, como se puede observar en su
definicion y connotaciones, kawaii es un atributo que es aplicado por personas “superiores” a
aquellos que consideran inferiores (en este caso mujeres jovenes infantiles), reforzando la
jerarquia de género de manera mas discreta. La estética kawaii puede funcionar como un disfraz
que altere momentaneamente el orden establecido por estructuras patriarcales y permita a la
mujer expresarse en sus propios términos, pero la promocion de la subcultura kawaii como parte
esencial de Japon desactiva los mensajes de disidencia, hace que se escondan problemas
sociales y podria llegar a complicar que las mujeres puedan encontrar una escapatoria de la
posicion en la que se encuentran, hasta el punto de involuntariamente acabar siendo participes
de la cosificacion persistente que sufren (Akita, 2005: 44, 49, 53). La estética kawaii no
consigue convertirse en una verdadera via de escape, ya que la sexualizacion y cosificacion es

inevitable bajo la mirada masculina ineludible.

En este contexto, entendemos “mirada masculina” como el término acunado por Laura
Mulvey en 1975 en su articulo “Visual Pleasure and Cinema”, en el que indaga sobre la
dominacion ideoldgica patriarcal en los medios visuales. Basandose en el psicoanalisis de Freud
y en su concepto de “escopofilia” (encontrar placer en mirar), Mulvey investiga “la manera en
la que el cine refleja, revela e incluso participa en las interpretaciones directas y socialmente
establecidas de la diferencia sexual que controla las imagenes, las formas eroticas de mirar y el
espectaculo” (Mulvey, 2014: 526-527). En el cine, la mujer es sujeta a una mirada masculina
controladora y curiosa, en la que los hombres son activos (como audiencia) y la mujer pasiva
(como imagen consumida), siendo simultdneamente exhibidas como un objeto y observadas.
Por lo tanto, el hombre vive sus fantasias a través de la mujer, a quien adjudica significados.
Ante la ansiedad que causa la imagen de la mujer por su “castracion’ simbolica, el hombre toma
una de estas dos posturas: o investiga y desmitifica a la mujer para proceder a castigarla de
manera sadista o niega la castracion a través de la conversion de la figura femenina en un objeto
fetiche. El personaje femenino solo existe con relacion a lo que provoca en el hombre o como
se relaciona con este, tanto en la narracion como respecto a la audiencia (Hambleton, 2020;
Mulvey, 2014: 527, 530, 533).

Esta mirada masculina no se limita al mundo de la produccion visual, sino que refleja la
estructura patriarcal y se puede extrapolar a las relaciones de género en cualquier ambito de la

sociedad. En el caso de las jovenes japonesas, a pesar de que recurren a la inocencia e

10



infantilizacion como espacios de pureza que excluyen la figura del hombre, es precisamente en

estas categorias donde la mirada masculina encuentra un objeto de deseo.

3.2. Orientalismo: la infantilizacion y feminizacién de Japén

La infantilizacion y feminizacion inherentes al concepto kawaii son, precisamente, las
categorias que el discurso orientalista utiliza para reafirmar la dominancia de Occidente sobre
Oriente. A causa de la orientalizacion, los japoneses son representados en el imaginario
occidental como mujeres o nifios, criaturas incomprensibles y volubles. Se aplica la categoria
de feminidad porque esta es concebida como inferior, igual que en el discurso colonialista

Oriente es considerado inferior a Occidente:

El orientalismo no es de ninguna manera un egocentrismo inocente. Es un discurso de poder, otro nombre
dado al colonialismo, que construye al "otro™ como inferior. Esto por si mismo ya es razon suficiente para

que sea feminizado, ya que "mujer” es otro nombre dado a una tierra por conquistar. (Ueno, 1997: 4)

Como sefiala Ueno Chizuko (1997: 4-6), en el proceso de alterizacion tanto la mujer como
Oriente devienen el “otro”. Ademas, igual que la mujer es una fantasia de poder masculino, que
las erotiza y coloca en una posicion de sumision, Oriente es una fantasia de poder occidental.
Frente a esta estrategia colonialista el hombre tiene dos opciones: la opcion masculina, que
consiste en rechazar la alteridad impuesta y enfrentarse a ella, y la opcion femenina, que
consiste en adoptar esta feminizacion e intentar utilizarla a su favor. En el caso de Japén se
toma la segunda estrategia, dandose el fenomeno que Ueno denomina “orientalismo invertido”:
a través del esencialismo japonés, el cual presenta la sociedad japonesa como Unica,
incomprensible y claramente diferenciada del resto, recuperan su orgullo nacionalista,

diferenciando la mente oriental de la occidental.

Las categorias de género, que deciden qué es considerado “masculino” y “femenino” por la
sociedad son definidas en términos eurocéntricos y establecidas por hombres occidentales, por
lo que su objetivo es asentar el papel del hombre europeo como el summum de la masculinidad.
Por lo tanto, si este es un “hombre real”, los japoneses solo pueden ocupar las categorias
restantes, y ser por fuerza o bien mujeres o bien hombres afeminados. Con la internalizacion de
la feminidad impuesta por parte de Occidente al hombre japones, este se apropia de ella 'y la
explota, ocupando el espacio de la mujer. La mujer oriental se ve doblemente feminizada: en
primer lugar, es colonizada por Occidente y, en segundo lugar, por el hombre feminizado
japonés. Consecuentemente, se ve en una situacion de doble marginalizacién, que afiade una

nueva dimension a su opresion, complicando todavia mas su situacion en la sociedad patriarcal.

11



Ueno se refiere a esta situacion con el concepto de “patriarcado travestido”. Cuando la mujer
japonesa protesta contra un hombre feminizado en esta situacion de doble colonizacion, es
acusada de apoyar el colonialismo por utilizar un discurso feminista supuestamente importado,
y la Gnica opcidn que le queda es unirse a los hombres en la lucha anticolonialista, aungue esto
signifique construir una sociedad igualmente patriarcal. De esta manera, el discurso orientalista
y el discurso de quienes son orientalizados se retroalimentan mutuamente, perpetuando los roles
establecidos (Ueno, 1997: 13, 21).

En 1854, el comodoro Matthew Perry fuerza la apertura de Japon a Occidente usando el
poder militar. A raiz de este suceso, se crea una narrativa que identifica al Japén moderno con
una mujer violada por Occidente y se comienza a representar al pais a través de la imagen de la
mujer oriental erotizada, a la que se concibe en el imaginario occidental como un ser exético y
sensual. Esta narrativa de “Japon como mujer violada” se repite en 1945, cuando el uso de la
bomba atomica de Hiroshima por parte de EE. UU. fuerza la rendicion del pais. Tras la derrota
de Japon, las fuerzas militares estadounidenses ocupan el pais, adoptando una actitud
paternalista, la cual refuerza la infantilizacion inherente al discurso colonialista (Ueno, 1997:
8-9). La infantilizacion de Japon se ve evidenciada en las declaraciones hechas por el General
MacArthur el 5 de mayo de 1951 frente al congreso tras regresar a EE. UU. después de ser
destituido como Supreme Commander for the Allied Powers (SCAP). En estas, MacArthur
comparo al pais con un “nifio de doce afios”, en oposicion a los anglosajones o alemanes que,

de acuerdo con los “estandares de la civilizacion moderna”, eran adultos maduros (Dower,
1995: 550).

Respecto a la infantilizacién de Japdn, el artista Takashi Murakami habla de la castracion
metafdrica del pais a raiz de la bomba atémica y la consecuente ocupacion estadounidense. En
un proceso de alterizacion en el que el Occidente representa la madurez, Japon pasa a

identificarse con la infancia.

Independientemente de la victoria o derrota en la guerra, la conclusidn es que durante los Gltimos 60 afios,
Japon se ha convertido en un campo de pruebas para una economia capitalista al estilo de EE. UU.,
protegida en un invernadero, alimentada e hinchada hasta explotar. Los resultados son tan bizarros que son
perfectos. Sean cuales sean las intenciones verdaderas de “Little Boy”, el apodo de la bomba atomica de
Hiroshima, nosotros los japoneses somos real y profundamente, nifios consentidos. Y como nifios
consentidos, estallamos en rabietas constantemente mientras quedamos cautivados por nuestra propia
ternura. (Murakami, 2005: 141)

12



Murakami no solo recalca la infantilizacion a la cual se ve sometido Japon, sino que, teniendo
en cuenta que en el texto original en japonés la palabra utilizada por el artista para “ternura” es

kawaisa (7> \» &, sustantivo de kawaii), evidencia la relacién entre Japon como pais

colonizado, la infantilizacion que esto supone, y la estrecha relacion de esto con el concepto de

kawaii.

El 1 de enero de 1946 el Emperador Hirohito (1926-1989) fue forzado por las fuerzas de
ocupacion estadounidenses a anunciar publicamente su humanidad (abandonando su estatus de
dios) en un decreto oficial conocido como Ningen sengen (Declaracion de Humanidad)®. Esto
desencadeno un proceso de feminizacion gradual de esta figura en su transicion de militar a
civil y, a partir de su septuagésimo aniversario, se mostraba como un abuelo inocente, pasivo e
indefenso. Una figura que habia representado el poder militar del imperialismo japonés pasé a
ser identificado como un ser débil y, finalmente, acabé siendo percibido como kawaii por las

adolescentes japonesas (Ueno, 1997: 20).

3.3. Los trastornos psicoldgicos desde la optica de los estudios
culturales y los estudios de género

En los apartados anteriores se han establecido las dimensiones de género e infantilizacion del
concepto kawaii y del discurso orientalista, usados como instrumentos de alterizacion para
reforzar y perpetuar las estructuras de poder. Estas dimensiones se encuentran también en la
base de los trastornos psicoldgicos y en su percepcion y trato en la sociedad, generandose una

interseccion entre estos, la subcultura kawaii y el discurso orientalista.
3.3.1. Trastornos psicologicos y género

Frecuentemente, los trastornos psicolégicos, al estar incluidos en el DSM-5 (Diagnostic and
Statistical Manual of Mental Disorders), son tratados como enfermedades bioldgicas que se
desarrollan de manera aislada a nivel individual. Sin embargo, Freud (1984: 123-124), en su
ensayo El malestar en la cultura, originalmente publicado en 1930, establecio el importante
papel de la cultura en el &mbito psicolégico. Tomando una perspectiva feminista de esta linea

de andlisis, Susan Bordo (1997: 229) sefiala como las “psicopatologias”, lejos de ser una

5 para consultar el documento original del Ningen sengen véase la pagina web de la Biblioteca Nacional de la
Dieta: https://www.ndl.go.jp/constitution/shiryo/03/056/056tx.html [Fecha de consulta: 14/02/2022].

Para consultar la traduccion oficial al inglés véase la pagina web del archivo de Foreign Relations of the United
States: https://history.state.gov/historicaldocuments/frus1946v08/pg_134 'y
https://history.state.gov/historicaldocuments/frus1946v08/pg_135 [Fecha de consulta: 14/02/2022].

13



anomalia, son la cristalizacion de todo el malestar que genera nuestra cultura. En la base de
algunos malestares que adoptan la forma de trastornos psicoldgicos, podemos encontrar
condiciones sociales generadas por las estructuras desiguales de género, atravesadas por
diversos factores mas alla de la biologia o la genética (los cuales también juegan un papel),
como la etnia, la clase social, la orientacion sexual, la educacion recibida, la religion, la familia
0 la edad (Bordo, 2004: 61). El hecho de pertenecer a un colectivo discriminado es
inherentemente traumatico debido a la opresion sufrida, especialmente cuando las victimas son
culpadas y patologizadas por sus respuestas al trauma (Chesler, 2018: 18). Por lo tanto,
reconocer la dimensién cultural de los trastornos en lugar de considerarlos Gnicamente como
una cuestion bioldgica nos permite criticar las estructuras de poder. Aun asi, es importante
recordar en todo momento que estos trastornos psicologicos y el dolor que causan son reales y
validos independientemente de su origen, y que el hecho de entenderlos en términos de opresion
y condicionamiento social no es suficiente para paliar los efectos que tienen en el individuo
(Chesler, 2018: 36-37).

La cuestion de género es relevante tanto en el desarrollo de trastornos como en el
tratamiento clinico de estos. Respecto al ambito clinico, Chesler (2018: 127) sefiala el doble
criterio que se aplica al tratamiento de la salud mental, el cual no se limita al género, sino
también a otros factores como la etnia o la clase social. Segun Foucault (2007: 152), aquello
que define una conducta como sintoma de un trastorno es “la distancia que esta conducta
representa con respecto a las reglas del orden y de conformidad, definidas contra un fondo de
regularidad administrativa, contra un fondo de obligaciones familiares o contra un fondo de
normativa politica y social”. Dado que la norma no es una “ley natural”, sino una construccion
social “portadora de una pretension de poder” (Ibid.: 57), las conductas de aquellos que son
considerados el “otro” pueden ser facilmente psiquiatrizadas, al diferir de la normatividad. El
estandar de lo que se considera “normal” es el hombre, por lo que es imposible que una mujer
esté completamente “sana”. A los hombres, especialmente los hombres blancos adultos de clase
alta, se les permite un rango mas amplio de comportamientos socialmente aceptables que a las
mujeres, quienes quedan relegadas a un estricto rol prestablecido. Los diagnosticos clinicos y
la hospitalizacion se corresponden con lo que socialmente se considera un comportamiento
aceptable, por lo que las mujeres, mas que los hombres, actuaran dentro de los parametros que
se consideran ‘“enfermizos” (Chesler, 2018: 98-99). Histéricamente, las instituciones
relacionadas con la psicoterapia se han establecido para mantener la “higiene” del campo social

y han sido utilizadas como mecanismo de control del “individuo peligroso para la sociedad” o,

14



en palabras de Foucault, de los “anormales” (Foucault, 2007: 41, 115). Estas instituciones
refuerzan estructuras de clase castigando a quienes no pueden pagar para acceder a “retiros”,
forzandoles a etiquetar su malestar como psicético o peligroso, y encerrandolos en psiquiatricos
(Chesler, 2018: 165-166). Ademas, a menudo se adoptan dinamicas paternalistas y discursos
moralizadores (Foucault, 2007 :43) que infantilizan al paciente, estableciendo una relacion
padre-hijo que implica la inferioridad del paciente respecto a la “superioridad omnisciente y
benevolente” del terapeuta, la institucion psiquiatrica y la sociedad “normal” (Chesler, 2018:
165-166). Esta rigida dicotomia entre normal/patologia o normal/locura, funciona como un
mecanismo de alterizacion destinado a castigar a quién se desvia de los roles establecidos por

el discurso hegemonico.

En cuanto al diagnostico de trastornos en funcion del género, debido a que las mujeres son
socializadas para conectar mejor con la tristeza, estas tienden a exhibir rasgos de personalidad
como miedo, preocupacion, timidez, niveles altos de autocritica y autodestruccion, falta de
autoestima y sentimiento de inferioridad. EIl ideal tradicional femenino y los estrictos roles de
género a los que se ve sometida la mujer son fuentes de sufrimiento y trauma. Muchos de los
atributos relacionados con la mujer, tales como auto sacrificio, pasividad, sumision y
dependencia, junto a los rigidos requisitos en cuanto a su imagen corporal, son rasgos
estrechamente relacionados con la sintomatologia depresiva que se ven reforzados por el
componente de inferioridad social. Esta situacidn se manifiesta en forma de depresion, paranoia,
panico, ansiedad, autolesiones, trastornos de conducta alimentaria (TCA) y pensamientos
suicidas. Por otra parte, los hombres, al estar socializados para conectar mejor con el enfado,
tienden a mostrar comportamientos agresivos, destructivos, antisociales, competitivos y
autocomplacientes, haciéndoles propensos a sintomas psiquiatricos de adiccion a las drogas o
al sexo y desordenes de personalidad narcisista o antisocial (Chesler, 2018: 175, 99-100). En el
caso de Japdn, las Gltimas estadisticas proporcionadas por Our World in Data (2019) sefialan
la misma prevalencia que las estadisticas globales de depresion, ansiedad y TCA en mujeres en
oposicidn a la prevalencia de trastornos de adiccion al alcohol y drogas en hombres. En Japén,
se estima que el 2.64% de la poblacion femenina es diagnosticada con depresion, en oposicion
a un 1.94% de la poblacién masculina, un 2.91% en oposicién a un 2.15% es diagnosticada con

ansiedad y un 0.56% en oposicion a un 0.29% es diagnosticada con un TCA.

La Organizacion Mundial de la Salud confirma el impacto que tienen “factores de riesgo
especificos de género como roles de género, causas de estrés, experiencias de vida negativas...

violencia de género, desventajas socioecondmicas, ingresos bajos y desigualdad en estos... y

15



la ineludible responsabilidad de cuidar a otros” en el desarrollo de trastornos en la mujer
(Chesler, 2018: 175-176). Debido a las diversas particularidades que atraviesan la experiencia
de cada mujer y las diferentes construcciones de lo que implica “ser mujer”, no todas desarrollan
los mismos sintomas (o los llegan a desarrollar en absoluto), pero la “descripcion de parametros
ideologicos e institucionales que gobiernan la construccion del género en cada cultura” y la
exposicion a “imagenes e ideologias homogeneizadoras y normalizadoras respecto a la

feminidad” se mantienen constantes como desencadenante (Bordo, 2004: 61).

En las variables aqui observadas, el proceso de alterizacion que se da en el ambito
psicologico a través de la patologizacion de la mujer coincide en gran medida con el que se da
en el discurso orientalista'y en el concepto de kawaii, y el objetivo de este es el mismo: reafirmar
la autoridad de un grupo dominante a través de la feminizacion y la infantilizacion socialmente
prescritas. Asimismo, los atributos asociados a la feminidad que hacen a la mujer mas propensa
a una sintomatologia depresiva, como vulnerabilidad, debilidad o fragilidad se pueden asociar
con las cualidades, previamente expuestas, que se encuentran en la interseccion entre kawaii y

kawaiso.
3.3.2. El caso de los Trastornos de Conducta Alimentaria

Con el objetivo de profundizar en como las circunstancias historico-socioculturales que
moldean la relacion de la mujer y los trastornos psicoldgicos se vinculan con la subcultura
kawaii y la construccion de la shajo, a continuacion se expondra el caso de los TCA. Estos
destacan por su estrecha relacion con la sociedad, encarnando las dificultades que implica la
situacion de la mujer (obviamente, esto no significa que los hombres no sufran estos trastornos).
Debido a la importancia del factor cultural, es especialmente importante no aplicar modelos
occidentales como universales y tener en cuenta las caracteristicas de la experiencia de la mujer

en Japon.

En primer lugar, los TCA se pueden entender como una reaccién a las expectativas
culturales y los modelos de género, matrimonio y madurez que se imponen sobre las jovenes.
Con la insercion de la mujer en el &mbito laboral en la posguerra, sus obligaciones no fueron
reemplazadas, sino que se afiadio la participacion en la economia como productora a su previo
rol de cuidadora. Por lo tanto, la mujer japonesa se encuentra frente a grandes dificultades para
ascender profesionalmente, ya que queda relegada a puestos de trabajo menores o precarios
para poder combinarlos con el cuidado de la familia mientras el hombre toma el papel de

proveedor principal. Como se ha sefialado anteriormente, ante esta estresante perspectiva de

16



futuro se busca desesperadamente crear un punto medio entre la infancia y la vida adulta,
resultando en la creacion de la shojo y de la subcultura kawaii (Lozano-Méndez, 2021: 4-5; M.
Pike y Borovoy, 2004:500-509). Las jovenes japonesas con un TCA expresan un miedo
caracteristico a los cambios en el cuerpo que comporta la madurez y a desarrollarse sexualmente,
ansiedad que encontramos también dentro de la cultura de la sigjo y su aspiracion a la infancia
eterna. El desarrollo de estos trastornos, igual que la participacion en la kawaisa, es una manera
simbolica de escapar las responsabilidades asociadas al cuerpo femenino (Bordo, 1997: 238;
Hansen, 2011).

El “rechazo a lo femenino” incluye también el miedo que provoca la concepcion de la mujer
COmMO un ser Monstruoso con apetitos y deseos insaciables. Hansen (2011: 52-53) ilustra esta
construccidn en el imaginario japonés a traves del cuento tradicional Mukashibanshi to nihonjin
no kokoro, en el cual un hombre se casa con una mujer, atraido a ella porque no come, para
luego descubrir que es un ser monstruoso (yamamba)® que devora comida a escondidas con una
enorme boca oculta bajo su cabello. Esta imagen conecta a la mujer indulgente con una falta de
feminidad antinatural y horrible, reforzando la creencia de que una buena mujer debe ser
comedida y controlar sus apetitos, e instaurando el miedo a que se manifieste su “naturaleza
voraz”. Las mujeres son vistas socialmente como individuos que “siempre necesitan demasiado
afecto, aprobacion, contacto sexual y emocional, y atencién”, instaurando también el miedo
constante a “ser demasiado” (Bordo, 1997: 241). Simultaneamente, reciben el mensaje
contradictorio de que es deseable una demostracion de deseo femenino adorable por dulces y
postres, sobre todo con la popularizacion de “comida kawaii” a partir de la década de 1980, ya
gue conectan a la joven con la infancia y simultdneamente simbolizan una personalidad dulce
(Hansen, 2011: 53; Kinsella, 1995: 231-232).

Bordo (1997: 230-233) desarrolla la “dimension dualista” de los TCA: el cuerpo es
experimentado como algo ajeno, como el epicentro de todo aquello que pone en peligro nuestros
intentos de mantener el hambre bajo control. Este control, por lo tanto, simboliza el triunfo
sobre el apetito insaciable de la mujer. Hansen (2011: 61-62) destaca como esta teoria es
apoyada por la psicologa Ogura Chikako y la sociéloga Asano Chie, que sefialan que esta
dualidad entre el yo y el cuerpo también se da entre los individuos con trastornos alimentarios

en Japon. La narrativa de que las mujeres que satisfacen sus deseos son malvadas y sucias lleva

® Kinsella (2014: 107-108) define yamamba como “una vieja bruja de poderes prodigiosos que vive como una
resentida ermitafia en las montafias”. Aunque en un principio era un término para el arquetipo que aparecia en
folklore japonés y teatro Na, se ha convertido en un simbolo de ira femenina, lujuria e inconformismo.

17



a las mujeres a enfatizar el valor de ser puras, limpias y buenas, ideales a los cuales pueden
acceder controlando el hambre. En este sentido, la delgadez esta conectada con pureza y

limpieza en el Japdn contemporaneo (Hansen, 2011: 60).

La ansiedad en la sociedad causada por las supuestas necesidades incontenibles y el apetito
femenino insaciable parece entrar en su punto algido en periodos de cambio en los que el rol de
la mujer se transforma, volviéndose mas independiente y ocupando mas espacio social y
politico (Bordo, 1997: 242). Esto nos remite a la idea previamente expuesta de la categoria de
“chicas malas” (Miller y Bardsley, 2005) como mecanismo de control de aquellas mujeres que
actuan fuera de los roles prestablecidos. De hecho, el término yamamba mencionado
anteriormente, se comenz0 a usar derogatoriamente para referirse a las jovenes que llevaban las
estéticas kawaii kogyaru y ganguro’ al extremo (Miller, 2006: 30). Estas jovenes, que encajan
con la categoria de “chicas malas”, eran descritas como “impertinentes, vulgares e indecentes,
egocéntricas, maleducadas, absurdas y sin sentido comun, llamativas y sin perseverancia”
(Miller, 2004: 238) y su comportamiento, al ser visto como una amenaza a la estabilidad de la
sociedad japonesa, era tildado de infantil, delincuente e inmoral (Kinsella, 2013: 71-72;
Lozano-Mendéz, 2021: 5). Entre 1999 y 2002, se llegd al extremo de animalizar y deshumanizar
a las gyaru en los medios de comunicacion, utilizando términos como “gyanimal” y lenguaje
evolucionista que las categorizaba como una “subclase racial inferior” dentro de la sociedad
japonesa (Kinsella, 2013: 109-111, 126). De nuevo, se aplican discursos derogatorios a aquellas
mujeres que intentan rehuir los roles de género, calificAndolas de desequilibradas, anormales o
delincuentes en oposicion al comportamiento equilibrado y normal establecido por el discurso

hegeménico (Lozano-Mendéz, 2021: 6).

Como se puede observar, en oposicion a la imagen hegemdnica, la voluntad de adelgazar
no suele ser el origen de los TCA. A pesar de esto, los problemas de autoestima y comodidad
con el propio cuerpo son consistentes con la experiencia de ser mujer, ya que se la socializa
para ser un “cuerpo inseguro”, por lo que es un factor digno de mencidn. Ser constantemente
sometidas a la cosificacion y vigilancia de sus cuerpos, tanto por su parte como por la sociedad,

y ser evaluadas en funcion de su apariencia son experiencias traumaticas que pueden llevar al

7 La estética kogyaru surgio en la década de 1990, y su estilo caracteristico se basa en “calcetines largos caidos,
pelo decolorado, maquillaje distintivo y faldas cortas de uniforme de colegiala”. Su estética esta construida
alrededor de la combinacion de elementos kawaii con lo feo, falso y kitsch. Cuando este estilo se lleva al
extremo y se acompafia con bronceado muy oscuro y maquillaje blanco alrededor de los ojos y en los labios, es
conocido como ganguro (literalmente “cara negra”) (Miller, 2004: 228).

18



desarrollo de conductas autolesivas en la incesante persecucion de la perfeccion (Bordo, 2004:
57; Erchull et al., 2013: 583).

En Japon tiene especial relevancia la presion que supone el concepto de ganbaru
(esforzarse). La vigilancia publica del cuerpo de la mujer difumina los limites entre el ambito
publico y privado en la persecucion de la belleza, por lo que exhibir publicamente
comportamientos como la restriccion de la alimentacion es alabado y visto como una muestra
positiva de esfuerzo y disciplina (Miller, 2006: 10, 171-175). Algunas de las practicas que dan
la oportunidad a la mujer de cumplir los imperativos sociales de roles de género y alcanzar el
ideal de belleza, como las dietas, tienden a tener un componente autolesivo que es normalizado
socialmente, ya que se considera que soportar dolor hasta cierto punto es necesario para ser
atractiva y femenina (Hansen, 2011: 55; Miller, 2006, 173). Aunque la presion de la sociedad
conduce a las mujeres a someterse a una serie de practicas que implican un alto grado de
preocupacion por la apariencia, esta preocupacion es simultaneamente condenada. El egoismo
y narcisismo son cualidades profundamente negativas en la sociedad japonesa, que define a la
“buena mujer” como un individuo que no piensa en ¢l mismo y siempre antepone las
necesidades de los demas a las suyas (Miller, 2006: 173, 203). De nuevo observamos como la
mujer recibe constantemente exigencias contradictorias, las cuales permiten un margen de error
minimo, resultando en el desarrollo de trastornos por la ansiedad y estrés que provoca navegar
el estricto ideal femenino. En la pelicula Helter Skelter (2012), basada en el manga homdénimo,
que discute los efectos de los ideales femeninos y la industria de belleza en la mujer,
observamos esta dicotomia entre practicas socialmente aceptables y practicas “neurdticas”. En
un momento, se descubre que la protagonista ha transformado todo su cuerpo con cirugia
estética para poder ser modelo, y las jovenes japonesas se escandalizan y la critican mientras,
paralelamente, mantienen conversaciones sobre dietas y belleza. Obviamente, en esta obra la
situacion es llevada al extremo, pero conduce a una reflexion sobre el limite difuso entre lo que

es considerado “trastorno” y lo que es considerado “normal”.

En conclusion, ser una “buena mujer” implica rechazar el cuerpo femenino, visto como
inherentemente reprensible. Los TCA y otros comportamientos autolesivos pueden ser vistos
como “un desesperado intento del individuo femenino de literalmente esculpirse a ellas mismas
para encajar con la feminidad normativa contradictoria de manera extrema y fragmentada”
(Hansen, 2011: 61). Los intentos de la mujer de simultdneamente sobreactuar y escapar la
obligacion de navegar los estrictos estandares de feminidad resultan en conductas que son

patologizadas, etiquetadas como ‘“anormales” o “trastornadas” por la sociedad.

19



Paraddjicamente, la voluntad de rechazar las expectativas tradicionales y la concepcion de la
mujer teratoldgica rechazando el propio cuerpo resulta en la aproximacion de la mujer al ideal
de feminidad (Hansen, 2011: 64). Al fin y al cabo, “sentirse autonomo y libre mientras se
someten el cuerpo y el alma a una préctica corporal obsesiva es servir, y no transformar, al

orden social que limita las posibilidades de la mujer” (Bordo, 2004: 179).

4. Representaciones en la cultura popular

A continuacion, expondré tres clases de representaciones en tres ambitos diferentes para, en el
siguiente apartado, analizar estas y sus funciones discursivas en profundidad. En primer lugar,
se expondré el caso de los kyara, en los que se puede observar la mercantilizacion de las
enfermedades mentales a través de la interseccion entre kawaii y kawaiso, para luego pasar a
hablar de la menhera, en la que a esta mercantilizacion se le afiade la dimension de las
estructuras de poder de género y, por ultimo, se tratard la subcultura yami kawaii, en la que

estas relaciones de poder se personifican en los miembros de la subcultura.
4.1. Representaciones en los kyara

Sianne Ngai (2012: 63-64), en su estudio de los valores estéticos “intrascendentes” (en
oposicion a valores como “sublime” o “bello”), destaca como ‘“adorable” es una estética
estrechamente relacionada con el capitalismo tardio, la cual surge a partir de la relacion afectiva
entre objeto y consumidor en una especia de fetichismo de consumo. Por tanto, se crea una
relacion directa entre cosificacion, mercantilizacion y la imposicién de la cualidad kawaii, la

cual se manifiesta en el objeto adorable (Ngai, 2005: 816).

Como representacion extrema de esta correlacion entre objeto de consumo y la estética
kawaii en la cultura popular japonesa, més alla del consumismo inherente a la subcultura shajo,
encontramos los kyarakuta o kyara (del inglés “character”, personaje). Estos personajes
ficticios son “mascotas” creadas por compafiias como Sanrio 0 San-X, que se comercializan en
forma de los anteriormente mencionados fanshi guzzu. Con el objetivo de aumentar su
capacidad de comercializacion, posteriormente se afiaden a estas figuras historias y
personalidades, con las que se producen animes, mangas Yy videojuegos, pero realmente aquello
que es de interés para el publico es el kyara en si mismo. El kyara es, por tanto, “puro producto”
que va “mas alla de las restricciones de una narrativa y se apoya en el fetichismo de consumo
de una sola imagen” (Yano, 2013: 10). Su atractivo radica en su funcion como transmisor de

20



encanto, diversion, intimidad e identidad, en su capacidad para personificar una fantasia a la
que se accede a través de su posesion (Allison, 2006: 16-17). Estos personajes se establecen
como el epitome de lo kawaii y del consumismo: “cuanto mas cosificado esta el objeto, cuanto

mas se adapta a las demandas o proyecciones del sujeto, mas adorable es” (Ngai, 2012: 65).

La apariencia de los kyara se corresponde con la definicion de Ngai (2005: 814) de los
objetos kawaii, los cuales “normalmente son blandos, redondeados y profundamente asociados
con lo infantil y lo femenino”. Estos adjetivos evocan indefension, lastima, abatimiento y
maleabilidad, despertando en el consumidor un amplio repertorio de respuestas, desde deseo
maternal y empatia a deseo de posesion y violencia. Como se ha expuesto en el apartado 2.2.,
el carifio puede ser facilmente transformado en sentimientos de “agresion y dominancia sobre
el objeto adorable” como manera de reivindicar la posesion del consumidor sobre el objeto
(Plourde, 2018: 296-297). En definitiva, “adorable se refiere al encuentro estético con una
diferencia exagerada en el poder, a una relacién con “el otro” socialmente impotente” (Ngai,

2005: 828).

Debido a las particularidades de la estética kawaii, es comdn que el objeto sea representado
herido, débil o avergonzado, ya que de esta manera se acentta su debilidad y su necesidad de
ayuda (Plourde, 2018:297). En esta union entre kawaii y kawaiso como herramienta para atraer
al consumidor, en contraste con kyara que evocan sentimientos mas positivos, encontramos
personajes como los Sumikkogurashi 0 Gudetama. Los Sumikkogurashi® (literalmente “vida en
esquina”) son un grupo de personajes de la compafiia San-X. Son animales y objetos
redondeados, que aparecen tristes 0 abatidos y que se sienten mas cdmodos en las esquinas,
lejos del foco de atencidn. En las descripciones de su pagina web figura que Penguin? es
inseguro, Neko es un gato ansioso, timido y preocupado por su forma fisica, Tonkatsu es un
trozo de cerdo empanado que ha sido abandonado en el plato por ser demasiado aceitoso y
Ebifurai no Shiippo es una gamba demasiado dura, también abandonada. Todos ellos comparten
sentimientos negativos como ansiedad, inseguridad y sentirse aislados o apartados. De igual
manera, Gudetama, ® de la compafiia Sanrio, se presenta como un huevo perezoso y
desmotivado, que se insiere dentro de la estética kimo kawaii (asqueroso y adorable). A través

de su rechazo al trabajo y sus quejas, Gudetama refleja la insatisfaccion de los milenials

8 Para consultar imagenes ver: http://www.san-x.jp/characters/sumikko.html (web oficial de San-X en inglés) o
https://www.san-x.co.jp/sumikko/profile/ (web oficial de San-X en japonés). [Fecha de consulta: 01/06/2022]

® Para consultar imagenes ver: https://www.sanrio.com/collections/gudetama (web oficial de Sanrio en inglés) o
https://www.sanrio.co.jp/character/gudetama/ (web oficial de Sanrio en japonés). [Fecha de consulta:
01/06/2022]

21



japoneses con su situacion laboral, la depresion que esta causa y la falta de comprensién por
parte de la sociedad (Bonnah, 2019: 187-188).

Mas alla de los kyara, la unién intrinseca de kawaii y kawaiso en objetos sin un género
definido también se ve en las obras de artistas del movimiento Superflat, liderado por Takashi
Murakami. Este movimiento tiene una importante relacion con el capitalismo, ya que su
voluntad de difuminar los limites entre “alta cultura”y “cultura popular” permite la una estrecha
conexion con los consumidores (Pan, 2020). A traves de la deformacion de lo adorable y el
juego con los limites entre kawaii y kawaiso 0 kawaii y lo monstruoso, Nara es célebre por sus
obras que representan nifios solitarios y aislados, las cuales unen ternura y violencia,
vulnerabilidad y perversidad (Ivy, 2010: 7). Por ejemplo, en In the Deppest Puddle 11 (1995),°
podemos ver a un nifio herido, con la cabeza envuelta en vendas y en The Little Judge (2001)**
a un nifio completamente solo y envuelto en oscuridad. En My 13" Sad Day (2002)? y Why
My Girl Is So Sad? (2000)* los nifios de Nara son representados extremadamente apenados o

llorando desconsoladamente.

A pesar de que estos personajes evocan traumas o sintomas de trastornos como depresion o
ansiedad, no son diagnosticados ni tratados, sino usados como recurso comico o adorable para
apelar al consumidor (Bonnah, 2019: 193). El consumidor se siente atraido por la dependencia
del objeto hacia una figura superior encarnada por €él: cuanto mas indefenso es, mas despierta
el deseo del consumidor. Su estado de vulnerabilidad afiade otro nivel de inferioridad del objeto
kawaii respecto al sujeto, impulsando al consumidor a menospreciarlo o debilitarlo méas adn,

evidenciando “la violencia implicita en nuestra relacion con el objeto adorable” (Ngai, 2012: 3,

85).
4.2. Representaciones en anime y manga: la menhera

Cuando se afiade una dimension de género y es en la figura de la skajo en quién se manifiesta

la extrema tension entre kawaii y kawaiso, encontramos el arquetipo de la menhera (del inglés

10 Para consultar imagen ver: https://www.lacma.org/node/39344 (web oficial de Los Angeles County Museum of
Art). [Fecha de consulta: 01/06/2022]

11 Para consultar imagen ver: https://artscape.jp/focus/1212945_1635.html (web oficial de la revista online
Artscape Japan). [Fecha de consulta: 01/06/2022]

12 para consultar imagen ver: https://marianneboeskygallery.com/exhibitions/242/works/artworks-3162-
yoshitomo-nara-my-13th-sad-day-2002/ (web oficial de Marianne Boesky Gallery). [Fecha de consulta:
01/06/2022]

13 Para consultar imagen ver: http://www.artnet.com/artists/yoshitomo-nara/why-my-girl-is-so-sad-
sHYXH3Qf7dhzH5BZ0nAIfA2 (web oficial de la plataforma de mercado de arte Artnet). [Fecha de consulta:
01/06/2022]

22



“mental health-er”). El término se utiliza para referirse a personajes femeninos que exhiben
comportamientos estereotipicos que las definen como “mentalmente inestables”, desde
dependencia extrema o cambios de humor a autolesiones (Seko y Kikuchi, 2020: 355, 363). El
término se origind en foros de internet dedicados a la salud mental, donde los miembros que se
identificaban con algun tipo de trastorno lo usaban para referirse a ellos mismos. El uso del
término fue evolucionando e introduciéndose en la cultura popular, y actualmente se emplea de
manera peyorativa para referirse a mujeres que exhiben estos comportamientos considerados
inestables (Seko y Kikuchi, 2022: 3).

La menhera tiende a aparecer en manga y anime shonen 0 seinen (dirigido a un publico
masculino joven y adulto, respectivamente), donde el personaje no tiene profundidad mas alla
del hecho de sufrir algln tipo de enfermedad mental. En este caso, son representadas como
vulnerables, atractivas, débiles y dependientes, cumpliendo la funcioén de “damisela en apuros
que debe ser rescatada por el hombre protagonista” (Seko y Kikuchi, 2020: 355). De esta
manera, la joven con trastornos es explicitamente fetichizada y sexualizada, siendo la etiqueta
de menhera lo que la hace atractiva para el hombre (tanto para el protagonista de la historia
como para el consumidor). Asi, se evidencia la “erotizacion de la impotencia” (Ngai, 2012: 64)
caracteristica de la interseccion entre kawaii y kawaiso. Incluso en mangas dirigidos a un
publico femenino es habitual que las mujeres “inestables” también existan con el propdsito de
ser rescatadas por un hombre. Vemos esto, por ejemplo, en el caso de Miu Shinoda en NANA
(2009: 27-32) de Ai Yazawa. Miu, que sufre ataques de ansiedad, es “salvada” por Yasu, uno
de los protagonistas, hasta el punto de dejar de autolesionarse Unicamente para no hacerle dafio
a él. Ademas, es importante sefialar que esta funcién no es Unica de la menhera ni especifica de
la cultura japonesa, sino que comparte muchas similitudes con el famoso arquetipo de la manic
pixie dream girl, comin en producciones de “indie Hollywood” (Summer en (500) Days of
Summer [2009] o Clementine en Eternal Sunshine of the Spotless Mind [2004]). “Pixie”,
“dream” y “girl” evocan cualidades de la shajo, como infantilizacion, inocencia e idealizacion,
mientras que “manic” se corresponde con el factor de la inestabilidad mental. Tanto la menhera
como la manic pixie dream girl estan destinadas a cumplir la misma funcion, estar
“suficientemente dafiadas para necesitar ser salvadas” y asi permitir al protagonista reafirmar

su masculinidad y convertirse en el héroe (Rodriguez, 2017: 169).

Seko y Kikuchi (2022: 2) diferencian tres clases de menhera: la “chica triste”, la “mujer
loca” y la “monada”. Estas tres categorias no son excluyentes, sino que a menudo se solapan y

“crean una compleja red de significados en los que la locura femenina es patologizada,

23



fetichizada y actuada”. En primer lugar, la “chica triste” (que aparece en obras como Menhera-
chan de Kotoha [2012] o Last Menhera de Amano e Ise [2016]) representa la erotizacion de la
vulnerabilidad, y se caracteriza por sufrir ansiedad, baja autoestima, desesperanza y soledad.
Estos atributos, junto al uso de autolesiones como cortes o restricciones en la alimentacién para
gestionar su dolor, colocan a la menhera dentro de la feminidad normativa, estando de acuerdo
con ideas de sumision y autocontrol. En segundo lugar, la “mujer loca” se caracteriza por su
violencia y obsesion, que la etiquetan como extremadamente trastornada y “patética”. Debido
a esta obsesion, normalmente hacia su interés romantico, personifican las contradicciones que
surgen al navegar los roles de género: los recrea (la devocion y sumision son parte de la
feminidad normativa) hasta el punto de alejarse de ellos, ya que se recae en comportamientos
violentos relacionados con la masculinidad. Este arquetipo es particularmente popular entre el
publico en una de sus variantes, la yandere, en la que se pone especial énfasis en su personalidad
violenta. Por ultimo, “la monada”, que explicaré de manera mas extensa en el siguiente apartado,
es la joven que forma parte de la subcultura yami kawaii (enfermo y adorable), la cual

personifica la estética menhera a través de la moda (Seko y Kikuchi, 2022: 2, 4-7).

Como he sefialado anteriormente, una caracteristica comdn entre las menhera son las
autolesiones, las cuales tienden a consistir en cortes en las mufiecas. En un estudio de Seko y
Kikuchi (2020: 360-361), en el que se analizan las autolesiones de 15 mangas del género slice
of life publicados entre 2000 y 2017, sefialan como el 88,9% de personajes que se autolesionan
son mujeres, el 94,4% son menores de 18 afios y el 85,7% de las autolesiones son cortes (el
90% de las cuales son en las mufiecas o brazos). Estas representaciones reflejan un discurso que
histéricamente asocia a las adolescentes (normalmente atractivas, blancas y suburbanas) con
los cortes. El estereotipo, que surgié dentro del campo médico entre 1960 y 1970, recibe el
nombre de “delicate cutters”. A pesar de que la relacién directa entre la mujer y autolesiones
ha sido desmentida, esta imagen continda siendo representada en los medios y en la cultura
popular y es perpetuada por estudios e investigaciones (Brickman, 2004: 87-88). Estas
representaciones refuerzan mitos de feminidad ideal basados en los previamente mencionados
atributos adjudicados a la mujer como auto sacrificio, pasividad y sumision (Chesler, 2018: 99).
La respuesta “obvia” a su sufrimiento son las autolesiones, ya que “la mujer es demasiado
pasiva y disfruta el dolor demasiado como para responder [...] de otra manera” (Brickman,
2004: 96). Tanto el estereotipo de las “delicate cutters” como el discurso médico que lo

acomparia patologizan a la mujer basandose en estos atributos preestablecidos. De esta manera,

24



se crea un mito que establece que son las jovenes quienes se cortan, ya que hay una relacion

directa entre las autolesiones y la feminidad ideal (Ibid.: 97, 99).

En estos arquetipos, estereotipos y representaciones, podemos observar como, igual que se
ha expuesto anteriormente con el caso de los TCA, la mujer es considerada “inestable” y es
patologizada por los comportamientos que exhibe al intentar navegar las exigencias
contradictorias de la feminidad ideal. La “chica triste” se adhiere a los roles de género, mientras
que la “mujer loca” se desvia de ellos, representando el miedo a la mujer monstruosa, el cual
se supera a través de la ridiculizacion de sus comportamientos. En estas representaciones
esencialistas de la mujer con comportamientos “inestables”, tanto estos como las autolesiones
se convierten en un accesorio que simboliza vulnerabilidad, haciendo a la menhera mas

atractiva.
4.3. Representaciones en la subcultura yami-kawaii

A partir del arquetipo de la menhera surge la subcultura yami kawaii, en la que toma parte la
categoria de Seko y Kikuchi (2022: 2) previamente mencionada, la “monada”. Esta subcultura,
que se origind en Harajuku, combina la estética kawaii de colores pastel, volantes, lazos y
encajes con elementos y temas mas oscuros, relacionados con la salud mental o el &mbito
médico, uniendo intrinsecamente kawaii y kawaiso. Los motivos recurrentes en ropa y
accesorios incluyen cuchillas, jeringuillas, sangre, pastillas, tiritas, sogas, vendajes, y mensajes

como “tristeza”, “dolor”, “loco”, “enfermo” y “muerte”!4. Ademas, se intenta conseguir un

aspecto enfermizo con el maquillaje, acentuando las ojeras y la palidez (Refinery29, 2018).

La figura central de la subcultura es Menhera-chan, un personaje que, segin su Tumblr®
oficial, fue creado por el artista Bisuko Ezaki en 2013, considerado el responsable de
popularizar esta estética. Con su uniforme de colegiala y su pelo rosa, Menhera-chan encarna
la estética kawaii, generando un gran contraste con su trasfondo: debe cortarse las mufiecas para
convertirse en magical girl y salvar al mundo, por lo que siempre lleva vendas en los brazos.
Bisuko comenzé a dibujar a Menhera-chan como forma de terapia para sobrellevar traumas del

pasado y la mala situacion en la que se encontraba (Refinery29, 2018). En su entrevista para

14 Me baso en los mensajes que se encuentran en el merchandising de la tienda oficial de Menhera-chan:
https://ateliermuwebshop.stores.jp/. [Fecha de consulta: 02/04/2022]

15 Tumblr oficial de Menhera-chan en inglés, disponible en: https://menhera-chan.tumblr.com/. [Fecha de
consulta: 02/04/2022]

25



Refinery29 (2018), el artista explica que su objetivo es “cambiar la imagen negativa sobre los

problemas de salud mental”.

Dick Hebdige (1979:88) define subcultura como un “espacio en el que se puede descubrir
y expandir una realidad alternativa”, en oposicion al discurso social hegemonico. A través del
“envoltorio” kawaii de Menhera-chan y la moda yami kawaii, esta subcultura pretende romper
los estigmas que rodean la salud mental y el suicidio en Japdn, exigiendo atencion hacia temas
que la sociedad ignora intencionadamente por ser tabu (Refinery29, 2018). En el Twitter oficial
de Menhera-chan se pueden encontrar mensajes positivos de animo como “Cuando estés
atravesando un oscuro ttnel, Menhera-chan te daré la mano y te ayudaré a encontrar una salida
juntos. Asi que no te rindas, busca una salida, y contintia caminando” (Menhera-chan, 2022a).
También se pueden encontrar mensajes que luchan contra los estigmas relacionados con las
autolesiones y la patologizacion de estas, como “Dejad de humillar a las personas por las marcas
de su pasado doloroso. En su lugar, ayudad a construir un futuro en el que la gente no quiera
morir” (Menhera-chan, 2022b). Bisuko también crea vifietas en las cuales informa sobre lo
perjudicial que son arquetipos como la yandere, que perpetdan el mito de la “mujer loca” y de
las personas con enfermedades mentales como peligrosas. Lejos de apoyar la idealizacion de
estos personajes, envia el mensaje de que “Celebrar pensamientos dafiinos N0 €S una manera
sana de gestionarlos, deberias buscar ayuda en terapia” (Menhera-chan, 2022c). Por tanto,
parece ser que se ha creado una comunidad de apoyo Yy visibilizacién, en la que ademas se
difunde informacion sobre la salud mental que cuestiona los mitos reproducidos en el discurso

hegemonico.

A pesar de esto, Bisuko ha recibido criticas por su apropiacion, considerada trivial, de temas
como la autolesion o el suicido para vender merchandising (Seko y Kikuchi, 2022: 10). Igual
que la shojo en sus inicios y, posteriormente, la gyaru, al mismo tiempo que logran
desestabilizar y poner en duda los discursos hegemdnicos de la sociedad japonesa, los miembros
de la subcultura yami kawaii se ven envueltos en una “cultura de consumismo y materialismo
crecientes” (Miller, 2004: 241). Asi, vemos como se recae en la misma comercializacion de las
enfermedades mentales que se da en el caso de los kyara o del arquetipo de la menhera. Al fin
y al cabo, los participantes en la subcultura “se comunican a través de comodidades, aunque el
significado que se le otorga a estas comodidades esté distorsionado a propdsito” (Hebdige,
1979: 95). El énfasis en la importancia del factor consumista resulta en la dilucion de su mensaje
potencialmente insurgente, transformando y reinterpretando la subcultura de manera que

“apoya o al menos no contradice otros elementos de la cultura dominante” (Hall, 1997: 331).

26



De esta manera, no es necesario conocer la historia y el propoésito detras de la subcultura o de
Menhera-chan, sino que lo importante es el acceso a la estética a través de la compra de los
variados productos disponibles. Encontramos paralelismos con este mecanismo de
desactivacion en la apropiacion de la estética kawaii por parte de la iniciativa Cool Japan
(expuesta en el punto 3.1.) y en la ridiculizacion de las gyaru (expuesta en el punto 3.3.). La
centralidad del consumismo, ademas, provoca la exclusién de los sectores de la poblacién que
pertenecen a clases mas bajas, ya que parece ser indispensable tener cierto poder adquisitivo,
dado que “los fanshi guzzu hacen a la shojo” (Yano, 2013: 48). Teniendo en cuenta que estos
sectores son los que tienen mas dificultad para acceder a ayudas como terapia o psiquiatricos
privados, hace que nos preguntemos hasta qué punto la subcultura yami kawaii ha caido en el
discurso postfeminista de la “girl culture”, que celebra las practicas individuales de

consumismo “femenino” y le da la espalda a la politica y las criticas al poder (Ibid.: 37).

5. Analisis de las representaciones y sus funciones

discursivas

Las diversas manifestaciones de cultura popular son producto de una sociedad en la que existen
una serie de “estructuras de discursos dominantes” que pretenden “imponer sus clasificaciones
del mundo politico y sociocultural” (Hall, 1999: 513). Por consiguiente, las representaciones
en la cultura popular tienden a reproducir sistematicamente “el campo ideoldgico de una
sociedad de manera que reproduce sus estructuras de dominacioén” (Hall, 1997: 346). Por esta
razén, inevitablemente reflejaran, reproduciran o perpetuaran los discursos hegemonicos y las
estructuras de poder que se han expuesto hasta el momento, jugando un papel importante en
cémo vemos a aquellas personas que se encuentran fuera de la “normalidad”, creando y
manteniendo narrativas sobre que significa ser “el otro”. Por tanto, el estudio de las
representaciones de trastornos psicologicos en la cultura japonesa puede permitir una mejor
comprension de los discursos dominantes y estructuras de poder, y de como se sostienen y
reproducen. A causa de la ambivalencia del término kawaii que, como hemos visto, encierra
significados aparentemente contradictorios, los productos culturales en los que se entretejen los
conceptos de kawaii y kawaiso con la salud mental cumplen funciones discursivas y

socioculturales multiples, multidimensionales y complejas que tienen diversas lecturas.

27



Por una parte, las representaciones aqui expuestas pueden, en cierta manera, cumplir la
funcidn de visibilizar los trastornos psicoldgicos e iniciar una conversacion sobre salud mental,
dando un espacio publico a las personas que experimentan estas situaciones. Gracias a medios
como el anime, el manga y la moda de las subculturas, la sociedad japonesa puede exponer y
explorar realidades que de otra manera no seria aceptable tratar. Ademas, Bonnah (2019: 204)
habla también de las posibilidades de una “liberacion catartica” de los espectadores o
consumidores gracias a su identificacion con las diferentes representaciones. A pesar de esto,
es importante considerar hasta que punto la visibilizacion y “liberacion catartica” se construyen
a partir de discursos que perpettan los estigmas del discurso hegemonico sobre la salud mental.
De hecho, Bonnah (2019: 204) sefiala como la catarsis experimentada por el espectador es,
realmente, una via de escape falsa, ya que en ningin momento se proponen discursos
alternativos o soluciones al problema. Al contrario, el objetivo de estas representaciones podria
ser concebido como un intento de desactivar posibles movimientos disruptivos a través del

alivio momentéaneo del malestar gracias al entretenimiento que aportan.

Para poder convertir estas representaciones en entretenimiento atractivo para el publico
general, los trastornos y traumas deben ser “kawaii-ficados”, debilitando su significado para
potenciar su funcion como producto de mercado (Bonnah, 2019:207). Cubrir aquello que
socialmente causa incomodidad con una “capa” adorable puede contribuir a cambiar el
significado o la percepcion de temas negativos, pero, simultaneamente, en esta dilucion del
significado, el tabu se ridiculiza y desarma, restandole importancia y seriedad (Brozozowska-
Brywczynska, 2007: 213, 223). Al afiadir el adjetivo kawaii, se afiaden con él todas sus
connotaciones, por lo que se establece una relacion de poder respecto a las representaciones de
personas con enfermedades mentales. Esta relacion de poder refleja y perpetua las estructuras
preexistentes en la sociedad, las cuales hemos visto anteriormente, reforzando la dicotomia
entre normal y anormal y feminizando, ridiculizando y debilitando a estas personas. Asi, el
malestar es reformulado para ser consumido como entretenimiento, permitiendo presentar

situaciones fuera de la “norma” sin tener que preocuparse por alterar el discurso hegemodnico

(Ibid. 219).

Eventualmente, a partir de esta “kawaii-ficacion”, los trastornos psicologicos pasan a
formar parte de lo que Hiroki Azuma (2012: 42, 46-57) denomina el sistema de “base de datos”.
Segun esta teoria desarrollada por Azuma, la mente del consumidor en el mundo posmoderno
ya no se fija en narrativas, sino en atributos fragmentados que resultan atractivos para el

consumidor debido al comportamiento chara-moe. Este comportamiento se refiere a la

28



respuesta afectiva, conocida como moe, que despiertan personajes ficticios y sus caracteristicas,
a partir de las cuales se crea esta “base de datos”. El disefio de los personajes, por tanto, se basa
en combinaciones de elementos recurrentes y reconocibles de la cultura otaku extraidos de esta
“base de datos” moe, desde orejas de gato o uniformes de colegiala y maid a determinadas
maneras de hablar o actuar, destinados a estimular el interés del consumidor haciendo el
personaje lo mas atractivo posible. Chara-moe, lejos de ser un simple sentimiento de empatia,
se convierte en un comportamiento que define al consumidor, ya que este escogerad los

productos que desea consumir en funcion a los atributos que lo compongan.

Por tanto, la menhera y los kyara como Gudetama o los Sumikkogurashi son ambos entes
vacios a los que se atribuye la caracteristica de “trastorno psicologico” seleccionada de la base
de datos, por lo que exhibir sintomas pasa a ser un atributo que define el personaje. Al ser
convertido en un simple atributo, el cual es simultdneamente objeto de fetiche y técnica de
mercado (Azuma, 2012: 47), se arrebatan a los problemas de salud mental su complejidad (tanto
a nivel individual como a nivel sociocultural), facilitando que se representen desde nociones
simplificadas y estereotipos dafiinos. Observamos esto en la reduccion de la depresion de
Gudetama a “pereza”, y de la menhera a la figura de “mujer loca” o de damisela vulnerable y
deprimida, que se autolesiona y debe ser rescatada, relaciones que se corresponden con los

discursos hegemonicos sobre salud mental anteriormente expuestos.

La mercantilizacion de las enfermedades mentales no se limita a su transformacion en un
atributo kawaii que es inserido dentro de la base de datos moe, sino que, como he mencionado
antes, también se da en la dimensidén consumista de la subcultura yami kawaii. Igual que se
desactivan los mensajes de disidencia y malestar en las representaciones en la produccion
cultural a través de la mercantilizacion, la capacidad de esta subcultura de alterar el discurso
hegemonico se ha visto disminuida por la misma razén. Siguiendo las teorias de Butler (1990,
137-138) de performatividad de género, igual que se pueden usar practicas como el drag para
desestabilizar los discursos hegemdnicos esencialistas a través de la sobreactuaciéon de las
construcciones de género, la adopcion de la estética yami kawaii puede funcionar como una
mascara que altere momentaneamente el orden establecido. Al sobreactuar los discursos
hegemdnicos recibidos sobre feminidad y salud mental, se crea un espacio en el que estos
discursos se ven desestabilizados y rearticulados. Sin embargo, al redefinir yami kawaii como
una cultura de consumismo y no de resistencia, es neutralizada y se incorpora a la cultura
mainstream, manteniendo una imagen de cohesion social (Hebdige, 1979: 85). Los objetos y

mensajes que se relacionan con enfermedades mentales se convierten en accesorios vacios de

29



significado, que son facilmente consumidos en masa debido al componente kawaii, y la

subcultura es absorbida como otra manifestacion méas de Cool Japan.

La transformacion de la menhera en un componente de la base de datos moe apunta a la
sexualizacion de la mujer con enfermedades mentales en las representaciones de la cultura
popular y, por extension, en la sociedad. EI hecho de que sea considerado un atributo moe y
kawaii se debe, en parte, a la union de los discursos previamente expuestos de la mujer con
trastornos como vulnerable, ademas de su infantilizacion y feminizacion en la psiquiatria, con
kawaii como la estetizacion de estas mismas caracteristicas. Etiquetar a la mujer con
enfermedades mentales como kawaii es reproducir y perpetuar los discursos hegemonicos
preexistentes sobre salud mental. Podemos observar esta sexualizacion en, por una parte, la
erotizacion de la vulnerabilidad y, por otra, en la fascinacion por el “otro” anormal y

monstruoso.

Ngai (2012: 3) sefiala como la estética kawaii no solo estetiza la impotencia y la indefension,
sino que las erotiza, despertando en nuestra atraccion hacia el objeto kawaii el deseo de
reafirmar nuestro poder sobre este. Por tanto, aplicar a alguien o algo la cualidad kawaii
significa, simultaneamente, sexualizar y volver inofensivo al objeto de nuestra mirada. Esta
relacién de poder entre consumidor/objeto se establece en paralelo a estructuras de genero,
correspondiéndose el objeto kawaii con las construcciones de género femeninas y el espectador
que impone su mirada con las masculinas, reforzando asi los roles de poder en la relacion. Las
mujeres que evidencian las tensiones causadas por los estrictos roles de género femeninos, en
este caso encarnadas por la mujer patologizada (ya sea por sobreactuar los roles o desviarse de
ellos) “causan malestar e incomodidad al hombre y la sociedad en general” (Allison, 2006: 136).
Consecuentemente, solo se permite su existencia en las representaciones mainstream cuando
“se les asigna [...] una mascara de feminidad ideal: torpe, inepta, sexy y atractiva” (Id.), es
decir, se sexualiza y vuelve vulnerable a la mujer con enfermedades mentales para que sea
“tolerable”. A través de la mirada masculina del espectador y el protagonista, el cuerpo de la
menhera se convierte en un objeto de consumo afectivo que despierta una serie de respuestas,
incluyendo pena, horror, atraccion y fetiche, constituyendo un “sex appeal perverso” a través
de la erotizacion de la vulnerabilidad, indefension y de su papel como el “otro anormal” (Seko

y Kikuchi, 2022: 5, 10).

La sexualizacion del “otro” como manera de reafirmar la dominancia sobre este remite a

los discursos orientalistas previamente expuestos que describen a Japon como una sociedad

30



“atrayente, suplicante y, por ende, femenina”. Esto se manifiesta en la imagen recurrente de
Japén como “una joven damisela dependiente y devota que estd destinada a convertirse en el
interés amoroso del hombre europeo”, poderoso y dominante (Kinsella, 2014: 113).
Encontramos aqui un paralelismo con la figura de la menheray, en extensién, de la mujer con
enfermedades mentales, como damisela vulnerable que debe ser rescatada por un hombre, el
cual se siente atraido a ella. La mujer japonesa con enfermedades mentales, por ende, cumplird
doblemente la funcién de damisela en apuros, por los discursos hegemonicos orientalistas y de
salud mental. Por tanto, la sexualizacion de la menhera también emerge como resultado de la
fascinacion con el “otro” extrafio y anormal, y de la voluntad de reducir a una dimension estética

y ridiculizar a este “otro” para disminuir su poder (Brozozowska-Brywczynska, 2007: 223-224).

En definitiva, observamos como la mujer con enfermedades mentales (y los discursos que
se forman en torno a ella), tanto en la sociedad como en sus representaciones, se convierte a
causa de la mirada masculina en un “significante para el hombre” a través del cual este puede
vivir sus fantasias y obsesiones y proyectar sus miedos y ansiedades, “imponiendo significados
sobre la figura silenciosa de la mujer”. A causa de la desactivacion de discursos disidentes y de
posibles representaciones realistas a través de la mercantilizacion y erotizacion de su figura, se
reafirma el papel de la mujer en la sociedad como “portadora de significado, no productora de

significado” (Mulvey, 2014: 804).

6. Conclusiones

A lo largo de este trabajo, partiendo de la relacion entre kawaii y kawaisa, se han descrito los
discursos hegemdnicos que perpetuan las estructuras de poder presentes en la sociedad. Estos
discursos y estructuras se establecen en paralelo como herramientas de alterizacion y se
interseccionan y cristalizan en las representaciones de enfermedades mentales en la cultura

popular.

En primer lugar, se ha establecido la dimension de vulnerabilidad, feminizacion e
infantilizacion que va unida al concepto kawaii, evidenciando la potencialidad de aquello que
da lastima (kawaiso) de ser simultdneamente adorable. Esta estetizacion de la debilidad resulta
en una suerte de fetichismo de consumo, ya que se establece una relacion de intimidad con el
objeto que necesita ser protegido. Paraddjicamente, la pasividad y vulnerabilidad del objeto

también despiertan el deseo sadico del consumidor de reafirmar su dominancia. Por tanto, al

31



imponer la cualidad de kawaii en un objeto, se establece una relacion de poder con él,
simultdneamente sometiéndolo, feminizandolo, infantilizdndolo y, en resumen, volviéndolo
impotente. Teniendo esto en consideracion, no resulta sorprendente que un atributo atractivo en

un objeto kawaii sea que este sea representado como herido, dafiado, indefenso o débil.

En cuanto a la cultura kawaii como subcultura insurgente, hemos observado como es
desactivada y diluida por los discursos hegemanicos, primero con la ridiculizacion y el rechazo
de la figura de la shojo consumista, y despues con precisamente la explotacion de esta
dimension consumista de la subcultura. La figura de la shojo pasa a ser mercantilizada e
integrada en la iniciativa Cool Japan, y los atributos kawaii de esta, como la busqueda de

inocencia e infantilizacion, son sexualizados.

En segundo lugar, se ha concretado la dimension de vulnerabilidad, feminizacién e
infantilizacion en los discursos orientalistas y en el orientalismo invertido (en el que Japon
adopta el discurso orientalista como propio, feminizando doblemente a la mujer). El discurso
orientalista, usado como un mecanismo de poder para reafirmar la dominancia de Occidente
sobre Oriente, construye la narrativa de Japdn como feminizado, infantilizado, exético y sensual.
Por lo tanto, el pais es representado en el imaginario Occidental como una mujer vulnerable y
sexualizada. Esto se ve acentuado por la percepcion de Japon como kawaii debido a la
esencializaciéon de la imagen promocionada por Cool Japan. Esta percepcion realmente no
afiade atributos nuevos, sino que continta el discurso orientalista preexistente de Japon como

femenino, infantil y vulnerable.

En tercer lugar, se ha concretado el importante papel de la dimensién de género en los
trastornos psicoldgicos. Muchos trastornos son la manifestacion de las tensiones que provocan
los estrictos roles de género y las desigualdades de género en la sociedad, atravesadas por
factores como la etnia o clase social. No solo encontramos esta dimension en su origen, sino
también en la patologizacién constante de la mujer y sus intentos de simultdneamente
sobreactuar y escapar la obligacion de navegar los estrictos estandares de feminidad, como
vemos en el caso de los TCA. Todas aquellas conductas que se distancian de las reglas de orden
y conformidad son etiquetadas como desviaciones “anormales”, de manera que se mantienen
las estructuras de poder patologizando al “otro”. La sobreactuacion de los ideales femeninos
(como vulnerabilidad, pasividad, autocritica y dependencia) se corresponde con sintomatologia
de trastornos como ansiedad o depresion, por lo que observamos la feminizacion de estos

trastornos. Estos se corresponden, ademas, con los atributos que implican que algo sea kawaii,

32



e incluso encontramos la dimensidon de infantilizacion en la relacion institucion

psiquiatrica/paciente.

Por ultimo, teniendo en consideracion los puntos anteriormente expuestos, se han analizado
las representaciones de enfermedades mentales en la cultura popular japonesa. Tanto en la
relacion consumidor/objeto kawaii, como en la de Occidente/Oriente, y en la de
normal/anormal (en el campo de la psiquiatria), vemos como se establece una relacion de poder
en la que se repite la infantilizacion, feminizacion e imposicion de atributos como vulnerable,
impotente e indefenso. Por tanto, en las representaciones de la mujer con enfermedades
mentales como simultdneamente kawaii y kawaiso se evidencia la interseccion de todos estos

discursos dominantes.

A partir de este analisis, el objetivo del trabajo es determinar si la representaciéon de
personajes con enfermedades mentales en la cultura popular japonesa resulta en visibilizacion
o si, al contrario, los personajes con trastornos son mercantilizados y fetichizados. Debido a la
concentracion de todas estas estructuras de poder en las representaciones, es complicado que
resulten en la visibilizacion de temas relacionados con la salud mental. Estas cumplen, mas bien,
la funcion de reflejar y perpetuar los discursos hegemonicos lo cual, mientras permite crear un
espacio de discusion e impulsar conversaciones importantes sobre salud mental a través de su
estudio, también refuerza estigmas y estereotipos. En su lugar, podemos observar como los
personajes con enfermedades mentales o que exhiben sintomas de ellas son mercantilizados.
En el caso de los kyara y la menhera esto se da a través de la inclusion de los trastornos en la
base de datos moe, mientras que en el caso de la subcultura yami kawaii, debido a su fuerte
componente consumista, son literalmente convertidos en un accesorio. Cuando afiadimos la
dimension de género, la erotizacion del “otro” monstruoso y de la vulnerabilidad inherente al
término kawaii resultan en la sexualizacion de la mujer con enfermedades mentales, encarnada
por la menhera. Podemos observar que la ansiedad que causa en la sociedad el papel de la mujer
con enfermedades mentales como el “otro” es solventada a través de esta erotizacion. En
definitiva, las representaciones de personajes con enfermedades mentales reflejan el problema,
pero simultdneamente lo desactivan a través de la ridiculizacion, feminizacion, infantilizacion,
mercantilizacion y sexualizacién de estos, reafirmando la autoridad de los discursos

hegeménicos.

Finalmente, me gustaria sugerir posibles lineas de investigacion futura como continuacion

y ampliacion del presente estudio. Seria interesante, en primer lugar, estudiar las

33



representaciones alternativas en obras como Mi experiencia leshiana con la soledad, de Kabi
Nagata (2016), la cual, al ser un manga autobiogréfico, podria aportar mas informacion sobre
como afectan los discursos hegemanicos a la mujer con enfermedades mentales en Japon. En
segundo lugar, se podria continuar la investigacion a través de una comparacion entre las
representaciones aqui expuestas y las representaciones que se hacen de hombres con
enfermedades mentales, formando una imagen mas completa de los discursos sobre salud
mental en Japdén. Por ultimo, se podria realizar un analisis cultural comparativo entre las
representaciones de enfermedades mentales en la cultura popular japonesa y la produccién
cultural de otros paises, como se ha hecho brevemente al exponer la figura de la manic pixie

dream girl.

7. Bibliografia

AKITA, Kimiko (2005). “Cuteness: The Sexual Commodification of Women in the Japanese
Media”. En: T. Carilli y J. Campbell (ed.). Women and the Media: Diverse Perspectives.
Lanham: University Press of America, 44-57.

ALLISON, Anne (2006). Millenial Monsters: Japanese Toys and the Global Imagination.
Berkeley: University of California Press.

ALLISON, Anne (2004). “Cuteness as Japan’s Millennial Product”. En: Joseph Jay Tobin (ed.).
Pikachu’s Global Adventure: The Rise and Fall of Pokémon. Durham: Duke University
Press, 34-50.

AOYAMA, Tomoko, y Barbara. Hartley (2010). “Introduction”. En: Tomoko Aoyamay
Barbara Hartley (ed.). Girl Reading Girl in Japan. Londres y Nueva York: Routledge,
23-37.

AzUMA, Hiroki (2012). “Database Animals”. En: Mizuko Ito, Daisuke Okabe y Izumi Tsuji
(ed.). Fandom Unbound: Otaku Culture in a Connected World. New Haven y Londres:
Yale University Press, 30-67.

BIRLEA, Oana-Maria (2021). “‘Cute Studies’. Kawaii (‘Cuteness’) — A New Research Field”.
Philobiblon. Transylvanian Journal of Multidisciplinary Research in the Humanities 26,
num. 1: 83-100.

BONNAH, Theodore (2019). “Kimo-kawaii Catharsis: Millennials, Depression and the Empty
Healing of Sanrio’s Gudetama”. Japan Forum 31, num. 2: 187.210.

BOURDIEU, Pierre (1984). Distinction: A Social Critique of the Judgment of Taste. Cambridge
y Massachusetts: Harvard University Press.

34



BORDO, Susan (2004). Unbearable Weight. Feminism, Western Culture, and the Body.
Berkeley: University of California Press.

BORDO, Susan (1997). “Anorexia Nervosa. Psychopathology as the Crystallization of
Culture”. En: Carol Couninhan y Penny Van Esterik (ed.). Food and Culture. Nueva
York: Routledge, 226-250.

BRICKMAN, Barbara Jane (2004). “‘Delicate’ Cutters: Gendered Self-mutilation and Attractive
Flesh in Medical Discourse”. Body & Society 10, num. 4: 87-111.

BRzOZOWSKA-BRYWCZYNSKA, Maja (2007). “Monstrous/Cute. Notes on the Ambivalent
Nature of Cuteness”. En: Niall Scott (ed.). Monsters and the Monstrous: Myths and
Metaphors of Enduring Evil. Amsterdam: Brill, 213-227.

BUTLER, Judith (1990). Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. Nueva
York y Londres: Routledge.

CHESLER, Phyllis (2018). Women and Madness. Chicago: Lawrence Hill Books.

DATTANI, Saloni, Hannah Ritchie y Max Roser (2021). “Mental Health”. En: Our World in
Data. Disponible en: https://ourworldindata.org/mental-health. [Fecha de consulta:
20/02/2022]

DOWER, John (1999). Embracing Defeat. Nueva York: W.W. Norton & Co/The New Press.

ERCHULL, Mindy J., Miriam Liss y Stephanie Lichiello (2013). “Extending the Negative
Consequences of Media Internalization and Self-Objectification to Dissociation and Self-
Harm”. Sex Roles 69: 583-593.

FOREIGN RELATIONS OF THE UNITED STATES (1946). “Official Translation of Imperial
Rescript, January 1, 1946”. En: The Far East 8: 134-135. Disponible en:
https://history.state.gov/historicaldocuments/frus1946v08/pg_134 y
https://history.state.gov/historicaldocuments/frus1946v08/pg_135. [Fecha de consulta:
14/02/2022]

FoucAuLT, Michel (2007). Los anormales: Curso en el College de France (1974-1975).
Fondo de Cultura Econémica: Buenos Aires.

FREUD, Sigmund (1984). “El malestar en la cultura”. En Clara Bardon y Eugenio Trias (ed.).
Escrits de critica de la cultura. Barcelona: Laia, 95-188.

HALL, Stuart (1999). “Encoding, Decoding”. En: Simon During (ed.). The Cultural Studies
Reader. Nueva York: Routledge, 507-517.

HALL, Stuart (1997). “Culture, the Media and the ‘Ideological Effect.””” En: J. Curran, M.

Gurevitch, y J. Woollacott (ed.). Mass Communication and Society. London: Sage, 315-
348.

35



HAMBLETON, Alexandra (2020). “Male Gaze”. En: Japanese Media and Popular Culture.
Disponible en: https://jmpc-utokyo.com/keyword/male-gaze/. [Fecha de consulta:
14/02/2022]

HANSEN, Gitte Marianne (2011). “Eating Disorders and Self-harm in Japanese Culture and
Cultural Expressions”. Contemporary Japan 23: 49-69.

HEBDIGE, Dick (1979). Subculture: The Meaning of Style. Londres y Nueva York: Routledge.

Ivy, Marilyn (2010). “The Art of Cute Little Things: Nara Yoshitomo’s Parapolitics”.
Mechademia 5: 3-29.

KINSELLA, Sharon (2014). Schoolgirls, Money and Rebellion in Japan. Nueva York y
Londres: Routledge.

KINSELLA, Sharon (1995). “Cuties in Japan.” En: Brian Moeran y Lise Skov (ed.). Women,
Media and Consumption in Japan. Richmond, Surrey: Curzon Press, 220-254.

Koma, Kyoko (2013). “Kawaii as Represented in Scientific Research: The Possibilities of
Kawaii Cultural Studies”. Hemispheres 28: 103-16.

Liu CARRIGER, Michelle (2019). ““Maiden’s Armor’: Global Gothic Lolita Fashion
Communities and Technologies of Girly Counteridentity”. Theater Survey 60, num. 1:
22-46.

LozANO-MENDEZ, Artur (2021). “;Interseccion discursiva?: el consumo kawaii y la
representacion de las jévenes japonesas en discursos nacionales de prescripcion social y
en el tecnorientalismo internacional”. Digithum, num. 27: 1-12.

MACKIE, Vera (2010). “Reading Lolita in Japan”. En: Tomoko Aoyama y Barabara Hartley
(ed.). Girl Reading Girl in Japan. Londres: Routledge, 187-201.

MENHERA-CHAN (2022a). [Tweet]. Twitter. Disponible online
en: https://twitter.com/mnhr__chan/status/1479478362255261701. [Fecha de consulta:
02/024/2022]

MENHERA-CHAN (2022b). [Tweet]. Twitter. Disponible online
en: https://twitter.com/mnhr__chan/status/1513566939418824706. [Fecha de consulta:
02/024/2022]

MENHERA-CHAN (2022c). [Tweet]. Twitter. Disponible online
en: https://twitter.com/mnhr__chan/status/1477692535963525120. [Fecha de consulta:
02/024/2022]

MCGRAY, Douglas (2002). “Japan’s Gross National Cool”. Foreign Policy 130: 44-54.

MILLER, Laura (2011). “Cute Masquerade and the Pimping of Japan”. International Journal
of Japanese Sociology 20, num. 1: 18-29.

36



MILLER, Laura (2006). Beauty Up: Exploring Contemporary Japanese Body Aesthetics.
Berkeley: University of California Press.

MILLER, Laura (2004). “Those Naughty Teenage Girls: Japanese Kogals, Slang and Media
Assessments”. Journal of Linguistic Anthropology 14, num. 2: 225-247.

MILLER, Laura, y Jan Bardsley (2005). “Introduction”. En: Laura Miller y Jan Bardsley (ed.).
Bad Girls of Japan. Bad Girls of Japan. Hampshire y Nueva York: Palgrave Macmillan,
1-14.

M. PIKE, Kathleen y Amy Borovoy (2004). “The Rise of Eating Disorders in Japan: Issues of
Culture and Limitations of the Model of ‘Westernization’”. Culture, Medicine and
Psychiatry 28: 493-531.

MULVEY, Laura (2014). “Visual Pleasure and Narrative Cinema”. En: Scott MacKenzie (ed.).
Film Manifestos and Global Cinema Cultures: A Critical Anthology. Berkeley:
University of California Press, 526-542.

MURAKAMI, Takashi (2005). Little Boy: The Arts of Japan’s Exploding Subculture. New
Haven: Yale University Press.

NATIONAL DIET LIBRARY OF JAPAN (1946). B/ WAFI214FE 1 H 1 H FHE (NHE
=) [Boletin Oficial del 1 de enero de 1946. Rescripto Imperial (Declaracién de
humanidad)]. Disponible en:
https://www.ndl.go.jp/constitution/shiryo/03/056/056tx.html. [Fecha de consulta:
14/02/2022]

NGAI, Sianne (2012). Our Aesthetic Categories: Zany, Cute, Interesting. Cambridge,
Massachusetts y Londres: Harvard University Press.

NGAI, Sianne (2005). “The Cuteness of the Avant-Garde”. Critical Inquiry 31, num. 4: 811-
847.

NINAGAWA, Mika (2012). Helter Skelter. Japon: Asmik Ace Entertainment.

PAN, Mengfei (2020). “Superflat”. En: Japanese Media and Popular Culture. Disponible en:
https://jmpc-utokyo.com/keyword/superflat/. [Fecha de consulta: 18/04/2022]

PLOURDE, Lorraine (2018). “Babymetal and the Ambivalence of Cuteness”. International
Journal of Cultural Studies 21, num. 3: 293-307.

REFINERY29 (2018). Style Out There: The Dark Side of Harajuku Style You Haven't Seen Yet.
Disponible en: https://www.refinery29.com/en-ca/yami-kawaii-fashion-harajuku-style-
dark. [Fecha de consulta: 02/04/2022]

RODRIGUEZ, Lucia Gloria Vazquez (2017). “(500) Days of postfeminism: A multidisciplinary

analysis of the Manic Pixie Dream girl stereotype in its contexts”. Prisma social: 167—
201.

37



SANRIO. “About Us”. Disponible en: https://www.sanrio.com/pages/about-sanrio. [Fecha de
consulta: 15/11/2021]

SAN-X. “Sumikkogurashi Official Website”. Disponible en: https://www.san-
X.co.jp/sumikko/profile/. [Fecha de consulta: 23/04/2022]

SEKO, Yukari y Minako Kikuchi (2022). “Mentally Il and Cute as Hell: Menhera Girls and
Portrayals of Self-Injury in Japanese Popular Culture”. Front. Commun. 7:737-761.

SEKO, Yukari y Minako Kikuchi (2020). “Self-injury in Japanese Manga: a Content
Analysis”. Journal of Medical Humanities 42: 355-369.

UENO, Chizuko (1997). “In the Feminine Guise: A Trap of Reverse Orientalism”. U.S.-Japan

Women’s Journal. English Supplement 13: 3-25.

YAMANE, Chie (2013) Nihongo kogo hyogen jiten = Kenkyusha's dictionary of Japanese
colloquial expressions. Tokyo: Kenkytsha. S.v. burikko.

YANO, Christine R. (2013). Pink Globalization: Hello Kitty’s Trek Across the Pacific.
Durham y Londres: Duke University Press.

YAzZAWA, Ai (2009). NANA. Vol. 21. Tokio: Shueisha.

38



