
 

 

Universitat Autònoma de Barcelona 

 

Facultat de Ciències de la Comunicació 

 Treball de Fi de Grau 
Títol 

Autoria 

Professorat tutor 

José Joaquín Blasco Gil 

Grau 
Comunicació Audiovisual   

Periodisme X  

Publicitat i Relacions Públiques   

Tipus de TFG 
Projecte  X 

Recerca   

Data 
 

1 de juny de 2022  X 

29 de juliol de 2022   

Els matrimonis forçats a Catalunya: 
realitat actual 

 

Yeray García González 



 

 

Universitat Autònoma de Barcelona 

 

Facultat de Ciències de la Comunicació 

 Full resum del TFG 
Títol del Treball Fi de Grau: 

Català: Els matrimonis forçats a Catalunya: realitat actual 

 

Castellà: Los matrimonios forzados en Cataluña: realidad actual 

 

Anglès: The forced marriage in Catalonia: current reality 

 

Autoria: Yeray García González 

Professorat tutor: José Joaquín Blasco Gil 

Curs: 2021/22 Grau: 
Comunicació Audiovisual   

Periodisme X 

Publicitat i Relacions Públiques   

Paraules clau (mínim 3) 

Català: Matrimonis forçats, Catalunya, violència de gènere 

Castellà: Matrimonios forzados, Cataluña, violencia de género 

Anglès: Forced marriage, Catalonia, violence against woman 

Resum del Treball Fi de Grau (extensió màxima 100 paraules) 

Català: Els matrimonis forçats a Catalunya són una forma de violència de gènere que 

passa més desapercebuda en comparació amb altres. Tot i això, a l’última dècada i 

des que van començar a comptabilitzar-se els casos, més de 190 noies s’han vist 

atrapades en aquesta situació. En aquest projecte defensem l’elaboració d’un 

reportatge escrit, on abordarem aquesta realitat amb veus i fonts variades, entre 

expertes, testimonis i estudioses del fenomen, així com per construir el relat sobre 

aquestes supervivents, conèixer els protocols de l’administració i les deficiències 

d’aquestes i quines són les institucions que les ajuden.  



 

 

Universitat Autònoma de Barcelona 

 

Facultat de Ciències de la Comunicació 

  

Castellà: Los matrimonios forzados en Catalunya son una forma de violencia de género que 

pasa desapercibida en comparación con otras. Sin embargo, en la última década y 

desde que empezaron a contabilizarse los casos, más de 190 chicas se han visto 

atrapadas en esta situación. En este proyecto defendemos la elaboración de un 

reportaje escrito, en el que abordaremos esta realidad con voces y fuentes 

variadas, entre expertas, testimonios y estudiosas del fenómeno, así como para 

construir el relato sobre estas supervivientes, conocer los protocolos de la 

administración y las deficiencias de estas y cuáles son las instituciones que las 

ayudan.  

Anglès: Forced marriage in Catalonia is a form of violence against woman that goes 

unnoticed compared to others. However, in the last decade, and since they began 

to have records, more than 190 girls have been acknowledged as trapped in this 

situation. In this project we defend the elaboration of a written reportage. We will 

tackle this reality with many voices and sources, amount experts, testimonies, and 

academics in the phenomenon. We also defend the format of this narrative about 

those survivors, to know the protocols and their failures and to discover which 

institutions help them.  

 



 1 

ÍNDEX 
1. INTRODUCCIÓ 

1.1 Presentació del treball................................................2 

1.2 Objecte d’estudi i justificació.......................................3 

1.3 Objectius de la recerca i del projecte..........................7 

1.4 Metodologia.................................................................9 

1.5 Estructuració del projecte............................................15 

2. PROJECTE: Reportatge 

2.1 Introducció: Trencar l’arrel...........................................17 

2.2 Capítol I: Prevenció.....................................................19 

2.3 Capítol II: Intervenció i sensibilització..........................29 

2.4 Capítol III: Comunitat...................................................39 

2.5 Capítol IV: Honor.........................................................44 

2.6 Epíleg: Tornar a l’arrel.................................................47 

3. REFERÈNCIES...........................................................................49 

4. ANNEXOS 

4.1 Transcripció entrevistes...............................................52 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 2 

1. Introducció 
1.1 Presentació del treball 
El tema que hem tractat i que hem investigat és el fenomen dels matrimonis forçats o 

matrimonis forçosos (ambdós termes s’utilitzen indistintament) que es donen a 

Catalunya quan una noia no accepta el matrimoni que els seus pares li volen imposar 

i dels que no som conscients perquè és una realitat invisibilitzada.  

La primera idea per fer el TFG sobre aquest tema va sorgir d’una experiència 

personal. Quan anava a l’institut, una companya i amiga va desaparèixer de sobte i 

amb el temps ens vam assabentar que havia hagut de marxar de casa seva cap a 

Girona perquè estava amenaçada per la seva família: la volien casar en contra de la 

seva decisió i opinió. Aquesta idea va quedar en el meu cap durant anys: els mitjans 

no li donaven la suficient importància a aquesta greu situació i la vida va continuar 

sense més incidència. 
 Un cop decidit el tema, hem pensat que la millor forma per poder desenvolupar 

una investigació profunda sobre l’assumpte és fent un TFG de projecte. Tot i que es 

pot pensar que és més adequat fer un TFG de recerca sobre el tema, creiem que dur 

a terme un reportatge on donar veu a totes aquestes noies seria molt més interessant 

per construir un relat sobre aquests matrimonis. Els matrimonis forçats són les 

històries personals de noies que han de trencar amb la família i la tradició, amb les 

seves arrels. 

 Per tant, hem fet un reportatge escrit sobre la situació en què es troba a 

Catalunya aquest fenomen i sobre les històries personals de noies que han hagut de 

fugir de la família, donant veu no només a elles, sinó també a institucions o nois 

d’aquestes comunitats que tampoc estan a favor dels matrimonis forçats. 

 

 

 

 

 

 

 



 3 

1.2 Objecte d’estudi i justificació 
El nostre objecte d’estudi és descobrir en quina situació es troben els matrimonis 
forçats a Catalunya, com han afectat factors externs com el confinament i la 
pandèmia (amb les restriccions, és possible que aquestes nenes hagin hagut d’estar 

tancades en cases amb ambients repressius i tòxics) i quins són els protocols, si 

n’hi ha, i com funcionen o com haurien de funcionar. 

 El 23 de maig del 2022, mentre finalitzem l’elaboració d’aquest treball, 

l’associació de Valentes i Acompanyades, una de les fonts consultades, ha publicat 

un tweet a la xarxa social Twitter on informen de l’assassinat de dues germanes, de 

23 i 21 anys, que residien a Terrassa i van ser portades cap al Pakistan, on les han 

matat. El motiu d’aquest crim és el fet de no voler casar-se amb els cosins que la 

família havia escollit per elles. Això deixa palès que els matrimonis forçats són una 

realitat actual i que s’ha d’analitzar el protocol i el sistema per descobrir en què van 

fallar. Aquest succés, la punta de l’iceberg, posa al focus mediàtic als matrimonis 

forçats. 

 Un cop tenim localitzats els objectius, iniciem una recerca documental que 

serveix per aconseguir tot un seguit de dades sobre la situació a Catalunya. Amb un 

cert grau d’expertesa sobre el tema, el següent pas és els contactes previs amb 

periodistes que han tractat el tema i que tanquen aquesta recerca prèvia. Amb tota 

aquesta informació, s’elaboren els qüestionaris per les entrevistes i les realitzem. 

 Després d’una primera observació, arribem a la conclusió que és important que 

elaborem aquest reportatge per tal de donar veu i visibilitzar la situació d’aquest 

fenomen. Els mitjans sí que en parlen sobre ell, però ho fan d’una manera massa 

superficial i sense tractar tots els fronts oberts que té aquesta situació. Per exemple, 

s’escriuen notícies sobre la quantitat de casos que atenen a l’any els Mossos 

d’Esquadra, però no es parla de com s’aplica el protocol, de si existeix o de quina 

diferència hi ha entre un matrimoni forçat i un de concertat. 

 Un cop decidit el tema, el primer que hem fet és veure què hi ha publicat sobre 

aquest. Al mateix temps, aquestes publicacions (tant audiovisuals com escrites) ens 

han servit com a font i bibliografia, perquè ens ajuden a tenir una base de cara a 

aquesta recerca prèvia i entrevistes amb periodistes especialitzades en el fenomen. 



 4 

Aquest reportatge està pensat per donar veu a una situació injusta i invisibilitzada, per 

intentar aconseguir una petita millora i una incidència que faci canviar aquesta 

situació. 

 Les expertes asseguren que si a les noies joves que estan a l’escola els hi fem 

arribar informació entenedora sobre la possible situació en la qual es trobaran, les 

podem ajudar a detectar abans en quin punt estan en relació amb la seva família i un 

possible matrimoni forçat. El protocol s’aplicaria abans i la situació no acabaria estant 

tan embolicada. La prevenció dels matrimonis forçats és un treball multidisciplinari on 

tant els Mossos d’Esquadra com les conselleries de Serveis socials i Salut són 

fonamentals. Tampoc ens podem oblidar del paper dels mitjans de comunicació com 

altaveu per aquesta realitat. 

 Un reportatge amb aquest plantejament permet abordar en profunditat totes les 

arestes d’aquest fenomen. El seu origen, el seu context, exemples de casos, com 

treballen les institucions i com funciona la prevenció. Es compta amb una àmplia 

diversitat de fonts per poder entendre aquesta complexa realitat. 

Gràfic I. Evolució dels matrimonis forçats a Catalunya1 

 

 
1 Tots els gràfics s’han obtingut de la web de Mossos 
(https://mossos.gencat.cat/ca/els_mossos_desquadra/indicadors_i_qualitat/dades_obertes/Visors_altr
es_dades/visualitzacio_matrimonis_forcosos/) 



 5 

El gràfic I expressa l’evolució de dades dels matrimonis forçats a Catalunya des 

que es té registre. Trobem que hi ha un total de 194 casos. La major part d’aquests 

casos han arribat a través de la víctima, és a dir, ha estat ella qui ha comunicat la seva 

situació de no voler el matrimoni, seguit per detecció de casos per part dels Serveis 

Socials o dels Mossos d’Esquadra. 

El gràfic II mostra que només l’any 2020 (l’any de la pandèmia) es van atendre 

17 casos, dels quals 14 van prevenir el matrimoni i 3 van acabar en un matrimoni 

consumat.  
Gràfic II. Dades de matrimonis forçats a Catalunya al 2020  

  
Gràfic III. Dades de matrimonis forçats a Catalunya al 2021 

 



 6 

El gràfic III mostra que l’any 2021, l’últim any del qual tenim el registre global, 

es van atendre 10 casos, tots de matrimonis que es van poder evitar, sense arribar-

se a consumar. 

Aquestes dades exposen una problemàtica clara entorn el tema del nostre 

reportatge. 194 noies, amb edat majoritàriament compreses entre els 13 i els 22 anys 

(tot i haver-hi casos abans i després), han patit un matrimoni forçat, dels quals 37 han 

arribat a consumar-se i 157 han pogut prevenir-se. Són dades que deixen clar que 

existeix una problemàtica i un fenomen al voltant d’això. La necessitat de parlar-ne 

sobre això està justificada.  

A partir d’aquí, també donem veu a aquestes xifres i escoltem les seves 

històries per veure si podem aconseguir, mitjançant el projecte, més visibilitat i 

conscienciació sobre aquest tema. Més endavant, durant el reportatge, algunes fonts 

orals, com la Ruth i la Núria, expliquen que hi ha molta gent que pensa que aquest 

fenomen és cosa d’altres cultures i de persones migrants i, per tant, és una cosa que 

no els hi afecta i per la qual no han de preocupar-se. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 7 

1.3 Objectius de la recerca i del projecte 
Un dels objectius principals del nostre projecte és donar visibilitat a un problema 

que, segons les fonts personals consultades2, afirmen que no només és violència de 

gènere, sinó un cas de racisme per les situacions socials a les quals han d’enfrontar-

se quan surten de les seves llars. Es pensa sovint que el matrimoni forçat és un tema 

cultural i que s’ha de respectar, però no és realment així, segons la seva experiència 

tractant casos de matrimonis forçats. 

Un altre objectiu que tenim és donar veu a les dones, joves i noies que pateixen 

o que han patit aquesta situació, fent el contrast amb fonts institucionals, tant de la 

Generalitat, com dels Mossos d’Esquadra. A més a més, hem explorat com ha afectat 

el confinament i la pandèmia a aquestes noies. 

 Durant la nostra recerca prèvia ens hem trobat amb dos termes que xocaven 

entre si i que també hem investigat i analitzat perquè és un fenomen molt important: 

la diferència que hi ha entre els matrimonis forçats i els matrimonis de concertats. Tot 

i que poden semblar la mateixa cosa, tenen algunes diferències i és rellevant 

descobrir-les i destacar-les.  

Un altre objectiu que tractem és la importància dels homes dins d’aquestes 

comunitats i què passa quan alguns també es posen en contra d’aquesta situació de 

matrimonis forçats. 

 Finalment, ens hem acostat a les associacions i a les xarxes de dones que 

ajuden a les joves que surten de les seves llars i han de construir un nou futur. 

Aquestes organitzacions són fonamentals per tal que puguin aconseguir un lloc on 

viure i on reconstruir-se, perquè moltes vegades estan tan perdudes que no saben ni 

què fer3. 

 

En el moment de l’elaboració del reportatge, primer s’ha de tenir context i saber quines 

són les eines que hi ha a disposició de les víctimes i quines són les seves possibilitats 

quan es veuen atrapades en casos de matrimonis forçats. A partir d’aquí, hem 

 
2 A la transcripció de Valentes i Acompanyades, es pot comprovar com parlen sobre aquest tema i com 
la gent pensa que és una qüestió cultural en la que no han de ficar-se. 
3 Valentes i les víctimes parlen d’això mateix, un sentiment de no saber què fer o on ficar-se, perquè 
durant la seva vida han estat tancades a casa, amb l’únic rol de cuidar la llar. Quan surtin d’aquí, només 
tenen la funció de casar-se i continuar fent el mateix pel futur marit. 



 8 

investigat tot el que hi ha darrere. És per això que també és molt important saber quins 

protocols hi ha actualment i si funcionen o no correctament. 

 Les grans preguntes i línies d’investigació que hem tractat durant l’elaboració 

són:  

1. Els protocols són suficients i què en pensen les víctimes? 

 2. Tenen suficients suports o s’han sentit soles? 

 3. Com ha afectat la pandèmia i com es troba la incidència d’aquestes 

situacions? 

 4. Des de les institucions què podrien fer per millorar i per intentar acabar amb 

els matrimonis forçats per sempre?  

 Altres temes que també hem abordat són: per què és un tema tan invisibilitzat 

(si té a veure o no el), què en pensen els homes d’aquestes comunitats i què poden 

fer per ajudar i quina és la diferència entre un matrimoni forçat i un de conveniència. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 9 

1.4 Metodologia 
La metodologia que hem seguit per fer el treball és una combinació d’aspectes de la 

recerca científica i de l’exercici del periodisme, atès que en tots dos casos fem un 

exercici d’aproximació i investigació científica sobre un fenomen que tenim identificat, 

però hem de saber dimensionar i testimoniar per dotar-lo d’entitat, rigor i valor. La 

metodologia és bàsicament qualitativa, amb tècniques com la recerca documental i 

també entrevistes semiestructurades a diferents protagonistes del fenomen. 

 Per elaborar el reportatge, hem fet servir tota mena de fonts, tant orals com 

documental o audiovisuals, que venien tant de protagonistes del fenomen com 

d’expertes o treballadores de l’àmbit social; o reportatges de mitjans consolidats fins 

a vídeos penjats a plataformes com YouTube o Vimeo. Per tant, es pot parlar d’una 

gran diversitat de fonts. 

 Les fonts orals les hem classificats de la següent forma: per un costat, tenim 

les protagonistes del fenomen, persones que ho han viscut en primera persona, on 

incloem noies i també el testimoni d’un noi de la comunitat que no està d’acord amb 

els matrimonis forçats. Per l’altre costat, tenim a les expertes en el fenomen, perquè 

han treballat aquest tema en profunditat. També comptem amb testimonis de les 

institucions públiques i, per últim, estan les associacions encarregades de l’ajuda a 

aquestes noies.  

Taula I. Jerarquització de fonts orals: protagonistes del fenomen 
Nom de la font Grau de rellevància 
Hulut La meva amiga i per qui vaig tenir la idea. A tercer 

d’ESO va haver de fugir de casa seva cap a Girona. 

Història personal de gran importància. Ens ha demanat 
que li posem un nom fictici perquè, actualment, 

encara se sent una mica insegura per explicar la seva 

història. 

Maria Islam Siraj És també una història personal, el seu punt de vista és 

interessant perquè ha intentat tenir contacte de nou 

amb la seva família. 



 10 

Naqash Javed El punt de vista masculí sobre aquest fenomen. Què 

passa quan ets un home i no estàs d’acord amb 

aquestes situacions que es donen en la teva comunitat? 

Habby Jawo Balde És una dona que, tot i no ser casada forçadament, sí 

que va viure un matrimoni concertat. Ara treballa com a 

activista. Porta una associació a Sant Pere Pescador. 

 

Taula II. Jerarquització de fonts orals: institucions públiques 
Nom de la font Grau de rellevància 
Sotsinspectora Rosa 

Negre 

Punt de vista dels mossos, les primeres persones que 

poden ajudar-te quan et trobes en una situació com 

aquesta. Hem posat els Mossos de Girona perquè 

l’Esther, contacte principal, va explicar que al ser d’una 

ciutat més petita i on també es troba l’associació de 

Valentes i Acompanyades, podien ser més receptius 

per parlar. 

Salima És tècnica de la Direcció de la Generalitat encarregada 

d’aquest àmbit en específic i treballa amb les 

associacions com Valentes. 

 

Taula III. Jerarquització de fonts orals: expertes 
Nom de la font Grau de rellevància 
Mariona Piqué Va ser un contacte que ens va compartir enllaços amb 

informació i documentació que provenia d’institucions 

oficials. Periodista de TV3, amb gran informació sobre 

temes d’àmbit social. 

Esther Llauradó És una periodista de TV3 que va treballar al documental 

que van fer al 30 Minuts sobre el tema i que tenia moltes 

fonts personals, així com part del metratge que no es va 

emetre. La nostra font principal, que ens va portar a 



 11 

moltes altres fonts. Treballa al programa de reportatges 

’30 Minuts’, a TV3. 

 

Taula IV. Jerarquització de fonts orals: associacions 
Nom de la font Grau de rellevància 
Valentes i 

acompanyades 

L’associació d’àmbit català més important en quant a 

ajuda a aquestes noies. 

 

Aquestes són totes les fonts orals amb les quals hem contactat i hem realitzat 

entrevistes, per poder tenir les seves veus i comptar amb diversitat de fonts al 

reportatge. A l’annex incloem les transcripcions de les entrevistes, per si fos d’interès 

consultar-les. 

 

Pel que fa a la recerca documental s’han consultat tota mena de documents (des de 

documents gràfics -documentals, reportatges, articles...- fins a documents 

proporcionats per fonts oficials com informes o gràfiques de la situació al llarg de 

l’última dècada). Això és important perquè tot i ser una problemàtica de la qual es 

parla, no es parla el suficient, ni amb profunditat i no té la suficient visibilitat.  

Com explicàvem anteriorment, a l’apartat d’objectius, hem fet tota una recerca 

documental per poder assolir un grau d’expertesa i fer les primeres entrevistes, que 

ens han servit com a enllaç per noves fonts orals i per ampliar la informació que ja 

teníem. Això ha facilitat el treball de cara a la resta de fonts, amb qui ens hem 

entrevistat. Amb tota la informació recopilada i amb les fonts jerarquitzades, hem 

elaborat els qüestionaris per les entrevistes. Amb les fonts hem fet contactes previs 

per tal de poder tancar les entrevistes. Aquestes entrevistes no s’han realitzat amb 

preguntes tancades, sinó que han estat ‘converses’. Per tant, són entrevistes 

semiestructurades a protagonistes del fenomen, experts i institucions públiques.  

 Amb aquests tres pilars (informació, entrevistes i fonts) hem elaborat un 

reportatge escrit on hem abordat els objectius d’aquest projecte i del nostre objecte 

d’estudi. Volem dividir en capítols el reportatge, com expliquem més endavant a 



 12 

l’apartat d’estructuració, per tal de poder fer constar les històries i comparar-les amb 

les dades. 

 

Taula V. Jerarquització de fonts documentals: notícies 
Mitjà de la font Grau de rellevància Titular 
RAC1 Testimonis i informació. ‘Creix el nombre de 

matrimonis forçats a 

Catalunya’ 

Punt Avui Informació que pot 

complementar-me i ajudar-me 

a entendre de què s’havia 

parlat i de què no. 

‘El nombre de matrimonis 

forçats no para de créixer’  

Diari de Girona Informació que pot 

complementar-me i ajudar-me 

a entendre de què s’havia 

parlat i de què no. 

‘Els matrimonis forçats 

passen aquí i amb noies 

nascudes a Catalunya’ 

La Clau Informació que pot 

complementar-me i ajudar-me 

a entendre de què s’havia 

parlat i de què no. 

‘169 matrimonis forçats a 

Catalunya del Sud des del 

2010’ 

El Nacional Informació que pot 

complementar-me i ajudar-me 

a entendre de què s’havia 

parlat i de què no. 

‘Detectades 85 dones 

víctimes de matrimonis 

forçats a Catalunya’ 

El Periódico Informació que pot 

complementar-me i ajudar-me 

a entendre de què s’havia 

parlat i de què no. 

‘Matrimonis forçats a 

Catalunya’ 

TV3 Informació que pot 

complementar-me i ajudar-me 

‘Matrimonis forçats a 

Catalunya: "Et vesteixen de 



 13 

a entendre de què s’havia 

parlat i de què no. 

blanc i et porten a casa del 

teu home" 

 

 

Taula VI. Jerarquització de fonts documentals: informes4 
Institució Grau de rellevància 
Mossos d’Esquadra Informació sobre la situació en la que es troben els 

casos de matrimonis forçats a Catalunya. 

Generalitat de Catalunya Informes sobre protocols en casos de matrimonis 

forçats que també serveixen per entendre en quin punt 

es troben a nivell legal. 

Conselleria Drets Socials Informes sobre protocols. 

Ajuntament de Barcelona És un informe bastant extens que recull tot un seguit 

de dades sobre la situació i que també apunta als 

protocols que s’haurien de seguir a nivell municipal. 

Valentes i acompanyades La memòria de Valentes m’ha donat molta informació 

sobre els casos que atenen i com els atenen des de 

l’associació. 

 
Taula VII. Jerarquització de fonts documentals: documents audiovisuals 
Origen audiovisual de la 
font 

Temes tractats 

TV3 És un dels documents més importants a nivell de 

testimonis de noies i d’associacions que donen ajuda 

a aquestes. Són les veus personals d’aquestes 

històries. 

CATRàdio Testimonis de matrimonis forçats 

 
4 A l’apartat 4. Referències es troba l’enllaç d’aquests informes 



 14 

Vimeo Documental ‘Mujeres de la Tierra’. Contextualització 

sobre les comunitats que arriben i com viuen als 

països d’origen. 

YouTube Documental ‘Banaz. A Love Story’. Sobre fins a quin 

punt arriba la violència i acaben produint-se els crims 

d’honor. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 15 

1.5 Estructuració del projecte 
El projecte està dividit en quatre capítols (‘Prevenció’, ‘Intervenció’, ‘Honor’ i 

‘Comunitat’) i una introducció i un epíleg. Aquesta divisió per títols ens permet jugar 

amb la creativitat i els títols i poder organitzar la informació en blocs. Seguint el 

protocol de la Generalitat, que es basa en quatre pilars, hem fet quatre capítols i hem 

canviat alguns d’aquests, per altres que ens permetia presentar altres temes, com són 

‘‘Honor’ i ‘Comunitat’. 

 El que el lector troba a la introducció és l’origen d’aquestes històries personals 

que, al llarg dels diferents capítols, s’aniran descobrint i entrellaçant amb altres. És 

l’inici i el context, d’on venen els matrimonis forçats i en quins llocs del món encara es 

produeixen i com amb els moviments migratoris s’han importat aquí. Això ens permet 

donar una visió generalitzada de la situació a què s’enfronten aquestes noies. 

 A continuació, en el primer capítol, titulat ‘Prevenció’, ens endinsem en la 

història dels protocols a Catalunya, des que es van detectar els primers casos, com 

es va posar nom o com els Mossos en van tenir constància d’un fenomen que no 

tenien identificat. Es presenten les dades que es tenen sobre matrimonis forçats a 

Catalunya i el seu registre històric. També parlem sobre algunes mancances que hi 

ha al protocol i el més important, la presentació dels personatges fonamentals 

d’aquest reportatge. 

 El següent capítol, anomenat ‘Intervenció’, és un trencadís d’històries 

personals, juntament amb l’explicació dels diferents agents sobre com intervenen un 

cop han detectat un cas i les possibilitats d’aquestes noies. És un capítol que es mou 

entre les històries emotives i personals i també les formes d’intervenir segons la 

situació en què es troben les víctimes. 

 El tercer capítol, ‘Comunitat’, parla sobre com els homes i les dones dins de la 

comunitat busquen formes de fer mediació en aquests casos per poder mantenir el 

seu valor cultural. Per tal que flueixi la lectura, hem cregut oportú donar veu a aquestes 

persones, que de vegades queden relegades a un segon pla, però que tenen una 

funció fonamental dins d’aquestes comunitats. 

 L’últim capítol, que s’anomena ‘Honor’, és el capítol que és el que està més 

lligat a l’actualitat. En un primer moment, aquest no es trobava en l’esquema, però és 



 16 

oportú posar llum a aquest cas, parlar-ne d’ell i aprofundir en aquesta realitat, perquè 

l’assassinat és la part més visible d’una violència que ve de lluny i es manifesta de 

moltes altres formes. 

 Per tancar, hem fet un epíleg, un tancament que, relacionat amb el títol de la 

introducció, intenta posar una mica d’esperança a la situació d’aquestes supervivents, 

situar-les en l’actualitat i veure que poden sortir-se’n i ho fan molt més fortes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 17 

Introducció: Trencar l’arrel 
Al Pakistan, a l’Índia, al nord d’Àfrica i a l’Àfrica subsahariana, la religió i la tradició 

estan molt arrelades entre la seva població. En bona part d’aquests llocs del món, 

quan la nena fa el pas cap a l’adolescència ja se la considera una dona apta per casar-

se i per reproduir-se. A aquest fet se li suma un altre: un dels agents global que regeix 

a tot el planeta és el patriarcat. Aquestes societats són eminentment patriarcals.  

 A la religió islàmica, sobretot a la branca més conservadora, i al sikhisme, 

algunes de les religions majoritàries dels països que he esmentat, són el pare o l’avi 

la figura masculina de referència que ha de prendre les decisions. Aquestes cultures 

tenen un gran respecte per les persones grans, sobretot si són homes, i això fa que 

moltes dones callin i no puguin rebel·lar-se davant d’una tradició ancestral. Si això 

arribés a passar, el que podria acabar passant seria un problema per a la família i 

l’honor d’aquesta, i podria tenir també conseqüències nefastes per a aquesta dona. 

 El ritu que se segueix a l’Islam en alguns països d’Àfrica funciona de la següent 

forma. La família de l’home i de la dona arriben un acord (d’estatus o econòmic) i 

acorden el casament quan la parella encara són nens. Això no vol dir que puguin 

conèixer-se en aquest moment, hauran d’esperar al moment del matrimoni per guardar 

la puresa. La dona coneixerà al seu futur marit el mateix dia de la boda. Un cop feta 

la celebració, entre fastuosos vestits i acolorides i recarregades decoracions, l’home 

s’emportarà a la dona a una habitació privada i, molt probablement, la violarà. Aquesta 

jove no tindrà ni idea de què és consentir, perquè acaba de conèixer el seu marit i 

accepta sense altre possibilitat el seu destí, perquè la tradició i la religió ho abasten 

tot a la seva vida. L’home ensenyarà la taca de sang i el matrimoni quedarà consumat 

per sempre, sense possibilitat de fugida. Aquesta és una de les possibilitats a les que 

poden acabar fent front les noies que acaben casades contra la seva voluntat. Així ho 

explica la Rosa Negre, qui és experta i ha tractat molts casos 

 Aquest relat no pretén demonitzar aquesta tradició, només explicar com 

funcionen en altres cantons del món i plantejar el dubte: què està per sobre, religió i 

tradició o els drets humans bàsics? Amb la migració, aquestes tradicions arriben al 

nostre territori i aquestes noies joves coneixen una altra forma de viure, entren en 

contacte amb altres tradicions diferents de les seves i que, de vegades, prefereixen. 



 18 

Aquest també és un dels grans temors d’aquestes famílies tan conservadores i que 

segueixen les tradicions de forma rigorosa: l’occidentalització de les seves criatures.  

 Quan la Maria o la Hulut -nom fictici- parlen, cadascuna d’un racó diferent del 

món, expliquen com canvia la seva mirada quan arriben aquí, van a l’escola i fan amics 

i amigues. El seu món acaba capgirat i comencen a conviure dues realitats oposades: 

la que tenen a l’escola i a la que s’enfronten a casa. No tenen la suficient informació 

per a fer una autoanàlisi de les sortides a les quals poden acollir-se. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 19 

Capítol I: Prevenció 
Quan la Hulut va arribar a Catalunya tenia 5 anys. Tot el que coneixia abans era la 

vida a un petit poble de majoria berber, a la part sud del Marroc, on la tradició estava 

molt arrelada. Encara conserva algunes fotografies d’aquell lloc, on va tornar alguns 

estius quan encara era a casa, amb deu anys, per passar els mesos d’estiu. La Hulut 

ho vivia com una nena més, sense ser conscient de conceptes tan perillosos com la 

mutilació genital femenina o els matrimonis forçats. Conceptes massa reals al lloc d’on 

ella venia. 

 Quan ni tan sols entenia aquests termes, va tenir una conversa sobre la 

mutilació genital amb un company de l’escola. Ella ho explicava com una tradició més 

de la seva cultura, com moltes altres, com resar o anar a la mesquita. Cap noi o noia 

de la seva edat tenia consciència del que tot això amagava. No existia la prevenció. 

 La Maria, quan va arribar, quasi amb la mateixa edat que la Hulut, va assumir 

el rol que les noies tenien a la seva família: ella estudiava a l’escola, però després 

havia d’ajudar a la botiga i tornar cap a casa. Si havia d’escollir entre alguna 

d’aquestes dues coses, la botiga sempre tenia prioritat i la paraula del seu pare havia 

de ser respectada sense dubte. Ella és la mitjana de tres germanes. La història d’elles 

tres no tenen el mateix desenllaç. Ni les mateixes pedres al camí. 

 Les dues noies, a diferents punts de la geografia catalana, van haver d’adaptar-

se i aprendre dues llengües noves. Aquest procés no és ràpid i comporta més temps 

del que sembla, però elles recorden amb bones paraules com les van ajudar i les 

‘aules d’acollida’, on les ajudaven a adaptar-se i integrar-se al nou entorn. Tot i això, 

en aquests moments de desenvolupament i de coneixement de la seva identitat, ningú 

els hi havia explicat conceptes dels quals encara no es parlava. Vivien ignorant el 

monstre del masclisme i la violència de gènere. 

 L’any 2007, mentre la Rosa Negre, actual sotsinspectora dels Mossos a Girona, 

es troba treballant a la comissaria li arriba un estrany atestat policial. En aquest consta 

que una nena de catorze anys havia estat ‘venuda’ de petita per ser casada quan 

tingués l’edat, per tal de ser entregada a la família del marit. Els Mossos, en aquell 

moment, no van ser capaços de precisar si hi havia algun delicte, no diguem ja un 



 20 

matrimoni forçat. Aquest cas va passar al jutjat, la Rosa no li va donar una major 

importància, però ja en aquest punt va pensar que hi havia un problema. 

 La Rosa, que com a policia es dedicava activament a lluitar contra la violència 

de gènere i la mutilació genital femenina, va rebre una visita inesperada mentre feia 

una xerrada. Un noi li va explicar que a la seva xicota la tenien tancada a casa, 

esperant al dia per emportar-se-la al Marroc i casar-la. La resposta que els Mossos 

van donar a aquest noi va ser que això no era un assumpte policial, sinó que era un 

tema de serveis socials. El gran problema respecte a això era que ningú en parlava, 

no hi havia noies que diguessin: ‘necessito ajuda’. Si encara avui dia són poques les 

que ho fan, en aquell moment la situació era molt pitjor. Era un tema completament 

invisibilitzat i oblidat. 

 Anys després, des del seu despatx i amb moltes ganes de parlar sobre aquesta 

qüestió, explica l’origen dels matrimonis forçats a Catalunya. Moltes persones pensen 

que això és un tema d’altres cultures fora del territori, però no ens és aliè. 

 Tota la seva família prové de Girona, de les Gavarres, unes muntanyes que 

queden tot just al darrere. Fent una investigació sobre la seva història personal es va 

adonar que la seva besàvia no s’havia casat en primeres núpcies i que el seu marit, 

el que va ser el besavi de la Rosa, havia estat casat amb una de les germanes de la 

seva besàvia. Ells dos es portaven quinze anys, una diferència molt considerable, però 

que en el context de l’època no tenia major importància. Els seus besavis van haver 

de casar-se perquè no hi havia un altra opció. La germana de la besàvia havia mort i 

havia deixat un home vidu amb quatre criatures al mig de les muntanyes. Aquest home 

necessitava una dona i la germana de la seva difunta era la millor opció. I així es va 

fer, tot i que la besàvia estava enamorada d’un altre noi del poble. Igual que les 

decisions de la besàvia de la Rosa van estar lligades al que li havien dictat altres 

persones, el mateix passa amb les noies que arriben d’altres països. Això també ha 

passat durant molts anys a la comunitat gitana, amb matrimonis arreglats, on les 

famílies es coneixen les unes amb les altres i on la noia passa a la família del noi un 

cop s’han casat. Es reprodueix el model patriarcal. 

 Llavors, per què existeix la sensació que els matrimonis forçats ens són aliens? 

La Rosa ho explica amb claredat. Mentre que amb altres problemàtiques, que estan 

relacionades, com la mutilació genital femenina, era fàcil delimitar la zona d’on 



 21 

provenien els casos, amb els matrimonis forçats no és tan senzill perquè venen de tot 

arreu. Aquestes noies viuen en nuclis familiars molt opressius i és molt difícil que 

prenguin consciència que es troben en una situació que no desitgen i parlin per tal de 

sortir-ne. 

 El món està dividit en dos grans blocs pel que fa al matrimoni: el bloc 

‘occidental’, on nosaltres decidim amb qui ens casem, fracassem, ens enamorem; i 

altres cultures on són els pares qui decideixen amb qui s’han de casar els fills. En 

aquestes comunitats les famílies arriben a un acord per mantenir els llinatges o per 

mantenir les riqueses. Tot això no vol dir que aquestes famílies no s’estimin als seus 

fills, els estimen igual que aquí, però hi ha unes maneres de funcionar que són 
ancestrals i que estan lligades a la religió i en les que creuen fermament. La Rosa 

explica tot això amb contundència, vol que això quedi clar, perquè serà una de les 

claus per entendre per què la prevenció és fonamental. 

 Una de les peces bàsiques d’aquesta prevenció resideix en la importància dels 

mitjans per difondre el missatge. S’ha de parlar dels matrimonis forçats per aconseguir 

ressò. Si ningú en parla d’aquest tema, queda oblidat. Mai se sap quan una noia pot 

estar llegint una notícia i sentir-se identificada, fins on arriba el missatge de la premsa 

i com pot pressionar a les institucions per millorar el seu treball i aplicar el protocol. La 

Rosa ho sap això, perquè fa molts anys que treballa amb ells. Tot i que els Mossos i 

els mitjans tenen feines i responsabilitat diferents, s’han de complementar si volen 

lluitar amb eficàcia contra aquest fenomen. 

 Després d’aquells dos casos en què la Rosa va començar a plantejar-se la 

situació dels matrimonis forçats, els Mossos de Girona van veure la necessitat de fer 

una ordre de servei, és a dir, que quan algú anés a comissaria, els agents ja en tindrien 

un mínim coneixement sobre l’assumpte dels matrimonis forçats i es va crear un grup 

d’atenció a la víctima. Tot això es va posar en marxa el 2009 i van ser pioners al 

territori català. 

 Com que en l’àmbit local és més senzill treballar, el 2014 es va aprovar el primer 

protocol on van aconseguir un grup interdepartamental per treballar la prevenció. És 

un tema on han d’intervenir més institucions. La policia és l’encarregada de la 

seguretat, però també ha de ser possible que si una noia acut en repetides ocasions 

al metge i es troba dins del perfil del qual es podria considerar de risc, doncs activar 



 22 

aquesta cadena on tots els agents implicats podrien col·laborar i treballar. Aquest 

protocol gironí de l’any 2014 es va fer servir com a referència per al protocol autonòmic 

que la Generalitat va aprovar l’any 2019. No obstant això, Valentes i Acompanyades, 

associació dedicada a prevenir i intervenir en casos de matrimonis forçosos, es queixa 

perquè amb la pandèmia el protocol va quedar paralitzat, en el sentit d’algunes 

activitats que no s’han pogut realitzar per falta d’inversió. Quin és el problema que 

afecta a tots aquests protocols per igual? Que la burocràcia és lenta i, sovint, el 

sistema triga anys per problemes que han d’atacar-se amb immediatesa. 

 Una altra fita que la Rosa destaca, amb alegria, és la inclusió al codi penal, l’any 

2015 (només fa set anys) del matrimoni forçat com a delicte. Tot i això, només li serveix 

per adonar-se de la complexa realitat que és el matrimoni forçat, plena d’arestes i de 

significats. 

 

L’any 2014, neix Valentes i Acompanyades, un projecte que es trobava integrat dins 

d’un grup de recerca de minories culturals, conegut com a GRAM. La necessitat 

sorgeix quan els cossos policials s’adonen que hi ha noies que marxen de viatge als 

seus països d’origen per casar-se i ja no tornen mai més. Valentes comença a treballar 

aquest fenomen i ho fa de la mà d’unes noies que, més endavant, tindran també una 

gran rellevància. Són les referents, dones que han sortit dels matrimonis forçats i que 

ara ajuden a les noves generacions. El que tenen d’especial aquestes referents que 

comencen a treballar en aquest projecte és que, en aquell moment, elles van haver 

de sortir-se’n soles i ningú les va ajudar. No existia lloc on acudir. 

 Quan GRAM, el grup de recerca de minories culturals desapareix, Valentes es 

planteja el seu futur. Piquen a la porta de la Generalitat i els hi expliquen que fa més 

d’un any que treballen en aquesta qüestió i també fan una advertència: sorgiran més 

casos. Aquests casos no seran nous, no sortiran del no-res, sinó que es descobriran, 

perquè al final és un fenomen que queda amagat sota el paraigua de la 
culturalitat i, de vegades, fins i tot de la religió, cosa que no és així.  

A partir del 2016, ja comencen a treballar com una entitat, amb tots els 

problemes que comporta això. Tot i les dificultats, han aconseguit conformar una xarxa 

de professionals al territori, el que elles diuen una ‘cadena d’intervenció’, on cada 

eslavó és un àmbit professional 



 23 

 Al centre de Barcelona, on han de baixar des de Girona per fer algunes visites, 

la Ruth y la Núria queden per explicar la seva història. La Ruth porta treballant per 

Valentes des de l’any 2016 com a integradora social i la Núria és educadora social. 

Que existeixi un protocol és essencial per tal que es conegui com actuar i per treballar 

un dels tres pilars de Valentes: la prevenció, la intervenció i la sensibilització. 

 El que Valentes portava fent com a prevenció abans de la pandèmia era 

treballar el reforç escolar amb menor d’edats. Aquestes noies no tenen a casa un 

seguiment regular, per tant, en una etapa que per les joves és molt avorrida, acaben 

deixant els seus estudis. A través d’aquest reforç, podien treballar el gènere i les 

llibertats de les persones. Era un grup reduït, d’entre 10 i 12 noies, però a través d’aquí 

ja podien construir un vincle amb les noies i fer un seguiment. Van acabar descobrint 

que, amb aquestes edats, les mares volen que les seves filles estudiïn, el problema 

està en què, en aquestes comunitats, la paraula de la mare no té gaire pes i el pare 

és qui acaba decidint. Tot i això, és un pas considerable, perquè si aquestes noies 

tenen la possibilitat d’estudiar ja no entraran al mercat laboral sense qualificació.  

 Quan la COVID-19 tomba el projecte del reforç escolar, la Núria i la Ruth, així 

com Valentes, es queden xafades. ‘Com ho farem?’ És la pregunta que més es van 

repetir. Així és com apareix el projecte de la Núria: xerrades als instituts. Aquestes 

sessions acaben comptant amb un públic major i es poden fer formacions amenes a 

grups de 25 nois i noies. Només el 2022 han fet tres grups. L’any que ve tenen al cap 

fer 6 grups, un total de 180 alumnes. Això amplifica l’impacte i fa que la gent s’acosti i 

conegui el fenomen. La Núria explica que, quan fa aquestes xerrades, alguns nois li 

diuen que això no passa aquí. Precisament per això és tan important conscienciar a 

la joventut. Per posar un exemple, algú que tingui una amiga d’un país de risc i hagi 

rebut aquesta formació, podria arribar a ajudar-la davant d’un possible matrimoni 

forçat i en cas que necessités consell. Amb aquestes formacions aprens a escoltar i 

reps eines per saber com actuar com a persona externa. 

 

La Salima treballa com a tècnica al departament d’Afers Socials. Ella es dedica, entre 

altres coses, a la prevenció a demanda, és a dir, que ella ofereix a determinats sectors 

on pot ser útil una formació específica en aquest tema i sota demanda, és a dir, és 

demanada per algú. Des de la Generalitat organitza taules rodones per donar 



 24 

informació sobre els matrimonis forçats. La part més important d’aquesta prevenció 

de la qual forma part, aquestes taules rodones, és que afavoreixen molt la relació amb 

la comunitat, i sobretot, els hi dona eines per treballar. Deixa clara la importància de, 

no només treballar en l’àmbit autonòmic, sinó també treballar en l’àmbit local. Els 

exemples que ella posa són, sobretot, de la ciutat de Palafrugell. 

 Una de les tasques de prevenció en les que participa són els tallers de formació 

per a professionals (professors, treballadors socials...) que, després, seran els que 

han d’actuar en cadena quan es detecta un cas. El que més crida l’atenció són uns 

tallers que fa per la comunitat i que són sobre violències masclistes, on també es parla 

de matrimonis forçats i on es treballa amb homes de la comunitat. Això té un gran 

impacte perquè si aconsegueixen fer arribar el missatge a qui, moltes vegades per la 

tradició i involuntàriament o sense ser conscient, perpetua aquesta problemàtica, pots 

aconseguir erradicar-la o, almenys, ajudar a millorar-la. 

 



 25 

 
Font: imatges extretes de l’entrevista realitzada amb la Salima i formen part de la informació que elles 

donen a aquestes xerrades. 

Mentre la Rosa regira els fulls del protocol que té sobre la taula, deixa clara una cosa 

sobre la prevenció: s’ha de descobrir quina és la millor forma de parlar a aquestes 

noies per tal que siguin conscients dels matrimonis forçats. Ella ho exemplifica amb el 

cas d’activistes de Kènia que parlen a les nenes sobre mutilació genital i matrimonis 

forçats. Per aquestes nenes descobrir el futur que s’acosta, oposar-se als designis de 

la comunitat i de la família és terrible i tota una tragèdia, i més quan no tens més de 

14 anys. I aquí és on, pensa la Rosa, es poden fer més esforços. A les adolescents 

se’ls ensenya coses bàsiques com matemàtiques, però obliden ensenyar-les a 

protegir-se i a vetllar per la seva integritat. És fonamental educar-les en prevenció i en 

detecció de casos. 

 La Rosa arriba a escoles i pregunta: què feu per prevenir els matrimonis 

forçats? I la resposta que rep és que no hi ha casos en les seves escoles, quan tenen 

taxes d’immigració de països de risc altíssimes. Llavors, la conclusió a la qual arriba 

és que no és que no en tinguin casos, és que no en detecten. Les figures escolars, 

com poden ser les professores, s’han d’acostar a aquestes noies i, sempre amb cura, 

explorar i preguntar què volen fer amb el seu futur o què en pensen a casa. S’ha de 

tenir llibertat per poder parlar de violències masclistes perquè, moltes vegades sota el 

pretext de no voler estigmatitzar, no es parla d’aquesta situació prou. 



 26 

 

El protocol que té la Generalitat publicat es titula: ‘Protocol per a la prevenció i 

l’abordatge del matrimoni forçat a Catalunya’. El primer que sobta és que quan 

accedeixes al web habilitat sobre aquest tema, l’enllaç no funciona i has de buscar 

l’arxiu pdf. Aquest document, de l’any 2019, del Departament d’Afers Socials, 

menciona tretze cops la paraula ‘prevenció’ i ho situa com la primera part del seu pla 

d’actuació.  

 
Font: Protocol de la Generalitat de l’any 2019. Referenciat a l’apartat 4. 

 

 Els quatre pilars de la prevenció de la Generalitat són aquests. Les converses 

mantingudes amb els diferents agents, des de la Rosa (Mossos), fins Valentes 

(associació) i Salima (tècnica Generalitat), van encaminades en la mateixa direcció. 

Existeix un esforç per tal de sensibilitzar a la població, tot i ser un procés lent que es 

podria dur amb més velocitat. La tasca de les xerrades escolars de Valentes és un 

punt de partida i es podria ampliar i fer per tot al territori, amb alguna iniciativa per part 

de la Generalitat, més a nivell institucional. 



 27 

 

 Un altres exemple de com s’està duent a terme aquesta sensibilització que 

serveix com a prevenció són les xerrades que fan la Salima i les seves companyes, 

on fan formacions per instruir a professionals, com professors o treballadors socials, 

però també a persones de les comunitat afectades per aquest fenomen, per tal que 

tinguin consciència sobre la situació i puguin detectar-la abans. Aquesta sensiblització 

s’està posant en marxa en alguns llocs del territori. Són els dos últims punts els que 

queden més fluixos i és aquí on, per exemple, la Ruth i la Núria expressen els seus 

dubtes.  

 La Ruth explica que el primer problema que tenen aquest tipus de protocol és 

que són molt difícil de gestionar. A més a més, confirma que hi ha gent de la 

Generalitat fent formació i ho està donant a conèixer als professionals, però fer el 

seguiment d’aquestes formacions és molt complicat perquè tothom està fins al 

capdamunt de feina. Hi ha gent que li truca i li explica: ‘el protocol és a sobre de la 

taula, però us truco a vosaltres perquè no sé com gestionar-lo’. És més còmode 

continuar treballant com fins ara, que aprendre. Valentes no es queixa que hagi 

trucades, es queixen de la falta de concreció en aquest protocol. Si una professora 

detecta un cas a l’aula, amb aquest protocol hauria de tenir un munt de telèfons on 

poder contactar i saber què ha de fer en cada moment. Molts cops tenen un contacte, 

truquen, no respon i acaben per recórrer a qui ja coneixen i saben que funciona. 

 La Núria també parla de falta de recursos i de falta d’interès per elaborar aquest 

protocol en contacte amb les associacions, que acaben sent les que treballen amb 

aquestes noies i les que fan tot l’acompanyament. La falta de recursos no només és 

falta de diners, és falta de recursos humans realistes. Posa l’exemple de la falta de 

documentació per aquestes noies i afegeix que no caldria que fos obligatori posar una 

denúncia per poder aconseguir un NIE per circumstàncies excepcionals. Això és 

revictimitzar-la: és víctima de violència de gènere i no té papers. Sense aquesta 

documentació és impossible accedir a prestacions econòmiques i dificulten la seva 

vida. El cas és que les mateixes institucions que fan protocols per protegir-les, acaben 

posant-les en perill amb tràmits que serien molt senzills.  



 28 

 La Salima, des de la seva posició, també fa una demanda per aquests 

protocols: considerar els matrimonis forçats com a violència de gènere. Avui dia no es 

considera com a tal i això també impedeix l’accés a moltes prestacions.  

 

La Hulut i la Maria tornen a posar-se en la pell d’aquelles nenes, abans de saber que 

els seus pares voldrien casar-les, portar-les al seu país d’origen i abocar-les a un 

matrimoni no desitjat. Potser si totes aquestes coses s’haguessin tingut en compte, 

moltes situacions de les quals van haver de passar s’haguessin pogut evitar. Ningú 

pot canviar el que ja ha passat, però sí que podem basar-nos en l’experiència de les 

persones que treballen per aquestes institucions i de l’ajuda que moltes vegades 

demanen. Hi ha una cosa en què totes estan d’acord: les coses funcionen amb molta 

lentitud i hi ha aspectes molt millorables del protocol. 

 La Maria, tot i estar relativament satisfeta amb l’execució del protocol en el seu 

cas, sí que parla que tota aquesta determinació per tirar endavant va sortir en gran 

part d’ella, que ja estava molt segura del que volia fer, però sí que li hauria agradat 

tenir més informació que en el seu moment no va rebre. Això també forma part del 

protocol, informar a aquestes nenes, i la Maria no fa tant que va marxar de casa seva. 

 La Hulut expressa el mateix. Es va assabentar de les intencions dels seus pares 

per converses que escoltava d’amagades, fins que s’ho van dir directament i tot es va 

abraonar a sobre d’ella. La por i l’angoixa van ser les seves companyes quan no 

entenia res del que li estava passant, ni per què. Considera que no es va fer prevenció 

amb el seu cas i li hauria agradat no haver de fugir de casa d’un dia per l’altre, però 

no li van deixar cap alternativa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 29 

Capítol II: Intervenció i sensibilització 
A Catalunya, dels 194 casos atesos des que es té registre, la majoria s’han tingut 

coneixement gràcies a les víctimes i així ho demostres les dades publicades pels 

Mossos d’Esquadra i com es mostra a la següent imatge. 

 
Font: Mossos d’Esquadra 

 Quan una noia es troba en aquesta situació límit, i com més endavant s’explica 

amb els casos d’algunes d’aquestes supervivents, el més fàcil és contactar amb les 

figures de referència amb qui passa més temps, com poden ser els professors o els 

serveis socials, en el cas que estiguin rebent algun tipus de seguiment. És complicat 

que aquestes noies, en els ambients opressius en els quals viuen, puguin buscar per 

internet i trobar, per exemple algun contacte d’una associació, sobretot en edats més 

primerenques, abans dels setze anys. Per exemple, la Hulut, quan anava a l’institut, 

només tenia accés a internet una hora al dia i sempre sota la supervisió d’algun germà 

gran. 

 Valentes i Acompanyades, tal com recull a la seva memòria de l’any 20195, van 

atendre a quaranta noies. La Núria explica que, el primer que s’ha de fer quan arriba 

 
5 Document referenciat a l’apartat 4. 



 30 

un cas, és una diferenciació. La primera classificació que es fa és distingir entre si la 

noia és menor o major d’edat. La segona classificació que es fa és entre si existeix un 

risc imminent o no de matrimoni o si hi ha violència o no. Quan no existeix violència ni 

hi ha risc imminent, llavors Valentes s’encarrega d’assessorar a les persones que es 

troben al voltant d’aquestes noies, com poden ser els professors o els serveis socials... 

 Si una noia major d’edat fa arribar el seu cas a Valentes, per exemple, a través 

dels serveis socials, l’associació s’encarrega d’establir una via segura de contacte 

amb ella, sempre que no existeix un risc imminent. Això podria ser si la noia, un dia, 

d’amagades, s’assabenta que els seus pares la volen casar dins d’un any i ella ho fa 

saber als serveis socials. Llavors la noia i Valentes tenen més marge per poder 

treballar juntes la sortida de llar.  

 Quan existeix un risc imminent, llavors sí que la situació és més complicada i 

molts cops els Mossos han d’intervenir. En el cas que sigui menor, entren en joc la 

fiscalia i la policia, amb una retirada de la custòdia cap als pares i amb les joves en un 

CRAE (Centre de Protecció de Menors). 

 Tot aquest procés requereix temps i, en moltes ocasions, no n’hi ha. Per això 

és més fàcil treballar amb casos on el risc no és imminent. Aquestes noies, en un 

moment molt delicat del desenvolupament personal, s’enfronten a una situació dura i 

traumàtica, trencar amb l’arrel, amb la seva família i la seva comunitat, s’han de buscar 

la vida per elles mateixes des d’aquest precís moment. Una de les preguntes que més 

sovint és fan aquestes noies es si, en la seva situació, cal interposar una denúncia 

contra les seves famílies. 

 La Ruth i la Núria, acostumades a treballar amb elles, ho deixen clar: la 

denúncia no és necessària. Valentes no obliga, ni demana a ningú que ho faci. La 

Ruth explica que això és molt complicat perquè hi ha noies que, textualment, afirmen 

que ‘prefereixo que la meva mare em maltracti, que no tenir-ne’. Superar això 

requereix molta teràpia i molt acompanyament psicològic. Un altre fet que destaquen 

és que, en determinades ocasions, aquesta denúncia és necessària per determinats 

casos, com pot ser per aconseguir el NIE per circumstàncies excepcionals o ajuts 

específics per a víctimes de violència de gènere. Tot i això, gràcies a avenços lents 

de la llei, hi ha altres ajuts que poden sol·licitar només amb un informe dels serveis 



 31 

socials. Un altre cas en què la denúncia acabaria interposant-se és quan els Mossos 

presencien una situació de violència contra la noia. Si això passa, han d’actuar d’ofici. 

 La Rosa, com a agent dels Mossos, treballa amb la part de seguretat relativa a 

la víctima. Quan li arriba un cas i té disponibilitat, demana que portin la noia al seu 

despatx. Li agrada veure-les i poder parlar amb elles, per posar sobre la taula les 

opcions que tenen. Moltes vegades arriben molt neguitoses o amb dubtes, perquè 

saben que volen sortir de la situació en què es troben, però no saben com fer-lo o si 

seran capaces. El sentiment que elles arrosseguen és de culpa, de sentir que estan 

traint les seves famílies. 

 Ella ha d’explicar què és el que passarà si viatgen i com poden ajudar-les, 

sovint, posant-les en contacte amb Valentes i acompanyades. Elles s’encarreguen de 

protegir-les, de veure si necessiten algun tipus de protecció, d’explorar-les i veure si 

existeix violència dins del domicili; Valentes fa l’acompanyament, els hi proporciona 

ajuda psicològica i els hi pot donar lloc a alguns dels seus recursos de l’habitatge o, 

fins i tot, pagar una habitació a un hostal per aquesta dona fins que trobin un lloc 

definitiu per ella. 

 

Els casos més recordats per les protagonistes d’aquestes pàgines, persones que han 

treballat sobre el fenomen, són la mostra d’una realitat que continua succeint al nostre 

territori. La Rosa, acostumada a rebre casos d’estudiants universitàries -ha dut des 

d’infermeres fins a psicòlogues, enginyeres o antropòlogues-, rep una trucada el 

passat Nadal i es posa tota la maquinària en marxa. Quan rep a aquesta noia al seu 

despatx i comença a escoltar el seu relat, es queda gelada i s’adona de les deficiències 

del protocol i de la manca de prevenció en aquests casos. 

 Aquesta noia, a la qual anomenarem Houda, provenia de l’Àfrica subsahariana 

i era la major de tres germanes. Els seus pares mai van posar cap impediment per tal 

que estudiés, fins i tot la van recolzar. El problema sorgeix quan ella compleix els 20 

anys, que ja comença a estar mal vist que una dona, dins de la seva comunitat i amb 

la seva edat, no estigui casada. La seva família, com la resta de la comunitat, valora 

molt l’honor i la imatge pública. Per això, durant els dos últims anys han estat 

organitzant un matrimoni amb un cosí que viu al seu país d’origen. L’Houda, refugiada 

en els seus estudis, ho ha viscut tot amb angoixa, però no ha sabut com oposar-se, 



 32 

està acostumada a obeir el que els seus pares demanen. Amb les amigues del seu 

país comenta que tot està bé, però això és una màscara, perquè paral·lelament ho viu 

tot amb molta angoixa. No té la suficient confiança ni amb les seves amistats per a 

poder explicar la seva situació i fer saber que es troba malament amb aquesta decisió. 

 A l’estiu, el viatge s’acosta i davant d’aquesta perspectiva, plena de por i 

angoixa, intenta suïcidar-se. Els seus pares, veient que la seva filla es troba malament 

i que no podrà viatjar, decideixen posposar el viatge. Aconsegueix quedar-se una mica 

tranquil·la i la seva família li dona l’espai que necessita. Així és com continua amb la 

seva vida. Una temptativa de suïcidi és un dels indicadors més clars d’un possible 

matrimoni forçós, però ningú al servei sanitari se’n va adonar. 

 L’Houda, abans d’aquesta temptativa de suïcidi que fa, com a estudiant de la 

UAB, recorre al servei de psicologia del que disposen els estudiants. Està 

desesperada i només se li acut trucar-hi. Des d’aquest servei l’informen que la primera 

sessió és gratuïta, però després haurà de pagar cinquanta euros. Ella no té la 

capacitat com per pagar-ho, així que ho deixa córrer. El cas és que ningú és capaç de 

fer una trucada i veure qui hi ha al darrere de tot això, aquesta trucada queda oblidada. 

 Ella continua amb la seva vida, amb el llunyà fantasma d’un matrimoni que es 

durà a terme al desembre, en un nou intent de viatge. Al novembre, però, quan veu 

que s’acosta de nou la dat límit, torna a tenir idees suïcides i, desesperada, truca al 

Telèfon de l’Esperança. Des d’aquí, després d’explicar la seva història, li proporcionen 

un nou número de telèfon, el 900 900 120. Després d’aquesta nova trucada, el protocol 

s’activa a Girona. 

 Ens trobem al dia 22 de desembre. Vacances de Nadal, la gent marxa i a la 

Rosa li comuniquen que l’Houda es troba acompanyada per Valentes. Ella demana 

estar informada de tot. Tot i això, els fets es precipiten, el bitllet d’avió està comprat 

pel mateix diumenge i l’Houda no té clar si volarà o no. Llavors és quan la Rosa i 

l’Houda es troben al seu despatx. 

 Quan l’Houda arriba a la comissaria i es troba amb la Rosa, mentre explica la 

seva història i com s’ha sentit tot el temps, no pot deixar de plorar. La Rosa, buscant 

la millor forma per convèncer a la noia de quedar-se, li explica quina és la situació: 

només pot quedar-se, perquè si es casa el més probable -com més endavant l’Houda 

va poder confirmar- l’acabaran mutilant. La Rosa li fa un croquis de la situació: arribarà 



 33 

al país, la casaran, la ficaran en una habitació, l’home la violarà perquè ella no voldrà 

mantenir aquella relació sexual, ensenyaran la roba tacada de sang i s’haurà d’anar a 

viure amb la seva família. La Rosa també afegeix que mai podrà ser feliç allà, perquè 

li demanaran total obediència i submissió, i ella no ha estat educada per això, així que 

mai aconseguirà ser feliç. Només hi havia una opció: l’Houda s’havia de quedar. 

 És en aquest moment quan la Rosa ha de pensar en els recursos que estan 

disponibles per ella. Ella pot tenir molta voluntat de voler ajudar, però si no té els 

recursos per tal de fer-la sortir de casa, no pot fer res. Afortunadament, Valentes va 

poder ajudar a aquesta noia i donar-li un allotjament mentre reflexionava sobre la 

situació i prenia una decisió. La Rosa és clara amb aquest aspecte: ‘sense recursos 

deixes a aquesta noia al carrer, per molt que vulguis ajudar’. 

 Si la noia pujava a l’avió, ja no podrien ajudar-la. L’Houda comptava amb 

l’avantatge d’estar nacionalitzada espanyola, perquè de no ser així, tot seria molt més 

complicat i diferent. La Rosa li va deixar adreces importants de l’ambaixada de Dakar, 

d’una associació a Banjul i un correu electrònic. La decisió l’havia de prendre l’Houda, 

ningú podia decidir per ella. 

 Aquell mateix cap de setmana, la Rosa rep un missatge on li comuniquen que, 

finalment, l’Houda no ha viatjat. Aquest cas és un dels molts que ha portat la Rosa. 

L’Houda va poder tornar a casa seva temps després, sense conseqüències més 

greus, tot i que ara es troba vivint al Regne Unit amb altres familiars. A l’Houda totes 

les institucions li van fallar. Va haver d’intentar suïcidar-se, va contactar amb el servei 

de psicologia de la UAB i no va aconseguir ajuda real fins que va trucar al Telèfon de 

l’Esperança. El que més crida l’atenció és que, una noia adulta, empoderada i amb 

estudis universitaris, no sabia on podia anar per tal d’obtenir ajuda. Una frase que la 

Rosa li va dir a l’Houda i que li va fer reflexionar va ser: ‘no pensis que estàs traint els 

teus pares, sinó que estàs obrint el camí per les teves germanes’. 

 Malgrat això, aquesta moneda té una cara molt més fosca. L’Houda va tenir un 

final feliç, va poder tornar a casa seva i no va patir majors conseqüències; però moltes 

vegades no és així i la violència pot arribar a extrems límits, sobretot a les comunitats 

índies i pakistaneses, on es donen els crims d’honor. La Rosa posa d’exemple una 

noia del Pakistan, un cas que ha portat fins fa poc, on han hagut de treure la noia del 

domicili perquè la situació era molt violenta i perillosa per ella. El més greu és que té 



 34 

una germana de catorze anys i estan veient si la poden treure a ella també. Ara està 

vivint a un pis de Valentes i el detonant va ser que es van assabentar que tenia un 

xicot català. Això suposa un afront per la família. 

 

La Núria i la Ruth també tenen casos que recorden amb especial estima. La Núria 

recorda el cas de la Leila, de nou, nom fictici. La noia, que vivia en un ambient familiar 

molt opressiu, va haver de sortir de casa per la força, en plena pandèmia, enmig d’una 

forta situació de violència que va provocar una denúncia d’ofici per part dels Mossos 

d’Esquadra. La Leila es va quedar sola en ple confinament, només rebia una visita 

setmanal de l’Ariadna, la coordinadora de Valentes i l’única persona que comptava 

amb un permís especial per poder sortir de casa. 

 Mentre el món buidava els seus carrers, ella quedava aïllada a un alberg d’Olot. 

Quan el que més necessitava era una abraçada, la Leila només podia rebre una 

videotrucada. A més a més, a conseqüència de l’ambient repressiu i tancat en el qual 

estava acostumada a viure, era una noia amb molts problemes per relacionar-se amb 

els demés. Segons la Núria, que relata la seva història amb el cor ple d’orgull, quan 

va arribar ‘era com un ocellet, un ànima en pena...’ 

 Després de dos anys, temps en què Valentes ha hagut d’adaptar el seu 

acompanyament al món online a conseqüència de la pandèmia, la Leila ha fet un gir 

radical a la seva vida. Ha aconseguit treure’s l’ESO, està treballant a jornada completa, 

està buscant un pis per compartir i ha donat un profund canvi físic i personal. La Leila 

ara té ganes d’estudiar, de viure i de menjar-se el món. De fet, un dia l’educadora 

social que la va treure de casa va anar a l’associació per fer una visita i va preguntar 

per la Leila. El seu canvi havia estat tan radical, que no s’havia adonat que s’havia 

trobat amb ella. Aquest és el potencial transformador de l’acompanyament i el treball 

que fan associacions tant fonamentals com Valentes. 

 El cas que va quedar al cor de la Ruth és el de l’Aminata (nom fictici), una noia 

del Senegal que va arribar amb catorze anys, a quart d’ESO. El pare tenia dues 

esposes, la mare de l’Aminata i una altra, amb qui vivia a Salt. El pare se l’emporta 

perquè la madrastra, qui també és tia de l’Aminata, necessitava ajuda a la casa i amb 

els nens. En aquestes cultures, és habitual casar-se entre família per tal de mantenir 



 35 

el llinatge i les seves ètnies. Tot i això, l’Aminata volia seguir estudiant i amb aquestes 

càrregues va a aconseguir l’ESO i el Batxillerat.  

 Quan ella es posa en contacte amb Valentes perquè la volen casar, l’associació 

va haver d’adaptar-se al seu ritme. Elles li oferirien ajuda per trobar feina i un lloc on 

viure. L’Aminata, però, volia mantenir el contacte amb el seu pare i va agafar el rol de 

cuidadora. Des de Valentes, pel seu bé, li diuen que havia de deixar aquella vida, 

perquè era la que havia escollit el seu pare i no podia lluitar contra això. L’Aminata 

tenia por de perdre aquesta relació paternal i, sobretot, que la seva tieta i madrastra 

no el cuidés tan bé com ella. 

 Amb el temps, ella va poder fer un gir complet, va fer un cicle i va trobar feina. 

Ara viu amb una germana seva a qui també van portar per cuidar del pare. El que més 

crida l’atenció d’aquest cas és que l’Aminata és una noia molt tradicional, el que aquí 

es consideren uns valors molt antiquats. La Ruth va arribar a pensar que seria un cas 

fallit, on l’acabarien casant i només podrien haver fet un acompanyament. 

Sorprenentment no va ser així. 

 La Salima també recorda un cas especial. Una noia que vivia al nord del Marroc 

i va haver de fugir perquè la seva mare, que tenia quatre fills, era víctima de violència 

de gènere i llavors van arribar a Palafrugell, on van poder refugiar-se. L’avi de la 

víctima va ser qui els va trobar refugi, el problema és que arribaven a Espanya sense 

documentació, així que es va veure abocada a una situació irregular. 

 Un cop arriba a Catalunya, i després d’un temps, s’assabenta per casualitat que 

la seva mare la vol casar amb un cosí del País Basc. La seva mare pensa que ho fa 

per protegir-la, perquè mitjançant aquest matrimoni aconseguiran regularitzar la 

situació. Quan la noia es posa a fer les maletes, veient que s’acosta la data, la situació 

es posa més tensa i ha d’acabar demanant ajuda a l’Espai Jove de Palafrugell. 

Aquesta noia es troba ara en un centre d’acollida, però quan aquesta situació s’acabi, 

no hi haurà recursos per atendre-la i no hi haurà un pis on pugui quedar-se. 

 

Uns altres casos que també s’han de tractar són el de les noies que, no veient un altra 

sortida, acaben acceptant el matrimoni, aquest es consuma, tanmateix, acaben 

retornant al territori català. Tot i que sembli molt complicat, elles també tenen 

oportunitat d’acabar amb aquest matrimoni no desitjat. 



 36 

 La Núria i la Ruth expliquen que, quan aquest matrimoni s’ha consumat, la 

situació sí que és una mica més complicada, perquè de vegades hi ha criatures en 

comú i s’ha de parlar de règim de visites, pensions, conveni de divorci... En aquestes 

cultures, els fills passen a ser propietat dels homes, del pare. Per atemorir a les dones 

i que no es divorciïn, les amenacen amb no tornar a veure’ls i emportar-se’ls al país 

d’origen. Aquesta por les paralitza. 

 L’equip de Valentes compta amb una jurista que ajuda a fer entendre que això 

a Catalunya no pot passar. Aquestes dones que ja estan dins del matrimoni ho tenen 

molt interioritzat aquest concepte i que algú els hi faci entendre això, les ajuda molt a 

tirar endavant i fer el pas. 

 El tema de la documentació i la regularització també és complicat quan vols 

fugir d’un matrimoni forçat. Quan no tens la teva situació regularitzada és més 

complicat demanar ajudes públiques i trobar feina, un dels pilars per estabilitzar la 

situació d’aquestes noies. 

 Algunes d’aquestes noies es troben en situació administrativa irregular. La 

Salima assenyala que tenen assessors legals a la Direcció que els hi donen ajuda, 

però són processos molt llargs i complicats. Això entronca amb la dificultat que 

pateixen per no tenir reconegut un estatus de víctima de violència de gènere. Les 

dones que surten d'un matrimoni forçat no són reconegudes com a víctimes de 

violència de gènere, el qual els impedeix, per exemple, rebre ajuts específics, ja siguin 

econòmics o d’habitatge, o també la nacionalitat. La llei contra la violència de gènere 

només reconeix violència de gènere quan es dona dins de la parella o a l’àmbit 

domèstic. 

 

Quan la Hulut estava a tercer de la secundària els seus germans i el seu pare van 

començar a plantejar la idea de portar-la al Marroc i casar-la amb algun cosí. Ella 

estava molt integrada amb les companyes de classe i moltes vegades s’havia vist 

oprimida per la religió i la cultura. Un exemple que recorda va ser la imposició del hijab. 

Quan va entrar a l’institut, la Hulut no volia portar-lo, però els seus pares l’obligaven. 

Moltes vegades, s’ho posava al sortir de casa i s’ho treia a l’institut, amagant qui 

realment era, com una metàfora del que li acabaria passant. 



 37 

 La data del viatge al Marroc s’acostava, els seus pares estaven convençuts de 

casar-la i ella estava convençuda del contrari. Així va ser com va demanar ajuda a 

l’institut i va anar a viure a un centre d’acollida proper a la ciutat on vivia. Ella va marxar 

de casa sense avisar i els seus germans van començar a buscar-la per tot arreu 

trucant als seus amics i intentant descobrir on estava. Els amics no sabien per què la 

buscaven o què havia passat amb ella. 

 El problema més gros va sorgir quan va començar la violència verbal i les 

amenaces. Com que continuava a la mateixa ciutat, però en un centre d’acollida, la 

seva família la va trobar i van amenaçar-la de matar-la si perdia la seva virginitat o es 

buscava un altre home. Aquesta situació va derivar en una ordre d’allunyament. No 

obstant això, la situació va arribar a ser insostenible per ella i va acabar demanant 

ajuda a Girona, a Valentes, on finalment va aconseguir l’acompanyament i l’ajuda que 

necessitava. 

 La Maria va haver de sortir de casa seva quan va complir els quinze anys. A 

casa seva, on es professava també la religió musulmana, hi havia una ideologia molt 

tancada. Ella relata que a la cultura de Bangladesh sempre volen casar a les nenes 

molt joves, tan aviat com entren en la seva edat fèrtil. Precisament va ser amb aquesta 

edat, quan el seu pare va arribar a la conclusió que tant ella com la seva germana 

s’estaven fent molt grans i les havia de casar, perquè a sobre estaven adquirint una 

ideologia massa ‘occidental’ per ell. Amb tota aquesta situació, i davant la perspectiva 

d’un futur matrimoni que ella no volia, li va acabar provocant un atac de pànic. 

 El director del seu institut va voler parlar amb ella perquè faltava molt a classe, 

ja que els seus pares viatjaven molt i la seva germana i ella havien d’encarregar-se de 

la botiga. Això va fer que una treballadora hagués de fer un seguiment del seu cas, 

amb visites mensuals. 

 A l’estiu, quan les classes havien acabat, el seu pare havia decidit que ja era 

moment de celebrar el matrimoni i va comprar uns bitllets d’avió per anar a Bangladesh 

i celebrar el matrimoni. Davant d’un nou atac de pànic, la Maria es va posar en 

contacte amb una professora seva que ja coneixia una mica de la seva situació i van 

haver de denunciar, perquè la situació va arribar a ser molt tensa a casa. La Maria 

vivia una dualitat: d’una banda, tenia la seva vida a casa, una vida tancada i religiosa; 

d’altra banda, tenia la realitat de l’escola, on ella podia ser qui volia ser. 



 38 

 Por després, la Maria va anar a un centre d’acollida amb la seva germana petita, 

un centre on van poder quedar-se fins els divuit anys. Després van a estar en un altre 

centre i finalment des dels divuit als vint-i-un a un pis per extutelats. 

 La Hulut ha aconseguit sortir d’aquesta situació. Després de l’ajuda de 

Valentes, va aconseguir una feina i, amb el temps, ha acabat marxant de Catalunya i 

ara es troba en un altre país de la UE, realitzant els seus estudis i treballant. La Maria 

ara viu amb la seva germana. De vegades, sí que se sent sola, perquè només té a la 

seva germana petita i, tot i tenir-hi família a Barcelona, no s’hi relaciona amb ells 

després d’aquesta situació tan dura de trencament. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 39 

Capítol III: Comunitat 
Segons les dades que proporciona la Salima, el 88% dels casos de matrimonis forçats 

afecten les dones. Tot i això, també hi ha homes que es veuen afectats per aquesta 

realitat, encara que d’una manera diferent. La dona està travessada, a totes les 

societats, pel patriarcat i el masclisme. És per això que les seves possibilitats són 

menors i les conseqüències de no acceptar un matrimoni són molt més greus per elles 

que per ells. Segons el lloc de procedència, els homes poden buscar-se amants o 

altres dones, i això no estarà mal vist en la comunitat. 

 En Naqash, que treballa com a fotògraf i de vegades ha hagut de mediar en 

situacions de conflicte dins de la seva comunitat, no està d’acord amb els matrimonis 

forçats i parla de la necessitat, tant del noi com de la noia, de poder escollir amb qui 

volen casar-se. El problema de la seva comunitat és que està molt tancada i li costa 

modernitzar-se, d’aquí venen molts dels conflictes en què han d’intervenir. Ell 

expressa que és conscient que la dona pateix més, elles no tenen la possibilitat de 

buscar-se amants o de divorciar-se, perquè això taca horriblement l’honor familiar. 

Però també destaca que no tots els homes estan d’acord amb els matrimonis forçats, 

el que passa és que vivint en una comunitat masclista, ells no tenen capacitat de 

decidir, han d’acatar els designis dels avis o dels pares, és una religió molt masculina. 

 Pels homes de la comunitat el respecte per les persones grans és molt 

important. No poden desobeir una decisió com aquesta. La noia passarà a viure al 

nucli familiar masculí i aquesta decisió sempre ha de ser valorada per persones més 

grans, amb major experiència. 

 El punt de vista masculí sempre és diferent. En ser un home dins de la 

comunitat, tenen molta més llibertat (si ho comparem amb les dones) i no hi haurà 

tanta crueltat en el moment de jutjar-te. El Naqash explica que hi ha homes que es 

casen amb la parella, però que després tenen una o dues amants, amb qui realment 

estan bé o s’acosten més al que l’imaginari col·lectiu occidental entén per ‘amor’. Els 

homes pateixen les conseqüències dels matrimonis forçats, perquè són un dels agents 

implicats, però no arriben a ser obligats, perquè no els hi obliguen de la mateixa forma 

que a les dones. Això genera també molta inseguretat en els nois joves, que no tenen 



 40 

capacitat de decisió, perquè les bodes concertades són massa freqüents i saben que 

qui escollirà serà el pare o l’avi.  

 

L’Habby Jawe, una dona senegambiana, treballa com a mediadora amb un grup de 

suport per a dones d’aquests països a Sant Pere Pescador, Girona. Quan parla sobre 

la seva situació i per què es dedicar a mediar en situacions de conflicte entre les dones 

de la seva explica que, de fet, ella es va casar mitjançant un matrimoni concertat. Als 

anys 80, el més comú en aquests països, era casar-se mitjançant un matrimoni 

concertat. Amb el temps, va voler treballar amb aquestes dones i ara tracta de trobar 

l’equilibri entre mantenir la tradició i el valor cultural i la lliure elecció de la dona. Enmig 

d’aquí, és on es troba el seu paper. 

 Els matrimonis concertats són aquells en què els pares de la noia acorden un 

matrimoni amb la família del noi. Moltes vegades, en comunitats més obertes, poden 

escollir entre diversos candidats. També es dona el cas de noies que estan d’acord. 

La diferència entre un matrimoni concertat i un de forçat rau en el consentiment. El 

matrimoni es converteix en forçat en el precís instant en què la noia no vol casar-se i 

la seva família vol obligar-la. 

 En el seu cas, com a mediadora cultural, han sortit alguns casos. En els casos 

que porta ella, la majoria de dones acaba acceptant el matrimoni concertat. Els 

problemes comencen quan ella vol divorciar-se i no se li permet. Quan s’arriba a 

aquest punt de voler separar-se, l’home s’oposa i la família també, per això és molt 

difícil trencar el vincle entre la comunitat, la família i la dona. Aquí es troba el major 

impediment per tal que aquestes dones puguin aconseguir el divorci o facin aquest 

pas. Crida molt l’atenció que, quan és a la inversa, l’home sí que pot decidir divorciar-

se amb total llibertat i tranquil·litat.  

 A l’Habby, que fa tallers per les dones de la comunitat i les seves filles, li arriben 

els casos a través de les víctimes. Ella els hi dona consell i informació i intenta 

acompanyar-les en el procés. Quan existeix violència, truca a la policia i comença a 

treballar amb altres institucions, com podrien ser els serveis socials. Ella, acostumada 

a tractar casos de matrimonis consumats, sempre amb la perspectiva cultural i de la 

comunitat, es queixa que el protocol queda una mica incomplet. Existeix un protocol, 

però no s’aplica gaire. Moltes vegades, si hi ha violència, hi ha una ordre 



 41 

d’allunyament, però falta treballar-ho amb més profunditat i abordar-ho des d’un altra 

perspectiva, potser tenint també en compte el valor cultural de les víctimes. 

 L’Habby es queixa del fet que, quan la dona és d’origen migrant, sovint es perd 

la informació. Potser que això sigui també el que hagi passat en el cas del doble 

assassinat de l’Arooj i l’Anisa, que per culpa d’aquesta barrera, de vegades idiomàtica, 

però també cultural, la informació no hi hagi arribat i no s’hagi pogut aplicar el protocol 

correctament. Potser s’hauria d’incloure dins d’aquest algun tipus d’informació en 

diversos idiomes i fer-los arribar a les noies que arriben d’aquests països que estan 

en risc. L’Habby creu que, quan es parla de mutilació genital femenina, tothom entén 

que vulnera els drets humans i el valor cultural i tradicional desapareix, en canvi, en el 

cas dels matrimonis forçats, molta gent mira per un altre costat i els atribueixen al valor 

cultural. 

 Ella també insisteix en el fet que els matrimonis forçats són violència de 
gènere. Demana més recursos per aquestes noies, no només econòmics, recordant 

al que deien la Ruth i la Núria de Valentes: no només hi ha mancança de diners. En 

molts casos, quan hi ha un divorci per matrimoni forçós, l’home es queda els papers 

de la dona, ja sigui el DNI, NIE o el passaport, i aquesta dona queda completament 

indocumentada. S’han de buscar recursos per arreglar aquesta situació, perquè la 

majoria de matrimonis d’aquest tipus, a l’estar fets al país d’origen, moltes vegades no 

consten en el nostre registre civil. Un bon mètode de detecció seria que, quan es fa 

una preinscripció a l’escola, saltin les alarmes i demanin un certificat de matrimoni. 

Així es podrien detectar alguns casos de matrimonis forçats. 

 

La pandèmia va buidar els carrers del món, però també ens va tancar a les cases. 

Totes les persones que parlen a aquest reportatge coincideixen en el fet que el 

fenomen dels matrimonis forçats forma part d’una realitat molt més complexa que un 

confinament. Per exemple, la Rosa destaca que hi ha hagut un aspecte negatiu: no 

s’han pogut fer viatges al país d’origen perquè les fronteres estaven tancades. Tot i 

això, la pandèmia no ha eliminat el risc d’aquestes noies de casar-se, sinó que ho ha 

postergat. En el cas de Valentes, la pandèmia ha complicat la seva tasca 

d’acompanyament, no és el mateix una abraçada, que una trucada; però han sabut 



 42 

adaptar-se a la situació i han pogut trobar altres formes de treballar en 

l’acompanyament des de la distància. 

 L’Habby té també un altra visió d’aquesta situació. Moltes dones que vivien en 

situació de violència s’han enfonsat, tancades moltes vegades amb les persones que 

les agredeixen, ja sigui la família, o el marit. No existia cap comunicació que pogués 

ajudar-les a sortir d’aquesta situació tan fosca. L’Habby coneix el cas de dones que 

no tenien ni diners per comprar els aliments bàsics perquè o estaven soles o el marit 

s’ho gastava. Aquestes dones han passat una pobresa brutal, perquè les dones 

d’aquesta comunitat depenen de l’home i no tenen independència econòmica. 

 

En aquestes comunitats, normalment, es donen molts casos de matrimonis 

concertats, aquells en què la parella és acordada pels pares, com si fos un contracte. 

Normalment, el pare de la noia busca el millor candidat per la seva filla, basant-se en 

motius de llinatge o de riquesa. La Rosa pensa que no és res dolent que algú accepti 

la seva parella havent estat escollida pels pares, sempre que hi hagi consentiment. 

Tant el matrimoni musulmà com el nostre, al final, segurament, no som més 

feliços nosaltres que ells. És un tema sobre consentiment mutu. S’han de tenir en 

consideració els drets humans i que hem de protegir la llibertat d’elecció. La realitat 

és que darrere de les persones d’aquestes comunitats hi ha un itinerari de matrimoni 

concertat i per això és rellevant que arribi la informació, per tal que sàpiguen que 

poden no estar d’acord. La Rosa creu que hem de ser respectuosos amb la diversitat, 

perquè ells tenen altra manera de funcionar.  

 El valor cultural és molt important i els matrimonis concertats formen part 

d’aquest valor. La línia es dibuixa en el moment en què es vulneren els drets humans 

i la capacitat de decisió de, en la majoria de casos, la noia. No es pot jutjar amb la 

mateixa lupa les seves tradicions, però tampoc podem deixar de banda que, quan es 

cometen vulneracions tan flagrants com en els matrimonis forçats, s’ha de fer arribar 

la informació, activar protocols i donar ajuda. 

 Això està molt relacionat amb la revictimització que reben aquestes noies. D’un 

costat, han d’enfrontar-se al masclisme dins de la seva comunitat i dins de la societat, 

i per l’altre costat, han d’enfrontar el racisme d’una societat que moltes vegades no 

comprenen la seva situació, o la minimitzen. Quan realment importen els seus relats i 



 43 

històries és, de nou, quan s’arriba a l’extrem, als crims d’honor. Fins que no les maten, 

no importen. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 44 

Capítol IV: Honor 
Què passa quan la violència per rebel·lar-se contra un matrimoni forçat arriba al límit? 

Es donen casos de crims d’honor. Un exemple és el cas de la Samia Shahid, una noia 

pakistanesa que vivia al Regne Unit i a qui van assassinar al Punjab. La seva família 

que vivia en aquesta regió va enganyar-la dient que el seu pare estava malalt i s’estava 

morint. El seu pare i exmarit van ser els acusats de la seva mort. Però això que sembla 

tan llunyà també ha passat a Olot, on una noia va ser assassinada pel seu marit i el 

germà d’aquest, quan ella ja estava casada. Havien de matar-la per netejar l’honor. 
 El dia 23 de maig, es va saber de l’assassinat de dues germanes al Pakistan 

que residien a Terrassa per la seva negativa a acceptar els matrimonis amb dos 

cosins. La família va decidir que havia de netejar el seu honor. Les primeres 

informacions apunten al fet que, les noies, que vivien amb els pares a la ciutat de 

Terrassa, van acceptar un matrimoni concertat al Pakistan, es van casar amb els seus 

cosins i quan els pares els hi van dir que havien d’iniciar els tràmits de reunificació 

familiar, les noies els hi van donar la negativa i els hi van dir que no volien. Segons la 

versió del pare, les noies van marxar de casa i no van saber res més d’elles fins que 

es va assabentar que es trobaven al Pakistan, on les han assassinades, amb la 

implicació de sis homes, entre ells els seus germans i els cosins amb qui s’havien 

casat.  

 Aquesta informació ha transcendit a molts mitjans de comunicació; no obstant 

això, és qüestionable que es faci ara. Ha estat necessari un crim com aquest per tal 

que es torni a parlar sobre el fenomen. El problema d’aquesta cobertura és, de nou, 

no saber fer una correcta diferenciació entre un matrimoni forçat i un de concertat i 

pensar que això passa a Pakistan, que no ens afecta i ens es aliè. Els periodistes i les 

periodistes que han fet la cobertura, en la seva majoria i normalment al mitjà televisiu, 

ho tracten com si aquests països, a conseqüència de la seva cultura i tradició, no 

tenen respecte pels drets de les dones, però és un fet aïllat que no arriba a passar 

aquí. 

 Per això aquest fet només és la punta de l’iceberg. Es visibilitzen molt més els 

assassinats i les tortures, però darrere d’això, hi ha una gran quantitat de fets que 

pateixen les noies al nostre territori. Passa d’idèntica manera que amb la violència de 



 45 

gènere, perquè, de fet, els matrimonis forçats ho són. Veiem els crims, tanmateix, no 

tenim en consideració la por que pateix una noia quan la volen dur a casar-se a altre 

país, quan per obediència no li queda un altre que acceptar-ho o trencar amb tota la 

seva família. Hi ha amenaces, coaccions, comentaris, aïllament; no tot són les 

agressions, ni la violència. Se simplifica una realitat massa complexa. Notícies com 

aquestes ajuden a revifar el tema i, potser, amb sort, les institucions tornaran a 

treballar amb més prestesa, però amb això queda clar que el sistema té mancances 

que no s’han superat. 

 Des de Valentes tracten casos de tots els llocs del món. Índia, Pakistan, Marroc 

i el Senegal i Gàmbia són els països d’origen de la majoria de les noies que arriben a 

l’associació. Tot i que elles no coneixen a l’Arooj i l’Anisa, les dues dones 

assassinades, sí que porten molts casos de pakistaneses i per això han volgut 

expressar el seu rebuig i el seu dol. 

 Segons ha transcendit, el pare de les noies, el Ghulam, va arribar a Catalunya 

per buscar un futur millor, va haver de pagar una fortuna per un contracte de treball 

falsificat i, amb el temps, va poder portar l’Arooj a Catalunya gràcies al reagrupament 

familiar. Ella estava casada a Pakistan amb un cosí, qui més tard també seria el seu 

botxí. Finalment, també van aconseguir portar a l’Anisa, però totes dues van començar 

a fer la seva vida i això no va agradar gens en especial a un dels germans grans, que 

pensava que s’estaven occidentalitzant massa. L’Anisa, que va arribar a escapar-se 

en diverses ocasions de casa, va començar a sortir amb un noi del Pakistan que vivia 

a Barcelona, fet que no va agradar gens al germà, qui es va barallar amb aquest noi i 

el va arribar a apunyalar. El Ghulam, fart d’aquesta situació i que s’esperava el pitjor, 

va demanar que deixés a les noies tranquil·les, perquè acabaria matant algú si seguia 

sobreprotegint-les. Al Pakistan, fins al 2016, els crims d’honor no estaven condemnats 

per la llei com a tal i els homes podien defensar-se al·legant que havien de netejar 

l’honor de la família. 

 Moltes coses han fallat per tal que l’Arooj i l’Anisa acabessin assassinades al 

Punjab. Quan estaven a Terrassa, tenien l’oportunitat de conèixer i de contactar amb 

associacions o institucions que els hi donessin informació i els hi deixessin clar el perill 

que suposava viatger al seu país d’origen. Això no va passar, d’alguna forma la 

informació va quedar aturada i no els hi va arribar. A més a més, quan l’Anisa va arriba 



 46 

a territori català, era menor d’edat. En aquest cas ha fallat el protocol, perquè no s’ha 

aconseguit ni prevenir, ni intervenir. 

 Com bé assenyala la Rosa, no cal fer sentir-les incòmodes, però quan trobes 

algú que encaixa en el perfil d’un possible matrimoni forçat o concertat, s’ha d’escoltar 

i preguntar, saber què volen fer en el futur i presentar les possibilitats que tenen. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 47 

Epíleg: Tornar a l’arrel 
Molts dels casos que apareixen durant aquest reportatge mereixen que s’expliqui el 

seu final. La comunitat sempre està per elles, s’han criat allà i, encara que no formin 

part, tenen un vincle. Moltes dones prefereixen no denunciar amb tal de no perdre’l, 

prefereixen ser maltractades a quedar-se sense mare. Aquest procés de trencar l’arrel 

és molt dolorós, però el temps acaba sanant algunes ferides i alleugerint-les. Moltes 

tornen a aquesta arrel trencada, amb distància i maduresa, tenint clar que no tots els 

casos són iguals i que no totes es recuperen de la violència que la família i la comunitat 

exerceixen sobre ella. 

 La Maria va sortir de casa seva amb una ordre d’allunyament. Tenia molta por 

de creuar-se amb el seu pare pel carrer, no sabia què passaria. Al mateix temps, es 

trobava en una situació molt incòmoda perquè estava renunciant a la seva família. 

Això no es decideix d’un dia per l’altre. Després d’un any, amb acompanyament 

emocional, l’ordre d’allunyament va acabar i va decidir no renovar-la, perquè havia de 

tornar a declarar en contra dels seus pares i no volia repetir aquest patiment, ni per 

ella, ni pels seus pares. Tant la Maria com el seus pares ja es trobaven bé.  

 Vuit mesos després d’aquest fet, va retrobar-se amb la seva mare, la part més 

tranquil·la i amb qui era més fàcil comunicar-se. Amb el seu pare va ser molt més 

complicat, és molt estricte i la Maria encara tenia por. Fa dos anys que el seu pare va 

morir. Actualment, manté una relació cordial amb la seva mare, perquè ella no 

comparteix la seva visió del món. La seva idea continua sent que es casi i que busqui 

un home i una llar. 

 La Hulut, fora del país, no ha tornat a tenir contacte amb la seva família, encara 

que això li continua fent patir, sobretot per la seva germana petita. Té por que, quan 

arribi el moment, els seus pares decideixin fer-li el mateix que a ella i no tingui la 

capacitat de decidir. Potser quan es dona un cas com aquest, els serveis socials 

haurien de tenir registre i intervenir per evitar-lo abans que sigui massa tard o surtin 

del país amb la criatura. 

 L’Houda no va tenir conseqüències greus per ella i va poder tornar a estar un 

temps a casa seva. Després, va haver de marxar a Londres i està vivint amb uns 

familiars. 



 48 

 Valentes ho té clar. Cada noia és un món, cadascuna és un procés diferent. 

Algunes poden tenir contacte amb la seva família, d’altres fan passes enrere quan es 

troben portes tancades o assetjament de nou. Algunes no volen tornar a saber res de 

les seves famílies, només pensen a tirar endavant i no mirar endarrere, deixar aquesta 

motxilla que pesa massa. 

 Quan aquestes noies deixen d’estar acompanyades, comença la vida de debò. 

S’han de preguntar moltes coses, sobretot qui són i què volen fer, perquè ara tenen 

capacitat per fer-ho. Moltes no havien fet un currículum o renovat un DNI mai. No 

havien tingut preocupacions, però tampoc llibertats. 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 49 

3. Referències 
—169 matrimonis forçats a Catalunya del Sud des del 2010. (2021, 15 

marzo). La Clau. 

https://www.la-clau.net/ca/societat/169-matrimonis-forcats-a-catalunya-del-sud-des-

del-2010-67678/  

—Alcázar, M. (2019, 22 junio). Matrimonios forzados a la vuelta de la esquina. 

El Periódico. 

https://www.elperiodico.com/es/sociedad/20190622/sin-protocolo-generalitat-contra-

matrimonios-forzosos-751747  

—Banaz A Love Story. An Emmy and Peabody winning film by Deeyah Khan 

©Fuuse Films. (2013, 9 julio). [Vídeo]. YouTube. 

https://www.youtube.com/watch?v=VepuyvhHYdM  

—Castro, C. (2022, 24 mayo). El padre de las jóvenes de Terrassa 

asesinadas en Pakistán: Tengo a las hijas muertas y a los hijos en la cárcel. El País. 

https://elpais.com/sociedad/2022-05-24/el-padre-de-las-jovenes-de-terrassa-

asesinadas-en-pakistan-tengo-a-las-hijas-muertas-y-a-los-hijos-en-la-carcel.html  

—Condemna per l’assassinat de l’Arooj i l’Anisa. (2022, 23 mayo). [Tweet]. 

Twitter. 

https://twitter.com/viacompanyades/status/1528824602637606912?s=24&t=kZ11JD

BxRL5a4NVeON3ssw  

—Creix el nombre de matrimonis forçats a Catalunya. (2020, 23 noviembre). 

RAC1. 

https://www.rac1.cat/societat/20201123/49644256587/matrimoni-forcat-catalunya-

dones-violencia-masclista-dades-informe-nenes-confinament.html  

—Detectadas 85 mujeres víctimas de matrimonios forzosos en Catalunya. 

(2021, 9 julio). ElNacional.cat. 

https://www.elnacional.cat/es/sociedad/detectadas-85-mujeres-victimas-de-

matrimonios-forzosos-en-

catalunya_627638_102.html#:%7E:text=En%20Catalunya%20se%20han%20atendid

o,sido%20v%C3%ADctimas%20de%20matrimonios%20forzosos.&text=%22Eso%20



 50 

pasa%20a%20Catalunya%20y,Valentes%20i%20Acompanyades%2C%20Am%C3%

A8lia%20Barbero.  

—Drouet, G. (2022, 24 abril). Mujeres de la Tierra - 90 min. subtítulos en 

castellano [Vídeo]. Vimeo. 

https://vimeo.com/229670157  

—«Els matrimonis forçats passen aquí i amb noies nascudes a Catalunya». 

(2021a, julio 10). Diari de Girona. 

https://www.diaridegirona.cat/comarques/2021/07/10/els-matrimonis-forcats-passen-

i-54870356.html  

—Els matrimonis forçats passen aquí i amb noies nascudes a Catalunya. 

(2021b, agosto 31). Valentes i Acompanyades. 

https://valentesiacompanyades.org/els-matrimonis-forcats-passen-aqui-i-amb-noies-

nascudes-a-catalunya/  

—Estéban, R. (2021, 10 julio). El nombre de matrimonis forçats no para de 

créixer. El Punt Avui.  

https://www.elpuntavui.cat/societat/article/5-societat/1998304-el-nombre-de-

matrimonis-forcats-no-para-de-creixer.html  

—Generalitat de Catalunya. (2019). Protocol per a la prevenció i l’abordatge 

del matrimoni forçat a Catalunya. 

https://igualtat.gencat.cat/web/.content/Ambits/antiracisme-migracions/prevencio-

violencia-masclista/matrimonis-forcats/Protocol-per-a-la-prevencio-i-labordatge-del-

matrimoni-forcat-1.pdf  

—Grup Antígona. (2019). Estudi sobre la situació dels matrimonis forçats a la 

ciutat de Barcelona. 

https://ajuntament.barcelona.cat/dretssocials/sites/default/files/arxius-

documents/estudi-sobre-situacio-matrimonis-forcats-ciutat-de-barcelona.pdf  

—Honor Killing | The Tragic Story of Samia Shahid. (2018, 1 marzo). [Vídeo]. 

YouTube. 

https://www.youtube.com/watch?v=VKYJHzA7gMk  

—Matrimonis forçats a Catalunya: denuncien que el protocol per evitar-los no 

funciona. (2022, 27 mayo). CCMA. 



 51 

https://www.ccma.cat/324/matrimonis-forcats-a-catalunya-denuncien-que-el-protocol-

per-evitar-los-no-funciona/noticia/3166732/  

—Matrimonis forçats a Catalunya: «Et vesteixen de blanc i et porten a casa 

del teu home». (2021, 14 marzo). CCMA. 

https://www.ccma.cat/catradio/solidaris/matrimonis-forcats-a-catalunya-et-vesteixen-

de-blanc-i-et-porten-a-casa-del-teu-home/noticia/3081959/  

—Matrimonis forçats a Catalunya, la violència masclista més desconeguda. 

(2020, 19 junio). CCMA.  

https://www.ccma.cat/tv3/30-minuts/matrimonis-forcats-a-catalunya-la-violencia-

masclista-mes-desconeguda/noticia/3025925/  

—Meseguer, M. (2022, 24 mayo). Matrimonios forzados en Catalunya. La 

Vanguardia. 

https://www.lavanguardia.com/internacional/20220524/8288332/matrimonios-

forzados-catalunya.html  

—Protocol per a l’abordatge dels matrimonis forçats a Girona. (2014). 

https://fdocuments.mx/document/protocol-per-a-laabordatge-dels-matrimonis-forats-

a-la-protocol-per-a-laabordatge.html?page=1  

—CCMA (2015, 11 febrero). He plorat tant que no em queden llàgrimes. Els 

crims d'honor al Pakistan.  

https://www.ccma.cat/tv3/alacarta/mon/he-plorat-tant-que-no-em-queden-llagrimes-

els-crims-dhonor-al-pakistan/video/5464779/  

—Valentes i Acompanyades. (2019). Memòria de Valentes i Acompanyades. 

https://www.solidaries.org/directori-d-entitats/valentes-i-acompanyades-131/  

—Visualització de dades de matrimonis forçosos. (2021). Mossos d’Esquadra. 

https://mossos.gencat.cat/ca/els_mossos_desquadra/indicadors_i_qualitat/dades_ob

ertes/Visors_altres_dades/visualitzacio_matrimonis_forcosos/  

 
 
 
 
 



 52 

4. Annexos 
TRANSCRIPCIÓ ENTREVISTA 1: HABBY JAWE 
Habby Jawe, dona senegambiana, que treballa com a mediadora amb la comunitat. 

Ella va tenir un matrimoni concertat (i encara el manté), perquè fa 20 anys a Senegal-

Gambia eren el més comú. Ara treballa mediant en aquest tipus de conflicte i lluitant 

per mantenir la tradició i el valor cultural amb la lliure elecció de la dona. 

 

Destacats: 

Vincle social amb la comunitat que s’acaba perdent (racisme i solitud). 

L’administració no fa cap mena de seguiment.  

Ella treballa com a mediadora, amb els pocs recursos que té. 

La seva cultura és molt crítica amb aquestes dones.  

 

—No sé si tu has viscut aquesta situació... 

No, jo no l’he viscut. 

—Però has conegut casos de gent? 

Sí, he portat casos, soc una mediadora cultural que treballa amb famílies 

senegambianes. Jo soc del Senegal, em dic Habby Jawbe i porto 33 anys a Catalunya. 

—Has vist molts casos? 

De vegades, surten. Molts, molts no. La majoria de les senesgambianes son 

matrimonis concertats, algunes trien la parella, però moltes vegades son concertats. 

Es converteix en forçat quan la parella vol separar-se i la família s’oposa. L’home no 

vol, la família tampoc, per la dona és molt complicat i trencar una vida costa molt. La 

comunitat i el vincle cultura pesa molt. Això dificulta que la dona tingui una decisió 

clara que pugui prendre. Si és l’home qui vol separar-se no hi ha problema, però si és 

la dona és molt difícil. 

—Tu com fas aquestes mediacions? I com t’arriben els casos? 

Aquests casos m’arriben a través de les persones, de les dones que fan la consulta. 

Li dono consell i informació. Puc acompanyar-la en el procés. Si la violència entra en 

la família, truco a la policia i treballo amb altres institucions, com serveis socials. 

—Com es el protocol? 



 53 

En el tema de matrimonis forçats no hi ha gaire protocol. Hi ha gestions i denúncies i 

treballar el cas, però protocol potser donar una ordre d’allunyament si hi ha violència. 

Llavors si poden treure el marit fora de la casa o buscar un pis. Protocol com treballar-

ho i abordar-ho d’una forma complerta no hi ha. 

—Quines coses es podrien millorar? 

S’ha de valorar molt la situació de la dona. Moltes vegades, quan la dona es d’origen 

migrant, la informació es perd. S’oblida el seu valor cultural. L’altre cosa és que quan 

tens una dona víctima de violència, perquè un matrimoni forçat és una situació de 

violència, s’ha de donar més recursos. Moltes vegades l’home es queda els papers de 

la dona (passaport, DNI), aquesta dona es queda sense cap mena de document. 

S’han de buscar recursos per tornar a recuperar tot això. La majoria d’aquests 

matrimonis no estan registrats al registre civil i, per tant, no pots recuperar cap certificat 

perquè no consta res. 

Aquest cas seria, per exemple, quan faci la inscripció a l’escola, que saltin les alarmes 

i demanar fotocòpies del certificat de matrimoni. Així es poden detectar alguns 

matrimonis forçats. Que tinguin més recursos, més diners, perquè la majoria no tenen 

aquests recursos, ni parlen bé la llengua. 

—Com ha afectat la pandèmia? En el confinament, s’han vist una mica atrapada a les 

seves coses. 

Aquest tipus de pandèmia ha tocat molt al fondo de les dones que pateixen violència. 

No hi havia comunicació. He tingut dones que han tingut problemes de diners que no 

han pogut comprar les coses més bàsiques com compreses. L’home va i compra el 

que necessita (arròs, pollastre, carn, oli...) i no compra res més. I les dones han passat 

una pobresa brutal. El problema és que les dones d’aquesta comunitat depenen del 

home i no tenen independència econòmica. 

—Coneixes casos de dones que hagin tornat a tenir contacte amb les seves famílies? 

Sí, quasi totes. Sí, perquè al final la família tira i aquí la societat també és molt racista. 

T’ajuden un dia puntual, però ja no més. Necessites la teva família. Veus que estàs 

sola i ningú et dona un cop de mà. S’enyora la família. Potser no vol conviure, però al 

final tornes. Jo amb dones que he acompanyat, quan no han pogut separar-se, tornen 

amb la família i normalitzen la violència perquè no poden sortir d’aquí. 

—El paper del home en els matrimonis forçats. Coneixes casos d’oposició? 



 54 

Sí, tant els homes com les dones pateixen els matrimonis forçats. És la decisió del 

pare. Homes que no estan d’acord amb la persona que els hi ha dit que han de casar-

se. Per molt que sigui guapa o de bona família, quan coneixes a una persona, de 

vegades, veus que no tenen res en comú. De vegades, es busquen una segona dona. 

La família és qui pren aquesta decisió i per això es casa amb una segona dona. Jo 

diria que en tema de immigració, la dona necessita molt acompanyament. Una dona 

que vol separar-se perd el vincle social que té amb la seva comunitat. És una dona 

que no té amistats, que es queda sola. Soledat brutal. Tornen a construir la seva vida, 

però necessita molt acompanyament emocional, no només econòmic. 

—No hi ha ajudes per tenir aquest acompanyament? 

No. L’administració, quan fan el tràmit, no fan el seguiment. Nosaltres com a 

mediadores, anem a veure-les, perquè ninguna dona vol estar al voltant, perquè està 

mal vist que es separin. Han de lluitar contra el seu home, contra la societat i contra 

la família. En aquestes circumstàncies, intentar trobar un camí per sobreviure 
costa molt. La soledat és brutal. S’ha de ser una persona mentalment forta per poder 

sobreviure i sortir d’aquest problema, perquè la gent parla molt malament d’aquesta 

persona. La nostra cultura és així.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 55 

TRANSCRIPCIÓ ENTREVISTA 2: ROSA NEGRE COSTA 
La Rosa Negre és sotsinspectora del cos de Mossos d’Esquadra i està especialitzada 

en violència contra la dona, així com en mutilació genital femenina i matrimonis forçats. 

Compta amb més de 27 anys d’experiència al cos i va ser de les primeres en adonar-

se’n que hi havia un problema quan els matrimonis forçats ni tan sols estaven tipificats 

al codi penal. 

 

Destacats: 

— L’any 2007 ella posa nom. Cas personal amb força. No hi havia delicte de 

matrimoni forçat. Tema recent 2007. Sobretot universitàries demanen ajuda. 

Administració lenta. 2015. Codi penal. Àfrica. La historia sueca del amor. 

Individualisme nòrdics (bon nivell de vida) vs Àfrica (tot comunitat).  

— No sabia on anar. Les noies que ha portat eren amb carreres. Molt qualificades. 

La policia també han de ser-hi. Àfrica subsahariana. Tres germanes. Tot 

perfecte en els estudis. Els últims dos anys pressió (a partir dels 20). No s’ha 

oposat. ‘Ja li està bé’. Ho viu en silenci, però ella està molt angoixada. Fa una 

temptativa de suïcidi per posposar el viatge.  

— La majoria ha tingut ideació suïcida o temptatives. Envia correu a UAB 

demanant ajuda. La primera sessió gratuïta, però després 50 euros. No hi ha 

coordinació entre administracions. No es miren les senyals. Truca al telefono 

de la esperanza. 22 de desembre: cas amb Valentes posades. 23 des. Ella en 

dos dies viatjava.  

 

—Tinc el protocol (pdf penjat per la generalitat) i que té una informació sobre tot. Volia 

saber com els Mossos apliquen el protocol, com actuen, com fan prevenció. 

És positiu que aquests temes tinguin transcendència mediàtica. És molt important que 

els mitjans estiguin implicats en tot això. El que no surt als mitjans de comunicació no 

existeix. Tot el que està silenciat en el moment en què transcendeix mediàticament 

doncs pensa que agafa rellevància. Jo tinc 56 anys ara i tot el que hem aconseguit 

respecte als matrimonis forçats i la mutilació genital femenina, els mitjans han tingut 

un paper molt important en fer-se ressò de tot això. Si els mitjans no es fan ressò, a 

ningú li preocupa, perquè realment som una societat molt hipòcrita i ens preocupa lo 



 56 

nostre. Lo que passa als altres, no ens importa. Jo que porto 27 anys en un cos policial, 

que puc dir-te què ha preocupat més o què ha preocupat menys, han preocupat més 
el delictes contra el patrimoni que no pas contra les persones. I si, a més, 

aquestes persones no són els nostres fills, encara ens preocupa menys. 

Jo sempre he buscat aquest ressò mediàtic quan he treballat la violència sexual, les 

mutilacions, com els matrimonis forçats, crec que és importantíssim. No només per dir 

quina barbaritat, sinó també per ser conscients que tenim aquestes coses a casa 

nostre i que les estan patint moltes persones, que molt poques demanen ajudes i que 

molt poques posen paraules i que, per tant, el que és importantíssim, jo si estic patint 

qualsevol tipus de violència, he de ser capaç d’identificar-la, i des de molt jovenetes. 

Quan tens els primers indicadors i no quan et trobes en una situació molt embolicada 

i que ho fa tot molt més complicat. 

Jo penso que es molt important que al codi penal apareguin la mutilació genital 

femenina, els matrimonis forçats... Quan tu tens una legislació que condemna aquest 

tipus de situacions i a més li dona unes penes, pren una nova rellevància. Per 

exemple, la mutilació genital femenina és un tipus de delicte que no teníem al territori 

espanyol, però els matrimonis forçats sí, no ens és nou. És important que tinguem clar 

que hi ha unes penes associades i així els mitjans i les xarxes i fer-se ressò.  

El dia 6 de febrer es el dia internacional de la mutilació genital femenina. Llavors, és 

necessari fer un dia internacional contra el matrimoni forçat? Sí, perquè aquell dia 

aprofitaran per fer coses, perquè si no ens oblidem. 

 

A nivell de matrimoni forçat, no ens aliè. No és qüestió nova per nosaltres. Hi haurà 

gent que voldrà maquillar-lo, però no. Nosaltres en tenim un passat més proper que 

llunyà, de matrimonis concertats que s’arreglaven. Jo, de fet, que visc a Girona, a la 

meva història personal tinc una familiar que és de les Gavarres, de les muntanyes de 

tot just darrere de Girona. Jo buscant, perquè m’agrada molt tot el tema de memòria 

històrica, m’adono que la meva besàvia no es va casar en primeres núpcies amb el 

seu marit i el que va ser el meu besavi, sinó que aquest home ja havia estat casat amb 

la seva germana i l’home aquest s’havia casat amb la meva besàvia malgrat portar-se 

quinze anys. Llavors vaig buscar a l’arxiu i vaig veure que la germana havia mort, que 

havia deixat quatre nens petits i no havia tingut altre opció. De fet, estava enamorada 



 57 

d’un altre noi i això ho lligo perquè una neta seva m’explica que tenia un enamorat. 

Per tant, jo puc recrear la història de què la meva besàvia estava enamorada d’un noi 

amb 18 o 19 anys, es mor la germana gran, queden en el mig de les muntanyes quatre 

criatures i un home sol, no pot tirar endavant amb aquestes criatures i li diuen: noia, 

fins aquí han arribat les teves decisions, t’has de casar amb ell.  

Si llegeixes a la Blanca Busquets, que també és periodista i escriptora catalana, 

circumscriu les seves obres a mitjans del segle passat i parla d’això mateix. Nosaltres 

pensem que això ens és aliè i no, quantes vegades i encara ara es donen aquests 

acords, per exemple a les cases reals, que nos el permeten escollir amb qui casar-se. 

També tenim el cas de la comunitat gitana, un altre exemple.  

Llavors què passa amb les comunitats que ens han arribat. Amb la mutilació genital 

ho teníem més fàcil perquè ho teníem ubicat a l’Àfrica subsahariana, però amb els 

matrimonis forçats hi ha de tot arreu. No pots suposar que totes les noies marroquines, 

de Malí, de Pakistan són matrimonis forçats. Es troben en nuclis familiars molt 

opressius. 

El món està dividit en dos parts: els que triem amb qui ens cassem, llavors fracassem 

o encertem i després hi ha un altre món, el món musulmà, on qui decideixen amb qui 

t’has de casar són els pares. En aquesta comunitat arriben les famílies a un acord per 

manteniment de llinatges, per manteniment de riqueses, de vincles de sang... 

Decideixen amb qui s’ha de casar el fill. El pare ha d’escollir segons la religió amb qui 

ha de casar-se la seva pubilla. Hi ha tot un ritual quan la noia coneix al marit. Quan es 

fa el casament la família ja ha pagat. Això ho tenim a Catalunya perquè tenim molt 

gent musulmana i molta gent sij, els que porten el turbant. Els sij tenen tot el tema de 

les castes. Això ho transporten aquí. No es que no estimen els seus fills, els 
estimen igual que nosaltres els estimem aquí, però hi ha unes maneres de 
funcionar que són ancestrals i que estan lligades a la religió i que les creuen 
fermament.  
 

—En quin punt us trobeu? 

L’any 2007 jo vaig posar nom a tot això. Vaig veure un atestat policial on la nena havia 

estat venuda (parlo d’una nena de 14 o 15 anys) i la família la van vendre quan era 

petita i quan fos gran l’entregarien a la família del marit. I nosaltres no sabíem veure 



 58 

en aquí un cas de matrimoni forçat o un delicte específic. I policialment es va passar 

al jutjat, però vaig pensar que teníem un problema.  

Un dia, quan feia una xerrada sobre mutilació, va venir una persona i em va explicar 

que un noi havia anat a demanar ajuda als Mossos perquè a la seva novia la tenien 

tancada a casa esperant el dia per portar-la al Marroc i casar-la. Des de la comissaria 

li van dir que això era un tema de serveis socials i no de Mossos. Per tant, en aquí, 

any 2007 jo sóc consciente que hi ha un problema. Però clar, tu posa paraules en això, 

si ningú en parlava i ningú es queixava. No hi havia noies que diguessin ‘si us plau, 

ajudeu-me’. Ara hi ha algunes noies que demanen ajuda, però son poques. Demanen 

ajuda les universitàries, gent que està fent un doble grau i para de comptar. Han 

aconseguit que no les casessin encara i tenen més recursos, i això és relatiu. 

Tenim aquesta situació en Catalunya. A partir del 2008, fem un ordre de servei 

(instrucció) i que, per tant, si tu vas a una comissaria a parlar d’aquest tema, tindran 

coneixement i hi haurà un grup d’atenció a la víctima. Al 2009 ja teníem l’ordre de 

servei i vam ser pioners.  

A Girona, on jo em trobo, finalment vam aconseguir un grup de treball 

interdepartamental treballés la prevenció dels matrimonis forçats, que és el mateix 

grup que porta el tema de la mutilació genital femenina. A Girona és més fàcil treballar, 

que no pas a tota Catalunya i vam el primer protocol de tota Catalunya l’any 2014. A 

les comarques gironines ja vam identificar quins eren els operadors. Ja vam identificar 

si necessitàvem, per exemple a Salut, o quins operadors tenen. Una noia que estigui 

sent coaccionada, potser farà una atac d’ansietat, depressió, tempatitva de suïcidi... 

Demanem que Salut estigui del fil i sàpiga identificar els casos. També conscienciar 

pares i mares i endarrerir l’edat de tenir fills. Tenim població que a la que menstruen, 

ja es posen a tenir fills. Posposar aquesta edat de casament. El cos de la nena no 

està prou madur i des de Salut poden treballar. També àmbit serveis socials, policial. 

Veure què podíem fer cadascun de nosaltres. 

Ja tenim ordre de servi a nivell de Mossos, un protocol que veu la llum a l’any 2014 i 

que serveix de referència per el futur protocol de la Generalitat que surt a l’any 2018 

o 2019, però fixa’t que ja triga uns anys més. El protocol ha de dir qui i com ha de 

treballar i a partir d’aquí aplicar-ho. I això és lent, lent, lent... L’administració és molt 



 59 

lenta. No treballis mai per l’administració. Per fer una cosa que en dos mesos ja estaria 

feta, trigues quatre anys i acabes esgotat. 

L’any 2015 també apareix al codi penal. La cobertura mediàtica i demés empeny al 

sistema legislatiu a legislar i entra en el codi penal. Això és una cosa més que ens 

permet millorar. Jo m’adono que és una realitat molt complexa. Tenim una nena que 

viu en un nucli familiar, que conviu amb unes tradicions que no són perjudicials (amb 

els seus codis) i que els seus pares l’estimen, però aquesta nena entra en el sistema 

i conviu entre dos mons. En el seu espai de confort, en l’entorn familiar, és on es 

produirà el risc. Jo he estat a l’Àfrica i una de les coses que nosaltres hauríem 

d’aprendre, és a contraposar l’individualisme dels països nòrdics (molt bon nivell de 

vida) i a l’Àfrica, en canvi, tot és comunitat i col·lectiu, si algú es mor tothom va a veure. 

Quan parla una persona gran, ningú parla. Aquí la gent gran fa nosa i els apartem. 

Amb això vull dir-te que totes les comunitats tenen coses bones i coses dolentes. Si 

han après això des de petits i petites, com fan per oposar-se a les persones grans. 

Clar, això és un tema que també afecta als nois, potser als nois els deixen triar una 

mica més. 

Oposar-te als designis de la comunitat, als designis dels teus avis, dels teus pares vol 

dir entrar en conflicte amb la teva família. Imagina tenir 13 o 14 anys i oposar-te a això, 

és terrorífic. I entendre també el que passarà, tens les teves amigues les teves 

pulsions, però clar això no t’ho esperes. Hem de trobar la manera. (Referència a un 

vídeo que parla sobre la situació a Àfrica) Com pot ser possible que hagi nenes a les 

que no se lis parli sobre mutilació genital femenina i sobre matrimoni forçat -això diuen 

activistes de Kenia-. S’han de poder defensar. Aquí hem intentat fer propostes, molt 

lentament, però ens hem oblidat que les adolescents també es poden protegir. 

Ensenyem matemàtiques, socials... però el més important, vetllar per la seva integritat, 

això no. Educació és fonamental en detecció. 

Jo he parlat amb escoles i els hi he preguntat: què esteu fent per prevenir i detectar 

els matrimonis forçats? I m’han respost: ‘no en tenim’. Jo els hi pregunto que si no 

tenen immigració a l’escola i em diuen que està ple, llavors no és que no en tinguin, 

és que no detecten res. Llavors totes les nenes pakistaneses, índies, del nord d’Àfrica 

i d’Àfrica subsahariana, fins i tot altres territoris, és important preguntar. La tutora o 

l’infermera, algú que tingui confiança, preguntar pels plans i què pensen a casa seva, 



 60 

què diuen els pares, què estudiaran i explorar aquesta part. Ens hem d’atrevir a parlar 

de violències masclistes, perquè si jo et parlo de matrimoni forçat, potser per no 

estigmatitzar, et dirà que no passa, però aquí tenim comunitat gitana. Encara hi ha 

gent que sota la pàtina de llibertat ho justifica això, però no, hi ha gent condicionada a 

casar-se i això s’ha de treballar, però no es fa. Per això arriben a l’adolescència sense 

saber què els hi passarà i sense saber què implicarà tot això. Això no és fer els deures. 

Des de principi dels anys 80 tenim població subsahariana. Ara t’explicaré un cas per 
veure com de malament funcionem, perquè si una noia com tu que està a la UAB 
no sap a quina porta tocar, ho estem fent fatal. 
Aquesta noia, dir-te abans de tot, les que jo he portat eren psicòlogues, enginyeres, 

antropologia social, infermeria, metgesses, ciències polítiques... Totes amb estudis 

superiors i amb bones notes. M’he adonat, mirant cap enrere, quan parlo amb 

aquestes noies, la policia ha de ser-hi. Tu com a periodista no pots fer la meva feina, 

però jo tampoc la teva. Ens complementem. Estem en el mateix vaixell, però feines 

diferents. 

Aquesta noia ve d’una família de tres germanes. Són de l’Àfrica subsahariana i tot 

perfecte. El pare no va posar cap problema en què estudies, la van recolzar i va 

començar la universitat. En paral·lel, els dos últims anys, la família s’estava 

organitzant perquè a partir dels 20 anys queda malament que una noia no estigui 

casada. Com que ells viuen amb una imatge pública i el que pensen els demés de 

nosaltres té valor. Ella els dos últims anys ho passat molt malament, però ha vist com 

s’organitzava un futur casament amb un cosí que vivia a l’Àfrica. Ella no s’ha oposat 

perquè no ha trobat la manera, no hi ha coacció ni amenaces de la família, ella no 

s’oposa. A les seves amigues de l’Àfrica subsahariana els hi diu que li està bé. Ho viu 
totalment en silenci, no té la confiança com per dir com es sent ni a les seves 
amigues. Ella es troba molt malament. Està molt angoixada. 

L’estiu passat veu que s’acosta el viatge i fa una temptativa de suïcidi. Aquesta 

temptativa posposa el viatge i la deixen una mica tranquil·la. Quan ella em relata tot 

això és perquè jo li pregunto. Les temptatives de suïcidi són un indicador clar. Això 

dóna et la dimensió de fins a quin punt això és dur. Ella envia un correu a la UAB a un 

servei de psicologia que hi ha demanant ajuda. Jo tinc aquest correu. Ells li diuen que 

la primera sessió és gratuïta, però que la segona són 50 euros. Clar, quan ella rep 



 61 

això, ella es veu sobrepassada i veu que no es una opció per ella. Aquest servei és 
incapaç de fer una trucada i veure quin tema hi ha al darrere de tot això. Sou 

adolescents joves que estan en una edat crítica. Que un jove demani ajuda ja és crític. 

La trucada es perd. 

Continua caminant. Novembre. Veu que s’acosta el Nadal i li tocarà viatjar. Torna la 

ideació suïcida i truca al Telèfon de l’Esperança. Aquest telèfon li dona un altre número 

de telèfon. Aquest telèfon ha de posar-la en contacte directament. Aquesta dona, per 

sort, truca al 900 900 120 i, a partir d’aquí, a Girona ja s’activa el que s’ha d’activar. 

Ens trobem al 22 de desembre, la gent marxa, jo estava de festa aquest dia i em diuen 

que Valentes i acompanyades ja estan amb ella i jo els hi dic que treballin i parlin i 

segons el que trobin i em diguin. Quan em diuen que el bitllet és per diumenge, que 

en uns dies viatja i que no té clar si ho farà o no, que està patint molt, jo demano veure-

la. Va estar plorant tota l’estona. Jo li vaig dir que no tenia opció, la opció no es marxo 

o no marxo, la opció és quedar-se. Si viatges, a sobre, et mutilaran si la família del 

marit es seguidora de la tradició.  

Després em va confirmar que podria haver passat. Et casaran, et ficaran en una 

habitació, l’home et violarà, li ensenyaran la roba tacada de sang, potser t’hauràs 

d’anar a viure amb ella i possiblement no podràs tornar. A més a més, no podràs 
donar la obediència que se’t demanarà perquè tu estàs formada d’un altre 
manera. Mai acceptaràs això i mai seràs feliç, i els teus pares tampoc seran feliços 

perquè acabaràs rebel·lant-te contra això. La teva única opció és quedar-te. Per sort, 

Valentes tenia un pis amb una plaça lliure i podia anar-hi. Sense aquest pis no sabria 

si hauria viatjat. Perquè clar, també fan falta recursos, perquè sense recursos 
deixes a aquesta noia al carrer, per molt que vulguis ajudar. Ella pot dir-me Rosa, 
explica’m, però clar, si no tinc gent que li doni suport, quedo perduda. Aquella 

noia queda sola i on va? Qui li dona els diners? 

Aquí tenim la santa sort de tenir l’entitat Valentes i Acompanyades, que de moment 

està funcionant, que rep ajuts públics i tal i que funciona molt bé, perquè té atenció 

psicològica, té voluntàries que ajuden des de la pròpia experiència, té pisos per ubicar 

a aquestes noies que surten d’aquesta situació... 

Quan jo li explico tot això, hem de tenir en compte que jo exploro la part de seguretat. 

Si et quedes i et vas al pis, tens comissaries i podem ajudar-te; tens Valentes que et 



 62 

farà suport. Si marxés, fins que l’avió no es mogui per la pista, pots demanar que obrin 

les portes i baixar. Encara que estiguis amb la teva mare. Fins que no s’enlaira pot 

demanar policia i demanar ajuda. La sort que teníem és que també estava 
nacionalitzada espanyola, perquè si no seria un altre món i ja no podríem fer res. 

També li vaig donar adreça de l’ambaixada de Dakar, d’una associació a Banjul, 

correu electrònic, telèfon... Tot el tema violència masclista també ho treballen des de 

les ambaixades. 

Aquell mateix cap de setmana em van enviar un whatsapp i em van dir que no havia 

viatjat i que, per tant, s’havia quedat. Va reconèixer que sí la podien haver mutilat, va 

reconèixer que només pensava en tirar-se al tren... Va estar uns dies en el pis de 

Valentes i, finalment, va decidir tornar a casa seva. No va tenir conseqüències greus. 

Va poder estar a casa, ara es troba fora amb unes cosines al Regne Unit. Jo vaig 

contactar amb la universitat autònoma, amb el grup ANTIGONA, i els hi vaig explicar 

per tal que es miri el servei de psicologia. Si a tu ningú et dona la informació... Fixa’t 

que aquesta dona va trucar al telèfon de l’esperança, una noia empoderada no sap 

com sortir d’aquesta situació ni qui porta el tema. Li vaig dir que parlés amb la tutora, 

per si havia de fer alguna classe telemàtica... 

En aquests casos, sempre hem de veure com reaccionarà la família, perquè sempre 

pot haver-hi una situació de violència. Sobretot en famílies de Pakistan i la Índia, que 

estan els crims d’honor (que també poden passar a altres llocs). En aquest cas, ha 

pogut tornar al nucli familiar i torna a la seva vida. Hem tingut una reacció relativament 

‘bona’, entenent que ha pogut fer la seva vida i que no hi ha hagut reaccions violentes. 

Ara fa poc dies he tingut un altre cas, una noia de la teva edat... L’havien portat al 

Pakistan i l’havien casat. No s’havia consumat el matrimoni i la va ajudar valentes. 

Una cosa que li vaig dir a la noia del cas anterior era que no pensés que estava 
traint als seus pares, sinó que estava obrint camí per les seves germanes. Tenia 

una germana de 14 i un altre de més petita. Aquesta altre noia, algú de l’entorn havia 

descobert que tenia una parella d’aquí, això és altament greu. Si buscas un xicot 

musulmà encara ho poden entendre, però clar si no és així impacta molt en la família. 

Aquesta noia està en un pis i estem pendents de si la seva germana està bé a casa 

seva. Jo sempre pregunto què passa si es localitzen, tu creus que et poden matar? A 

una dona la van matar al Regne Unit i hi ha molts casos de noies que les maten per 



 63 

no acomplir els designis de la família. També hi ha casos de noies que els hi han dit 

que el pare ha mort al Pakistan i l’acaben matant. La història és aquesta: treball 

transversal. Nosaltres com a policia hem de mirar en casos de violència de gènere si 

provenen de matrimonis forçats per poder comptabilitzar millor, hem de prevenir en 

casos de crims d’honor... De fet, a Olot, hi ha una noia que ens la van matar, el marit 

i el germà del marit, ella ja estava casada... Això, probablement, és un crim d’honor. 

Aquesta noia va fer alguna cosa o van pensar que havia fet alguna cosa que ells van 

penar que havien de matar-la per netejar l’honor (http://www.elpuntavui.cat/punt-

divers/article/4-divers/521272-un-crim-dhonor-comes-amb-premeditacio-i-

traidoria.html). De fet, a Olot mateix, també vaig tenir el cas d’una família índia on la 

noia s’havia anat amb algú de la mateixa comunitat, però d’una casta inferior. El pare 

estava descompost, la mare també... El germà, que entenia la germana però que feia 

de traductor del pare, això ja estava passant a moltes famílies. Jo els volia fer entendre 

que ho havien de debatre, que potser un diria que sí i tres dirien que no, dins del nucli 

familiar. També penso que no és res dolent que algú accepti la seva parella havent 

estat escollida pels pares. Tant el matrimoni musulmà com el nostre, al final, 

segurament, no som més feliços nosaltres que ells. És un tema de què no pots forçar. 

Que hi ha drets humans i que hem de protegir la llibertat d’elecció. La realitat és que 

darrere de les persones d’aquestes comunitats tenen un itinerari de matrimoni 

concertat i per això és important que arribi la informació, que es facin bons 

reportatges... Hem de ser respectuosos amb la diversitat, és altra manera de 

funcionar, però fa patir molt a les persones que ho viuen. Trencar amb la família són 

paraules majors. Hem de mirar que aquest debat sigui. 

 

—Com creus que ha pogut afectar la pandèmia i el confinament? 

És una realitat molt complexa. Han pogut fer menys viatges, però no em preocupa la 

pandèmia. Pot haver anat a favor de les noies i els nois evitant viatges. És ‘pecata 

minuta’.  

Jo havia mirat dades estadístiques.  

10 víctimes. 2021 

18 víctimes. 2019 

15 víctimes. 2018 



 64 

Des del 13 anys fins els 31.  

Amb la pandèmia, vam portar varios casos. De vegades la família t’agredeix si tu 

t’oposes. La pandèmia ens va tancar més. Quasi sempre son dels 16 fins al 21... Els 

casos es concentren en aquesta franja d’edat. De vegades, hi ha nenes que venen a 

comissaria amb 14 anys a demanar-te ajuda perquè s’acosta un viatge. Amb una 

major d’edat es pot negociar. La majoria de noies tornen a tenir contacte amb la 

família. 

 

—Li explico la experiència de la Habby com a mediadora dins de la comunitat... 

Trencar amb la família es molt complicat i tornen a necessitar el contacte de la 

família... 

És importantíssim que hi hagi acompanyament (habitatge, canvi d’expedient si tenen 

estudis...). L’acompanyament no es pot fer per sempre, però durant un any o dos anys 

s’ha de fer. Les persones no podem ser paràsits de les ajudes socials. Ja està molt bé 

que vulguin tornar amb la família i intentar recomposar algunes peces. No és fàcil que 

hagis de viure amb un tio que no vols i que acabis formant part d’un altre nucli familiar 

i que el teu cos no sigui teu. No es fàcil. Cal ajuda com a mínim temporal. Hem de 

posar sobre la taula aquest tipus de violència. Afecta a moltes noies i alguns nois. 

Hem de tenir altaveus per tal que cada persona pugui analitzar la seva situació i si 

decideix que no si necessita ajuda, i si la necessita, que hi hagi recursos. De fet, la 

noia que va venir al Nadal, em va reconèixer que va ser sortir de la comissaria i va 

decidir que no sortiria. Però què va fer que ho va decidir? I va ser per el que li vaig dir 

i perquè la policia em va dir que ho estava fent bé. Saber que m’ajudaríeu també li va 

donar pau. Va necessitar ajuda temporal i va poder tornar al seu domicili, tot i que 

Valentes no estava d’acord i ara està bé. Jo moltes vegades he donat el meu mòbil 

particular, però clar, jo no puc dependre d’això. S’hauria de crear un telèfon específic 

per ajudar a aquestes noies. 

 

 

 

 

 



 65 

TRANSCRIPCIÓ ENTREVISTA 3: MARIA ISLAM (víctima) 
La Maria Islam és una noia musulmana que va néixer a Bangladesh i la van voler 

casar mentre estava estudiant a l’institut. La seva història explica com trencar amb 

l’arrel per poder ser lliure. 

 

—Explica’m la teva història 

Jo vaig sortir de casa meva als 15 anys. A casa meva tenen una ideologia molt 

tancada. Ells són musulmans. Jo estava a tercer de la ESO i els meus pares em volien 

casar. La religió musulmana i la cultura de Bangladesh volen casar a les filles molt 

d’hora, quant abans millor. Tenen una forma de veure la vida molt diferent a la forma 

de viure a Barcelona. Quan jo tenia 15 anys, el meu pare va arribar a la conclusió de 

què ens estàvem fent grans i que nosaltres estàvem adquirint una ideologia més 

occidental i ens volia casar. 

Això em va provocar un atac de pànic i vaig parlar amb el director de la meva escola. 

El motiu per el que ell va voler parlar amb mi va ser que la major part del temps fora 

de l’horari escolar jo m’ho passava treballant a la botiga i això provocava que faltés 

molt a classe. Els meus pares viatjaven molt i no ens quedava més que treballar a 

l’escola.  

Llavors el director em va agafar i em va preguntar per què faltava tant. Li vaig dir que 

era perquè estava treballant a la botiga i davant d’aquesta situació em van fer anar 

amb una treballadora social i aquesta noia em feia visites mensuals i em feia un 

seguiment. A l’estiu, quan van acabar les classes, el meu pare va agafar i va comprar 

bitllets d’avió per anar a Bangladesh. De nou, amb un atac de pànic, vaig escriure-li 

un correu a la meva professora de ciències socials i li vaig explicar, perquè ella ja 

sabia una mica. Llavors vam posar una denúncia. Vaig passar d’estar a casa meva 

amb una vida molt tancada, a casa meva tenia una realitat molt diferent i a l’escola em 

comportava amb normalitat. 

Des de llavors vaig estar en un centre d’acollida amb la meva germana petita i després 

vam anar a un altre CRAE, un centre on estàs fins el 18 anys. Després vam a estar 

en un altre i finalment des del 18 als 21 a un pis per ex tutelats. Jo a Barcelona no tinc 

família que em pugui ajudar, només tinc un tiets, però que tenen una ideologia molt 

tancada. Per dir-lo d’alguna manera no tinc família. Ara mateix estic vivint amb la meva 



 66 

germana petita en un pis que ja és independent de tot aquest sistema del que t’he 

parlat. 

—Només tens una germana? 

No, tinc una germana gran a Nova York i la petita que és amb mi. Ella viu a Nova York 

amb el seu marit. 

—La teva germana gran la van casar o va poder escollir? 

Ella va conèixer al seu marit fa uns quatre o cinc anys i es va enamorar i es va casar. 

Ella va poder decidir. 

—I els teus pares no es van oposar a la decisió? 

Realment els meus pares no van saber del casament fins que ja estaven casats. 

Directament, no els hi va explicar. Jo tampoc li explicaria a ma mare avui dia. És una 

decisió meva i no vull explicar-li perquè sé que ella no hi estarà d’acord. 

—I després de tot el que et va passar, no has tornat a tenir contacte amb la teva 

família? 

Jo quan vaig sortir de casa meva tenia una ordre d’allunyament perquè jo patia molt 

per si em trobava amb el meu pare pel carrer, què passarà, tenia molta por... Per mi 
no era una situació còmoda quan estava renunciant a ells. Era una cosa molt 

complicada i al final aquesta ordre d’allunyament va durar un any, i si volia ho podia 

prorrogar, però havia de tornar a declarar contra ella, però no vam voler, bàsicament 

perquè ja havia passat un any i no volíem tornar a aquest patiment tant per ell, com 

per nosaltres. Ja estàvem bé, tant ells com nosaltres, ja no ens estaven molestant. No 

vaig tornar a tenir contacte amb ells fins que van passar uns vuit mesos. 

Primer em vaig trobar amb la meva mare i ja molt més endavant amb el meu pare. Ma 

mare és una mica més tranquil·la i ens feia molta por trobar-me amb el meu pare. Ell 

és molt estricte, si es diu que no, és que no. Per això va ser molt difícil retrobar-nos 

amb ell. 

—Com és la relació actualment? 

El meu pare va morir fa dos anys. Amb la meva mare tinc una relació molt cordial, 

perquè xoquem molt i ella encara pensa que tenim edat de casar-nos. Ella no 

comparteix la forma de viure que duem ara mateix ma germana i jo. Ella pensar que 

és millor estar amb un home, casar-te i treballar per la llar. 

—Del protocol que es va activar en el teu cas, quines coses milloraries? 



 67 

Jo crec que el protocol que es va activar des de la meva escola va ser adequat. Parlo 

de la institució pública. Van fer el que havien de fer i ho van fer molt bé. Abans de 

prendre la decisió em van fer una exploració i em van preguntar si estava segura, 

perquè jo estava renunciant als meus pares. Jo estava seguríssima. Potser altra noia 

no ho tindria tant clar. En el tema de la treballadora social sí que vaig veure una manca 

de seguiment i, en el meu cas, em vaig veure una mica ‘machacada’ amb ella. No em 

vaig sentir compresa per ella. Ella no entenia que no es que no volgués estudiar a 

casa, es que no podia fer-ho, perquè havia de treballar. La meva realitat a casa era 

tan diferent que no em sentia identificada. Jo crec que per mi i per la meva experiència 

sí que vaig sentir falta de seguiment i manca d’informació. No hi ha una atenció de 

com estan els nois. Vaig veure noies de tots els llocs quan vaig estar als pisos i no 

sabien com reaccionar. Vaig necessitar més informació al moment de prendre un 
decisió tan important. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 68 

TRANSCRIPCIÓ ENTREVISTA 4: NAQASH 
—Volia parlar amb tu per tenir un punt de vista masculí dins de la comunitat. 

Òbviament, l’home no té els mateixos condicionants que una dona. Nosaltres tenim 

més capacitat per escollir o per rebutjar una decisió dels pares o dels avis, perquè 

som una religió molt masculina, amb uns costums una mica masclistes. Però tot i això 

hem de seguir els designis de la família i oposar-se a això és molt complicat i també 

comporta riscos per nosaltres. No només pateixen les dones i també hi ha casos 

d’homes que volen sortir d’aquesta situació. El que passa és que, per exemple, la 

meva comunitat és molt tancada i per això de vegades he hagut de mediar en 

conflictes. 

Per nosaltres el respecte al nostres grans és molt important. No podem no obeir la 

seva decisió. La noia passarà a conviure amb el nostre nucli familiar i la decisió s’ha 

de valorar per persones amb experiència. Això no vol dir que molts ens oposem a 

aquest sistema. 

—Coneixes casos de nois que no s’han volgut casar? 

El punt de vista masculí sempre és diferent. Al ser un home, tens molta més llibertat i 

la comunitat no et jutjarà de la mateixa forma que jutja una dona. Són més durs amb 

elles. Hi ha homes que quan es cansen amb la dona, tenen una o dues amants, amb 

qui realment estan bé, perquè el casament ha estat concertat. Penso que els homes 

tenen matrimonis concertats, però no arriben a ser forçats perquè no acaben obligant-

los de la mateixa forma que a una dona. Un home sap conformar-se amb la tradició, 

si té un amant les conseqüències no seran greus. 

Els nois també tenen moltes por i inseguretats en aquest aspecte. Les bodes 

concertades són molt freqüents en la nostra comunitat. Sempre escull la figura 

masculina, el pare o l’avi. 

—Com es el protocol que es segueix? 

Quan arriben els serveis socials, la família dona tota la culpa a la noia i s’adonen del 

mal que li han fet a la noia. Posen tota la culpa en els serveis d’atenció (policia) i no 

saben valorar com han afectat a la seva família. No veuen el mal que estan fent i la 

raó reial que han demanat aquest servei.  

 

 



 69 

TRANSCRIPCIÓ ENTREVISTA 5 (VALENTES I ACOMPANYADES): NÚRIA I RUTH 
La Núria i la Ruth formen part de Valentes i Acompanyades, una associació que dóna 

acompanyament psicològic, social i econòmic a aquestes noies que surten dels 

matrimonis forçats i que no saben on poden recórrer exactament.  

 

Destacats: 

 

—Com va començar a funcionar Valentes i acompanyades? 

Ruth: Nosaltres estem ara ubicades a Salt, a l’Hotel d’Entitats. El projecte comença 

cap al 2014 i Valentes era un projecte integrat dins d’una plataforma que era un grup 

de recerca de minories culturals, que formaven part d’un altre fundació. GRAM es fa 

autònom i comença a treballar el que és el matrimoni forçat pel que fa a Catalunya. 

Per què? Des del àmbit policial comencen a adonar-se del que està passant amb 

aquests viatges, que s’en van i no tornen. Aquesta entitat começa a treballar el 

fenomen i, a més a més, tenen unes noies que són les referents, que després en 

parlarem d’elles, que són noies que ja havien passar per això i que, en aquell moment, 

se’n van ensortir soles perquè no hi havia cap entitat que les pogués ajudar. Això són 

els nostres inicis. 

Al 2015, GRAM desapareix per temes econòmic i queda el projecte penjat. Què passa 

amb Valentes? Se’n van a la Generalitat i diuen: ‘mira, portem any i pico treballant al 

territori, això està passant aquí, cada vegada hi haurà més casos (no que hi haurà, 

sinó que descobrirem més casos, perquè al final és un fenomen que queda amagat 
sota el paraigua de la culturalitat i, de vegades, fins i tot de la religió, cosa que 
no és així)’. Llavors la Generalitat diu de fer un projecte pilot, una prova d’un any i 

mirem a veure què està passant. El 2015 treballen així, emparats en la Coordinadora 

d’ONG’s, sobretot a nivell jurídic i presentant els resultats a la Generalitat. És en 

aquest any quan ja quedem oficialment inscrites a la Generalitat com a entitat. Jo 

(Ruth) entro a treballa al 2016, jo no vaig viure aquesta etapa. 

A partir d’aquí ja comencem a fer feina com entitat, amb totes les problemàtiques que 

comporta ser una entitat nova, a nivell econòmic, a nivell de recursos, però Bueno, 

també aquest punt dèbil és el que ara s’ha convertit en un punt fort de la entitat, buscar 

els recursos al territori. Al final, nosaltres el que hem fet durant aquests anys de treball, 



 70 

és configurar tota una xarxa amb els professionals del territori i nosaltres li diem 

‘cadena d’intervenció’, on cada eslavó és un àmbit professional on totes formen part 

de la mateixa cadena amb la mateixa importància. 

Actualment estem formats a junta, és una junta amb persones voluntàries, tenim una 

presidenta, la secretària i tres vocals i el tresorer. Després, l’equip tècnic que el 

formem quatre professionals que són: la Núria, educadora social; la Ruth, integradora 

social; Hulut, referent perquè és d’origen marroquí i porta el tema subvencions i hem 

incorporat un altre d’aquestes noies referents que ara ha passat a formar part de 

l’equip. I també tenim a en Pablo que substitueix a la Hulut per baixa de maternitat, 

que quan torni el mantindrem com intern mentre els recursos econòmics ens ho 

permetin.  

—Com es el vostre protocol de funcionament quan arriba un cas a la entitat? 

Núria. Aquí hi ha diverses possibilitats. S’ha de fer diferenciació entre si la jove és 

menor o major d’edat. Les diferenciacions són: és menor o major d’edat i hi ha risc 

imminent o no, o violència o no. Llavors, si és menor d’edat, però no hi ha risc imminent 

i no hi ha violència, nosaltres assessorem als professionals que estan al volant de la 

jove, que acostumen a ser els professors, serveis socials... Nosaltres portem 

l’expertesa en tema de matrimoni, per assessorar a aquests professionals que es 

troben al voltant d’aquesta noia. Si hi ha risc imminenent, llavors sí que entra tota la 

cavalleria, com tot lo que sigui menors d’edat. Entren els Mossos, fiscalia... Hi ha un 

desemparament, retirada de custòdia i acaba en un CRAE (Centre de Protecció de 

Menors). 

Ruth. Cal dir que, fins arribar a aquest punt, hi ha un treball molt llarga. Des de Serveis 

Socials i Mossos semblen que entren i retiren, però no és així. Hi ha un treball previ 

amb la família, quan hi ha un risc imminent.  

Núria. Hi ha d’haver un entorn hostil molt justificat, un cas de violència.  

Ruth. Treure a la nena o a la jove de la família és desestructurar tot el nucli familiar.  

Núria. Llavors, quan la noia és major d’edat, aquí ja sí que nosaltres intervenim i fem 

la mateixa diferenciació. Si no hi ha un risc imminent... Per exemple, una noia que ens 

arriba a través de serveis socials, ens diu que la noia ha escoltat que els pares han 

trobat un noi i que l’any que ve es casarà. Això no és un risc imminent. Tenim un any 

fins el matrimoni. Establim una via de contacte segura amb aquesta noia, que li 



 71 

permeti contactar amb nosaltres, encara que hi hagi una reacció familiar com treure-li 

el telèfon (que podria pasar) o alguna cosa així. En funció de cada cas, treballem la 

sortida del domicili. És evident que aquesta noia haurà de sortir del domicili si no vol 

casar-se, però no és el mateix fer-ho amb un any de marge. Durant aquest any anem 

treballant, què fa falta: com està el tema estudis, laboral, documental (si té papers o 

no té papers)... I, a partir d’aquí, doncs anem construint la manera en què, de la forma 

menys traumàtica possible, quan la noia estigui preparada surti del domicili. 

Primer, perquè necessitarà uns recursos determinats, que en un any és fàcil acabar 

aconseguint-los. Ademés, ella ha de estar mentalitzada del que suposarà la sortida de 

casa: el trencament amb la família i amb la comunitat. A la llarga, hi ha moltes noies 

que són capaces de reprende la relació, però això és un procés molt llarg. Per això és 

molt important que la noia estigui molt mentalitzada i és un procés molt dur.  

Si hi ha risc imminent o violència al domicili, toca córrer. Llavors el que fem és treure-

les de casa, de vegades muntant operacions que semblen una pel·lícula, i les treiem 

de casa i si no tenen lloc on anar a viure, les portem al nostre recurs habitacional 

(nosaltres tenim dos pisos), si estan plens, se li paga un hostal o un hotel durant un 

temps, fins que puguem... La sortida és molt més traumàtica perquè s’ha de fer de 

cop, d’un dia per l’altre. Tota aquesta planificació que tenim amb els altres casos, 

doncs aquí no hi és. 

En quant a les derivacions, doncs depèn. Des de institus, serveis socials, Mossos, 

altres entitats socials, contacte de la pròpia noia... Hi ha vàries vies de derivació. 

 

—Les noies sempre han de denunciar o no és necessari? 

Ruth. Ni és necessari, ni les obliguem. Per què? Al final, la denúncia, aniria dirigida 

als seus pares. Tens noies que et diuen: ‘jo sé que la meva mare ho fa perquè 

m’estimen’. A més les necessiten. Frases com: ‘prefereixo que em maltractin, que 
no tenir mare’. Què passa? De vegades necessites una denúncia per aconseguir 

ajuts econòmics o documentació. Ara, per sort, les lleis han anat avançant i per 

demanar un ajut econòmic no necessita una denúncia, només un informe de serveis 

socials o d’una entitat especialitzada que acrediti com a víctima. Quan tu coneixes a 

la persona, és molt més fàcil, llavors no hi ha denúncia. 



 72 

Núria. De vegades sí que hi ha denúncies d’ofici, però en casos en què hi ha violència 

i els Mossos han hagut de treure-les de casa. Llavors qui denuncia són els Mossso. 

Ruth. Quan presencies aquests episodis, estan obligats a fer-ho d’ofici. Sempre queda 

la opció de la noia de tirar enrere en judici. Ja tenim el marge aquest de la no obligació, 

perquè per ells es emocionalment molt dur. 

 

—Quines mancances creieu que hi ha en quant al protocol? 

Ruth. Jo el primer que veig és que són protocols molt complicats de gestionar. Sí que 

es veritat que la Generalitat està fent formació i s’està encarregant de donar-lo a 

conèixer als professionals, però clar, tots sabem com anem de feina... Tenim molts 

protocols i ens morim amb la burocràcia. Tenim agent que ens diuen: ‘tenim el protocol 

a sobre la taula, però clar, jo us truco a vosaltres perquè no sé...’ Protocol, la gent 

necessitaria un protocol clar. Si jo tinc una alumne que ve i m’explica que la volen 

casar, què he de fer i a qui he de trucar? Això és el que es necessita entendre. I si 

donen un número de telèfon i un contacte, encara millor. 

Clar, com a nosaltres ens coneixen ja, doncs continuen trucant. No és una cosa 

tampoc negativa, perquè estem en contacte amb la Generalitat. A través de la Salima, 

i abans de la Homa, estem fent un treball conjunt, molt complementari. Compten amb 

nosaltres per tot. Aquests equips que s’han de formar, interdisciplinaris, sempre han 

de formar part una entitat especialitzada. I com a referència ens tenen a nosaltres. 

Però clar, és veritat que és supercomplicat. 

 

Núria. Jo estic completament d’acord amb el que diu la Ruth. No és pràctic. No et pots 

perdre en les figures de la gent. Et diuen truca a aqueta figura, i resulta que a la 

província de Barcelona no hi ha ningú treballant. També veig que no han consultat 

prou amb les entitats, que al final som els que estem a la trinxera i atenent casos. 

Llavors, las mentes pensants, no han pensat en com funciona a nivell pràctic. Al final, 

un protocol, ha de ser això, una eina pràctica. No és un estudi, ni una investigació; es 

una guia d’actuació. Llavors, un professor, que no és ni del àmbit social, llavors diu: i 

ara què? Doncs ens acaba trucant a nosaltres. No passa res, nosaltres encantades, 

però considerem que aquest protocol hauria d’estar més aterrat, més en contacte amb 

la realitat. 



 73 

Després, també considerm que hi ha una falta de recursos, no només econòmics, que 

per suposat, al món social totes les entitats tenim els mateixos problemes en temes 

de finançament, però més enllà d’això, falten recursos humans realistes. Un dels 

problemes més grans que tenim nosaltres és el tema de la documentació de les noies. 

No pot ser que continuï sent necessari que una noia hagi de posar una denuncia per 

tal que aconsegueixi un NIE per circumstàncies excepcionals. Perquè si no la deixes 

indocumentada i això és revictimitzar-la. Per un costat, és víctima de violència de 

gènere i d’un matrimoni forçat, i per l’altra banda ha perdut la documentació o no té 

possibilitat de tenir-la. Per tant, aquesta noia no pot tenir una prestació econòmica, no 

pot entrar al sistema de protecció de víctimes... Això és una cosa que les entitats que 

treballem amb gent d’orígens diversos, anem posant sobre la taula constantment. 

Aquests són recursos que també es necessiten. Moltes vegades quan es parla de 

recursos es pensa en diners, però de vegades no és això. És que el circuit estigui 

adaptat a la realitat. Si sabeu que el 99% de les noies no denuncia, què hem de fer? 

 

—Quan acaben el procés, com es la vida d’aquestes noies? 

Ruth. Aquestes noies tenen en comú el matrimoni forçat, però cada noia és diferent i 

cada família també. El pla de treball que fem és completament individualitzat i adaptat 

a les necessitats de cada noia. Tenim noies que des del primer moment han necessitat 

restablir aquest vincle i el resultat ha estat pasos enrere perquè es troben amb la porta 

tanca o rebutjades. Reben un bombardeig de pressions, d’amenaces... Els hi diuen 

que la mare s’està morint (quan a lo millor és un atac d’ansietat)... Hi ha noies que no 

volen tornar a parlar amb les seves famílies per lo que sigui. És com un mecanisme 

de defensa. Elles volen tirar endavant i deixar aquesta motxilla; que està allà i 

l’experiència ens ha demostrar que d’un moment per l’altre sortirà. Nosaltres treballem 

des del respecte. És veritat que podem fer un pas endavant i dos enrere. Bé, hem de 

treballar al seu ritme. Quan aparegui aquesta necessitat, normalment quan estan 

millors, treballar-ho a nivell psicològic. Hi ha altres noies que tenen una capacitat de 

resilència extraordinària i que no ho necessiten. És el que els hi ha tocat viure. 

Elles venen d’un àmbit on no han decidit res sobre la seva vida, ni el que volien 

estudiar; passen a haver de decidir-ho tot elles. 



 74 

Núria. Tenen una manca de coneixement pràctic de la vida brutal. A elles no les deixen 

ni fer un tràmit. Elles surten d’allà i no saben com han de fer per renovar-se el DNI. 

Coses molt bàsiques del dia a dia, res. És deixar-les a anar en un món completament 

diferent. Llavors, bé, és un procés d’aprenentatge molt gran.  

Ruth. A la que surten d’allà, la primera pregunta és: què vols fer? Has d’explicar-li que 

hi ha una sèrie de coses que són seves, perquè, per exemple, amb 17 anys, el DNI 

encara el té el pare.  

Núria. Noies que tenen més de 20 anys i no han fet mai un currículum. 

Ruth. Per això. No han hagut mai de prendre cap decisió. 

Núria. Perquè el seu rol era estar a casa seva i no han necessitat mai aquests 

coneixement.  

Ruth. Encara que hagin nascut aquí i estiguin molt integrades, tot lo altra no s’han 

hagut de preocupar mai. Ni DNI, ni targeta sanitària... Elles no li donaven importància, 

són hàbits familiars. Tot això surt quan el pare els hi proposa aquest matrimoni i llavor 

surt tot lo altre.  

Núria. S’ha de tenir en compte que són cultures que tracten a les dones com a eternes 

menors d’edat. Tenen un rol molt marcat i estan subordindes al patriarcat.  

Ruth. Surten de casa per només casar-se. La dona ha de sortir de casa dels pares per 

casar-se, no per viure sola. I ja no parlem de homosexualitat. Noies que hem tingut, 

imagina’t com reben aquesta notícia a casa seva. Ja no només que no volen casar-se 

amb ‘x’ noi, sinó que volen estar amb una dona.  

Núria. Això pot ser un motiu que precipiti el matrimoni. 

Ruth. Les noies heterosexuales saben que poden enamorar-se d’un altre noi, però són 

cultures tan radicals amb aquest tema que no les acceptaran.  

—De quins països teniu casos? 

Núria. Els països dels que més casos tenim són Marroc i Gàmbia. També del Senegal, 

Mali, Guinea Conackry, algun cas d’altre país com Moçambic, Mauritània (un comptat) 

i després, també Índia i, sobretot, Pakistan.  

—I la pandèmia com us ha afectat? 

Ruth. La pandèmia ens ha afectat a nivell relacional. No és el mateix fer una sessió 

de treball presencial que no, perquè la mirada, els gestos pots veure moltes coses. I, 

sobretot, moltes vegades el primer que necessiten aquestes noies és una abraçada. 



 75 

Ens ho hem manegat com hem pogut, com totes les entitats socials: fent 

videotrucades... Per elles ha anat molt bé, algunes han fet sessions de treball des del 

llit. Teníem el permís per sortir en casos d’emergència. Bé, vam tenir un cas en què la 

nostra coordinadora, la Ariadna va haver d’anar a Olot i va haver de sortir. 

Núria. I per la pandèmia també va caure el projecte de prevenció que teníem des de 

principis d’entitat, ha sigut una transformació. Va caure el projecte de reforç escolar 

que teníem com a prevenció i s’ha transformat en un projecte que consisteix en tallers 

de prevenció fets a instituts, per fer prevenció de la violència masclista i per tal que les 

noies coneguin l’entitat i el fenomen.  

Ruth. Les tres potes que treballem són: la prevenció, la intervenció i la sensibilització. 

La nostra prevenció consistia en noies menors d’edat que, a través del reforç escolar, 

treballàvem la part acadèmica perquè són noies que a casa no tenien un seguiment. 

Què passa? Estan en una etapa de la ESO que per elles és superavorrida i es deixen 

anar. Fèiem llavor un reforç acadèmic i a través d’aquest treballàvem una mica el 

gènere i la llibertat de les persones. Activitats més socials com portar-les a temps de 

flors. Era un grup d’entre 10 i 12. Va caure el COVID i dèiem: ‘ara no podrem fer reforç. 

Com ho farem?’. Al final, això és prevenció. Al final, moltes noies no s’acabaven 

casant. Estàvem veient que, amb aquesta edat, moltes mares volen que les seves 

filles estudiïn. Després, al moment de casar-les, la mare no té poder de decisió; però 

bé, ja tenim una porta aquí i una força amb les noies, que si han de marxar de casa 

seran noies formades i s’han d’entrar al mercat laboral ho faran amb una qualificació. 

Llavors és quan va aparèixer el projecte de la Núria (xerrades instituts). Al final, amb 

el reforç escolar apuntaves a un públic molt limitat, però amb aquest projecte, entrant 

als instituts, són grups de 25 nois. A aquest any hem anat a 3. Era la prova pilot. 

Núria. Per l’any que va farem 6 grups de 3 d’ESO. 180 alumnes. L’impacte és molt 

més gran. La gent jove ha de conèixer aquest fenomen. Quan anem a xerrades ens 

diuen: ‘això no passa aquí’. Concienciar a la joventut que poden tenir una amiga 

marroquina i en, determinat moment, els hi poden explicar això i poden conèixer-lo 

millor. El cas és que aquestes tradicions viatgen amb les persones. Tenim la sort de 

què la mutilació genital està a zero, però clar, portem molts anys treballant. Amb el 

matrimoni forçat estem començat ara.  



 76 

Ruth. La mutilació té una part física molt més visible, però amb el matrimoni no és el 

mateix, de vegades es qüestiona que és la seva cultura i s’ha de respectar. No. 

Nosaltres ho prenem com una forma de violència de gènere que vulnera tots els drets 

humans i el dret a escollir la teva vida. És una violència que ha estat molt temps 

passant desapercebuda. Erradicar matrimoni infantil i forçat. 

Núria. També els reportatges que han tingut molta repercussió com el de TV3 ha donat 

molta visibilitat. Hem fet també programes a la ràdio. Això et deixa veure que el tema 

està agafant ressò. 

—Porteu casos de noies que ja han consumat el matrimoni? Com es porten aquestes 

casos? 

Núria. L’única cosa que ho pot complicar més és el fet de tenir criatures. Ja no només 

és que vulguin separar-se. Quan hi ha una criatura hi ha règim de visites, custòdia, 

diners, conveni de divorci... Això complica el procés. 

Ruth. En unes cultures, en què la majoria diuen que els fills passen a ser propietat 

dels homes. Amenacen les dones amb quedar-se amb els fills. És cert que aquestes 

cultures són així, igual que potser aquí les mares som com les lleones, doncs en 

aquestes els pares. Això juga un paper important en retenir-les per la por de perdre 

els fills. 

Núria. Quan aconsegueixen passar aquesta por i s’adonen que a Catalunya això no 

funciona així, el teu home no es pot quedar amb els nens. Nosaltres tenim una 

voluntària que és advocada i que les ajuda molt. Elles ho tenen molt ficat a dintre 

perquè és algo cultural i és la por pels fills. 

Ruth. També és que molts pares s’emporten la meitat dels fills de vacances i ja no els 

tornen.  

Núria. Quan estàs divorciada no pots treure els fills del país sense consentiment. 

Ruth. Al final és millor per elles estar divorciades perquè el conveni els protegeix. 

Perquè clar és el pare que s’ha portat als fills a veure els avis de vacances. Fins que 

els joves no comencen a reclamar que el pare no els hi deixa sortir del país... És un 

embolic.  

—Expliqueu-me algun cas que pogueu destacar. 

Núria. Jo t’explicaré el cas d’una noia que estic molt orgullosa del seu procés. El seu 

cas va entrar en plena pandèmia, és una noia d’origen pakistanès, va sortir de casa 



 77 

amb 22 o 23 anys i Mossos va fer la denúncia d’ofici perquè va haver-hi una violència 

bastant extrema dintre de la llar familiar. A sobre de la violència, la denúncia, de tot el 

que representa això; va a haver de quedar-se sola, a un alberg a Olot, amb una visita 

a la setmana de la nostra coordinadora. Va ser una sortida particularment complicada. 

No tenia ni la secundària. Era una noia amb moltes dificultats de relació, que no havia 

treballat mai... Era com un ocellet, un ànima en pena. 

Ara han passat uns dos anys, i aquesta noia s’ha tret la ESO, està treballant a jornada 

completa, està buscant un pis per compartir, la veus i físicament és un altre persona, 

té ganes de continuar estudiant... De fet, l’educadora de serveis socials que la va 

treure de casa, l’estiu passat va venir per un altre cas i va preguntar per ella i per si 

estava, i va passar per davant i no la va ni reconèixer. D’estar en el pou, per dir-ho 

d’alguna manera, quin procés ha fet i com ha revifat ella sola, en dos anys i poc. En 

aquestes circumstàncies és poc temps. És un cas del que jo estic molt orgullosa.  

Ruth. Per mi és un cas molt significatiu. És una noia del Senegal, que la van portar de 

gran aquí, amb uns 14 anys, a 4 de l’ESO. El pare, casat amb la seva mare i casat 

amb una segona esposa vivint aquí, a Salt. Se l’emporta per tal que ajudi a la seva 

madrastra, que també es la seva tia. No ho hem parlat, però es cassen entre família 

per resguardar les castes i les ètnies. Ha d’ajudar a cuidar dels nens de la madrastra 

i del seu para i cuinar. Ella va venir aquí amb la idea de continuar estudiant. 

L’escolaritzen a l’institu, però clar, amb totes aquestes càrregues es va treure la eso i 

el batxillerat. 

Nosaltres li dèiem que havia de sortir de casa, que nosaltres l’ajudaríem a buscar una 

feina i un lloc on anar a viure, però ella va agafar el rol de cuidadora del seu pare. La 

dona aquesta no li agradava i no acceptava que el seu marti tingués dues dones. 

Nosaltres li dèiem que el seu pare havia escollit aquesta vida i que havia de deixar-lo. 

Al final, ens vam adaptar al seu rtime, va fer el gir sola. Va fer un cicle i va trobar feina 

i va començar a treballar. Tot va girar sol. Un professor de filosofia ens va ajudar molt 

amb ella. Van fer el mateix que amb ella, però amb una germana seva. Ara viu amb 

aquesta germana. La germana va dir el mateix. Les dos viuen sola en un pis compartit, 

treballant totes dues i respectant la seva cultura. És una noia molt tradicional, 

musulmana, el que diríem valors molt antics. El seu pare les va a veure d’amagat. 



 78 

Nosaltres pensàvem que seria la típica noia a la que acompanyaríem, però que no 

podríem fer res i acabarien casant. Bé, alguna cosa vam tocar a dintre seu, que no va 

ser així. 

Núria.. Al final, aquesta és d’importància de respectar els ritme de la noia. Si el que 

volem és que siguin noies lliures i empoderades, no podem imposar, només podem 

acompanyar. 

Ruth. Hem de respectar les seves decisions. Nosaltres tenim esquemes mentals 

diferents. Ens hem de treure les nostres ulleres, i posar-nos les seves. Si no, no podem 

fer un bon treball. Anar al seu ritme és posar-se les ulleres d’elles. 

Núria. Hi ha coses que elles no veuen. O simplement, no estan preparades. No és el 

moment. Si forces, les conseqüències poden ser molt pitjors. S’ha de seguir el ritme 

que elles marquen.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 79 

TRANSCRIPCIÓ ENTREVISTA 6: SALIMA 
Salima. Tècnica de la Generalitat que treballa en prevenció a la província de Girona. 

Ella fa prevenció a demanda i sota demanda. 

El 88% dels casos de matrimoni forçats són en dones, la resta homes. Els passa, però 

ells no tenen les mateixes conseqüències, perquè segons el lloc de procedència 

poden fer amants i demés. Tampoc les mateixes conseqüències físiques que les 

dones. 

S'activa un grup motor quan detecten un cas. 

Dos casos: el que em va explicar Rosa Negre (quan les noies son majors d'edat elles 

no poden intervenir més enllà del assesorament) i cas de noia del nord de Marroc, que 

la seva mare (quatre fills), va fugir per violència de gènere i la volia casar amb un cosí 

del País Basc per protegir-la i regularitzar la seva situació. A través d les educadores 

de l’Espai Jove de Palafrugell, va demanar ajuda i està en un centre d’acollida. Ella 

demana més recursos, perquè quan aquesta noia surti del centre d’acollida no hi haurà 

un pis per ajudar-la  

Quatre pilars: Referents, papers, relació comunitat, tallers. 

Les referents són noies que han patit tot aquest procés de violència masclista, però 

que després d'acabar aquest procés, aconsegueixen estar a l'altre costat. És un canvi 

molt positiu i treballen molt bé perquè entenen la situació perfectament i empatitzen 

molt més. 

Taules rodones per la prevenció. Li pregunto si ella ha vist resultat (en el poc temps 

que ella porta treballant). Exemple de metgessa colombiana que no coneixia el 

protocol de mutil•lació genital femenina i que gràcies a això ho va descobrir 

Ella milloraria molt la relació que es té amb la comunitat i, sobretot, donar-lis més 

prevenció i eines 

Ella també pensa que hi ha una diferència entre matrimoni forçat i matrimoni concertat, 

però que la línea és molt fina. 

En quant als papers, quan es troben amb una noia en situació administrativa irregular, 

tenen assesors legals a la Direcció que els hi donen ajuda, però són procesos molt 

llargs i complicats. Això entronca amb la dificultat que pateixen per no tenir reconegut 

un estatus de víctima de violència de gènere. Les dones que surten d'un matrimoni 

forçat NO són reconegudes com a víctimes de violència de gènere, el qual els 



 80 

impedeix, per exemple, rebre ajuts específics, ja siguin econòmic o de vivenda, o 

també la nacionalitat. La VIOGEN només reconeix la violència dins l'àmbit domèstic o 

de la parella. 

Ella fa tallers de formació per a professionals (professors, treballadors socials...) que 

són els que després han d'actuar en cadena quan es detecta un cas. També, molt 

interessants, tallers sobre violències masclistes fets per homes a homes de la 

comunitat, on parlen també de matrimonis forçats. 

 
Es treballa molt tmb a nivell muncipal: ella em posa exemple de Palafrugell. 

 
Ella explica també que, quan per exemple, el matrimoni ja s’ha consagrat (quan això 

passa, són majors d’edat), el que ella pot fer per ajudar es donar informació i suport 

per empoderar-la i aconseguir que surti d’aquesta situació.  



 81 

4. Fonts consultades 
 1.  


