AB Diposit digital
de documents
Universitat Auténoma de la UAB
de Barcelona

This is the published version of the bachelor thesis:

Valerio Andrés, Laia Giselle; Snoey, Christian, dir. Del realismo maégico al horror
gbtico: lo fantastico subversivo en los cuentos de Gabriel Garcia Marquez y
Mariana Enriquez. 2024. 31 pag. (Grau en Estudis de Catala i Espanyol)

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/300043
under the terms of the license


https://ddd.uab.cat/record/300043

UAB

Universitat Autonoma de Barcelona

Del realismo magico al horror gotico:

lo fantastico subversivo en los cuentos de
Gabriel Garcia Marquez y Mariana Enriquez

SNOEY Firmado

digitalmente por

ABADIAS  sNOEY ABADIAS
CHRISTIAN -
CHRISTIAN E

- Fecha:
2024.06.11

R ;.. 0000

Autora: Laia Giselle Valerio Andrés
Tutor: Christian Snoey Abadias

Grado en Estudios de Catalan y Espafiol
Trabajo de Fin de Grado

Curso 2023 — 2024


JLC

JLC


RESUMEN

El objetivo del presente trabajo es analizar las similitudes y las diferencias en las
miradas politico-escriturales de Gabriel Garcia Marquez y de Mariana Enriquez, que
comparten, a pesar de la distancia espacial y temporal, una perspectiva subversiva en la
vision ontologica de la realidad, vehiculada a través del género fantastico. Con este
proposito, partiendo de las teorias de lo fantastico y su aplicacion al realismo magico y
al horror gotico, se compara la representacion de la criatura sobrenatural protagonista en
cuatro cuentos: «Un sefior muy viejo con unas alas enormes» (1968), «El ahogado més
hermoso del mundo» (1968), «El desentierro de la angelita» (2017) y «Bajo el agua
negra» (2016). Finalmente, a partir de estos casos concretos, se discute sobre la
adecuacion de la etiqueta de boom aplicada a la generacion de escritoras

latinoamericanas que esta ganando presencia en el panorama literario actual.

Palabras clave: literatura fantastica, realismo magico, horror gotico, Gabriel Garcia

Marquez, Mariana Enriquez, boom latinoamericano.

ABSTRACT

This research aims to analyze the similarities and differences between the political-
literary perspectives of Gabriel Garcia Marquez and Mariana Enriquez, who share,
despite the spatial and temporal distance, a subversive approach towards the ontological
view of reality, conveyed through the fantasy genre. To this end, starting from the
theories of the fantastic and its application to magic realism and gothic horror, the study
compares the representation of the main supernatural creature in four short stories: “Un
seflor muy viejo con unas alas enormes” (1968), “El ahogado méas hermoso del mundo”
(1968), “El desentierro de la angelita” (2017) y “Bajo el agua negra” (2016). Finally,
based on these specific cases, it is discussed whether it is suitable to apply the boom
label to the generation of Latin American female writers who are gaining presence in

the current literary scene.

Palabras clave: fantastic literature, magic realism, gothic horror, Gabriel Garcia

Marquez, Mariana Enriquez, Latin American Boom.



INDICE

1. INTRODUCCION ..ottt 1
2. DOS MIRADAS. Lo fantastiCo SUDVEISIVO ........ccoevieiiiiiiie e 3
2.1. Realidad o ficcion: la literatura fantastica ..........ccccoevvviieiiieieeeicse e 3
2.2. Gabriel Garcia Marquez y el realisSmo MAGICO ........cceverieireiiiiireeee e 4
2.3. Mariana Enriquez y el hOrror gotiCo .........cooeiieiciiiiiice e 7
3. METODOLOGHA ..ottt 10
4. CUATRO CUENTOS. Del realismo méagico al horror gotico ...........coceevrvrerinnnnnne. 11
4.1. ANALISIS 0E 10S CUBNTOS......cuveuiiiiiiiie sttt eneas 11
4.1.1. «Un sefior muy viejo con unas alas enormes» (1968)..........ccccccevvevvevverneenne. 11
4.1.2. «El ahogado méas hermoso del mundo» (1968).........cccccccvevveveiieieerieseee. 13
4.1.3. «El desentierro de la angelita» (2017).......ccccovveveiiieieeiecie e 15
4.1.4. «<Bajo el agua Negra» (2016) .......ccecvueveereiieiieieesee s 17

4.2. ANAlLISIS COMPATALIVO .....ocvviiieiicie ettt 19
5. CONCLUSIONES. .......coooiiitiieiieiee sttt sttt senne e 24

B. BIBLIOGRAFIA ..ottt 26



1. INTRODUCCION

El 6 de marzo de 2024, cuando Gabriel Garcia Marquez hubiera cumplido 97 afos, se
celebraba el acto de presentacién de su novela péstuma, En agosto nos vemos, en la
biblioteca nombrada en su honor. El 7 de marzo, cerca del Dia Internacional de la
Mujer, Mariana Enriquez era entrevistada sobre su nuevo libro de cuentos, Un lugar
soleado para gente sombria, también en Barcelona. Son dos nombres distanciados en el
tiempo y en el espacio, y sin embargo han sido relacionados con un mismo sintagma:
boom latinoamericano.

En el panorama literario actual, estdn ganando presencia un gran numero de
escritoras latinoamericanas como Mariana Enriquez, Monica Ojeda y Maria Fernanda
Ampuero. Los medios se refieren a su generacion como «nuevo boom» 0 «boom
femenino» en referencia al fendmeno de los afios sesenta, encabezado por autores como
Gabriel Garcia Marquez, Carlos Fuentes y Vargas Llosa. A pesar de la polémica que ha
suscitado el término, Oviedo (2001) defiende que el boom no fue un movimiento
generacional, una estética o una conspiracion editorial, sino que representd un cambio
de paradigma con un valor histérico y cultural méas alla de su éxito en ventas. No hay
duda de que también en la Ultima década se ha estado innovando en la forma de pensar
la literatura ante las tensiones de nuestro siglo, pero escritoras como Ménica Ojeda

rechazan que se las identifique con el mismo nombre:

Llamar a nuestra generaciéon ‘nuevo boom’ quiere decir que somos una nueva generacion de lo
mismo, es decir, una nueva version de lo que paso en los afios 60. No creo que sea correcto por
varias razones: primero, el contexto no es el mismo, segundo, nuestra escritura no es la misma,

tercero, las miradas politico-escriturales tampoco.*

Precisamente, Ruth Fine (2023) reflexiona sobre la polémica del boom en la
actualidad: en su articulo «Entre el terror y el horror: el (des)entierro del Realismo
Magico en dos relatos de Mariana Enriquez», propone una interpretacion de «El
desentierro de la angelita» (2017) y «Bajo el agua negra» (2016), como parodia del
realismo magico, estética con la que el boom ha sido erréneamente homologado y que el
post-boom ha rechazado. Aungue no se compara con ningun autor en concreto, es

posible establecer un paralelismo entre las criaturas sobrenaturales que protagonizan los

! Giménez, C. (2021). Las jovenes escritoras latinoamericanas rechazan ser el ‘nuevo boom’. elDiario.es.
Recuperado de: https://www.eldiario.es/cultura/libros/jovenes-escritoras-latinoamericanas-rechazan-
nuevo-boom 1_8530109.amp.html



https://www.eldiario.es/cultura/libros/jovenes-escritoras-latinoamericanas-rechazan-nuevo-boom_1_8530109.amp.html
https://www.eldiario.es/cultura/libros/jovenes-escritoras-latinoamericanas-rechazan-nuevo-boom_1_8530109.amp.html

cuentos seleccionados, el ser angelical y el muerto viviente, con las que se representan
en dos cuentos de Garcia Marquez: «Un sefior muy viejo con unas alas enormes» (1968)
y «El ahogado méas hermoso del mundo» (1968).

Desde la perspectiva de los géneros literarios, el punto en comun entre el
realismo magico y el horror gético es la representacion de lo sobrenatural, propio de la
literatura fantastica. Durante las UGltimas décadas se ha estado investigando en
profundidad sobre el tema, como queda reflejado en la antologia Teorias de lo
fantastico (2001), dirigida por David Roas. Lo fantastico ha sido definido como un
género subversivo, pues a través de la irrupcion de lo sobrenatural en un espacio
reconocible para el lector se pone en cuestion el concepto de realidad. Del mismo modo,
la critica ha identificado en la narrativa de Marquez y Enriquez una forma de literatura
que diverge del modo realista.

Asi pues, nos planteamos las siguientes preguntas: ;Como se articula, en los
cuentos de Gabriel Garcia Marquez y Mariana Enriquez, la vision ontoldgica del mundo
a través de la expresion literaria? ¢En qué coinciden y en qué se diferencian las miradas
politico-escriturales de cada autor, que comparten, a pesar de la distancia espacial y
temporal, un caracter subversivo en la dicotomia real-ficticio? ¢Qué problemas
comporta, basdndonos en estos casos concretos, equiparar con la etiqueta de nuevo
boom o boom femenino a la generacion de escritoras latinoamericanas de la Gltima
década, con el fenomeno del boom de los afios sesenta?

Con estos objetivos, el presente trabajo se propone comparar la representacion
de la criatura sobrenatural protagonista de los cuatro cuentos mencionados, partiendo de
las teorias de lo fantéstico y su aplicacion al realismo magico y al horror gotico. Para
empezar, se define la funcion subversiva de la literatura fantastica, alrededor de los
conceptos de realidad y ficcién. A continuacion, se introducen las estéticas del realismo
magico y del horror gotico, estableciendo su relacion con el género fantastico y las
variaciones que aporta el segundo componente: lo maravilloso y el gotico. Asimismo, se
explica por qué la narrativa de Marquez y la de Enriquez han sido interpretadas desde
estas estéticas y cuales son sus particularidades, atendiendo al contexto histérico y
cultural de cada uno. Por ultimo, se realiza el analisis comparativo de los cuatro cuentos
mencionados, siguiendo los pardmetros definidos en la metodologia, con tal de

responder a las preguntas de investigacion.



2. DOS MIRADAS. Lo fantastico subversivo

2.1. Realidad o ficcion: la literatura fantastica

«La ficcion no solicita ser creida en tanto que verdad, sino en tanto que ficcion», afirma
Saer (2004: 12). Pero ¢qué es la ficcion? Para Aristdteles el arte nace de la necesidad
del ser humano por aprender por medio de la mimesis; por eso, la obra literaria debe ser
verosimil, similar a la verdad, pero no equivalente a esta, pues no le corresponde contar
lo sucedido sino lo que podria suceder. Paralelamente, Saer define la ficcion como un
«tratamiento especifico del mundo» (2004: 12) que, situado al margen de lo verificable,
no elude la realidad sino que pone en evidencia el caracter complejo de la misma.

En la actualidad la literatura no se entiende tanto como imitacion sino como
representacion, concepto sobre el que también reflexiona Saer: el problema de la
literatura, advierte, no es qué sino como representar la realidad a través de su Unico
instrumento, que es el lenguaje. En la Europa del siglo XI1X, la novela realista tratd de
acercarse a la objetividad de las ciencias naturales y la filosofia positivista, en
coherencia con su idea de la novela como espejo del mundo. Pero en el paso al siglo XX
esta unidad absoluta se rompe: el lenguaje y la razon ya no pueden decir el mundo ni el
pensamiento, lo que significa dudar de la convencién de verdad y de la idea del yo.
Perdida la confianza en el logos, la poesia vanguardista apostd por una literatura
desrepresentacional y deshumanizada, oponiéndose a la nocion tradicional del arte.

En esta linea, si partimos de la vision monoldgica del mundo, dominada por el
discurso racionalista, y nos desplazamos al extremo de lo (convencionalmente) real, la
categoria de lo irreal resulta problematica: Roas sugiere que «el fendmeno fantastico,
imposible de explicar mediante la razon, supera los limites del lenguaje: es por
definicion indescriptible porque es impensable» (2001: 27).

Lo irreal, lo sobrenatural, es el campo en el que se especializa la literatura
fantastica. Todorov (2001) define lo fantastico como el instante de vacilacion ante la
presencia de lo sobrenatural, es decir, el asombro, y dependiendo de la respuesta por la
que se opte se entrara en los géneros vecinos de lo extrafio o de lo maravilloso. Roas
(2001) se opone a esta definicion porque reduce lo fantastico a un elemento transitorio;
defiende, en cambio, que su caracteristica fundamental es la imposibilidad de ser
explicado por la razén, por un lado, y su funcién transgresora como amenaza para un

mundo ficticio que imita al nuestro, por otro.

3



Asi pues, el relato fantastico «pone al lector frente a lo sobrenatural, pero no
como evasion, sino, muy al contrario, para interrogarlo y hacerle perder la seguridad
frente al mundo real» (2001: 8). Ello implica que no puede prescindir de la realidad,
sino que debe construir un espacio realista para lograr el efecto de contraste. Por eso,
Roas plantea la necesidad de una lectura pragmatica, basandose en la concepcion del
relato fantastico como un discurso ficcional que mantiene «una relacion intertextual
constante con ese otro discurso que es la realidad (entendida como construccion
cultural)» (2001: 20).

Si atendemos al contexto, debemos situar su origen en el siglo XVIII, cuando la
razén ilustrada desplaza a la supersticion religiosa como modo de conocimiento y
entonces lo sobrenatural, para subsistir, se traslada a la ficcion —en concreto, a la
novela gotica—. Como argumenta Jackson (2001), esta incomoda posicion entre la
realidad y la literatura diferencia al relato fantastico de otros géneros, pues su objetivo
no es crear un mundo compensatorio, sino rescatar lo oculto de la cultura; no niega los
limites del lenguaje, pero tampoco se abstiene de representar. Méas alla del qué y del
cdémo, la pregunta es por qué un autor decide escribir sobre lo fantastico.

En definitiva, la literatura fantastica es un género subversivo desde sus origenes,
pues en su afan de representar lo sobrenatural en un espacio verosimil evidencia las
tensiones entre el mundo, el sujeto y la palabra. Anulado el discurso monoldgico de la
razon, se disuelven las fronteras entre las categorias de lo objetivo y lo subjetivo, lo
verdadero y lo falso, lo real y lo ficticio. Porque ¢hasta qué punto la realidad, o el
concepto de realidad, puede ser creida en tanto que verdad? Esta es la pregunta que
plantea el relato fantastico desde el espacio de la ficcidn, cuya respuesta puede adoptar

distintas formas, como distintos pueden ser los lugares de enunciacion.

2.2. Gabriel Garcia Marquez y el realismo magico

La critica, denuncia Jackson, ha apartado la literatura fantastica por su caracter
subversivo; la Unica forma que se ha tolerado ha sido la literatura maravillosa, donde el
mundo ficticio funciona como «un mecanismo autorregulado en el que la bondad, la
estabilidad y el orden acabaran por imponerse» (2001: 144). Precisamente, el canon
espafol de los siglos XIX y XX ha sido eminentemente realista. La situacion del canon

latinoamericano es diferente, pues incluye a notables escritores que cultivaron y



renovaron el género fantastico, empezando por Borges. Entre sus diversas expresiones,
el realismo mégico es la que més se ha popularizado.

El primero en trasladar el concepto realismo magico —procedente de la pintura
posexpresionista— a la critica literaria fue Arturo Uslar Pietri en Letras y hombres de
Venezuela (1948). Afios mas tarde lo diferencia de «lo real maravilloso», introducido
por Alejo Carpentier en el prélogo a El reino de este mundo (1949). Ambos reivindican
la autenticidad de lo maravilloso en Latinoamérica frente al artificio linguistico del
surrealismo, y defienden la emergencia de una literatura, diferente de la tradicion
realista, que pueda captar su realidad; para Uslar Pietri, «era como haber descubierto de
nuevo la América hispana» (2002: 276). Chiampi (1983) explica que estos conceptos
responden al conflicto identitario que se remonta a los tiempos de la colonizacién y que
perdura tras los procesos de independencia: su vision ontoldgica de la realidad conlleva
«una funcion desalienante frente a la supremacia europea, cuando exalta la
americanidad como valor antitético de ésta» (1983: 44).

La particularidad del realismo magico, como estética, es que lo sobrenatural es
mostrado como natural, igual que en la literatura maravillosa. La diferencia es que esto
no sucede en un mundo radicalmente distinto al nuestro sino en un espacio identificable
para el lector, rasgo propio de la literatura fantastica; por tanto, se puede entender como
«una forma hibrida entre lo fantastico y lo maravilloso» (Roas, 2001: 13). En efecto,
siguiendo la tesis de Chiampi, el relato no busca producir inquietud ante lo desconocido,
sino despertar un «reconocimiento inquietante» para «traer nuevamente el “Heimliche”,
lo familiar colectivo, oculto y disimulado por la represion de la racionalidad» (1983:
81). Asi pues, el efecto fantastico no se produce en el mundo textual sino en el
extratextual, trasladado al conflicto entre el discurso europeo y el discurso
latinoamericano que se desprende de la mirada maravillada de las cronicas de Indias.
En palabras de Quijano (2022: 183), «la racionalidad, aqui, no es un desencantamiento
del mundo, sino la inteligibilidad de su totalidad».

Gabriel Garcia Marquez (6 de marzo de 1927, Aracataca, Colombia — 17 de abril
de 2014, México D.F.) es considerado el exponente del realismo magico, pese a que
preferia identificarse como un escritor realista>. En un acercamiento biogréfico, Vargas
Llosa (2021) interpreta su vocacion literaria como un acto de rebelion contra Dios, por

la cual el escritor adulto, frustrado ante la realidad real, la asesina para sustituirla por la

? Garcia Mérquez, G. y Vargas Llosa, M. (2021). Dos soledades: un dialogo sobre la novela en América
Latina. Madrid: Alfaguara.



realidad ficticia a partir de los recuerdos de su nifiez: Macondo como reconstruccion de
Aracataca. Son tres los acontecimientos que marcaron al pueblo: las Guerras Civiles
entre 1899 y 1902, la fiebre del banano y la masacre del 1928. Marquez no los vivio
personalmente, sino a traveés de la memoria colectiva de una Aracataca que, tras el
espejismo de la prosperidad, «a falta de algo mejor [...] vivia de mitos, de fantasmas, de
soledad y de nostalgia» (2021: 18).

Este proyecto de reconstruccion culmina con Cien afios de soledad (1967). Los
términos que emplea Vargas Llosa en el analisis de la novela pueden servir como base
para una sistematizacion magico-realista: distingue, por un lado, entre lo real objetivo y
lo real imaginario, y por otro, entre el plano del narrador y el plano de lo narrado (2021
566). Dependiendo de cdmo se interrelacionen estos parametros, se puede producir una
naturalizacion de lo real imaginario o una desnaturalizacion de lo real objetivo. No
obstante, la proporcion entre ambas categorias no es constante en su obra; en referencia
a cuatro relatos posteriores a Cien afios de soledad —entre los que se incluyen «Un
sefior muy viejo con unas alas enormes» y «El ahogado mas hermoso del mundo»—,
Vargas Llosa argumenta que lo real imaginario predomina sobre lo real objetivo y que
esto es producto de un juego de experimentacion formal.

Por supuesto, para comprender la obra de Garcia Marquez no basta con una
lectura estética. Cien afios de soledad se ha interpretado como una reinvencion de la
utopia latinoamericana, tensién constante desde la Conquista, en la que se reconcilian
imaginario mitico y realidad histérica. Hernandez Carmona (2012) encuentra en este
sincretismo una mirada socialista, motivada por la Revolucion cubana (1953-1959), que
busca superar la soledad, la alienacion de América Latina, y llegar asi a «una unidad
politica que se base en la equidad v la justicia social» (2012: 90) frente a la explotacion
capitalista de la tierra y de los hombres.

La utopia, en la definicion de Ainsa (1984), no debe entenderse como un mundo
idealizado e imposible, sino como un mundo alternativo en el que la realidad puede
transformarse potencialmente. Lo imaginario responde a una frustracion frente al
presente y se proyecta hacia la esperanza de un futuro mejor, lo que encauza con «cierto
aspecto de lo “maravilloso” que toda subversion imaginativa, en la medida en que es
generosamente libre y revolucionaria, supone» (1984: 23). Desde esta perspectiva,
podemos decir que a lo imaginario subyace una pulsion utopica y que, por tanto, no se
limita a representar la realidad, sino que busca transformarla desde la ficcion; un acto,

en suma, deicida.



Ante esta realidad sobrecogedora que a través de todo el tiempo humano debid de parecer una
utopia, los inventores de fabulas que todo lo creemos, nos sentimos con el derecho de creer que
todavia no es demasiado tarde para emprender la creacion de la utopia contraria. Una nueva y
arrasadora utopia de la vida, donde nadie pueda decidir por otros hasta la forma de morir, donde
de veras sea cierto el amor y sea posible la felicidad, y donde las estirpes condenadas a cien afios

de soledad tengan por fin y para siempre una segunda oportunidad sobre la tierra.®

2.3. Mariana Enriquez y el horror gético

Si bien no es posible predecir el destino del llamado nuevo boom o boom femenino en el
canon, lo que se puede asegurar es que, en cuanto a la recepcion, la tendencia dominante
es el terror, y en concreto, la narrativa gotica. Fine atribuye este fendmeno a la abertura
de «un periodo de violencia sin precedentes» (2023: par. 6), perpetrada por los
organismos de poder, que no termina con las dictaduras militares de los afios setenta
sino que pervive en la clandestinidad. Aunque existe en el continente una larga tradicién
del gético, esta ha sido marginada por la critica en favor de la fantasia y, mas aun, del
realismo magico (Casanova-Vizcaino y Ordiz, 2021).

La novela gotica es, como para la literatura fantastica, el origen de la literatura
de terror, y el modo gético, como subgénero de este, ha seguido su propio camino: sus
manifestaciones posteriores han abandonado los escenarios remotos para acercarse al
mundo cotidiano del lector. Ordiz (2014) establece dos pardmetros para distinguir entre
ambos géneros: lo sobrenatural, ineludible en el fantastico pero opcional en el gotico, y
el miedo, solo esencial en el segundo. Desde esta perspectiva, los relatos de terror que
incluyen lo sobrenatural se pueden analizar desde un marco gético-fantastico.

En cuanto a lo sobrenatural, este ha sido transformado por el gético
contemporaneo. Partiendo del analisis poscolonialista de Khair, quien define el modo
gotico como «writing of Otherness» (cit. Casanova-Vizcaino y Ordiz, 2021: 17), Ordiz
observa que si tradicionalmente lo monstruoso era relegado a la alteridad, en su forma
contemporanea es sujeto a un giro introspectivo: «Otherness travels from the margins to
the center of contemporary Gothic narratives, exposing the monstrous characteristics of
what lies within» (2021: 17). Este conflicto entre el yo y el otro es lo que segun Armitt

marca la diferencia respecto al realismo magico: «[w]here magical realism embraces the

® Centro Virtual Cervantes (s. f.). Gabriel Garcia Marquez. Discurso de aceptacion del Premio Nobel.
Recuperado de: https://cvc.cervantes.es/actcult/garcia_marquez/audios/gm_nobel.htm

7


https://cvc.cervantes.es/actcult/garcia_marquez/audios/gm_nobel.htm

foreign [...] the Gothic fights to keep the stranger at bay but fails» (cit. Casanova-
Vizcaino y Ordiz, 2021: 4).

En cuanto al miedo, este es también inherente a lo fantastico, pero se aproxima
mas hacia una sensacion de inquietud ante al mundo que se desestabiliza (Roas, 2001).
En el gotico el miedo no es solo metafisico, sino que adquiere una dimensién fisica que
puede explicarse a partir de las definiciones de Cavarero (2009). La autora distingue
entre terror y horror: mientras que el primero corresponde a la reaccion de huida ante
una amenaza de muerte, el segundo se refiere al sentimiento de repugnancia ante una
violencia desmesurada hacia el cuerpo humano; por lo tanto, «lo que esta en juego no es
el fin de una vida humana, sino la condicion humana misma en cuanto encarnada en la
singularidad de cuerpos vulnerables» (2009: 25).

El vocablo horrorismo, propuesto por la autora en contraposicion al terrorismo,
puede ayudarnos a nombrar la violencia contemporanea. Pero el problema, advierte
Snoey (2022), es como superar los limites del lenguaje para representar el horror y
transmitir su experiencia. En contra de la respuesta del silencio y de la postura objetiva
de la cronica, la ficcion propone otro lenguaje; en el caso de Mariana Enriquez, en
Nuestra parte de noche (2019) la historia se dice mediante «un movimiento de
desplazamiento: en la elaboracion de ciertos motivos del género [de terror] se encuentra
la carga seméntica del horror histérico» (2022: 90).

Mariana Enriquez (Buenos Aires, 1973) ha estado escribiendo durante la ultima
década sobre el horror desde el género gético, a veces girado hacia lo sobrenatural. En
varias entrevistas explica que esto se debe a su experiencia conviviendo entre el horror
ficticio —sus lecturas de terro— Yy el horror de la realidad, durante su infancia en
Corrientes hasta su adolescencia en La Plata, marcadas por la dictadura del Proceso
(1976-1983) y la transicion a la democracia. En la basqueda de su estilo, partié de la
tradicion extranjera y le afiadio lo local, no solo en lo referente a lo mitoldgico, sino
sobre todo en cuanto a los problemas politico-sociales de Argentina.

A Enriquez y a las escritoras del nuevo gotico les une una constante que
Gasparini (2022) atribuye al uso politico del horror. Al contrario de las ficciones géticas
que sirven como via de canalizacién de los deseos inmorales del ser humano (Jackson,
2001), en estas narrativas «lo morboso invierte su signo y muta en ira, indignacion:
moviliza» (2022: 262). Lo escatolégico en la representacion de la victima no busca
revictimizarla, sino reconducir el foco hacia el victimario y provocar una reaccion de

repugnancia en el lector que, adormecido por la cultura del «escandalo gore», ha sido

8



insensibilizado frente a la violencia. En consecuencia, se rompen las fronteras entre lo

humano y lo inhumano, la civilizacion y la barbarie:

Las dos clases de monstruos presentados (soberanos: los creados por el conjunto de leyes y
cédigos que regulan una sociedad heteropatriarcal y desigual, y disidentes: los que se
autoconstruyen monstruos para repudiar y espantar a los primeros), invitan a mirar hacia adentro
y preguntarse si la incertidumbre y el vacio de lo real que el horror plantea puede aliviarse o no.
(2022: 285)

En los relatos gotico-fantasticos de Enriquez, la victima, el ser marginal, se
representa como un ser sobrenatural que en algunos casos transgrede el umbral de la
muerte. Bustamante los denomina como «cuerpos escrache» que regresan entre los
vivos para destruir «esas ideas de reconciliacion fundadas en el dar vuelta a la pagina,
en los pactos de silencio, perdon y olvido» (2019: 43) —incluye en su andlisis «El
desentierro de la angelita»—. Alvarez (2022) observa que estos cuerpos a menudo son
encarnados por nifios —como en el caso de «Bajo el agua negra»—: cuando el yo adulto
y el otro infante se cruzan, es en la mirada adulta donde se produce el miedo. La imagen
idilica de la infancia no corresponde con la de los nifios deformados y sérdidos que se
presentan ante sus 0jos, pues «son pequefios abortados de la historia, con carencias
afectivas y educativas, arrojados del “progreso”» (2022: 74).

Retomando las ideas de Cavarero (2009), todo ser humano es por naturaleza
vulnerable; el nifio, a diferencia del adulto, es ademéas inerme, pero en los relatos de
Enriquez este se arma en forma de monstruo para amenazar con su presencia el orden
social. Quizas esté indefenso, pero no es inofensivo; es una aparicion insolita, como

recordatorio de que el horror no es exclusivo ni del pasado ni de la literatura.

Porque cualquier horror real, y especialmente el horror de las dictaduras y los genocidios, es
igual o mas terrorifico que cualquier cosa que podamos imaginar. Yo necesito hablar de esos
afios, que coinciden con mi infancia, desde el género. Porque el género es mi lenguaje: es con lo

que creci, lo que lef, lo que me fascina y lo que me ayuda a procesar el trauma.*

* Ramirez, N. (2020). Mariana Enriquez: «Cualquier horror real es igual 0 més terrorifico que cualquier
cosa que podamos imaginar». El Pais. Recuperado de: https://elpais.com/smoda/placeres/mariana-
enriquez-sobre-nuestra-parte-de-noche-a-mis-personajes-los-mueve-el-deseo-y-tienen-sexo-cuando-
sienten-atraccion-por-alguien.html



https://elpais.com/smoda/placeres/mariana-enriquez-sobre-nuestra-parte-de-noche-a-mis-personajes-los-mueve-el-deseo-y-tienen-sexo-cuando-sienten-atraccion-por-alguien.html
https://elpais.com/smoda/placeres/mariana-enriquez-sobre-nuestra-parte-de-noche-a-mis-personajes-los-mueve-el-deseo-y-tienen-sexo-cuando-sienten-atraccion-por-alguien.html
https://elpais.com/smoda/placeres/mariana-enriquez-sobre-nuestra-parte-de-noche-a-mis-personajes-los-mueve-el-deseo-y-tienen-sexo-cuando-sienten-atraccion-por-alguien.html

3. METODOLOGIA

Definidos los conceptos clave del estudio, procedemos a describir la metodologia que se
ha utilizado para el analisis comparativo. Partiendo del articulo de Fine (2023), los
cuentos seleccionados son cuatro: «EIl desentierro de la angelita» (2017) y «Bajo el agua
negra» (2016), de Mariana Enriquez, y «Un sefior muy viejo con unas alas enormes»
(1968) y «El ahogado mas hermoso del mundo» (1968), de Gabriel Garcia Marquez.

La seleccion se justifica por el elemento sobrenatural protagonista que
comparten los relatos: el ser angelical, como entidad metafisica que se materializa en un
cuerpo fisico, y el muerto viviente, como ser muerto al que se le asignan propiedades de
ser vivo. No provienen de las mismas tradiciones ni se representan de la misma forma,
pero se subvierten las mismas leyes de la naturaleza. Cabe aclarar que no se pretende
analizar los relatos de Enriquez como parodia ni del realismo méagico ni de los cuentos
de Garcia Méarquez, sino establecer un paralelismo en el tratamiento de lo fantastico,
basandonos en la definicién del realismo magico y el horror gético como hibridos
fantastico-maravilloso y goético-fantastico.

Los pardmetros que se han seguido para el andlisis son tres. En primer lugar, se
identifica el espacio de la realidad al que se hace referencia, en cuanto a la ubicacién
espacio-temporal y a la estructuracion social, y después se determina qué leyes
transgrede el elemento sobrenatural y cdmo se representa. En segundo lugar, se observa
el grado de conflictividad entre la criatura y el espacio, asi como el alcance del efecto
fantastico dentro del mundo textual, y se relaciona con los planteamientos estéticos del
realismo magico y el horror gotico. Por ello, se parte del presupuesto de que el ser
sobrenatural, para ser considerado fantastico, debe cumplir dos condiciones, siendo
determinante la segunda: produce asombro en los personajes y transgrede su concepto
de realidad. En tercer lugar, se interpreta como dialoga el discurso ficticio con el
discurso de la realidad, es decir, qué visién ontol6gica propone y con qué intencion,

atendiendo al contexto social y cultural de cada autor.

10



4. CUATRO CUENTOS. Del realismo magico al horror gotico

4.1. Analisis de los cuentos

4.1.1. «Un sefior muy viejo con unas alas enormes» (1968)

La historia se ambienta en una localidad marina del Caribe que remite al espacio de «El
mar del tiempo perdido» (1961). Aungue en el presente relato no se encuentra ningun
referente histdrico, la representacion del espacio, la miseria y la podredumbre que
oprimen al pueblo, evoca de forma implicita, igual que su predecesor, la realidad de
Colombia tras el espejismo de la fiebre bananera. Son estas las condiciones en las que
viven Pelayo y Elisenda, un matrimonio humilde, y es en el patio de su casa donde
sucede el fendbmeno sobrenatural: la caida del angel.

El angel, como ser mitolégico en la tradicion catélica, abandona aqui la esfera
metafisica para materializarse en la tierra, despojado de su connotacién divina, de modo
que queda reducido a su condicion fisica como hibrido. Su representacion se
descompone en su parte humana y su contraparte inhumana, tal como evidencia el

titulo, y ademas se parodia en los términos despectivos de viejo y animal:

Estaba vestido como un trapero. Le quedaban apenas unas hilachas descoloridas en el craneo
pelado y muy pocos dientes en la boca, y su condicion de bisabuelo ensopado lo habia
desprovisto de toda grandeza. Sus alas de gallinazo grande, sucias y medio desplumadas, estaban

encalladas para siempre en el lodazal. (2012: 273)

Dentro del mundo ficticio, el fendmeno no es puesto en duda: Pelayo y Elisenda
«se sobrepusieron pronto al asombro y acabaron por encontrarlo familiar» (2012: 246),
suponiendo por su forma antropomérfica que es un naufrago extranjero. No es hasta que
consultan a una vecina que lo identifican como a un angel, y también el resto del pueblo
lo denomina como tal. El Unico que duda de su condicion divina es el padre Gonzaga,
pues «nada de su naturaleza miserable estaba de acuerdo con la egregia dignidad de los
angeles» (2012: 247). Similarmente, el médico observa que sus alas «resultaban tan
naturales en aquel organismo completamente humano, que no podia entender por qué no
las tenian también los otros hombres» (2012: 251). Lo extraordinario no es la existencia
del angel, sino su fisonomia humana, contraria al imaginario mitico.

Su contraparte animal, sin embargo, impide que sea igualado a la calidad de

humano o venerado como ser mistico: los vecinos, aglomerados frente al gallinero

11



donde Pelayo encierra al angel, lo tratan «como si no fuera una criatura sobrenatural
sino un animal de circo» (2012: 246). Elisenda, harta del alboroto, decide cobrar por la
entrada para verlo, y pronto llega una multitud de curiosos de todo el Caribe, entre ellos,
personas con enfermedades estrafalarias en busca de salud. Pero el &ngel no cumple con
las expectativas del publico: a pesar de la pasividad con la que afronta el maltrato, mira
a los mortales con desprecio y los escasos milagros que se le atribuyen parecen mas
bien burlas. Decepcionados, los espectadores terminan prefiriendo la exhibicién de la
mujer que se convirtio en arafia, pues se permite «hacerle toda clase de preguntas sobre
su absurda condicion, y examinarla al derecho y al revés, de modo que nadie pusiera en
duda la verdad del horror» (2012: 249). Para cuando el patio vuelve a quedar vacio,
Pelayo y Elisenda han acumulado tal cantidad de dinero que se permiten llevar una vida
de lujos, de modo que el angel, desprovisto de su utilidad, no es mas que un estorbo que
se arrastra moribundo por la casa.

Se produce, por tanto, una desmitificacion del angel llevada al extremo de la
parodia carnavalesca. Su representacién oscila entre los campos semanticos de lo
humano y lo animal, como sujeto y objeto, lo que le permite acercarse a la sociedad
pero no integrarse en ella. En consecuencia, la criatura es mercantilizada para satisfacer
los deseos morbosos, asi como los intereses econdmicos, del hombre que vive en la
miseria y desencantado de la maravilla. EI fenémeno es naturalizado, citando a Roas,
«aceptado dentro de su extrafieza»°, lo que resulta verosimil en un mundo donde todo es
posible, porgue reina en este la desmesura de lo real imaginario, y que a la vez remite al
mundo real. Asi pues, desde la perspectiva de la recepcion, lo verdaderamente fantéstico
no es el ser sobrenatural en si, sino la desautomatizacién generalizada del propio efecto
fantastico.

En conclusion, como observa Penuel, el relato trasluce un presupuesto magico-
realista: «all “reality” is miraculous; we simply fail to notice it because we become
accustomed to it. It is as exhaustible as our imaginations»®. Ello queda reflejado en el
desenlace: Elisenda se encuentra en la cocina cuando descubre a la criatura en sus torpes
tentativas de vuelo, con sus nuevas alas de «pajarraco viejo» y «buitre senil» (2012:
252). El suceso es parodiado y naturalizado en una situacion cotidiana, y por eso,

cuando el angel desaparece de su vista, la mujer no siente asombro sino alivio, porque

® Roas, D. (2011). Tras los limites de lo real. Madrid: Editorial Paginas de Espuma. Recuperado de:
http://www-digitaliapublishing-com.are.uab.cat/a/44127

® Penuel, A. M. (1998). The contingency of reality in Garcia Méarquez’s “Un sefior muy viejo con unas
alas enormes”. Romance Notes, 38 (2), 196.

12


http://www-digitaliapublishing-com.are.uab.cat/a/44127

«entonces ya no era un estorbo en su vida, sino un punto imaginario en el horizonte del
mar». Para Vargas Llosa, la escena final simboliza un fendmeno que se continuara
produciendo en los proximos relatos de Marquez: la «<inmersién cada vez mas profunda

[de la realidad ficticia] en lo imaginario» (2021: 618).

4.1.2. «<El ahogado mas hermoso del mundo» (1968)

El presente relato también se sitGa en una localidad marina. Su representacion, en este
caso, se enfoca en la soledad de sus habitantes y en la aridez de la tierra, razén por la
cual los muertos no pueden ser enterrados, sino lanzados al mar, igual que en «EIl mar
del tiempo perdido». Pero cuando un ahogado encalla en sus costas saben de inmediato
que no pertenece al pueblo, a pesar de que el cadaver resulta irreconocible.

Los primeros en encontrarlo son los nifios, que juegan a enterrarlo vy
desenterrarlo hasta que alguien da la voz de alarma. Los hombres, al cargarlo, se dan
cuenta de las enormes proporciones del cuerpo, pero lo ignoran pensando que «tal vez la
facultad de seguir creciendo después de la muerte estaba en la naturaleza de ciertos
ahogados» (2012: 273), y se centran en averiguar a qué pueblo pertenece. En una
primera instancia, el fendmeno es naturalizado; no hay asombro ni en la mirada infantil
ni en la adulta, pero la diferencia en sus actitudes los sitia en dos mentalidades
opuestas: la apatia y la imaginacién. Sin embargo, la verdadera apariencia del ahogado

queda al descubierto cuando las mujeres limpian el lodo que cubre al cadaver:

Notaron que sobrellevaba la muerte con altivez, pues no tenia el semblante solitario de los otros
ahogados del mar, ni tampoco la catadura sérdida y menesterosa de los ahogados fluviales [...].
No sélo era el més alto, el mas fuerte, el mas viril y el mejor armado que habian visto jamas,

sino que todavia cuando lo estaban viendo no les cabia en la imaginacion. (2012: 274)

La causa del asombro es la desmesura superlativa de su belleza y de su fuerza,
que contrasta con el campo semantico de la muerte y, por tanto, supera los limites del
pensamiento. Al no ser inteligible por medio de la razon, las mujeres tratan de hacerlo
conmensurable en el plano imaginario: fascinadas por las cualidades del ahogado y
frustradas ante los defectos de sus hombres, empiezan a fantasear sobre como de felices
hubieran sido si el muerto hubiera vivido en el pueblo, achacando su virilidad a poderes
sobrehumanos. La mas vieja de las mujeres es la Unica que lo contempla con
compasion, ajena a estos «dédalos de fantasia», y por eso es ella quien le da un nombre,

con el que las demés concuerdan: «Tiene cara de llamarse Esteban» (2012: 275).

13



Al ser nominado, el ahogado pasa de ser idealizado a ser humanizado: las
mujeres comprenden la verglienza que debid pasar en vida por culpa de su cuerpo
descomunal, lo ven «tan muerto para siempre, tan indefenso, tan parecido a sus
hombres» que se compadecen de él, y cudnto mas se lamentan de su muerte se les va
volviendo méas «Esteban» (2012: 276). La nominacion implica a su vez una
identificacion del desconocido como conocido, y en consecuencia, cuando los hombres
regresan con la noticia de que no pertenece a ningun pueblo, las mujeres lo reclaman
como suyo: «jBendito sea Dios —suspiraron—: es nuestro!».

Para los hombres, en cambio, el ahogado no es mas que «un muerto de nadie, un
fiambre de mierda», y creen que el revuelo emocional se debe a «frivolidades de mujer»
(2012: 276). De nuevo, da la impresion de que el género masculino pertenece a un
orden distinto, pero cuando ven el rostro del muerto también ellos se asombran de su
vigorosidad y lo identifican con el mismo nombre: «Era Esteban. No hubo que repetirlo
para que lo reconocieran» (2012: 277). Mas aun, se dan cuenta de que esta
«avergonzado» de sus atributos y que preferiria haber muerto de una forma mas discreta
para no molestar a nadie. Aqui se explicita otra propiedad sobrenatural, la capacidad de
sentir asignada a un ser inerte, lo que contribuye a su humanizacion.

En consecuencia, lo subjetivo deviene objetivo: el ahogado no parece Esteban,
sino que lo es. Este vaivén entre ambos planos resulta problematico, pues abre la
posibilidad de que las caracteristicas sobrenaturales del ahogado sean fruto del «delirio
imaginativo» del que habla Vargas Llosa (2021: 628). El narrador, entonces, podria
estar contando la historia desde una focalizacion interna, en apariencia omnisciente —
prueba de ello es la alternancia entre verbos de estado y verbos perceptivos, como
también el uso del estilo indirecto libre—. No obstante, esta misma ambiguedad pone en
evidencia otro presupuesto magico-realista: el poder subversivo del imaginario
colectivo. El hecho de que haya un consenso en todo el pueblo implica que el plano
subjetivo se confunda con el objetivo hasta superponerse. De nuevo, lo verdaderamente
fantastico no es el ser sobrenatural en si, sino, en palabras de Vargas Llosa, «la
coherencia en la irracionalidad» (2021: 628).

Mientras que las cualidades connotativas del ahogado (la belleza) lo elevan a un
ser fantastico, sus cualidades denotativas (la sensibilidad) lo convierten en un ser
humano al que reconocen como «Esteban», de modo que el fenémeno es naturalizado
dentro de su extrafieza. Asi ocurre en la espectacular celebracion de los funerales del

ahogado: durante el acto es adoptado como miembro familiar, de manera que «a través

14



de él todos los habitantes del pueblo terminaron por ser parientes entre si» (2012: 278).
Por eso, cuando llega el momento de la despedida, toman conciencia del vacio que deja
su ausencia, de «la desolacién de sus calles, la aridez de sus patios, la estrechez de sus
suefios, frente al esplendor y la hermosura de su ahogado». Su recuerdo, sin embargo,
permanecera en la memoria colectiva y se proyectara hacia el futuro, uno a la altura de
su belleza, donde de la tierra vuelva a brotar la vida, para que sean reconocidos como
«el pueblo de Esteban» (2012: 279). La realidad objetiva se adaptara a lo real
imaginario, y no a la inversa, de lo que se desprende una pulsion utopica, un deseo de
superar la soledad y alcanzar la union social. Citando a Alonso: «El pueblo se

identificara con Esteban, y Esteban generar4 la identidad y la singularidad al pueblo»’.

4.1.3. «El desentierro de la angelita» (2017)

La historia tiene lugar en dos espacios, ambos ubicados en la zona urbana de Buenos
Aires. La protagonista, de nifia, desentierra en la casa de su infancia unos huesos que
segun su padre son de gallina, pero que segin su abuela pertenecen a una de sus
hermanas, fallecida a los pocos meses de nacer, a quien se refiere como «la angelita».
Tras la muerte de la abuela, la casa es vendida y la protagonista, ya adulta, se va a vivir
sola en un departamento, donde una noche aparece el fantasma de la muerta.

El nombre de angelita proviene de la ceremonia del velorio y entierro del
angelito, un rito funerario fundado en la creencia de que el espiritu del infante fallecido
volara al mas all4 portando plegarias para su familia (Fine, 2023). No obstante, en este
relato se subvierten tanto la tradicion del angelito como el mito del fantasma, pues la
angelita no aparece como un ser etéreo, sino que se materializa como un cadaver
andante con «dos rudimentarias alitas de carton con plumas de gallina» (2017: 17)
pegadas a la espalda: «La angelita no parece un fantasma. Ni flota ni esta palida ni lleva
vestido blanco. Estad a medio pudrir y no habla» (2017: 16). EI fenémeno sobrenatural,
por tanto, consiste en la transgresion de los planos fisico y metafisico, por una parte, y
de las leyes de la vida y de la muerte, por otra.

La primera reaccion de la protagonista es de asombro extremado hacia el miedo:
grita, llora, cierra los 0jos y se cubre los oidos, escondida bajo las sabanas, creyendo

que se trata de una pesadilla o de una alucinacion. En un acto desesperado, intenta

" Alonso, G. M. (2002). Erase una vez Gabriel Garcia Marquez, el ahogado mas hermoso del mundo.
Verba Hispanica, 10, 26.

15



ahorcarla aun sabiendo que no es coherente, pero solo le deja la traquea a la vista,
manchandose los dedos con restos de carne en descomposicion. Aunque al principio
vacila sobre el fendmeno, la tangibilidad del cuerpo la obliga a abandonar la razon y a
aceptarlo como real: «Tenia que dejar definitivamente de pensar en términos de qué era
posible y qué no» (2017: 17-18). Supone entonces que lo que decia la abuela era verdad,
y no supersticiones o desvarios, como habia creido su padre, lo que implica también una
disolucién de los limites entre las categorias de lo objetivo y lo subjetivo.

El misterio, entonces, es el motivo de su presencia. Con el tiempo se va
acostumbrando a su compafiia y deja de temerla: «Solamente sé que no es mala, y que le
tuve miedo al principio, pero hace rato que no» (2017: 20). Su actitud contrasta con la
de las personas que al verla en la calle se paralizan del horror o huyen aterrorizadas, y
llega al extremo de lo grotesco: incluso le compra juguetes para que se entretenga, como
si de su hija se tratara. Finalmente, comprende que el deseo de la angelita es encontrar
sus huesos, pero, tras la instalacién de los nuevos propietarios, estos ya no se encuentran
en el lugar donde la protagonista los habia vuelto a enterrar. Arrepentida por no haberles
dado mejor sepultura, le pide disculpas a la angelita con la esperanza de que se vaya,

pero aungue esta las acepta, asintiendo, no desaparece:

Le pregunté si ahora estaba tranquila y se iba a ir, si me iba a dejar sola. Me dijo que no. Bueno,
contesté, y como la respuesta no me cay6é muy bien sali caminando rapido hasta la parada del 15
y la obligué a corretear detras de mi con sus pies descalzos que, de tan podridos, estaban dejando

asomar los huesitos blancos (2017: 21)

A pesar de la ausencia de referentes historicos, Bustamante encuentra en el motivo del
desentierro una connotacién politica, pues remite a la basqueda de los desaparecidos de
la dictadura: el relato «problematiza en torno a como a esos sujetos perdidos en una
tierra de sepulturas anonima se les arrebatdé no solo la vida sino también su
particularidad, su relato, su identidad» (2019: 41). Desde esta perspectiva, el final
abierto, la no resolucion del misterio, la ausencia de la catarsis propia del terror, plantea
la imposibilidad de aliviar el trauma historico. A través de lo grotesco se desautomatiza
el asombro, asi como el miedo, pero ello no busca producir un placer morboso ni
relativizar el horror, sino que invita a mirar al monstruo para ver en el otro el reflejo de
uno mismo: hay algo de humano en €l y sin embargo no es posible la comunicacion, y
es en este silencio donde radica el efecto fantastico. La seguridad sobre el mundo es

sustituida por la incertidumbre ante un futuro vacuo, carente de sentido, pues los

16



conflictos pendientes del pasado no encuentran su solucion en el presente. La angelita,
asi pues, constituye un cuerpo-escrache, vulnerable pero no inerme, como un

recordatorio contra el olvido.

4.1.4. «Bajo el agua negra» (2016)

La historia también se ambienta en Buenos Aires, concretamente, alrededor del
Riachuelo, el rio més contaminado de Argentina: «EI rio negro que bordeaba la ciudad
estaba muerto, en descomposicion: no podia respirar» (2016: 164). La industrializacion
lo ha convertido en una zona inhabitable, muerta, y aun asi viven en ella familias de
clase baja, lo que se representa en el relato a través de una ubicacion ficticia: Villa
Moreno. En este barrio marginal, con altos indices de delincuencia, que rinde culto a
santos profanos, los nifios nacen con mutaciones por culpa del agua del rio.

Este mundo es visto a través de los ojos de la fiscal Marina Pinat, en cuya
perspectiva se focaliza el narrador. En contraste con la desesperanza del padre
Francisco, quien desiste en su mision espiritual, destaca su determinacion por defender
los derechos de las familias de Villa Moreno: pretende investigar el asesinato de dos
jévenes, Emanuel y Yamil, supuestamente arrojados al rio por dos policias, que se
defienden como inocentes; el cuerpo de Yamil fue encontrado, mientras que el de
Emanuel continta desaparecido. Asi pues, los habitantes de la villa son representados
como el otro barbaro y a la vez como victimas de un sistema en el que se perpetua la
explotacion del medio y la violencia policial. Frente a este mundo incoherente, la fiscal
simboliza el yo civilizado, la prevalencia de la justicia y la restitucion del orden.

No obstante, pronto se encuentra con un fendbmeno que supera las leyes de la
naturaleza: se rumorea que Emanuel ha vuelto vivo del agua. La noticia le llega a través
de una adolescente del barrio, embarazada y adicta, posiblemente una de las afectadas
por las mutaciones; se lo dice sin asombro y con frialdad, y lo Unico que le interesa es si
le van a pagar por la informacion. Por eso la fiscal intenta convencerse de que se trata
de una mentira, pero la razén no logra tumbar el miedo, en el extremo del horror, que se

trasluce en el plano de los suefios y a la vez afecta a los sentidos:

La razén le decia que la chica embarazada sélo estaba buscando dinero, pero habia algo en la
historia que sofiaba extrafiamente real, como una pesadilla vivida. Durmié mal, pensando en la
mano del chico muerto pero vivo tocando la orilla, en el nadador fantasma que volvia meses

después de ser asesinado. Sofid que de esa mano se caian los dedos cuando el chico se sacudia la

17



mugre después de emerger y se despertd con la nariz chorreando olor a carne muerta y un miedo

horrible a encontrar esos dedos hinchados e infecciosos entre las sabanas. (2016: 162)

La duda la empuja a comprobar los hechos por su propia cuenta. Aunque todavia
no cree en el testimonio de la chica, es consciente de que algo extrafio esta sucediendo
en la villa, pues no la encuentra animada y bulliciosa, como es habitual, sino solitaria y
en silencio, sumida en una atmosfera funebre: «ahora estaba tan muerta como el agua
del Riachuelo» (2016: 167). También la parroquia esta vacia, con las paredes pintadas
de grafitis sin sentido donde deberia haber imagenes religiosas y una cabeza de vaca
clavada en un palo en el lugar del altar. Hasta aqui la guia un chico deforme, que lo
Unico que dice es que «En su casa el muerto espera sofiando» (2016: 169). Es el padre
Francisco quien, borracho, le confirma los rumores, y mas adn, lo atribuye a una causa
superior: hay un mal oculto en el rio que se ha intentado cubrir bajo capas de mugre,
pero los cuerpos arrojados por los policias lo despertaron: «;Sabes qué quiere decir
“Emanuel”? Quiere decir “Dios esta con nosotros”. De qué Dios estamos hablando es el
problema» (2016: 171).

De nuevo, la fiscal busca una explicacion racional. El repentino ruido de los
tambores en la calle le hace pensar que la gente se esta preparando para la murga de
carnaval, que la profanacién de la parroquia no es mas que una broma dirigida al
parroco y que este ha enloguecido ante sus amenazas: «Todo era espantoso, pero no era
imposible. No habia ningln chico muerto que vivia, no habia ningin culto de muertos»
(2016: 171). Sin embargo, pronto se da cuenta de que no se trata de una murga, sino de
una procesion encabezada por los chicos deformes y cerrada por el idolo al que cargan
sobre una cama alta. Lo Unico que alcanza a ver es un brazo gris que le recuerda a su
pesadilla, momento en el que huye aterrorizada, incapaz de aceptar aquello que es a
priori imposible, a pesar de que los vaticinios del parroco parecen hacerse realidad:
«porque no podia estar agitada, esa agua no respiraba, el agua estaba muerta [...], como
era posible una crecida si el agua estaba estancada» (2016: 173-174).

Este es un final abierto, pues no se esclarece si el rumor sobre la resurreccion de
Emanuel es verdad o mentira. La fiscal no lo acepta en ningln momento, porque
tampoco puede comprobarlo, y lo Unico que la hace dudar es una pesadilla, fruto de un
miedo sin fundamento e impropio de su oficio. No obstante, su insistente negacion de lo
imposible demuestra una pérdida de seguridad ante el mundo: el consenso colectivo
sobre el fendmeno, asi como el inquietante parecido entre lo percibido y lo sofiado,
plantean la posibilidad de que este sea real, lo que significaria una violacion de las leyes

18



de la vida y la muerte. Asi pues, el efecto fantastico se desprende de la confusion entre
el plano objetivo y el subjetivo, de la vacilacion ante la realidad y de la inutilidad de la
razén, y no tanto del fenémeno sobrenatural, que solo se sugiere.

Mas alla de lo metafisico, el asombro se extrema hacia la esfera del miedo. Por
un lado, el horror, la repugnancia suscitada por la visién escabrosa del adolescente
muerto, asi como de los nifios deformes, enfatiza su condicién de victima a la vez que
reconduce el foco hacia la responsabilidad del sistema. Por otro, el terror, la amenaza
que supone el levantamiento colectivo de estos seres marginales para la sociedad, los
transforma en potenciales victimarios armados como monstruos. Como argumenta
Alvarez, el muerto regresa a la vida «no para prometer una trascendencia, sino para
afirmar la no vida como base de su sociedad», pues «el orden establecido (Iglesia y
Estado) es inoperante y el mundo de los desclasados debe crear sus propios lenguajes,
rituales y modos de vida» (2020: 72). En conclusion, se niega toda esperanza en el
progreso, a través de la evocacion de un futuro distépico en el que no existe orden
alguno, pues ni siquiera la justicia, considerada el valor absoluto de la humanidad,

puede restablecer las fronteras entre el yo civilizado y el otro barbaro.

4.2. Andlisis comparativo

Terminado el analisis de los cuatro cuentos, procederemos a contrastar los datos
siguiendo los mismos parametros establecidos en la metodologia, con tal de determinar
las similitudes y las diferencias que nos permitan responder a las preguntas de
investigacion. En cuanto al espacio, todos los relatos se ambientan en un lugar
reconocible para el lector: en el caso de Garcia Marquez se representa una localidad
marina del Caribe que refleja la crisis tras la fiebre del banano, mientras que los cuentos
de Enriquez se sitlan en el nacleo urbano de Buenos Aires, probablemente en una época
posterior a la dictadura.

Cabe considerar las diferencias en la dimension social del espacio, unida a la
focalizacion del relato. Por una parte, el mundo de Marquez esta poblado Unicamente
por personajes de clase humilde, a menudo innominados, debido al aislamiento en el
que se encuentra el lugar; aqui, el narrador es en apariencia omnisciente y no se focaliza
en una unica perspectiva sino en multiples. Por otra parte, los relatos de Enriquez son
narrados desde el punto de vista de dos mujeres que se enfrentan a un grupo social

subyugado al suyo: el orden de los adultos contra el de los nifios, la sociedad civil

19



contra la poblacion marginal. Si en el primer caso se ofrece una vision colectiva
uniforme, el segundo coloca al individuo frente al sistema jerarquico en el que habita.

En cuanto al elemento sobrenatural, se reconocen dos tipos de seres fantasticos
segun las leyes de la naturaleza que se transgreden: el ser angelical y el muerto viviente.
Por un lado, el angel y la angelita sobrepasan el plano metafisico para materializarse en
el mundo fisico; por el otro, Esteban y Emanuel adquieren propiedades de los seres
vivientes, impropias de los seres muertos, lo que aplica también a la angelita. Los cuatro
son representados como cuerpos tangibles, de fisonomia humana, lo que supone una
subversion de las categorias ontologicas de la realidad, pues aquello que pertenece a la
esfera abstracta es referido como un objeto concreto. En consecuencia, se transgrede
también el imaginario mitico, como ocurre con los angeles, al ser despojados de su
caracter celestial a través de la parodia. Se observa, asi pues, un esfuerzo por superar los
limites del lenguaje en el acto de nombrar lo que es a priori imposible, con el propdsito
de plantear su existencia real en el mundo cotidiano.

La diferencia principal radica en el nivel de conflictividad entre el ser
sobrenatural y el espacio en el que irrumpe. Mientras que las protagonistas de los
cuentos de Enriquez expresan un evidente sentimiento de asombro, extremado hacia el
miedo, los personajes de los cuentos de Marquez no muestran vacilacion ante el
fendmeno, sino que lo admiten como real; la duda en «Un sefior muy viejo con unas
alas enormes» no dura mas que un instante, lo que contrasta con «Bajo el agua negra»,
en el que ocupa la totalidad del relato. No obstante, conviene observar los otros dos
casos por la complejidad que presentan: el del ahogado, cuya belleza resulta increible
para los personajes, y el de la angelita, pues tanto el asombro como el miedo que
provoca en la protagonista son finalmente superados.

Esto se puede explicar atendiendo a la definicion de lo fantastico como
transgresion segun Roas (2001). EI mundo representado por Enriquez se sostiene en la
confianza en la razén; los fendmenos que escapan de las leyes de la naturaleza son
concebidos como irracionales, fruto de la supersticion o de la locura. Por este motivo,
aunque la aparicion de la angelita es aceptada como posible, no es explicable por medio
de la razon, de modo que se destruyen los pilares del conocimiento; el suceso es
naturalizado, pero no en el sentido magico-realista del término, sino desde una mirada
grotesca que no anula el efecto fantastico. Ello demuestra que la presencia del asombro
no es condicién suficiente para definir lo fantastico, en contra de la tesis de Todorov
(2001). En contraposicion, si el angel de Marquez no provoca asombro entre los

20



personajes es porque el funcionamiento de su mundo no se basa en la razon, sino que
domina en él la irracionalidad, o0 mé&s bien, la racionalidad alternativa que plantea
Quijano (2022), la hegemonia de lo real imaginario en palabras de Vargas Llosa (2021),
lo que permite explicar el fendmeno dentro de los limites de su universo.

En «El ahogado mas hermoso del mundo», hasta cierto punto, también se
produce una transgresion del mundo representado. La adopcién de Esteban por parte del
pueblo implica una ampliacion de los limites de su realidad, pues si bien la facultad de
crecer y sentir atribuida a un ser inerte es concebida como un hecho natural, la belleza 'y
la muerte son términos en principio incompatibles. Pero precisamente esto explica la
ambiguedad del caso: el ahogado es reconocido dentro de la comunidad porque no
pertenece del todo a la esfera de lo desconocido, sino que se sitla en la interseccion
entre el yo y el otro; se trata del «reconocimiento inquietante» del que habla Chiampi
(1983). Lo que se concibe como fantastico no es tanto su caracter sobrenatural, pues lo
magico ejerce como norma, sino su fisonomia antropomorfica, como ocurre en menor
medida en «Un sefior muy viejo con unas alas enormes». No obstante, el conflicto
finalmente se resuelve mediante la union, o el deseo de unidn, entre el plano de lo real
objetivo y lo real imaginario (o subjetivo) en una unica realidad, en coherencia con el
género de lo maravilloso.

También en «Bajo el agua negra» se produce un trasvase de categorias, pues la
contraparte humana del monstruo, asi como la monstruosidad figurada del hombre,
plantean la disolucion de las fronteras entre el yo y el otro, en el papel de civilizacion y
barbarie. La diferencia, partiendo de la distincién de Armitt entre el gotico y el realismo
maégico (cit. Casanova-Vizcaino y Ordiz, 2021), es que tanto en este relato como en «El
desentierro de la angelita» se manifiesta la intencion de mantener la alteridad fuera del
territorio considerado como propio, con tal de proteger la estabilidad del mundo y la
confianza en la razon. Sin embargo, la imposibilidad de resolver el conflicto, a causa de
la confusion entre los hechos objetivos y las figuraciones subjetivas, conduce a la
pérdida de todo sentido. Disueltas las fronteras entre lo real y lo irreal, no hay forma de
separar el mundo natural del sobrenatural, como tampoco de fusionarlos en una Unica
dimension; la convivencia es imposible, como imposible es establecer categorias
distintivas o siquiera delimitar la propia identidad.

La interpretacion que se propone a nivel ontoldgico se puede relacionar con la
interpretacion de Fine (2023) sobre la representacion de la muerte en los cuentos de

Enriquez, comparada con la narrativa del realismo mégico. En tres de los cuentos

21



analizados se produce una violacion de las leyes bioldgicas, pero mientras que el
ahogado de Marquez adquiere propiedades como la belleza y la sensibilidad, la angelita
y el zombie de Enriquez son cadaveres putrefactos que se mueven pero no sienten. En el
primer caso, se propone la vida como un poder ilimitado, capaz de regenerar la
naturaleza inerte; en el segundo, la muerte impera como estado absoluto e

intrascendente, sometiendo todo organismo a una degeneracion sin retorno:

Si el Realismo Magico plantea un desafio a las leyes racionales que rigen el mundo, basado en la
realidad y las tradiciones del continente, promoviendo también con ello un cuestionamiento de la
concepcién occidental de la muerte, Enriquez nos devuelve la muerte en toda su materialidad y
crudeza: no hay asombro placentero, sino disgusto; no un mas alla, sino un aqui y ahora que

instaura el inexorable proceso de putrefaccion que conlleva la muerte. (2023: pér. 23)

El problema que presentan los cuentos seleccionados para el andlisis
comparativo es que si se reduce la intencion de Marquez a una voluntad estética sin
contenido critico, es decir, desinteresado de la realidad, los términos pueden resultar
dispares. Sin embargo, como se ha pretendido demostrar, los mundos que representa
este Ultimo tampoco son compensatorios: ambos autores comparten una mirada
subversiva sobre el mundo, vehiculada a través de la representacion del ser sobrenatural
en un espacio reconocible para el lector. La interpretacion que se propone se justifica
desde las teorias de lo fantastico y, a su vez, se puede contrastar a partir del segundo
componente narrativo: el género maravilloso y el modo goético. Esta divergencia en la
estética, que asimismo evidencia dos visiones ontolégicas contrarias, se puede explicar
atendiendo a las diferencias en el contexto politico y cultural de cada autor.

Por una parte, «Un sefior muy viejo con unas alas enormes» y «El ahogado mas
hermoso del mundo» representan la realidad de Colombia a mediados del siglo XX,
concretamente, la zona del Caribe. Esta época esta marcada por la crisis derivada de la
explotacion de las compafiias bananeras, asi como por la expansion del movimiento
obrero. A esto se suma la cuestion de la identidad latinoamericana, que se trata de
solventar mediante una innovacion estética que la critica identifica como realismo
magico. Estos temas estan presentes en Cien afios de soledad y perviven en los relatos
posteriores de Marquez, adoptando una forma maés cercana al genero de lo maravilloso.
Se refleja, sin embargo, la misma vision de la realidad de Latinoamérica, como espacio
de una racionalidad y un socialismo alternativos a Europa: la hegemonia de lo real

imaginario une a los pueblos explotados por el capitalismo para conducirlos a la

22



superacion de la soledad y de la miseria y a la regeneracion de la tierra. Mas alla de lo
que es la realidad, se muestra lo que podria llegar a ser.

Por otra parte, «EIl desentierro de la angelita» y «Bajo el agua negra» representan
la realidad de la Argentina urbana en la transicién del siglo XX al XXI, marcada por el
trauma de la dictadura. La violencia institucional hacia los desclasados perdura en la
actualidad, oculta bajo una ilusién de progreso, y ni siquiera la justicia puede salvar a
las victimas. Es entonces cuando se descubre en la narrativa de terror un siniestro
parecido entre la realidad y la literatura, lo que reaviva la tendencia del gotico
latinoamericano. Los cuentos de Enriquez escenifican desde el género la violencia del
presente, pero sin negar sus lazos con el pasado, como se explorard en Nuestra parte de
noche. Se refleja, por tanto, una vision distdpica de Latinoamérica, como espacio
incoherente y desestabilizado en el que se diluyen las fronteras entre civilizacion y
barbarie: lo sobrenatural, relegado a la clase marginal, no es objeto de maravilla sino de
terror, pues amenaza con dar muerte a la razon, a la sociedad y a la propia idea de yo y
de realidad, como venganza contra el horror al que ha sido sometida. Asi pues, la Unica

certeza es el vacio de lo real, esto es, el no ser.

23



5. CONCLUSIONES

Llegados a este punto, es posible responder a las preguntas de investigacion: ;Como se
articula, en los cuentos de Gabriel Garcia Marquez y Mariana Enriquez, la vision
ontoldgica del mundo a través de la expresion literaria? ¢En qué coinciden y en qué se
diferencian las miradas politico-escriturales de cada autor, que comparten, a pesar de la
distancia espacial y temporal, un caracter subversivo en la dicotomia real-ficticio? ;Qué
problemas comporta, basdndonos en estos casos concretos, equiparar con la etiqueta de
nuevo boom o boom femenino a la generacién de escritoras latinoamericanas de la
ultima década, con el fendomeno del boom de los afios sesenta?

En primer lugar, hemos establecido las principales similitudes y diferencias en el
tratamiento de lo fantéstico entre los dos autores. Por un lado, los cuatro relatos
coinciden en la representacion del ser sobrenatural como real dentro de un espacio
reconocible para el lector, a través de la materializacion de ideas abstractas en objetos
concretos. Por otro, la relacion entre la criatura y el espacio en el que irrumpe se articula
en distintos grados de conflictividad, dependiendo de si se produce o no una
transgresion del orden ontoldgico del mundo textual.

En segundo lugar, hemos determinado que ambos casos presentan una mirada
subversiva sobre la realidad, pues se invalida la razén como modo de conocimiento, de
donde se desprende el efecto fantastico. Sin embargo, son perspectivas opuestas, pues
responden a las tensiones politicas y a los movimientos culturales especificos de cada
uno, y a la vez entroncan con expresiones literarias diferentes: el género maravilloso y
el modo gotico. Por una lado, Garcia Marquez propone un racionalismo alternativo, por
el cual lo real imaginario y lo real objetivo coexisten en una utopia contra la explotacién
capitalista y a favor de la vida. Por otro, Enriquez niega el acceso al conocimiento sobre
la realidad ante los horrores de un mundo incoherente, cuyo Unico destino parece ser
una distopia en pos de la muerte.

Por supuesto, los cuentos seleccionados no definen por completo la trayectoria
narrativa de sus autores, como tampoco la realidad historica y cultural de toda
Latinoamérica: la violencia y la literatura adoptan formas distintas en cada pais y en
cada época. Ni todos los autores al boom se asocian al realismo maégico, ni el horror
gotico es la Unica tendencia entre las escritoras del momento. Cabria también estudiar la

presencia del género de terror y del modo gotico en el siglo pasado, en lo que ya se esta

24



trabajando, asi como la permanencia del realismo magico en la actualidad y sus
innovaciones, con tal de ofrecer una vision mas compleja de la historia de la literatura
latinoamericana. Ademas, intentar definir los movimientos literarios recientes presenta
ciertas complicaciones; como dice Oviedo, «El papel de cronista es apasionante, pero
tiene sus riesgos: la distancia critica se acorta hasta casi desaparecer puesto que todo
ocurre ante nuestros 0jos, con personas vivas, que conocemos y que actlan entre
nosotros» (2001: 383).

Sin embargo, los casos tratados en este trabajo ejemplifican el problema del que
hablaba Monica Ojeda: las miradas politico-escriturales no son las mismas en los dos
autores. Tanto Garcia Méarquez como Mariana Enriquez, mas alld de plantear la
existencia de lo sobrenatural, ponen en duda la confianza absoluta en la razon, buscando
un lenguaje para representar lo que es a priori indecible porque ha sido apartado de la
sociedad. Son discursos ficticios que contradicen el discurso de la realidad, pero desde
dos miradas radicalmente distintas que responden a los conflictos particulares de su
tiempo, lo que se refleja en las tendencias del panorama literario actual: en la bdsqueda
de la expresion del horror y su experiencia, se ha recuperado la tradicion del gético
sobrenatural, mientras que el realismo magico, desde hace afios, parece haber
desaparecido del centro del escenario.

Lo cierto es que las narrativas de ambos autores encauzan con una cuestion
universal: ¢qué es la realidad? O mas bien, ;qué es la verdad? Porque el acto de
nombrar no es inocente: una palabra como boom tiene su propio discurso, su propia
historia; pertenece a un momento concreto del pasado, en el que las mujeres escritoras
fueron invisibilizadas. El porqué de la ficcién ha sido discutido desde tiempos antiguos,
pero, como demuestran las fluctuaciones de la historia, cada respuesta busca contradecir
a su precedente, romper con una tradicion, desarticular la realidad que se tiene por
verdadera. ¢Quiénes son las nuevas narradoras de nuestro siglo y con qué nombre nos

referiremos a ellas? Esa es la pregunta que queda pendiente de responder.

25



6. BIBLIOGRAFIA

Ainsa, F. (1984). Tensién utdpica e imaginario subversivo en Hispanoamérica. Anales
de literatura  hispanoamericana, 13, 13-36.  Recuperado  de:

https://dialnet.unirioja.es/serviet/articulo?codigo=899212

Alvarez Lobato, C. (2022). Una mirada a la infancia: el espanto social en Las cosas que
perdimos en el fuego, de Mariana Enriquez. Escritos, 30 (64), 60-76. DOI:
https://doi.org/10.18566/escr.v30n64.a04

Bustamante Escalona, F. (2019). Cuerpos que aparecen, “cuerpos-escrache”: de la
posmemoria al trauma y el horror en relatos de Mariana Enriquez. Taller de
letras, 64, 31-45. DOI: https://doi.org/10.7764/t16431-45

Carpentier, A. (2004). El reino de este mundo. Barcelona: Seix Barral.

Casanova-Vizcaino, S., y Ordiz, I. (Eds.) (2017). Latin American Gothic in Literature
and Culture. Nueva York: Routledge.

Chiampi, 1. (1983). El realismo maravilloso. Caracas: Monte Avila Editores.

Cavarero, A. (2009). Horrorismo. Nombrando la violencia contemporanea. Barcelona:
Anthropos.

Enriquez, M. (2017). Los peligros de fumar en la cama (22a ed.). Barcelona: Anagrama,

Enriquez, M. (2016). Las cosas que perdimos en el fuego (34a ed.). Barcelona:
Anagrama.

Fine, R. (2023). Entre el terror y el horror: el (des)entierro del Realismo Magico en dos
relatos de Mariana Enriquez. Amerika. Mémoires, identités, territoires, 26. DOI:
https://doi.org/10.4000/amerika.17351

Garcia Marquez, G. (2012). Todos los cuentos (4a ed.). Barcelona: Penguin Random

House.

Gasparini, S. (2022). “Aqui no me escucharan gritar”: violencia y horror en la narrativa
latinoamericana reciente escrita por mujeres. Tesis (Lima), 15 (20), 237-268.
DOI: https://doi.org/10.15381/tesis.v15i20.23522

Hernandez Carmona, L. J. (2012). Gabriel Garcia Méarquez. La escritura comprometida.

Revista de Literatura Hispanoamericana, 65. Recuperado
de: https://produccioncientificaluz.org/index.php/rlh/article/view/18538
Jackson, R. (2001). Lo “oculto” de la cultura. En J. Alazraki y D. Roas (2001). Teorias

de lo fantastico (141-152). Madrid: Arco/Libros.

26


https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=899212
https://doi.org/10.18566/escr.v30n64.a04
https://doi.org/10.7764/tl6431-45
https://doi.org/10.4000/amerika.17351
https://doi.org/10.15381/tesis.v15i20.23522
https://produccioncientificaluz.org/index.php/rlh/article/view/18538

Ordiz Alonso-Collada, 1. (2014). Estrategias ficcionales de lo insolito: la literatura
gotica frente a la literatura fantastica. Badebec, 3 (6), 138-168. Recuperado de:
https://rephip.unr.edu.ar/items/f801ble2-5f95-46e0-8c0c-7683546b8039

Oviedo, J. M. (2001). Historia de la literatura hispanoamericana 4: de Borges al

presente. Madrid: Alianza

Quijano, A. (2022). Modernidad, identidad y utopia en América Latina. Espiral, revista
de  geografias y  ciencias  sociales,  4(8), 175-186. DOI:
https://doi.org/10.15381/espiral.v4i8.26355

Roas, D. (2001). La amenaza de lo fantastico. En J. Alazraki y D. Roas (2001). Teorias
de lo fantastico (7-44). Madrid: Arco/Libros.

Saer, J. J. (2004). El concepto de ficcion. Barcelona: Seix Barral.

Snoey, C. (2022). Por un relato recuperado. La escritura del horror historico en la obra
de Mariana Enriquez. Cartaphilus, 20, 82-91. DOL:
https://doi.org/10.6018/cartaphilus.552861

Todorov, T. (2001). Definicion de lo fantastico. En J. Alazraki y D. Roas (2001).
Teorias de lo fantastico (47-64). Madrid: Arco/Libros.

Uslar Pietri, A. (2002). Realismo magico. En A. Uslar Pietri, Nuevo mundo, mundo

nuevo. Alicante: Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes. Recuperado de:

https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmc8w3c3

Vargas Llosa, M. (2021). Garcia Marquez: historia de un deicidio. Barcelona:

Alfaguara.

27


https://rephip.unr.edu.ar/items/f801b1e2-5f95-46e0-8c0c-7683546b8039
https://doi.org/10.15381/espiral.v4i8.26355
https://doi.org/10.6018/cartaphilus.552861
https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmc8w3c3

UNB

Universitat Autbnoma de Barcelona

Facultat de Filosofia i Lletres

Grau: Estudis de Catala i Espanyol
Curs academic: 2023-2024

L’estudiant Laia Giselle Valerio Andrés amb NIF | NG

Lliura el seu TFG Del realismo magico al horror goético: lo fantastico subversivo en los
cuentos de Gabriel Garcia Marquez y Mariana Enriquez

Declaro que el Treball de Fi de Grau que presento és fruit de la meva feina personal,
gue no copio ni faig servir idees, formulacions, cites integrals o il-lustracions diverses,
extretes de cap obra, article, memoria, etc. (en versié impresa o electronica), sense
esmentar-ne de forma clara i estricta I'origen, tant en el cos del treball com a la
bibliografia.

Séc plenament conscient que el fet de no respectar aquests termes implica sancions
universitaries i/o d’un altre ordre legal.

LAIA GISELLE Digitally signed
VALERIO by LAIA GISELLE

c VALERIO ANDRES
ANDRES - _DNI
DNI Date: 2024.06.11

_ 11:44:04 +02'00'

Bellaterra, 12 de juny de 2024


JLC

JLC

JLC


