Diposit digital
de documents
de la UAB

UAB

Universitat Autonoma
de Barcelona

This is the published version of the bachelor thesis:

Romero Espuch, Silvia. Creences i consol : el vincle entre Iespiritualitat japonesa
i la gestio del dol. Treball de Final de Grau (Universitat Autonoma de
Barcelona), 2024 (Estudis d’Asia Oriental)

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/318969

under the terms of the [(COIEEISEN Jicense.


https://ddd.uab.cat/record/318969

FACULTAT DE TRADUCCIO I D’INTERPRETACIO

GRAU EN ESTUDIS D’ASIA ORIENTAL

TREBALL DE FI DE GRAU
Curs 2024-2025

Creences i consol: el vincle entre Pespiritualitat japonesa
i la gestio del dol

Silvia Romero Espuch
1601510

TUTOR
BLAI GUARNE CABELLO

Barcelona, 28 de maig de 2025

UAB

Universitat Autonoma
de Barcelona



Dades del TFG

Titol: Creences i consol: el vincle entre I’espiritualitat japonesa i la gestié del dol

Autora: Silvia Romero Espuch

Tutor: Blai Guarné Cabello

Centre: Universitat Autonoma de Barcelona
Estudis: Estudis d’ Asia Oriental

Curs académic: 2024-2025

Paraules clau

Japo, espiritualitat, fe, religid, sintoisme, budisme, mort, dol, salut mental

Resum del TFG

El present treball explora com I’espiritualitat japonesa, caracteritzada per la integracid de creences
animistes i tradicions religioses, influeix en el procés de dol. Aquesta espiritualitat, centrada en la
permanencia de 1’anima al moén natural després de la mort, proporciona consol i eines espirituals per
afrontar la pérdua. L’estudi busca entendre com aquesta perspectiva cultural ofereix recursos Unics
per gestionar el dol, abordant la psicologia de la religio al Japd i la seva relacié amb aquest procés.
L’objectiu principal és analitzar com les creences animistes contemporanies interpreten la mort com
un procés de continuitat, on I’anima roman al mén natural, mantenint una connexio persistent entre
els vius i els difunts. Aixo minimitza la solitud del dol i proporciona consol a través de ritus
funeraris 1 practiques de veneracio ancestral. A més, es destaca I’impacte positiu d’aquestes creences
a nivell psicologic, alleugerint la carrega emocional, i fisiologic, afavorint la secrecio de
neurotransmissors com la serotonina. El treball segueix un enfocament interdisciplinari que combina
la psicologia de la religio i els estudis culturals japonesos. Mitjangant una revisi6 bibliografica de
fonts académiques i I’analisi de casos practics com rituals funeraris i practiques de veneracio, es
presenten els conceptes clau. Finalment, 1’estudi s’organitza en capitols que introdueixen el context
cultural japon¢s, analitzen els conceptes principals i conclouen amb les implicacions dels resultats en

la gestio6 del dol.

Avis legal

© Silvia Romero Espuch, Sant Pere de Vilamajor, 2025.

Es permet la reproducci6 total o parcial i la comunicaci6 publica de I’obra, sempre que no sigui amb
finalitats comercials, i sempre que es reconegui I’autoria de I’obra original. No es permet la creacid
d’obres derivades.




Datos del TFG

Titulo: Creencias y consuelo: el vinculo entre la espiritualidad japonesa y la gestion del duelo

Autora: Silvia Romero Espuch

Tutor: Blai Guarné Cabello

Centro: Universidad Autonoma de Barcelona
Estudios: Estudios de Asia Oriental

Curso académico: 2024-2025

Palabras clave

Japon, espiritualidad, fe, religion, sintoismo, budismo, muerte, duelo, salud mental

Resumen del TFG

El presente trabajo explora como la espiritualidad japonesa, caracterizada por la integracion de
creencias animistas y tradiciones religiosas, influye en el proceso de duelo. Esta espiritualidad,
centrada en la permanencia del alma en el mundo natural tras la muerte, proporciona consuelo y
herramientas espirituales para afrontar la pérdida. El estudio busca entender como esta perspectiva
cultural ofrece recursos Uinicos para gestionar el duelo, abordando la psicologia de la religion en
Japon y su relacion con este proceso. El objetivo principal es analizar como las creencias animistas
contemporaneas interpretan la muerte como un proceso de continuidad, en el que el alma permanece
en el mundo natural, manteniendo una conexion persistente entre los vivos y los difuntos. Esto
minimiza la soledad del duelo y proporciona consuelo a través de ritos funerarios y practicas de
veneracion ancestral. Ademas, se destaca el impacto positivo de estas creencias a nivel psicologico,
aliviando la carga emocional, y fisioldgico, favoreciendo la secrecion de neurotransmisores como la
serotonina. El trabajo sigue un enfoque interdisciplinar que combina la psicologia de la religion y los
estudios culturales japoneses. Mediante una revision bibliografica de fuentes académicas y el
analisis de casos practicos como rituales funerarios y practicas de veneracion, se presentan los
conceptos clave. Finalmente, el estudio se organiza en capitulos que introducen el contexto cultural
japonés, analizan los conceptos principales y concluyen con las implicaciones de los resultados en la

gestion del duelo.

Aviso legal

© Silvia Romero Espuch, Sant Pere de Vilamajor, 2025.

Se permite la reproduccion total o parcial y la comunicacion publica de la obra, siempre que no sea
con fines comerciales y se reconozca la autoria de la obra original. No se permite la creacion de
obras derivadas.




TFG’s data

Title: Beliefs and Comfort: The Connection Between Japanese Spirituality and Grief

Author: Silvia Romero Espuch

Tutor: Blai Guarné Cabello

Centre: Autonomous University of Barcelona
Studies: East Asian Studies

Academic Year: 2024-2025

Keywords

Japan, spirituality, faith, religion, shintd, buddhism, death, grief, mental health

TFG’s summary

This study explores how Japanese spirituality, characterized by the integration of animistic beliefs
and religious traditions, influences the grieving process. This spirituality, centered on the
permanence of the soul in the natural world after death, provides comfort and spiritual tools to cope
with loss. The research aims to understand how this cultural perspective offers unique resources for
managing grief, addressing the psychology of religion in Japan and its relationship with this process.
The main objective is to analyze how contemporary animistic beliefs interpret death as a process of
continuity, where the soul remains in the natural world, maintaining a persistent connection between
the living and the deceased. This perspective reduces the loneliness of grief and provides solace
through funeral rites and ancestral veneration practices. Furthermore, the study highlights the
positive impact of these beliefs both psychologically, alleviating the emotional burden, and
physiologically, promoting the release of neurotransmitters such as serotonin. The study follows an
interdisciplinary approach that combines the psychology of religion and Japanese cultural studies.
Through a bibliographic review of academic sources and the analysis of practical cases such as
funeral rituals and veneration practices, key concepts are presented. Finally, the study is organized
into chapters introducing the Japanese cultural context, analyzing the main concepts, and concluding

with the implications of the findings for grief management.

Legal notice

© Silvia Romero Espuch, Sant Pere de Vilamajor, 2025.

The total or partial reproduction and public communication of the work is permitted, as long as it is
not for commercial purposes and the authorship of the original work is acknowledged. The creation
of derivative works is not permitted.




Al meu pare, Jordi Romero Bastida, que és viu i etern en tot el que admiro.



Index

Introducci6

Aproximacio a I’espiritualitat al Japd: desenvolupament historic i cultural
1.1 Context historic: la naturalesa hibrida de I'espiritualitat japonesa

1.2 Creenga religiosa, espiritualitat i sincretisme al Japd contemporani
La noci6 de la mort en I’espiritualitat japonesa

Emocid i practica: la vinculacio ritual amb els difunts i els afligits

3.1 El protocol funerari al Jap6: practiques i ritus

3.2 El significat espiritual i emocional dels rituals

L’elaboracio del dol: la dimensi6 psicologica de I’espiritualitat

4.1 Processos psiconeuronals del consol i les creences en el procés de dol
4.2 Practiques i experiencies de consol en la cultura japonesa
Conclusions

Bibliografia



Introduccio

La relacié entre espiritualitat i dol constitueix un tema d’estudi d’enorme interes,
especialment en societats on la religiositat i les creences espirituals formen una part
integral de la vida quotidiana i de les seves tradicions culturals. En aquest treball de final
de grau, em proposo fer una aproximaci6 a aquest vincle en el context del Japd, una
societat caracteritzada per una espiritualitat sincrética que combina elements del

sintoisme, el budisme, el taoisme i creences animistes.

La hipotesi en que es basa el treball és que la creencga religiosa i la vivéncia espiritual
juguen un paper molt important i tangible en el procés d’elaboracio del dol i en
I’afrontament de la mort. Aquest marc hipotetic permet abordar la qiiestio des de diverses
perspectives complementaries. L’objectiu principal és comprendre com aquestes
tradicions espirituals contribueixen a la gestié del dol, oferint eines emocionals i rituals
per afrontar la perdua. Concretament els objectius del treball s’estructuren en tres eixos

principals:

1) realitzar una aproximaci6 al coneixement de 1’espiritualitat japonesa des d’una
perspectiva historica i cultural, fent émfasi en el seu paper en 1’elaboracié del dol
1 en la relacié amb la mort;

2) exposar 1 analitzar diferents rituals i practiques funeraries presents en
’espiritualitat japonesa, reflexionant sobre el seu valor emocional i espiritual en
la gesti6 del dol;

3) considerar de manera complexa la dimensié psicologica que les creences
religioses 1 1’espiritualitat juguen en el procés de dol i en la seva relacio amb la

mort.

En I’ambit metodologic, 1’orientacié seguida en aquest treball s’ha basat en ’analisi de
dades, cerca bibliografica i reflexions d’autors com Paul Heintzman (2010), qui ens parla
sobre la complexa relacid entre les recreacions o practiques basades en la natura i
I’espiritualitat; Kuroda Toshio, James C. Dobbins i Suzanne Gay i el seu valuds treball
Shinto in the History of Japanese Religion (1981) que m’ha servit per a aprofundir en el

recorregut del sintoisme, coneguda com la religié autoctona del Jap6 al llarg de la historia;



Yamanaka Hiroshi (2021) i la seva investigacio respecte les religions establertes i
’espiritualitat al Japod contemporani; o Nakayama Osamu (2019), qui aborda el tema del
canvi religiés en la societat japonesa contemporania, en concret sobre les religions
establertes i l'espiritualitat, etc. A més, la meva investigacié es fonamenta principalment
en l'estudi Effects of Religion and Faith on Mental Health (2021) de Papaleontiou-Louca,
E., que constitueix la hipotesi central d'aquest treball, aixi com en les evidencies
presentades en l'article Spirituality, Religiousness, and Mental Health: A Review of the
Current Scientific Evidence (2021) de Lucchetti, G., Koenig, H. G., i Lucchetti, A. L. G.
Aixi doncs, el present treball ha construit la seva base historico-cultural i teorica a través
d’aquests estudis i articles cientifics 1 académics més actuals. Aquests han permées donar
al treball un enfocament interdisciplinari amb [’objectiu d’investigar els impactes
espirituals 1 emocionals de la fe, tant la religiosa com la no-religiosa. Aquesta
metodologia permet una aproximacié rica i estructurada al tema, garantint la veracitat,

enriquiment, rellevancia i solidesa dels continguts.

Pel que fa a D’estructura, el treball s’organitza en sis capitols, incloent-hi la bibliografia.
En el primer capitol, s’ofereix una aproximaci6 general a 1’espiritualitat japonesa des
d’una perspectiva historica i cultural, amb especial atencio6 a la seva naturalesa hibrida i
al sincretisme que caracteritza les creences contemporanies al Jap6. El segon
capitol explora la noci6 de la mort en aquest context espiritual, destacant la importancia
de la creenga en la no-permanéncia de 1’anima i la seva relacié amb el procés de dol. En
el tercer capitol, es presenten les formes rituals de vinculacido amb els difunts i el seu
significat, abordant tant els protocols funeraris com les dimensions espirituals i
emocionals d’aquestes practiques. El quart capitol, centrat en 1’elaboraci6 del dol i la
dimensid psicologica de I’espiritualitat, aproxima el paper de les creences i practiques
espirituals en el consol emocional i en els processos psiconeuronals vinculats al dol.
Finalment, el cinque capitol recull les conclusions del treball, on es sintetitzen les
principals troballes de la recerca, posant émfasi en la funcié de la fe com a recurs
emocional i simbolic per a I’afrontament de la pérdua. Tancant el treball, el sis¢ capitol
recull la bibliografia utilitzada. Aquesta estructura permet abordar el tema de manera
progressiva, passant del context historic i cultural a la dimensié psicologica i emocional,
amb una visio holistica que integra els diferents aspectes de 1’espiritualitat japonesa i la

seva influéncia en la gestio del dol.



1. Aproximacio a I’espiritualitat al Japo: desenvolupament historic i

cultural
1.1 Context historic: la naturalesa hibrida de 1'espiritualitat japonesa

L'espiritualitat japonesa és coneguda per la seva rica i diversa amalgama de creences, que
ha estat modelada al llarg dels segles per la interaccid de diverses tradicions religioses.
Tot i que el sintoisme es percep sovint com la religio autdctona del Japd, estudis historics
mostren que es tracta d’un sistema hibrid amb influéncies significatives del budisme i el
taoisme. La percepcid tradicional del sintoisme com una religi6 indigena continua és una
construccié moderna, influida pel nacionalisme de 1’época Meiji, 1 simplifica el seu

caracter hibrid i multifacétic (Smith, 1991, citat per Kuroda, 1981).

Historicament, el sintoisme era un mosaic de creences locals 1 influéncies budistes i
taoistes, més que una religi6 separada. Els rituals i conceptes associats al sintoisme, com
els dels santuaris d'Ise, sovint es percebien com extensions de practiques budistes o
adaptacions de conceptes taoistes. Aquesta fusio no és exclusiva del Japd, sind que també

es troba en altres regions de la sinosfera, on la interacci6 de creences ha estat fonamental.

Entre els segles VI i XIX, la fusi6 de tradicions religioses al Japo va ser especialment
intensa. Durant aquest periode, 1’espiritualitat es va caracteritzar per una xarxa dinamica
de practiques que transformaven mutuament les tradicions existents. Aquesta dinamica
es va interrompre amb la prohibici6 oficial del sincretisme durant I’¢poca Meiji. Com
assenyalen Faure i Castiglioni: “la religié japonesa medieval es pot imaginar com un
fractal immens, amb innombrables facetes diverses, fluides i polisémiques, que prioritzen
la inclusi6 i I’hibridesa sobre 1’exclusi¢” (Faure i Castiglioni, 2022, p. 1-2, la traduccid

€s meva).

Pel que fa el sintoisme, tal com explica Kuroda (1981), diversos autors han abordat el
paper que ha tingut en la historia i la cultura del Japo, amb perspectives que varien segons
el punt de vista de cadascun. En general, aquestes visions es poden classificar en dues
linies principals. La primera, defensa que, tot i la influéncia 1 expansio del budisme i del
confucianisme, el sintoisme ha estat una religid present i continua al llarg de tota la
historia japonesa. Aquesta visi6 continuista és molt comuna entre la poblacid i,

especialment, entre els estudiosos i1 sacerdots sintoistes. La segona perspectiva suggereix



que, encara que no sempre s’hagi identificat explicitament amb el nom de sintoisme, al
llarg de la historia han existit creences i practiques que s’hi assemblen, conegudes com
a shinko. Aquesta visio cultural és habitual en els estudis académics sobre la cultura, la

societat i el pensament japonesos.

Una interpretacié dins del segon grup sosté que, tot i que el sintoisme es pot considerar
una religié comparable al budisme i al taoisme, la seva "esséncia sintoista" va més enlla
d'aquesta definicid. Es percep com una forca cultural o una energia propia del poble
japones, reflectida en tradicions i practiques que transcendeixen el marc religids. Aquesta
interpretacid posa el focus en el caracter "secular" del sintoisme. Les idees que defensa
aquest punt de vista guarden similituds amb la Constitucié Meiji, que no reconeixia el
Sintoisme d’Estat com una religio i establia limits al pensament i les creences dels
ciutadans. Segons Kuroda (1981, p. 3, la traduccié és meva), “Quan aquesta férmula
s'aplica a tots els fenomens culturals al llarg de la historia, s’exalta una mentalitat diversa,
practica, irracional i no intel-lectual com a allo més representatiu del caracter japones, per

sobre de qualsevol esforg per crear una visié del mon logica, unificada i integrada.”

El terme shinto prové dels caracters xinesos f# (shin, kami, divinitat, esperit, “déu”), i &
(to, cami o “conducta recta”; Tsuda, 1949, citat per Kuroda, 1981). Tanmateix, no és
senzill trobar un exemple clar de com es feia servir la paraula shinto en els textos antics
amb aquest sentit. L'historiador Tsuda Sokichi (1949), seguint I’analisi de Kuroda (1981),
exposa que en la literatura antiga, aquesta paraula tenia multiples significats, com ara: 1)
"creences religioses arrelades en les tradicions indigenes del Japd, incloent-hi creences
supersticioses"; 2) "l'autoritat, poder, accions o l'esséncia d'un kami, aixi com l'estatus
d'aquest i el propi kami"; 3) els ensenyaments i doctrines relacionades amb els kami; 4)
les ensenyances d’un santuari especific; 5) "el cami dels kami" com una norma moral o
politica; 1 6) shinto com a secta dins de les noves religions. Segons Tsuda (1949), en
el Nihon shoki, shinto es referia inicialment a "creences religioses presents en les costums
indigenes japoneses" (Tsuda, 1949, citat per Kuroda, 1981, p. 4, la traducci6 és meva), és

a dir, la primera definicid, i s’utilitzava per diferenciar-se del budisme.

Tot 1 aix0, no es pot afirmar amb certesa que el terme shinto fos emprat antigament per
referir-se exclusivament al sintoisme entes com la religié propia del Japd. Segons Tsuda
(1949), i el posterior analisi de Kuroda (1981), les mencions de shinto al Nihon

shoki inclouen tres exemples clau:



1. "L'emperador creia en els ensenyaments de Buda (buppo) i venerava
el shinto (kami no michi)." (Proleg sobre I'emperador Yomei)

2. "L'emperador venerava els ensenyaments de Buda perd menyspreava el shinto.
Va tallar els arbres del santuari d’lkukunitama." (Proleg sobre l'emperador
Kotoku)

3. "Kamunagara ('com un kami') significa conformar-se al shinto i, en esseéncia,

posseir el shinto." (Entrada per Taika 3/4/26)

Segons Tsuda (1949), en els dos primers casos, shinto es podria interpretar com una
manera de diferenciar les tradicions japoneses propies del budisme. No obstant aixo,
tamb¢ podria referir-se a “les accions o esséncia d’un kami”. Aquest Us s’alinea amb el
terme kamunagara, que significa “la naturalesa o estat d’un kami” (Tsuda, 1949, citat per
Kuroda, 1981, p. 5, la traducci6 ¢és meva). El tercer exemple prové d’una nota posterior
del periode Edo, fet que en compromet la fiabilitat historica. Tot i aixo, suggereix que
shinto es referia a un conjunt de practiques culturals més que no pas a una religio

estructurada.

Un altre punt de vista és que shinto podria ser considerat un sinonim de taoisme en els
seus origens. Durant els segles I al VII, elements taoistes van arribar al Jap6 i van influir
en cerimonies i creences, tant a nivell comunitari com a la cort imperial. Exemples
d’aquesta influéncia inclouen la veneracié d’espases i miralls, els cultes a estrelles com
Polaris i I'Ossa Major, i conceptes associats al santuari d’Ise, com faiichi ('origen de totes
les coses). Aix0 planteja que algunes creences japoneses antigues podrien haver estat
considerades taoistes, malgrat les diferéncies respecte a la tradicio xinesa. Segons Kuroda
(1981), aquestes creences no serien necessariament autoctones, sind una adaptacié local

del taoisme, amb el terme shinto utilitzat originalment per referir-se al ‘taoisme’.

Aixi doncs, en els seus inicis, el terme shinto no es feia servir per identificar una religid
separada, sind per descriure creences populars japoneses vinculades als kami locals i
rituals comunitaris. Aquestes practiques, que combinaven cerimonies populars i rituals
governamentals, estaven regulades pel jingiryo, un codi que establia cerimonies com
festes anuals, rituals imperials i exorcismes. Aquest sistema també controlava santuaris i
temples, amb paral-lelismes amb les lleis xineses dels periodes Sui i Tang, tot i incorporar
elements unics com les cerimonies de successio imperial. Aixi mateix, mentre el jingiryo

regulava els rituals dedicats als kami, es va crear un sistema separat per supervisar monjos



budistes, diferenciant clarament entre les practiques religioses natives i el budisme

(Kuroda, 1981).

Pel que fa la introduccid i la integracié del budisme, amb la seva arribada al Japo6 al segle
VI, tot i generar controversies inicials, no es va percebre com una amenaga per a les
creences populars. Al contrari, es va anar fusionant amb elles, donant lloc a una practica
hibrida. Segons autors com Tamamuro Taijo (1940) i Hori Ichird (1977), ambdos citats
per Yoshida (2003), I’estat va tenir un paper clau en aquesta adopcid, promovent el
budisme com a “budisme d’estat” (kokka bukkyo), un fenomen regulat pel sistema legal
ritsuryo que regulava aspectes com els decrets per a monjos i monges (soniryo), les
regulacions per als funcionaris (kandosei) 1 el sistema administratiu dels temples

(sogosei) (Yoshida, 2003).

Aquest enfocament del budisme com a “budisme d’estat" sovint es contrasta amb els nous
moviments budistes de I’¢época Kamakura, que es descriuen com a "budisme per a les
masses" (minshii bukkyo). Aquesta narrativa historica presenta una transicio del budisme
estatal al budisme popular. Des de finals del segle VII, I’Estat va promoure activament el
budisme a través de la construccid de temples, estatues, copies de sutres i rituals (hoe), i
va donar suport a la formacié de monjos i monges. Durant I’era de I’emperadriu Jitd (690-
697), es van establir politiques religioses que combinaven rituals sintoistes i budistes,
consolidant una base dual per al nou estat japon¢s. La fe budista al Japo6 antic es pot
explorar a través de fonts com les histories budistes (Nihon ryoiki, Nihon kanryoroku),
inscripcions en imatges, registres de temples (engi), biografies de monjos i documents

historics (Yoshida, 2003).

A través dels segles, el sintoisme 1 el budisme es van fusionar en el fenomen conegut com
shinbutsu shiigo. Els kami es van reinterpretar com manifestacions de Buda o com esperits
protectors del budisme. Aquesta integracid6 va provocar que el sintoisme perdés
autonomia, quedant subordinat al sistema religiés dominat pel budisme. Durant 1’época
medieval, el kenmitsu (‘budisme exotic 1 popular’) va absorbir elements del sintoisme,
reinterpretant els seus continguts religiosos dins de la filosofia budista. Aixd va donar lloc
a escoles sincretiques com el Ryobu Shinto i el Sanno Shinto (Yoshida, 2003). Tanmateix,
malgrat la fusi6 entre sintoisme i budisme, el Santuari d’Ise va mantenir una certa
autonomia. Aquesta tradicid, coneguda com el Sintoisme d’Ise o Watarai, preservava

rituals antics evitant elements budistes, tot i que no els rebutjava completament. Aquesta



posici6 singular reflectia una actitud especial envers els kami, influenciada pel budisme

esoteric popular al segle XIII (Kuroda, 1981).

A més, el sintoisme medieval estava estretament vinculat al poder secular, amb elements
de sincretisme budista, com 1’s de lletres sanscrites per representar els kami. Tot 1 aix0,
els kami eren principalment representants com figures humanes de diverses classes
socials, reflectint la seva integracio en la vida quotidiana i en I’ordre social. Els rituals i
juraments buscaven proteccid en aquest mén 1 Daltre, i el sintoisme jugava un paper
fonamental en el suport administratiu del poder secular, dins del sistema budista, com es

veu en la supervisio dels santuaris per part de la cort imperial i el govern provincial.

Finalment, amb el temps, el concepte de shinto com a religio indigena del Japo va
evolucionar. Inicialment, estava estretament vinculat al budisme, pero, amb l'ascens del
shinto sectari, el terme va comencar a identificar-se com una religié propia. Aquesta
separacid es va consolidar durant la Restauracié Meiji, quan el sintoisme va ser declarat
una religié independent del budisme en un procés conegut com shinbutsu bunri. Aquest
canvi, impulsat per I'Estat, va ser part d'un esfor¢ per establir una identitat nacional basada
en una religio indigena, malgrat que aquesta separaci6 va simplificar i distorsionar el
sintoisme original, allunyant-lo de la seva influéncia budista. Aixi, el shinto es va
consolidar com a simbol de la religio tradicional japonesa, pero aquesta evolucio va estar
influida per factors politics 1 socials, amb 1'objectiu de diferenciar-lo clarament del

budisme i d'altres religions externes (Kuroda, 1981).
1.2 Creenca religiosa, espiritualitat i sincretisme al Japo contemporani

Al llarg del treball es planteja com els conceptes de ‘sintoisme’ i ‘budisme’, sovint
utilitzats per descriure les religions al Japo, son categories heuristiques. Aquestes
categories no son definides clarament i, en molts casos, es basen en supdsits occidentals
sobre que ¢és la religio. Aixo genera problemes a I’hora de comprendre la religio japonesa,
ja que les definicions occidentals no sempre s’adapten a les especificitats del context
cultural japonés. Es per aquets motiu, que és necessari ampliar les preguntes que es fan
als creients, no només indagant sobre quines creences tenen o quant de temps fa que
formen part d’'una comunitat religiosa, sind també sobre que significa per a ells tenir “fe”.
Molts tenen dificultats per expressar idees complexes sobre el/s seu/s Déu/s, perd poden

descriure clarament com la fe influeix en les seves vides. Aix0 ens porta a replantejar com



mesurem la religié, que no hauria de basar-se exclusivament, per exemple, en la
freqiiéncia d’assisténcia a cerimonies o en 1’adhesio estricta a dogmes, sin6 en com les

persones incorporen els valors religiosos a la seva vida diaria.

En aquest sentit, hi ha una clara tendéncia —o problematica, fins i tot— en els estudis
culturals i religiosos a interpretar altres sistemes culturals a través de models occidentals,
sovint sense adaptar-se a les particularitats locals. Aquesta mirada etnoceéntrica pot
simplificar o distorsionar fenomens culturals rics i complexos. En el cas del Japo, les
categories de ‘sintoisme’ i ‘budisme’ com a religions enteses des d’un marc conceptual
europeu modern poden ser utils com a eines inicials d’analisi, perd resulten limitants
quan s’intenta captar la fluidesa amb que aquestes practiques religioses interactuen. Per
exemple, al Japd és comu que les persones participin en rituals sintoistes i budistes sense
veure cap contradiccid entre ambdues tradicions. Aquesta realitat desafia les divisions
clares sovint imposades des de models occidentals, on la religio es concep com una entitat
fixa i exclusivament institucional. Es per aquest motiu que és d’interés comentar que
I’estudi de la religid en la societat hauria de centrar-se en les experiéncies quotidianes de
les persones i en les histories que utilitzen per explicar les seves vides. Les interpretacions
recents a aquesta aproximacio de “religié viscuda” (la que es viu en el dia a dia), han
demostrat que els grans discursos teorics sobre la secularitzacio i les dades globals sobre
creences sovint no aconsegueixen captar com el sagrat es manifesta en el mon
contemporani. La religio es viu no només en cerimonies formals, sind també en els petits

rituals 1 les interaccions del dia a dia.

En el context japones, on moltes persones mantenen vincles amb institucions religioses
sense considerar-se devots o ortodoxos, aquesta dinamica és especialment evident.
Alguns sociolegs argumenten que aquestes persones no son realment religioses perque no
compleixen amb les definicions tradicionals de creenca i afiliaci6. D’altres veuen aixo
com una mostra de secularitzaci6. No obstant aixo, moltes d’aquestes persones
consideren que tenen “fe” i no perceben la religié6 com quelcom limitat a les institucions
oficials: “(...) probablement les persones sempre han estat religioses de moltes maneres
que haurien incomodat els seus liders religiosos oficials” (Douglas, 1983, McGuire, 2007,
citat per Ammerman, 2013, la traduccié és meva). Aquesta manera de viure la religid
reflecteix una creenca fonamental en una forga transcendent, combinada amb la

participacid en rituals que marquen moments clau de la vida, com el naixement, els



casaments i els funerals. Aquest fenomen s’ha descrit com a “espiritualitat sense religi6”,
on la dimensi6 espiritual sembla complementar o fins i tot substituir la practica religiosa
institucional. Aixi ho diu Nancy Ammerman (2013): “Aquesta manera de descriure’ls
implica que la ‘espiritualitat’ és el reemplacament o el residu que queda enrere de la
‘religio’” (Ammerman, 2013, p. 4, la traduccid €s meva). Aixo suggereix un canvi cap a

formes més personalitzades de viure la fe, que sovint es perceben com més auteéntiques o

adaptades a les necessitats individuals.

Aquest canvi mostra que la frontera entre religio i espiritualitat sovint és borrosa. Les
enquestes sovint classifiquen les persones com a religioses, espirituals, ambdues coses o
cap de les dues, pero rarament exploren que signifiquen aquests termes per als enquestats
o com viuen les seves creences en el dia a dia. Comprendre el paper de la religié requereix
mantenir una actitud oberta sobre com es relacionen religio i espiritualitat i sobre com
s’entrellacen la vivéncia individual i les tradicions organitzades. Trobar la religio
quotidiana implica prestar atenci6 a les formes de fe no institucionalitzades, a les
practiques religioses improvisades i a les comunitats que es formen fora dels limits
tradicionals. Aquest enfocament desafia les definicions convencionals de religio i exigeix
expandir els conceptes i categories utilitzats en la seva analisi. Aixi, podem superar els
prejudicis que sovint han limitat els estudis sobre que constitueix la religié “auténtica”.
També ¢és essencial reconeixer que les fronteres entre institucions i individus son
permeables. Les persones porten valors i practiques d’una area de la seva vida a una altra,
i les organitzacions religioses també evolucionen a través de I’intercanvi amb altres
esferes socials. En un moén en constant canvi, la religi6 no desapareix, sind6 que es
transforma i adquireix noves formes. Comprendre aquests canvis requereix abandonar
assumpcions antigues i obrir-se a noves maneres de pensar sobre el paper de la religié en

la societat contemporania.

En el present treball, s’abordara I'espiritualitat com la cerca d’un significat profund en la
vida, la recerca personal de pau interior i de respostes a preguntes fonamentals sobre la
vida, el seu significat i la relacié amb el sagrat o el transcendent. En canvi, la religid
s’entendra com quelcom vinculat a creences, practiques i rituals relacionats amb el
transcendent. Aixi, utilitzant aquestes definicions, és possible que una persona
experimenti alts nivells d'espiritualitat tot i tenir baixos nivells de religiositat. Aquesta

definicio permet abordar experieéncies que transcendeixen la religi6 institucionalitzada.



De fet, el terme ‘religid’ (5R2X, shiikyo) al Japo, introduit durant el periode Meiji (1868-
1912) sota influéncia occidental, es va utilitzar per diferenciar les tradicions cristianes
provinents de I’estranger de practiques com el budisme i el sintoisme, que no encaixaven
plenament en les nocions occidentals de religid. Aquest context historic reflecteix com
les concepcions occidentals del terme ‘religié’ sovint no s’ajusten a les tradicions
japoneses, on els elements espirituals i rituals es combinen sense les caracteristiques
doctrinals estrictes habituals en altres societats. Fins ara, els estudis sobre religié s’han
centrat principalment en institucions religioses, doctrines, indexs de participacio i altres
aspectes concrets que es poden analitzar de manera quantitativa. Per tant, quan es parla
de secularitzacio6 o d'individualitzacié de la religié des d’una perspectiva que prioritza els
sistemes de creences o les institucions religioses, sovint es perd de vista la visi6é del mén
de la gent comuna i la seva percepcio del que és realment religiés, la fe que podriem
percebre o anomenar “qualitativa” en contraposicid6 amb la anterior mencionada
(Komatsu, 2017). El mateix Komatsu (2017) assenyala: "Les persones poden sentir la
necessitat de buscar respostes en un poder superior o el desig d'establir connexions a
través de l'oracid, perd aquests sentiments i desitjos no necessariament han d'estar
vinculats a institucions o doctrines" (Komatsu, 2017, p. 125, la traduccié és meva).
Aquesta reflexi6 ens porta a valorar la importancia de reavaluar els nostres marcs d'analisi
1 recongixer que els sistemes religiosos i culturals no sempre es poden encaixar en
definicions universals. Adaptar les eines heuristiques a les especificitats culturals no
només afavoreix una millor comprensid, sind que també evita perpetuar biaixos que

poden invisibilitzar formes tniques —i no menys valides— de viure i practicar la religio.

Al Japo, l'espiritualitat es desenvolupa com una continuacidé o extensid natural de les
tradicions religioses més que com una ruptura. Aquest fenomen es reflecteix, per exemple,
en els rituals funeraris, que no només honoren els ancestres, sind que tamb¢ reforcen els
vincles familiars (Ishii, 2005, citat per Yamanaka, 2021). Com ja s’ha dit, mentre que la
religid sovint es percep com un sistema dogmatic i exclusiu, al Japo I’experiéncia
espiritual es defineix més per la practica, el significat personal i la dimensi6 cultural que
per I’afiliaci6 institucional. Aixi ho descriu Komatsu Kayoko (2017): "Juntament amb els
termes 'espiritual’, 'mon de 1’esperit' (seishin sekai) 1 'curacid' (iyashi), en els darrers anys
hem presenciat la difusié d’una nova espiritualitat que es pot caracteritzar per I’objectiu
de I’elevacid o transformacié de la consciéncia individual” (Komatsu, 2017, p. 124, la

traduccio és meva). Aquest enfocament en 1'individu s'ha interpretat com una mostra de

10



la disminuci6 de la influéncia de la religi6 institucionalitzada. En aquest context, Heelas
1 Woodhead (2005), citats per Komatsu (2017), parlen d'un "gir subjectiu", en que les
persones tendeixen a establir una relaci¢ directa amb alld sagrat. “També hi ha la idea
que, en una societat cada cop més secular, els valors religiosos s'estan perdent. D'altra
banda, hi ha qui sosté que aixd només significa que els individus d'avui sén capagos de
fer interpretacions per si mateixos, de manera que ja no necessiten una autoritat externa,
1 que conserven la seva religiositat dins d'ells mateixos” (Komatsu, 2017, p. 124-125, la
traduccio és meva). Es a dir, tot i percebre’s un afebliment de les institucions religioses
convencionals, aix0 no implica necessariament una desaparicio de la religiositat, sind una
transformacié en la manera com es viu i es percep. Aix0 ens convida un cop més a
reflexionar sobre que significa “ser religids” en un context contemporani, on les creences
ja no necessiten estar vinculades a dogmes rigids, sind que poden ser viscudes de manera

més lliure i personalitzada.

En I’article Relationships between meaning in life and positive and negative spirituality
in a field setting in Japan (2023) de Ryota Takano i Daiki Taoka, s’aborda aquesta
qiiestid: “L'espiritualitat es defineix com una preocupacié o sensibilitat envers coses
immaterials com l'esperit, el que podria incloure la practica d'una religi6 particular”
(VandenBos & American Psychological Association, 2015, citats per Takano i Taoka,
2023, p. 225, la traducci6 és meva), una definicid que podria aplicar-se perfectament al
cas japones. Segons una enquesta realitzada I’any 2019 per Kobayashi: “tot i que el 62%
dels participants van informar que no tenen fe religiosa, el 74% d'aquests creuen en "déus
en la natura", associat amb el culte a la natura. Tenint en compte les definicions exposades
anteriorment, es considera que la majoria de japonesos son espirituals pero no religiosos”

(Takano i Nomura, 2022, citats per Takano i Taoka, 2023, p. 225, la traducci6 és meva).

La tradici6 familiar juga un paper clau en aquesta evolucid: més de la meitat de les
persones afiliades a una religié al Japd hereten aquesta fe de la familia, convertint la
religio en un costum cultural més que en una eleccié personal. En aquest context, tenir fe
implica una creenga continua que moltes persones no poden o no volen assumir.
Enquestes mostren que aproximadament el 60% dels japonesos declara no tenir fe, i fins
1 tot entre els afiliats al budisme Soto Zen, un 33% afirma no identificar-se amb aquesta

creenca (Takahashi, 2020, citat per Yamanaka, 2021).

11



En el Japd contemporani, la relacidé entre religid, espiritualitat i educacid6 moral ha
experimentat una transformacid significativa. A mesura que els moviments espirituals
guanyen rellevancia, especialment en I'ambit educatiu, els valors espirituals han comencat
a integrar-se en els programes escolars, reflectint un canvi en la percepcid de la vida, la
mort i la qualitat de vida. Un exemple clau d'aquesta integracio és el concepte japones de
"inochi" (vida), que s'ha incorporat en els plans d'estudi per abordar temes com el sentit
de la vida i la mort en l'educacié moral (Takahira 2015, citat per Nakayama, 2019). A
més, la influéncia de la Organitzacié Mundial de la Salut (OMS) ha estat crucial per al
reconeixement de la dimensid espiritual en la salut. La QOL (sigles de “quality of life”)
s'ha ampliat per incloure no només el benestar fisic i mental, sind també I'espiritualitat,
amb un enfocament especial en 'existéncia humana en relacié amb la mort. Aquest canvi,
reflectit en les directrius de 'OMS des de 1998, va generar un debat en la societat japonesa,
que va obrir el cami perqué metges comencessin a reconcixer la importancia de la
dimensid espiritual, especialment en pacients critics (Ishii 2006, citat per Nakayama,
2019). Aquesta evolucio ha influit en 1'educaci6 moral al pais, on es reconeix la necessitat
d'integrar valors espirituals per preparar els estudiants per afrontar qiiestions existencials.
Tot i aix0, la Llei Basica d'Educacié Japonesa ( # & & &K &, Kyoiku Kihonho),
promulgada 1’any 2006, estableix que I'educacié escolar ha de ser lliure d'influéncies de
les diferents branques religioses, creant aixi una tensio entre el respecte per la diversitat
religiosa i la necessitat de promoure coneixement sobre religio i espiritualitat (Iwata, 2007,
citat per Nakayama, 2019). Aquest marc restrictiu, tot i buscar evitar la relacié amb
religions organitzades, ha limitat la profunditat de I'ensenyament espiritual a les escoles,
afavorint una visi6 més superficial que impedeix una connexié més profunda amb els

valors espirituals i existencials de la vida.

Les directrius governamentals sobre 1'educacié moral categoritzen el contingut en quatre
perspectives: (1) sobre un mateix, (2) sobre les relacions amb altres persones, (3) sobre
les relacions amb la natura i les coses sublims, i (4) sobre els grups i la societat. Segons
Iwata (2007), citat per Nakayama (2019), la tercera perspectiva, que tracta la relacié amb
la natura i les coses sublims, és fonamental per a la connexio entre espiritualitat i educacid
moral, ja que molts japonesos veuen una profunda connexié espiritual amb la natura.
Aquesta influéncia es manifesta en el "sentiment de respecte" cap a la natura i la bellesa,
tot i que sovint s'eviten les referéncies a figures transcendents com déus o Budes per evitar

la identificaci6 amb religions organitzades. Aquesta limitaci6 en I'ensenyament espiritual

12



evidencia una distorsio dels objectius originals de 1'educaci6é moral japonesa, que pretenia
integrar el respecte per la vida amb una comprensié6 més profunda de les seves arrels
espirituals. Aixi, mentre la societat japonesa reconeix la importancia d'incloure
l'espiritualitat dins 1'educacio, les limitacions legals i socials dificulten una implementacid

plena de valors espirituals dins del sistema educatiu (Nakayama, 2019).

Com veurem en I’apartat 3, en el Japd contemporani les creences religioses i espirituals
sovint es manifesten en formes sincrétiques que combinen elements del sintoisme, el
budisme i altres practiques. Tot i que moltes persones no se senten estrictament adherides
a una religio especifica, la majoria participa en rituals i cerimonies tradicionals que
formen part de la vida quotidiana i els cicles de la vida, com els festivals locals, les visites
a santuaris durant I’Any Nou o les cerimonies de recordatori dels avantpassats. Aquest
enfocament practic i cultural es vincula profundament amb la idea d'interconnexié entre
els éssers humans, la natura i el mon espiritual (Yamanaka, 2021). De manera similar, el
concepte de no-permanéncia (#&#, mujo), estretament associat al budisme, i la veneraci6
de forces naturals, propia del sintoisme, reflecteixen una visié del moén que troba bellesa
1 significat en el caracter transitori de ’existéncia. Aquest terme sera abordat en major
profunditat a ’apartat 2, dedicat a la nocié de la mort en I’espiritualitat japonesa. En
moments de dol o crisi, aquestes creences ofereixen confort i un marc de significat que
permeten afrontar el patiment i la pérdua, i la combinaci6 d’aquestes tradicions espirituals
i religioses no només proporciona un sentit d’identitat col-lectiva sind que tamb¢ permet
una flexibilitat que s’adapta a les necessitats individuals i comunitaries en un context

modern.

Aixi doncs, l'espiritualitat japonesa actual reflecteix una naturalesa plural i adaptativa i
esdevé un espai on tradicid 1 modernitat coexisteixen i dialoguen. Per exemple, des de
I’any 2000, termes com "supirichuaru" en katakana s’han popularitzat per referir-se a
autoexploracid, salut mental i millora personal (Nakayama, 2019). Yamanaka (2021)

descriu aquesta espiritualitat com una forma "lleugera" de religi6 (karui shitkyo, ¥ LVSR
#§7), desvinculada de les institucions tradicionals perd connectada als seus valors i rituals,
b

com les visites a tombes. Aquesta espiritualitat individualitzada s’emmarca en un
fenomen de mercantilitzacio religiosa, on els rituals es transformen en productes del

mercat espiritual (Toishiba, 2020, citat per Yamanaka, 2021). En el context del dol,

13



l'espiritualitat japonesa contemporania proporciona consol temporal i permet

experiéncies diverses. Tres aspectes son rellevants:

1. Variabilitat individual: Els rituals de dol s’emmarquen en el budisme o sintoisme,
pero I’experiéncia emocional varia segons la persona.

2. Espiritualitat no dogmatica: Sovint es manifesta com una connexidé amb la natura,
els ancestres o formes transcendents.

3. Importancia del significat personal: Rituals com les visites a tombes reforcen la

idea de continuitat entre vius i morts, oferint confort psicologic.

A més, D’espiritualitat inclou tant aspectes interns com externs. Entre els primers,
destaquen el sentit de proposit vital, la connexi6 amb la natura i altres persones, la
plenitud vital i valors com I’amor, la pau i I’esperanga (Hawks, 1994, citat per Heintzman,
2020, p. 82). Pel que fa als externs, inclouen relacions basades en la confianca i la
compassio, aixi com la connexié amb una realitat superior "que transcendeix la dimensio
fisica observable" (Hawks, 1994, citat per Heintzman, 2020, p. 83, la traduccid és meva).
En el context japones, la relaci6 amb la natura actua sovint com un recurs espiritual per
afrontar 1’estrés vital (leisure-spiritual coping), oferint un espai per a la reflexio i la
connexio amb el transcendent (Heintzman, 2020). Tanmateix, la pérdua de fidels amenaga
la continuitat de temples budistes i santuaris sintoistes, especialment en zones rurals.
Aquest desajust reflecteix la transformacié en el vincle entre religio, espiritualitat i
comunitat al Jap6d contemporani, on la fe ha anat adquirint formes més personals i
desvinculades de les institucions tradicionals. En conclusid, la societat japonesa, lluny de
mostrar una manca de profunditat en el sentiment religids, percep i viu la practica
espiritual 1 religiosa d’una manera diferent, que reflecteix la relacid estreta entre alld

sagrat 1 les necessitats i percepcions de I’individu en el Jap6 actual.

14



2. El concepte de 1a mort en I’espiritualitat japonesa

La mort ha estat sempre un enigma per a I'ésser huma. Segons Clifford Geertz (1973), és
una de les "experiéncies limit" que genera constantment una recerca de significat
(Ammerman, 2013). En relacié amb el present treball, la mort és una de les realitats més
presents i profundes dins de la religié. Es més, hi ha qui sosté que la propia consciéncia
de la mort és la que desperta la fe (Becker, 1973 i Weisman, 1972, citats per Spilka et al.,
1977). Bergson (1935) afirmava que "la religié és una reaccié defensiva de la natura
davant la inevitabilitat de la mort" (Spilka et al., 1977, p. 169, la traducci6 €s meva). En
aquest apartat, s'analitzara el concepte de la mort en I'espiritualitat japonesa, abordant la
percepcio social 1 historica de la mort. A més, es profunditzara en els conceptes clau que
permeten comprendre 1'ampli abast del concepte de la mort en la tradici6 japonesa i com
I’espiritualitat —tant individual com comunitariament— proporciona consol en aquest

procés.

Al Japd, la percepcio de la mort i el procés d’apropar-s’hi es caracteritza per una
combinaci6 singular d’influéncies religioses i culturals, un fet que s’entén donat el
sincretisme religios existent al pais del que s’ha parlat en I’apartat anterior. Un exemple
d’aquesta hibridesa és el fet que moltes vegades els festivals poden combinar elements
d’ambdues religions, i les practiques rituals poden ser compartides per les dues tradicions
sense cap percepcid de contradiccid. Altre cop es fa evident com la divisid clara i formal
que es fa sovint entre el ‘budisme’ i el ‘sintoisme’ com si fossin dues religions separades
1 definides, sobretot en contextos académics o normatius, no encaixa en la realitat
quotidiana. Es comu que moltes persones participin tant en rituals budistes com sintoistes
sense veure-hi cap contradiccio, posant sobre la taula un tipus de religiositat molt més
flexible i practica del que semblen suggerir les etiquetes rigides. Aquest és un tipus
d’enfocament que mira d’entendre els rituals no només pel lloc on es fan (com ara un
temple o un santuari), o a un Unic tipus d'ésser sagrat, sin6 pel significat i el contingut
dels mateixos rituals. Tot i que en molts casos no es pot garantir que la informaci6 sobre
aquests rituals sigui historicament precisa o completa degut a que és dificil reconstruir
amb seguretat com es practicaven realment els rituals en altres eépoques (Gilday, 1993),
encara avui és habitual associar els déus locals protectors i relacionats amb l'agricultura
(kami) amb el sintoisme, mentre que els esperits dels difunts (tama) s'han vinculat

principalment amb el budisme.

15



Pel que fa I’esfera social 1 institucional, la regulaci6é de la mort i el dol al Japd ha estat
marcada per diverses lleis 1 practiques al llarg dels segles. El pais va establir la Llei del
Dol I'any 1874 mitjancant una Proclamaci6é del Gran Consell, la qual regulava la durada
del periode de dol en funci6 del grau de parentiu amb el difunt. Aquesta normativa va ser
una de les primeres regulacions oficials sobre les practiques de dol en la societat japonesa
moderna. Abans d'aquesta llei, durant el periode Edo (1603—1868), ja existien edictes de
dol emesos pels shogunats, com el famoés edicte de 1693 del shogun Tokugawa
Tsunayoshi, que establia periodes de dol i abstencid segons el vincle amb el difunt, influit
per principis confucianistes i budistes. Aquests edictes van ser fonamentals per establir
una jerarquia de relacions familiars i van influir en la legitimitat politica dels shoguns i la
successio dels daimyos. Amb la restauracido Meiji (1868), el Japd va modernitzar les seves
institucions, i la proclamaci6 de 1874 va formalitzar les practiques de dol en un context

de centralitzacid estatal i influéncia de valors occidentals.

Per tant, aquesta llei va establir una base legal per a la regulaci6 del dol, tot i que amb el
temps les practiques han evolucionat i s'han flexibilitzat. En 1'actualitat, el permis laboral
per dol sol limitar-se a set dies. Malgrat la imatge del Japé com una societat altament
treballadora, la perdua d’un familiar continua sent una de les raons més prioritzades per
absentar-se de la feina. En aquest context, moltes empreses no només expressen les seves
condolences de manera oficial, sind6 que també proporcionen ajudes econdomiques als
empleats que han perdut un progenitor o la parella. Dins 'ambit hospitalari, els metges
japonesos sovint procuren mantenir la temperatura corporal i la ventilaci6 artificial d’un
pacient terminal fins que els seus familiars més propers puguin arribar per presenciar-ne
la defunci6. Quan la mort es produeix en I'ambit domiciliari, pot ser necessari que un
metge o un forense certifiqui la causa i el moment exacte del decés (Kondo-Arita &

Becker, 2023).

Un tret caracteristic és 1’actitud dels japonesos davant la mort com a tema de conversa.
Quan es menciona la salut i la malaltia, sovint s'hi afegeix una dimensi6 espiritual. La
mort i la ultratomba son elements essencials en 1'experiéncia japonesa de l'envelliment, i
¢s per aixd que moltes residéncies d'ancians disposen d’espais comunitaris amb un altar
budista, per tal que els residents puguin recordar els seus familiars morts. Aixi, al Japo
les malalties greus i la mort no només es gestionen des d'una perspectiva medica, sind

que tamb¢ es tracten des d'un pla espiritual, fins i tot per aquelles persones que

16



normalment no es consideren profundament espirituals. Tot i que les emergencies
mediques 1 les malalties croniques afecten gairebé tothom, aquells que estan més
connectats amb l'espiritualitat tendeixen a incorporar practiques com la pregaria, la
participacid en rituals de sanaci6 espiritual i un enfocament més ampli en la cura dels
altres, no només a nivell familiar sin6 també comunitari. Aixo suggereix que, en moltes
cultures, inclosa la japonesa, la dimensio espiritual ofereix consol i una perspectiva que
va més enlla de la intervencidé medica, permetent que la persona se senti part d'un tot més
gran i trobi consol en la continuitat de la vida a través de l'espiritualitat. Es a dir, aquesta
connexio constant entre els vius i els morts “facilita el procés de morir”. En I'estudi de
Nancy Tatom Ammerman "Bodies and Spirits: Health, Illness, and Mortality" (2013),
quan els participants van ser convidats a compartir experiéncies sobre la seva vida
quotidiana en un ambient més personal i informal, les converses sovint se centraven en el
cos, tant el seu com el de les persones de qui s'ocupaven. A més, la meitat de les histories
compartides, independentment del context, incloien una dimensi6 espiritual, amb temes
com la fe, les comunitats religioses i el divi. "La meva impressio inicial era correcta: és
molt probable que la gent parli de salut en termes espirituals.", assenyala la sociologa

(Ammerman, 2013, p. 251, la traducci6 és meva).

No obstant aix0, tradicionalment hi ha una forta reticéncia a discutir qiiestions
relacionades amb el final de la vida, sovint per creences culturals que associaven aquestes
converses amb mala sort o conseqiiencies negatives. Aquesta actitud de silenci,
especialment en esdeveniments tristos, és vista com una manera de preservar la dignitat i
el respecte en un moment tan delicat (Cheng et al., 2015). En aquest sentit, I’enfocament
japones cap a la mort posa émfasi en la serenitat i I’acceptacid, més que en la preparaciod
explicita o les demostracions emocionals. Aix0, d’una banda, pot aportar pau en els
moments finals, perd també pot generar reptes quan es tracta d’abordar necessitats
emocionals o espirituals no expressades. El silenci, tot i ser una forma de respecte, pot
convertir-se en una barrera per a la comunicacio6 i el suport mutu. A més, tot i que moltes
persones s’identifiquen com a budistes i sintoistes, la participacid activa en practiques
religioses formals és relativament baixa. Segons Cheng et al., aix0 contrasta amb altres
paisos de I’ Asia oriental, com Corea i Taiwan, on les practiques religioses tenen un paper
més visible en la vida quotidiana i en el procés de morir (Cheng et al. (2015), el que

contribueix positivament en el benestar emocional dels afligits.

17



Per parlar de la concepte de la mort, és essencial mencionar 1’escenari on es destinen els
esperits dels morts i tot alld considerat sobrenatural. El conjunt de practiques religioses i
espirituals tradicionals al Japd conceptualitza un “altre mén” com un espai espiritual
carregat de poder, que es troba més enlla dels limits del mon huma. Aquest “altre méon”
s’ha utilitzat per descriure tant el regne dels kami com el dels morts, sempre localitzat
fora de ’ambit de la civilitzaci6 humana. Aquesta dimensié és la font d’un poder

extraordinari i imprevisible, capag¢ de ser tant constructiu com destructiu (Gilday, 1993).

Un element fonamental que actua com a residéncia per a allo considerat sobrenatural son
els santuaris i els boscos. Des de temps antics, els arbres 1 els boscos s’han considerat
simbols de la participacio dels kami en la civilitzacio japonesa, un reflex d’una connexio
divina amb la natura. Tant les muntanyes boscoses com les zones planes i forestals es
consideraven espais carregats de la preséncia multivalent dels kami. En aquest context, la
geografia religiosa adoptava un pla amb colls i muntanyes, considerats més allunyats del
centre domeéstic com més alts eren. El terme $% mori (“bosc”) apareix sovint en textos
antics, com el Manyoshii, per designar aquests espais sagrats, distingint-los d’altres
zones boscoses no associades amb els kami. Segons 1’erudit Wakamori Taro, citat per
Gilday, E. T. (1993), en moltes regions del Japd, llocs al peu de turons on es creu que es
reuneixen les animes dels morts també es coneixen com “mori no yama” (“la muntanya
boscosa”, la traduccid és meva. Aquesta associacio entre els boscos i els esperits revela
una comprensié comunitaria de “I’altre mén”, que no només es percep com un espai
misterids, sind com un lloc familiar i connectat amb la comunitat mitjangant rituals i
cerimonies. A més, el torii, la porta que simbolitza 1’entrada als santuaris, sovint marca
els limits d’aquests espais, que poden incloure no només edificis, sind també els boscos
que els envolten. D’aquesta manera, en llocs com el Gran Santuari d’Ise, els boscos
mateixos son el lloc del ritual, il-lustrant la forma original dels santuaris japonesos, que
eren espais naturals sense construccions permanents. Sens dubte, I’estreta relacid entre
els santuaris, els boscos i la geografia religiosa del Jap6 posa en manifest la visi6 que te
la societat japonesa d’entendre la natura com un espai intrinsecament sagrat i
interconnectat amb la vida humana. Aquesta concepcid es va mantenir fins a 1’época
moderna, quan els edificis dels santuaris van comencar a adoptar influéncies
arquitectoniques xineses 1 budistes. Tanmateix, fins i1 tot en aquest context els boscos
continuaven sent considerats santuaris per la seva propia naturalesa sagrada (Gilday,

1993).

18



Segons la tradicid japonesa, es creia en la indestructibilitat de I’anima, i se sostenia que
després de la mort aquesta continuava vivint una existéncia similar a la de les persones
que encara estaven a la Terra. En el moment de la mort, I’anima es separava del cos, i un
cop realitzat el ritual de purificaci6 en el moén espiritual, I’anima no podia retornar al méon
terrenal com a ésser huma (Kojiki, p. 65, citat per Fairchild, 1962). Aquesta concepcid de
la mort i de I’anima es reflectia en la distincié entre els diferents tipus d’animes. Les
animes dels vius, conegudes com a "tamashii", "ikimitama" o "ikiryo ", podien abandonar
el cos temporalment. Aquesta separacié parcial era sinonim de malaltia, mentre que la
separacié permanent significava la mort. A més, existia la creenca que, en els primers
moments de la vida, els nens no tenien anima, i era en el moment en que els pares visitaven
un santuari amb el nen quan es considerava que I’anima entrava al cos. Pel que fa a les
animes dels difunts, el periode de purificacié pel que passaven podia durar entre 33 1 50
anys, després del qual es transformaven en esperits o déus. Les animes dels avantpassats
es convertien en déus familiars i en déus de la muntanya, i cada primavera baixaven de
les muntanyes per retornar als pobles i als camps. A la tardor, tornaven a pujar a les
muntanyes. D’altra banda, les animes dels difunts que no tenien descendeéncia o familiars
vius s'erraven, causant por entre els vius. De la mateixa manera, les animes de les persones
que havien patit desgracies o que havien mort amb rabia eren especialment temudes, ja
que es convertien en esperits malefics que portaven desgracies als vius. Per tal de
pacificar-les, es realitzaven diversos rituals i cerimonies al llarg de 1'any les quals servien
per mantenir el vincle amb els morts i garantir la seguretat de la comunitat (Fairchild,

1962).

Un exemple de ritual funerari japonés és 1’O-Bon (&%), un festival dedicat a rebre les
animes dels difunts que tornen per breus periodes a les fronteres de la comunitat (aquest
tema sera examinat de manera més exhaustiva en el segiient capitol: 3. Emocio i practica:
la vinculacio ritual amb els difunts i els afligits). Els rituals de '"revitalitzacio" i
"pacificacio", que combinaven musica, danses i festes, van sorgir per tractar els esperits
com a éssers ambivalents que transitaven entre el mon dels vius i el mon dels morts. Els
vius, a través d’aquests actes, intentaven atraure 1'esperit per recuperar-lo temporalment i
aixi mantenir una connexié amb els morts. Aquests rituals inicialment tenien una funcid
ludica i purificadora, perd amb el temps es van dividir en dues grans categories. D’una
banda, la "revitalitzaci¢", que va ser vinculada a esdeveniments com el Gran Festival de

la Collita (Daijosai), on es realitzava un ritual d'iniciacid per invocar 1’esperit del difunt.

19



D'altra banda, la "pacificacid", que es va convertir en una practica per consolar els esperits
mitjancant festes i activitats ritualitzades que expressaven el dol i el desig de mantenir la
relacié amb els difunts. Aquests rituals també tenien una influéncia directa de les forces
naturals, com I’aigua i les muntanyes, que eren considerades com les fronteres que
separaven els mons dels vius i1 els morts. Aixi, els esperits no eren considerats
avantpassats fins a la seva marxa definitiva; eren tractats com éssers ambivalents, amb
una presencia que necessitava ser pacificada per assegurar la tranquil-litat de la comunitat

i el seu benestar (Gilday, 1993).

Aquesta actitud no només demostra el desig d’integrar els morts en la vida dels vius, sind
tamb¢ una forta preocupacio pel benestar dels difunts. En el seu estudi The Role of the
Ancestral Tradition in Bereavement in Contemporary Japanese Society (2010), Christine
Valentine va analitzar I’experiéncia del dol en 25 persones afligides al Regne Unit entre
2004 12007. L’estudi, realitzat amb 15 dones i 10 homes d’entre 17 i 63 anys, va revelar
un discurs comu entre els participants: els morts continuaven formant part de la vida dels
vius, tot i que no necessariament dins d’un marc de referéncia tradicional compartit.
Aquesta actitud reflecteix la forta creenca en la indestructibilitat de 1’anima 1, per
conseqiient, la percepci6 que, no només al Japo, els difunts continuen presents en la vida
dels vius, encara que sigui de manera simbolica o espiritual. Al Regne Unit, pais d’on és
originaria 1’autora, i segons la seva investigacio, alguns participants van expressar
preocupacio pel fet que els seus éssers estimats difunts poguessin quedar-se “sols”.
Aquesta inquietud ressona amb la concepcid japonesa de la mort, on hi ha un temor a
abandonar els morts fins al punt que algunes persones estan disposades a acollir en els

seus rituals aquells difunts sense familia que no tenen ningt que vetlli per ells.

L’eémfasi japones en la reciprocitat, la cura i I’atenci6 al cos 1 al benestar dels difunts
contrasta amb la manera en que les relacions post-mortem sdén concebudes en societats
occidentals 1 occidentalitzades (Klass i Goss, 1999, citats per Valentine, 2010). A
Espanya, reflectint un llegat cultural catolic, els morts es perceben sovint com a figures
morals que continuen existint en un pla superior, servint de guia espiritual per als vius
(Marwit 1 Klass, 1996, citats per Valentine, 2010). Aquestes relacions, pero, son
unidireccionals: tenen un valor terapéutic per als vius, perd no permeten que aquests
puguin fer res pels morts. En canvi, segons 1’estudi de Valentine i altres investigacions

sociologiques realitzades al Regne Unit (Bennett i Bennett, 2000 i Hallam et al., 1999),

20



els vincles amb els morts es perceben com a tangibles i reciprocs, expressant una
continuitat entre el mon dels vius i el dels morts. Aquesta manera de viure el dol és
reminiscent de la tradici6 ancestral japonesa, on el vincle no només es manté a través del
record, sind6 també mitjancant actes concrets que asseguren el benestar dels difunts i
reforcen la connexi6 entre ambdds mons. En resum, I’estudi posa sobre la taula la
comparacio entre una visi6 unidireccional i moralitzant (Espanya/Occident tradicional) i

una visio reciproca, tangible i activa (Japd i Regne Unit) sobre el vincle entre vius i morts.

Christine Valentine (2010) va realitzar un altre estudi a Toquio entre 2007 1 2008, basat
en entrevistes obertes i de caire conversacional, amb 17 persones afligides: 13 dones i 4
homes d’entre 29 1 63 anys. Els participants provenien de diverses fonts: tres d’una escola
d’angles, sis d’un centre de suport per al dol, cinc de la Universitat de Toquio i tres més
van contactar-hi per recomanacions personals. A més, es van fer entrevistes informals
amb un sacerdot budista, un director de funeraria i un conseller especialitzat en dol.
Aquest estudi, seguint la tradici6 antropologica tenia com a rerefons 1’objectiu d’analitzar
com la cultura s'expressa a través de l'individu. Més concretament, la finalitat de
Valentine era connectar les normes i1 valors socials i culturals amb I’experiéncia
quotidiana. Quan va demanar als participants que expliquessin les seves experiencies amb
el dol, va observar que els japonesos el percebien d’una manera pragmatica i quotidiana.
Va haver d’insistir per obtenir detalls que ells tendien a passar per alt, i ningii no va
esmentar els avantpassats fins que no se’ls va preguntar directament. No obstant aixo,
quan se’ls va animar a reflexionar més profundament, alguns van redescobrir la seva
propia tradicio i hi van trobar un significat inesperat, mentre que d’altres van confirmar

la manca de rellevancia dels rituals per a la seva experiéncia personal.

Tal i com Valentine (2010) va poder demostrar, la tradicid ancestral, tot i ser un patrimoni
cultural compartit, tenia significats diferents per a cada individu i interactuava amb altres
factors socials que podien modificar-ne la importancia. Alguns participants creien que els
seus éssers estimats reposaven al costat dels avantpassats, perd la majoria considerava
irrellevant aquest vincle en relacié amb la pérdua immediata. Diversos havien comprat
un nou butsudan (altar domestic budista) per commemorar el seu familiar difunt, sense
relacié amb els avantpassats. Per d'altres, un rac6 dedicat a casa seva complia la mateixa
funci6é. Aixi doncs, les entrevistes van revelar una societat menys homogenia del que

sovint es pressuposa, on es percep la tradicidé ancestral només com una de les opcions

21



disponibles per donar sentit a la pérdua i la mort. Aixd demostra com tota cultura, les
tradicions poden ser adoptades, reinterpretades o fins i tot ignorades en funcié de les

influéncies socials i personals.

22



3. Emocio i practica: la vinculacié ritual amb els difunts i els

afligits
3.1 El protocol funerari al Japod: practiques i ritus

Els rituals funeraris tenen un paper essencial en la manera com la societat japonesa
processa la mort i el dol. A través d’aquestes practiques, es manifesta tant la relaci6 dels
vius amb els difunts com la necessitat emocional d’integrar la pérdua dins de I’estructura
social i familiar. La dimensio espiritual d’aquests rituals, lluny de ser merament simbdlica,
proporciona consol i sentit als afligits, ajudant-los a gestionar el dolor de la separacio. El
procés de dol comenga habitualment amb la comunicacié publica de la defuncid. Els
funerals tradicionals al Japo inclouen una vetlla nocturna per a les visites 1 la
contemplaci6 del difunt, seguida d’una cerimonia budista I’endema i del trasllat del cos
al crematori. Mentre té lloc la cremacio, els familiars i amics acostumen a participar en
un banquet cerimonial. Un cop s'han retirat les cendres i restes oOssies del forn crematori,
els membres més propers de la familia prenen torns per recollir-ne fragments amb unes
pinces. Posteriorment, les cendres es dipositen en una urna, que la familia pot conservar
durant un periode de temps abans d’inhumar-la en una cripta, pante6 o tomba familiar.
En el pla més intim i privat, existeixen ritus especifics que tenen com a objectiu ajudar
els familiars a assimilar la pérdua i acceptar-ne la irreversibilitat, com ara bé la reunio
d’objectes personals combustibles per ser incinerats amb el difunt, la ruptura del seu bol
d’arros per evitar-ne un Us posterior i les pregaries 1 ofrenes diaries a I’altar domestic
(butsudan), com a mostra de la continuitat del rol del difunt dins la familia, entre d’altres

practiques (Goss 1 Klass, 2005, citats per Valentine, 2010).

La creenga que els difunts depenen dels vius per trobar repos s'expressa inicialment a
través dels rituals funeraris 1 posteriors, que es prolonguen durant set setmanes. La
tradicié funeraria japonesa defineix clarament els passos a seguir abans i després de la
mort. La proximitat de la mort es manifesta mitjancant el matsugo no mizu, un ritual en
que els familiars humitegen els llavis del moribund. Un cop la persona ha mort, se
celebren diversos rituals, com la vetlla, el funeral, la cremacié (al Japo, normalment els
COSs0s €s cremen a una temperatura meés baixa, produint ossos en lloc de cendres) i una
festa posterior. Durant aquest periode de dol, la familia es reuneix cada set¢ dia per donar
suport a I'anima del difunt i facilitar la seva transicid cap a l'altra vida i, eventualment,

cap a l'estatus d'avantpassat. En aquesta fase intermedia, es considera que I’esperit del

23



difunt es troba en un estat d’agitacié fins al quaranta-noveé dia, quan, gracies a les
atencions de la familia, aconsegueix el repds definitiu en el “més enlla” (Tomatsu, 2001,
citat per Valentine, 2010). Després, hi ha rituals periodics cada primer, tercer, sete, tretze,
setzg, vint-i-trese, vint-i-sete, trenta-trese 1 cinque aniversari de la mort (Tsuji, 2011).
Segons Tsuji (2011): "Aquests rituals serveixen com a ritus de pas cap a la condicid
d'ancestre. El ritual del quaranta-nove dia després de la mort €s 'un punt d'inflexi¢' (Smith,
1974), quan l'esperit del recentment traspassat, que es creu que ha estat en un estat
intermedi entre aquest mon i l'altre, entra al regne dels morts i es converteix en un nou
Buda (nii-botoke)" (Tsuji, 2011, p. 30, la traduccié és meva). Hamabata (1990, citat per
Tsuji, 2011) després afegeix que “la cerimonia del quaranta-novée dia és més elaborada i
compta amb més assistents que altres serveis post-funeral setmanals.” De manera similar,
el ritual durant el primer estiu després de la mort (niibon) transforma el nou Buda (nii-
botoke) en Buda (hotoke) 1 indica que "el difunt esta clarament en cami cap a la condicid

d'ancestre" (Tsuji, 2011, idem, la traduccid és meva).

Ara bé, la importancia d’aquests rituals no radica tan sols en ajudar a mantenir viva la
memoria dels difunts, sin6 també a definir qui som i d'on venim. Encara que moltes
families japoneses no disposen d’un document formal que certifiqui el seu pedigri, la
majoria dels japonesos tenen un coneixement profund dels seus avantpassats, més enlla
dels membres immediats de la familia. Els membres més grans de la familia, que van
coneixer als difunts de diverses generacions, comparteixen histories sobre ells. Per als
descendents més joves que no van tenir I’oportunitat de con¢ixer els seus avantpassats,
aquestes relats, juntament amb els rituals mortuoris, serveixen per fer-los sentir que els
avantpassats, tot i ser morts des de fa molt, son figures conegudes i properes. Fins i tot
els avantpassats més remots, que ja no son recordats per cap membre viu, poden ser
localitzats al "llibre del passat" del temple familiar, un registre que documenta totes les
morts de la familia durant els Gltims cent anys (Tsuji, 2011). Aixi, els rituals mortuoris
japonesos també ajuden a establir una continuitat genealogica i a revelar l'origen de la

persona, un element essencial de la seva identitat.

En el seu estudi Changing Funerals and Their Effects on Bereavement Grief in Japan
(2023), Megumi Kondo-Arita i Carl B. Becker analitzen les transformacions dels rituals
de dol en els darrers anys. L'evolucio de les practiques funeraries al Jap6 en les darreres

decades, especialment quan es va donar el context de la pandémia de la Covid-19, ofereix

24



una visi6 impactant del canvi de les tradicions culturals i del dol personal. Ja al segle XXI,
s’ha observat una reduccio notable en el nombre d’invitacions i assistents als funerals
(Japan Fair Trade Commission, 2017), amb una transicioé progressiva cap a cerimonies
més discretes, seguides de funerals estrictament familiars, privats i, en alguns casos,
directament cremacions sense cerimonia. Des de principis dels anys 2000, els funerals al
Japo s'han anat allunyant progressivament de les cerimonies tradicionals i comunitaries
cap a actes més privats i impersonals, reflectint canvis socials més amplis com l'augment
de l'individualisme i la desintegracio de les comunitats estretes. La pandémia va actuar
com a catalitzador, accelerant aquestes tendencies i convertint els funerals en cerimonies
cada cop més petites, directes, i1 fins i1 tot “fredes” (Kondo-Arita & Becker, 2023). La
reduccio de les cerimonies publiques i el pas cap a funerals més petits i privats pot haver
alleujat alguns dels carrecs per aquells que volen evitar grans reunions, perd també ha

eliminat I'espai per al dol public, deixant molts afectats aillats emocionalment.

També son nombroses les opcions alternatives, com son les tombes conegudes com eitai
kuyobo (FKHXBEEE) o tombes “d’adoracié eterna”, construides per temples o altres
institucions, religioses o no. Encara que en alguns casos els individus poden ser enterrats
en tombes separades, ¢s més habitual que les restes es dipositin en una tomba conjunta
amb desconeguts, en lloc de fer-ho amb els avantpassats familiars. D’altra banda, guanya
popularitat el tipus d’enterrament sota arbres, anomenat jumokuso, que consisteix a
enterrar les restes en un forat profund al bosc i plantar un arbust o arbre amb una etiqueta
identificativa en comptes d’una lapida. Tant les tombes d’adoracié eterna com els
enterraments jumokuso ofereixen una solucidé per a aquells que no tenen descendents
directes. En aquestes situacions, el manteniment de la tomba i la memoria dels difunts
recau en les institucions que gestionen els cementiris, no en els familiars, i no es
transmeten a les generacions futures. Aixo reflecteix el declivi del principi ie en la cura
postuma, transformant la tomba d’un patrimoni familiar a un espai individual de descans
etern. Un altre exemple d’enterrament alternatiu que s’allunya del concepte ie és
I’escampament de cendres al mar o en zones muntanyoses, conegut com shizenso.
Aquesta practica elimina la necessitat d’una tomba fisica perd manté el vincle simbolic
entre els vius i1 els morts. Alguns familiars visiten periodicament el lloc on es van
dispersar les cendres, mentre que altres opten per conservar-ne una petita part a casa.
Aquesta tradicid, basada en la idea de la unitat entre humans i natura, borra les fronteres

entre els vius i els morts, fent sentir als vius que el difunt ha tornat al moén natural. A més,

25



el shizenso és economic, amb un cost aproximat de 1.200 dolars, la qual cosa contribueix

a la seva popularitat creixent (Gilday, 1993).
3.2 El significat espiritual i emocional dels rituals

Segons Kondo-Arita i Becker (2023), fora de l'area metropolitana de Toquio, els monjos
budistes normalment visiten les llars dels seus fidels el dia del mes en qué va morir un
¢ésser estimat. Alla, canten sutres o pregaries per al descans del difunt, expressen les seves
condolences i escolten les queixes o preocupacions dels afligits mentre comparteixen una
tassa de te. La majoria dels monjos de temples van continuar aquest ritual psicosocial
important fins i tot durant les restriccions més estrictes de la Covid-19: com que podien
fer-ho de manera individual, no violaven les normes sobre 1'agrupament ptblic i podien
mantenir I’esterilitat, les mascares i la distancia social mentre duien a terme aquests rituals
valuosos. De fet, la recerca innovadora de Taniyama (2019) suggereix que només escoltar
les pregaries dels sacerdots redueix l'estrés del dol per a la poblacié japonesa, una
observacié que constitueix un indici empiric que recolza, encara que parcialment, la
hipotesi central del present estudi, segons la qual la fe religiosa o 1’espiritualitat poden
exercir un paper significatiu en el procés de dol, contribuint al benestar emocional —i

fins 1 tot fisic— de ’afligit.

Fora del Japo, I’estudi de la religi6 sovint esta dominat per una perspectiva teologica que
no s’ajusta bé a la realitat japonesa. Al seu treball Dancing with Spirit(s): Another View
of the Other World in Japan, Edmund T. Gilday (1993), proposa un enfocament alternatiu,
anomenat “cosmologic”, per estudiar festivals japonesos relacionats amb la mort. El seu
metode busca evitar els suposits culturals occidentals (com la divisié entre sintoisme i
budisme) que poden portar a malentesos, i es centra en els rituals com a fenomens que
transcendeixen les categories tradicionals de religi6 i cultura. En altres paraules, el seu
enfocament analitza els rituals com a expressions d’un ordre més ampli, que connecta
amb conceptes de vida, mort i continuitat d’'una manera que supera les divisions religioses
(Gilday, 1993). Aquesta perspectiva és especialment valuosa per entendre millor festivals
1 practiques japoneses que no es poden reduir facilment a una tradicié o doctrina concreta.
En reconeixer la diversitat intrinseca i la complexitat dels rituals japonesos, aquest
enfocament holistic ens recorda altre cop que, sovint, les categories occidentals son

insuficients per captar la riquesa d'altres cultures.

26



Tot i la doctrina sobre la impermanéncia i el despreniment, el budisme ha prosperat al
Jap6 —com en altres regions— transmetent als fidels la confianca en el poder constant i
salvador dels “tres tresors”: el dharma, el Buda i ’ordre monastic, tot i que la interpretacio
de cadascun varia segons la secta. Els clergues budistes no només oferien 1’esperanga
d’una salvacié permanent a aquells que es refugiaven en els tres tresors (mentre advertien
del patiment i la condemna eterna per als qui no ho feien), sin6 que també fomentaven la
creacio i el manteniment de vincles entre els vius i els morts. Aquesta insisténcia en la
continuitat i I’estabilitat, tot i entrar en tensié amb els ensenyaments normatius sobre la
impermanéncia, ¢és una caracteristica central que ha estat present en gairebé totes les
tradicions budistes des dels seus inicis. Una analisi académica recent demostra que
aquesta aparent contradiccié ha estat menys problematica per a les institucions budistes
del que podria semblar, ja que aquestes tensions han esdevingut productives i, fins i tot,
constitutives per al desenvolupament del budisme (Cuevas, 2003; Formanek i LaFleur,
2004; Strong, 2004; Williams, 2004; Bernstein, 2006; Hur, 2007; Gerhart, 2009, citats
per Jacqueline I. Stone i Mariko Namba Walter, 2008). Un altre estudi coeditat per la
professora emerita de religid japonesa i especialista en budisme japones Jacqueline I.
Stone, The Buddhist Dead: Practices, Discourses, and Representations (2007), subratlla
aquesta tensio entre els ensenyaments sobre la impermanéncia i els discursos que
destaquen la continuitat dels difunts com un element central en els contextos funeraris
budistes. Segons I’obra, aquestes practiques no son afegits accessoris al budisme “pur”,

sind que han estat part integral de la tradici6 budista des de temps antics fins a I’actualitat.

En el llibre Death and the Afterlife in Japanese Buddhism (2010), Stone i Mariko Namba
Walter exploren les concepcions de la mort 1 I’altra vida en el budisme japones al llarg de
la historia, en concret, des del periode Heian fins al Japd contemporani. A través de
diferents estudis académics, analitza com les creences i practiques relacionades amb la
mort han evolucionat dins de diverses escoles budistes japoneses, incloent-hi la
importancia dels rituals funeraris, la influéncia del budisme esoteric i el paper dels monjos
i laics en la preparacio per a la mort. L obra comenga descrivint les mesures preventives
que els japonesos dels periodes Heian i Kamakura adoptaven per assegurar-se una “bona
mort”. Per exemple, s’examina com va sorgir i es va popularitzar 1’esperanca que Amida
Buda escortaria els creients al seu paradis, explorant la iconografia i les cerimonies
del raigo (“descens acollidor”), que encara es duen a terme en algunes regions. Stone

tamb¢ analitza les practiques al “llit de mort”, centrant-se en el paper del zenchishiki (el

27



“bon amic”), un expert ritual encarregat de mantenir la serenitat mental del moribund per
garantir la seva salvacio. Aixo responia a la por que “una Unica distraccio en el moment
final pogués anul-lar els merits acumulats durant tota una vida” (Stone, 2007, citat per
Bernstein, 2010, p. 62, la traducci6é és meva). Aquests rituals transformaven el “llit de
mort” en un espai carregat simbolicament d’oportunitats, com la possibilitat que el
moribund pogués trencar els vincles amb el moén transitori i establir-ne de nous i

permanents amb un paradis budista.

Posteriorment, I’obra explora els periodes Muromachi i Tokugawa, on els rituals i les
creences budistes esdevenen encara més omnipresents. En ell, Duncan Williams,
professor de Religi6 i Llengiies i Cultures de 1'Asia Oriental a la Universitat del Sud de
California (USC), destaca la contradiccid aparent entre els rituals funeraris que
suposadament conduien el difunt a la il-luminacié immediata i els ritus memorials
realitzats durant décades per alliberar les animes del pes del karma. Aquesta contradiccio,
lluny de ser un obstacle, va permetre als sacerdots del periode Tokugawa adaptar-se a les
necessitats de les families 1 establir vincles duradors amb elles. Finalment, en referir-se
al Japd contemporani, Walter (2010) analitza com les practiques funeraries budistes han

mantingut la seva rellevancia malgrat els canvis de prioritats en la societat japonesa actual.

En quant a la tensi6 entre els rituals socials i1 la voluntat dels afligits, el dol tradicional
japones es presenta com una experiéncia carregada d’obligacions socials que sovint se
sobreposen a les emocions personals. En aquest sentit, la prioritzacid de les
responsabilitats socials, coneguda com giri (Z23), pot semblar una manera de mantenir
I’ordre i la coheréncia en la societat, pero també pot arribar a desconnectar els afligits de
les seves propies necessitats emocionals. Segons I’estudi que va realitzar Christine
Valentine a Toquio entre 2007 i 2008 (2010), posteriorment citat (veure apartat 2),
l'impacte de la mort d'un ésser estimat activa una serie de rituals que traslladaven 1’atencio
de la pérdua personal a les implicacions socials de la mort. Els participants van descriure
aquest procés com una transicio sobtada i intensa: "de sobte, tot es va accelerar", "de cop
1 volta es va convertir en una gestid burocratica" o "les coses van passar molt de pressa".
Aquesta sensacio de pressid es devia, en part, a ’experiéncia amb el que s’anomena
"budisme funerari". Aquest terme fa referéncia a la funcié principal que el budisme ha
assumit al Japo: la realitzacié de funerals i cerimonies commemoratives (Tomatsu, 2001,

citat per Valentine, 2010). Aquestes practiques han estat criticades per ser massa

28



formalitzades 1 enfocades en aspectes comercials més que espirituals. Per exemple,
nombroses empreses funeraries han rebut critiques per incrementar la pressio sobre els
afectats mitjancant la promocid de cerimonies ostentoses i costoses (Suzuki, 1998, 2000

1 Prideaux, 2002, citats per Valentine, 2010).

Aix0 es reflecteix en 1’experiéncia de Noriko (una de les persones entrevistades per
Valentine). Noriko va complir amb la tradicié de comprar un butsudan per al seu marit,
malgrat sentir que aquest gest no li proporcionava consol ni connexié emocional. Per a
ella, el butsudan no representava un espai de confort, perd si una manera de seguir les
expectatives socials. Aquest exemple mostra com, en alguns casos, la responsabilitat cap
als altres i el compliment de les expectatives socials poden dominar el procés de dol,
ofegant els sentiments personals de perdua i tristesa. Aquest sentiment demostra com, tot
1 que aquestes institucions tenen un paper central en la preservacio dels ritus tradicionals,
els japonesos encara poden negociar fins a quin punt s'hi adhereixen, posant sobre la taula
el fet que les practiques funeraries al Japd no son rigides, sind que evolucionen dins un
entorn on factors socials, culturals i comercials interactuen constantment. Es a dir, la
vinculaci6 ritual amb els difunts pot ser reinterpretada i adaptada a les circumstancies
individuals. Per exemple, alguns familiars o coneguts afligits opten per desafiar les
formes tradicionals en funci6 de les seves prioritats personals, com va fer Takara, també
participant del mateix estudi, que va decidir no adquirir un butsudan per no voler un
element permanent en el seu espai, pensant que el seu difunt marit hagués preferit la seva
felicitat 1 llibertat. En definitiva, aquest tipus de revisio de la tradicié6 mostra com els
rituals tradicionals poden ser revaloritzats o modificats per adaptar-se als valors i desitjos
individuals, mantenint una connexié amb els difunts sense sentir-se en 1’obligacié de

seguir de forma “cega” les normes imposades.

Seguint amb la ritualitat mortudria japonesa, una de les tradicions més destacades,
antigues i sagrades en la relaci6 de la societat japonesa amb la mort és la tradicié ancestral,
coneguda com a sosen-sithai, un conjunt d’idees i practiques relacionades amb la mort
que molts japonesos consideren un patrimoni compartit de llarga tradici6. En la tradicid
japonesa, la condicié d’avantpassat comporta una veneraci6 especial que no depen del
merit individual, sind de la lleialtat i devocid continua de la familia després de la mort
(Smith, 1974, citat per Valentine, 2010). Aquest respecte es manifesta a través d’un

sistema sofisticat de rituals col-lectius i doméstics que reforcen els lligams entre els vius

29



i els morts. Aquests vincles es basen en la reciprocitat i la dependéncia mutua: els vius
proporcionen atencid i confort als seus avantpassats mitjangant ofrenes i pregaries, mentre
que els difunts, en retorn, vetllen pel benestar dels vius. Per comprendre millor aquesta

tradicio, cal tenir en compte el seu origen historic.

La familia t¢ un paper fonamental en la cura dels morts, una funci6 que es vincula amb
I’origen politic del sistema familiar de 1'ie durant el periode Meiji (1868-1912), un sistema
que va establir I'ie (és a dir, “la llar”’) com a entitat legal per a tota la societat (Tsuji, 2002).
El Codi Civil Meiji (1898) va donar al cap de la familia autoritat sobre els altres membres
i la responsabilitat de la seva manutencid i comportament, transformant les llars en agents
del control estatal. La permanencia de 1'ie va esdevenir una qiiestio de gran importancia
per a I'Estat. Per assegurar la perpetuitat de 1'ie, es va exigir el culte als avantpassats com
a deure essencial de cada familia; es van prohibir altres practiques funeraries i es va
establir la tomba familiar com a lloc on enterrar junts els avantpassats de diferents
generacions. A més, el Codi Civil estipulava que la tomba familiar i 'altar, aixi com altres
elements dels rituals, formessin part de I'heréncia familiar, transmetent-se de generaciod
en generacid. Tot i que el Codi Civil Meiji va acabar derogant-se i el sistema de l'ie va
ser eliminat després de la Segona Guerra Mundial, la ideologia de la mort basada en l'ie
va sobreviure al Codi Civil de 1948 (Tsuji, 2002). Avui dia, al Japo, la responsabilitat
dels morts continua recaient principalment en la familia, i la tomba segueix sent una unitat
familiar. Com a mostra, la majoria de tombes japoneses tenen inscrita la frase "La tomba

ancestral de la familia X" (Tsuji, 2011).

Aixi, aquelles practiques que sovint es perceben com a "immutables" solen correspondre
en realitat a les politiques funeraries de ’era Meiji primerenca (1868-1912), quan
determinats rituals van ser promoguts i es van estendre ampliament. El sosen-sithai i les
seves idees associades reflecteixen un discurs que subratlla la sacralitat dels Iligams
familiars, que transcendeixen la frontera entre la vida i la mort. En I’actualitat, la tradicid
ancestral continua exercint un paper fonamental en la manera com la societat japonesa
afronta la mort i la pérdua, i el vincle amb el budisme es manté, encara que ja no esta al
servei d’una teocracia. No obstant aix0, cal destacar que aquestes practiques sempre han
presentat variacions segons la regio i han estat influides pels diferents periodes historics

1 politics (Tsuji, 2002, citat per Valentine, 2010).

30



Ara bé, la manera en que els japonesos afronten la mort esta canviant notablement en el
context de la post-industrialitzacio. Aquests canvis es reflecteixen sobretot en els ritus i
cerimoOnies funeraries, que han estat objecte d'estudis en profunditat. Per a alguns afligits,
les practiques funeraries poden tenir limits en un context de canvis socials i culturals
accelerats (Matsushima et al., 2002; Deeken, 2005, citats per Valentine, 2010). La
modernitzaci6 i urbanitzacid han transformat els patrons de vida, afeblint el sistema
domestic tradicional ie en favor de nuclis familiars més petits i relacions basades en
l'afecte més que en el deure. Aixi mateix, s'ha observat una tendéncia creixent cap a
I’individualisme i la privatitzacié de 1'experiéncia de peérdua. Com s’ha esmentat amb
anterioritat, en una societat que tradicionalment ha valorat la conformitat social, aquestes
transformacions han donat lloc a formes diverses i innovadores d'adaptar els rituals
funeraris. Per exemple, nous models d'enterrament, com els tree burials o les tombes
compartides per afinitat més que per llinatge, indiquen una progressiva desvinculacio de
la idea tradicional de successi6é familiar. Mentre alguns japonesos segueixen trobant
suport i sentit en aquestes practiques tradicionals, d’altres les perceben com una obligacid
cultural de la qual no obtenen cap confort emocional. Aixo ha generat un equilibri
complex entre el pes de les tradicions i la necessitat d’una elaboracié personalitzada del

dol.

No obstant, no son poques les festivitats celebrades anualment en memoria dels difunts i
amb el proposit de celebrar la vida i la mort. Des del segle XIV, les ocasions en que es
creu que els esperits tornen a les llars ancestrals s’han reduit essencialment a dues: I’ Any
Nou i el seté mes, coincidint amb grans ritus de purificacié com I’O-Harae (L V). Un
altre exemple concret de festivitat enfocada a honorar i celebrar les animes dels morts és
el ja mencionat festival d’O-Bon, que emergeix com un dels esdeveniments més
significatius en relacio amb els esperits dels difunts. Tradicionalment celebrat durant el
set¢ mes lunar o al voltant d'agost segons el calendari solar, i1 originalment vinculat a
doctrines budistes, /'O-Bon s’ha integrat plenament en les tradicions festives del Japo, on
es barreja solemnitat i celebracio. Durant 1I’O-Bon, les families preparen les tombes dels
difunts, netejant-les i decorant-les amb flors, encens, aigua i fanals. Aquests fanals, que
es col-loquen per guiar els esperits, poden variar en color: el blanc s'utilitza per aquells
que han perdut alga durant I'any anterior, mentre que el vermell, blau o verd simbolitzen
la resta dels avantpassats recordats (Gilday, 1993). En moltes comunitats, el festival

inclou rituals col-lectius com grans fogueres o processons amb torxes, sovint

31



acompanyades de danses i cangons. Aquest esperit festiu, tot i que pot semblar
contradictori amb el proposit del festival, és degut a que I’O-Bon és també una festa
comunitaria que celebra els lligams entre els vius i els morts. Les danses del Bon Odori,
realitzades en moltes comunitats, son una manera de donar la benvinguda als esperits. Els
joves sovint participen com a ballarins, mentre que els ancians ocupen el rol de cantants,
reforgant la connexid entre generacions. Aquesta celebracié culmina en una gran dansa
final, on es lamenta la marxa dels esperits, alhora que es fan cangons que expressen les
preocupacions amb la fertilitat i la producci6 agricola. El festival conclou amb el retorn
dels esperits al mon dels morts. A Shinjo, per exemple, les families encenen torxes per
acomiadar els esperits. Al poble de Mizuho, a la prefectura de Shimane, es forma una
processd amb espelmes que es col-loquen en petites barques, les quals son alliberades al
riu. Quan I’espelma s’apaga, es diu que I’esperit ha estat alliberat per passar al més enlla

(Gilday, 1993).

En relacio amb els rituals, el que es manté inalterable €s la importancia o simbologia en
si que aquests tenen com a recordatori dels difunts i com a eines culturals amb una funcio
terapeutica indiscutible per afrontar la peérdua d’un ésser estimat. En contrast amb altres
cultures, en les tradicions funeraries japoneses els serveis memorials setmanals que se
celebren després del funeral no només permeten als membres de la familia compartir el
dol 1 recordar el difunt, sin6 que també marquen el pas del temps i ajuden a donar
estructura a la vida dels vius. Per exemple, aquests rituals tenen un impacte positiu sobre
els ancians, ja que la certesa de ser reconeguts com a part del grup d’avantpassats i ser
cuidats pels descendents després de la mort els ajuda a "alleujar el dolor de I’envelliment"
(Lebra, 1984, citat per Tsuji, 2011, p.31, la traduccid és meva). Aquest tipus de
cerimoOnies proporcionen consol als familiars o coneguts del difunt al saber que la mort
no significa "una desaparicié completa" (Myerhoff i Tufte, 1975, citat per Tsuji, idem, la
traducci6 és meva), perque la seva memoria seguira viva molt temps després de la seva
partida. Un cop es produeix la mort fisica, es manté una continuitat que, com a minim,
resulta veritablement confortant. Es a dir, tal com posa en manifest aquest treball, des
d’una perspectiva social, els funerals actuen com a espais de reunid per als familiars en
dol, els parents, els companys de feina, els veins i altres persones properes al difunt,
independentment de la intensitat dels vincles socials que els uneixen (Yamada, 2019, citat

per Kondo-Arita i Becker, 2023). Aquestes cerimOnies permeten expressar preocupacio i

32



empatia cap als familiars i coneguts en dol, alhora que serveixen per recordar i honorar la

memoria del difunt (Tamagawa, 2018, citat per Kondo-Arita i Becker, 2023).

Christine Valentine (2010) ens presenta diversos casos de com, en molts casos, les formes
tradicionals poden ser complementades o substituides per suports més personalitzats,
adaptant-se millor a les necessitats emocionals dels afectats. Ens presenta la historia
d’Izanagi (pseudonim), qui va buscar un espai terapeutic fora de la familia per expressar
el seu dolor i compartir-lo amb altres homes que havien viscut experiéncies similars. Aixo
posa en relleu una forma de suport emocional que no sempre esta disponible dins del
context familiar o social immediat. De manera similar, Misaki, qui va trobar consol en el
cristianisme, va expressar com el funeral cristia li va proporcionar una sensacidé més
personal i intima, en contrast amb les cerimonies budistes que sentia com a més formals
1 distants. Aquests exemples mostren que les adaptacions poden permetre que el ritual
conservi un sentit de connexié amb els difunts, pero també ofereixi un espai per a la
reflexio personal i la sanacié emocional. Alhora, €s clar que, per a algunes persones, les
formes tradicionals de dol continuen sent una font important de consol i estabilitat
emocional. Per exemple, tornant al cas d’Izanagi, el funeral de la seva dona va ser un
moment de confrontaci6 amb la seva absencia, perd també un espai on va poder
experimentar una sensacio6 de creenga en la realitat de la mort i un moment de tancament.
Per a aquestes persones, els rituals tradicionals, malgrat la seva rigidesa, poden oferir una
estructura que facilita I'acceptacid de la peérdua i1 proporciona un ordre emocional enmig
del caos del dolor, ja que permeten establir una continuitat o un vincle entre aquest moéon
i el segiient. En definitiva, aquestes experiéncies, que combinen practica ritual i suport
emocional, mostren com la vivéncia del dol es construeix en la interseccio entre cultura,
espiritualitat i necessitat humana de significat. En el segiient capitol, aprofundirem en la
dimensio psicologica d’aquest procés, explorant com les creences espirituals poden

incidir en 1’elaboracid interna del dol i oferir consol davant la pérdua.

33



4. L’elaboracio del dol: la dimensio psicologica de I’espiritualitat

4.1 Processos psiconeuronals del consol i les creences en el procés de dol

La perdua d’un ésser estimat constitueix un dels esdeveniments més transcendents en la
vida d’una persona, i compartir aquest patiment amb els altres no sempre resulta senzill.
Segons Setou (2016), la perdua d’un ésser estimat representa una disrupcid profunda en
la vida de qui queda enrere, posant en qiiestio la seva identitat i la seva percepcio del mon.
El procés de dol és profundament intim i subjectiu, pero la societat japonesa per lo general
sol rebutjar I’expressio oberta d’emocions negatives o de vulnerabilitat. En contraposicio,
els funerals —que principalment son budistes—, i els serveis commemoratius, tenen una
importancia especial, ja que no només proporcionen consol als esperits dels difunts, sind
que també ofereixen un espai perque les families en dol puguin expressar el seu dolor i
rebre suport social (Sakaguchi, 2012; Setou i Maeda, 2019, citats per Kondo-Arita i
Becker, 2023).

No obstant, tot i els permisos implementats pel govern, moltes persones que afronten el
dol es veuen obligades a reprendre la seva rutina diaria sense poder expressar plenament
el seu sofriment ni integrar-se del tot en la vida social. Com poden, doncs, gestionar el
buit i la tristesa derivats d’una separacid irreversible? En aquest context, la religid i/o
’espiritualitat poden tenir un paper important en el benestar psicologic, especialment en
moments de dificultat emocional i en processos de dol. Aquest capitol té¢ com a finalitat
destacar com les perspectives religioses poden influir en com una persona percep la mort
i que larelacid entre religio i la percepcio de la mort €s important per entendre el significat
de la vida. També suggereix que l'orientacio religiosa té un impacte directe sobre com

entén la mort i es fa front a ella I’individu que transita per la perdua.

Els antropolegs utilitzen la vida quotidiana com a finestra per observar com les persones
gestionen el dol en el context de les seves societats. A través de l'estudi de la quotidianitat,
es pot entendre millor com el dol es combina amb les qiiestions de poder, identitat i
construccid de significats en una comunitat, ja que el dol no només afecta l'individu, sind
que també té un impacte en la comunitat que 1'envolta. Com a societat postmoderna, el
Japd ha integrat elements d’un enfocament cientific i psicologic de la mort, amb el
desenvolupament de cures pal-liatives, la creixent popularitat dels serveis de dol i una

industria funeraria en expansio. Els coneixements psicologics actuals del dol han destacat

34



la importancia dels processos de creacid de significats, les necessitats bio-psico-socials
canviants i la transformacio6 de les relacions entre els vius i els morts (Klass et al., 1996;
Klass & Steffen, 2018; Neimeyer et al., 2014; Rubin et al., 2012, citats per Silverman,
Baroiller, i Hemer, 2021).

Fora del Japo, també s'ha destacat la importancia d'integrar, o més aviat de considerar, en
determinades situacions i contextos, la religi6 i/o l'espiritualitat com a factors rellevants
a tenir en compte en relacid amb la salut i, en Gltima instancia, amb la mort. Per exemple,
en les ultimes décades, organitzacions com I'American College of Physicians i 1'American
Medical Association han reconegut la rellevancia de 1'espiritualitat en la practica clinica
(Lucchetti, Koenig, & Lucchetti, 2021). Aquest tema s'ha integrat de manera creixent als
plans d'estudi de les escoles de medicina a nivell mundial, amb percentatges destacats en
paisos com els Estats Units (90%) i el Regne Unit (59%). Aquesta inclusid es deu a la
gran quantitat d'evidéncia cientifica que vincula 1'espiritualitat amb la salut, i que ha

generat una amplia produccié académica.

Historicament, la relacid entre espiritualitat/religiositat i salut va ser vista negativament,
especialment en psiquiatria durant els segles XIX i XX, associant la religiositat amb
trastorns com la neurosi. No obstant aixo0, a partir de les décades de 1970 1 1980, estudis
van comengar a demostrar que espiritualitat/religiositat es correlacionava amb una millor
salut mental, la qual cosa va portar a la seva inclusid en els programes de residéncia en
psiquiatria. El1 2016, I'Associaci6 Mundial de Psiquiatria va emetre una declaracié que
instava a integrar-les en la formaci6 i en les trobades cliniques per oferir una atencid
mental més holistica. Quant a la relacié entre la fe religiosa i/o 1’espiritualitat i els
simptomes depressius, diversos estudis han mostrat una correlaci6 inversa entre ambdos,
amb resultats positius en metaanalisis 1 estudis longitudinals. Per exemple, un seguiment
de 14 anys a Canada va demostrar que les persones que assistien religiosament
mensualment tenien un 22% menys de risc de depressid. Tot i aixi, els resultats varien
segons la cultura: un estudi a Japo va trobar que les persones molt religioses tenien més
trastorns depressius, ressaltant la influéncia dels factors culturals (Lucchetti, Koenig, &
Lucchetti, 2021). En resum, tot i que I'evidéncia general suggereix una relacié inversa
entre espiritualitat/religiositat i la depressio, hi ha pocs estudis sobre el/s seu/s impacte/s

en la remissio dels trastorns depressius.

35



Aixi doncs, la relacid entre religio i1 salut mental ha estat objecte d’analisi en nombrosos
estudis. Segons Moreira-Almeida et al. (2006), I’evidéncia cientifica suggereix que la
practica religiosa pot tenir implicacions cliniques rellevants i que els professionals de la
salut mental haurien de considerar aquest factor dins del model bio-psico-social d’atencio
al pacient. La comprensi6 i respecte per les creences religioses pot millorar la capacitat
dels terapeutes per alleujar el patiment emocional. A més, estudis han demostrat que les
persones amb una religiositat més profunda presenten menors nivells d’ansietat,
conductes addictives i intents de suicidi, aixi com una millor qualitat de vida i un procés
de recuperaci6 més rapid en casos de malalties mentals (Moreira-Almeida, Neto &
Koenig, 2006; Koenig, 2009; Bonelli & Koenig, 2013, citats per Papaleontiou-Louca,
2021). De fet, I’Organitzacié Mundial de la Salut considera la religi6 i I’espiritualitat com
indicadors significatius de la qualitat de vida. Es per aquest motiu que, en les darreres
decades, la comunitat terapéutica ha comencat a considerar més seriosament el factor
religidés com una eina per ajudar els pacients a maximitzar el seu potencial i1 superar
problemes emocionals. Particularment en situacions d’extrema vulnerabilitat, com
I’anunci d’una malaltia terminal propia o d’un ésser estimat, la fe pot exercir un efecte
beneficios en 1’afliccid, proporcionant consol i esperanca davant la mort imminent (Dein,

2018, citat per Papaleontiou-Louca, 2021).

Tanmateix, la religié no sempre actua com a element protector. Rettner (2015), argumenta
que pot ser una arma de doble tall: mentre que les creences positives sobre una divinitat
amorosa 1 protectora poden conduir a resultats psicologics beneficiosos, les percepcions
negatives d’una divinitat castigadora o absent s’associen a taxes més altes de depressio i
una menor qualitat de vida. Aixi doncs, no és només la religi6 en si mateixa la que influeix
en el benestar mental, sind la manera com es percep i s’interpreta individualment

(Papaleontiou-Louca, 2021).

El que és innegable ¢és el fet que, I’experiencia d’enfrontar-se a la mort, ja sigui la propia
o la d’un éssers estimat, pot generar una recerca de control i comprensié en un procés que
es fa dificil de dominar. Aixo porta moltes persones a buscar practiques rituals i narratives
espirituals que estructurin el desconcert que aquesta experiéncia genera. De fet, aquelles
persones amb una menor inclinacid espiritual sovint es veuen empeses a veure un
component espiritual en les seves vides quan la mort entra en escena. Un exemple que

il-lustra aquesta dinamica és el cas d’una persona que, tot i identificar-se com a agnostica,

36



troba consol després de la pérdua d’un ésser estimat a través de la creenga que aquest
continua present d’alguna manera, mantenint un vincle invisible amb els vius. Aquesta
idea, que pot no tenir cap valor per a una persona atea sense inclinacid espiritual, pot
ajudar I’agnostica a sentir-se més a prop del seu familiar i a processar millor el dol. Per
contra, hi ha persones criades en la fe cristiana que, arran d’una experiéncia de perdua
dolorosa, abandonen la seva creenga com a reaccid d’indignaci6 i incomprensié envers
Déu, qliestionant com una entitat benevolent podria permetre la mort injusta d’un ésser
estimat. Aquests exemples posen de manifest com, davant la mort, les respostes
espirituals poden adoptar formes molt diverses 1, fins 1 tot, contradictories entre individus
propers, revelant fins a quin punt 1’espiritualitat i el dol estan intimament lligats pero
condicionats per les experiéncies personals, la historia de vida i el context emocional de

cadascu.

Aixi, ’espiritualitat sovint emergeix com un recurs significatiu, capa¢ de proporcionar
consol emocional i eines per reinterpretar 1’experieéncia de la peérdua dins d’un marc de
significat més ampli. Aquesta dimensi6 espiritual adquireix una particular rellevancia en
I’ambit psicologic, en tant que contribueix a la gestid del dol, actuant com un mecanisme
per afrontar la incertesa i el dolor associats a la mort. Segons Nancy Ammerman, en el
capitol Looking for Answers, Looking for Comfort del seu llibre Bodies and Spirits:
Health, Illness, and Mortality (2013), moltes persones que han experimentat crisis greus
perceben el fet d’estar vives com un miracle. Aquesta percepcid es fa especialment
evident en aquells individus que interpreten la seva experiéncia des d’un marc espiritual
teista, atribuint-la a la intervencié d’un ésser divi. Ammerman descriu casos com el de
Larry i Emma (pseudonims), que van combinar practiques espirituals amb una estricta
adheréncia als seus tractaments medics, reflectint una comprensid integradora entre
ciéncia i espiritualitat. Aquest enfocament ressalta com les practiques espirituals
quotidianes, com la meditacio, la pregaria o rituals personals, poden proporcionar un
benestar emocional que complementa altres formes d’atenci6 a la salut. Tanmateix, la
relacio entre espiritualitat i dolor no esta exempta de qiliestionaments. Bethany, una de les
persones entrevistades per Ammerman, reflexionava sobre aquesta tensio després de
rebre resultats medics que evidenciaven danys neurologics persistents: “Déu no ho ha fet
desapareixer tot. Aixo planteja grans preguntes: on rau el poder realment? En el que
existeix fisicament o en allo que creiem i com ho percebem? ” (Ammerman, 2013, p. 272,

la traducci6 és meva). Aquesta pregunta posa de manifest com, en moments de

37



vulnerabilitat, la fe pot esdevenir una font de forca emocional perd també un espai de

confrontacié amb les propies expectatives.

Per aprofundir en les orientacions religioses personals, és fonamental explorar els
conceptes de religio intrinseca-extrinseca i fe compromesa-consensuada, com han abordat
autors com Hunt i King (1971), Allen 1 Spilka (1967) i Raschke (1973). Les recerques
sobre la religié han intentat, al llarg del temps, millorar i aprofundir en la comprensio
d’aquestes nocions. La religio intrinseca fa referéncia a una orientacié en que les creences
religioses son vistes com una part essencial de la vida de I’individu, amb un fort sentit de
significat 1 valor personal. Aquesta religid s’entén com una motivacié interna que guia la
vida de la persona, independentment de les pressions socials o externes. Per contra, la
religié extrinseca es basa en la utilitzacid de la religié6 com a mitja per aconseguir fins
externs, com la recerca de reconeixement social, suport emocional o altres beneficis
practics. D’altra banda, la fe compromesa es refereix a una fe que implica una dedicacié
profunda i activa en la practica religiosa, mentre que la fe consensuada fa referéncia a una
aproximaci6 a la religié que es fonamenta en acords socials o convencions col-lectives,
més que en una experiencia personal profunda i incondicional (Spilka, Shaver i
Kirkpatrick, 1985). Aquestes tipologies s'han abordat des de diferents perspectives, com

la influéncia del comportament social i el significat personal profund de la religio.

En relaci6 amb el tema principal del treball, per tal de comprendre millor les orientacions
religioses personals, és important destacar que les fe intrinseques i compromeses
representen un sistema religidos personal obert i flexible, amb l'objectiu d'establir un
significat ultim en la vida. Aquest enfocament, segons diversos autors (Hunt & King,
1971; Allport, 1959), esta directament vinculat amb una visid positiva de la mort, ja que
les persones amb aquesta orientacid semblen haver arribat a una comprensi6 més
profunda i serena dels grans temes de la vida, entre els quals destaca la mort. Allport
(1959) va assenyalar que la fe intrinseca "inunda tota la vida amb motivacio i significat"
(p. 265, la traduccid és meva), fet que implica una visi6 que entén la mort com una
transicio cap a una millor existéncia, com la recompensa de “I’altra vida” (entés com a
més enlla, el cel, etc.), una creenga que contraresta la por i les visions negatives sobre la
mort. Per tant, per aquells amb fe intrinseca, la mort es presenta com una prova del que
un ha defensat durant la seva vida, un moment per expressar confianga i fe en Déu i les

seves ensenyances. D'altra banda, les orientacions extrinseques-consensuades es basen en

38



motivacions més instrumentals i utilitaries, on la religi6 només proporciona una
satisfaccio parcial, ja que no s’integra completament en la vida personal. Les creences en
la possibilitat d’una vida després de la mort, tot i que apreses, sovint estan envoltades de
dubtes i ansietat, i la mort es veu com un fracas personal, sobretot en termes d’objectius
materialistes com l'éxit, el poder i el prestigi. Aixi doncs, les hipotesis proposades
suggereixen que la religié intrinseca i compromesa esta positivament relacionada amb
visions de la mort com a coratge i recompenses en la vida després de la mort, mentre que
la fe extrinseca-consensuada es vincula amb orientacions negatives envers la mort, com

la solitud, el fracas o la incertesa.

Al seu treball Death and Personal Faith: A Psychometric Investigation (1977), Bernard
Spilka, Barbara Minton, Douglas Sizemore i Larry Stout realitzen un estudi que analitza
la relacié entre la religid personal i les perspectives sobre la mort en un conjunt de
participants cristians. Es va realitzar amb un total de 328 persones, amb una edat mitjana
de 23,6 anys. Les persones eren majoritariament estudiants universitaris de dues
universitats cristianes privades i algunes persones activament religioses d'una església
metodista a Idaho. L'objectiu de l'estudi era explorar com diferents tipus d'orientacid
religiosa influeixen en les actituds sobre la mort. Es va utilitzar un conjunt de 60 preguntes
que cobrien diverses perspectives sobre la mort, com ara veure-la com un "final natural",
"dolor", "soledat", "desconegut", "recompensa després de la vida", "valentia", entre
d'altres. Els participants van ser classificats segons la seva implicacidé personal en la
religio, definint-se com a “religiosament implicats” aquells que assistien a 1'església
almenys dues vegades al mes i consideraven la religié com a molt important per a la seva
vida. Els resultats de l'analisi van mostrar que aquells amb una orientacio religiosa
"intrinseca i compromesa" (¢s a dir, aquells que integren la religi6 en la seva vida diaria
1 es comprometen profundament amb ella) tenien una visi6 més positiva de la mort, com
una transicio cap a una "recompensa després de la vida" o com una oportunitat per mostrar
coratge. En canvi, aquells amb una religié6 més "extrinseca i consensuada" (aquells que
utilitzen la religié de manera més instrumental o superficial) tendien a tenir visions més
negatives de la mort, com la "soledat", el "dolor", la "desconnexio" o com un "fracas

personal".

No obstant, malgrat ser un estudi interessant, és fonamental recon¢ixer que 1’estudi i les
9

conclusions derivades d’aquest poden no ser plenament aplicables a I’espiritualitat

39



japonesa, atés que les creences, els valors i les practiques culturals sobre la mort varien
substancialment entre ambdues tradicions. En primer lloc, i com he assenyalat
anteriorment, ¢és important tenir en compte que al Japo el cristianisme no és la religid
predominant. La majoria de la poblacidé practica el sintoisme, el budisme o una
combinacié d’ambdues tradicions, la qual cosa influeix profundament en la percepci6 de
la mort i la religié en general. Per tant, les concepcions sobre la vida i la mort al Japd
podrien ser substancialment diferents de les observades en aquest estudi, on els
participants son majoritariament cristians. En el context japonges, la mort és sovint vista
com una continuitat natural de la vida, amb una influéncia destacada de les creences
budistes, que conceben la mort com una part integral del cicle vital, vinculada als
conceptes de reencarnacid i no-permanencia de totes les coses. Aquesta visioé contrasta
amb la noci6 cristiana de la mort com una transicio cap a una recompensa eterna o, en el
cas contrari, un castig derivat de les accions d’una persona durant la seva vida. A més, el
concepte de "coratge" en relacié amb la mort pot adquirir un significat diferent al Japo,
on el respecte per les tradicions i la serenitat davant la mort son valors profundament
apreciats. En lloc de ser un moment per a demostrar "forga" o "caracter", la mort pot ser
vista com un procés d'acceptacio i meditacid, una transicié tranquil-la cap a la reunificacid
amb la natura o els avantpassats. A més, les perspectives sobre la mort en el context
japones poden estar influenciades per una visié més comunitaria i menys individualista
de la vida i la mort, amb un émfasi considerable en les relacions interpersonals i el
respecte pels avantpassats. Aquest enfocament es distingeix clarament de la interpretacid

més individualista observada en les tradicions religioses no-japoneses.

Un altre article molt enriquidor al respecte és Spirituality, religiousness, and mental
health: A review of the current scientific evidence (2021) de Lucchetti, G., Koenig, H. G.,
& Lucchetti, A. L. G. En I'ambit de la salut fisica, la majoria dels estudis indiquen que
I’espiritualitat i/o la religiositat estan relacionades amb menys ingressos hospitalaris,
menor dolor, millor superviveéncia i resultats cardiovasculars més favorables. Tanmateix,
cal destacar que més del 80% de les investigacions en aquest ambit se centren en la salut
mental. Els mecanismes que expliquen els efectes de la fe i les creences en la salut mental
encara no son clares, perd alguns autors proposen que la religiositat i/o 1’espiritualitat
estan vinculades a virtuts humanes com el “perdd”, “l'altruisme” i “l'agraiment”, que
podrien mediar aquesta relacid. Altres factors, com 1'adhesio a tractaments, els habits de

salut i I'ts de substancies, també poden influir-hi.

40



Tot i que hi ha diverses teories sobre com afecten la salut mental i fisica, les investigacions
sobre marcadors biologics especifics encara estan en fases inicials. S'ha trobat que nivells
més alts de religiositat i/o espiritualitat s'associen amb una major concentracié de factor
neurotrofic derivat del cervell, i que 'auto-transcendéncia es vincula a la disponibilitat de
transportadors de serotonina a la regid del tronc cerebral. A més, s'han observat
correlacions entre I’espiritualitat i la religiositat i determinats gens relacionats amb la
dopamina, la serotonina i l'oxitocina (Lucchetti, Koenig, & Lucchetti, 2021). Tanmateix,
aquests resultats son preliminars, i cal més investigacio per entendre com influeixen en la
salut mental a través d'aquests mecanismes biologics. Vist aixo, integrar I’historial
espiritual i/o religios en l'atenci6 clinica podria contribuir a un enfocament més holistic i
centrat en el pacient i aixi proporcionar-li beneficis multidimensionals, ajudant I’individu

a recuperar-se de manera més completa.

Aixi doncs, en aquest punt, resulta evident com les creences espirituals poden incidir en
la persona afligida no només des d’un pla emocional, sin6 també fisic, tenint un impacte
directe en el seu sistema de salut, el qual esta estretament relacionat amb la psique. La fe
pot desencadenar respostes neuro-biologiques, com la secrecioé de neurotransmissors com
la serotonina i la dopamina, que ajuden a alleujar el dolor emocional i facilitar un procés
de dol més suportable i sa. Aquesta interconnexi6 permet una retroalimentacio6 positiva,
on els aspectes espirituals i fisics es nodreixen mutuament, contribuint a una recuperacio
més completa en tots els nivells. El dol no és un procés lineal ni homogeni, ja que cada
individu el viu de manera diferent, i la forma en que el gestionen pot tenir un impacte
considerable en el seu benestar global. Un dels aspectes més rellevants d’aquest procés

¢s la necessitat de compartir el dolor.

Tal i s’ha exposat al llarg del treball, els rituals funeraris, com les cerimonies i els serveis
memorials, proporcionen una oportunitat per expressar aquest malestar i rebre suport
social. Quan aquests rituals es redueixen o es fan més privats, com ha ocorregut en certes
societats modernes, la persona en dol pot experimentar sentiments d’aillament, manca de
validaci6 del seu dolor i una major dificultat per afrontar la perdua. Aquest aillament pot
intensificar els efectes psicologics del dol, contribuint a I’aparicié de trastorns com
I’ansietat, la depressio, els trastorns del son o les alteracions en I’alimentacié. Sobre
aquestes qliestions, les recerques de Papaleontiou-Louca, E. (2021) resulten d’interés per

considerar aquestes qiiestions. En aquest context, la fe i la practica espiritual poden tenir

41



un impacte significatiu i beneficids, no només en la gestié emocional del dol, sin6 també
en la salut fisica dels individus. Per exemple, poden contribuir a I’enfortiment del sistema
immunitari o a la reduccid de I’estrés. Recursos com la practica del zen, una branca del
budisme, fomenta la meditaci6 i la consciéncia plena, activitats que poden reduir I’estres

cronic derivat de la pérdua d’un ésser estimat i millorar el benestar general.
4.2 Practiques i experiencies de consol en la cultura japonesa

Historicament, els rituals funeraris han servit com un espai per exterioritzar el dol i trobar
suport col-lectiu. Encara que la societat japonesa tendeix a minimitzar 1’expressio oberta
del dolor i a evitar les converses sobre la mort—fins al punt de ser descrita com una
societat que la nega i reprimeix la tristesa (Kondo-Arita i Becker, 2023)—, aquests rituals
esdevenen un mitja socialment acceptat per expressar el sofriment, retre homenatge als
difunts i1 preservar-ne la memoria. Aquesta funcid psicologica es torna encara més
rellevant en casos de mort inesperada per malalties infeccioses o desastres naturals, com
terratrémols i tifons. A més, el context demografic del Jap6 accentua aquesta realitat: es
tracta d’una de les societats més envellides del mén, on les peérdues son cada cop més
freqiients, i alhora presenta una taxa de suicidis persistentment elevada. Malgrat aixo, la
mort i el procés de morir continuen essent sovint relegats a I’ambit hospitalari, un entorn
altament medicalitzat que limita la possibilitat de presenciar i reflexionar sobre aquest
transit vital. Aquesta desvinculacié pot dificultar encara més la gestié emocional del dol
i la seva integracid en 1’experiéncia col-lectiva, evidenciant la paradoxa d’una societat
que, tot i conviure amb la pérdua de manera constant, tendeix a apartar-la de 1’esfera

quotidiana.

En els camps de la psicologia i les ciéncies socials, s'ha plantejat que el dol es caracteritza
per un "rang multidimensional d'experiéncies després d'una peérdua" (Bonanno, 2001, citat
per Silverman, Baroiller, i Hemer, 2021, p. 3, la traducci6 és meva), amb experiéncies
modelades per factors socials, culturals, historics i fins i tot politics. En aquest sentit, el
dol no es redueix a una simple resposta emocional a la mort, siné que s'inscriu en una
série de dimensions interconnectades que inclouen els elements individuals i col-lectius.
La mort, com a procés natural, es transforma en un conjunt de respostes humanes que van
més enlla de 'aspecte biologic de la perdua, ja que es connota amb significats socials 1

culturals. Aixi doncs, un aspecte fonamental del dol és la seva naturalesa tant personal

42



com social. Com a fenomen personal, el dol es viu de manera subjectiva, perd també té
una dimensi6 col-lectiva, ja que esta format i gestionat a través de les normes socials i
culturals, aixi com mitjancant els rituals que marquen l'experieéncia del dol. A més, els
rituals funeraris i les practiques relacionades amb la mort tenen un paper fonamental en
el control social de I'esdeveniment de la mort, que és vist no només com un procés
biologic, sin6 també com un esdeveniment que afecta la comunitat. Els rituals, llavors,
son una resposta estructurada i comunitaria que ajuda a gestionar la pérdua, i també

constitueixen un mecanisme de creacio6 de significats per als individus i per a la societat.

En el context japonés, la diversitat religiosa i espiritual es reflecteix en una situacid
complexa i tnica, influenciada pel sincretisme entre diverses tradicions religioses com el
budisme, el sintoisme i altres corrents filosofiques i espirituals. Com hem vist, al Japd, la
fe no sempre s'adhereix a un sistema religios exclusiu, sin6 que sovint es combina i es
manifesta d’una manera fluida i flexible, on la practica de diferents creences es pot
coexistir i complementar-se. Aixo és especialment visible en el sincretisme religios, on
els individus poden participar en rituals sintoistes per a la bona sort o la proteccid familiar,
mentre mantenen creences budistes per a I'assoliment de la salvacio després de la mort.
Aquest enfocament sincrétic pot ser vist com una expressio de la fe extrinseca-
consensuada, ja que les creences i les practiques sovint estan lligades a objectius
pragmatics com el benestar personal, la comunitat i la cohesid social, més que a un
compromis profund amb una fe intrinseca i personal. Tot i aix0, també hi ha una
influéncia de la fe intrinseca dins d'alguns sectors de la societat japonesa, particularment
entre aquells que busquen un significat més profund i una connexié amb el transcendent,
com es pot veure en la recerca espiritual individual dins del budisme zen o en la recerca
de la serenitat davant de la mort. Aquest tipus de fe, més compromesa, pot portar a una
comprensido més serena i acceptada de la mort com una part natural del cicle de la vida,
amb la creenga que la mort és una transicid que ens porta cap a un altre estat d'existéncia,
com suggereixen les orientacions budistes. Es a dir, al Japo, les orientacions religioses
majors reflecteixen una barreja de creences i practiques en que la religio es viu de manera
personalitzada, i on la fe pot ser tant una recerca de significat profund com una resposta
a les necessitats practiques i emocionals de la vida quotidiana. Tot i la diversitat espiritual,
¢s essencial reconeixer I’impacte concret que la participacio en rituals pot tenir en la salut

emocional i social dels afectats.

43



Es facil entendre que els funerals i els serveis memorials posteriors poden potencialment
donar suport social i psicologic a les families afectades. Perd és menys conegut que aquest
suport pot marcar una diferéncia important entre poder funcionar amb relativa normalitat
en la vida diaria i caure en problemes de salut, dependéncia de drogues o alcohol, trastorns
alimentaris 1 del son, trastorns psicosomatics 1 del sistema immune. Aquesta recerca
suggereix que el dol no és només una qiiestio personal per als afligits, sind una qiiestio
de salut publica per a qualsevol societat que prengui seriosament el suport medic 1 social.
Per exemple, pel que fa als trastorns mentals patits per les families afectades, la depressio
a llarg termini, els trastorns d'ansietat i I'insomni i altres casos que requereixen intervenciod
medica i de benestar augmenten notablement a causa de la retirada social, la dependéncia
de l'alcohol i els trastorns alimentaris (Byrne & Raphael, 1997; Kreicbergs et al., 2004;
Monk et al., 2008, citats per Kondo-Arita i Becker, 2023).

Tot 1 que la salut mental dels familiars o coneguts que pateixen les perdues tendeix a
millorar amb el pas del temps (Sakaguchi & Kashiwagi, 2000), altres estudis japonesos
han demostrat que el dol complex es dona en el 25-30% de les families afectades dins
d'un any després de la separacio per mort, i entre el 10% i el 20% en els anys seglients
(Tatsuno et al., 2011). Aixi doncs, el dol no només és una resposta normal a la pérdua
d'éssers estimats, sind que també constitueix una preocupacio per 'atencié medica i social
nacional (Kondo-Arita i Becker, 2023), i precisament els rituals funeraris, les cerimonies
1 I’expressi6 no censurada del dolor que comporta una pérdua poden contribuir a mitigar-
ne els efectes emocionals i evitar que derivin en necessitats d’atencio medica o
assistencial. De fet, és ampliament conegut que la participacio positiva no només en els
funerals sind també en els rituals de commemoracio i els esdeveniments anuals té una
influéncia saludable (Rando, 1984; Gamino et al., 2000; Wijngaards-De Meij et al., 2008;
Hoy, 2013, citats per Kondo-Arita i Becker, 2023). En aquest sentit, i tal i com s’ha pretes
posar de manifest el present treball, les creences que impulsen aquesta participacio, siguin
les transmeses i refor¢ades com a part de la tradicidé o les sorgides de la necessitat
individual de mantenir un vincle amb el difunt i garantir-li una mort digna i respectuosa
(o ambdues), evidencien la connexid profunda entre creences/fe i consol en el procés de

dol.

Davant una pérdua, la recerca de la fe i el consol es fonamenta en processos psicologics

basics, com “I’atribucié causal”, que ajuden a donar sentit als esdeveniments vitals,

44



inclosa la mort. No obstant, I’observacié quotidiana indica que no totes les persones
recorren a explicacions religioses amb la mateixa intensitat. Fins i tot aquells que son
profundament religiosos, almenys en la nostra cultura, no interpreten necessariament cada
fet a través d’una perspectiva religiosa. Les teories de 1’atribuci6 parteixen de la idea que
els individus intenten donar sentit a les seves experiencies i comprendre les causes dels
esdeveniments que viuen. Tal com va assenyalar Kelley (1971), aquest procés respon a
la necessitat de trobar una explicaci6 a la pregunta "Per que?". Des d’una perspectiva de
la psicologia social, aix0 significa que les persones tendeixen a interpretar els fets
assignant-los una causa, un procés conegut com a "atribucié causal". Aquesta reflexio
constitueix el cos central de I'article de Spilka, Shaver i Kirkpatrick, 4 general attribution
theory for the psychology of religion (1985), publicat a la revista Journal for the Scientific
Study of Religion. A partir d’aquesta perspectiva psicologica, podem examinar com les
preguntes sobre el 'perqué' de la pérdua es processen dins d’un marc comunitari i

espiritual que complementa la comprensié racional.

Aixi, quan s'afronta el dolor de la pérdua, moltes persones es plantegen preguntes sobre
el "perque", intentant comprendre el significat moral o filosofic del sofriment. Tanmateix,
per a la majoria, el més important no és trobar una resposta exacta, sin6 poder fer aquestes
preguntes dins d'un marc comunitari compartit. Per a aquestes persones, la creenca en la
presencia de divinitats o déus té més valor que entendre detalladament el seu pla. A
mesura que la persona es fa més activa religiosament, més recursos narratius i visuals té
a la seva disposicié per afrontar aquesta experiéncia, perd el procés sempre sera més
relacional que purament racional. Aquesta dindmica no implica una confrontaci6 entre
ciencia i religi6. De fet, aquells amb una vida religiosa activa també estan plenament
implicats en 1'ts de la medicina i la ciéncia modernes. El que realment importa és la
percepcio de la propia existéncia fisica com a part d'una dimensi6 espiritual. Aquesta
dimensio es fa més evident en relats sobre la mort que en narracions sobre aspectes més
quotidians com la dieta o l'exercici, 1 és més present en moments de crisi que en les

dificultats de la vida quotidiana.

Aixi, les rutines diaries poden adquirir un significat espiritual per aquells que ja tenen un
compromis amb la seva vida espiritual, perd aquest component espiritual és menys
freqiient en persones que no participen regularment en comunitats religioses o que no

cultiven aquesta dimensid espiritual. La majoria de les persones integren les qiiestions

45



relacionades amb la salut i la malaltia dins del conjunt de practiques quotidianes, cura
espiritual i la percepci6 d'una preséncia divina, formant una narrativa personal coherent.
Tanmateix, quan la vida mateixa esta en perill, fins i tot aquells menys espirituals poden
sentir-se impulsats a transcendir les explicacions quotidianes, alterant la narrativa secular.
En aquests moments més dificils, la intervenci6 medica es pot veure positivament
complementada per la pregaria, el ritual i el suport de la comunitat religiosa (Ammerman,
2013). En definitiva, la manera com les persones afronten la pérdua i el sofriment
reflecteix una interseccidé complexa entre la dimensio espiritual i la realitat fisica, on la
comunitat, la fe 1 la ciéncia s'entrellacen per oferir sentit i suport en moments de
vulnerabilitat extrema. La gesti6 del dol implica un procés complex en que la integracid
del suport comunitari, les practiques rituals i la construccid de significats personals

esdevenen essencials per a 1’adaptacié emocional i la recuperacid progressiva.

46



5. Conclusions

Tal com plantejavem en la hipotesi inicial del treball, podem concloure que la religiositat
i I’espiritualitat juguen un paper fonamental i tangible en el procés d’elaboracié del dol i
en ’afrontament de la mort al Japd. Lluny de ser només rituals simbolics o practiques
tradicionals desconnectades de la realitat emocional, les creences espirituals japoneses
ofereixen un marc profundament significatiu, emocionalment reparador i

psicologicament funcional per transitar la perdua.

En el primer capitol, s’ha fet una aproximacio6 historica i cultural a I’espiritualitat japonesa,
posant en relleu el seu caracter sincrétic i hibrid, fruit de la convivéncia entre budisme,
sintoisme 1 altres tradicions/creences. Aquesta pluralitat espiritual permet una vivéncia
del dol flexible, adaptada a les necessitats personals perd també¢ inserida en una xarxa
col-lectiva de significat. Aixi, s’ha assolit el primer objectiu del treball: comprendre la

relacid entre mort i espiritualitat japonesa des d’una perspectiva cultural.

El segon capitol ha aprofundit en la concepcié de la mort dins aquest marc espiritual,
destacant la importancia dels conceptes de no-permanéncia, la continuitat de I’anima i la
seva possible preséncia a la natura o en processos de reencarnaci6. Aquestes idees aporten
consol, sentit i esperancga, facilitant un procés de dol que no es clou en I’abséncia, sind
que manté una connexio6 viva amb els difunts. Aquest enfocament ofereix una estructura
emocional solida que difereix del model judeocristia occidental, més centrat en la

superaci6 individual de la pérdua.

Al tercer capitol s’ha analitzat la funci6 dels rituals funeraris japonesos com a canals per
expressar el dolor i mantenir el vincle amb els éssers estimats. Practiques com les ofrenes,
les visites als cementiris o les cerimonies col-lectives compleixen no només una funcid
espiritual, sind també terapeutica. Aquests rituals ofereixen estructura, confort i un sentit
de continuitat que redueix 1’estrés post-dol i afavoreix la salut mental, especialment
gracies al suport emocional i comunitari que proporcionen. Aixo ha permes assolir el

segon objectiu: analitzar el valor emocional i espiritual dels rituals funeraris.

El quart capitol ha posat en relacido ’espiritualitat amb els processos psicologics i
neurobiologics del dol. S ha evidenciat que la religiositat pot actuar com a factor protector

davant les conseqiiencies negatives del dol no resolt, com la depressi6 o I’estres cronic.

47



L’efecte terapéutic de la fe rau en la seva capacitat per dotar de sentit, estructura i
esperanca una experiéncia de desconnexid i buidor emocional. Aixi, s’ha complert el
tercer objectiu: comprendre el paper de I’espiritualitat en el dol des d’una perspectiva
psicologica. En el seu conjunt, aquest treball ha permes constatar que el dol al Japo es
caracteritza per un enfocament holistic i relacional, on la interdependéncia entre vius i
morts es manté en el temps a través de practiques rituals, simboliques i afectives. Aquest
model contrasta amb la individualitzacio creixent del dol a Occident, i ofereix una

alternativa que integra espiritualitat, comunitat i flexibilitat.

Tanmateix, el Japo es troba en un punt d’inflexi6. La veneracio dels avantpassats i la visio
col-lectiva del dol conviuen amb tendéncies cap a la personalitzacio i la secularitzacio. El
futur de les practiques funeraries japoneses probablement estara marcat per aquest
equilibri entre el deure envers els morts i la recerca de formes més intimes i individuals

de dol.

Finalment, la hibridesa propia de 1’espiritualitat japonesa permet als individus adaptar i
combinar elements de diverses tradicions per crear un procés de dol personalitzat, perd
no desvinculat del marc col-lectiu. Aquesta capacitat d’adaptacié continua configura una
experiéncia del dol que integra el pla espiritual i el neuropsicologic, fent possible un

procés transformador i curatiu.

En definitiva, els resultats de la recerca confirmen la hipotesi inicial: les tradicions
espirituals japoneses no només estructuren la relacié amb la mort, sind que ofereixen
consol, significat i recursos emocionals per afrontar-la. El dol, lluny de ser només una
experiéncia intima i privada, esdevé una practica compartida i espiritualment sostinguda,
amb un impacte profund en la salut emocional i en la manera com les persones

reconstrueixen el sentit de la vida després de la perdua.

48



6. Bibliografia

Ammerman, N. T. (2013). Sacred stories, spiritual tribes: Finding religion in
everyday life. Oxford University
Press. https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/9780199896448.001.0001

Benedict, T. O. (2023). Spiritual ends: Religion and the heart of dying in Japan.
University of California Press. https://doi.org/10.1525/luminos.136

Bernstein, A. (2010). Review of Death and the Afterlife in Japanese Buddhism,
by J. I. Stone & M. N. Walter. The Journal of Japanese Studies, 36(1), 193—
197. https://doi.org/10.2307/20752515

Cheng, S.-Y., Suh, S.-Y., Morita, T., Oyama, Y., Chiu, T.-Y., Koh, S. J., Kim, H.
S., Hwang, S.-J., Yoshie, T., & Tsuneto, S. (2015). A cross-cultural study on behaviors
when death is approaching in East Asian countries: ;What are the physician-perceived
common beliefs and practices? *Medicine*, *94*(306), el573.

https://doi.org/10.1097/MD.0000000000001573

Fairchild, W. P. (1962). Shamanism in Japan. Folklore Studies,21, 1-122. Nanzan
University. https://www.jstor.org/stable/1177349

Faure, Bernard R., and Andrea Castiglioni. (2022). Aspects of Medieval Japanese
Religion. Religions 13: 894. https://doi.org/10.3390/ rel13100894

Gilday, E. T. (1993). Dancing with Spirit(s): Another View of the Other World in
Japan. History of Religions, 32(3), 273-300. The University of Chicago
Press. https://www.jstor.org/stable/1062998

Heintzman, P. (2010). Nature-based recreation and spirituality: A complex
relationship. Leisure Sciences, 32(1), 72—
89. https://doi.org/10.1080/01490400903430897

Koenig, H. G. (2012). Religion, spirituality, and health: The research and clinical
implications.  International  Scholarly Research Notices, 2012(1), 278730.
https://doi.org/10.5402/2012/278730

49


http://www.jstor.org/stable/1177349
http://www.jstor.org/stable/1062998

Komatsu, K. (2017). Spirituality and Women in Japan. Japanese Journal of
Religious Studies, 44(1), 123—138. https://doi.org/10.18874/jjrs.44.1.2017.123-138

Kondo-Arita, M., & Becker, C. B. (2023). Changing funerals and their effects on
bereavement grief in Japan. OMEGA - Journal of Death and Dying, 0(0), 1—-
13. https://doi.org/10.1177/00302228231158914

Kuroda, T. (1981). Shintd in the history of Japanese religion (J. C. Dobbins & S.
Gay, Trans.). The Journal of Japanese Studies, 7(1), 1-21. The Society for Japanese
Studies. https://www.jstor.org/stable/132163

Lucchetti, G., Koenig, H. G., & Lucchetti, A. L. G. (2021). Spirituality,
religiousness, and mental health: A review of the current scientific evidence. World

Journal of Clinical Cases, 9(26), 7620—7631. https://doi.org/10.12998/wjcc.v9.126.7620

Nakayama, O. (2019). New spirituality in Japan and its place in the teaching of
moral education. Graduate School of Education, Reitaku University. Retrieved from

onakava(@reitaku-u.ac.ijp

Papaleontiou-Louca, E. (2021). Effects of religion and faith on mental
health. New Ideas in Psychology, 60,
100833. https://doi.org/10.1016/j.newideapsych.2020.100833

Silverman, G. S., Baroiller, A., & Hemer, S. R. (2021). Culture and grief:
Ethnographic perspectives on ritual, relationships and remembering. Death Studies, 45(1),

1-8. https://doi.org/10.1080/07481187.2020.1851885

Spilka, B., Minton, B., Sizemore, D., & Stout, L. (1977). Death and personal faith:
A psychometric investigation. Journal for the Scientific Study of Religion, 16(2), 169—
178. https://www.jstor.org/stable/1385748

Spilka, B., Shaver, P., & Kirkpatrick, L. A. (1985). A general attribution theory
for the psychology of religion. Journal for the Scientific Study of Religion, 24(1), 1—
20. https://www.jstor.org/stable/1386272

50


http://www.jstor.org/stable/132163
mailto:onakaya@reitaku-u.ac.jp
http://www.jstor.org/stable/1385748
http://www.jstor.org/stable/1386272

Takano, R., & Taoka, D. (2023). Relationships between meaning in life and
positive and negative spirituality in a field setting in Japan. Journal of Religion and

Health, 63(1),224-237. https://doi.org/10.1007/s10943-023-01891-8

Tsuji, Y. (2011). Rites of passage to death and afterlife in Japan. Generations:
Journal of the American Society on Aging, 35(3), 28-
33. https://www.]stor.org/stable/10.2307/26555791

Valentine, C. A. (2010). The role of the ancestral tradition in bereavement in
contemporary Japanese society. Mortality, 15(4), 275-
293. https://doi.org/10.1080/13576275.2010.513161

Yamanaka, H. (2021). Religious change in modern Japanese society: Established
religions and spirituality. Japanese Journal of Religious Studies, 48(2), 365—
382. https://doi.org/10.18874/jjrs.48.2.2021.365-382

Yoshida, K. (2003). Revisioning religion in ancient Japan. Japanese Journal of

Religious Studies, 30(1-2), 1-26. https://doi.org/

51


http://www.jstor.org/stable/10.2307/26555791

