
This is the published version of the bachelor thesis:

Romero Espuch, Sílvia. Creences i consol : el vincle entre l’espiritualitat japonesa
i la gestió del dol. Treball de Final de Grau (Universitat Autònoma de
Barcelona), 2024 (Estudis d’Àsia Oriental)

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/318969

under the terms of the  license.

https://ddd.uab.cat/record/318969


FACULTAT DE TRADUCCIÓ I D’INTERPRETACIÓ 

 
GRAU EN ESTUDIS D’ÀSIA ORIENTAL 

 
TREBALL DE FI DE GRAU 

Curs 2024-2025 
 
 
 
 

 
Creences i consol: el vincle entre l’espiritualitat japonesa 

i la gestió del dol 

Sílvia Romero Espuch 
1601510 

 
 
 
 
 
 

TUTOR 

BLAI GUARNÉ CABELLO 
 
 
 

Barcelona, 28 de maig de 2025 
 
 
 

 



Dades del TFG 

Títol: Creences i consol: el vincle entre l’espiritualitat japonesa i la gestió del dol 

Autora: Sílvia Romero Espuch 
Tutor: Blai Guarné Cabello 
Centre: Universitat Autònoma de Barcelona 
Estudis: Estudis d’Àsia Oriental 
Curs acadèmic: 2024-2025 

Paraules clau 

Japó, espiritualitat, fe, religió, sintoisme, budisme, mort, dol, salut mental 

Resum del TFG 

El present treball explora com l’espiritualitat japonesa, caracteritzada per la integració de creences 

animistes i tradicions religioses, influeix en el procés de dol. Aquesta espiritualitat, centrada en la 

permanència de l’ànima al món natural després de la mort, proporciona consol i eines espirituals per 

afrontar la pèrdua. L’estudi busca entendre com aquesta perspectiva cultural ofereix recursos únics 

per gestionar el dol, abordant la psicologia de la religió al Japó i la seva relació amb aquest procés. 

L’objectiu principal és analitzar com les creences animistes contemporànies interpreten la mort com 

un procés de continuïtat, on l’ànima roman al món natural, mantenint una connexió persistent entre 

els vius i els difunts. Això minimitza la solitud del dol i proporciona consol a través de ritus 

funeraris i pràctiques de veneració ancestral. A més, es destaca l’impacte positiu d’aquestes creences 

a nivell psicològic, alleugerint la càrrega emocional, i fisiològic, afavorint la secreció de 

neurotransmissors com la serotonina. El treball segueix un enfocament interdisciplinari que combina 

la psicologia de la religió i els estudis culturals japonesos. Mitjançant una revisió bibliogràfica de 

fonts acadèmiques i l’anàlisi de casos pràctics com rituals funeraris i pràctiques de veneració, es 

presenten els conceptes clau. Finalment, l’estudi s’organitza en capítols que introdueixen el context 

cultural japonès, analitzen els conceptes principals i conclouen amb les implicacions dels resultats en 

la gestió del dol. 

Avís legal 

© Sílvia Romero Espuch, Sant Pere de Vilamajor, 2025.  
Es permet la reproducció total o parcial i la comunicació pública de l’obra, sempre que no sigui amb 
finalitats comercials, i sempre que es reconegui l’autoria de l’obra original. No es permet la creació 
d’obres derivades. 



Datos del TFG 

Título: Creencias y consuelo: el vínculo entre la espiritualidad japonesa y la gestión del duelo 

Autora: Sílvia Romero Espuch 
Tutor: Blai Guarné Cabello 
Centro: Universidad Autónoma de Barcelona 
Estudios: Estudios de Asia Oriental 
Curso académico: 2024-2025 

Palabras clave 

Japón, espiritualidad, fe, religión, sintoísmo, budismo, muerte, duelo, salud mental 

Resumen del TFG 

El presente trabajo explora cómo la espiritualidad japonesa, caracterizada por la integración de 

creencias animistas y tradiciones religiosas, influye en el proceso de duelo. Esta espiritualidad, 

centrada en la permanencia del alma en el mundo natural tras la muerte, proporciona consuelo y 

herramientas espirituales para afrontar la pérdida. El estudio busca entender cómo esta perspectiva 

cultural ofrece recursos únicos para gestionar el duelo, abordando la psicología de la religión en 

Japón y su relación con este proceso. El objetivo principal es analizar cómo las creencias animistas 

contemporáneas interpretan la muerte como un proceso de continuidad, en el que el alma permanece 

en el mundo natural, manteniendo una conexión persistente entre los vivos y los difuntos. Esto 

minimiza la soledad del duelo y proporciona consuelo a través de ritos funerarios y prácticas de 

veneración ancestral. Además, se destaca el impacto positivo de estas creencias a nivel psicológico, 

aliviando la carga emocional, y fisiológico, favoreciendo la secreción de neurotransmisores como la 

serotonina. El trabajo sigue un enfoque interdisciplinar que combina la psicología de la religión y los 

estudios culturales japoneses. Mediante una revisión bibliográfica de fuentes académicas y el 

análisis de casos prácticos como rituales funerarios y prácticas de veneración, se presentan los 

conceptos clave. Finalmente, el estudio se organiza en capítulos que introducen el contexto cultural 

japonés, analizan los conceptos principales y concluyen con las implicaciones de los resultados en la 

gestión del duelo. 

Aviso legal 

© Sílvia Romero Espuch, Sant Pere de Vilamajor, 2025.  
Se permite la reproducción total o parcial y la comunicación pública de la obra, siempre que no sea 
con fines comerciales y se reconozca la autoría de la obra original. No se permite la creación de 
obras derivadas. 



TFG’s data 

Title: Beliefs and Comfort: The Connection Between Japanese Spirituality and Grief 

Author: Sílvia Romero Espuch 
Tutor: Blai Guarné Cabello 
Centre: Autonomous University of Barcelona 
Studies: East Asian Studies 
Academic Year: 2024-2025 

Keywords 

Japan, spirituality, faith, religion, shintō, buddhism, death, grief, mental health 

TFG’s summary 

This study explores how Japanese spirituality, characterized by the integration of animistic beliefs 

and religious traditions, influences the grieving process. This spirituality, centered on the 

permanence of the soul in the natural world after death, provides comfort and spiritual tools to cope 

with loss. The research aims to understand how this cultural perspective offers unique resources for 

managing grief, addressing the psychology of religion in Japan and its relationship with this process. 

The main objective is to analyze how contemporary animistic beliefs interpret death as a process of 

continuity, where the soul remains in the natural world, maintaining a persistent connection between 

the living and the deceased. This perspective reduces the loneliness of grief and provides solace 

through funeral rites and ancestral veneration practices. Furthermore, the study highlights the 

positive impact of these beliefs both psychologically, alleviating the emotional burden, and 

physiologically, promoting the release of neurotransmitters such as serotonin. The study follows an 

interdisciplinary approach that combines the psychology of religion and Japanese cultural studies. 

Through a bibliographic review of academic sources and the analysis of practical cases such as 

funeral rituals and veneration practices, key concepts are presented. Finally, the study is organized 

into chapters introducing the Japanese cultural context, analyzing the main concepts, and concluding 

with the implications of the findings for grief management. 

Legal notice 

© Sílvia Romero Espuch, Sant Pere de Vilamajor, 2025.  
The total or partial reproduction and public communication of the work is permitted, as long as it is 
not for commercial purposes and the authorship of the original work is acknowledged. The creation 
of derivative works is not permitted. 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Al meu pare, Jordi Romero Bastida, que és viu i etern en tot el que admiro. 



Índex 

 
Introducció 

 
1. Aproximació a l’espiritualitat al Japó: desenvolupament històric i cultural 

 
1.1 Context històric: la naturalesa híbrida de l'espiritualitat japonesa 

 
1.2 Creença religiosa, espiritualitat i sincretisme al Japó contemporani 

 
2. La noció de la mort en l’espiritualitat japonesa 

 
3. Emoció i pràctica: la vinculació ritual amb els difunts i els afligits 

 
3.1 El protocol funerari al Japó: pràctiques i ritus 

 
3.2 El significat espiritual i emocional dels rituals 

 
4. L’elaboració del dol: la dimensió psicològica de l’espiritualitat 

 
4.1 Processos psiconeuronals del consol i les creences en el procés de dol 

 
4.2 Pràctiques i experiències de consol en la cultura japonesa 

 
5. Conclusions 

 
6. Bibliografia 



1  

Introducció 
 

La relació entre espiritualitat i dol constitueix un tema d’estudi d’enorme interès, 

especialment en societats on la religiositat i les creences espirituals formen una part 

integral de la vida quotidiana i de les seves tradicions culturals. En aquest treball de final 

de grau, em proposo fer una aproximació a aquest vincle en el context del Japó, una 

societat caracteritzada per una espiritualitat sincrètica que combina elements del 

sintoisme, el budisme, el taoisme i creences animistes. 

 
La hipòtesi en què es basa el treball és que la creença religiosa i la vivència espiritual 

juguen un paper molt important i tangible en el procés d’elaboració del dol i en 

l’afrontament de la mort. Aquest marc hipotètic permet abordar la qüestió des de diverses 

perspectives complementàries. L’objectiu principal és comprendre com aquestes 

tradicions espirituals contribueixen a la gestió del dol, oferint eines emocionals i rituals 

per afrontar la pèrdua. Concretament els objectius del treball s’estructuren en tres eixos 

principals: 

 
1) realitzar una aproximació al coneixement de l’espiritualitat japonesa des d’una 

perspectiva històrica i cultural, fent èmfasi en el seu paper en l’elaboració del dol 

i en la relació amb la mort; 

2) exposar i analitzar diferents rituals i pràctiques funeràries presents en 

l’espiritualitat japonesa, reflexionant sobre el seu valor emocional i espiritual en 

la gestió del dol; 

3) considerar de manera complexa la dimensió psicològica que les creences 

religioses i l’espiritualitat juguen en el procés de dol i en la seva relació amb la 

mort. 

 
En l’àmbit metodològic, l’orientació seguida en aquest treball s’ha basat en l’anàlisi de 

dades, cerca bibliogràfica i reflexions d’autors com Paul Heintzman (2010), qui ens parla 

sobre la complexa relació entre les recreacions o pràctiques basades en la natura i 

l’espiritualitat; Kuroda Toshio, James C. Dobbins i Suzanne Gay i el seu valuós treball 

Shintō in the History of Japanese Religion (1981) que m’ha servit per a aprofundir en el 

recorregut del sintoisme, coneguda com la religió autòctona del Japó al llarg de la història; 



2  

Yamanaka Hiroshi (2021) i la seva investigació respecte les religions establertes i 

l’espiritualitat al Japó contemporani; o Nakayama Osamu (2019), qui aborda el tema del 

canvi religiós en la societat japonesa contemporània, en concret sobre les religions 

establertes i l'espiritualitat, etc. A més, la meva investigació es fonamenta principalment 

en l'estudi Effects of Religion and Faith on Mental Health (2021) de Papaleontiou-Louca, 

E., que constitueix la hipòtesi central d'aquest treball, així com en les evidències 

presentades en l'article Spirituality, Religiousness, and Mental Health: A Review of the 

Current Scientific Evidence (2021) de Lucchetti, G., Koenig, H. G., i Lucchetti, A. L. G. 

Així doncs, el present treball ha construït la seva base històrico-cultural i teòrica a través 

d’aquests estudis i articles científics i acadèmics més actuals. Aquests han permès donar 

al treball un enfocament interdisciplinari amb l’objectiu d’investigar els impactes 

espirituals i emocionals de la fe, tant la religiosa com la no-religiosa. Aquesta 

metodologia permet una aproximació rica i estructurada al tema, garantint la veracitat, 

enriquiment, rellevància i solidesa dels continguts. 

 
Pel que fa a l’estructura, el treball s’organitza en sis capítols, incloent-hi la bibliografia. 

En el primer capítol, s’ofereix una aproximació general a l’espiritualitat japonesa des 

d’una perspectiva històrica i cultural, amb especial atenció a la seva naturalesa híbrida i 

al sincretisme que caracteritza les creences contemporànies al Japó. El segon 

capítol explora la noció de la mort en aquest context espiritual, destacant la importància 

de la creença en la no-permanència de l’ànima i la seva relació amb el procés de dol. En 

el tercer capítol, es presenten les formes rituals de vinculació amb els difunts i el seu 

significat, abordant tant els protocols funeraris com les dimensions espirituals i 

emocionals d’aquestes pràctiques. El quart capítol, centrat en l’elaboració del dol i la 

dimensió psicològica de l’espiritualitat, aproxima el paper de les creences i pràctiques 

espirituals en el consol emocional i en els processos psiconeuronals vinculats al dol. 

Finalment, el cinquè capítol recull les conclusions del treball, on es sintetitzen les 

principals troballes de la recerca, posant èmfasi en la funció de la fe com a recurs 

emocional i simbòlic per a l’afrontament de la pèrdua. Tancant el treball, el sisè capítol 

recull la bibliografia utilitzada. Aquesta estructura permet abordar el tema de manera 

progressiva, passant del context històric i cultural a la dimensió psicològica i emocional, 

amb una visió holística que integra els diferents aspectes de l’espiritualitat japonesa i la 

seva influència en la gestió del dol. 



3  

1. Aproximació a l’espiritualitat al Japó: desenvolupament històric i 

cultural 

1.1 Context històric: la naturalesa híbrida de l'espiritualitat japonesa 
 

L'espiritualitat japonesa és coneguda per la seva rica i diversa amalgama de creences, que 

ha estat modelada al llarg dels segles per la interacció de diverses tradicions religioses. 

Tot i que el sintoisme es percep sovint com la religió autòctona del Japó, estudis històrics 

mostren que es tracta d’un sistema híbrid amb influències significatives del budisme i el 

taoisme. La percepció tradicional del sintoisme com una religió indígena contínua és una 

construcció moderna, influïda pel nacionalisme de l’època Meiji, i simplifica el seu 

caràcter híbrid i multifacètic (Smith, 1991, citat per Kuroda, 1981). 

 
Històricament, el sintoisme era un mosaic de creences locals i influències budistes i 

taoistes, més que una religió separada. Els rituals i conceptes associats al sintoisme, com 

els dels santuaris d'Ise, sovint es percebien com extensions de pràctiques budistes o 

adaptacions de conceptes taoistes. Aquesta fusió no és exclusiva del Japó, sinó que també 

es troba en altres regions de la sinosfera, on la interacció de creences ha estat fonamental. 

 
Entre els segles VI i XIX, la fusió de tradicions religioses al Japó va ser especialment 

intensa. Durant aquest període, l’espiritualitat es va caracteritzar per una xarxa dinàmica 

de pràctiques que transformaven mútuament les tradicions existents. Aquesta dinàmica 

es va interrompre amb la prohibició oficial del sincretisme durant l’època Meiji. Com 

assenyalen Faure i Castiglioni: “la religió japonesa medieval es pot imaginar com un 

fractal immens, amb innombrables facetes diverses, fluides i polisèmiques, que prioritzen 

la inclusió i l’hibridesa sobre l’exclusió” (Faure i Castiglioni, 2022, p. 1-2, la traducció 

és meva). 

 
Pel que fa el sintoisme, tal com explica Kuroda (1981), diversos autors han abordat el 

paper que ha tingut en la història i la cultura del Japó, amb perspectives que varien segons 

el punt de vista de cadascun. En general, aquestes visions es poden classificar en dues 

línies principals. La primera, defensa que, tot i la influència i expansió del budisme i del 

confucianisme, el sintoisme ha estat una religió present i contínua al llarg de tota la 

història japonesa. Aquesta visió continuista és molt comuna entre la població i, 

especialment, entre els estudiosos i sacerdots sintoistes. La segona perspectiva suggereix 



4  

que, encara que no sempre s’hagi identificat explícitament amb el nom de sintoisme, al 

llarg de la història han existit creences i pràctiques que s’hi assemblen, conegudes com 

a shinkō. Aquesta visió cultural és habitual en els estudis acadèmics sobre la cultura, la 

societat i el pensament japonesos. 

 
Una interpretació dins del segon grup sosté que, tot i que el sintoisme es pot considerar 

una religió comparable al budisme i al taoisme, la seva "essència sintoista" va més enllà 

d'aquesta definició. Es percep com una força cultural o una energia pròpia del poble 

japonès, reflectida en tradicions i pràctiques que transcendeixen el marc religiós. Aquesta 

interpretació posa el focus en el caràcter "secular" del sintoisme. Les idees que defensa 

aquest punt de vista guarden similituds amb la Constitució Meiji, que no reconeixia el 

Sintoisme d’Estat com una religió i establia límits al pensament i les creences dels 

ciutadans. Segons Kuroda (1981, p. 3, la traducció és meva), “Quan aquesta fórmula 

s'aplica a tots els fenòmens culturals al llarg de la història, s’exalta una mentalitat diversa, 

pràctica, irracional i no intel·lectual com a allò més representatiu del caràcter japonès, per 

sobre de qualsevol esforç per crear una visió del món lògica, unificada i integrada.” 

 
El terme shintō prové dels caràcters xinesos 神 (shin, kami, divinitat, esperit, “déu”), i 道 

(to, camí o “conducta recta”; Tsuda, 1949, citat per Kuroda, 1981). Tanmateix, no és 

senzill trobar un exemple clar de com es feia servir la paraula shintō en els textos antics 

amb aquest sentit. L'historiador Tsuda Sōkichi (1949), seguint l’anàlisi de Kuroda (1981), 

exposa que en la literatura antiga, aquesta paraula tenia múltiples significats, com ara: 1) 

"creences religioses arrelades en les tradicions indígenes del Japó, incloent-hi creences 

supersticioses"; 2) "l'autoritat, poder, accions o l'essència d'un kami, així com l'estatus 

d'aquest i el propi kami"; 3) els ensenyaments i doctrines relacionades amb els kami; 4) 

les ensenyances d’un santuari específic; 5) "el camí dels kami" com una norma moral o 

política; i 6) shintō com a secta dins de les noves religions. Segons Tsuda (1949), en 

el Nihon shoki, shintō es referia inicialment a "creences religioses presents en les costums 

indígenes japoneses" (Tsuda, 1949, citat per Kuroda, 1981, p. 4, la traducció és meva), és 

a dir, la primera definició, i s’utilitzava per diferenciar-se del budisme. 

 
Tot i això, no es pot afirmar amb certesa que el terme shintō fos emprat antigament per 

referir-se exclusivament al sintoisme entès com la religió pròpia del Japó. Segons Tsuda 

(1949), i el posterior anàlisi de Kuroda (1981), les mencions de shintō al Nihon 

shoki inclouen tres exemples clau: 



5  

1. "L'emperador creia en els ensenyaments de Buda (buppō) i venerava 

el shintō (kami no michi)." (Pròleg sobre l'emperador Yōmei) 

2. "L'emperador venerava els ensenyaments de Buda però menyspreava el shintō. 

Va tallar els arbres del santuari d’Ikukunitama." (Pròleg sobre l'emperador 

Kōtoku) 

3. "Kamunagara ('com un kami') significa conformar-se al shintō i, en essència, 

posseir el shintō." (Entrada per Taika 3/4/26) 

Segons Tsuda (1949), en els dos primers casos, shintō es podria interpretar com una 

manera de diferenciar les tradicions japoneses pròpies del budisme. No obstant això, 

també podria referir-se a “les accions o essència d’un kami”. Aquest ús s’alinea amb el 

terme kamunagara, que significa “la naturalesa o estat d’un kami” (Tsuda, 1949, citat per 

Kuroda, 1981, p. 5, la traducció és meva). El tercer exemple prové d’una nota posterior 

del període Edo, fet que en compromet la fiabilitat històrica. Tot i això, suggereix que 

shintō es referia a un conjunt de pràctiques culturals més que no pas a una religió 

estructurada. 

 
Un altre punt de vista és que shintō podria ser considerat un sinònim de taoisme en els 

seus orígens. Durant els segles I al VII, elements taoistes van arribar al Japó i van influir 

en cerimònies i creences, tant a nivell comunitari com a la cort imperial. Exemples 

d’aquesta influència inclouen la veneració d’espases i miralls, els cultes a estrelles com 

Polaris i l’Óssa Major, i conceptes associats al santuari d’Ise, com taiichi (l'origen de totes 

les coses). Això planteja que algunes creences japoneses antigues podrien haver estat 

considerades taoistes, malgrat les diferències respecte a la tradició xinesa. Segons Kuroda 

(1981), aquestes creences no serien necessàriament autòctones, sinó una adaptació local 

del taoisme, amb el terme shintō utilitzat originalment per referir-se al ‘taoisme’. 

 
Així doncs, en els seus inicis, el terme shintō no es feia servir per identificar una religió 

separada, sinó per descriure creences populars japoneses vinculades als kami locals i 

rituals comunitaris. Aquestes pràctiques, que combinaven cerimònies populars i rituals 

governamentals, estaven regulades pel jingiryō, un codi que establia cerimònies com 

festes anuals, rituals imperials i exorcismes. Aquest sistema també controlava santuaris i 

temples, amb paral·lelismes amb les lleis xineses dels períodes Sui i Tang, tot i incorporar 

elements únics com les cerimònies de successió imperial. Així mateix, mentre el jingiryō 

regulava els rituals dedicats als kami, es va crear un sistema separat per supervisar monjos 



6  

budistes, diferenciant clarament entre les pràctiques religioses natives i el budisme 

(Kuroda, 1981). 

 
Pel que fa la introducció i la integració del budisme, amb la seva arribada al Japó al segle 

VI, tot i generar controvèrsies inicials, no es va percebre com una amenaça per a les 

creences populars. Al contrari, es va anar fusionant amb elles, donant lloc a una pràctica 

híbrida. Segons autors com Tamamuro Taijō (1940) i Hori Ichirō (1977), ambdós citats 

per Yoshida (2003), l’estat va tenir un paper clau en aquesta adopció, promovent el 

budisme com a “budisme d’estat” (kokka bukkyō), un fenomen regulat pel sistema legal 

ritsuryō que regulava aspectes com els decrets per a monjos i monges (sōniryō), les 

regulacions per als funcionaris (kandōsei) i el sistema administratiu dels temples 

(sōgōsei) (Yoshida, 2003). 

 
Aquest enfocament del budisme com a “budisme d’estat" sovint es contrasta amb els nous 

moviments budistes de l’època Kamakura, que es descriuen com a "budisme per a les 

masses" (minshū bukkyō). Aquesta narrativa històrica presenta una transició del budisme 

estatal al budisme popular. Des de finals del segle VII, l’Estat va promoure activament el 

budisme a través de la construcció de temples, estàtues, còpies de sutres i rituals (hōe), i 

va donar suport a la formació de monjos i monges. Durant l’era de l’emperadriu Jitō (690- 

697), es van establir polítiques religioses que combinaven rituals sintoistes i budistes, 

consolidant una base dual per al nou estat japonès. La fe budista al Japó antic es pot 

explorar a través de fonts com les històries budistes (Nihon ryōiki, Nihon kanryōroku), 

inscripcions en imatges, registres de temples (engi), biografies de monjos i documents 

històrics (Yoshida, 2003). 

 
A través dels segles, el sintoisme i el budisme es van fusionar en el fenomen conegut com 

shinbutsu shūgō. Els kami es van reinterpretar com manifestacions de Buda o com esperits 

protectors del budisme. Aquesta integració va provocar que el sintoisme perdés 

autonomia, quedant subordinat al sistema religiós dominat pel budisme. Durant l’època 

medieval, el kenmitsu (‘budisme exòtic i popular’) va absorbir elements del sintoisme, 

reinterpretant els seus continguts religiosos dins de la filosofia budista. Això va donar lloc 

a escoles sincrètiques com el Ryōbu Shintō i el Sannō Shintō (Yoshida, 2003). Tanmateix, 

malgrat la fusió entre sintoisme i budisme, el Santuari d’Ise va mantenir una certa 

autonomia. Aquesta tradició, coneguda com el Sintoisme d’Ise o Watarai, preservava 

rituals antics evitant elements budistes, tot i que no els rebutjava completament. Aquesta 



7  

posició singular reflectia una actitud especial envers els kami, influenciada pel budisme 

esotèric popular al segle XIII (Kuroda, 1981). 

 
A més, el sintoisme medieval estava estretament vinculat al poder secular, amb elements 

de sincretisme budista, com l’ús de lletres sànscrites per representar els kami. Tot i això, 

els kami eren principalment representants com figures humanes de diverses classes 

socials, reflectint la seva integració en la vida quotidiana i en l’ordre social. Els rituals i 

juraments buscaven protecció en aquest món i l’altre, i el sintoisme jugava un paper 

fonamental en el suport administratiu del poder secular, dins del sistema budista, com es 

veu en la supervisió dels santuaris per part de la cort imperial i el govern provincial. 

 
Finalment, amb el temps, el concepte de shintō com a religió indígena del Japó va 

evolucionar. Inicialment, estava estretament vinculat al budisme, però, amb l'ascens del 

shintō sectari, el terme va començar a identificar-se com una religió pròpia. Aquesta 

separació es va consolidar durant la Restauració Meiji, quan el sintoisme va ser declarat 

una religió independent del budisme en un procés conegut com shinbutsu bunri. Aquest 

canvi, impulsat per l'Estat, va ser part d'un esforç per establir una identitat nacional basada 

en una religió indígena, malgrat que aquesta separació va simplificar i distorsionar el 

sintoisme original, allunyant-lo de la seva influència budista. Així, el shintō es va 

consolidar com a símbol de la religió tradicional japonesa, però aquesta evolució va estar 

influïda per factors polítics i socials, amb l'objectiu de diferenciar-lo clarament del 

budisme i d'altres religions externes (Kuroda, 1981). 

 
1.2 Creença religiosa, espiritualitat i sincretisme al Japó contemporani 

 
Al llarg del treball es planteja com els conceptes de ‘sintoisme’ i ‘budisme’, sovint 

utilitzats per descriure les religions al Japó, són categories heurístiques. Aquestes 

categories no són definides clarament i, en molts casos, es basen en supòsits occidentals 

sobre què és la religió. Això genera problemes a l’hora de comprendre la religió japonesa, 

ja que les definicions occidentals no sempre s’adapten a les especificitats del context 

cultural japonès. És per aquets motiu, que és necessari ampliar les preguntes que es fan 

als creients, no només indagant sobre quines creences tenen o quant de temps fa que 

formen part d’una comunitat religiosa, sinó també sobre què significa per a ells tenir “fe”. 

Molts tenen dificultats per expressar idees complexes sobre el/s seu/s Déu/s, però poden 

descriure clarament com la fe influeix en les seves vides. Això ens porta a replantejar com 



8  

mesurem la religió, que no hauria de basar-se exclusivament, per exemple, en la 

freqüència d’assistència a cerimònies o en l’adhesió estricta a dogmes, sinó en com les 

persones incorporen els valors religiosos a la seva vida diària. 

 
En aquest sentit, hi ha una clara tendència —o problemàtica, fins i tot— en els estudis 

culturals i religiosos a interpretar altres sistemes culturals a través de models occidentals, 

sovint sense adaptar-se a les particularitats locals. Aquesta mirada etnocèntrica pot 

simplificar o distorsionar fenòmens culturals rics i complexos. En el cas del Japó, les 

categories de ‘sintoisme’ i ‘budisme’ com a religions enteses des d’un marc conceptual 

europeu modern poden ser útils com a eines inicials d’anàlisi, però resulten limitants 

quan s’intenta captar la fluïdesa amb què aquestes pràctiques religioses interactuen. Per 

exemple, al Japó és comú que les persones participin en rituals sintoistes i budistes sense 

veure cap contradicció entre ambdues tradicions. Aquesta realitat desafia les divisions 

clares sovint imposades des de models occidentals, on la religió es concep com una entitat 

fixa i exclusivament institucional. És per aquest motiu que és d’interès comentar que 

l’estudi de la religió en la societat hauria de centrar-se en les experiències quotidianes de 

les persones i en les històries que utilitzen per explicar les seves vides. Les interpretacions 

recents a aquesta aproximació de “religió viscuda” (la que es viu en el dia a dia), han 

demostrat que els grans discursos teòrics sobre la secularització i les dades globals sobre 

creences sovint no aconsegueixen captar com el sagrat es manifesta en el món 

contemporani. La religió es viu no només en cerimònies formals, sinó també en els petits 

rituals i les interaccions del dia a dia. 

 
En el context japonès, on moltes persones mantenen vincles amb institucions religioses 

sense considerar-se devots o ortodoxos, aquesta dinàmica és especialment evident. 

Alguns sociòlegs argumenten que aquestes persones no son realment religioses perquè no 

compleixen amb les definicions tradicionals de creença i afiliació. D’altres veuen això 

com una mostra de secularització. No obstant això, moltes d’aquestes persones 

consideren que tenen “fe” i no perceben la religió com quelcom limitat a les institucions 

oficials: “(...) probablement les persones sempre han estat religioses de moltes maneres 

que haurien incomodat els seus líders religiosos oficials” (Douglas, 1983, McGuire, 2007, 

citat per Ammerman, 2013, la traducció és meva). Aquesta manera de viure la religió 

reflecteix una creença fonamental en una força transcendent, combinada amb la 

participació en rituals que marquen moments clau de la vida, com el naixement, els 



9  

casaments i els funerals. Aquest fenomen s’ha descrit com a “espiritualitat sense religió”, 

on la dimensió espiritual sembla complementar o fins i tot substituir la pràctica religiosa 

institucional. Així ho diu Nancy Ammerman (2013): “Aquesta manera de descriure’ls 

implica que la ‘espiritualitat’ és el reemplaçament o el residu que queda enrere de la 

‘religió’” (Ammerman, 2013, p. 4, la traducció és meva). Això suggereix un canvi cap a 

formes més personalitzades de viure la fe, que sovint es perceben com més autèntiques o 

adaptades a les necessitats individuals. 

 
Aquest canvi mostra que la frontera entre religió i espiritualitat sovint és borrosa. Les 

enquestes sovint classifiquen les persones com a religioses, espirituals, ambdues coses o 

cap de les dues, però rarament exploren què signifiquen aquests termes per als enquestats 

o com viuen les seves creences en el dia a dia. Comprendre el paper de la religió requereix 

mantenir una actitud oberta sobre com es relacionen religió i espiritualitat i sobre com 

s’entrellacen la vivència individual i les tradicions organitzades. Trobar la religió 

quotidiana implica prestar atenció a les formes de fe no institucionalitzades, a les 

pràctiques religioses improvisades i a les comunitats que es formen fora dels límits 

tradicionals. Aquest enfocament desafia les definicions convencionals de religió i exigeix 

expandir els conceptes i categories utilitzats en la seva anàlisi. Així, podem superar els 

prejudicis que sovint han limitat els estudis sobre què constitueix la religió “autèntica”. 

També és essencial reconèixer que les fronteres entre institucions i individus són 

permeables. Les persones porten valors i pràctiques d’una àrea de la seva vida a una altra, 

i les organitzacions religioses també evolucionen a través de l’intercanvi amb altres 

esferes socials. En un món en constant canvi, la religió no desapareix, sinó que es 

transforma i adquireix noves formes. Comprendre aquests canvis requereix abandonar 

assumpcions antigues i obrir-se a noves maneres de pensar sobre el paper de la religió en 

la societat contemporània. 

 
En el present treball, s’abordarà l'espiritualitat com la cerca d’un significat profund en la 

vida, la recerca personal de pau interior i de respostes a preguntes fonamentals sobre la 

vida, el seu significat i la relació amb el sagrat o el transcendent. En canvi, la religió 

s’entendrà com quelcom vinculat a creences, pràctiques i rituals relacionats amb el 

transcendent. Així, utilitzant aquestes definicions, és possible que una persona 

experimenti alts nivells d'espiritualitat tot i tenir baixos nivells de religiositat. Aquesta 

definició permet abordar experiències que transcendeixen la religió institucionalitzada. 



10  

De fet, el terme ‘religió’ (宗教, shūkyō) al Japó, introduït durant el període Meiji (1868- 

1912) sota influència occidental, es va utilitzar per diferenciar les tradicions cristianes 

provinents de l’estranger de pràctiques com el budisme i el sintoisme, que no encaixaven 

plenament en les nocions occidentals de religió. Aquest context històric reflecteix com 

les concepcions occidentals del terme ‘religió’ sovint no s’ajusten a les tradicions 

japoneses, on els elements espirituals i rituals es combinen sense les característiques 

doctrinals estrictes habituals en altres societats. Fins ara, els estudis sobre religió s’han 

centrat principalment en institucions religioses, doctrines, índexs de participació i altres 

aspectes concrets que es poden analitzar de manera quantitativa. Per tant, quan es parla 

de secularització o d'individualització de la religió des d’una perspectiva que prioritza els 

sistemes de creences o les institucions religioses, sovint es perd de vista la visió del món 

de la gent comuna i la seva percepció del que és realment religiós, la fe que podríem 

percebre o anomenar “qualitativa” en contraposició amb la anterior mencionada 

(Komatsu, 2017). El mateix Komatsu (2017) assenyala: "Les persones poden sentir la 

necessitat de buscar respostes en un poder superior o el desig d'establir connexions a 

través de l'oració, però aquests sentiments i desitjos no necessàriament han d'estar 

vinculats a institucions o doctrines" (Komatsu, 2017, p. 125, la traducció és meva). 

Aquesta reflexió ens porta a valorar la importància de reavaluar els nostres marcs d'anàlisi 

i reconèixer que els sistemes religiosos i culturals no sempre es poden encaixar en 

definicions universals. Adaptar les eines heurístiques a les especificitats culturals no 

només afavoreix una millor comprensió, sinó que també evita perpetuar biaixos que 

poden invisibilitzar formes úniques —i no menys vàlides— de viure i practicar la religió. 

 
Al Japó, l'espiritualitat es desenvolupa com una continuació o extensió natural de les 

tradicions religioses més que com una ruptura. Aquest fenomen es reflecteix, per exemple, 

en els rituals funeraris, que no només honoren els ancestres, sinó que també reforcen els 

vincles familiars (Ishii, 2005, citat per Yamanaka, 2021). Com ja s’ha dit, mentre que la 

religió sovint es percep com un sistema dogmàtic i exclusiu, al Japó l’experiència 

espiritual es defineix més per la pràctica, el significat personal i la dimensió cultural que 

per l’afiliació institucional. Així ho descriu Komatsu Kayoko (2017): "Juntament amb els 

termes 'espiritual', 'món de l’esperit' (seishin sekai) i 'curació' (iyashi), en els darrers anys 

hem presenciat la difusió d’una nova espiritualitat que es pot caracteritzar per l’objectiu 

de l’elevació o transformació de la consciència individual” (Komatsu, 2017, p. 124, la 

traducció és meva). Aquest enfocament en l'individu s'ha interpretat com una mostra de 



11  

la disminució de la influència de la religió institucionalitzada. En aquest context, Heelas 

i Woodhead (2005), citats per Komatsu (2017), parlen d'un "gir subjectiu", en què les 

persones tendeixen a establir una relació directa amb allò sagrat. “També hi ha la idea 

que, en una societat cada cop més secular, els valors religiosos s'estan perdent. D'altra 

banda, hi ha qui sosté que això només significa que els individus d'avui són capaços de 

fer interpretacions per si mateixos, de manera que ja no necessiten una autoritat externa, 

i que conserven la seva religiositat dins d'ells mateixos” (Komatsu, 2017, p. 124-125, la 

traducció és meva). És a dir, tot i percebre’s un afebliment de les institucions religioses 

convencionals, això no implica necessàriament una desaparició de la religiositat, sinó una 

transformació en la manera com es viu i es percep. Això ens convida un cop més a 

reflexionar sobre què significa “ser religiós” en un context contemporani, on les creences 

ja no necessiten estar vinculades a dogmes rígids, sinó que poden ser viscudes de manera 

més lliure i personalitzada. 

 
En l’article Relationships between meaning in life and positive and negative spirituality 

in a field setting in Japan (2023) de Ryota Takano i Daiki Taoka, s’aborda aquesta 

qüestió: “L'espiritualitat es defineix com una preocupació o sensibilitat envers coses 

immaterials com l'esperit, el que podria incloure la pràctica d'una religió particular” 

(VandenBos & American Psychological Association, 2015, citats per Takano i Taoka, 

2023, p. 225, la traducció és meva), una definició que podria aplicar-se perfectament al 

cas japonès. Segons una enquesta realitzada l’any 2019 per Kobayashi: “tot i que el 62% 

dels participants van informar que no tenen fe religiosa, el 74% d'aquests creuen en "déus 

en la natura", associat amb el culte a la natura. Tenint en compte les definicions exposades 

anteriorment, es considera que la majoria de japonesos són espirituals però no religiosos” 

(Takano i Nomura, 2022, citats per Takano i Taoka, 2023, p. 225, la traducció és meva). 

 
La tradició familiar juga un paper clau en aquesta evolució: més de la meitat de les 

persones afiliades a una religió al Japó hereten aquesta fe de la família, convertint la 

religió en un costum cultural més que en una elecció personal. En aquest context, tenir fe 

implica una creença contínua que moltes persones no poden o no volen assumir. 

Enquestes mostren que aproximadament el 60% dels japonesos declara no tenir fe, i fins 

i tot entre els afiliats al budisme Soto Zen, un 33% afirma no identificar-se amb aquesta 

creença (Takahashi, 2020, citat per Yamanaka, 2021). 



12  

En el Japó contemporani, la relació entre religió, espiritualitat i educació moral ha 

experimentat una transformació significativa. A mesura que els moviments espirituals 

guanyen rellevància, especialment en l'àmbit educatiu, els valors espirituals han començat 

a integrar-se en els programes escolars, reflectint un canvi en la percepció de la vida, la 

mort i la qualitat de vida. Un exemple clau d'aquesta integració és el concepte japonès de 

"inochi" (vida), que s'ha incorporat en els plans d'estudi per abordar temes com el sentit 

de la vida i la mort en l'educació moral (Takahira 2015, citat per Nakayama, 2019). A 

més, la influència de la Organització Mundial de la Salut (OMS) ha estat crucial per al 

reconeixement de la dimensió espiritual en la salut. La QOL (sigles de “quality of life”) 

s'ha ampliat per incloure no només el benestar físic i mental, sinó també l'espiritualitat, 

amb un enfocament especial en l'existència humana en relació amb la mort. Aquest canvi, 

reflectit en les directrius de l'OMS des de 1998, va generar un debat en la societat japonesa, 

que va obrir el camí perquè metges comencessin a reconèixer la importància de la 

dimensió espiritual, especialment en pacients crítics (Ishii 2006, citat per Nakayama, 

2019). Aquesta evolució ha influït en l'educació moral al país, on es reconeix la necessitat 

d'integrar valors espirituals per preparar els estudiants per afrontar qüestions existencials. 

Tot i això, la Llei Bàsica d'Educació Japonesa ( 教育基本法 , Kyōiku Kihonhō), 

promulgada l’any 2006, estableix que l'educació escolar ha de ser lliure d'influències de 

les diferents branques religioses, creant així una tensió entre el respecte per la diversitat 

religiosa i la necessitat de promoure coneixement sobre religió i espiritualitat (Iwata, 2007, 

citat per Nakayama, 2019). Aquest marc restrictiu, tot i buscar evitar la relació amb 

religions organitzades, ha limitat la profunditat de l'ensenyament espiritual a les escoles, 

afavorint una visió més superficial que impedeix una connexió més profunda amb els 

valors espirituals i existencials de la vida. 

 
Les directrius governamentals sobre l'educació moral categoritzen el contingut en quatre 

perspectives: (1) sobre un mateix, (2) sobre les relacions amb altres persones, (3) sobre 

les relacions amb la natura i les coses sublims, i (4) sobre els grups i la societat. Segons 

Iwata (2007), citat per Nakayama (2019), la tercera perspectiva, que tracta la relació amb 

la natura i les coses sublims, és fonamental per a la connexió entre espiritualitat i educació 

moral, ja que molts japonesos veuen una profunda connexió espiritual amb la natura. 

Aquesta influència es manifesta en el "sentiment de respecte" cap a la natura i la bellesa, 

tot i que sovint s'eviten les referències a figures transcendents com déus o Budes per evitar 

la identificació amb religions organitzades. Aquesta limitació en l'ensenyament espiritual 



13  

evidencia una distorsió dels objectius originals de l'educació moral japonesa, que pretenia 

integrar el respecte per la vida amb una comprensió més profunda de les seves arrels 

espirituals. Així, mentre la societat japonesa reconeix la importància d'incloure 

l'espiritualitat dins l'educació, les limitacions legals i socials dificulten una implementació 

plena de valors espirituals dins del sistema educatiu (Nakayama, 2019). 

 
Com veurem en l’apartat 3, en el Japó contemporani les creences religioses i espirituals 

sovint es manifesten en formes sincrètiques que combinen elements del sintoisme, el 

budisme i altres pràctiques. Tot i que moltes persones no se senten estrictament adherides 

a una religió específica, la majoria participa en rituals i cerimònies tradicionals que 

formen part de la vida quotidiana i els cicles de la vida, com els festivals locals, les visites 

a santuaris durant l’Any Nou o les cerimònies de recordatori dels avantpassats. Aquest 

enfocament pràctic i cultural es vincula profundament amb la idea d'interconnexió entre 

els éssers humans, la natura i el món espiritual (Yamanaka, 2021). De manera similar, el 

concepte de no-permanència (無常, mujō), estretament associat al budisme, i la veneració 

de forces naturals, pròpia del sintoisme, reflecteixen una visió del món que troba bellesa 

i significat en el caràcter transitori de l’existència. Aquest terme serà abordat en major 

profunditat a l’apartat 2, dedicat a la noció de la mort en l’espiritualitat japonesa. En 

moments de dol o crisi, aquestes creences ofereixen confort i un marc de significat que 

permeten afrontar el patiment i la pèrdua, i la combinació d’aquestes tradicions espirituals 

i religioses no només proporciona un sentit d’identitat col·lectiva sinó que també permet 

una flexibilitat que s’adapta a les necessitats individuals i comunitàries en un context 

modern. 

 
Així doncs, l'espiritualitat japonesa actual reflecteix una naturalesa plural i adaptativa i 

esdevé un espai on tradició i modernitat coexisteixen i dialoguen. Per exemple, des de 

l’any 2000, termes com "supirichuaru" en katakana s’han popularitzat per referir-se a 

autoexploració, salut mental i millora personal (Nakayama, 2019). Yamanaka (2021) 

descriu aquesta espiritualitat com una forma "lleugera" de religió (karui shūkyō, 軽い宗

教), desvinculada de les institucions tradicionals però connectada als seus valors i rituals, 

com les visites a tombes. Aquesta espiritualitat individualitzada s’emmarca en un 

fenomen de mercantilització religiosa, on els rituals es transformen en productes del 

mercat espiritual (Toishiba, 2020, citat per Yamanaka, 2021). En el context del dol, 



14  

l'espiritualitat japonesa contemporània proporciona consol temporal i permet 

experiències diverses. Tres aspectes són rellevants: 

 
1. Variabilitat individual: Els rituals de dol s’emmarquen en el budisme o sintoisme, 

però l’experiència emocional varia segons la persona. 

2. Espiritualitat no dogmàtica: Sovint es manifesta com una connexió amb la natura, 

els ancestres o formes transcendents. 

3. Importància del significat personal: Rituals com les visites a tombes reforcen la 

idea de continuïtat entre vius i morts, oferint confort psicològic. 

A més, l’espiritualitat inclou tant aspectes interns com externs. Entre els primers, 

destaquen el sentit de propòsit vital, la connexió amb la natura i altres persones, la 

plenitud vital i valors com l’amor, la pau i l’esperança (Hawks, 1994, citat per Heintzman, 

2020, p. 82). Pel que fa als externs, inclouen relacions basades en la confiança i la 

compassió, així com la connexió amb una realitat superior "que transcendeix la dimensió 

física observable" (Hawks, 1994, citat per Heintzman, 2020, p. 83, la traducció és meva). 

En el context japonès, la relació amb la natura actua sovint com un recurs espiritual per 

afrontar l’estrès vital (leisure-spiritual coping), oferint un espai per a la reflexió i la 

connexió amb el transcendent (Heintzman, 2020). Tanmateix, la pèrdua de fidels amenaça 

la continuïtat de temples budistes i santuaris sintoistes, especialment en zones rurals. 

Aquest desajust reflecteix la transformació en el vincle entre religió, espiritualitat i 

comunitat al Japó contemporani, on la fe ha anat adquirint formes més personals i 

desvinculades de les institucions tradicionals. En conclusió, la societat japonesa, lluny de 

mostrar una manca de profunditat en el sentiment religiós, percep i viu la pràctica 

espiritual i religiosa d’una manera diferent, que reflecteix la relació estreta entre allò 

sagrat i les necessitats i percepcions de l’individu en el Japó actual. 



15  

2. El concepte de la mort en l’espiritualitat japonesa 
 

La mort ha estat sempre un enigma per a l'ésser humà. Segons Clifford Geertz (1973), és 

una de les "experiències límit" que genera constantment una recerca de significat 

(Ammerman, 2013). En relació amb el present treball, la mort és una de les realitats més 

presents i profundes dins de la religió. És més, hi ha qui sosté que la pròpia consciència 

de la mort és la que desperta la fe (Becker, 1973 i Weisman, 1972, citats per Spilka et al., 

1977). Bergson (1935) afirmava que "la religió és una reacció defensiva de la natura 

davant la inevitabilitat de la mort" (Spilka et al., 1977, p. 169, la traducció és meva). En 

aquest apartat, s'analitzarà el concepte de la mort en l'espiritualitat japonesa, abordant la 

percepció social i històrica de la mort. A més, es profunditzarà en els conceptes clau que 

permeten comprendre l'ampli abast del concepte de la mort en la tradició japonesa i com 

l’espiritualitat —tant individual com comunitàriament— proporciona consol en aquest 

procés. 

 
Al Japó, la percepció de la mort i el procés d’apropar-s’hi es caracteritza per una 

combinació singular d’influències religioses i culturals, un fet que s’entén donat el 

sincretisme religiós existent al país del que s’ha parlat en l’apartat anterior. Un exemple 

d’aquesta hibridesa és el fet que moltes vegades els festivals poden combinar elements 

d’ambdues religions, i les pràctiques rituals poden ser compartides per les dues tradicions 

sense cap percepció de contradicció. Altre cop es fa evident com la divisió clara i formal 

que es fa sovint entre el ‘budisme’ i el ‘sintoisme’ com si fossin dues religions separades 

i definides, sobretot en contextos acadèmics o normatius, no encaixa en la realitat 

quotidiana. És comú que moltes persones participin tant en rituals budistes com sintoistes 

sense veure-hi cap contradicció, posant sobre la taula un tipus de religiositat molt més 

flexible i pràctica del que semblen suggerir les etiquetes rígides. Aquest és un tipus 

d’enfocament que mira d’entendre els rituals no només pel lloc on es fan (com ara un 

temple o un santuari), o a un únic tipus d'ésser sagrat, sinó pel significat i el contingut 

dels mateixos rituals. Tot i que en molts casos no es pot garantir que la informació sobre 

aquests rituals sigui històricament precisa o completa degut a que és difícil reconstruir 

amb seguretat com es practicaven realment els rituals en altres èpoques (Gilday, 1993), 

encara avui és habitual associar els déus locals protectors i relacionats amb l'agricultura 

(kami) amb el sintoisme, mentre que els esperits dels difunts (tama) s'han vinculat 

principalment amb el budisme. 



16  

Pel que fa l’esfera social i institucional, la regulació de la mort i el dol al Japó ha estat 

marcada per diverses lleis i pràctiques al llarg dels segles. El país va establir la Llei del 

Dol l'any 1874 mitjançant una Proclamació del Gran Consell, la qual regulava la durada 

del període de dol en funció del grau de parentiu amb el difunt. Aquesta normativa va ser 

una de les primeres regulacions oficials sobre les pràctiques de dol en la societat japonesa 

moderna. Abans d'aquesta llei, durant el període Edo (1603–1868), ja existien edictes de 

dol emesos pels shōgunats, com el famós edicte de 1693 del shōgun Tokugawa 

Tsunayoshi, que establia períodes de dol i abstenció segons el vincle amb el difunt, influït 

per principis confucianistes i budistes. Aquests edictes van ser fonamentals per establir 

una jerarquia de relacions familiars i van influir en la legitimitat política dels shōguns i la 

successió dels daimyōs. Amb la restauració Meiji (1868), el Japó va modernitzar les seves 

institucions, i la proclamació de 1874 va formalitzar les pràctiques de dol en un context 

de centralització estatal i influència de valors occidentals. 

 
Per tant, aquesta llei va establir una base legal per a la regulació del dol, tot i que amb el 

temps les pràctiques han evolucionat i s'han flexibilitzat. En l'actualitat, el permís laboral 

per dol sol limitar-se a set dies. Malgrat la imatge del Japó com una societat altament 

treballadora, la pèrdua d’un familiar continua sent una de les raons més prioritzades per 

absentar-se de la feina. En aquest context, moltes empreses no només expressen les seves 

condolences de manera oficial, sinó que també proporcionen ajudes econòmiques als 

empleats que han perdut un progenitor o la parella. Dins l'àmbit hospitalari, els metges 

japonesos sovint procuren mantenir la temperatura corporal i la ventilació artificial d’un 

pacient terminal fins que els seus familiars més propers puguin arribar per presenciar-ne 

la defunció. Quan la mort es produeix en l'àmbit domiciliari, pot ser necessari que un 

metge o un forense certifiqui la causa i el moment exacte del decés (Kondo-Arita & 

Becker, 2023). 

 
Un tret característic és l’actitud dels japonesos davant la mort com a tema de conversa. 

Quan es menciona la salut i la malaltia, sovint s'hi afegeix una dimensió espiritual. La 

mort i la ultratomba són elements essencials en l'experiència japonesa de l'envelliment, i 

és per això que moltes residències d'ancians disposen d’espais comunitaris amb un altar 

budista, per tal que els residents puguin recordar els seus familiars morts. Així, al Japó 

les malalties greus i la mort no només es gestionen des d'una perspectiva mèdica, sinó 

que també es tracten des d'un pla espiritual, fins i tot per aquelles persones que 



17  

normalment no es consideren profundament espirituals. Tot i que les emergències 

mèdiques i les malalties cròniques afecten gairebé tothom, aquells que estan més 

connectats amb l'espiritualitat tendeixen a incorporar pràctiques com la pregària, la 

participació en rituals de sanació espiritual i un enfocament més ampli en la cura dels 

altres, no només a nivell familiar sinó també comunitari. Això suggereix que, en moltes 

cultures, inclosa la japonesa, la dimensió espiritual ofereix consol i una perspectiva que 

va més enllà de la intervenció mèdica, permetent que la persona se senti part d'un tot més 

gran i trobi consol en la continuïtat de la vida a través de l'espiritualitat. És a dir, aquesta 

connexió constant entre els vius i els morts “facilita el procés de morir”. En l'estudi de 

Nancy Tatom Ammerman "Bodies and Spirits: Health, Illness, and Mortality" (2013), 

quan els participants van ser convidats a compartir experiències sobre la seva vida 

quotidiana en un ambient més personal i informal, les converses sovint se centraven en el 

cos, tant el seu com el de les persones de qui s'ocupaven. A més, la meitat de les històries 

compartides, independentment del context, incloïen una dimensió espiritual, amb temes 

com la fe, les comunitats religioses i el diví. "La meva impressió inicial era correcta: és 

molt probable que la gent parli de salut en termes espirituals.", assenyala la sociòloga 

(Ammerman, 2013, p. 251, la traducció és meva). 

 
No obstant això, tradicionalment hi ha una forta reticència a discutir qüestions 

relacionades amb el final de la vida, sovint per creences culturals que associaven aquestes 

converses amb mala sort o conseqüències negatives. Aquesta actitud de silenci, 

especialment en esdeveniments tristos, és vista com una manera de preservar la dignitat i 

el respecte en un moment tan delicat (Cheng et al., 2015). En aquest sentit, l’enfocament 

japonès cap a la mort posa èmfasi en la serenitat i l’acceptació, més que en la preparació 

explícita o les demostracions emocionals. Això, d’una banda, pot aportar pau en els 

moments finals, però també pot generar reptes quan es tracta d’abordar necessitats 

emocionals o espirituals no expressades. El silenci, tot i ser una forma de respecte, pot 

convertir-se en una barrera per a la comunicació i el suport mutu. A més, tot i que moltes 

persones s’identifiquen com a budistes i sintoistes, la participació activa en pràctiques 

religioses formals és relativament baixa. Segons Cheng et al., això contrasta amb altres 

països de l’Àsia oriental, com Corea i Taiwan, on les pràctiques religioses tenen un paper 

més visible en la vida quotidiana i en el procés de morir (Cheng et al. (2015), el que 

contribueix positivament en el benestar emocional dels afligits. 



18  

Per parlar de la concepte de la mort, és essencial mencionar l’escenari on es destinen els 

esperits dels morts i tot allò considerat sobrenatural. El conjunt de pràctiques religioses i 

espirituals tradicionals al Japó conceptualitza un “altre món” com un espai espiritual 

carregat de poder, que es troba més enllà dels límits del món humà. Aquest “altre món” 

s’ha utilitzat per descriure tant el regne dels kami com el dels morts, sempre localitzat 

fora de l’àmbit de la civilització humana. Aquesta dimensió és la font d’un poder 

extraordinari i imprevisible, capaç de ser tant constructiu com destructiu (Gilday, 1993). 

 
Un element fonamental que actua com a residència per a allò considerat sobrenatural son 

els santuaris i els boscos. Des de temps antics, els arbres i els boscos s’han considerat 

símbols de la participació dels kami en la civilització japonesa, un reflex d’una connexió 

divina amb la natura. Tant les muntanyes boscoses com les zones planes i forestals es 

consideraven espais carregats de la presència multivalent dels kami. En aquest context, la 

geografia religiosa adoptava un pla amb colls i muntanyes, considerats més allunyats del 

centre domèstic com més alts eren. El terme 森 mori (“bosc”) apareix sovint en textos 

antics, com el Man’yōshū, per designar aquests espais sagrats, distingint-los d’altres 

zones boscoses no associades amb els kami. Segons l’erudit Wakamori Taro, citat per 

Gilday, E. T. (1993), en moltes regions del Japó, llocs al peu de turons on es creu que es 

reuneixen les ànimes dels morts també es coneixen com “mori no yama” (“la muntanya 

boscosa”, la traducció és meva. Aquesta associació entre els boscos i els esperits revela 

una comprensió comunitària de “l’altre món”, que no només es percep com un espai 

misteriós, sinó com un lloc familiar i connectat amb la comunitat mitjançant rituals i 

cerimònies. A més, el torii, la porta que simbolitza l’entrada als santuaris, sovint marca 

els límits d’aquests espais, que poden incloure no només edificis, sinó també els boscos 

que els envolten. D’aquesta manera, en llocs com el Gran Santuari d’Ise, els boscos 

mateixos són el lloc del ritual, il·lustrant la forma original dels santuaris japonesos, que 

eren espais naturals sense construccions permanents. Sens dubte, l’estreta relació entre 

els santuaris, els boscos i la geografia religiosa del Japó posa en manifest la visió que te 

la societat japonesa d’entendre la natura com un espai intrínsecament sagrat i 

interconnectat amb la vida humana. Aquesta concepció es va mantenir fins a l’època 

moderna, quan els edificis dels santuaris van començar a adoptar influències 

arquitectòniques xineses i budistes. Tanmateix, fins i tot en aquest context els boscos 

continuaven sent considerats santuaris per la seva pròpia naturalesa sagrada (Gilday, 

1993). 



19  

Segons la tradició japonesa, es creia en la indestructibilitat de l’ànima, i se sostenia que 

després de la mort aquesta continuava vivint una existència similar a la de les persones 

que encara estaven a la Terra. En el moment de la mort, l’ànima es separava del cos, i un 

cop realitzat el ritual de purificació en el món espiritual, l’ànima no podia retornar al món 

terrenal com a ésser humà (Kojiki, p. 65, citat per Fairchild, 1962). Aquesta concepció de 

la mort i de l’ànima es reflectia en la distinció entre els diferents tipus d’ànimes. Les 

ànimes dels vius, conegudes com a "tamashii", "ikimitama" o "ikiryō ", podien abandonar 

el cos temporalment. Aquesta separació parcial era sinònim de malaltia, mentre que la 

separació permanent significava la mort. A més, existia la creença que, en els primers 

moments de la vida, els nens no tenien ànima, i era en el moment en què els pares visitaven 

un santuari amb el nen quan es considerava que l’ànima entrava al cos. Pel que fa a les 

ànimes dels difunts, el període de purificació pel que passaven podia durar entre 33 i 50 

anys, després del qual es transformaven en esperits o déus. Les ànimes dels avantpassats 

es convertien en déus familiars i en déus de la muntanya, i cada primavera baixaven de 

les muntanyes per retornar als pobles i als camps. A la tardor, tornaven a pujar a les 

muntanyes. D’altra banda, les ànimes dels difunts que no tenien descendència o familiars 

vius s'erraven, causant por entre els vius. De la mateixa manera, les ànimes de les persones 

que havien patit desgràcies o que havien mort amb ràbia eren especialment temudes, ja 

que es convertien en esperits malèfics que portaven desgràcies als vius. Per tal de 

pacificar-les, es realitzaven diversos rituals i cerimònies al llarg de l'any les quals servien 

per mantenir el vincle amb els morts i garantir la seguretat de la comunitat (Fairchild, 

1962). 

 
Un exemple de ritual funerari japonès és l’O-Bon (お盆), un festival dedicat a rebre les 

ànimes dels difunts que tornen per breus períodes a les fronteres de la comunitat (aquest 

tema serà examinat de manera més exhaustiva en el següent capítol: 3. Emoció i pràctica: 

la vinculació ritual amb els difunts i els afligits). Els rituals de "revitalització" i 

"pacificació", que combinaven música, danses i festes, van sorgir per tractar els esperits 

com a éssers ambivalents que transitaven entre el món dels vius i el món dels morts. Els 

vius, a través d’aquests actes, intentaven atraure l'esperit per recuperar-lo temporalment i 

així mantenir una connexió amb els morts. Aquests rituals inicialment tenien una funció 

lúdica i purificadora, però amb el temps es van dividir en dues grans categories. D’una 

banda, la "revitalització", que va ser vinculada a esdeveniments com el Gran Festival de 

la Collita (Daijōsai), on es realitzava un ritual d'iniciació per invocar l’esperit del difunt. 



20  

D'altra banda, la "pacificació", que es va convertir en una pràctica per consolar els esperits 

mitjançant festes i activitats ritualitzades que expressaven el dol i el desig de mantenir la 

relació amb els difunts. Aquests rituals també tenien una influència directa de les forces 

naturals, com l’aigua i les muntanyes, que eren considerades com les fronteres que 

separaven els mons dels vius i els morts. Així, els esperits no eren considerats 

avantpassats fins a la seva marxa definitiva; eren tractats com éssers ambivalents, amb 

una presència que necessitava ser pacificada per assegurar la tranquil·litat de la comunitat 

i el seu benestar (Gilday, 1993). 

 
Aquesta actitud no només demostra el desig d’integrar els morts en la vida dels vius, sinó 

també una forta preocupació pel benestar dels difunts. En el seu estudi The Role of the 

Ancestral Tradition in Bereavement in Contemporary Japanese Society (2010), Christine 

Valentine va analitzar l’experiència del dol en 25 persones afligides al Regne Unit entre 

2004 i 2007. L’estudi, realitzat amb 15 dones i 10 homes d’entre 17 i 63 anys, va revelar 

un discurs comú entre els participants: els morts continuaven formant part de la vida dels 

vius, tot i que no necessàriament dins d’un marc de referència tradicional compartit. 

Aquesta actitud reflecteix la forta creença en la indestructibilitat de l’ànima i, per 

conseqüent, la percepció que, no només al Japó, els difunts continuen presents en la vida 

dels vius, encara que sigui de manera simbòlica o espiritual. Al Regne Unit, país d’on és 

originaria l’autora, i segons la seva investigació, alguns participants van expressar 

preocupació pel fet que els seus éssers estimats difunts poguessin quedar-se “sols”. 

Aquesta inquietud ressona amb la concepció japonesa de la mort, on hi ha un temor a 

abandonar els morts fins al punt que algunes persones estan disposades a acollir en els 

seus rituals aquells difunts sense família que no tenen ningú que vetlli per ells. 

 
L’èmfasi japonès en la reciprocitat, la cura i l’atenció al cos i al benestar dels difunts 

contrasta amb la manera en què les relacions post-mortem són concebudes en societats 

occidentals i occidentalitzades (Klass i Goss, 1999, citats per Valentine, 2010). A 

Espanya, reflectint un llegat cultural catòlic, els morts es perceben sovint com a figures 

morals que continuen existint en un pla superior, servint de guia espiritual per als vius 

(Marwit i Klass, 1996, citats per Valentine, 2010). Aquestes relacions, però, són 

unidireccionals: tenen un valor terapèutic per als vius, però no permeten que aquests 

puguin fer res pels morts. En canvi, segons l’estudi de Valentine i altres investigacions 

sociològiques realitzades al Regne Unit (Bennett i Bennett, 2000 i Hallam et al., 1999), 



21  

els vincles amb els morts es perceben com a tangibles i recíprocs, expressant una 

continuïtat entre el món dels vius i el dels morts. Aquesta manera de viure el dol és 

reminiscent de la tradició ancestral japonesa, on el vincle no només es manté a través del 

record, sinó també mitjançant actes concrets que asseguren el benestar dels difunts i 

reforcen la connexió entre ambdós mons. En resum, l’estudi posa sobre la taula la 

comparació entre una visió unidireccional i moralitzant (Espanya/Occident tradicional) i 

una visió recíproca, tangible i activa (Japó i Regne Unit) sobre el vincle entre vius i morts. 

 
Christine Valentine (2010) va realitzar un altre estudi a Tòquio entre 2007 i 2008, basat 

en entrevistes obertes i de caire conversacional, amb 17 persones afligides: 13 dones i 4 

homes d’entre 29 i 63 anys. Els participants provenien de diverses fonts: tres d’una escola 

d’anglès, sis d’un centre de suport per al dol, cinc de la Universitat de Tòquio i tres més 

van contactar-hi per recomanacions personals. A més, es van fer entrevistes informals 

amb un sacerdot budista, un director de funerària i un conseller especialitzat en dol. 

Aquest estudi, seguint la tradició antropològica tenia com a rerefons l’objectiu d’analitzar 

com la cultura s'expressa a través de l'individu. Més concretament, la finalitat de 

Valentine era connectar les normes i valors socials i culturals amb l’experiència 

quotidiana. Quan va demanar als participants que expliquessin les seves experiències amb 

el dol, va observar que els japonesos el percebien d’una manera pragmàtica i quotidiana. 

Va haver d’insistir per obtenir detalls que ells tendien a passar per alt, i ningú no va 

esmentar els avantpassats fins que no se’ls va preguntar directament. No obstant això, 

quan se’ls va animar a reflexionar més profundament, alguns van redescobrir la seva 

pròpia tradició i hi van trobar un significat inesperat, mentre que d’altres van confirmar 

la manca de rellevància dels rituals per a la seva experiència personal. 

 
Tal i com Valentine (2010) va poder demostrar, la tradició ancestral, tot i ser un patrimoni 

cultural compartit, tenia significats diferents per a cada individu i interactuava amb altres 

factors socials que podien modificar-ne la importància. Alguns participants creien que els 

seus éssers estimats reposaven al costat dels avantpassats, però la majoria considerava 

irrellevant aquest vincle en relació amb la pèrdua immediata. Diversos havien comprat 

un nou butsudan (altar domèstic budista) per commemorar el seu familiar difunt, sense 

relació amb els avantpassats. Per d'altres, un racó dedicat a casa seva complia la mateixa 

funció. Així doncs, les entrevistes van revelar una societat menys homogènia del que 

sovint es pressuposa, on es percep la tradició ancestral només com una de les opcions 



22  

disponibles per donar sentit a la pèrdua i la mort. Això demostra com tota cultura, les 

tradicions poden ser adoptades, reinterpretades o fins i tot ignorades en funció de les 

influències socials i personals. 



23  

3. Emoció i pràctica: la vinculació ritual amb els difunts i els 

afligits 

3.1 El protocol funerari al Japó: pràctiques i ritus 
 

Els rituals funeraris tenen un paper essencial en la manera com la societat japonesa 

processa la mort i el dol. A través d’aquestes pràctiques, es manifesta tant la relació dels 

vius amb els difunts com la necessitat emocional d’integrar la pèrdua dins de l’estructura 

social i familiar. La dimensió espiritual d’aquests rituals, lluny de ser merament simbòlica, 

proporciona consol i sentit als afligits, ajudant-los a gestionar el dolor de la separació. El 

procés de dol comença habitualment amb la comunicació pública de la defunció. Els 

funerals tradicionals al Japó inclouen una vetlla nocturna per a les visites i la 

contemplació del difunt, seguida d’una cerimònia budista l’endemà i del trasllat del cos 

al crematori. Mentre té lloc la cremació, els familiars i amics acostumen a participar en 

un banquet cerimonial. Un cop s'han retirat les cendres i restes òssies del forn crematori, 

els membres més propers de la família prenen torns per recollir-ne fragments amb unes 

pinces. Posteriorment, les cendres es dipositen en una urna, que la família pot conservar 

durant un període de temps abans d’inhumar-la en una cripta, panteó o tomba familiar. 

En el pla més íntim i privat, existeixen ritus específics que tenen com a objectiu ajudar 

els familiars a assimilar la pèrdua i acceptar-ne la irreversibilitat, com ara bé la reunió 

d’objectes personals combustibles per ser incinerats amb el difunt, la ruptura del seu bol 

d’arròs per evitar-ne un ús posterior i les pregàries i ofrenes diàries a l’altar domèstic 

(butsudan), com a mostra de la continuïtat del rol del difunt dins la família, entre d’altres 

pràctiques (Goss i Klass, 2005, citats per Valentine, 2010). 

La creença que els difunts depenen dels vius per trobar repòs s'expressa inicialment a 

través dels rituals funeraris i posteriors, que es prolonguen durant set setmanes. La 

tradició funerària japonesa defineix clarament els passos a seguir abans i després de la 

mort. La proximitat de la mort es manifesta mitjançant el matsugo no mizu, un ritual en 

què els familiars humitegen els llavis del moribund. Un cop la persona ha mort, se 

celebren diversos rituals, com la vetlla, el funeral, la cremació (al Japó, normalment els 

cossos es cremen a una temperatura més baixa, produint ossos en lloc de cendres) i una 

festa posterior. Durant aquest període de dol, la família es reuneix cada setè dia per donar 

suport a l'ànima del difunt i facilitar la seva transició cap a l'altra vida i, eventualment, 

cap a l'estatus d'avantpassat. En aquesta fase intermèdia, es considera que l’esperit del 



24  

difunt es troba en un estat d’agitació fins al quaranta-novè dia, quan, gràcies a les 

atencions de la família, aconsegueix el repòs definitiu en el “més enllà” (Tomatsu, 2001, 

citat per Valentine, 2010). Després, hi ha rituals periòdics cada primer, tercer, setè, tretzè, 

setzè, vint-i-tresè, vint-i-setè, trenta-tresè i cinquè aniversari de la mort (Tsuji, 2011). 

Segons Tsuji (2011): "Aquests rituals serveixen com a ritus de pas cap a la condició 

d'ancestre. El ritual del quaranta-novè dia després de la mort és 'un punt d'inflexió' (Smith, 

1974), quan l'esperit del recentment traspassat, que es creu que ha estat en un estat 

intermedi entre aquest món i l'altre, entra al regne dels morts i es converteix en un nou 

Buda (nii-botoke)" (Tsuji, 2011, p. 30, la traducció és meva). Hamabata (1990, citat per 

Tsuji, 2011) després afegeix que “la cerimònia del quaranta-novè dia és més elaborada i 

compta amb més assistents que altres serveis post-funeral setmanals.” De manera similar, 

el ritual durant el primer estiu després de la mort (niibon) transforma el nou Buda (nii- 

botoke) en Buda (hotoke) i indica que "el difunt està clarament en camí cap a la condició 

d'ancestre" (Tsuji, 2011, ídem, la traducció és meva). 

 
Ara bé, la importància d’aquests rituals no radica tan sols en ajudar a mantenir viva la 

memòria dels difunts, sinó també a definir qui som i d'on venim. Encara que moltes 

famílies japoneses no disposen d’un document formal que certifiqui el seu pedigrí, la 

majoria dels japonesos tenen un coneixement profund dels seus avantpassats, més enllà 

dels membres immediats de la família. Els membres més grans de la família, que van 

conèixer als difunts de diverses generacions, comparteixen històries sobre ells. Per als 

descendents més joves que no van tenir l’oportunitat de conèixer els seus avantpassats, 

aquestes relats, juntament amb els rituals mortuoris, serveixen per fer-los sentir que els 

avantpassats, tot i ser morts des de fa molt, són figures conegudes i properes. Fins i tot 

els avantpassats més remots, que ja no són recordats per cap membre viu, poden ser 

localitzats al "llibre del passat" del temple familiar, un registre que documenta totes les 

morts de la família durant els últims cent anys (Tsuji, 2011). Així, els rituals mortuoris 

japonesos també ajuden a establir una continuïtat genealògica i a revelar l'origen de la 

persona, un element essencial de la seva identitat. 

 
En el seu estudi Changing Funerals and Their Effects on Bereavement Grief in Japan 

(2023), Megumi Kondo-Arita i Carl B. Becker analitzen les transformacions dels rituals 

de dol en els darrers anys. L'evolució de les pràctiques funeràries al Japó en les darreres 

dècades, especialment quan es va donar el context de la pandèmia de la Covid-19, ofereix 



25  

una visió impactant del canvi de les tradicions culturals i del dol personal. Ja al segle XXI, 

s’ha observat una reducció notable en el nombre d’invitacions i assistents als funerals 

(Japan Fair Trade Commission, 2017), amb una transició progressiva cap a cerimònies 

més discretes, seguides de funerals estrictament familiars, privats i, en alguns casos, 

directament cremacions sense cerimònia. Des de principis dels anys 2000, els funerals al 

Japó s'han anat allunyant progressivament de les cerimònies tradicionals i comunitàries 

cap a actes més privats i impersonals, reflectint canvis socials més amplis com l'augment 

de l'individualisme i la desintegració de les comunitats estretes. La pandèmia va actuar 

com a catalitzador, accelerant aquestes tendències i convertint els funerals en cerimònies 

cada cop més petites, directes, i fins i tot “fredes” (Kondo-Arita & Becker, 2023). La 

reducció de les cerimònies públiques i el pas cap a funerals més petits i privats pot haver 

alleujat alguns dels càrrecs per aquells que volen evitar grans reunions, però també ha 

eliminat l'espai per al dol públic, deixant molts afectats aïllats emocionalment. 

 
També son nombroses les opcions alternatives, com són les tombes conegudes com eitai 

kuyōbō (永代供養墓) o tombes “d’adoració eterna”, construïdes per temples o altres 

institucions, religioses o no. Encara que en alguns casos els individus poden ser enterrats 

en tombes separades, és més habitual que les restes es dipositin en una tomba conjunta 

amb desconeguts, en lloc de fer-ho amb els avantpassats familiars. D’altra banda, guanya 

popularitat el tipus d’enterrament sota arbres, anomenat jumokusō, que consisteix a 

enterrar les restes en un forat profund al bosc i plantar un arbust o arbre amb una etiqueta 

identificativa en comptes d’una làpida. Tant les tombes d’adoració eterna com els 

enterraments jumokusō ofereixen una solució per a aquells que no tenen descendents 

directes. En aquestes situacions, el manteniment de la tomba i la memòria dels difunts 

recau en les institucions que gestionen els cementiris, no en els familiars, i no es 

transmeten a les generacions futures. Això reflecteix el declivi del principi ie en la cura 

pòstuma, transformant la tomba d’un patrimoni familiar a un espai individual de descans 

etern. Un altre exemple d’enterrament alternatiu que s’allunya del concepte ie és 

l’escampament de cendres al mar o en zones muntanyoses, conegut com shizensō. 

Aquesta pràctica elimina la necessitat d’una tomba física però manté el vincle simbòlic 

entre els vius i els morts. Alguns familiars visiten periòdicament el lloc on es van 

dispersar les cendres, mentre que altres opten per conservar-ne una petita part a casa. 

Aquesta tradició, basada en la idea de la unitat entre humans i natura, borra les fronteres 

entre els vius i els morts, fent sentir als vius que el difunt ha tornat al món natural. A més, 



26  

el shizensō és econòmic, amb un cost aproximat de 1.200 dòlars, la qual cosa contribueix 

a la seva popularitat creixent (Gilday, 1993). 

 
3.2 El significat espiritual i emocional dels rituals 

 
Segons Kondo-Arita i Becker (2023), fora de l'àrea metropolitana de Tòquio, els monjos 

budistes normalment visiten les llars dels seus fidels el dia del mes en què va morir un 

ésser estimat. Allà, canten sutres o pregàries per al descans del difunt, expressen les seves 

condolences i escolten les queixes o preocupacions dels afligits mentre comparteixen una 

tassa de te. La majoria dels monjos de temples van continuar aquest ritual psicosocial 

important fins i tot durant les restriccions més estrictes de la Covid-19: com que podien 

fer-ho de manera individual, no violaven les normes sobre l'agrupament públic i podien 

mantenir l’esterilitat, les màscares i la distància social mentre duien a terme aquests rituals 

valuosos. De fet, la recerca innovadora de Taniyama (2019) suggereix que només escoltar 

les pregàries dels sacerdots redueix l'estrès del dol per a la població japonesa, una 

observació que constitueix un indici empíric que recolza, encara que parcialment, la 

hipòtesi central del present estudi, segons la qual la fe religiosa o l’espiritualitat poden 

exercir un paper significatiu en el procés de dol, contribuint al benestar emocional —i 

fins i tot físic— de l’afligit. 

 
Fora del Japó, l’estudi de la religió sovint està dominat per una perspectiva teològica que 

no s’ajusta bé a la realitat japonesa. Al seu treball Dancing with Spirit(s): Another View 

of the Other World in Japan, Edmund T. Gilday (1993), proposa un enfocament alternatiu, 

anomenat “cosmològic”, per estudiar festivals japonesos relacionats amb la mort. El seu 

mètode busca evitar els supòsits culturals occidentals (com la divisió entre sintoisme i 

budisme) que poden portar a malentesos, i es centra en els rituals com a fenòmens que 

transcendeixen les categories tradicionals de religió i cultura. En altres paraules, el seu 

enfocament analitza els rituals com a expressions d’un ordre més ampli, que connecta 

amb conceptes de vida, mort i continuïtat d’una manera que supera les divisions religioses 

(Gilday, 1993). Aquesta perspectiva és especialment valuosa per entendre millor festivals 

i pràctiques japoneses que no es poden reduir fàcilment a una tradició o doctrina concreta. 

En reconèixer la diversitat intrínseca i la complexitat dels rituals japonesos, aquest 

enfocament holístic ens recorda altre cop que, sovint, les categories occidentals són 

insuficients per captar la riquesa d'altres cultures. 



27  

Tot i la doctrina sobre la impermanència i el despreniment, el budisme ha prosperat al 

Japó —com en altres regions— transmetent als fidels la confiança en el poder constant i 

salvador dels “tres tresors”: el dharma, el Buda i l’ordre monàstic, tot i que la interpretació 

de cadascun varia segons la secta. Els clergues budistes no només oferien l’esperança 

d’una salvació permanent a aquells que es refugiaven en els tres tresors (mentre advertien 

del patiment i la condemna eterna per als qui no ho feien), sinó que també fomentaven la 

creació i el manteniment de vincles entre els vius i els morts. Aquesta insistència en la 

continuïtat i l’estabilitat, tot i entrar en tensió amb els ensenyaments normatius sobre la 

impermanència, és una característica central que ha estat present en gairebé totes les 

tradicions budistes des dels seus inicis. Una anàlisi acadèmica recent demostra que 

aquesta aparent contradicció ha estat menys problemàtica per a les institucions budistes 

del que podria semblar, ja que aquestes tensions han esdevingut productives i, fins i tot, 

constitutives per al desenvolupament del budisme (Cuevas, 2003; Formanek i LaFleur, 

2004; Strong, 2004; Williams, 2004; Bernstein, 2006; Hur, 2007; Gerhart, 2009, citats 

per Jacqueline I. Stone i Mariko Namba Walter, 2008). Un altre estudi coeditat per la 

professora emèrita de religió japonesa i especialista en budisme japonès Jacqueline I. 

Stone, The Buddhist Dead: Practices, Discourses, and Representations (2007), subratlla 

aquesta tensió entre els ensenyaments sobre la impermanència i els discursos que 

destaquen la continuïtat dels difunts com un element central en els contextos funeraris 

budistes. Segons l’obra, aquestes pràctiques no són afegits accessoris al budisme “pur”, 

sinó que han estat part integral de la tradició budista des de temps antics fins a l’actualitat. 

 
En el llibre Death and the Afterlife in Japanese Buddhism (2010), Stone i Mariko Namba 

Walter exploren les concepcions de la mort i l’altra vida en el budisme japonès al llarg de 

la història, en concret, des del període Heian fins al Japó contemporani. A través de 

diferents estudis acadèmics, analitza com les creences i pràctiques relacionades amb la 

mort han evolucionat dins de diverses escoles budistes japoneses, incloent-hi la 

importància dels rituals funeraris, la influència del budisme esotèric i el paper dels monjos 

i laics en la preparació per a la mort. L’obra comença descrivint les mesures preventives 

que els japonesos dels períodes Heian i Kamakura adoptaven per assegurar-se una “bona 

mort”. Per exemple, s’examina com va sorgir i es va popularitzar l’esperança que Amida 

Buda escortaria els creients al seu paradís, explorant la iconografia i les cerimònies 

del raigō (“descens acollidor”), que encara es duen a terme en algunes regions. Stone 

també analitza les pràctiques al “llit de mort”, centrant-se en el paper del zenchishiki (el 



28  

“bon amic”), un expert ritual encarregat de mantenir la serenitat mental del moribund per 

garantir la seva salvació. Això responia a la por que “una única distracció en el moment 

final pogués anul·lar els mèrits acumulats durant tota una vida” (Stone, 2007, citat per 

Bernstein, 2010, p. 62, la traducció és meva). Aquests rituals transformaven el “llit de 

mort” en un espai carregat simbòlicament d’oportunitats, com la possibilitat que el 

moribund pogués trencar els vincles amb el món transitori i establir-ne de nous i 

permanents amb un paradís budista. 

 
Posteriorment, l’obra explora els períodes Muromachi i Tokugawa, on els rituals i les 

creences budistes esdevenen encara més omnipresents. En ell, Duncan Williams, 

professor de Religió i Llengües i Cultures de l'Àsia Oriental a la Universitat del Sud de 

Califòrnia (USC), destaca la contradicció aparent entre els rituals funeraris que 

suposadament conduïen el difunt a la il·luminació immediata i els ritus memorials 

realitzats durant dècades per alliberar les ànimes del pes del karma. Aquesta contradicció, 

lluny de ser un obstacle, va permetre als sacerdots del període Tokugawa adaptar-se a les 

necessitats de les famílies i establir vincles duradors amb elles. Finalment, en referir-se 

al Japó contemporani, Walter (2010) analitza com les pràctiques funeràries budistes han 

mantingut la seva rellevància malgrat els canvis de prioritats en la societat japonesa actual. 

 
En quant a la tensió entre els rituals socials i la voluntat dels afligits, el dol tradicional 

japonès es presenta com una experiència carregada d’obligacions socials que sovint se 

sobreposen a les emocions personals. En aquest sentit, la priorització de les 

responsabilitats socials, coneguda com giri (義理), pot semblar una manera de mantenir 

l’ordre i la coherència en la societat, però també pot arribar a desconnectar els afligits de 

les seves pròpies necessitats emocionals. Segons l’estudi que va realitzar Christine 

Valentine a Tòquio entre 2007 i 2008 (2010), posteriorment citat (veure apartat 2), 

l'impacte de la mort d'un ésser estimat activa una sèrie de rituals que traslladaven l’atenció 

de la pèrdua personal a les implicacions socials de la mort. Els participants van descriure 

aquest procés com una transició sobtada i intensa: "de sobte, tot es va accelerar", "de cop 

i volta es va convertir en una gestió burocràtica" o "les coses van passar molt de pressa". 

Aquesta sensació de pressió es devia, en part, a l’experiència amb el que s’anomena 

"budisme funerari". Aquest terme fa referència a la funció principal que el budisme ha 

assumit al Japó: la realització de funerals i cerimònies commemoratives (Tomatsu, 2001, 

citat per Valentine,  2010). Aquestes pràctiques han estat criticades per ser massa 



29  

formalitzades i enfocades en aspectes comercials més que espirituals. Per exemple, 

nombroses empreses funeràries han rebut crítiques per incrementar la pressió sobre els 

afectats mitjançant la promoció de cerimònies ostentoses i costoses (Suzuki, 1998, 2000 

i Prideaux, 2002, citats per Valentine, 2010). 

 
Això es reflecteix en l’experiència de Noriko (una de les persones entrevistades per 

Valentine). Noriko va complir amb la tradició de comprar un butsudan per al seu marit, 

malgrat sentir que aquest gest no li proporcionava consol ni connexió emocional. Per a 

ella, el butsudan no representava un espai de confort, però sí una manera de seguir les 

expectatives socials. Aquest exemple mostra com, en alguns casos, la responsabilitat cap 

als altres i el compliment de les expectatives socials poden dominar el procés de dol, 

ofegant els sentiments personals de pèrdua i tristesa. Aquest sentiment demostra com, tot 

i que aquestes institucions tenen un paper central en la preservació dels ritus tradicionals, 

els japonesos encara poden negociar fins a quin punt s'hi adhereixen, posant sobre la taula 

el fet que les pràctiques funeràries al Japó no són rígides, sinó que evolucionen dins un 

entorn on factors socials, culturals i comercials interactuen constantment. És a dir, la 

vinculació ritual amb els difunts pot ser reinterpretada i adaptada a les circumstàncies 

individuals. Per exemple, alguns familiars o coneguts afligits opten per desafiar les 

formes tradicionals en funció de les seves prioritats personals, com va fer Takara, també 

participant del mateix estudi, que va decidir no adquirir un butsudan per no voler un 

element permanent en el seu espai, pensant que el seu difunt marit hagués preferit la seva 

felicitat i llibertat. En definitiva, aquest tipus de revisió de la tradició mostra com els 

rituals tradicionals poden ser revaloritzats o modificats per adaptar-se als valors i desitjos 

individuals, mantenint una connexió amb els difunts sense sentir-se en l’obligació de 

seguir de forma “cega” les normes imposades. 

 
Seguint amb la ritualitat mortuòria japonesa, una de les tradicions més destacades, 

antigues i sagrades en la relació de la societat japonesa amb la mort és la tradició ancestral, 

coneguda com a sosen-sūhai, un conjunt d’idees i pràctiques relacionades amb la mort 

que molts japonesos consideren un patrimoni compartit de llarga tradició. En la tradició 

japonesa, la condició d’avantpassat comporta una veneració especial que no depèn del 

mèrit individual, sinó de la lleialtat i devoció contínua de la família després de la mort 

(Smith, 1974, citat per Valentine, 2010). Aquest respecte es manifesta a través d’un 

sistema sofisticat de rituals col·lectius i domèstics que reforcen els lligams entre els vius 



30  

i els morts. Aquests vincles es basen en la reciprocitat i la dependència mútua: els vius 

proporcionen atenció i confort als seus avantpassats mitjançant ofrenes i pregàries, mentre 

que els difunts, en retorn, vetllen pel benestar dels vius. Per comprendre millor aquesta 

tradició, cal tenir en compte el seu origen històric. 

 
La família té un paper fonamental en la cura dels morts, una funció que es vincula amb 

l’origen polític del sistema familiar de l'ie durant el període Meiji (1868-1912), un sistema 

que va establir l'ie (és a dir, “la llar”) com a entitat legal per a tota la societat (Tsuji, 2002). 

El Codi Civil Meiji (1898) va donar al cap de la família autoritat sobre els altres membres 

i la responsabilitat de la seva manutenció i comportament, transformant les llars en agents 

del control estatal. La permanència de l'ie va esdevenir una qüestió de gran importància 

per a l'Estat. Per assegurar la perpetuïtat de l'ie, es va exigir el culte als avantpassats com 

a deure essencial de cada família; es van prohibir altres pràctiques funeràries i es va 

establir la tomba familiar com a lloc on enterrar junts els avantpassats de diferents 

generacions. A més, el Codi Civil estipulava que la tomba familiar i l'altar, així com altres 

elements dels rituals, formessin part de l'herència familiar, transmetent-se de generació 

en generació. Tot i que el Codi Civil Meiji va acabar derogant-se i el sistema de l'ie va 

ser eliminat després de la Segona Guerra Mundial, la ideologia de la mort basada en l'ie 

va sobreviure al Codi Civil de 1948 (Tsuji, 2002). Avui dia, al Japó, la responsabilitat 

dels morts continua recaient principalment en la família, i la tomba segueix sent una unitat 

familiar. Com a mostra, la majoria de tombes japoneses tenen inscrita la frase "La tomba 

ancestral de la família X" (Tsuji, 2011). 

 
Així, aquelles pràctiques que sovint es perceben com a "immutables" solen correspondre 

en realitat a les polítiques funeràries de l’era Meiji primerenca (1868-1912), quan 

determinats rituals van ser promoguts i es van estendre àmpliament. El sosen-sūhai i les 

seves idees associades reflecteixen un discurs que subratlla la sacralitat dels lligams 

familiars, que transcendeixen la frontera entre la vida i la mort. En l’actualitat, la tradició 

ancestral continua exercint un paper fonamental en la manera com la societat japonesa 

afronta la mort i la pèrdua, i el vincle amb el budisme es manté, encara que ja no està al 

servei d’una teocràcia. No obstant això, cal destacar que aquestes pràctiques sempre han 

presentat variacions segons la regió i han estat influïdes pels diferents períodes històrics 

i polítics (Tsuji, 2002, citat per Valentine, 2010). 



31  

Ara bé, la manera en què els japonesos afronten la mort està canviant notablement en el 

context de la post-industrialització. Aquests canvis es reflecteixen sobretot en els ritus i 

cerimònies funeràries, que han estat objecte d'estudis en profunditat. Per a alguns afligits, 

les pràctiques funeràries poden tenir límits en un context de canvis socials i culturals 

accelerats (Matsushima et al., 2002; Deeken, 2005, citats per Valentine, 2010). La 

modernització i urbanització han transformat els patrons de vida, afeblint el sistema 

domèstic tradicional ie en favor de nuclis familiars més petits i relacions basades en 

l'afecte més que en el deure. Així mateix, s'ha observat una tendència creixent cap a 

l’individualisme i la privatització de l'experiència de pèrdua. Com s’ha esmentat amb 

anterioritat, en una societat que tradicionalment ha valorat la conformitat social, aquestes 

transformacions han donat lloc a formes diverses i innovadores d'adaptar els rituals 

funeraris. Per exemple, nous models d'enterrament, com els tree burials o les tombes 

compartides per afinitat més que per llinatge, indiquen una progressiva desvinculació de 

la idea tradicional de successió familiar. Mentre alguns japonesos segueixen trobant 

suport i sentit en aquestes pràctiques tradicionals, d’altres les perceben com una obligació 

cultural de la qual no obtenen cap confort emocional. Això ha generat un equilibri 

complex entre el pes de les tradicions i la necessitat d’una elaboració personalitzada del 

dol. 

 
No obstant, no son poques les festivitats celebrades anualment en memòria dels difunts i 

amb el propòsit de celebrar la vida i la mort. Des del segle XIV, les ocasions en què es 

creu que els esperits tornen a les llars ancestrals s’han reduït essencialment a dues: l’Any 

Nou i el setè mes, coincidint amb grans ritus de purificació com l’O-Harae (お祓い). Un 

altre exemple concret de festivitat enfocada a honorar i celebrar les ànimes dels morts és 

el ja mencionat festival d’O-Bon, que emergeix com un dels esdeveniments més 

significatius en relació amb els esperits dels difunts. Tradicionalment celebrat durant el 

setè mes lunar o al voltant d'agost segons el calendari solar, i originalment vinculat a 

doctrines budistes, l'O-Bon s’ha integrat plenament en les tradicions festives del Japó, on 

es barreja solemnitat i celebració. Durant l’O-Bon, les famílies preparen les tombes dels 

difunts, netejant-les i decorant-les amb flors, encens, aigua i fanals. Aquests fanals, que 

es col·loquen per guiar els esperits, poden variar en color: el blanc s'utilitza per aquells 

que han perdut algú durant l'any anterior, mentre que el vermell, blau o verd simbolitzen 

la resta dels avantpassats recordats (Gilday, 1993). En moltes comunitats, el festival 

inclou  rituals  col·lectius  com  grans  fogueres  o  processons  amb  torxes,  sovint 



32  

acompanyades de danses i cançons. Aquest esperit festiu, tot i que pot semblar 

contradictori amb el propòsit del festival, és degut a que l’O-Bon és també una festa 

comunitària que celebra els lligams entre els vius i els morts. Les danses del Bon Odori, 

realitzades en moltes comunitats, són una manera de donar la benvinguda als esperits. Els 

joves sovint participen com a ballarins, mentre que els ancians ocupen el rol de cantants, 

reforçant la connexió entre generacions. Aquesta celebració culmina en una gran dansa 

final, on es lamenta la marxa dels esperits, alhora que es fan cançons que expressen les 

preocupacions amb la fertilitat i la producció agrícola. El festival conclou amb el retorn 

dels esperits al món dels morts. A Shinjo, per exemple, les famílies encenen torxes per 

acomiadar els esperits. Al poble de Mizuho, a la prefectura de Shimane, es forma una 

processó amb espelmes que es col·loquen en petites barques, les quals són alliberades al 

riu. Quan l’espelma s’apaga, es diu que l’esperit ha estat alliberat per passar al més enllà 

(Gilday, 1993). 

 
En relació amb els rituals, el que es manté inalterable és la importància o simbologia en 

sí que aquests tenen com a recordatori dels difunts i com a eines culturals amb una funció 

terapèutica indiscutible per afrontar la pèrdua d’un ésser estimat. En contrast amb altres 

cultures, en les tradicions funeràries japoneses els serveis memorials setmanals que se 

celebren després del funeral no només permeten als membres de la família compartir el 

dol i recordar el difunt, sinó que també marquen el pas del temps i ajuden a donar 

estructura a la vida dels vius. Per exemple, aquests rituals tenen un impacte positiu sobre 

els ancians, ja que la certesa de ser reconeguts com a part del grup d’avantpassats i ser 

cuidats pels descendents després de la mort els ajuda a "alleujar el dolor de l’envelliment" 

(Lebra, 1984, citat per Tsuji, 2011, p.31, la traducció és meva). Aquest tipus de 

cerimònies proporcionen consol als familiars o coneguts del difunt al saber que la mort 

no significa "una desaparició completa" (Myerhoff i Tufte, 1975, citat per Tsuji, ídem, la 

traducció és meva), perquè la seva memòria seguirà viva molt temps després de la seva 

partida. Un cop es produeix la mort física, es manté una continuïtat que, com a mínim, 

resulta veritablement confortant. És a dir, tal com posa en manifest aquest treball, des 

d’una perspectiva social, els funerals actuen com a espais de reunió per als familiars en 

dol, els parents, els companys de feina, els veïns i altres persones properes al difunt, 

independentment de la intensitat dels vincles socials que els uneixen (Yamada, 2019, citat 

per Kondo-Arita i Becker, 2023). Aquestes cerimònies permeten expressar preocupació i 



33  

empatia cap als familiars i coneguts en dol, alhora que serveixen per recordar i honorar la 

memòria del difunt (Tamagawa, 2018, citat per Kondo-Arita i Becker, 2023). 

 
Christine Valentine (2010) ens presenta diversos casos de com, en molts casos, les formes 

tradicionals poden ser complementades o substituïdes per suports més personalitzats, 

adaptant-se millor a les necessitats emocionals dels afectats. Ens presenta la història 

d’Izanagi (pseudònim), qui va buscar un espai terapèutic fora de la família per expressar 

el seu dolor i compartir-lo amb altres homes que havien viscut experiències similars. Això 

posa en relleu una forma de suport emocional que no sempre està disponible dins del 

context familiar o social immediat. De manera similar, Misaki, qui va trobar consol en el 

cristianisme, va expressar com el funeral cristià li va proporcionar una sensació més 

personal i íntima, en contrast amb les cerimònies budistes que sentia com a més formals 

i distants. Aquests exemples mostren que les adaptacions poden permetre que el ritual 

conservi un sentit de connexió amb els difunts, però també ofereixi un espai per a la 

reflexió personal i la sanació emocional. Alhora, és clar que, per a algunes persones, les 

formes tradicionals de dol continuen sent una font important de consol i estabilitat 

emocional. Per exemple, tornant al cas d’Izanagi, el funeral de la seva dona va ser un 

moment de confrontació amb la seva absència, però també un espai on va poder 

experimentar una sensació de creença en la realitat de la mort i un moment de tancament. 

Per a aquestes persones, els rituals tradicionals, malgrat la seva rigidesa, poden oferir una 

estructura que facilita l'acceptació de la pèrdua i proporciona un ordre emocional enmig 

del caos del dolor, ja que permeten establir una continuïtat o un vincle entre aquest món 

i el següent. En definitiva, aquestes experiències, que combinen pràctica ritual i suport 

emocional, mostren com la vivència del dol es construeix en la intersecció entre cultura, 

espiritualitat i necessitat humana de significat. En el següent capítol, aprofundirem en la 

dimensió psicològica d’aquest procés, explorant com les creences espirituals poden 

incidir en l’elaboració interna del dol i oferir consol davant la pèrdua. 



34  

4. L’elaboració del dol: la dimensió psicològica de l’espiritualitat 
 

4.1 Processos psiconeuronals del consol i les creences en el procés de dol 
 

La pèrdua d’un ésser estimat constitueix un dels esdeveniments més transcendents en la 

vida d’una persona, i compartir aquest patiment amb els altres no sempre resulta senzill. 

Segons Setou (2016), la pèrdua d’un ésser estimat representa una disrupció profunda en 

la vida de qui queda enrere, posant en qüestió la seva identitat i la seva percepció del món. 

El procés de dol és profundament íntim i subjectiu, però la societat japonesa per lo general 

sol rebutjar l’expressió oberta d’emocions negatives o de vulnerabilitat. En contraposició, 

els funerals —que principalment son budistes—, i els serveis commemoratius, tenen una 

importància especial, ja que no només proporcionen consol als esperits dels difunts, sinó 

que també ofereixen un espai perquè les famílies en dol puguin expressar el seu dolor i 

rebre suport social (Sakaguchi, 2012; Setou i Maeda, 2019, citats per Kondo-Arita i 

Becker, 2023). 

 
No obstant, tot i els permisos implementats pel govern, moltes persones que afronten el 

dol es veuen obligades a reprendre la seva rutina diària sense poder expressar plenament 

el seu sofriment ni integrar-se del tot en la vida social. Com poden, doncs, gestionar el 

buit i la tristesa derivats d’una separació irreversible? En aquest context, la religió i/o 

l’espiritualitat poden tenir un paper important en el benestar psicològic, especialment en 

moments de dificultat emocional i en processos de dol. Aquest capítol té com a finalitat 

destacar com les perspectives religioses poden influir en com una persona percep la mort 

i que la relació entre religió i la percepció de la mort és important per entendre el significat 

de la vida. També suggereix que l'orientació religiosa té un impacte directe sobre com 

entén la mort i es fa front a ella l’individu que transita per la pèrdua. 

 
Els antropòlegs utilitzen la vida quotidiana com a finestra per observar com les persones 

gestionen el dol en el context de les seves societats. A través de l'estudi de la quotidianitat, 

es pot entendre millor com el dol es combina amb les qüestions de poder, identitat i 

construcció de significats en una comunitat, ja que el dol no només afecta l'individu, sinó 

que també té un impacte en la comunitat que l'envolta. Com a societat postmoderna, el 

Japó ha integrat elements d’un enfocament científic i psicològic de la mort, amb el 

desenvolupament de cures pal·liatives, la creixent popularitat dels serveis de dol i una 

indústria funerària en expansió. Els coneixements psicològics actuals del dol han destacat 



35  

la importància dels processos de creació de significats, les necessitats bio-psico-socials 

canviants i la transformació de les relacions entre els vius i els morts (Klass et al., 1996; 

Klass & Steffen, 2018; Neimeyer et al., 2014; Rubin et al., 2012, citats per Silverman, 

Baroiller, i Hemer, 2021). 

 
Fora del Japó, també s'ha destacat la importància d'integrar, o més aviat de considerar, en 

determinades situacions i contextos, la religió i/o l'espiritualitat com a factors rellevants 

a tenir en compte en relació amb la salut i, en última instància, amb la mort. Per exemple, 

en les últimes dècades, organitzacions com l'American College of Physicians i l'American 

Medical Association han reconegut la rellevància de l'espiritualitat en la pràctica clínica 

(Lucchetti, Koenig, & Lucchetti, 2021). Aquest tema s'ha integrat de manera creixent als 

plans d'estudi de les escoles de medicina a nivell mundial, amb percentatges destacats en 

països com els Estats Units (90%) i el Regne Unit (59%). Aquesta inclusió es deu a la 

gran quantitat d'evidència científica que vincula l'espiritualitat amb la salut, i que ha 

generat una àmplia producció acadèmica. 

 
Històricament, la relació entre espiritualitat/religiositat i salut va ser vista negativament, 

especialment en psiquiatria durant els segles XIX i XX, associant la religiositat amb 

trastorns com la neurosi. No obstant això, a partir de les dècades de 1970 i 1980, estudis 

van començar a demostrar que espiritualitat/religiositat es correlacionava amb una millor 

salut mental, la qual cosa va portar a la seva inclusió en els programes de residència en 

psiquiatria. El 2016, l'Associació Mundial de Psiquiatria va emetre una declaració que 

instava a integrar-les en la formació i en les trobades clíniques per oferir una atenció 

mental més holística. Quant a la relació entre la fe religiosa i/o l’espiritualitat i els 

símptomes depressius, diversos estudis han mostrat una correlació inversa entre ambdós, 

amb resultats positius en metaanàlisis i estudis longitudinals. Per exemple, un seguiment 

de 14 anys a Canadà va demostrar que les persones que assistien religiosament 

mensualment tenien un 22% menys de risc de depressió. Tot i així, els resultats varien 

segons la cultura: un estudi a Japó va trobar que les persones molt religioses tenien més 

trastorns depressius, ressaltant la influència dels factors culturals (Lucchetti, Koenig, & 

Lucchetti, 2021). En resum, tot i que l'evidència general suggereix una relació inversa 

entre espiritualitat/religiositat i la depressió, hi ha pocs estudis sobre el/s seu/s impacte/s 

en la remissió dels trastorns depressius. 



36  

Així doncs, la relació entre religió i salut mental ha estat objecte d’anàlisi en nombrosos 

estudis. Segons Moreira-Almeida et al. (2006), l’evidència científica suggereix que la 

pràctica religiosa pot tenir implicacions clíniques rellevants i que els professionals de la 

salut mental haurien de considerar aquest factor dins del model bio-psico-social d’atenció 

al pacient. La comprensió i respecte per les creences religioses pot millorar la capacitat 

dels terapeutes per alleujar el patiment emocional. A més, estudis han demostrat que les 

persones amb una religiositat més profunda presenten menors nivells d’ansietat, 

conductes addictives i intents de suïcidi, així com una millor qualitat de vida i un procés 

de recuperació més ràpid en casos de malalties mentals (Moreira-Almeida, Neto & 

Koenig, 2006; Koenig, 2009; Bonelli & Koenig, 2013, citats per Papaleontiou-Louca, 

2021). De fet, l’Organització Mundial de la Salut considera la religió i l’espiritualitat com 

indicadors significatius de la qualitat de vida. És per aquest motiu que, en les darreres 

dècades, la comunitat terapèutica ha començat a considerar més seriosament el factor 

religiós com una eina per ajudar els pacients a maximitzar el seu potencial i superar 

problemes emocionals. Particularment en situacions d’extrema vulnerabilitat, com 

l’anunci d’una malaltia terminal pròpia o d’un ésser estimat, la fe pot exercir un efecte 

beneficiós en l’aflicció, proporcionant consol i esperança davant la mort imminent (Dein, 

2018, citat per Papaleontiou-Louca, 2021). 

 
Tanmateix, la religió no sempre actua com a element protector. Rettner (2015), argumenta 

que pot ser una arma de doble tall: mentre que les creences positives sobre una divinitat 

amorosa i protectora poden conduir a resultats psicològics beneficiosos, les percepcions 

negatives d’una divinitat castigadora o absent s’associen a taxes més altes de depressió i 

una menor qualitat de vida. Així doncs, no és només la religió en si mateixa la que influeix 

en el benestar mental, sinó la manera com es percep i s’interpreta individualment 

(Papaleontiou-Louca, 2021). 

 
El que és innegable és el fet que, l’experiència d’enfrontar-se a la mort, ja sigui la pròpia 

o la d’un éssers estimat, pot generar una recerca de control i comprensió en un procés que 

es fa difícil de dominar. Això porta moltes persones a buscar pràctiques rituals i narratives 

espirituals que estructurin el desconcert que aquesta experiència genera. De fet, aquelles 

persones amb una menor inclinació espiritual sovint es veuen empeses a veure un 

component espiritual en les seves vides quan la mort entra en escena. Un exemple que 

il·lustra aquesta dinàmica és el cas d’una persona que, tot i identificar-se com a agnòstica, 



37  

troba consol després de la pèrdua d’un ésser estimat a través de la creença que aquest 

continua present d’alguna manera, mantenint un vincle invisible amb els vius. Aquesta 

idea, que pot no tenir cap valor per a una persona atea sense inclinació espiritual, pot 

ajudar l’agnòstica a sentir-se més a prop del seu familiar i a processar millor el dol. Per 

contra, hi ha persones criades en la fe cristiana que, arran d’una experiència de pèrdua 

dolorosa, abandonen la seva creença com a reacció d’indignació i incomprensió envers 

Déu, qüestionant com una entitat benevolent podria permetre la mort injusta d’un ésser 

estimat. Aquests exemples posen de manifest com, davant la mort, les respostes 

espirituals poden adoptar formes molt diverses i, fins i tot, contradictòries entre individus 

propers, revelant fins a quin punt l’espiritualitat i el dol estan íntimament lligats però 

condicionats per les experiències personals, la història de vida i el context emocional de 

cadascú. 

 
Així, l’espiritualitat sovint emergeix com un recurs significatiu, capaç de proporcionar 

consol emocional i eines per reinterpretar l’experiència de la pèrdua dins d’un marc de 

significat més ampli. Aquesta dimensió espiritual adquireix una particular rellevància en 

l’àmbit psicològic, en tant que contribueix a la gestió del dol, actuant com un mecanisme 

per afrontar la incertesa i el dolor associats a la mort. Segons Nancy Ammerman, en el 

capítol Looking for Answers, Looking for Comfort del seu llibre Bodies and Spirits: 

Health, Illness, and Mortality (2013), moltes persones que han experimentat crisis greus 

perceben el fet d’estar vives com un miracle. Aquesta percepció es fa especialment 

evident en aquells individus que interpreten la seva experiència des d’un marc espiritual 

teista, atribuint-la a la intervenció d’un ésser diví. Ammerman descriu casos com el de 

Larry i Emma (pseudònims), que van combinar pràctiques espirituals amb una estricta 

adherència als seus tractaments mèdics, reflectint una comprensió integradora entre 

ciència i espiritualitat. Aquest enfocament ressalta com les pràctiques espirituals 

quotidianes, com la meditació, la pregària o rituals personals, poden proporcionar un 

benestar emocional que complementa altres formes d’atenció a la salut. Tanmateix, la 

relació entre espiritualitat i dolor no està exempta de qüestionaments. Bethany, una de les 

persones entrevistades per Ammerman, reflexionava sobre aquesta tensió després de 

rebre resultats mèdics que evidenciaven danys neurològics persistents: “Déu no ho ha fet 

desaparèixer tot. Això planteja grans preguntes: on rau el poder realment? En el que 

existeix físicament o en allò que creiem i com ho percebem?” (Ammerman, 2013, p. 272, 

la traducció és meva). Aquesta pregunta posa de manifest com, en moments de 



38  

vulnerabilitat, la fe pot esdevenir una font de força emocional però també un espai de 

confrontació amb les pròpies expectatives. 

 
Per aprofundir en les orientacions religioses personals, és fonamental explorar els 

conceptes de religió intrínseca-extrínseca i fe compromesa-consensuada, com han abordat 

autors com Hunt i King (1971), Allen i Spilka (1967) i Raschke (1973). Les recerques 

sobre la religió han intentat, al llarg del temps, millorar i aprofundir en la comprensió 

d’aquestes nocions. La religió intrínseca fa referència a una orientació en què les creences 

religioses són vistes com una part essencial de la vida de l’individu, amb un fort sentit de 

significat i valor personal. Aquesta religió s’entén com una motivació interna que guia la 

vida de la persona, independentment de les pressions socials o externes. Per contra, la 

religió extrínseca es basa en la utilització de la religió com a mitjà per aconseguir fins 

externs, com la recerca de reconeixement social, suport emocional o altres beneficis 

pràctics. D’altra banda, la fe compromesa es refereix a una fe que implica una dedicació 

profunda i activa en la pràctica religiosa, mentre que la fe consensuada fa referència a una 

aproximació a la religió que es fonamenta en acords socials o convencions col·lectives, 

més que en una experiència personal profunda i incondicional (Spilka, Shaver i 

Kirkpatrick, 1985). Aquestes tipologies s'han abordat des de diferents perspectives, com 

la influència del comportament social i el significat personal profund de la religió. 

 
En relació amb el tema principal del treball, per tal de comprendre millor les orientacions 

religioses personals, és important destacar que les fe intrínseques i compromeses 

representen un sistema religiós personal obert i flexible, amb l'objectiu d'establir un 

significat últim en la vida. Aquest enfocament, segons diversos autors (Hunt & King, 

1971; Allport, 1959), està directament vinculat amb una visió positiva de la mort, ja que 

les persones amb aquesta orientació semblen haver arribat a una comprensió més 

profunda i serena dels grans temes de la vida, entre els quals destaca la mort. Allport 

(1959) va assenyalar que la fe intrínseca "inunda tota la vida amb motivació i significat" 

(p. 265, la traducció és meva), fet que implica una visió que entén la mort com una 

transició cap a una millor existència, com la recompensa de “l’altra vida” (entès com a 

més enllà, el cel, etc.), una creença que contraresta la por i les visions negatives sobre la 

mort. Per tant, per aquells amb fe intrínseca, la mort es presenta com una prova del que 

un ha defensat durant la seva vida, un moment per expressar confiança i fe en Déu i les 

seves ensenyances. D'altra banda, les orientacions extrínseques-consensuades es basen en 



39  

motivacions més instrumentals i utilitàries, on la religió només proporciona una 

satisfacció parcial, ja que no s’integra completament en la vida personal. Les creences en 

la possibilitat d’una vida després de la mort, tot i que apreses, sovint estan envoltades de 

dubtes i ansietat, i la mort es veu com un fracàs personal, sobretot en termes d’objectius 

materialistes com l'èxit, el poder i el prestigi. Així doncs, les hipòtesis proposades 

suggereixen que la religió intrínseca i compromesa està positivament relacionada amb 

visions de la mort com a coratge i recompenses en la vida després de la mort, mentre que 

la fe extrínseca-consensuada es vincula amb orientacions negatives envers la mort, com 

la solitud, el fracàs o la incertesa. 

 
Al seu treball Death and Personal Faith: A Psychometric Investigation (1977), Bernard 

Spilka, Barbara Minton, Douglas Sizemore i Larry Stout realitzen un estudi que analitza 

la relació entre la religió personal i les perspectives sobre la mort en un conjunt de 

participants cristians. Es va realitzar amb un total de 328 persones, amb una edat mitjana 

de 23,6 anys. Les persones eren majoritàriament estudiants universitaris de dues 

universitats cristianes privades i algunes persones activament religioses d'una església 

metodista a Idaho. L'objectiu de l'estudi era explorar com diferents tipus d'orientació 

religiosa influeixen en les actituds sobre la mort. Es va utilitzar un conjunt de 60 preguntes 

que cobrien diverses perspectives sobre la mort, com ara veure-la com un "final natural", 

"dolor", "soledat", "desconegut", "recompensa després de la vida", "valentia", entre 

d'altres. Els participants van ser classificats segons la seva implicació personal en la 

religió, definint-se com a “religiosament implicats” aquells que assistien a l'església 

almenys dues vegades al mes i consideraven la religió com a molt important per a la seva 

vida. Els resultats de l'anàlisi van mostrar que aquells amb una orientació religiosa 

"intrínseca i compromesa" (és a dir, aquells que integren la religió en la seva vida diària 

i es comprometen profundament amb ella) tenien una visió més positiva de la mort, com 

una transició cap a una "recompensa després de la vida" o com una oportunitat per mostrar 

coratge. En canvi, aquells amb una religió més "extrínseca i consensuada" (aquells que 

utilitzen la religió de manera més instrumental o superficial) tendien a tenir visions més 

negatives de la mort, com la "soledat", el "dolor", la "desconnexió" o com un "fracàs 

personal". 

 
No obstant, malgrat ser un estudi interessant, és fonamental reconèixer que l’estudi i les 

conclusions derivades d’aquest poden no ser plenament aplicables a l’espiritualitat 



40  

japonesa, atès que les creences, els valors i les pràctiques culturals sobre la mort varien 

substancialment entre ambdues tradicions. En primer lloc, i com he assenyalat 

anteriorment, és important tenir en compte que al Japó el cristianisme no és la religió 

predominant. La majoria de la població practica el sintoisme, el budisme o una 

combinació d’ambdues tradicions, la qual cosa influeix profundament en la percepció de 

la mort i la religió en general. Per tant, les concepcions sobre la vida i la mort al Japó 

podrien ser substancialment diferents de les observades en aquest estudi, on els 

participants són majoritàriament cristians. En el context japonès, la mort és sovint vista 

com una continuïtat natural de la vida, amb una influència destacada de les creences 

budistes, que conceben la mort com una part integral del cicle vital, vinculada als 

conceptes de reencarnació i no-permanència de totes les coses. Aquesta visió contrasta 

amb la noció cristiana de la mort com una transició cap a una recompensa eterna o, en el 

cas contrari, un càstig derivat de les accions d’una persona durant la seva vida. A més, el 

concepte de "coratge" en relació amb la mort pot adquirir un significat diferent al Japó, 

on el respecte per les tradicions i la serenitat davant la mort són valors profundament 

apreciats. En lloc de ser un moment per a demostrar "força" o "caràcter", la mort pot ser 

vista com un procés d'acceptació i meditació, una transició tranquil·la cap a la reunificació 

amb la natura o els avantpassats. A més, les perspectives sobre la mort en el context 

japonès poden estar influenciades per una visió més comunitària i menys individualista 

de la vida i la mort, amb un èmfasi considerable en les relacions interpersonals i el 

respecte pels avantpassats. Aquest enfocament es distingeix clarament de la interpretació 

més individualista observada en les tradicions religioses no-japoneses. 

 
Un altre article molt enriquidor al respecte és Spirituality, religiousness, and mental 

health: A review of the current scientific evidence (2021) de Lucchetti, G., Koenig, H. G., 

& Lucchetti, A. L. G. En l'àmbit de la salut física, la majoria dels estudis indiquen que 

l’espiritualitat i/o la religiositat estan relacionades amb menys ingressos hospitalaris, 

menor dolor, millor supervivència i resultats cardiovasculars més favorables. Tanmateix, 

cal destacar que més del 80% de les investigacions en aquest àmbit se centren en la salut 

mental. Els mecanismes que expliquen els efectes de la fe i les creences en la salut mental 

encara no són clares, però alguns autors proposen que la religiositat i/o l’espiritualitat 

estan vinculades a virtuts humanes com el “perdó”, “l'altruisme” i “l'agraïment”, que 

podrien mediar aquesta relació. Altres factors, com l'adhesió a tractaments, els hàbits de 

salut i l'ús de substàncies, també poden influir-hi. 



41  

Tot i que hi ha diverses teories sobre com afecten la salut mental i física, les investigacions 

sobre marcadors biològics específics encara estan en fases inicials. S'ha trobat que nivells 

més alts de religiositat i/o espiritualitat s'associen amb una major concentració de factor 

neurotròfic derivat del cervell, i que l'auto-transcendència es vincula a la disponibilitat de 

transportadors de serotonina a la regió del tronc cerebral. A més, s'han observat 

correlacions entre l’espiritualitat i la religiositat i determinats gens relacionats amb la 

dopamina, la serotonina i l'oxitocina (Lucchetti, Koenig, & Lucchetti, 2021). Tanmateix, 

aquests resultats són preliminars, i cal més investigació per entendre com influeixen en la 

salut mental a través d'aquests mecanismes biològics. Vist això, integrar l’historial 

espiritual i/o religiós en l'atenció clínica podria contribuir a un enfocament més holístic i 

centrat en el pacient i així proporcionar-li beneficis multidimensionals, ajudant l’individu 

a recuperar-se de manera més completa. 

 
Així doncs, en aquest punt, resulta evident com les creences espirituals poden incidir en 

la persona afligida no només des d’un pla emocional, sinó també físic, tenint un impacte 

directe en el seu sistema de salut, el qual està estretament relacionat amb la psique. La fe 

pot desencadenar respostes neuro-biològiques, com la secreció de neurotransmissors com 

la serotonina i la dopamina, que ajuden a alleujar el dolor emocional i facilitar un procés 

de dol més suportable i sa. Aquesta interconnexió permet una retroalimentació positiva, 

on els aspectes espirituals i físics es nodreixen mútuament, contribuint a una recuperació 

més completa en tots els nivells. El dol no és un procés lineal ni homogeni, ja que cada 

individu el viu de manera diferent, i la forma en què el gestionen pot tenir un impacte 

considerable en el seu benestar global. Un dels aspectes més rellevants d’aquest procés 

és la necessitat de compartir el dolor. 

 
Tal i s’ha exposat al llarg del treball, els rituals funeraris, com les cerimònies i els serveis 

memorials, proporcionen una oportunitat per expressar aquest malestar i rebre suport 

social. Quan aquests rituals es redueixen o es fan més privats, com ha ocorregut en certes 

societats modernes, la persona en dol pot experimentar sentiments d’aïllament, manca de 

validació del seu dolor i una major dificultat per afrontar la pèrdua. Aquest aïllament pot 

intensificar els efectes psicològics del dol, contribuint a l’aparició de trastorns com 

l’ansietat, la depressió, els trastorns del son o les alteracions en l’alimentació. Sobre 

aquestes qüestions, les recerques de Papaleontiou-Louca, E. (2021) resulten d’interès per 

considerar aquestes qüestions. En aquest context, la fe i la pràctica espiritual poden tenir 



42  

un impacte significatiu i beneficiós, no només en la gestió emocional del dol, sinó també 

en la salut física dels individus. Per exemple, poden contribuir a l’enfortiment del sistema 

immunitari o a la reducció de l’estrès. Recursos com la pràctica del zen, una branca del 

budisme, fomenta la meditació i la consciència plena, activitats que poden reduir l’estrès 

crònic derivat de la pèrdua d’un ésser estimat i millorar el benestar general. 

4.2 Pràctiques i experiències de consol en la cultura japonesa 
 

Històricament, els rituals funeraris han servit com un espai per exterioritzar el dol i trobar 

suport col·lectiu. Encara que la societat japonesa tendeix a minimitzar l’expressió oberta 

del dolor i a evitar les converses sobre la mort—fins al punt de ser descrita com una 

societat que la nega i reprimeix la tristesa (Kondo-Arita i Becker, 2023)—, aquests rituals 

esdevenen un mitjà socialment acceptat per expressar el sofriment, retre homenatge als 

difunts i preservar-ne la memòria. Aquesta funció psicològica es torna encara més 

rellevant en casos de mort inesperada per malalties infeccioses o desastres naturals, com 

terratrèmols i tifons. A més, el context demogràfic del Japó accentua aquesta realitat: es 

tracta d’una de les societats més envellides del món, on les pèrdues són cada cop més 

freqüents, i alhora presenta una taxa de suïcidis persistentment elevada. Malgrat això, la 

mort i el procés de morir continuen essent sovint relegats a l’àmbit hospitalari, un entorn 

altament medicalitzat que limita la possibilitat de presenciar i reflexionar sobre aquest 

trànsit vital. Aquesta desvinculació pot dificultar encara més la gestió emocional del dol 

i la seva integració en l’experiència col·lectiva, evidenciant la paradoxa d’una societat 

que, tot i conviure amb la pèrdua de manera constant, tendeix a apartar-la de l’esfera 

quotidiana. 

 
En els camps de la psicologia i les ciències socials, s'ha plantejat que el dol es caracteritza 

per un "rang multidimensional d'experiències després d'una pèrdua" (Bonanno, 2001, citat 

per Silverman, Baroiller, i Hemer, 2021, p. 3, la traducció és meva), amb experiències 

modelades per factors socials, culturals, històrics i fins i tot polítics. En aquest sentit, el 

dol no es redueix a una simple resposta emocional a la mort, sinó que s'inscriu en una 

sèrie de dimensions interconnectades que inclouen els elements individuals i col·lectius. 

La mort, com a procés natural, es transforma en un conjunt de respostes humanes que van 

més enllà de l'aspecte biològic de la pèrdua, ja que es connota amb significats socials i 

culturals. Així doncs, un aspecte fonamental del dol és la seva naturalesa tant personal 



43  

com social. Com a fenomen personal, el dol es viu de manera subjectiva, però també té 

una dimensió col·lectiva, ja que està format i gestionat a través de les normes socials i 

culturals, així com mitjançant els rituals que marquen l'experiència del dol. A més, els 

rituals funeraris i les pràctiques relacionades amb la mort tenen un paper fonamental en 

el control social de l'esdeveniment de la mort, que és vist no només com un procés 

biològic, sinó també com un esdeveniment que afecta la comunitat. Els rituals, llavors, 

són una resposta estructurada i comunitària que ajuda a gestionar la pèrdua, i també 

constitueixen un mecanisme de creació de significats per als individus i per a la societat. 

 
En el context japonès, la diversitat religiosa i espiritual es reflecteix en una situació 

complexa i única, influenciada pel sincretisme entre diverses tradicions religioses com el 

budisme, el sintoisme i altres corrents filosòfiques i espirituals. Com hem vist, al Japó, la 

fe no sempre s'adhereix a un sistema religiós exclusiu, sinó que sovint es combina i es 

manifesta d’una manera fluïda i flexible, on la pràctica de diferents creences es pot 

coexistir i complementar-se. Això és especialment visible en el sincretisme religiós, on 

els individus poden participar en rituals sintoistes per a la bona sort o la protecció familiar, 

mentre mantenen creences budistes per a l'assoliment de la salvació després de la mort. 

Aquest enfocament sincrètic pot ser vist com una expressió de la fe extrínseca- 

consensuada, ja que les creences i les pràctiques sovint estan lligades a objectius 

pragmàtics com el benestar personal, la comunitat i la cohesió social, més que a un 

compromís profund amb una fe intrínseca i personal. Tot i això, també hi ha una 

influència de la fe intrínseca dins d'alguns sectors de la societat japonesa, particularment 

entre aquells que busquen un significat més profund i una connexió amb el transcendent, 

com es pot veure en la recerca espiritual individual dins del budisme zen o en la recerca 

de la serenitat davant de la mort. Aquest tipus de fe, més compromesa, pot portar a una 

comprensió més serena i acceptada de la mort com una part natural del cicle de la vida, 

amb la creença que la mort és una transició que ens porta cap a un altre estat d'existència, 

com suggereixen les orientacions budistes. És a dir, al Japó, les orientacions religioses 

majors reflecteixen una barreja de creences i pràctiques en què la religió es viu de manera 

personalitzada, i on la fe pot ser tant una recerca de significat profund com una resposta 

a les necessitats pràctiques i emocionals de la vida quotidiana. Tot i la diversitat espiritual, 

és essencial reconèixer l’impacte concret que la participació en rituals pot tenir en la salut 

emocional i social dels afectats. 



44  

És fàcil entendre que els funerals i els serveis memorials posteriors poden potencialment 

donar suport social i psicològic a les famílies afectades. Però és menys conegut que aquest 

suport pot marcar una diferència important entre poder funcionar amb relativa normalitat 

en la vida diària i caure en problemes de salut, dependència de drogues o alcohol, trastorns 

alimentaris i del son, trastorns psicosomàtics i del sistema immune. Aquesta recerca 

suggereix que el dol no és només una qüestió personal per als afligits, sinó una qüestió 

de salut pública per a qualsevol societat que prengui seriosament el suport mèdic i social. 

Per exemple, pel que fa als trastorns mentals patits per les famílies afectades, la depressió 

a llarg termini, els trastorns d'ansietat i l'insomni i altres casos que requereixen intervenció 

mèdica i de benestar augmenten notablement a causa de la retirada social, la dependència 

de l'alcohol i els trastorns alimentaris (Byrne & Raphael, 1997; Kreicbergs et al., 2004; 

Monk et al., 2008, citats per Kondo-Arita i Becker, 2023). 

 
Tot i que la salut mental dels familiars o coneguts que pateixen les pèrdues tendeix a 

millorar amb el pas del temps (Sakaguchi & Kashiwagi, 2000), altres estudis japonesos 

han demostrat que el dol complex es dona en el 25-30% de les famílies afectades dins 

d'un any després de la separació per mort, i entre el 10% i el 20% en els anys següents 

(Tatsuno et al., 2011). Així doncs, el dol no només és una resposta normal a la pèrdua 

d'éssers estimats, sinó que també constitueix una preocupació per l'atenció mèdica i social 

nacional (Kondo-Arita i Becker, 2023), i precisament els rituals funeraris, les cerimònies 

i l’expressió no censurada del dolor que comporta una pèrdua poden contribuir a mitigar- 

ne els efectes emocionals i evitar que derivin en necessitats d’atenció mèdica o 

assistencial. De fet, és àmpliament conegut que la participació positiva no només en els 

funerals sinó també en els rituals de commemoració i els esdeveniments anuals té una 

influència saludable (Rando, 1984; Gamino et al., 2000; Wijngaards-De Meij et al., 2008; 

Hoy, 2013, citats per Kondo-Arita i Becker, 2023). En aquest sentit, i tal i com s’ha pretès 

posar de manifest el present treball, les creences que impulsen aquesta participació, siguin 

les transmeses i reforçades com a part de la tradició o les sorgides de la necessitat 

individual de mantenir un vincle amb el difunt i garantir-li una mort digna i respectuosa 

(o ambdues), evidencien la connexió profunda entre creences/fe i consol en el procés de 

dol. 

 
Davant una pèrdua, la recerca de la fe i el consol es fonamenta en processos psicològics 

bàsics, com “l’atribució causal”, que ajuden a donar sentit als esdeveniments vitals, 



45  

inclosa la mort. No obstant, l’observació quotidiana indica que no totes les persones 

recorren a explicacions religioses amb la mateixa intensitat. Fins i tot aquells que són 

profundament religiosos, almenys en la nostra cultura, no interpreten necessàriament cada 

fet a través d’una perspectiva religiosa. Les teories de l’atribució parteixen de la idea que 

els individus intenten donar sentit a les seves experiències i comprendre les causes dels 

esdeveniments que viuen. Tal com va assenyalar Kelley (1971), aquest procés respon a 

la necessitat de trobar una explicació a la pregunta "Per què?". Des d’una perspectiva de 

la psicologia social, això significa que les persones tendeixen a interpretar els fets 

assignant-los una causa, un procés conegut com a "atribució causal". Aquesta reflexió 

constitueix el cos central de l'article de Spilka, Shaver i Kirkpatrick, A general attribution 

theory for the psychology of religion (1985), publicat a la revista Journal for the Scientific 

Study of Religion. A partir d’aquesta perspectiva psicològica, podem examinar com les 

preguntes sobre el 'perquè' de la pèrdua es processen dins d’un marc comunitari i 

espiritual que complementa la comprensió racional. 

 
Així, quan s'afronta el dolor de la pèrdua, moltes persones es plantegen preguntes sobre 

el "perquè", intentant comprendre el significat moral o filosòfic del sofriment. Tanmateix, 

per a la majoria, el més important no és trobar una resposta exacta, sinó poder fer aquestes 

preguntes dins d'un marc comunitari compartit. Per a aquestes persones, la creença en la 

presència de divinitats o déus té més valor que entendre detalladament el seu pla. A 

mesura que la persona es fa més activa religiosament, més recursos narratius i visuals té 

a la seva disposició per afrontar aquesta experiència, però el procés sempre serà més 

relacional que purament racional. Aquesta dinàmica no implica una confrontació entre 

ciència i religió. De fet, aquells amb una vida religiosa activa també estan plenament 

implicats en l'ús de la medicina i la ciència modernes. El que realment importa és la 

percepció de la pròpia existència física com a part d'una dimensió espiritual. Aquesta 

dimensió es fa més evident en relats sobre la mort que en narracions sobre aspectes més 

quotidians com la dieta o l'exercici, i és més present en moments de crisi que en les 

dificultats de la vida quotidiana. 

 
Així, les rutines diàries poden adquirir un significat espiritual per aquells que ja tenen un 

compromís amb la seva vida espiritual, però aquest component espiritual és menys 

freqüent en persones que no participen regularment en comunitats religioses o que no 

cultiven aquesta dimensió espiritual. La majoria de les persones integren les qüestions 



46  

relacionades amb la salut i la malaltia dins del conjunt de pràctiques quotidianes, cura 

espiritual i la percepció d'una presència divina, formant una narrativa personal coherent. 

Tanmateix, quan la vida mateixa està en perill, fins i tot aquells menys espirituals poden 

sentir-se impulsats a transcendir les explicacions quotidianes, alterant la narrativa secular. 

En aquests moments més difícils, la intervenció mèdica es pot veure positivament 

complementada per la pregària, el ritual i el suport de la comunitat religiosa (Ammerman, 

2013). En definitiva, la manera com les persones afronten la pèrdua i el sofriment 

reflecteix una intersecció complexa entre la dimensió espiritual i la realitat física, on la 

comunitat, la fe i la ciència s'entrellacen per oferir sentit i suport en moments de 

vulnerabilitat extrema. La gestió del dol implica un procés complex en què la integració 

del suport comunitari, les pràctiques rituals i la construcció de significats personals 

esdevenen essencials per a l’adaptació emocional i la recuperació progressiva. 



47  

5. Conclusions 
 

Tal com plantejàvem en la hipòtesi inicial del treball, podem concloure que la religiositat 

i l’espiritualitat juguen un paper fonamental i tangible en el procés d’elaboració del dol i 

en l’afrontament de la mort al Japó. Lluny de ser només rituals simbòlics o pràctiques 

tradicionals desconnectades de la realitat emocional, les creences espirituals japoneses 

ofereixen un marc profundament significatiu, emocionalment reparador i 

psicològicament funcional per transitar la pèrdua. 

 
En el primer capítol, s’ha fet una aproximació històrica i cultural a l’espiritualitat japonesa, 

posant en relleu el seu caràcter sincrètic i híbrid, fruit de la convivència entre budisme, 

sintoisme i altres tradicions/creences. Aquesta pluralitat espiritual permet una vivència 

del dol flexible, adaptada a les necessitats personals però també inserida en una xarxa 

col·lectiva de significat. Així, s’ha assolit el primer objectiu del treball: comprendre la 

relació entre mort i espiritualitat japonesa des d’una perspectiva cultural. 

 
El segon capítol ha aprofundit en la concepció de la mort dins aquest marc espiritual, 

destacant la importància dels conceptes de no-permanència, la continuïtat de l’ànima i la 

seva possible presència a la natura o en processos de reencarnació. Aquestes idees aporten 

consol, sentit i esperança, facilitant un procés de dol que no es clou en l’absència, sinó 

que manté una connexió viva amb els difunts. Aquest enfocament ofereix una estructura 

emocional sòlida que difereix del model judeocristià occidental, més centrat en la 

superació individual de la pèrdua. 

 
Al tercer capítol s’ha analitzat la funció dels rituals funeraris japonesos com a canals per 

expressar el dolor i mantenir el vincle amb els éssers estimats. Pràctiques com les ofrenes, 

les visites als cementiris o les cerimònies col·lectives compleixen no només una funció 

espiritual, sinó també terapèutica. Aquests rituals ofereixen estructura, confort i un sentit 

de continuïtat que redueix l’estrès post-dol i afavoreix la salut mental, especialment 

gràcies al suport emocional i comunitari que proporcionen. Això ha permès assolir el 

segon objectiu: analitzar el valor emocional i espiritual dels rituals funeraris. 

 
El quart capítol ha posat en relació l’espiritualitat amb els processos psicològics i 

neurobiològics del dol. S’ha evidenciat que la religiositat pot actuar com a factor protector 

davant les conseqüències negatives del dol no resolt, com la depressió o l’estrès crònic. 



48  

L’efecte terapèutic de la fe rau en la seva capacitat per dotar de sentit, estructura i 

esperança una experiència de desconnexió i buidor emocional. Així, s’ha complert el 

tercer objectiu: comprendre el paper de l’espiritualitat en el dol des d’una perspectiva 

psicològica. En el seu conjunt, aquest treball ha permès constatar que el dol al Japó es 

caracteritza per un enfocament holístic i relacional, on la interdependència entre vius i 

morts es manté en el temps a través de pràctiques rituals, simbòliques i afectives. Aquest 

model contrasta amb la individualització creixent del dol a Occident, i ofereix una 

alternativa que integra espiritualitat, comunitat i flexibilitat. 

 
Tanmateix, el Japó es troba en un punt d’inflexió. La veneració dels avantpassats i la visió 

col·lectiva del dol conviuen amb tendències cap a la personalització i la secularització. El 

futur de les pràctiques funeràries japoneses probablement estarà marcat per aquest 

equilibri entre el deure envers els morts i la recerca de formes més íntimes i individuals 

de dol. 

 
Finalment, la hibridesa pròpia de l’espiritualitat japonesa permet als individus adaptar i 

combinar elements de diverses tradicions per crear un procés de dol personalitzat, però 

no desvinculat del marc col·lectiu. Aquesta capacitat d’adaptació contínua configura una 

experiència del dol que integra el pla espiritual i el neuropsicològic, fent possible un 

procés transformador i curatiu. 

 
En definitiva, els resultats de la recerca confirmen la hipòtesi inicial: les tradicions 

espirituals japoneses no només estructuren la relació amb la mort, sinó que ofereixen 

consol, significat i recursos emocionals per afrontar-la. El dol, lluny de ser només una 

experiència íntima i privada, esdevé una pràctica compartida i espiritualment sostinguda, 

amb un impacte profund en la salut emocional i en la manera com les persones 

reconstrueixen el sentit de la vida després de la pèrdua. 



49  

6. Bibliografia 
 

Ammerman, N. T. (2013). Sacred stories, spiritual tribes: Finding religion in 

everyday life. Oxford University 

Press. https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199896448.001.0001 

 
Benedict, T. O. (2023). Spiritual ends: Religion and the heart of dying in Japan. 

University of California Press. https://doi.org/10.1525/luminos.136 

 
Bernstein, A. (2010). Review of Death and the Afterlife in Japanese Buddhism, 

by J. I. Stone & M. N. Walter. The Journal of Japanese Studies, 36(1), 193– 

197. https://doi.org/10.2307/20752515 

 
Cheng, S.-Y., Suh, S.-Y., Morita, T., Oyama, Y., Chiu, T.-Y., Koh, S. J., Kim, H. 

S., Hwang, S.-J., Yoshie, T., & Tsuneto, S. (2015). A cross-cultural study on behaviors 

when death is approaching in East Asian countries: ¿What are the physician-perceived 

common beliefs and practices? *Medicine*, *94*(36), e1573. 

https://doi.org/10.1097/MD.0000000000001573 

 
Fairchild, W. P. (1962). Shamanism in Japan. Folklore Studies, 21, 1-122. Nanzan 

University. https://www.jstor.org/stable/1177349 

Faure, Bernard R., and Andrea Castiglioni. (2022). Aspects of Medieval Japanese 

Religion. Religions 13: 894. https://doi.org/10.3390/ rel13100894 

Gilday, E. T. (1993). Dancing with Spirit(s): Another View of the Other World in 

Japan. History  of  Religions,  32(3),  273–300.  The  University  of  Chicago 

Press. https://www.jstor.org/stable/1062998 

 
Heintzman, P. (2010). Nature-based recreation and spirituality: A complex 

relationship. Leisure Sciences, 32(1), 72– 

89. https://doi.org/10.1080/01490400903430897 

 
Koenig, H. G. (2012). Religion, spirituality, and health: The research and clinical 

implications. International Scholarly Research Notices, 2012(1), 278730. 

https://doi.org/10.5402/2012/278730 

http://www.jstor.org/stable/1177349
http://www.jstor.org/stable/1062998


50  

Komatsu, K. (2017). Spirituality and Women in Japan. Japanese Journal of 

Religious Studies, 44(1), 123–138. https://doi.org/10.18874/jjrs.44.1.2017.123-138 

 
Kondo-Arita, M., & Becker, C. B. (2023). Changing funerals and their effects on 

bereavement  grief  in  Japan. OMEGA  -  Journal  of  Death  and  Dying,  0(0), 1– 

13. https://doi.org/10.1177/00302228231158914 

 
Kuroda, T. (1981). Shintō in the history of Japanese religion (J. C. Dobbins & S. 

Gay, Trans.). The Journal of Japanese Studies, 7(1), 1–21. The Society for Japanese 

Studies. https://www.jstor.org/stable/132163 

 
Lucchetti, G., Koenig, H. G., & Lucchetti, A. L. G. (2021). Spirituality, 

religiousness, and mental health: A review of the current scientific evidence. World 

Journal of Clinical Cases, 9(26), 7620–7631. https://doi.org/10.12998/wjcc.v9.i26.7620 

 
Nakayama, O. (2019). New spirituality in Japan and its place in the teaching of 

moral education. Graduate School of Education, Reitaku University. Retrieved from 

onakaya@reitaku-u.ac.jp 

 
Papaleontiou-Louca, E. (2021). Effects of religion and faith on mental 

health. New Ideas in Psychology, 60, 

100833. https://doi.org/10.1016/j.newideapsych.2020.100833 

 
Silverman, G. S., Baroiller, A., & Hemer, S. R. (2021). Culture and grief: 

Ethnographic perspectives on ritual, relationships and remembering. Death Studies, 45(1), 

1-8. https://doi.org/10.1080/07481187.2020.1851885 

 
Spilka, B., Minton, B., Sizemore, D., & Stout, L. (1977). Death and personal faith: 

A psychometric investigation. Journal for the Scientific Study of Religion, 16(2), 169– 

178. https://www.jstor.org/stable/1385748 

 
Spilka, B., Shaver, P., & Kirkpatrick, L. A. (1985). A general attribution theory 

for the psychology of religion. Journal for the Scientific Study of Religion, 24(1), 1– 

20. https://www.jstor.org/stable/1386272 

http://www.jstor.org/stable/132163
mailto:onakaya@reitaku-u.ac.jp
http://www.jstor.org/stable/1385748
http://www.jstor.org/stable/1386272


51  

Takano, R., & Taoka, D. (2023). Relationships between meaning in life and 

positive and negative spirituality in a field setting in Japan. Journal of Religion and 

Health, 63(1), 224–237. https://doi.org/10.1007/s10943-023-01891-8 

 
Tsuji, Y. (2011). Rites of passage to death and afterlife in Japan. Generations: 

Journal of the American Society on Aging, 35(3), 28- 

33. https://www.jstor.org/stable/10.2307/26555791 

 
Valentine, C. A. (2010). The role of the ancestral tradition in bereavement in 

contemporary Japanese society. Mortality, 15(4), 275- 

293. https://doi.org/10.1080/13576275.2010.513161 

 
Yamanaka, H. (2021). Religious change in modern Japanese society: Established 

religions and spirituality. Japanese Journal of Religious Studies, 48(2), 365– 

382. https://doi.org/10.18874/jjrs.48.2.2021.365-382 

 
Yoshida, K. (2003). Revisioning religion in ancient Japan. Japanese Journal of 

Religious Studies, 30(1–2), 1–26. https://doi.org/ 

http://www.jstor.org/stable/10.2307/26555791

