
This is the published version of the bachelor thesis:

Pérez Campà, Ares. Els Pieds-Noirs i l’extrema dreta francesa : una anàlisi crítica
de la memòria com a eina política. Treball de Final de Grau (Universitat
Autònoma de Barcelona), 2025 (Relacions Internacionals)

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/324581

under the terms of the  license.

https://ddd.uab.cat/record/324581


 

​  

 

 

FACULTAT DE CIÈNCIES POLÍTIQUES I SOCIOLOGIA 

 

 

Treball de Fi de Grau 

 

 

Els Pieds-Noirs i l’extrema dreta francesa: una anàlisi crítica de la memòria com a eina 

política 

 

 

 

Autora: Ares Pérez Campà 

Tutora: Ainhoa Flecha Fernández Sanmamed 

Grau en Relacions Internacionals 

Maig 2025 

 



 

 

 

A la meva tutora, Ainhoa Flecha, per la seva orientació i  

suport al llarg del procés. 

 

 

Als meus pares, per estar sempre al meu costat i per creure en mi fins i tot 

quan jo no ho faig. Sempre sereu el meu exemple a seguir. 

 

 

A Jacques Pradel, per la generositat i la disposició a compartir el seu testimoni. 

La seva mirada ha estat imprescindible i enriquidora pel treball. 

 

 

A les meves amigues de l’Erasmus, per convertir-se en la família que una  

necessita quan és lluny de casa.  

 

 

 

Gràcies.  

 



 

Resum 

El final del domini colonial francès a Algèria, després de cent trenta-dos anys, va suposar 

l’arribada a la metròpoli de gairebé un milió de ciutadans francesos que vivien a l’Algèria 

colonial; els Pieds-noirs. La vinculació entre els Pieds-noirs i l’extrema dreta ha estat sovint 

presentada com un fenomen homogeni i lineal, fonamentat en una memòria col·lectiva 

compartida, que es veu legitimada per l’existència d’un ampli ventall d’associacions de la 

comunitat.  

Aquest estudi qüestiona aquesta visió simplificada a partir d’un marc teòric que articula 

postcolonialisme, trauma cultural, memòria col·lectiva i sociologia de les subcultures 

polítiques. Mitjançant l’anàlisi de fonts bibliogràfiques, dades electorals i una entrevista amb 

un representant associatiu, es posa en evidència la diversitat interna del col·lectiu Pied-noir i 

la pluralitat de les seves expressions polítiques i memorials. Alhora, s’analitzen les estratègies 

narratives i simbòliques emprades pel Front National per posicionar-se com a ‘custòdia’ de la 

memòria Pied-noir, aprofitant aquesta per construir una base electoral específica i legitimar 

discursos identitaris i nostàlgics.  

Els resultats mostren que, més que un vot unificat, el vincle entre els Pieds-noirs i l’extrema 

dreta és complex i contradictori, i que la memòria pied-noir és un camp disputat, amb 

significats i usos diversos. Així, aquest treball contribueix a desmuntar narratives 

hegemòniques i a aprofundir en la comprensió crítica del paper de la memòria i la identitat en 

la política postcolonial francesa. 

 

 

Paraules clau: Pieds-noirs, extrema dreta, Front National, memòria, associacionisme, 

postcolonialisme, identitat. 

 

 

 



 

Abstract 

The end of French colonial rule in Algeria, after 132 years, saw the arrival in the metropolis 

of almost a million French citizens residing in colonial Algeria; the Pieds-noirs. The link 

between the Pieds-noirs and the extreme right has often been presented as a homogenous and 

linear phenomenon, based on a shared collective memory, legitimised by the existence of a 

wide range of community associations. 

This study challenges this simplified view on the basis of a theoretical framework that 

articulates post-colonialism, cultural trauma, collective memory and the sociology of political 

subcultures.Through the analysis of bibliographical sources, electoral data and an interview 

with an association representative, the internal diversity of the Pied-noir collective and the 

plurality of its political and commemorative expressions are revealed.At the same time, it 

analyses the narrative and symbolic strategies employed by the National Front to position 

itself as the ‘custodian’ of the Pied-noir memory, taking advantage of it to build a specific 

electoral base and legitimize identitarian and nostalgic discourses. 

The results show that, rather than a unified vote, the link between the Pieds-noirs and the 

extreme right is complex and contradictory, and that Pied-noir memory is a contested field, 

with diverse meanings and uses. Thus, this work contributes to dismantling hegemonic 

narratives and to deepening a critical understanding of the role of memory and identity in 

French postcolonial politics. 

 

 

Keywords: Pieds-Noirs, extreme right, Front National, memory, associationism, 

postcolonialism, identity.  

 

 

 



 

Resumen 

El fin del dominio colonial francés en Argelia, tras ciento treinta y dos años, supuso la 

llegada a la metrópoli de casi un millón de ciudadanos franceses que residían en la Argelia 

colonial; los Pieds-noirs. La vinculación entre los Pieds-noirs y la extrema derecha ha sido 

frecuentemente presentada como un fenómeno homogéneo y lineal, fundamentado en una 

memoria colectiva compartida, que se ve legitimada por la existencia de un amplio abanico 

de asociaciones de la comunidad. 

Este estudio cuestiona esta visión simplificada a partir de un marco teórico que articula 

postcolonialismo, trauma cultural, memoria colectiva y sociología de las subculturas 

políticas. Mediante el análisis de fuentes bibliográficas, datos electorales y una entrevista con 

un representante asociativo, se pone de manifiesto la diversidad interna del colectivo 

Pied-noir y la pluralidad de sus expresiones políticas y memoriales. A la vez, se analizan las 

estrategias narrativas y simbólicas empleadas por el Front National para posicionarse como 

‘custodio’ de la memoria Pied-noir, aprovechándola para construir una base electoral 

específica y legitimar discursos identitarios y nostálgicos. 

Los resultados muestran que, más que un voto unificado, el vínculo entre los Pieds-noirs y la 

extrema derecha es complejo y contradictorio, y que la memoria pied-noir es un campo 

disputado, con significados y usos diversos. Así, este trabajo contribuye a desmontar 

narrativas hegemónicas y a profundizar en la comprensión crítica del papel de la memoria y 

la identidad en la política postcolonial francesa. 

 

 

Palabras clave: Pieds-noirs, extrema derecha, Front National, memoria, asociacionismo, 

postcolonialismo, identidad. 

 



 

TAULA DE CONTINGUTS 

I. INTRODUCCIÓ​ 1 

II. OBJECTIUS​ 2 

III. MARC TEÒRIC​ 3 

a. Colonialisme de poblament i jerarquies colonials​ 3 

b. Trauma cultural i memòria en clau postcolonial​ 5 

c. Subcultures polítiques i mobilització de l’extrema dreta​ 6 

IV. METODOLOGIA​ 8 

V. ANÀLISI​ 9 

a. Els Pieds-Noirs: de colons a repatriats​ 9 

i. 1954-1962: La guerra d’independència​ 10 

ii. La repatriació​ 12 

b. La construcció d’un ‘vot Pied-Noir’?​ 12 

iii. Per què Pieds-noirs i extrema dreta?​ 13 

iv. Fractures internes: associacions nostàlgiques vs. progressistes (ANPNPA)​ 15 

c. L’extrema dreta com a ‘custòdia’ de la memòria​ 17 

v. La llei de 2005 i la instrumentalització pública del passat colonial​ 18 

vi. L’evolució discursiva de l’extrema dreta​ 19 

VI. CONCLUSIÓ​ 21 

 



 

a. Discussió dels resultats​ 21 

b. Limitacions de l’estudi i suggeriments per a futura recerca​ 22 

VII. REFERÈNCIES​ 24 

VIII. ANNEXOS​ 34 

a. Annex 1: Entrevista a Jacques Pradel​ 34 

b. Annex 2: Consentiment per a l’ús de l’entrevista​ 53 

 

 



 

I.​ INTRODUCCIÓ 

En el context europeu actual, caracteritzat pel creixement d’una extrema dreta 

nostàlgica d’una ‘identitat perduda’, el cas dels Pieds-Noirs ofereix un exemple 

paradigmàtic de com les vivències postcolonials poden esdevenir (eines o armes) 

en el camp de batalla polític. La seva posició liminar —ni ‘perpetuadors’ ni 

‘víctimes’ del colonialisme (Eldridge, 2010; Esclangon-Morin, 2005)— els 

converteix en objecte d’estudi per analitzar com els partits polítics poden 

apropiar-se de memòries històriques complexes.  

Aquesta recerca s’emmarca en l’estudi dels Pieds-noirs, ciutadans francesos que 

habitaven a l’Algèria colonial i que, després de set anys en guerra per la 

independència del país (1954-1962), es van veure forçats a abandonar el territori 

on havien viscut durant generacions. En alguns casos, arribant a una França 

metropolitana on no mantenien lligams familiars ni arrels ancestrals 

(Alba&Silberman, 2002).  

La rellevància d’aquest estudi rau en la seva capacitat per il·lustrar com un 

conflicte del segle XX ha modelat la política contemporània francesa, i contribuir 

al qüestionament de la visió uniformadora i homogènia (Stora, 1991) que la 

comunitat arrossega des de l’arribada a l’hexàgon ara fa sis dècades.  

Partint de la premissa que la guerra d’Algèria i les seves implicacions posteriors 

van constituir un element de politització per als francesos d’Algèria (Comtat, 

2006), aquesta investigació estudiarà en quina mesura les vivències com l’èxode 

forçat o la integració subsegüent van ser instrumentalitzades en el discurs polític, 

especialment als partits a la dreta de l’espectre i el procés pel qual aquests es van 

erigir en representant dels Pieds-noirs defensors d’una Algérie française. 

Amb el propòsit de dur a terme aquesta anàlisi, dues preguntes de recerca guiaran 

la investigació: i) Com i per què l’extrema dreta francesa ha integrat els 

Pieds-noirs en el seu imaginari polític?, ii) Fins a quin punt existeix una adhesió 

real dels Pieds-noirs a aquest projecte polític?  

1 



 

II.​ OBJECTIUS 

L’objectiu principal d’aquest treball és analitzar la relació entre el col·lectiu 

Pied-noir i l’extrema dreta francesa aportant una perspectiva crítica i objectiva a 

la literatura existent.  

L’elecció de l’estudi de la comunitat Pied-noir respon al seu caràcter paradigmàtic 

que permet examinar la tensió entre, les narratives de trauma i desarrelament que 

han marcat la seva memòria col·lectiva, i els processos de construcció d’una 

identitat política vinculada a la dreta radical francesa. 

En consonància amb l’eix central d’aquesta recerca, un objectiu complementari és 

estudiar fins a quin punt aquest vincle és real o projectat: és a dir, si l’adhesió de 

la comunitat Pied-noir als discursos de l’extrema dreta es tradueix en un suport 

polític efectiu o si respon més aviat a una representació construïda per certs actors 

polítics. En aquest sentit, es presta especial atenció a la distorsió o simplificació 

de la memòria Pied-noir dins del discurs públic. 

Aquesta investigació busca entendre com els partits de l’extrema dreta 

—particularment el Front National (ara, Rassemblement National)— han articulat 

estratègies narratives i simbòliques per legitimar el seu projecte a través del relat 

de trauma i desarrelament Pied-noir, lucrant-se del desig d’oblit amb què l’Estat 

francès ha tractat el seu llegat colonial. Així mateix, el treball aspira a contribuir 

al debat entorn la memòria històrica i la seva funció política en la construcció de 

la identitat nacional, en un context on les tensions al voltant de la immigració, el 

multiculturalisme i la cohesió social són recurrents en la política francesa.  

A continuació, l’estudi prossegueix en tres etapes. Primer, es proporcionarà 

informació general sobre el marc teòric. En segon lloc, es presentarà la 

metodologia emprada a la investigació. A continuació, el treball derivarà a la seva 

part analítica. Aquesta secció es dividirà en tres: en primer lloc, s’analitzarà el 

context històric del col·lectiu Pied-noir. Seguidament, el treball es traslladarà a 

l’anàlisi de la possible construcció d’un vot Pied-noir. Finalment, s’estudiarà la 

2 



 

instrumentalització política per part d’una extrema dreta pretensiosa de custodiar 

la memòria Pied-noir, analitzant també les asimetries d’aquesta relació. 

III.​ MARC TEÒRIC 

Des d’una perspectiva acadèmica, els anys noranta van veure renéixer l’interès pel 

colonialisme i el postcolonialisme, amb el cas algerià al centre de moltes anàlisis 

(Eldridge, 2016). De la mateixa manera, la literatura dedicada al col·lectiu 

Pied-noir compta amb un volum de testimonis, memòries i obres històriques que 

no ha cessat de créixer, més de cinquanta anys després. Així doncs, no només la 

guerra d’Algèria, sinó també les seves múltiples conseqüències, han estat 

analitzades des d'una gran diversitat de perspectives.  

Fins als anys vuitanta, la producció sobre els Pieds-noirs es limitava sobretot al 

testimoni i la memòria personal. A partir d’aquella dècada, s’hi introdueix una 

mirada més acadèmica, amb estudis que analitzen críticament la seva memòria, 

identitat i trajectòria. Autors com Benjamin Stora, Jean-Jacques Jordi, Valérie 

Esclangon-Morin, Emmanuelle Comtat o Éric Savarèse han estat clau en aquesta 

evolució i constitueixen referents essencials per al present treball. 

Aquest estudi tractarà un àmbit no tan explotat acadèmicament: la  trajectòria dels 

Pieds-noirs com a cas per a examinar com conceptes com el trauma i la memòria 

poden esdevenir instruments en l’àmbit polític. Amb l’objectiu de vèncer 

assumpcions simplistes que estableixen correlacions entre Pieds-Noirs i extrema 

dreta, aquest treball pretén aportar als estudis crítics ja presents en el camp.  

a.​ Colonialisme de poblament i jerarquies colonials 

Comprendre la situació dels francesos d’Algèria en clau (post)colonial exigeix 

una lectura del seu recorregut històric, ja que aquest dona sentit a la seva 

complexa posició posterior. En aquest cas, els anomenats  Settler Colonialism 

Studies proporcionen un marc teòric rellevant per entendre el sistema colonial del 

qual van emergir els Pieds-noirs. Wolfe (2006),  presenta dues lògiques 

3 



 

fonamentals presents en aquest sistema colonial: l’expropiació territorial i 

l’eliminació del nadiu. Citant a Veracini (2010), cal recalcar que aquest 

colonialisme de poblament que Wolfe descriu com a ‘inherentment eliminatori’ 

respon a una lògica d’eliminació, i no en l’eliminació en si mateixa amb la que 

aquest procés colonialista perdria la seva finalitat última. 

L’aproximació de Wolfe (2006) demostra com, en l’etapa colonial, la supremacia 

dels pobles colonitzadors esdevenia clau. Tal com exposa l’autor, la idea que el 

territori estava “buit” o era inherentment incapaç d’exercir sobirania permetia 

justificar no només l’ocupació, sinó també la construcció d’una identitat colona 

que es percebia com a legítima i arrelada.  

Sense restar importància a la visió presentada per Wolfe, cal puntualitzar com 

aquesta pot resultar excessivament simplista i limitada quant al binarisme que 

l’autor utilitza per a explicar unes dinàmiques colonials reduïdes a l’oposició entre 

el règim colonial i la població nativa.  En el cas dels Pieds-noirs l’ús d’aquestes 

categories fixes acaba derivant moltes vegades en generalitzacions errònies que 

desestimen el què autors com Comtat (2009) o Barclay, Chopin & Evans (2018, p. 

117) transmeten als seus estudis; ‘La societat colona no era un bloc homogeni. 

Estava travessada per diferències de classe, gènere, origen nacional i bagatge 

regional.’1 

En aquesta línia, dins del camp dels Settler Colonial Studies, es van desenvolupar 

models aplicables a la ‘diversitat interna’ d’unes estructures sovint paradoxals i en 

constant interacció i evolució segons el context sociohistòric del moment (Barlay 

et al., 2018). En aquestes condicions, Elkins i Pedersen (2005) van formular una 

relació quadridimensional entre la metròpoli imperial, l’administració local, la 

població indígena i la comunitat de colons. En altres paraules, les autores van 

desenvolupar un marc establint quatre grups socials interrelacionats entre si, 

creant el que denominarien: twentieth-century settler colonialism’s ideal type. 

Entendre la posició específica dels francesos d'Algèria dins d'aquest marc 

quadrangular resulta essencial per traçar la seva complexa trajectòria. El model 

1 Traducció pròpia 

4 



 

d'Elkins i Pedersen (2005), en reconèixer les múltiples dimensions del 

colonialisme de poblament, permet superar visions binàries i captar les paradoxes, 

contradiccions i fluctuacions fonamentals dels Pieds-noirs; de ser part de la 

comunitat colonitzadora amb influència en el govern local a l'Algèria, a ser forçats 

a reintegrar-se a la metròpoli francesa seguida la signatura dels Acords d’Évian 

(1962). 

b.​ Trauma cultural i memòria en clau postcolonial 

La fluctuació dels francesos d’Algèria com a agents dins de l’estructura 

(post)colonial no serà un fet aïllat en la configuració d’aquesta com a comunitat. 

Més aviat, la repatriació massiva i traumàtica de la primavera i l’estiu de 1962 

constituirà ‘l’element fundacional’ d’una comunitat a l'exili (Jordi, 2002).  

En aquest sentit, el punt de partida de l’anomenada ‘identitat Pied-noir’ 

(Savarese, 2002) s’ha de buscar en l’impacte cultural i social del traumàtic del 

‘retorn’ d’aquesta població colonial a la seva ‘pàtria’2, en aquest cas, partint de les 

nocions proposades en disciplines com la de Cultural Trauma Studies (Sciortino 

& Eyerman, 2019).  

El sociòleg nord-americà Jeffrey Alexander resulta un autor ineludible quant a la 

seva aproximació sociològica del ‘trauma cultural’, el qual descriu com allò que 

‘ocorre quan els membres d'una col·lectivitat senten que han estat sotmesos a un 

esdeveniment espantós que deixa marques indelebles en la seva consciència de 

grup, marcant els seus records per sempre i canviant la seva identitat futura de 

manera fonamental i irrevocable’3 (Alexander et al., 2004, p. 1).  Alexander 

presenta el trauma com un procés social que esdevé ‘veritablement traumàtic’ 

quan un grup li dona significat i el converteix en part de la seva identitat 

col·lectiva. Aquesta conceptualització del trauma com a procés socialment 

construït troba ressonància en l'enfocament del Cultural Trauma Studies, que 

3 Traducció pròpia de l’autor 

2 El terme pàtria es fa servir amb caràcter problemàtic, ja que molts Pieds-noirs no havien trepitjat mai França 
continental abans de la independència algeriana, i no hi tenien cap vincle afectiu o territorial directe. 

5 



 

prioritzen l'anàlisi de les ‘percepcions i sensibilitats que les persones 

desenvolupen en relació amb experiències concretes’4 (Choi, 2019, p. 142). 

El canvi traumàtic d’estatus psicològic i social dels Pieds-noirs no es va limitar 

només a la pèrdua material — de la majoria de les seves propietats— sinó que va 

ser agreujat pel tractament públic del seu dolor a la metròpoli. Com assenyala 

Benjamin Stora (2005), l’Estat francès va implementar una política activa de 

“fabricació de l’oblit”, mitjançant la qual es va negar tant la legitimitat de la seva 

experiència com la mateixa naturalesa de la guerra d’Algèria, reduïda a 

eufemismes buits com “els esdeveniments” (Stora, 2005; Eldridge, 2016; 

Savarèse, 2011). 

En aquest context,  la identitat que la comunitat manté al voltant d'aquest 'trauma 

cultural' i la constant referència al passat pot ser vista com un esforç continu per 

diferenciar-se de la resta de francesos. No obstant això, més enllà d'aquesta 

percepció, la defensa de la seva memòria serveix per reafirmar-se com a 

col·lectivitat. Esdevenint un dels pilars del procés de construcció dels Pieds-noirs 

com a subjecte col·lectiu que obté la seva 'validesa' o 'presència universal' gràcies 

a la xarxa social de la qual formen part cadascun dels seus records individuals 

(Halbwachs, 1925). Així, aplicant el terme de Halbwachs a Les cadres sociaux de 

la mémoire, la ‘memoria colèctiva’ es converteix doncs en el ciment de la 

pertinença i acció, és a dir, la manera com grups socials, com els Pieds-noirs, 

utilitzen el passat per constituir-se, donar-se sentit i orientar les seves activitats en 

el present. Ara bé, aquesta construcció identitària no opera en el buit: es concreta, 

es transmet i es reprodueix dins d’espais socials determinats, com les associacions 

de repatriats, que funcionen com a veritables subcultures polítiques. És en aquests 

espais on la memòria esdevé també pràctica política. 

c.​ Subcultures polítiques i mobilització de l’extrema dreta 

Per comprendre el vincle entre els Pieds-noirs i el suport a l’extrema dreta, cal 

analitzar els espais socials que medien entre la identitat postcolonial i la pràctica 

4 Traducció pròpia de l’autor 

6 



 

política. En aquest sentit, les associacions voluntàries actuen com a espais clau de 

socialització política, on es consoliden determinades visions del passat i del 

present. Veugelers (2005) mostra com aquestes associacions poden constituir 

subcultures polítiques, especialment quan funcionen com a comunitats tancades 

que celebren el passat colonial i transmeten valors excloents.  

Aquestes subcultures no només reprodueixen una memòria compartida, sinó que 

també ofereixen allò que Berger i Luckmann (1966, p. 174) anomenen plausibility 

structures — ‘la base social i els processos socials específics requerits per al seu 

manteniment’5. Segons aquests autors, la realitat subjectiva de les persones només 

es pot mantenir si es veu recolzada per relacions socials que la confirmin, i quan 

aquestes es trenquen, també es pot desestabilitzar la manera com entenem qui som 

i què creiem. 

Tanmateix, la traducció d’aquesta memòria col·lectiva en suport electoral a 

l’extrema dreta no és automàtica, sinó que depèn de factors estructurals. Segons 

Tarrow (1995), les ‘estructures d’oportunitat política’ -els senyals que animen o 

desincentiven els actors socials i polítics a utilitzar els seus recursos per crear 

moviments socials’— són determinants per entendre aquest procés. Aquestes 

estructures inclouen condicions institucionals i culturals que faciliten o 

impedeixen la mobilització d’un grup (Veugelers, 2005). En el cas francès, la 

marginalització dels Pieds-noirs per part de l’Estat i els relats dominants va 

generar un buit simbòlic i polític que l’extrema dreta —especialment el Front 

National— va saber aprofitar per posicionar-se com a defensora dels “oblidats” de 

la descolonització.  

Aquesta dinàmica qüestiona la visió idealitzada de la societat civil com a espai 

necessàriament democràtic  (Berman, 1997; Chambers & Kopstein, 2001). Això 

connecta amb la distinció clau de Putnam & Goss (2002) entre bonding i bridging 

capital: mentre el primer "agrupa persones similars i pot generar externalitats 

negatives", el segon "crea ponts entre diferents i afavoreix la cohesió social". En 

el cas dels Pieds-noirs, les seves xarxes associatives van operar com a espais de 

‘segmentació superposada’ (Gusfield, 1962), on la memòria colonial es va 

5 Traducció pròpia de l’autor 

7 



 

convertir en el nucli d’una identitat col·lectiva construïda en oposició a l’Estat i 

als ‘altres’ immigrants. Aquesta lògica explica com el Front National va poder 

capitalitzar el trauma històric del grup: en absència de bridging capital que els 

connectés amb la societat francesa més àmplia, les associacions pied-noir van 

esdevenir plausibility structures (Berger & Luckmann, 1966) per a un discurs 

polític reactiu que trobà a l’extrema dreta el seu vehicle natural. 

IV. METODOLOGIA  

Aquesta investigació adopta un enfocament qualitatiu per examinar la relació 

entre la comunitat Pied-noir i l'extrema dreta francesa.  

Seguint Hernández-Sampieri et al. (2014), aquest estudi es basa en la identificació 

i revisió de literatura rellevant, la selecció d’estudis i fonts clau i l’extracció de 

dades rellevants per construir el marc teòric. En aquest sentit, la primera fase de la 

recerca consistirà en una revisió extensa de la bibliografia acadèmica i les fonts 

primàries per contextualitzar la comunitat Pied-noir i la seva relació amb 

l’extrema dreta francesa. Així com de fonts primàries com documents polítics 

programes electorals discursos i materials de propaganda del Front National ara 

Rassemblement National que fan referència als Pieds-noirs o a l'Algèria francesa 

a més de premsa i memòries articles de diaris i testimonis publicats per 

associacions Pieds-noirs per contrastar narratives i dades electorals agregades 

estadístiques de l'IFOP (Institut Français d’Opinion Publique) i el CEVIPOF  

(Centre de recherches politiques de Sciences Po). 

Per complementar l'anàlisi documental  el treball inclourà una entrevista Jacques 

Prades, president de l'Association Nationale des Pieds-Noirs Progressistes et leurs 

Amis (ANPNPA) una entitat crítica amb la instrumentalització política de la 

memòria pied-noir amb l'objectiu d'explorar com perceben la seva pròpia identitat 

com a comunitat avaluar la relació amb l'extrema dreta i analitzar el paper de les 

associacions en la preservació de la memòria. 

Els mètodes d'anàlisi de dades d'aquesta investigació inclouen l'anàlisi de 

documents. L'anàlisi de documents implicarà l'examen de materials textuals 

8 



 

rellevants, com ara discursos polítics, programes de partits, articles de diaris i 

publicacions acadèmiques. 

A més, s'utilitzaran dades qualitatives d'entrevistes i enquestes d'opinió per 

complementar els resultats, proporcionant una visió de les motivacions i 

narracions històriques que influeixen en les opcions polítiques dins d'aquesta 

comunitat presentant una imatge completa de com el llegat de l'Algèria francesa 

continua configurant la França contemporània. 

V. ANÀLISI  

a.​ Els Pieds-Noirs: de colons a repatriats  

Per comprendre l’origen dels francesos d’Algèria, cal recórrer breument l’etapa de 

colonització que l’estat francès va exercir durant gairebé segle i mig al nord 

d’Àfrica6. La colonització francesa d'Algèria no va respondre a un pla sistemàtic, 

sinó que es va anar configurant a través d'una suma d'interessos econòmics, 

necessitats estratègiques i tensions polítiques internes donant lloc a una forma de 

domini colonial única. Algèria no va ser una colònia com les altres: era França, 

però una França de segona classe, on els ‘indígenes’7 mai van gaudir de la plena 

ciutadania (Stora, 1991). 

El procés colonial va començar el 1830 amb la invasió d’Alger, però no va ser fins 

a la Segona República (1848) que Algèria va ser declarada oficialment “territori 

francès”8, dividida en tres departaments (Argel, Orà i Constantina). L’arribada de 

colons europeus —francesos, italians, maltesos, espanyols— es va produir en 

8 Constitution de la République française du 1848, art. 109: «Le territoire de l'Algérie et des colonies est 
déclaré territoire français, et sera régi par des lois particulières jusqu'à ce qu'une loi spéciale les place sous le 
régime de la présente Constitution». Disponible a: 
https://www.conseil-constitutionnel.fr/les-constitutions-dans-l-histoire/constitution-de-1848-iie-republique  

7 El terme indígenes s’utilitza aquí estrictament com a referència històrica, tal com apareixia en la legislació 
colonial francesa -com el Code de l’indigénat (1881)-, que institucionalitzava una jerarquia legal i política 
entre ciutadans francesos d’origen europeu i les poblacions colonitzades. L’ús d’aquest terme no pretén 
reproduir la càrrega discriminatòria que l’acompanyava.  

6 El terme Àfrica del Nord Francesa (Afrique du Nord française, sovint abreujat com ANF) fa referència als 
tres territoris del Magrib sota control colonial francès: Algèria, el Marroc i Tunísia. 

9 

https://www.conseil-constitutionnel.fr/les-constitutions-dans-l-histoire/constitution-de-1848-iie-republique


 

diverses onades (Burgeois, 2008). Malgrat la profunda diversitat, tots compartien 

un estatus superior respecte als algerians musulmans, sotmesos a una 

discriminació institucionalitzada que culminaria amb l'Estatut d'Algèria de 1947, 

que establia un sistema electoral on un vot europeu equivalia a vuit vots 

musulmans9. 

La imatge dels Pieds-noirs com un bloc homogeni és una simplificació 

enganyosa. Com explica Jacques Pradel (2025), “aquesta població era altament 

heterogènia: amb classes socials antagòniques, municipalitats d’esquerra i dreta, i 

relacions complexes amb la població indígena”. No tots eren grans terratinents; 

molts eren obrers, petits comerciants o funcionaris, i les seves opinions polítiques 

eren igualment diverses (Comtat, 2006). 

i. 1954-1962: La guerra d’independència 

Després d’anys d’una política colonial que imposava un model uniforme i 

intentava eliminar les identitats natives, i en un context internacional marcat pels 

moviments descolonitzadors, les tensions van créixer fins que les reivindicacions 

nacionalistes algerianes van prendre un caire violent l’any 1954.  

L’esclat de la guerra d’independència el 195410 va marcar un punt d’inflexió en la 

història colonial. Després de dècades d’un sistema que semblava immutable, els 

colons europeus es van veure obligats a prendre partit: donar suport als 

nacionalistes algerians del FLN (Front de Libération Nationale) o defensar 

l’Algérie française, una causa promoguda pel govern i l’exèrcit francès. 

La brutalitat i el desgast de la guerra van debilitar profundament la Quarta 

República francesa (1946-1958), facilitant el controvertit retorn de Charles de 

Gaulle al poder i la instauració de la Cinquena República el 1958 (Eldridge, 

2016). En un primer moment, De Gaulle es va erigir com l'home providencial que 

10 L’1 de novembre de 1954, conegut com la Toussaint Rouge, el FLN va llançar una sèrie d’atacs coordinats 
que van marcar l’inici de la guerra d’independència. La resposta francesa va ser immediata i repressiva, però 
no va impedir l’escalada del conflicte. 

9 Loi du 20 septembre 1947 portant statut organique de l’Algérie, JORF, 21 septembre 1947. Aquesta llei 
establia dos col·legis electorals separats —un per als europeus i un altre per als musulmans—, tot i tenir el 
mateix nombre d’escons assignats, fet que provocava una desproporció on, de facto, un vot europeu equivalia 
a vuit vots musulmans.  
 

10 



 

molts Pieds-noirs anhelaven, encarnant l'esperança d'una Algèria que mantindria 

els llaços amb França. Les seves declaracions plenes de simbolisme - com el 

famós —“Je vous ai compris”11— van alimentar la il·lusió d'una continuïtat 

colonial amb una retòrica que va captar la simpatia dels colons europeus (Comtat, 

2006). 

Tanmateix, tan sols un any després, la postura de De Gaulle va evolucionar cap a 

la pragmàtica acceptació de la independència algeriana. El 1959, va esmentar per 

primera vegada el ‘’droit des Algériens à l’autodétermination’’ el qual 

considerava ‘’la seule voie à suivre’’12. El canvi de postura no va ser 

universalment acceptat entre la comunitat francesa d’Algèria, que va passar de la 

resistència pacífica a la confrontació directa durant la ‘’Semaine des Barricades’’ 

(Paul & et al., 2013). El 1961, el conflicte es va radicalitzar amb la creació de la 

OAS (Organisation Armée Secrète), una organització terrorista clandestina 

(Petitfils, 1995) que defensava l’Algérie française mitjançant mètodes violents, 

inclosa la tortura. 

A banda d’aquesta resistència, el govern francès i FLN van firmar els Acords 

d’Évian13, que donarien com a resultat la consulta política de l’1 de juliol de 1962, 

on els habitants d’Algèria van votar a favor de la seva autonomia política 

(99,72%)14. Cent trenta-dos anys, una guerra de vuit anys i aproximadament 

14 Résultats du référendum d'autodétermination en Algérie (1er juillet 1962). Université de Perpignan. 
99,72% dels votants van respondre «OUI» a la pregunta: «Voulez-vous que l'Algérie devienne un Etat 
indépendant coopérant avec la France dans les conditions définies par les déclarations du 19 mars 1962?»*. 
Disponible a: https://mjp.univ-perp.fr/france/reft1962algerie.htm  
 

13 Déclaration générale des deux délégations du 18 mars 1962 [Declaració general de les dues delegacions 
del 18 de març de 1962]. (1962, 18 març). Accords d’Évian. Disponible a: 
http://www.axl.cefan.ulaval.ca/afrique/algerie-accords_d'Evian.htm  
 

12 Discurs de Charles de Gaulle, 16 de setembre de 1959: «Droit des Algériens à l’autodétermination». Font: 
INA. Disponible 
a:https://fresques.ina.fr/independances/fiche-media/Indepe00232/allocution-du-general-de-gaulle-du-16-septe
mbre-1959-en-faveur-de-l-autodetermination.html  

11 Discurs de Charles de Gaulle a Alger, 4 de juny de 1958: «Je vous ai compris». Font: INA. Disponible a: 
https://www.ina.fr/ina-eclaire-actu/je-vous-ai-compris-du-general-de-gaulle-un-chef-d-oeuvre-d-ambiguite  

11 

https://mjp.univ-perp.fr/france/reft1962algerie.htm
http://www.axl.cefan.ulaval.ca/afrique/algerie-accords_d'Evian.htm
https://fresques.ina.fr/independances/fiche-media/Indepe00232/allocution-du-general-de-gaulle-du-16-septembre-1959-en-faveur-de-l-autodetermination.html
https://fresques.ina.fr/independances/fiche-media/Indepe00232/allocution-du-general-de-gaulle-du-16-septembre-1959-en-faveur-de-l-autodetermination.html
https://www.ina.fr/ina-eclaire-actu/je-vous-ai-compris-du-general-de-gaulle-un-chef-d-oeuvre-d-ambiguite


 

385.000 víctimes mortals15 després, Algèria va aconseguir la seva independència 

el 5 de juliol de 1962.   

ii. La repatriació 

Davant una Algèria independent, marxar ja no era una opció sinó una necessitat, 

resumida en l’adagi ‘’la valise ou le cercueil’’.16   Tan sols a l’estiu de 1962, mig 

milió de persones es van instal·lar a la França metropolitana (Baillet, 1975), la 

majoria d’ells a regions del sud de França properes a la mar Mediterrània 

(Veugelers, 2005)17. Aquests repatriats van ser objecte d’una política d’acollida 

sense precedents a la República Francesa18  (Savarèse, 2008).  

Entre 1961 i 1962, el milió de ciutadans francesos que van abandonar Algèria 

(Savarèse, 2008), van arribar a la França metropolitana on serien gradualment 

reidentificats com a Pieds-noirs. Les múltiples identitats que havien existit a la 

colònia es van condensar llavors en una sola imatge col·lectiva: la del Pied-Noir 

(Hubbel, 2015).  

b.​ La construcció d’un ‘vot Pied-Noir’?  

D’aquesta manera, més que una simple categoria administrativa, aquest terme va 

començar a aglutinar experiències compartides de desarrelament i rebuig (Jordi, 

2002; Hureau, 1987 a l’article de Veugelers, 2005). Si bé a Algèria les diferències 

internes eren evidents, a la metròpoli aquestes diferències es van esborrar 

progressivament sota el pes d’una memòria comuna (Hubbell, 2015). Des 

d'aquesta perspectiva, no va ser el 1830 que va crear el Pied-noir, sinó el 1962 

18 La política d'acollida sense precedents per als pieds-noirs (basada en la Loi Boulin de 1961) va ser 
dissenyada per: 1) facilitar la seva ràpida integració, 2) evitar que el conflicte algerià es traslladés a la 
metròpoli, i 3) neutralitzar el seu potencial com a factor d'inestabilitat política. 

17 Encara que Marsella va ser el destí principal per a més de 500.000 pieds-noirs que van abandonar Algèria 
després de la independència el 1962, uns 20.000 es van instal·lar a la ciutat portuària de Toulouse. 

16 El lema popular “la valise ou le cercueil” (“la maleta o el taüt”), desenvolupat pel Parti du Peuple Algérien 
(PPA), es va estendre com a expressió de la difícil situació dels pieds-noirs després de la independència. 

15 Sobre les xifres de víctimes: Claire Eldridge (2016) estima que el conflicte va causar entre 250.000 i 
300.000 morts algerians, gairebé 25.000 soldats francesos i uns 60.000 auxiliars natius (p. 1-43). La guerra es 
va caracteritzar per la brutalitat de les tàctiques utilitzades per ambdós bàndols, inclòs l'ús sistemàtic de 
tortura per part de l'exèrcit francès. Per a més detalls, vegeu: Eldridge, C. (2016). From Empire to Exile: 
History and Memory Within the Pied-Noir and Harki Communities. Manchester University Press. 

12 



 

amb la repatriació massiva i tràgica com a element fundacional de la comunitat. 

(Jordi, 2002) 

Davant la fredor institucional i la desconfiança d’una societat metropolitana que 

sovint els percebia amb recel (Verdès-Leroux, 2001 a l’article Veugelers, 2005; 

Stora, 1991), aquesta comunitat recentralitzada es va cohesionar al voltant d’un 

relat compartit: el de l’abandonament per part de l’Estat i la pèrdua d’un món que 

mai més no tornarà (Veugelers, 2005). La nostàlgia —o nostalgérie19—, 

combinada amb les dificultats de la reinserció (Comtat, 2006), va alimentar 

sentiments de greuge i exclusió. Aquest imaginari, no només va forjar una 

identitat vinculada al passat colonial, sinó que va esdevenir un factor 

potencialment determinant en les seves trajectòries polítiques. La qüestió que 

s’obre, doncs, és fins a quin punt aquest llegat colonial i les experiències de 

marginació postrepatriació van inclinar la balança cap a opcions radicals (Comtat, 

2018). 

iii. Per què Pieds-noirs i extrema dreta?  

El vot del Front Nacional20 (FN) i el ‘vot Pied-Noir’’21 han estat fenòmens 

discutits no només a debats dels mitjans de comunicació sinó també a estudis de 

referència en ciències polítiques on sovint s’estableix un compromís complet de la 

comunitat amb l’extrema dreta (Comtat, 2018). No obstant això, la realitat 

demostra un escenari molt més complex.  

Durant l’etapa colonial, la comunitat de colons a Algèria ja presentava una 

diversitat política; tant d’esquerres com de dretes (Comtat, 2006). El final de la 

guerra d’Algèria va marcar una ruptura política així com un canvi en els 

alineaments polítics tradicionals, explicant el ‘vot de càstig’ cap a figures com 

21 L'IFOP (2014) quantifica el pes electoral dels pieds-noirs: un 1,8% dels francesos s'identifica directament 
com a pied-noir (uns 800.000 votants), mentre que un 7% de la població total afirma tenir ascendència 
pied-noir (almenys un progenitor o avi), xifra que representa uns 3,1 milions de votants potencials a les 
eleccions 

20 Es refereix al Front National (FN), partit d'extrema dreta fundat el 1972 per Jean-Marie Le Pen. El 2018 va 
canviar el seu nom a Rassemblement National (RN) sota la direcció de Marine Le Pen. 

19 El terme (mot creuat entre nostalgie i Algérie) va ser encunyat per l’historiador Benjamin Stora per 
descriure la idealització del passat colonial algerià entre els Pieds-noirs.  

13 



 

Tixier-Vignancour a les presidencials de 1965. No obstant això, el FN va 

romandre marginal fins als anys vuitanta, quan l’èxit a les europees de 1984 va 

coincidir amb un increment del suport Pied-noir, especialment al sud de França22. 

Ciutats com Tolouse, on la comunitat representava l’11,6% de la població el 1968, 

es van convertir des de llavors en bastions del partit (Veugelers, 2005).  

El suport de la minoria Pied-noir cap a l’extrema dreta, però, no respon únicament 

a factors lligats a les conseqüències de la independència d’Algèria. Estudis com el 

de Veugelers (2005) alerten contra el risc de l’“ecological fallacy” —deduir 

comportaments individuals a partir de dades agregades— i recorden que la 

implantació territorial del FN s’explica també per factors socioeconòmics locals. 

Així, tot i que hi ha una correlació entre zones de repatriats i vot FN 

(Languedoc-Roussillon, Provence-Alpes-Côte d’Azur, Midi-Pyrénées), no es pot 

atribuir tot el pes del vot a la memòria colonial.  

De fet, l’adhesió d’alguns Pieds-noirs al FN no implica una acceptació global del 

seu programa. Com mostra Comtat (2018), aquest electorat prioritza qüestions 

com la immigració, el rebuig de l’Islam i la preferència nacional en matèria social 

i familiar. 

L’enquesta pied-noir del 2002 confirma aquesta tendència: els repatriats que més 

lamenten la pèrdua de l’Algèria francesa i senten que la seva situació ha 

empitjorat són més proclius a votar FN. El 90% dels que ho fan hauria preferit, 

mantenir l’Algèria francesa (Veugelers, 2005). Aquesta combinació de nostàlgia i 

frustració relativa ajuda a explicar l’adhesió parcial al discurs del FN, tot i que no 

sigui un suport ideològic total. 

El 2012, el 28% dels Pieds-noirs declaraven la intenció de votar per Marine Le 

Pen, deu punts més que la mitjana nacional (IFOP). El 2002, gairebé el 30% va 

votar per Le Pen o per Mégret23 a la primera volta, de nou una mitjana 10 punts 

per sobre dels altres francesos (IFOP, 2014). Aquests percentatges mostren una 

23 Bruno Mégret era el candidat del Mouvement national républicain (MNR), una escissió del Front National 
fundada el 1999, també situada a l’extrema dreta. 

22 Dades IFOP 2014 sobre presència electoral pied-noir al sud de França: Llenguadoc-Rosselló 12%, 
Provença-Alps-Costa Blava 15%, Migdia-Pirineus 12% i Aquitània 11% 

14 



 

sobrerepresentació pied-noir dins l’electorat del FN, però també posen en 

evidència que no és una adhesió massiva ni automàtica. 

Finalment, Comtat (2018) conclou que, malgrat la notorietat d’aquesta aliança 

simbòlica, els Pieds-noirs no poden explicar, per si sols, l’ascens del Front 

National. L’electorat del partit s’ha ampliat de manera considerable des de 2002, 

passant dels 4,8 milions de vots de Jean-Marie Le Pen a la primera volta, als més 

de 10 milions de Marine Le Pen a la segona volta de 2017. Aquest creixement 

supera amb escreix la capacitat d’incidència electoral del ‘vot pied-noir’ i mostra 

com el Front National ha sabut captar segments socials més enllà d’aquest llegat. 

iv. Fractures internes: associacions nostàlgiques vs. progressistes 

(ANPNPA) 

Tal com apunta Patricia Lorcin, el sentiment d’exili i de pèrdua d’identitat va 

portar molts Pieds-noirs a reagrupar-se en estructures comunitàries defensives 

(Hubbel, 2015), una dinàmica que explica l’efervescència del món associatiu 

Pied-noir a França.  

Durant les dècades posteriors a la independència algeriana, els Pieds-noirs es van 

ajuntar en associacions de caràcter reivindicatiu amb la intenció de representar-se 

a si mateixos en les lluites amb París sobre qüestions com les compensacions 

econòmiques, reconeixement moral i amnisties pels qui havien comès crims per la 

causa perduda de l'Algèria francesa. (Veugelers, 2005). 

Amb el pas dels anys i la regularització de la situació de la comunitat a l’hexàgon, 

van néixer diverses associacions d’un caire més cultural que centrarien la seva 

activitat en la defensa de la construcció d’una identitat, promovent una memòria 

col·lectiva basada en la nostàlgia i la tragèdia. Amb la intenció d’evitar que el seu 

passat es convertís en una pàgina oblidada de la història nacional, van basar els 

seus esforços a aconseguir un reconeixement públic i polític de la seva 

especificitat com a grup, presentant-se com una comunitat cohesionada i amb 

capacitat d’influir en el vot. Aquesta estratègia va permetre que,  mitjançant una 

campanya de propaganda eficaç, les associacions convencessin l’opinió pública i 

15 



 

la classe política —especialment al sud de França— de l’existència d’un “vot 

pied-noir” capaç de decantar resultats electorals a favor de qui atengués les seves 

reivindicacions. Sovint, aquesta construcció identitària i la lectura del passat 

articulada al voltant de la nostàlgia i la idea de tragèdia fundacional es van alinear 

amb els discursos de l’extrema dreta. 

En aquest sentit, L’Association nationale des Pieds-Noirs Progressistes et de 

leurs Amis (ANPNPA), fundada el 2008, va néixer com a resposta crítica a la 

narrativa dominant de les associacions nostàlgiques de repatriats. Tal com explica 

Jacques Pradel24 (2025) els objectius fundacionals eren,  d’una banda, “denegar 

als nostàlgics la pretensió de parlar en nom de tots els Pieds-noirs” i “testimoniar 

sobre els crims comesos durant 132 anys de colonització”; i de l’altra, “contribuir 

a l’escriptura d’una història lúcida i desapassionada” i “fomentar l’amistat entre 

els pobles de les dues ribes i la solidaritat amb les persones d’origen algerià”.  

L’ANPNPA, com a contrapunt a les associacions nostàlgiques, ha treballat per 

desconstruir la imatge monolítica dels Pieds-noirs com a comunitat uniformement 

lligada a l’extrema dreta; "els Pieds-noirs i els seus descendents es distribueixen 

per tot l’espectre polític, com la resta de francesos" (Pradel, 2025). Aquesta 

heterogeneïtat —social, política i cultural— qüestiona el relat hegemònic que 

presenta els repatriats com a bloc conservador i homogeni, un relat a vegades 

recolzat en discursos de les principals associacions de Pieds-noirs.  

Malgrat les proves que evidencien l’heterogeneïtat dels repatriats, resulta notable 

que certs actors polítics continuïn promovent les demandes memorials d’alguns 

sectors dels Pieds-noirs amb finalitats electoralistes. Si bé en determinats casos 

les motivacions dels representants poden incloure components ideològics o 

personals, el gruix de l’elit política sembla prioritzar la instrumentalització 

d’aquest col·lectiu com a estratègia per a la captació de votants. 

24 Entrevista personal a Jacques Pradel, president de l’ANPNPA. Explicar una mica sobre ell, qui es, que es 
pied-noir i experiencia una mica 

16 



 

c.​ L’extrema dreta com a ‘custòdia’ de la memòria 

La colonització francesa d'Algèria i la posterior Guerra d'Independència han 

deixat una empremta profunda i complexa en la societat francesa contemporània. 

Tanmateix, amb la dècada dels 2000, aquesta memòria històrica, fins llavors, 

‘enterrada’ va esdevenir un instrument creixent en el debat públic (Morin, 2020).  

En els darrers anys, França també ha experimentat un auge dels moviments 

nacionalistes d’extrema dreta, una formació radical que continua 

instrumentalitzant la història i les memòries de la colonització i de la guerra 

d’Algèria per legitimar els seus discursos.  

Amb la independència algeriana, l’extrema dreta va perdre el seu millor tema 

mobilitzador (Petitfils, 1995), fet que la va empènyer a reformular el seu discurs 

per mantenir la seva capacitat d’incidència. Amb la intenció d’imposar-se com a 

‘única força política capaç de restaurar l’orgull nacional’ (Flood & Frey, 1998), el 

Front National25 va orientar el seu discurs cap a la ‘nostalgie’ de l’Imperi amb la 

intenció d'atraure l’electorat repatriat jugant amb el seu ressentiment i recorrent a 

un conjunt de ‘records ferits’ de la humiliació de 1962 i fomentant una ‘memòria 

de venjança’ dirigida contra els immigrants nord-africans (Stora, citat a Comtat, 

2018).  

A partir dels anys 80, el Front National es va consolidar com la quarta força 

política a l’hexàgon, acumulant entre 4 i 5 milions de vots26 a les presidencials del 

1988. Jean-Marie Le Pen es va erigir, des d’aleshores,  com a cara visible del 

partit: un líder amb un donat oratori, una gran capacitat de mobilització (Camus, 

26 El 1988, Jean-Marie Le Pen va obtenir 4,4 milions de vots (el 14,4%) a la primera volta. Aquest 
resultat seria el primer resultat rellevant del partit des de la seva creació, fins llavors el seu paper havia 
estat marginal. Dades disponibles a: https://www.france-politique.fr/front-national.htm  

25 Això, no és un fet aleatori, ja que alguns de la generació més vella d'activistes i intel·lectuals 
d'extrema dreta van participar en les guerres de descolonització com a soldats (Jean-Marie Le Pen, 
Roger Holiendre, Jean Mabire) i/o com a activistes a l'OAS o altres organitzacions de l'Algèria 
francesa. (Flood i Frey, 1998). Així doncs, molts d’aquests exmembres de la organització terrorista 
profrancesa d’Algèria, acabarien formant part dels membres fundadors del Front National el 1972.  
 

17 

https://www.france-politique.fr/front-national.htm


 

2011), i fidel a posicions polèmiques sense considerar-ne el cost polític27. 

Aquestes eleccions marcarien el començament de l’etapa de creixement de la 

formació política que, basant el seu programa polític en l'oposició completa a 

qualsevol forma d’immigració, culminaria amb la presència de Le Pen a la segona 

volta de les eleccions presidencials, organitzades el maig de 200228.  

v. La llei de 2005 i la instrumentalització pública del passat colonial 

La dècada dels 2000 exemplifica de manera paradigmàtica aquesta articulació 

política del passat, descrita per Iveković com un «colonial boomerang» (Iveković 

citat a Morin, 2020). L’any 2005 constitueix un cas emblemàtic d’aquesta 

tendència: l’Assemblea Nacional francesa va aprovar la llei del 23 de febrer, que 

proposava que ‘’els programes escolars reconeguessin en particular el paper 

positiu de la presència francesa a ultramar, especialment al nord d’Àfrica, i 

atorguessin a la història i als sacrificis dels combatents de l’exèrcit francès 

procedents d’aquest territori el lloc destacat que els corresponia’’ (Article 4)29. 

Davant la mobilització d’historiadors i sectors de la societat civil30, el Consell 

Constitucional acabaria vetant l’article amb el suport del govern, tot i l’oposició 

de l’Assemblea.  

Tal com mostra Romain Bertrand, aquesta iniciativa responia a l’estratègia d’un 

sector de la UMP31, fortament arrelat al sud de França32 i amb vincles directes amb 

32 L’autor parla de l’aparició del que descriu com a ‘southern right’. 

31 UMP - Union pour un Mouvement Populaire, creat per Jacques Chirac el 2002.  

30 Aquesta pugna per l’hegemonia memorial, que molts intentaren deslegitimar com a “nostàlgia minoritària”, 
evidenciava l’arrelament social d’aquest relat: una enquesta de 2005 va mostrar que un 64 % dels francesos 
aprovaven l’article 4 (Eldridge, 2016) 

29 Per a més informació, vegeu Revue d’histoire contemporaine de la France coloniale. (2006). La loi du 23 
février 2005 : regards croisés. Consultat a https://journals.openedition.org/chrhc/1077  

28 La manera com el partit va anar guanyant rellevància va ser, majoritàriament, a través de l’èxit 
acumulat en eleccions locals, que li van permetre consolidar una base territorial i institucional clau per 
al seu ascens posterior. 

27 Una mostra d’aquesta persistència en posicionaments controvertits es pot veure en unes 
declaracions de Le Pen, anys després de la independència algeriana: «la independència va deixar la 
porta oberta als “bàrbars” que ara ens envaeixen… Nosaltres vam lluitar per l’assimilació entre França 
i Algèria, per tal de no ser nosaltres mateixos assimilats» (Simmons, 1996 citat a Veugelers, 2005). La 
cita és una traducció pròpia.  

18 

https://journals.openedition.org/chrhc/1077


 

associacions Pied-noir —o fins i tot integrat per descendents d’activistes 

repatriats—, que pretenia disputar el vot nostàlgic al Front National mitjançant 

una lectura reivindicativa del passat colonial (Morin, 2020). Així, com assenyala 

Hubbell (2015), la polèmica al voltant d’aquesta llei no només va reactualitzar el 

passat colonial, sinó que va posar de manifest la seva persistent capacitat 

d’incidència en la definició de la nació. 

Aquesta reconfiguració discursiva no pot ser menyspreada, atès que encarna un 

procés fonamental en la construcció de la memòria històrica francesa 

contemporània. Reciclant un discurs colonial que presenta la presència francesa a 

Algèria com a inherent a la naturalesa essencial del territori algerià i ocultant la 

violència colonial i les desigualtats en favor d’una visió idíl·lica, aquests relats es 

concreten en pràctiques memorials que impregnen l’espai públic del sud de 

França. Cerimònies regulars, plaques commemoratives i monuments —com el de 

Niça, on es pot llegir que «França va construir Algèria i la va deixar amb dolor el 

1962»— articulen una narrativa nostàlgica que no només mira al passat, sinó que 

incideix en la configuració política i identitària del present (Morin, 2020). 

vi. L’evolució discursiva de l’extrema dreta 

La persistència d’aquests relats posa de manifest la capacitat de l’extrema dreta 

per adaptar el seu discurs segons les conjuntures socials i electorals. Si bé el relat 

colonialista continua constituint un nucli simbòlic fonamental33, la seva 

formulació es va anar transformant per respondre a les noves sensibilitats i 

malestars socials. En aquest sentit, a partir del 2010, el partit va iniciar una nova 

fase amb la successió de Marine Le Pen, on es va impulsar una estratègia de 

“desdemonització” per normalitzar la seva imatge i ampliar el seu electorat 

(Camus, 2011; Comtat, 2018).  

Aquesta renovació no va implicar una ruptura amb el llegat simbòlic heretat de la 

generació Pied-noir, sinó una reelaboració del marc discursiu per fer-lo més 

33 El 28 de juny de 2022, davant dels 577 diputats de l'Assemblea Nacional Francesa, José Gonzalez, diputat 
del grup Rassemblement National i alhora pied-noir ell mateix, pronunciava ‘’Je suis un homme qui a vu son 
âme à jamais meurtrie per le sentiment d’abandon’’ i continuava «Je ne suis pas là pour juger si l'OAS a 
commis des crimes, je ne sais même pas ce qu'était l'OAS ou presque pas».  
 

19 



 

transversal. La memòria de la colonització i de la guerra d’Algèria va continuar 

ocupant un lloc central, però ara inserida dins un relat més ampli sobre la 

decadència nacional, les amenaces a la identitat francesa i la necessitat de 

restaurar l’ordre. El referent colonial, lluny de desaparèixer, es va reconvertir en 

una memòria “segura”, desproveïda de referències directes a la raça, però 

carregada de connotacions jeràrquiques: segons Flood i Frey (1998, p. 72), en 

discurs contemporani ‘’la raça és rarament esmentada. L’èmfasi recau en 

reconèixer i preservar la superioritat i la inferioritat’’34 com a principi d’ordre 

social.  

En aquest context, la reinterpretació del passat colonial ha servit per enllaçar la 

defensa d’un llegat històric amb les frustracions d’una part de l’electorat blanc 

popular, ara víctima del que s’anomena sovint ‘’invasió migratòria’’. Aquest 

desplaçament del relat no és només retòric, sinó profundament polític: el 

colonialisme es transforma en un model idealitzat de societat estructurada, avui 

pertorbada per la immigració i el multiculturalisme. Aquesta inversió de rols, 

promoguda per teories com el Grand Remplacement (Morin, 2020), situen la 

població blanca francesa —i, per extensió, els descendents de Pieds-noirs— com 

a subjectes desposseïts, víctimes d’una colonització a la inversa facilitada per les 

elits globals i l’arribada massiva de migrants postcolonials. Dins d’aquest relat, 

reorientat a l'antiimmigració cap a l’islamisme aquest projecte polític d’extrema 

dreta busca adreçar-se a les noves generacions, que estan menys preocupades pel 

període colonial que pels atemptats posteriors a l’11 de setembre (Pascal citat a 

Comtat, 2018). 

Les referències a l’Imperi, a la grandesa passada o a la traïció de la 

descolonització esdevenen així claus per justificar una política identitària de 

defensa, construïda sobre el ressentiment i l’enyorança, i orientada a restituir una 

jerarquia simbòlica perduda. Així doncs, els discursos nostàlgics no operen 

únicament com a mecanismes de rehabilitació del passat, sinó que constitueixen 

veritables lectures del present, a través de les quals l’extrema dreta projecta una 

identitat col·lectiva amenaçada i justifica la seva agenda política reactiva. 

34 Traducció pròpia de l’autor 

20 



 

VI. CONCLUSIÓ 

a.​ Discussió dels resultats 

Els resultats d’aquest treball posen en qüestió els marcs d’anàlisi dicotòmics i 

excessivament simplificadors sobre el col·lectiu Pied-noir. L’estudi presentat 

demostra que la seva trajectòria política, les seves reivindicacions memorials i les 

seves afiliacions identitàries no poden entendre’s només a través de la dialèctica 

‘víctima-perpetrador’, ni de l’eix ‘esquerra-dreta’. En canvi, aquesta anàlisi 

s’adhereix a la perspectiva constructivista que concep les identitats com a 

producte de processos socials i discursius inscrits en contextos històrics concrets. 

La memòria pied-noir, en aquest sentit, es configura com una narrativa col·lectiva 

en disputa, que ha estat instrumentalitzada per múltiples actors, però especialment 

per l’extrema dreta francesa, en absència d’un relat oficial de l’Estat francès. 

A diferència de les representacions estereotipades que associaven els Pieds-noirs 

amb un bloc compacte, reaccionari i nostàlgic, les reflexions presentades a l’estudi 

evidencien una realitat més heterogènia. El vot Pied-noir al Front National, tot i la 

seva rellevància simbòlica i territorial (sobretot al sud-est francès), és 

numèricament minoritari. El que sí que és hegemònic, però, és un relat identitari 

que associa la repatriació amb la traïció de l’Estat francès, la pèrdua d’una pàtria 

gloriosa i la idealització del passat colonial. Aquesta narrativa s’ha reforçat 

gràcies a l’acció persistent d’associacions nostàlgiques, a la commemoració 

d’esdeveniments clau, i a la instrumentalització política de la memòria. 

Un dels resultats més rellevants del treball és la identificació d’una escletxa entre 

la diversitat interna del col·lectiu pied-noir i el discurs polític que s'ha construït 

sobre ell. La memòria de la guerra d’Algèria ha estat objecte d’una batalla política 

contínua. El silenci institucional, especialment entre les dècades de 1960 i 1980, 

va contribuir a generar un buit narratiu que va ser omplert per grups d’extrema 

dreta i per associacions que reivindicaven la “mission civilisatrice” i denunciaven 

la descolonització com una traïció. Aquest buit no només ha afavorit el discurs de 

21 



 

la “nostalgérie”, sinó que ha legitimat la idea que el relat dels Pieds-noirs és únic 

i homogeni. 

Les dades recollides  suggereixen una escenificació del dolor i la pèrdua que ha 

estat aprofitada per actors com el Front National, el qual ha desenvolupat un 

discurs ideològic que revaloritza el model colonial (Pradel, 2025). Aquesta 

apropiació es manifesta a través de rituals memorials, símbols arquitectònics i 

eslògans que reconstrueixen una identitat victimista. Això contrasta amb 

l’existència de grups minoritaris, com l’ANPNPA, que rebutgen aquesta narrativa 

dominant i proposen una lectura crítica del colonialisme. El fet que aquesta 

associació sigui de les úniques-fins on la meva investigació m’ha permès 

conèixer- amb aquest posicionament reforça, de manera paradoxal, la idea que 

existeix una hegemonia discursiva. 

La diversitat d’experiències entre el col·lectiu fa impossible encasellar-los en un 

sol vot. D’aquesta manera, la insistència d’alguns polítics en mobilitzar aquest vot 

ha de ser entesa com una estratègia d’oportunitat electoral que converteix la 

memòria en una moneda de canvi dins el joc democràtic contemporani i no com 

un reflex d’una realitat social i política a França. La connexió entre el passat 

colonial i com s'ha configurat el present polític està, per tant, marcada per una 

sèrie d'interessos materials, simbòlics i ideològics. 

b.​ Limitacions de l’estudi i suggeriments per a futura recerca 

Aquest estudi presenta algunes limitacions que cal tenir en compte a l’hora 

d’interpretar-ne els resultats. En primer lloc, l’anàlisi s’ha centrat principalment 

en fonts secundàries (literatura acadèmica, discursos polítics, enquestes d’opinió i 

materials commemoratius), complementades amb una entrevista clau. Aquesta 

aproximació, tot i oferir una visió àmplia i crítica, podria ampliar-se amb una 

recollida més sistemàtica de testimonis orals, especialment de membres de la 

comunitat pied-noir i dels seus descendents, per explorar com es transmet i es 

transforma la memòria en diferents generacions. 

22 



 

A més, l’extensió limitada del TFG no m’ha permès aprofundir tot el que hagués 

volgut en aquest estudi de gran complexitat històrica i política. Tot i això, espero 

que aquest treball pugui servir com a punt de partida per a futures investigacions, 

que podrien aprofitar metodologies mixtes i perspectives comparades per explorar 

com els discursos nostàlgics es manifesten en altres contextos postcolonials 

europeus.  

Confio que aquest treball hagi contribuït a donar veu a una història sovint 

silenciada o reduïda a tòpics, i que serveixi com a punt de partida per a futures 

recerques crítiques sobre el llegat colonial i la construcció de la memòria. Espero 

que aquesta anàlisi pugui encoratjar altres mirades que continuïn qüestionant 

discursos establerts i aprofundint en les memòries que, tot i ser incòmodes, són 

imprescindibles per comprendre el present. 

 

 

 

 

 

 

23 



 

VII. REFERÈNCIES  

Accords d'Évian. (1962). Déclarations gouvernementales du 19 mars 1962 

relatives à l'autodétermination de l'Algérie. Signats a Évian-les-Bains, 

França. Recuperat de 

https://www.axl.cefan.ulaval.ca/afrique/algerie-accords_d'Evian.htm  

Agence France Presse (22 de septembre de 2012). Jean-Marie Le Pen 

enchaîne les provocations sur l'immigration. 20 Minutes. 

https://www.20minutes.fr/politique/1008523-20120922-jean-marie-pen-e

nchaine-provocations-immigration  

Agence France Presse (24 de juny de 2022). À Perpignan, deux regards 

distincts sur 1962, les rapatriés et la Méditerranée. L’Express. 

https://www.lexpress.fr/societe/a-perpignan-deux-regards-distincts-sur-1

962-les-rapatries-et-la-mediterranee_2175864.html  

Alba, R.,& Silberman, R. (2002). Decolonization Immigrations and the Social 

Origins of the Second Generation: The Case of North Africans in France. 

International Migration Review, 36(4), 1169-1193. 

https://doi.org/10.1111/j.1747-7379.2002.tb00122.x 

Alexander, J. C., Eyerman, R., Giesen, B., Smelser, N. J., & Sztompka, P. 

(2004). Cultural Trauma and Collective Identity. University of California 

Press. http://www.jstor.org/stable/10.1525/j.ctt1pp9nb  

Andrelli, S. (1995). Collective memory and cultural identity. New German 

Critique. 

24 

https://www.axl.cefan.ulaval.ca/afrique/algerie-accords_d'Evian.htm
https://www.20minutes.fr/politique/1008523-20120922-jean-marie-pen-enchaine-provocations-immigration
https://www.20minutes.fr/politique/1008523-20120922-jean-marie-pen-enchaine-provocations-immigration
https://www.lexpress.fr/societe/a-perpignan-deux-regards-distincts-sur-1962-les-rapatries-et-la-mediterranee_2175864.html
https://www.lexpress.fr/societe/a-perpignan-deux-regards-distincts-sur-1962-les-rapatries-et-la-mediterranee_2175864.html
https://doi.org/10.1111/j.1747-7379.2002.tb00122.x
https://doi.org/10.1111/j.1747-7379.2002.tb00122.x
http://www.jstor.org/stable/10.1525/j.ctt1pp9nb
https://www.academia.edu/1411583/Collective_memory_and_cultural_identity


 

https://www.academia.edu/1411583/Collective_memory_and_cultural_id

entity 

Assmann, J., & Czaplicka, J. (1995). Collective memory and cultural identity. 

New German Critique, (65), pp. 125–133. 

https://www.jstor.org/stable/488538  

Barclay, F., Chopin, Charlotte Ann, & and Evans, M. (2018). Introduction: 

Settler colonialism and French Algeria. Settler Colonial Studies, 8(2), 

115-130. https://doi.org/10.1080/2201473X.2016.1273862 

Berger, P., & Luckmann, T. (1966). The Social Construction of Reality: A 

Treatise in the Sociology of Knowledge. Penguin Books. Disponible a: 

https://amstudugm.wordpress.com/wp-content/uploads/2011/04/social-co

nstruction-of-reality.pdf  

Berman, S. (1997) ‘Civil society and the collapse of the Weimar Republic’, 

World Politics 49(3): 401–429. https://muse.jhu.edu/article/36374  

Bordenave, Y. (2022). Présidentielle 2022 : le poids politique de la mémoire 

des pieds-noirs d’Algérie. LeMonde. 

https://www.lemonde.fr/politique/article/2022/03/13/presidentielle-2022-

le-poids-politique-de-la-memoire-des-pieds-noirs-d-algerie_6117291_82

3448.html 

Bourgeois, M. L. (2008). La mélancolie pied-noire: Transmission 

transgénérationnelle. Annales Médico-Psychologiques, 166(6), 453–457. 

https://doi.org/10.1016/j.amp.2008.05.002  

25 

https://www.academia.edu/1411583/Collective_memory_and_cultural_identity
https://www.academia.edu/1411583/Collective_memory_and_cultural_identity
https://www.jstor.org/stable/488538
https://doi.org/10.1080/2201473X.2016.1273862
https://amstudugm.wordpress.com/wp-content/uploads/2011/04/social-construction-of-reality.pdf
https://amstudugm.wordpress.com/wp-content/uploads/2011/04/social-construction-of-reality.pdf
https://muse.jhu.edu/article/36374
https://www.lemonde.fr/politique/article/2022/03/13/presidentielle-2022-le-poids-politique-de-la-memoire-des-pieds-noirs-d-algerie_6117291_823448.html
https://www.lemonde.fr/politique/article/2022/03/13/presidentielle-2022-le-poids-politique-de-la-memoire-des-pieds-noirs-d-algerie_6117291_823448.html
https://www.lemonde.fr/politique/article/2022/03/13/presidentielle-2022-le-poids-politique-de-la-memoire-des-pieds-noirs-d-algerie_6117291_823448.html
https://doi.org/10.1016/j.amp.2008.05.002


 

Camus, J.-Y. (2011). El Front National: Entre la normalització democràtica i 

la força anti-sistema. L’Espill, 38, 92-101. 

https://tempspresents.com/wp-content/uploads/2012/03/jyc-espill2011.pd

f  

Canal Place Audin. (11 de juliol de 2022). Jacques Pradel, un Pied-Noir 

progressiste [Arxiu de Vídeo]. Youtube. 

https://www.youtube.com/watch?v=qri-zswh0h4  

Centre de Documentation Historique sur l’Algérie. (s.f.) Catalogue. 

Recuperat de: http://kent.cdha.fr:8080/  

 Chambers, S. and Kopstein, J. (2001) ‘Bad civil society’, Political Theory 

29(6): 837–865. 

https://journals.sagepub.com/doi/epdf/10.1177/0090591701029006008  

Choi, S.-E. (2019). Pied-Noir trauma and identity in postcolonial France, 

1962–2010. A R. Eyerman & G. Sciortino (Eds.), The cultural trauma of 

decolonization: Colonial returnees in the national imagination (pp. 

137–167). Palgrave Macmillan. 

Comtat, E. (2006). La question du vote Pied-Noir. Pôle Sud, 24(1), 75-88. 

https://doi.org/10.3917/psud.024.0075 

Comtat, E. (2009). Les pieds-noirs et la politique. Quarante ans après le 

retour. Presses de Sciences Po.  

Comtat, E. (2016). Du vote des pieds-noirs aux politiques mémorielles à 

l’égard des rapatriés:Étude du lien entre une opinion publique 

26 

https://tempspresents.com/wp-content/uploads/2012/03/jyc-espill2011.pdf
https://tempspresents.com/wp-content/uploads/2012/03/jyc-espill2011.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=qri-zswh0h4
http://kent.cdha.fr:8080/
https://journals.sagepub.com/doi/epdf/10.1177/0090591701029006008
https://doi.org/10.3917/psud.024.0075
https://doi.org/10.3917/psud.024.0075


 

catégorielle et l’action publique. Pôle Sud, 45(2), 119-135. 

https://doi.org/10.3917/psud.045.0119 

Comtat, E. (2018). « Traumatisme historique » et vote Front national: 

L’impact de la mémoire de la Guerre d’Algérie sur les opinions 

politiques des rapatriés. Cahiers Mémoire et Politique, 5-23. 

https://doi.org/10.25518/2295-0311.189 

Constitution de 1848 [Const]. Art. 109. 4 novembre 1948 (França). 

https://www.conseil-constitutionnel.fr/les-constitutions-dans-l-histoire/co

nstitution-de-1848-iie-republique  

Cordonnier, A., Rosoux, V., Gijs, A.-S., & Luminet, O. (2022). Collective 

memory: An hourglass between the collective and the individual. 

Memory, Mind & Media, 1, e8. https://doi.org/10.1017/mem.2022.1 

De Gaulle, C. (4 de juny de 1958). «Je vous ai compris» [Discurs presencial]. 

Discurs a la població d’Argel, Argèlia Francesa. INA. 

https://www.ina.fr/ina-eclaire-actu/je-vous-ai-compris-du-general-de-gau

lle-un-chef-d-oeuvre-d-ambiguite  

De Gaulle, C. (16 de setembre de 1959). Al·locució en favor de 

l’autodeterminació [Discurs televisat]. Radiodifusió-Televisió Francesa, 

París, França. INA. 

https://fresques.ina.fr/independances/fiche-media/Indepe00232/allocutio

n-du-general-de-gaulle-du-16-septembre-1959-en-faveur-de-l-autodeter

mination.html  

27 

https://doi.org/10.3917/psud.045.0119
https://doi.org/10.3917/psud.045.0119
https://doi.org/10.25518/2295-0311.189
https://doi.org/10.25518/2295-0311.189
https://www.conseil-constitutionnel.fr/les-constitutions-dans-l-histoire/constitution-de-1848-iie-republique
https://www.conseil-constitutionnel.fr/les-constitutions-dans-l-histoire/constitution-de-1848-iie-republique
https://doi.org/10.1017/mem.2022.1
https://www.ina.fr/ina-eclaire-actu/je-vous-ai-compris-du-general-de-gaulle-un-chef-d-oeuvre-d-ambiguite
https://www.ina.fr/ina-eclaire-actu/je-vous-ai-compris-du-general-de-gaulle-un-chef-d-oeuvre-d-ambiguite
https://fresques.ina.fr/independances/fiche-media/Indepe00232/allocution-du-general-de-gaulle-du-16-septembre-1959-en-faveur-de-l-autodetermination.html
https://fresques.ina.fr/independances/fiche-media/Indepe00232/allocution-du-general-de-gaulle-du-16-septembre-1959-en-faveur-de-l-autodetermination.html
https://fresques.ina.fr/independances/fiche-media/Indepe00232/allocution-du-general-de-gaulle-du-16-septembre-1959-en-faveur-de-l-autodetermination.html


 

Eldridge, C. (2010). The mobilisation and transmission of memories within 

the Pied-Noir and Harki communities, 1962-2007 [Thesis, University of 

St Andrews]. 

https://research-repository.st-andrews.ac.uk/handle/10023/903 

Eldridge, C. (2016). From Empire to Exile: History and Memory within the 

Pied-noir and Harki Communities, 1962-2012. Manchester University 

Press.  

Elkins, C., & Pedersen, S. (2005). Settler Colonialism in the Twentieth 

Century. Routledge.  

Esclangon-Morin, V. (2005). Quel devoir de mémoire pour les 

rapatriés ? :Réflexion sur la loi du 23/02/05. Confluences Méditerranée, 

53(2), 105-119. https://doi.org/10.3917/come.053.0105 

Eyerman, R. & Sciortino, G. (2019). The Cultural Trauma of Decolonization: 

Colonial Returnees in the National Imagination. Palgrave Macmillan 

Cham.  

Flood, C., & Frey, H. (1998). Questions of decolonization and 

post-colonialism in the ideology of the French extreme right. Journal of 

European Studies, 28(109-110), 69-88. 

https://doi.org/10.1177/004724419802810906  

Gusfield, J. R. (1962). Mass Society and Extremist Politics. American 

Sociological Review, 27(1), 19–30. Disponible a: 

https://www.jstor.org/stable/2089715  

28 

https://research-repository.st-andrews.ac.uk/handle/10023/903
https://research-repository.st-andrews.ac.uk/handle/10023/903
https://doi.org/10.3917/come.053.0105
https://doi.org/10.1177/004724419802810906
https://www.jstor.org/stable/2089715


 

Halbwachs, M. (1925). Les cadres sociaux de la mémoire. Les Presses 

universitaires de France. 

https://classiques.uqam.ca/classiques/Halbwachs_maurice/cadres_soc_m

emoire/cadres_sociaux_memoire.pdf  

Hernández-Sampieri, R., Fernández-Collado, C., & Baptista-Lucio, P. (2014). 

Metodología de la investigación (6a ed.). McGraw-Hill Interamericana. 

https://www.esup.edu.pe/wp-content/uploads/2020/12/2.%20Hernandez,

%20Fernandez%20y%20Baptista-metodolog%C3%ADa%20Investigaci

on%20Cientifica%206ta%20ed.pdf  

Hubbell, A. L. (2015). Remembering French Algeria: Pieds-Noirs, Identity, 

and Exile. University of Nebraska Press. 

https://doi.org/10.2307/j.ctt1d98bp9 

IFOP (2012). Le vote pied-noir 50 ans après les Accords d’Evian (nº 47). 

International Market Research Group. 

https://www.ifop.com/publication/vote-pied-noir-50-ans-apres-les-accord

s-devian/  

IFOP (2014). Le vote pied-noir: mythe ou réalité? (nº 107). International 

Market Research Group. 

https://www.ifop.com/publication/vote-pied-noir-mythe-ou-realite/  

Jordi, J-J. (2002). Les pieds-noirs: constructions identitaries et réinvention 

des origines. Hommes et Migrations, 1236, 14-25. 

https://doi.org/10.3406/homig.2002.3801  

29 

https://classiques.uqam.ca/classiques/Halbwachs_maurice/cadres_soc_memoire/cadres_sociaux_memoire.pdf
https://classiques.uqam.ca/classiques/Halbwachs_maurice/cadres_soc_memoire/cadres_sociaux_memoire.pdf
https://www.esup.edu.pe/wp-content/uploads/2020/12/2.%20Hernandez,%20Fernandez%20y%20Baptista-metodolog%C3%ADa%20Investigacion%20Cientifica%206ta%20ed.pdf
https://www.esup.edu.pe/wp-content/uploads/2020/12/2.%20Hernandez,%20Fernandez%20y%20Baptista-metodolog%C3%ADa%20Investigacion%20Cientifica%206ta%20ed.pdf
https://www.esup.edu.pe/wp-content/uploads/2020/12/2.%20Hernandez,%20Fernandez%20y%20Baptista-metodolog%C3%ADa%20Investigacion%20Cientifica%206ta%20ed.pdf
https://doi.org/10.2307/j.ctt1d98bp9
https://doi.org/10.2307/j.ctt1d98bp9
https://www.ifop.com/publication/vote-pied-noir-50-ans-apres-les-accords-devian/
https://www.ifop.com/publication/vote-pied-noir-50-ans-apres-les-accords-devian/
https://www.ifop.com/publication/vote-pied-noir-mythe-ou-realite/
https://doi.org/10.3406/homig.2002.3801


 

Koopmans, R., & Statham, P. (1999). Political claims analysis: Integrating 

protest event and political discourse approaches. Mobilization: An 

International Quarterly, 4(2), 203–221. Disponible a: 

https://www.researchgate.net/publication/228602723_Political_Claims_

Analysis_Integrating_Protest_Event_and_Political_Discourse_Approach

es  

Kydjian, M. (2016). Mémoires croisées: Retour sur l’expérience coloniale et 

la guerre d’indépendance à travers trois générations d’ «Algériens», 

«Harkis» et «Pieds Noirs» [Phdthesis, Université Toulouse le Mirail - 

Toulouse II]. https://theses.hal.science/tel-01871444 

Lachenal, G. (6 de juliol de 2022). Nostalgérie, quand tu nous tiens. 

Libération. 

https://www.liberation.fr/idees-et-debats/opinions/nostalgerie-quand-tu-n

ous-tiens-20220706_3SULHKQU2JAWHGB2DR7JC7QNZI/  

Lann, P. (29 de juny de 2022). Pourquoi la mémoire "pied-noir" est si vive au 

Rassemblement National. Marianne. 

https://www.marianne.net/politique/le-pen/pourquoi-la-memoire-pied-no

ir-est-si-vive-au-rassemblement-national  

Loi n° 47-1853 de 1947. Portant statut organique de l'Algérie. 20 septembre 

1947. Journal officiel de la République française, No. 231. 

https://www.legifrance.gouv.fr/jorf/id/JORFTEXT000000875131  

30 

https://www.researchgate.net/publication/228602723_Political_Claims_Analysis_Integrating_Protest_Event_and_Political_Discourse_Approaches
https://www.researchgate.net/publication/228602723_Political_Claims_Analysis_Integrating_Protest_Event_and_Political_Discourse_Approaches
https://www.researchgate.net/publication/228602723_Political_Claims_Analysis_Integrating_Protest_Event_and_Political_Discourse_Approaches
https://theses.hal.science/tel-01871444
https://www.liberation.fr/idees-et-debats/opinions/nostalgerie-quand-tu-nous-tiens-20220706_3SULHKQU2JAWHGB2DR7JC7QNZI/
https://www.liberation.fr/idees-et-debats/opinions/nostalgerie-quand-tu-nous-tiens-20220706_3SULHKQU2JAWHGB2DR7JC7QNZI/
https://www.marianne.net/politique/le-pen/pourquoi-la-memoire-pied-noir-est-si-vive-au-rassemblement-national
https://www.marianne.net/politique/le-pen/pourquoi-la-memoire-pied-noir-est-si-vive-au-rassemblement-national
https://www.legifrance.gouv.fr/jorf/id/JORFTEXT000000875131


 

Morin, P. (2020). Cultural Insecurities and the Desire for Separation: Political 

Articulations of the Memory of the Algerian War in France. Modern 

Languages Open, pp. 1-13.  DOI: https://doi.org/10.3828/mlo.v0i0.325  

Petitfils, J.-C. (1995). L’Extrême droite en France. Presses Universitaires de 

France.  

Putnam, R.D. and Goss, K.A. (2002) ‘Introduction’, in R.D. Putnam (ed.) 

Democracies in Flux: The Evolution of Social Capital in Contemporary 

Society, Oxford: Oxford University Press, pp. 3–19. Disponible a: 

https://academic.oup.com/book/8126/chapter/153592395?login=true#no-

access-message#no-access-message  

 

Référendum d'autodétermination en Algérie. (1962). Résultats officiels du 

référendum du 1er juillet 1962 sur l’indépendance de l’Algérie. 

Digithèque de matériaux juridiques et politiques, Université de 

Perpignan Via Domitia. https://mjp.univ-perp.fr/france/algerie1962.htm  

Roy, I. (29 de septembre de 2016). Guerre des identités : « Nous sommes le 

fruit du passé colonial autant que les héritiers de la Révolution 

française ». Basta! 

https://basta.media/guerre-des-identites-nous-sommes-le-fruit-du-passe-c

olonial-autant-que-les 

Sartori, G. (1969) ‘From the Sociology of Politics to Political Sociology’, in 

S.M. Lipset (ed.) Politics and the Social Sciences, New York: Oxford 

31 

https://doi.org/10.3828/mlo.v0i0.325
https://academic.oup.com/book/8126/chapter/153592395?login=true#no-access-message#no-access-message
https://academic.oup.com/book/8126/chapter/153592395?login=true#no-access-message#no-access-message
https://mjp.univ-perp.fr/france/algerie1962.htm
https://basta.media/guerre-des-identites-nous-sommes-le-fruit-du-passe-colonial-autant-que-les
https://basta.media/guerre-des-identites-nous-sommes-le-fruit-du-passe-colonial-autant-que-les
https://basta.media/guerre-des-identites-nous-sommes-le-fruit-du-passe-colonial-autant-que-les


 

University Press, pp. 65–100. Disponible a: 

https://sociologiapoliticauba.wordpress.com/wp-content/uploads/2022/0

4/from-sociology-of-politic-to-political-sociology_sartori.pdf  

Savarèse, E. (2002). L’invention des pieds-noirs. Séguier.  

Savarese, E. (2008). After the Algerian war: reconstructing identity among 

the Pieds-noirs. International Social Science Journal, nº 58 (189), 

457-466 https://doi.org/10.1111/j.1468-2451.2007.00644.x  

Savarese, É. (2011). Un regard compréhensif sur le « traumatisme 

historique »: À propos du vote Front national chez les pieds-noirs. Pôle 

Sud, n° 34(1), 91-104. https://doi.org/10.3917/psud.034.0091 

Spire, A. (2020). The weight of France’s colonial past on immigration policy. 

En Europe between Migrations, Decolonization and Integration 

(1945-1992). https://hal.science/hal-02867003 

Stora, B. (1991). La gangrène et l’oubli: La mémoire de la guerre d’Algérie. 

La Découverte.  

Vareilles, R. (2018). Aux fondements sociaux des Mémoires algériennes Le 

cas négatif des « Pieds-Noirs Progressistes ». Cahiers Mémoire et 

Politique. https://doi.org/10.25518/2295-0311.193 

Veugelers, J. (2005). Ex-Colonials, Voluntary Associations, and Electoral 

Support for the Contemporary Far Right. Comparative European 

Politics, 3(4), 408-431. https://doi.org/10.1057/palgrave.cep.6110070 

32 

https://sociologiapoliticauba.wordpress.com/wp-content/uploads/2022/04/from-sociology-of-politic-to-political-sociology_sartori.pdf
https://sociologiapoliticauba.wordpress.com/wp-content/uploads/2022/04/from-sociology-of-politic-to-political-sociology_sartori.pdf
https://doi.org/10.1111/j.1468-2451.2007.00644.x
https://doi.org/10.3917/psud.034.0091
https://hal.science/hal-02867003
https://doi.org/10.25518/2295-0311.193
https://doi.org/10.1057/palgrave.cep.6110070


 

Veracini, L. (2010). Settler Colonialism: A Theoretical Overview. Palgrave 

Macmillan Cham. 

Wolfe, P. (2006). Settler colonialism and the elimination of the native. 

Journal of Genocide Research, 8(4), 387-409. 

https://doi.org/10.1080/14623520601056240 

 

 

33 

https://doi.org/10.1080/14623520601056240
https://doi.org/10.1080/14623520601056240


 

VIII. ANNEXOS 

a.​ Annex 1: Entrevista a Jacques Pradel 

Aquesta entrevista va ser realitzada per Ares Pérez Campà (autora d’aquest 

Treball de Final de Grau) mitjançant intercanvi de correus electrònics amb 

Jacques Pradel, president de l'Associació Nacional dels Pieds-Noirs Progressistes i 

els seus Amics (ANPNPA), entre abril i maig de l’any 2025. S'ha traduït del 

francès al català per a aquest treball, respectant-ne el contingut original.  

1.​ Presentació 

Podria presentar-se breument? (Nom complet, edat, lloc de naixement i residència 

actual) 

Jacques Pradel, 80 anys, nascut a Tiaret (Algèria). Vaig arribar a França el març 

de 1962, a París, i després a Marsella, on visc des de 1977.  

Quina relació tenia la seva família amb Algèria? (Des de quan hi estava 

instal·lada i quines eren les seves activitats principals?) 

Sóc originari d’una família de colons establerta des de fa cinc generacions a la 

regió de Tiaret, una petita ciutat dels altiplans del centre-oest d’Algèria. El meu 

avantpassat (Jacques1) era un petit pagès expulsat per la misèria d’Ambialet, al 

Tarn. A començaments dels anys 1850 va obtenir una concessió de poques 

hectàrees, que es va expandir ràpidament fins que el meu avi (Jacques3) 

esdevingué un dels grans colons de la regió, donant feina a desenes de jornalers en 

les 4.500 hectàrees que posseïa en el seu moment àlgid. El meu pare (Jacques4) en 

va tenir moltes menys —era un dels sis germans— i, a partir dels anys 1930, ja no 

hi havia gaires terres a comprar o a confiscar i redistribuir als colons. Tot i això, 

va conservar durant molt de temps una posició privilegiada, tan econòmica com 

socialment. Jo mateix (Jacques5), vaig créixer com a fill de colon, en una casa 

gran i bonica amb servents, vigilant i jardiner. 

34 



 

Pel costat matern, també eren colons, però menys adinerats i vivien en una granja. 

El meu avi matern havia estat escolaritzat en una "escola indígena", escrivia i 

parlava perfectament l’àrab. La meva mare no l’escrivia, però el parlava molt bé. 

Com descriuria la vida quotidiana de la seva família a Algèria abans de l’inici de 

la guerra? 

Vaig créixer en un entorn privilegiat, tant en comparació amb la part colonitzada 

de la població —els àrabs— com respecte a la part colonitzadora —els europeus 

d’Algèria—, que en la seva majoria eren de condició modesta. Tot i això, la meva 

família paterna, excepte el meu pare, havia deixat Algèria per instal·lar-se a 

França just després de la Segona Guerra Mundial, així que vaig créixer envoltat de 

l’ambient més obert de la meva família materna. Un cercle familiar càlid: els 

meus pares i els meus quatre germans i germanes, tiets, cosins i cosines molt 

units. 

Tiaret era una petita ciutat on les comunitats estaven molt més barrejades que a les 

grans ciutats costaneres. La meva colla de carrer estava formada per vuit o deu 

nens (àrabs, jueus i francesos barrejats): Ouadah, l’àrab, que era com un germà; 

Samuel, el jueu, que vivia amb els seus pares, tiets i tietes en una mena de 

fondouk; i Jeannot, el francès, la família del qual vivia en dues habitacions amb 

terra de fang. Tanmateix, ni la pobresa de les seves famílies, ni la misèria que 

impregnava molts carrers de la ciutat em preocupaven en aquell moment: 

senzillament, era ‘l’ordre de les coses’. 

La meva gran sort va ser que els meus pares, tot i ser conscients dels seus 

privilegis, eren sincerament antiracistes; cosa paradoxal, ja que el racisme era —i 

és— consubstancial al sistema colonial, definint "jerarquies" —francesos, 

europeus no francesos, jueus, cabilencs i mozabites, àrabs— que se superposaven 

a la divisió en classes socials, sense coincidir-hi plenament. 

2.​ Experiència personal 

On vivia i què feia durant la guerra d’independència algeriana (1954-1962)? 

35 



 

El 1956, quan feia dos anys de la guerra, jo en tenia 12 i no entenia fins a quin 

punt era profunda la sacsejada que vivia Algèria. Els meus pares, tancant-se en 

una mena de silenci protector, ens ocultaven tot el que feia referència a la guerra. 

A més, Tiaret i la seva regió, que servien com a rereguarda i lloc de repòs per a 

l’ALN35, van estar relativament allunyats dels combats fins al 1958/59. Després, 

tot es va accelerar. Avui en dia, recordo imatges i escenes que vaig guardar en 

secret durant molt de temps i que, tanmateix, em van marcar profundament: a 

Tiaret, però encara més a Orà, on vaig ser intern al liceu a partir de l’octubre de 

1960; Orà, una ciutat embogida en mans de l’OAS. El gener de 1962, amb 17 

anys, ja no hi havia classes i els interns només érem al liceu per menjar i dormir; 

durant el dia vagarejàvem per la ciutat. El que en conservo: “ratonnades”36 pels 

carrers, cadàvers a terra que ningú mirava, linxaments de suposats col·laboradors 

del FLN, i els meus sentiments ‘naturals’ (si és que puc dir-ho així) a favor de 

l’Algèria francesa, que s’esmicolaven. 

Després d’un breu retorn a Tiaret, on Ouadah ja no em reconeixia, el meu pare 

—en saber que l’OAS reclutava joves per fer un maquis a l’Ouarsenis, una 

magnífica serralada que envolta la ciutat— em va enviar immediatament cap a 

França. Vaig marxar d’Algèria el març de 1962, sol; els meus pares s’hi van 

quedar més temps, el meu pare encara diversos mesos després de la 

independència. 

Com va viure el procés d’exili cap a França el 1962? 

Guardo un record molt confús dels primers mesos a França. Vaig arribar sol en 

avió (després de tres dies d’espera a l’aeroport d’Orà) a Marsella, i vaig pujar fent 

autoestop fins a París, on les meves germanes grans estudiaven i on vivia la 

família paterna. Crec que vaig passar dos mesos sol en una habitació de servei a 

París, sense fer res i sense veure ningú, en una mena de boira total, un forat negre 

del qual no sé com vaig sortir-ne. Tenia 18 anys i patia el món que m’envoltava 

sense comprendre’l, sense intentar entendre’l.  

36 "Ratonnade" és un terme usat per referir-se a agressions violentes —i sovint mortals— contra àrabs durant 
la guerra d'Algèria. 

35 L'Exèrcit d'Alliberament Nacional (ALN) va ser creat pel CRUA (Comitè Revolucionari d'Unitat i Acció) 
el 1954 i va constituir el braç armat del Front d'Alliberament Nacional (FLN) en guerra de 1954 a 1962 contra 
la presència francesa a Algèria. 

36 



 

Després, la meva mare i els meus dos germans van arribar al juny a París, en un 

pis de tres habitacions on ens vam amuntegar amb les meves germanes, una tieta i 

els seus dos fills. Vaig passar el primer batxillerat al setembre, una convocatòria 

especial per als "repatriats", amb un 100% d’aprovats (fins i tot Alain Gottvalles, 

orà de naixement i campió del món dels 100 metres lliures!). Vaig entrar intern en 

un liceu de la banlieue per preparar el segon batxillerat; vaig suspendre i vaig 

repetir curs a Châteauroux, una petita ciutat del Berry, al centre de França, prop 

d’on el meu pare, que havia tornat a França l’abril del 1963, havia llogat una 

granja. 

L’any 1962 va viure allò que alguns autors anomenen el ‘’trauma del 

repatriament’’. Com el descriuria amb les seves pròpies paraules? 

No crec haver patit un trauma així; excepte aquests mesos de forat negre a 

l’arribada a París, vaig seguir un camí que no controlava, el vaig patir sense 

entendre’l. 

Quan i per què va decidir implicar-se en l’activisme al voltant de la memòria 

Pied-noir? 

Va ser més tard, quan ja era estudiant, que vaig començar a entendre realment què 

havia estat la colonització d’Algèria: la negació de la història del país, la 

destrucció del seu patrimoni social, cultural i material, la submissió de la població 

indígena, reduïda en gran part a la misèria —i la legitimitat de la guerra 

d’alliberament. Diversos factors van contribuir a aquest despertar: les meves 

germanes grans, que ja eren conscients feia anys; la meva vida a la residència 

universitària, en un edifici per a estudiants vinguts d’arreu, “metecs” de tot el sud, 

especialment de les antigues colònies (Magrib, Àfrica, Vietnam), com un retorn a 

la meva colla de Tiaret! I després, les primeres espurnes del Maig del 68 a París, i 

el mateix 68: el somni d’un món millor, el gust per la revolta, el descobriment de 

la lluita social i política, els meus compromisos professionals i cívics. 

Al mateix temps, ningú de la meva família s’havia quedat atrapat en una nostàlgia 

absurda del sistema colonial. Sempre recordaré les discussions polítiques amb els 

37 



 

meus pares a la taula familiar, bevent vi dolent en aquella granja perduda del 

Berry. Parlant no només de la guerra i dels crims de l’OAS o del FLN, sinó també 

del fet que els Pieds-noirs havien estat alhora beneficiaris i víctimes del sistema 

colonial, dels errors de la política francesa a Algèria que havien conduït a la 

bogeria assassina de l’OAS i al nostre exili, de les oportunitats polítiques mai 

aprofitades que haurien pogut transformar la societat colonial i permetre’ns 

quedar-nos. 

Amb tot, Algèria s’allunya, les seves ferides les segueixo de lluny, oblido la 

llengua. Aquestes qüestions i la dels Pieds-noirs van quedar molt temps 

silenciades, secundàries dins les meves preocupacions i compromisos. No va ser 

fins fa una vintena d’anys que tot això va tornar amb força, quan els debats sobre 

la història i les memòries de França a Algèria —colonització i guerra 

d’independència— van agafar volada. Quan una vintena de pieds-noirs i amics, 

que en molts casos no es coneixien, van confrontar les seves històries personals i 

van decidir, el 2008, fundar l’ANPNPA. Amb més força encara, perquè el que 

volíem defensar dins l’associació (testimoniar i contrarestar els "nostalgériques", 

lluitar contra el racisme i per l’amistat entre els pobles) coincidia plenament amb 

les meves conviccions com a ciutadà francès compromès en una societat lliure 

d’ideologies d’odi com les de l’extrema dreta. 

3.​ Orígens i objectius de l’ANPNPA 

Quan i com vau prendre consciència de la necessitat d’adoptar una mirada 

crítica envers el colonialisme i el relat tradicional sobre l’Algèria francesa? 

Com he dit abans, vaig prendre consciència molt ràpidament un cop vaig 

començar els estudis universitaris. Potser fins i tot abans, encara que no en fos 

plenament conscient, gràcies als meus pares antiracistes, a les converses molt 

obertes que teníem a casa, sobretot amb les meves germanes polititzades. Tot això 

em va proporcionar un marc per comprendre les primeres dificultats que havia 

experimentat de petit amb l’ordre colonial (un ordre que entrava en conflicte amb 

valors fonamentals del meu entorn familiar més proper). 

38 



 

Què us va portar a fundar l’ANPNPA l’any 2008? 

No va ser fins a finals del 2008, força tard, tant perquè els actors anaven envellint 

com perquè totes les raons que justificaven la creació de l’associació ja existien 

des de feia temps! El projecte es va anar gestant de manera progressiva, 

especialment gràcies a un amic francès i un Pied-noir de Perpinyà, tots dos 

directament confrontats amb l’extrema dreta i la nostàlgia colonial. El 

desencadenant va ser la indignació d’un de nosaltres en descobrir que els noms de 

tots els membres de la seva família (diversos dels quals havien participat en la 

lluita per la independència), la majoria encara vius, estaven gravats al “mur dels 

desapareguts per l’Algèria francesa” de Perpinyà, un mur erigit per iniciativa dels 

nostàlgics del Cercle Algérianiste. 

Així, una vintena de persones es van reunir per contrarestar el discurs i les accions 

d’aquests sectors. Aquestes persones tenien perfils i trajectòries diverses: 

Pieds-noirs que a Algèria havien militat a favor o en contra de la independència, 

d’altres que l’havien viscuda o suportada sense entendre gaire què passava; 

‘amics’ francesos la història personal dels quals havia creuat amb la d’Algèria, 

algerians i bi-nacionals que vivien a França. 

Quins eren els vostres objectius inicials? Creieu que aquests han evolucionat amb 

els canvis socials i polítics? 

Inicialment, ens vam marcar dos objectius. El primer era negar als nostàlgics la 

pretensió de parlar en nom de tots els Pieds-noirs; testimoniar sobre els crims 

comesos durant els 132 anys de presència francesa a Algèria; defensar la 

legitimitat de la lluita dels algerians per la seva independència; i contribuir, amb 

els nostres testimonis i anàlisis, a l’escriptura (per part dels historiadors) d’una 

història lúcida i desapassionada de França a Algèria. 

El segon objectiu, orientat cap al futur, era treballar pel reforçament de l’amistat 

entre els pobles de les dues ribes, la solidaritat amb els immigrants algerians, els 

bi-nacionals i els francesos d’origen algerià, així com la lluita contra el racisme en 

39 



 

totes les seves formes, especialment el racisme «antiàrab» disfressat 

d’islamofòbia. 

Durant molt de temps vam prioritzar la confrontació amb els nostàlgics del passat 

colonial i els apologetes de l’OAS (en debats públics, com a contrapès en les 

seves concentracions, denunciant la permissivitat del poder polític amb ells o la 

complicitat d’alguns càrrecs locals). Continuem fent-ho, sobretot a les ciutats on 

la nostàlgia colonial està molt implantada; però avui és molt més útil, just i 

gratificant mirar cap al futur, intervenir de manera positiva per combatre les 

ideologies d’odi i revenja, i per reforçar l’amistat entre els pobles de les dues ribes 

i les relacions entre els nostres dos països. Per això, el segon objectiu fixat el 2008 

s’ha convertit actualment en la nostra prioritat. 

Quines mancances o necessitats específiques volíeu cobrir amb la creació de 

l’ANPNPA? 

Ja el 2008 era evident que els Pieds-noirs s’havien reintegrat dins les 

contradiccions de la societat francesa, que s’hi havien diluït segons la seva 

situació social, la seva vida professional, els seus compromisos polítics o 

sindicals, etc. Això, evidentment, continua essent cert: els Pieds-noirs i els seus 

descendents es distribueixen, per exemple, per tot l’espectre polític, com 

qualsevol altre francès; nombroses enquestes han demostrat que no existeix un 

«vot Pied-noir». 

Es tractava, per tant, d’afirmar aquesta realitat davant de la imatge caricaturesca 

que les associacions nostàlgiques oferien: la d’un poble fossilitzat en el 

tancament, l’odi i el ressentiment. 

Podríeu explicar el significat del nom de la vostra associació, en particular, “i els 

seus Amics”? 

El nom va ser —i continua sent— motiu de debat dins de l’associació, tant pel 

terme “progressista” com pel de “pied-noir”, ja que tots dos poden tenir 

connotacions negatives. 

40 



 

Tres raons per mantenir “progressista”: 

1.​ Com a “actor de progrés”, en sintonia amb les nostres aspiracions de mirar 

endavant, cap a la reconciliació dels països i la fraternitat entre pobles; 

2.​ En oposició als nostàlgics, que no amaguen els seus lligams amb l’extrema 

dreta; 

3.​ En referència als pieds-noirs que van treballar per la independència 

d’Algèria (liberals, cristians, militants d’esquerra), que aleshores eren 

qualificats com a progressistes. 

Un punt en contra: la connotació de “progressista = extrema esquerra”, 

amb la qual diversos membres, dins i fora de l’associació, no 

s’identifiquen. 

“Pied-noir” no agradava a alguns perquè era un terme reivindicat pels nostàlgics i 

perquè sovint es percep, a Algèria, com a sinònim d’antics membres de l’OAS. 

Finalment, ens va semblar que un terme equilibrava l’altre i que, com que érem 

totes dues coses, calia ajuntar-los i adoptar “pied-noir progressista”. 

Els “Amics” han representat, des de la fundació, prop d’un cinquè dels membres 

de l’ANPNPA. Es tracta de francesos la història dels quals s’ha creuat amb la 

d’Algèria, o bé d’algerians que viuen a França, tots ells identificats amb els 

nostres principis i accions. La seva contribució és essencial per mantenir-nos 

oberts al futur, per fer de pont entre els uns i els altres, i per evitar la trampa estèril 

del comunitarisme, de la nostàlgia pel paradís perdut, etc. 

4.​ Identitat i memòria 

Com a president/a de l'ANPNPA i descendent d’una família de colons establerta a 

Tiaret des de 1840, com definiríeu la vostra relació amb la identitat pied-noir? 

Què podem dir de la identitat Pied-noir, sabent que els Pieds-noirs són els 

europeus d’Algèria que van abandonar el seu país natal amb la independència i es 

van instal·lar a França. 

41 



 

Els europeus d’Algèria eren un conjunt d’immigrants procedents de totes les 

(altres) riberes de la Mediterrània, als quals se’ls ha atribuït una imatge 

caricaturesca. Es diu que van trobar un equilibri, una unitat, en aquesta calidesa 

pròpia dels pobles del sud, en una llengua bastarditzada, el pataouète, un 

xovinisme particular, la convicció feliç de ser diferents dels altres, de ser-ne 

superiors i de viure com a privilegiats en un país magnífic. 

En realitat, aquesta població era altament heterogènia: 

– heterogènia en el pla social, amb classes socials diferenciades i sovint 

antagòniques, una majoria de persones pobres o modestes enfront d’una minoria 

de grans propietaris; 

– heterogènia políticament, amb una lluita entre aquestes classes, la qual cosa es 

reflectia en el fet que totes les grans ciutats, excepte Constantine, tingueren 

municipis d’esquerres o d’extrema esquerra, fins i tot a tocar de la independència; 

– heterogènia quant a les procedències geogràfiques i ètniques, fruit de les 

diverses onades del poblament colonial, i de les diferències en la vida quotidiana 

(especialment en la relació amb la part colonitzada de la població) entre els 

habitants de les ciutats costaneres i els de l’interior; 

– heterogènia també des del punt de vista ètic i religiós, amb cristians, protestants, 

jueus, agnòstics i ateus. 

Cal entendre, doncs, aquest parany: per què i com uns individus tan diversos com 

ho eren els europeus d’Algèria van arribar a reconèixer-se, el 1962, dins d’una 

comunitat i una identitat pied-noir? Aquesta població, desarticulada per l’exili, per 

la pèrdua d’arrels i de referents familiars i d’amistat, es va dispersar per França, 

on sovint fou mal rebuda (cal dir que portava la doble etiqueta infamant —i sovint 

immerescuda— de coló i de membre de l’OAS). Tanmateix, aquesta població 

compartia diversos trets nous: el record del final tràgic de la guerra i el suport 

implícit a l’OAS, el dolor de l’exili i la nostàlgia del país natal, i sobretot l’estatus 

compartit de “repatriat” (encara que més d’un terç no hagués posat mai els peus a 

França…). 

42 



 

És en aquest context que van néixer les primeres associacions Pieds-noirs, com un 

ciment afegit. 

Totes es basaven en la necessitat de tornar a teixir vincles, de tornar a fer societat: 

petites “amicals locals” d’antics veïns de llocs determinats que no tenien cap altre 

objectiu que estar plegats (com “allà baix”); i associacions d’àmbit nacional que 

tenien com a finalitat defensar els interessos materials dels repatriats, obtenir de 

l’Estat la posada en marxa de mecanismes específics per reconstruir-se a França. 

Per exemple, la primera d’aquestes, creada el 1957, l’ANFANOMA, tenia com a 

objectiu “constituir entre francesos del nord d’Àfrica un vincle de solidaritat i un 

organisme d’ajuda material i social”; igual que la seva competidora, Le Recours. 

Després, amb la promulgació de les lleis d’amnistia (1964, 1966 i 1968), els caps 

històrics de l’OAS —els generals traïdors Salan i Jouhaux, i l’ultra pied-noir 

Ortiz— fundaren les seves pròpies associacions. 

La de Salan, l’ADIMAD, encara existeix (va arribar a anomenar-se 

ADIMAD-OAS). Un grup d’associacions obertament d’extrema dreta es va 

constituir així durant les dècades dels 70 i 80, i aviat eliminà les altres —de 

vegades per mitjans violents, com en el cas de l’assassinat, per tres pieds-noirs 

exmembres de l’OAS, del president del Recours, Roseau, que havia trencat amb 

l’extrema dreta. 

Així és com, al costat de les “amicals locals”, només van sobreviure les 

associacions nostàlgiques que es reclamaven obertament de l’OAS, com 

l’ADIMAD, o més discretament, com el Cercle Algérianiste. I aquestes 

associacions han estat durant molt de temps, massa temps, reconegudes per 

mitjans i polítics com les portaveus de la “paraula pied-noir” i, per assimilació, 

com a definidores d’una “identitat pied-noir”. 

Quins elements d’aquesta identitat us semblen més deformats en el discurs 

públic? 

43 



 

El més destacat és el suposat compromís o simpatia política amb l’extrema dreta, 

perquè de fet els Pieds-noirs i els seus descendents voten com la resta de 

francesos, ni més a la dreta ni més a l’esquerra. I, per descomptat, el fet que els 

Pieds-noirs constituirien una comunitat cohesionada i homogènia. 

Com ha evolucionat la vostra percepció de la identitat pied-noir al llarg dels 

anys? 

Hi ha una conseqüència de l’adhesió de les associacions nostàlgiques a l’extrema 

dreta: el ciment que havien pogut representar les primeres associacions es va 

esquerdar ràpidament, a mesura que els Pieds-noirs es reubicaven dins la realitat 

social i política francesa. I això encara més des que van sorgir altres associacions 

Pieds-noirs que rebutjaven la nostàlgia, com Coup de Soleil i l’ANPNPA. 

Des de la seva creació, el 1986, Coup de Soleil ha posat l’accent en la cultura i 

l’intercanvi per enfortir els vincles entre magrebins de totes les procedències, tot 

inscrivint la seva acció en la lluita antiracista i anticolonialista. 

Nascuda encara més tard, el 2008, l’ANPNPA… (vegeu més amunt). 

Coup de Soleil i l’ANPNPA són avui conegudes, escoltades i regularment 

sol·licitades pels mitjans, el món polític, artistes, historiadors, estudiants, etc. 

Participen o organitzen col·loquis i esdeveniments culturals, formen part de 

xarxes d’organitzacions progressistes, lluiten al costat d’altres contra el racisme i 

la xenofòbia, etc. Totes activitats orientades cap al futur, just al contrari del que 

fan les associacions nostàlgiques, ancorades en el passat. 

Una observació, però: el discurs nostàlgic continua enganxat a la pell dels 

Pieds-noirs, i costa molt de treure-se'l de sobre (com l’esparadrap als dits del 

capità Haddock a Tintín!). Sovint, la primera reacció d’algú ‘d’esquerres’ a qui 

s’adreça un Pied-noir és de rebuig 

5.​ Memòria contrahegemònica 

Penseu que el discurs de l’extrema dreta sobre els Pieds-noirs ha contribuït a 

valorar o, al contrari, a deformar la seva memòria col·lectiva? 

44 



 

Existeix una "memòria col·lectiva dels pieds-noirs"? Com es pot definir? 

Evidentment, hi ha elements compartits per tots: bons i dolents. La bellesa del 

país natal, l’anisseta i la kemia, allò que alguns anomenen la “cultura PN”; però 

també l’horror de la guerra, el final tràgic i l’exili, etc. Però no tots els PN tenen la 

mateixa mirada sobre el passat colonial, la seva vida allà i el repatriament. Per 

tant, una memòria col·lectiva només pot referir-se a aquestes qüestions si es fa de 

manera superficial. Aquesta s’esfondra tan bon punt es grata una mica: la 

nostàlgia pel país natal no és, per a tots els PN, nostàlgia per la colonització ni per 

l’Algèria francesa; i no tothom posa en el mateix sac els horrors comesos per qui 

van lluitar per mantenir la colonització (l’OAS) i pels que van lluitar per 

alliberar-se’n (el FLN). 

L’extrema dreta té el mateix discurs sobre els Pieds-noirs que les associacions 

nostalgériques. Es pot esquematitzar en uns quants punts: 

1.​ Uns pioners colonitzadors, missioners que portaven cultura i civilització a 

un poble endarrerit; 

2.​ En poques generacions van transformar un país erm en un jardí francès, 

amb carreteres, preses...; 

3.​ La guerra en va fer víctimes: àrabs que es van revoltar brutalment i França, 

amb De Gaulle, que els va trair i abandonar de manera covarda (només 

l’OAS els va defensar)... 

Aquest discurs es basa, doncs, en la victimització, el ressentiment i l’odi cap a la 

història i cap als àrabs. Si cal respondre, aquest discurs de l’extrema dreta és 

ambdues coses alhora: valoritza els PN nostalgériques que s’hi reconeixen, i 

deforma la memòria dels que no ho són i, per tant, no s’hi identifiquen. 

Com viviu el fet que molts partits polítics o mitjans utilitzin la imatge dels 

Pieds-noirs per parlar d’immigració o d’identitat nacional? 

El FN/RN i altres partits de la dreta suposadament republicana desenvolupen un 

discurs ideològic que revaloritza el model colonial. Aquest discurs és àmpliament 

difós per mitjans al servei dels multimilionaris (CNews, BFMTV, Europe 1, 

45 



 

Valeurs actuelles, Le Figaro, i tants d’altres), on s’escenifica la imatge del PN com 

a víctima de la història i dels àrabs. Per ells, la història es repeteix: el bon francès 

és com aquell PN, també víctima de la immigració i dels àrabs (la submersion 

migratoire de Le Pen i Bayrou, le grand remplacement de Zemmour). Com a 

víctima, ha de defensar-se i venjar-se. L’enemic interior ja no és el fellagha d’ahir 

a Algèria, sinó el “jove de barri perifèric”, el jove franco-àrabo-musulmà d’avui a 

França. 

Aquest retorn del pensament colonial forma part de l’arsenal ideològic de 

l’extrema dreta. Ofereix una imatge aterridora d’una societat on floreix el racisme 

en totes les seves formes, on aquells que rebutgen les campanyes islamòfobes són 

titllats d’islamo-esquerrans, igual com aquells que defensen la vida a la Terra 

esdevenen eco-terroristes, etc. Davant aquestes idees nauseabundes, mentre 

s’instaura un sistema de dominació hereu del fet colonial —o que se 

n’alimenta—, la “macronie” es desplaça cap a la dreta, la dreta clàssica 

s’extrema-dretitza, i l’extrema dreta espera, serena. 

La vostra associació rebutja obertament la "nostalgérie" (Algèria francesa). 

Quins mecanismes utilitzeu per construir una memòria crítica del colonialisme tot 

reconeixent el trauma de l’exili? 

Jo preferiria parlar d’‘anàlisi crítica’ en lloc de ‘memòria crítica’, seria més 

senzill! Si m’aferrés a la ‘memòria’, no tindria altra opció que dir que el que 

pensava en aquell moment, el que conservo en la memòria d’aquell temps en què 

era "Algèria francesa", queda contradit pel que sé avui... 

El trauma de l’exili va ser real i ha estat digerit. Reconèixer-ho no impedeix en 

absolut treballar en una crítica de la colonització d’Algèria. En termes generals, 

colonitzar un país implica negar-ne la història, destruir-ne el patrimoni social, 

cultural i material, sotmetre la població indígena, etc. A Algèria va passar el 

mateix que en altres països colonitzats, amb la variant que va ser una colonització 

de poblament. 

46 



 

L’ANPNPA no té la pretensió de produir una memòria o anàlisi crítica completa 

de la colonització d’Algèria, però sí que hi volem contribuir. Molts historiadors 

treballen aquesta qüestió (a França, Algèria, altres llocs d’Europa o als Estats 

Units), i els seus treballs han fet avançar molt el coneixement sobre els 132 anys 

de dominació colonial. Una història lúcida i desapassionada de França a Algèria 

s’està escrivint gràcies a ells. 

Un dels aspectes de la nostra acció és contribuir a la difusió d’aquests treballs en 

l’esfera pública: organitzant trobades, debats, intervencions en àmbits escolars, 

esdeveniments culturals al voltant de la història compartida dels dos països, o 

concentracions al voltant de dates simbòliques de la colonització o de la guerra. 

Un altre aspecte —a més dels testimonis directes dels membres de l’associació— 

és treballar per la reconciliació entre els dos països, per enfortir l’amistat entre els 

pobles de les dues ribes de la Mediterrània, i a França, lluitar contra el racisme 

hereu del fet colonial. 

L’historiador Benjamin Stora parla d’un “oblit oficial” després de 1962. Com 

vau viure personalment aquest silenci? I com penseu que ha marcat les diferents 

generacions de pieds-noirs? 

Jo vaig viure personalment aquest oblit, en la mesura que per a mi mateix Algèria 

va romandre durant molt de temps en segon pla (vegeu més amunt). Quan ho 

analitzo avui, no puc fer altra cosa que donar la raó a Stora (una vegada més), i dir 

que aquest ‘silenci’ té l’origen, en gran part, en la voluntat conjunta d’ocultació 

per part dels governs francès i algerià. 

A Algèria, el poder establert des de la independència no ha deixat mai de 

manipular la història per consolidar la seva dominació. Va imposar una versió 

“culturalista” de la identitat nacional algeriana —com va resumir Ben Bella en un 

dels seus primers discursos de 1962: “Som àrabs, som àrabs, som àrabs! ... i 

Algèria és un país àrab i musulmà”— esborrant així la gran riquesa que 

constitueixen les seves diversitats ètniques, lingüístiques i culturals. 

L’ensenyament de la història ha completat aquest quadre durant molt de temps, 

afirmant que Algèria només tenia una història: començant amb les invasions àrabs 

47 



 

i acabant amb una guerra d’independència idealitzada, liderada per un poble 

heroic unit darrere del FLN i l’islam, enfront del colonialisme francès. 

Hi hagué després episodis dramàtics, com l’assassinat del president Boudiaf, la 

dècada negra del terrorisme islàmic i les esperances frustrades amb l’aixafament 

de les revoltes populars del Hirak (2019-2021). L’opaca constel·lació 

politico-militar que continua al poder no té altre projecte que mantenir la seva 

dominació, i per a això desplega dues armes: la repressió per contenir la 

contestació política i social, i, com a contrapès, una versió purament ideològica de 

la història per reforçar la identitat, l’orgull i la solidaritat nacionals. 

França no es queda enrere. La història comuna amb Algèria mai ha deixat de ser 

reinterpretada, i aquestes interpretacions han estat utilitzades com a arguments en 

el debat polític nacional. El discurs sobre el període colonial —no només per part 

de la dreta, i sovint en una ignorància espectacular dels treballs historiogràfics— 

s’ha reduït durant molt de temps a una reaparició de les tesis més extremes, des de 

l’apologia del règim colonial fins a la nostàlgia per l’Algèria francesa. Així, en 

l’inconscient col·lectiu, Algèria ha romàs com un enemic a combatre, i aquest 

inconscient transcendeix de vegades les fronteres ideològiques. N’és prova l’èxit 

puntual de la tesi dels “beneficis” de la colonització, o el racisme persistent cap a 

les poblacions d’origen magribí i els seus descendents. 

I a França, a diferència de la majoria de països europeus, no s’ha fet un veritable 

judici de la colonització —encara que la situació evoluciona lentament: una mica 

amb Hollande, una mica més amb Macron... 

Els Pieds-noirs, evidentment, han estat sensibles a tot això, sobretot quan 

predominava la glorificació del passat colonial, que alimentava els nostalgériques 

en la seva nostalgérie. Però avui dia, els Pieds-noirs i els seus descendents estan 

plenament integrats en la societat francesa, i no crec que analitzin aquestes etapes 

o aquestes evolucions de manera gaire diferent a com ho fan la resta dels 

francesos. 

6. Politització i instrumentalització 

48 



 

El Front National (avui RN) ha convertit els Pieds-noirs en un símbol de la 

“resistència a la immigració”. Com analitzeu aquesta apropiació? Segons 

vosaltres, respon a una autèntica adhesió del col·lectiu o es tracta d’una 

construcció política? 

El FN/RN voldria reduir els PN a aquells PN d’extrema dreta (n’hi ha, com també 

hi ha molts francesos no PN que són d’extrema dreta). Això és, evidentment, una 

construcció política en què el FN/RN idealitza el seu PN —diguem-ne el PNexd 

(PN d’extrema dreta); però, un cop més, els PN es distribueixen com els altres en 

l’escenari polític, voten com els altres. Per tant, no es pot parlar d’una adhesió 

col·lectiva! Aquesta construcció pretén presentar els PN com si tots fossin PNexd, 

testimonis que han viscut la guerra desencadenada pel poble algerià i que, per tant, 

saben el perill que representen les poblacions de les antigues colònies; aquelles 

que emigren i que cal rebutjar... i estigmatitzar alhora aquells que, vivint a França, 

siguin ciutadans francesos o no, són originaris d’aquestes antigues colònies. 

L’article 4 de la llei del 23 de febrer de 2005 exigia que l’ensenyament posés en 

valor “el paper positiu de la presència francesa a ultramar”. Quina va ser la 

posició de l’ANPNPA respecte a aquesta llei? Com expliqueu que un 64% dels 

francesos la donessin suport, segons les enquestes de l’època? 

A la declaració dels membres fundadors de l’ANPNPA el 2008 hi figurava el 

següent fragment: “homes i dones [...] que han viscut sota el jou del sistema 

[colonial] i n’han estat sovint instruments inconscients i a vegades víctimes, han 

contribuït útilment al progrés del país i de les seves poblacions.” 

A la nostra assemblea general de 2015 vam votar per suprimir la segona part 

d’aquesta frase (gairebé unanimitat, 4 abstencions): “...han contribuït útilment al 

progrés del país i de les seves poblacions”, perquè ressonava massa amb l’article 

sobre “els aspectes positius de la colonització” de la llei del 23 de febrer de 2005, 

article votat per l’Assemblea Nacional i després suprimit pel Consell d’Estat. 

La raó ens semblava senzilla. Si els centenars de milers d’europeus que hi van 

viure i treballar, juntament amb els indígenes, van fer progressar el país 

49 



 

(carreteres, preses, ferrocarrils, l’assecament de la Mitidja i tot el que vulgueu), 

aquests avenços van beneficiar essencialment la potència colonitzadora 

—França— per explotar les riqueses del país, i només molt desigualment a la 

població algeriana. El benefici que n’obtenia la població indígena, mantinguda 

majoritàriament en una pobresa extrema, no compensava de cap manera el que la 

colonització li havia pres. 

No em sorprèn el que diu l’enquesta, amb un 64% dels francesos considerant 

aquest paper com a positiu. La majoria de la població de la França metropolitana 

no tenia cap problema amb la continuació de la colonització; els francesos van 

mantenir-se partidaris de “l’Algèria francesa” gairebé fins al final de la guerra 

d’independència, sempre donant suport als seus governants: els socialistes i 

Mitterrand fins al 1958, després De Gaulle fins al 1960, abans que aquest acceptés 

la impossibilitat de conservar Algèria; i després, van donar suport a De Gaulle 

quan va renunciar! 

7. Futur i transmissió 

Quins espais de diàleg heu construït amb la comunitat algeriana a França? I amb 

els descendents de Harkis37? 

Comptem dins d’aquesta comunitat tant els algerians que viuen a França, com els 

francoalgerians i els francesos d’origen algerià. A escala nacional, no hi ha 

organitzacions que en siguin realment representatives, excepte estructures oficials 

com el Centre Cultural Algerí de París (CCA), amb el qual mantenim contactes 

puntuals. En canvi, a nivell local —a les ciutats i regions on l’associació és 

activa— mantenim relacions continuades amb moltes associacions algerianes o 

francoalgerianes. Això es concreta en iniciatives comunes, sobre cultura o 

història, en crides conjuntes a manifestar-se o a commemorar moments importants 

de la nostra història comuna, etc. Pren formes diferents segons la ciutat o la regió, 

però per a nosaltres és essencial mantenir i enriquir aquesta relació. 

37 Explicar i dir que no s’ha inclòs al treball per motius de extensíó 

50 



 

No mantenim la mateixa relació amb associacions de descendents de harkis; n’hi 

ha poques, i la majoria són organitzacions tan nostalgiques com l’ADIMAD o el 

Cercle Algérianiste! En canvi, molts de nosaltres tenim contactes amb 

descendents de harkis, sobretot en el marc d’intervencions conjuntes en centres 

escolars. 

En un context d’ascens de l’extrema dreta a Europa, quina lliçó pot oferir 

l’experiència dels Pieds-noirs progressistes? 

A França, com en altres llocs d’Europa, l’ascens de l’extrema dreta va 

acompanyat d’una revalorització del passat colonial, i per tant de l’afirmació que 

els pobles colonitzats són per naturalesa inferiors i perillosos quan es revolten. 

Són aquests mateixos pobles —inferiors i perillosos— els que avui truquen a les 

portes d’Europa, una onada migratòria que ens ha d’ofegar! I aquest discurs, difós 

per l’extrema dreta, funciona, i fins i tot es desenvolupa en països que no tenen 

passat colonial (Hongria, Polònia...), un racisme “postcolonial” envers els 

migrants. 

Si l’experiència dels PN progressistes a França té quelcom de positiu, és haver 

contribuït a contradir les tesis defensades per l’extrema dreta sobre la colonització 

d’Algèria, a lluitar amb d’altres contra la reaparició d’aquestes idees, i sobretot 

contra el racisme que se’n deriva, que no és islamofòbia, sinó simplement racisme 

antiàrab/anti-algerià... 

Si hi ha una lliçó a oferir, és la de mostrar en cada país com ressona el passat 

colonial i combatre el racisme que se’n deriva. 

Quins consells donaríeu als joves investigadors que vulguin estudiar aquest 

període sense caure en simplificacions binàries (víctimes/perpetuadors) i evitant 

tant l'estigmatització com la idealització? 

Des del meu punt de vista (soc investigador del CNRS en un camp ben diferent: la 

genètica del desenvolupament animal), la recerca històrica no és diferent d’altres 

disciplines: cal estar al dia de la bibliografia, valorar serenament si les dades 

d’altres estan o no impregnades de biaixos ideològics, i basar el propi treball en 

51 



 

una aproximació científica (exploració d’arxius, contrast de les dades que se 

n’extreuen amb les propostes o hipòtesis d’altres investigadors, avaluar en quin 

grau les confirmen o les contradiuen, etc.). 

Sé que en les ciències humanes, com la història, és més difícil escapar de les 

ideologies dominants. Però com evitar les simplificacions binàries 

(víctimes/perpetuadors, estigmatització/idealització) si no és refusant-les 

explícitament? 

Com veieu el relleu generacional dins de la comunitat pied-noir? S’observa un 

canvi d’actitud? 

La referència familiar continua sent molt important entre els PN, i la segona i 

tercera generació hi són encara sensibles, però de fet s’han anat desvinculant 

progressivament dels “valors pieds-noirs” que tenien els seus ascendents. És una 

evolució normal: cadascú s’ha obert a altres cercles més enllà del familiar, ha 

après d’altres persones fins a construir la seva pròpia “visió del món”. 

Una nota personal sobre aquest punt: una trobada familiar va reunir una 

quarantena de joves de la meva família, tots nascuts a França, als quals havia 

enviat una nota de presentació de l’ANPNPA. En un impuls generós, tots van 

adherir-se a l’associació, trobant-ne l’acció justificada, però sense militar-hi 

activament (excepte en actes culturals i lluites antiracistes). 

Finalment, quina lliçó podria oferir l’experiència Pied-noir a una Europa 

contemporània marcada per les migracions i les crisis d’identitat? 

Els PN són descendents de migrants vinguts de tots els racons d’Europa, i ells 

mateixos van migrar d’Algèria cap a França. Fins i tot en ciutats com Marsella, on 

van arribar en massa, la seva instal·lació no va generar grans problemes. Si 

l’experiència va ser un èxit, és perquè hi havia una voluntat política perquè així 

fos. 

Els nostres països tenen identitats, sí, però identitats que resulten de barreges de 

pobles, d’històries i cultures diverses, etc.; i aquestes identitats no deixen mai de 

52 



 

canviar! L’arribada d’un milió de PN el 62 va modificar profundament la identitat 

de França. Això podria ser un exemple... si no visquéssim en una societat 

temorenca, desconfiada, contaminada per la gangrena de l’extrema dreta... si hi 

hagués voluntat política, tant a escala nacional com europea. 

b. Annex 2: Consentiment per a l’ús de l’entrevista 

 

 

 

 

 

53 


