Diposit digital
de documents
de la UAB

UAB

Universitat Autonoma
de Barcelona

This is the published version of the bachelor thesis:

Navarro Paset, Roger. Georges Bataille i la disciplina dels limits : explorant les
possibilitats d’escriure sociologia. Treball de Final de Grau (Universitat
Autonoma de Barcelona), 2025 (Sociologia)

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/324588

under the terms of the [(COIEEISEN Jicense.


https://ddd.uab.cat/record/324588

INFORME FINAL

GEORGES BATAILLE I LA DISCIPLINA DELS
LIMITS:

EXPLORANT LES POSSIBILITATS D’ESCRIURE SOCIOLOGIA

UAB

Universitat Autonoma
de Barcelona

Facultat de Ciencies Politiques i Sociologia
Treball de Final de Grau
2024 /2025

Roger Navarro
Tutora: Maria del Mar Griera

Grau en Sociologia



Georges Bataille i la disciplina dels limits

AGRAIMENTS.
Vull expressar el meu agraiment a totes les persones que m’han donat suport durant aquest

procés. Pero, sobretot, agraeixo profundament a la Mar la seva paciéncia i la disponibilitat

per escoltar 1 considerar les meves inquietuds al llarg del desenvolupament d’aquest treball.



Georges Bataille i la disciplina dels limits

INDEX.

1. INTRODUCCIO.
1. 1. BREU BIOGRAFIA.
2. BATAILLE: CANALITZAR ELS MARGES A TRAVES DE LA SOCIOLOGIA.

3. APUNTS PER A UNA GENEALOGIA HISTORICA DEL FET SOCIAL EN
BATAILLE.

3. 1. GENEALOGIA DE L’ESSER SOCIAL: DE L’HOMO FABER A L’HOMO
EROTIC.

3.2.LA SOCIETAT O L’ESTRUCTURA ELEMENTAL DE LES PROHIBICIONS.
3. 3. TRANSGRESSIO COM A ACCIO SOBIRANA.
3.4. BREU APROXIMACIO A L’EROTISME.
4. UNA DEFINICIO INTERNA DE SOCIOLOGIA.
4. 1. INCURSIONS SOCIOLOGIQUES.
4.2. IMPUGNAR LA MODERNITAT.

4. 3. UNA DISCIPLINA DE LA SOBIRANIA I ELS LIMITS DE LA
FENOMENOLOGIA SOCIAL.

5. LES TENSIONS EN EL DISCURS SOCIOLOGIC DE GEORGES BATAILLE.
5. 1. CIENCIA CONTRA BOGERIA.
5.2. FETS SOCIALS EXTERNS CONTRA EXPERIENCIA INTERIOR.
5.3. SOCIOLOGIA CONTRA TEOLOGIA.
6. LA RECEPCIO INSTITUCIONAL DE BATAILLE COM A SOCIOLEG.
7. CONCLUSIONS: LiIMITS I POSSIBILITATS D’ESCRIURE SOCIOLOGIA.
8. REFERENCIES CONSULTADES.
9. ANNEXOS.

5
7
9

12

12
15
17
19
21
21
25

31
37
37
39
41
45
48
51
58



Georges Bataille i la disciplina dels limits

Penso que el que m'obliga a escriure €s la por de tornar-me boig

G. Bataille, Sobre Nietzsche (2018)



Georges Bataille i la disciplina dels limits

1. INTRODUCCIO.

Classificar una obra tan turbulenta com la de Georges Bataille resulta, com a minim,
problematic. El seu pensament s’articula des del marge, des d’un lloc liminar que fa émfasi
als contorns de la humanitat tal com ha estat historicament apresa. D’aquesta manera, les
seves formulacions no es presenten com a definides sind, per contra, son escletxes que
s’obren en els clarobscurs de la teoria, desafiant i exposant les fissures. Paral-lelament, pero,
la tasca de delimitar una disciplina que prengui com a objecte final el pensament mateix
—com ¢s el cas de la sociologia— exigeix igualment d’un esfor¢ considerable respecte de les
seves propies condicions de possibilitat. D’aquesta manera, 1’evident tensidé entre la
irreductibilitat 1 la constant obertura del pensament en Bataille amb la necessitat operativa de

dibuixar un frontera a tota empresa sociologica esdevé productiva.

Pel context en que escriu, Bataille és fill d’una successié de tradicions i de discursos que
esdevenen catalitzadors, no només per a la consegiient sociologia moderna, sind que també
pels problemes del pensament en general. Val a dir que el gal, al llarg de la seva vida, refusa
qualsevol substantiu —sobretot el vocable filosof—; per bé que accepta, sense reserves,
incorporar-se explicitament a un projecte sociologic i, per tant, autodenominar-se com a
socioleg. Aleshores, els seus esforcos intel-lectuals apunten a la possibilitat de construir una
sociologia, o una disciplina amb pretensions sociologiques, que versi sobre alld que,
historicament, ha estat relegat als marges 1 que, encara avui, persisteix com a residual en el
teixit de les nostres societats contemporanies. Lluny de concebre 1’anterior volatilitat entre
tancament disciplinari i ’eclecticisme del franceés com a irreconciliables o, fins i tot, com a
mutuament excloents, 1’obra de Bataille ens pot elevar al pla de la reflexivitat i donar compte
d’uns limits per a la teoria sociologica. D’aquesta manera, el nostre projecte d’investigacio es
construeix a partir d’una doble pregunta que n’actua com a guia. La primera té un caracter
més introductori 1 descriptiu, centrada en 1’obra general de Bataille; la segona —que deriva
de la primera—, és de caire més analitic i aplicada al sentit més intim d’aquest treball.

a) Com es construeix una teoria dels limits en Georges Bataille i de quina manera
aquesta s articula amb la seva trajectoria vital i el context intel-lectual en que va
desenvolupar la seva obra?

b) Fins a quin punt les tensions fundacionals que Georges Bataille introdueix en la seva
obra exposen les condicions de possibilitat sobre les quals s 'han construit els contorn

de la sociologia com a ciencia moderna?



Georges Bataille i la disciplina dels limits

El treball, doncs, busca, d'una banda, recolzar-se en les definicions i precisions propies del
text escrit per Georges Bataille 1, de I’altra, incidir en la reflexivitat i les coordenades
historiques de la seva figura com a escriptor, amb 1’objectiu de pensar les condicions de
possibilitat de la sociologia o, més radicalment, la possibilitat mateixa d’escriure sociologia.
La primera part del treball s’ocupara de copsar molt breument una possible definicié de la
funcido del socioleg 1 del seu camp de treball per donar compte de la posterior
conceptualitzaci6 que efectua Bataille i de 1’obertura epistemologica des de la qual escriu. El
seglient apartat es dedicara a la reconstruccio de la teoria de Georges Bataille, amb especial
atencio a la seva formulacio sobre la génesi de 1’ésser social i de la societat, fonamental per a
la posterior construccid sociologica del coneixement —sent aquesta incidéncia a tall
propedeutic.

Aleshores, exposat el seu particular plantejament sobre el naixement de la societat, el treball
es concentrara en explorar les possibilitats que el seu discurs obre per a la construccid del
coneixement sociologic. Tenint en compte que partim d’una obra fragmentaria i dispersa,
aquest apartat busca intentar dotar de coheréncia i reconstruir les traces sociologiques
presentes en la multitud de textos de Bataille 1 rescatar-ne el significat. Aixo ho despleguem
en tres parts: primer, destriem 1’activitat més explicitament sociologica present en Bataille;
segon, contextualitzem la seva recerca sociologica en els temps historics en que escrivia i
amb relaci6 al llegat de qué es nodria i, finalment; exposem les qiiestions més metodiques i
els elements que més ’allunyen de la sociologia convencional accentuant la seva inclinacio

fenomenologica.

En el proxim apartat analitzarem com Georges Bataille combina una activitat proxima a la
sociologia convencional amb aspectes més marginals de la seva obra, els quals acaben
condicionant i distorsionant el seu enfocament. Aquesta tensio revela la voluntat de 1’autor
d’emprar un discurs sociologic per abordar fenomens que, de fet, transcendeixen els limits
habituals de la disciplina. En concret, posarem en relleu la tensié que emergeix en la
reconstruccid de la seva proposta sociologica a partir de tres antindmies que 1’aparten d’una
concepcio ortodoxa i convencional de la sociologia, com veurem: ciéncia contra bogeria; fets
socials externs contra experiéncia interior i, finalment; sociologia contra teologia.

Posteriorment, es proposa ’exercici de revisar I’'impacte de Georges Bataille a través de
I’analisi d’alguns dels principals portals académics 1 universitaris oficials amb I’objectiu de
relacionar com ha estat incorporat en el coneixement institucional segons disciplina, el pais

d’origen del document i, finalment, el tipus de document. En definitiva, buscarem identificar



Georges Bataille i la disciplina dels limits

quins sectors académics reclamen el llegat teoric de Bataille per veure quin és el seu encaix
després d’haver desenvolupat com es dilucida la seva postura explicitament sociologica i

general.

Finalment, en les conclusions es buscara lligar els arguments exposats en els apartats generals
per tal de valorar com Georges Bataille construeix una concepci6 fertil de sociologia, tenint
en compte els objectius que s’havia proposat, les limitacions propies dels marges des d’on

escriu 1 les tensions d’aquesta manera, dibuixar uns contorns a la sociologia oficial.

1. 1. BREU BIOGRAFIA.

La vida de Georges Bataille és la d’una persona que va perdre la fe. Nascut el 1897 a la vil-la
occitana de Billom, la seva infantesa quedaria marcada per la malaltia del seu pare i els
horrors d’aquest, el qual patia sifilis paralitica 1 cegues, aixi com per la seva posterior mort, la
qual ocurri el 1916 —en plena Guerra Gran—, per I’abandonament de la familia que,
veient-lo incapacitat, 1’abandona per fugir de les tropes alemanes. Probablement, la mort del
seu pare ¢és la carrega més important, dolorosa i duradora, que Bataille s’imposa la resta de la
seva vida. Se li suma la posterior bogeria peridodica de la seva mare, la qual s’intenta suicidar
repetides vegades. Totes aquest material vivencial, traumatic, foren reviscuts per Georges al

llarg de la seva obra, en el sentit més obsce (Bataille, 1981).

Ingressa en un primer moment a un seminari catolic fins que 1’abandona convertint-se en ateu
el 1922. Aleshores entra a 1’Ecole des Chartes de Paris per a formar-se com a medievalista.
Viatja a Madrid el 1923 per assistir a la Escuela de Altos Estudios Hispanicos 1, assistint als
toros, quedaria colpit per la tragica mort del torero Granero. Aquell mateix any descobreix a
Nietzsche i1 Freud i, un any més tard, esdevindria bibliotecari a la Bibliotheque Nationale de
Paris. També al 1924 es casa amb ’actriu Sylvia Maklés amb qui se separaria el 1934 quan
aquesta el deixa per Jacques Lacan, pero mantenint ella el cognom artistic Bataille.

Comenga a escriure per recomanacié del seu psicoanalista, Adrien Borel i, tot i que la seva
activitat primera és literaria i recorre a 1"is de pseudonims per l'obscenitat i horror del seu
contingut, aixo canvia quan busca professionalitzar-se.

Contacta amb els surrealistes el 1930 1 s’hi acaba afrontat —acusant-los d’idealistes— i
abragant una noci6 de baix materialisme. André Breton, lider surrealista, ataca a Bataille

describint en el seu Segon Manifest Surrealista:


https://www.zotero.org/google-docs/?6Hh2Uk

Georges Bataille i la disciplina dels limits

Aquell que durant les hores del dia passeja els seus curosos dits de bibliotecari sobre
antics 1 sovint seductors manuscrits [...] s'atreveix a la nit de les immundicies amb
que li agradaria veure carregats aquests textos igual que ho esta ell (Breton, 2001:
151).

A la vegada el 1931, simpatitza amb el Cercle Communiste Démocratique, agressius contra
I’estalinisme, on sera acusat per Simone Weil en tant que: “la revoluci6 és per a ell el triomf
de l'irracional, per a mi del racional (Diaz de la Serna &, 2015: 198). La ruptura pero, és
personal, el 1935 amb la crescuda dels feixisme i la incapacitat dels partits obrers, Bataille
assenyala la incapacitat de “confiar en el comunisme” (Bataille to Leiris, abril 1935: 112).
Aquests anys seran fertils en el pensament de Bataille, destaquem la seva assisténcia als
seminaris sobre Hegel presentats pel rus Kojéve' d’on en sortia: “esclatant, aixafat, mort dues
vegades: sufocat i transfixat” (Surya, 2010: 196). Al llarg de tota aquesta ¢poca també
donaria compte del llegat de la socioantropologia francesa, sobretot la de Durkheim i Mauss,

fonamentals en el seu pensament.

A mitjans de de la Segona Guerra Mundial s’ailla definitivament i comenca la seva etapa més
obscura, tot 1 que la depravacio és una qiiestio constant en el seu pensament. Finalment, mor
el 1962, sent una de les figures més inquietants de tot el pensament occidental i ocupant una
posicid secundaria tot 1 que la seva influencia és facilment rastrejable en les principals

autoritats intel-lectuals posteriors, des de Foucault fins a Deleuze.

! Hi assistirien altres personalitats com Queneau, Lacan, Merleau-Ponty o Sartre, entre d’altres.


https://www.zotero.org/google-docs/?RzeEFz
https://www.zotero.org/google-docs/?zpqPEG

Georges Bataille i la disciplina dels limits

2. BATAILLE: CANALITZAR ELS MARGES A TRAVES DE LA SOCIOLOGIA.

L'any 1925, Georges Bataille, en una carta adregada al seu amic i etnograf Michel Leiris, feia
gala del seu “potencial d’eclecticisme i oportunisme” fins al punt que ho considerava com el
“principal motiu per esperar que els meus esforcos actuals arribin a alguna cosa” (Bataille et
al., 2008: 82). Aquesta particularitat, percebuda per si mateix com una fortalesa, no evitara,
perd, que el 1937, Bataille es decanti per inscriure’s en la tradicio sociologica i accepti els
drets i deures que aquesta li comporten. Aquest estatus de figura fronterera o ecléctica ha de
ser abordat entenent la seva produccié teorica no com una anomalia dins dels sabers més
ortodoxos o legitimats sociologicament, sin6 com una pe¢a clau en la dinamica de

construccio 1 transformacio dels discursos socials.

Ara bé, no podem admetre definitivament que Bataille caigui de ’altar de la sociologia, si es
vol, tradicional. Si I’esséncia del socioleg €s una capacitat, concretament, la de “passar de les
transformacions més impersonals i remotes a les caracteristiques del jo huma, i de veure les
relacions entre ambdues” (Mills, 1978: 19), res ens porta a pensar que Bataille quedi en fora
de joc. O, per exemple, en el cas de Weber, que correlaciona la ciéncia amb la tasca
d’especialitzacio 1 reconeix la fortalesa en 1I’emplagament aillat des del qual es treballa
(Weber & Abellan, 2009: 82), la definicié d’autor aleshores es defineix en virtut de 1’objecte
d’estudi, per molt primmirat que sigui. Tamb¢ pot ser que el producte final de la sociologia i
el seu reconeixement depengui de la tensio entre el pensar 1 I’actuar de I’home, €s a dir, entre
“impulsos compromesos i impulsos distanciats” com ho proposaria Norbert Elias (1990: 12)
pero, com en els anteriors casos, la sociologia tampoc queda limitada a un terreny fixat. Els
tres anteriors son exemples de la contingencia de la sociologia fruit de la seva inscripcié en
negar a acceptar un objecte fix, dogmatic i congelat, doncs “historia i sociologia s’ocupen del
mateix objecte” (Ferrarotti & Almagro, 1996: 87).

Potser és Foucault (1969), qui elaborant la seva nocid de fonction-auteur posa en entredit la
importancia de Qui parle? —prioritzant una analisi que desplaca el subjecte historic i
personal. Aquest raonament portaria impresa certa condici6 analitica anterior, a saber, que “el
coneixement 1 el subjecte es veuen com a emanacions fictives d’una llengua 1 d’una
escriptura que subverteixen sense parar tots els intents de 1’agent huma d’afirmar qualsevol
grau de domini [...] sobre el seu funcionament” (Burke, 2022: 14). Del que es tracta és que
I’escriptor modern “neix simultaniament amb el seu text” tal com ho proposaria Barthes

(Barthes, 2016: 3) i1 ho subscriuria Foucault, 1, per tant, aplicable en aquest cas en tant que la


https://www.zotero.org/google-docs/?ql3oVC
https://www.zotero.org/google-docs/?ql3oVC
https://www.zotero.org/google-docs/?Vm1f8C
https://www.zotero.org/google-docs/?gzgK2u
https://www.zotero.org/google-docs/?M8t58C
https://www.zotero.org/google-docs/?mBJaiW
https://www.zotero.org/google-docs/?DKL9e3
https://www.zotero.org/google-docs/?XIup8O
https://www.zotero.org/google-docs/?AVzkVW

Georges Bataille i la disciplina dels limits

sociologia és una ciéncia moderna. Aleshores, Bataille és una funcié del mateix discurs, una
funcio-autor.

En ultima instancia, aquesta funcié és classificatoria, és un constructe interpretatiu, “que
sorgeix de la nostra manera de tractar els textos” (Wilson, 2004: 350) —de tal manera que
I’autor del text es desmarca de 1’individu historic que I’ha escrit dotant de sentit un conjunt
d’obres. Georges Bataille mori el 1962, pero la fonction-Bataille viu a través d’una confusio
lingiiistica i historica amb els discursos, com a pivot transdiscursiu que activa uns textos no
necessariament interrelacionats. D’aquesta manera, L’ Erotism, La Part maudite o Le Bleu du
ciel son materies primeres innocents “a les quals apliquem aquells procediments
interpretatius que construeixen la funci6 d’autor” (Wilson, 2004: 352) motiu pel qual Derrida
defineix 1’autor com a significat trascendental (Burke, 2008: 22), causa unitaria i font d'una
cadena d’efectes textuals.

Hi ha una afinitat entre el plantejament de Bourdieu sobre la teoria sociologica com a
“principi unificador del discurs” (Bourdieu et al., 2002: 50) i ’estratégia que aqui proposem.
Segons ’autor de La distinction, la funcid principal de la teoria és assegurar la ruptura
epistemologica que permet establir “un principi que expliqui les contradiccions, les
incoheréncies o les llacunes” (Bourdieu et al., 2022: 49). Tanmateix, la unitat del discurs no
sorgeix de manera immediata, sind que ¢és el resultat d’una operacio interpretativa previa.

En el nostre cas, aquesta operacid consisteix a construir Bataille com a socioleg —si més no
com a figura que permet pensar sociologicament—; assumint que la unitat del discurs no es
fonamenta en 1’existéncia propia de I’objecte, sin6 en el “joc de regles que fan possible
durant un periode determinat 1’aparicio d’objectes [...] retallats per mesures de discriminacio i
de repressi¢” (Foucault, 2004: 53). Aixi, Bataille, entés com un constructe interpretatiu, a
través de les seves disposicions de sabers i1 els seus mecanismes d’activacié de veritats i
procediments, assenyala el context de produccié de la sociologia, tot delimitant-ne els limits 1
obstacles. Més concretament, contribueix a determinar “les condicions en que es pot discernir
allo veritable del fals, en el pas d’un coneixement menys veritable cap a un coneixement més
veritable” (Bourdieu et al., 2022: 20).

Si recapitulem, de D’anterior discussié podem admetre dues consideracions respecte de
Bataille. A saber, la seva funci6 d’unificacio del text a través de, provisionalment, la idea de
sociologia. La segona, a condici6 de la primera, ens diu que és en 1’analisi del seu text, de les
seves operacions internes, de les anades i tornades teoriques, en virtut de les quals podem
fer-ne emergir una idea de sociologia unificadora amb la seva obra. Aixi doncs, donar compte

de les complexitats de la seva obra, la possibilitat de decantar uns objectes d’estudi historics,


https://www.zotero.org/google-docs/?WvDxyr
https://www.zotero.org/google-docs/?RoDRIL
https://www.zotero.org/google-docs/?KQlXNo

Georges Bataille i la disciplina dels limits

unes formulacions inspirades en un llegat teoric i, sobretot, d’entendre per a Bataille quina és

la tasca de la sociologia i a que s’ha de dedicar, sera fonamental.



Georges Bataille i la disciplina dels limits

3. APUNTS PER A UNA GENEALOGIA HISTORICA DEL FET SOCIAL EN
BATAILLE.

Es en aquesta primera part que recuperem de manera immediata la nocié d’autor com a
constructe interpretatiu; en aquest sentit, Bataille apareix com una funci6 significadora que
travessa tota la seva obra. Per tal de tragar un pensament social amb un enfocament d’arrel
ontogenctica, cal adoptar una mirada transversal que recorri el conjunt dels seus textos
escrits, amb ’objectiu de fer-ne emergir una idea possible i, sobretot, d’evidenciar el dialeg
que estableix amb els seus predecessors.

En aquesta seccid inicial, establim els fonaments del seu pensament més elemental, on,
precisament, el pensador francés es proposa comprendre el mateix origen de la humanitat i la
constitucio paral-lela de les societats, en consonancia amb la dinamica a partir de la qual ens

reconeixem com a humans.

3. 1. GENEALOGIA DE L’ESSER SOCIAL: DE I’HOMO FABER A L’HOMO
EROTIC.

La constitucid de la humanitat com a tal és, per a Bataille, la pedra angular de tot moviment
teoric posterior. En certa manera, la disposicid d’una teoria genética ’allunya de les
interpretacions convencionals que, com Durkheim, presentaven una societat acabada, quasi
que amb un fort sentit hermétic. Bataille, en canvi, ens ofereix una genealogia del ser social
sense reserves. Aix0 mateix ho considerem possible pel seu eclecticisme, en tant que va ser
receptor de multiples discursos imperants en la seva vida —alguns d’ells contraposats—; 1
també, perque necessariament, s’ha de recolzar en el fet constitutiu, de tall més antropologic

o, fins 1 tot, ontologic, per tal d’il-luminar la seva posterior obra de caracter sociologic.

El despertar respecte de 1’animalitat és el que determina les posteriors possibilitats humanes.
En altres paraules, la historia implica la negacio de la natura, la “negacié del que s’ha donat,
de tot el que s’ha donat, les conseqiiéncies del qual es porten a I’extrem” (Bataille, 2015: 81).
Abans d’aquest primer moviment negatiu de superacio, la naturalesa apareix com embullada,
i ’existéncia humana ¢€s aleshores el que intenta desprendre’s de I’embullament, [per a més
endavant] reduir-se a la puresa de principis racionals (Bataille, 2018: 261). Quan la humanitat
es fon indistintament amb la naturalesa, el seu sentit de continuitat respecte del tot €s ple,

com aigua dins de I’aigua tant que, de fet, aquest sentit és estrictament inexistent.


https://www.zotero.org/google-docs/?gCRZME
https://www.zotero.org/google-docs/?44xafh

Georges Bataille i la disciplina dels limits

La ruptura s’introdueix per la mort en tant que determinacidé temporal de la nostra
discontinuitat i, per tant, punt d’inflexi6 respecte de la primera animalitat. A propodsit de
Freud, Bataille cedeix a la concessié de 1’enigma de la mort (Freud, 2012: 12), plantejat als
humans sense poder resoldre mai I’origen* d’aquesta formulacid. De totes maneres, si bé el
francés abraga aquesta caixa negra sera en virtut d’analitzar-ne els efectes, doncs, el que és
I’obsessid de la mort, si que troba un origen estrictament social, ja que, préviament, Mauss
I’havia pogut observar en els seus estudis etnografics (Mauss & Lévi-Strauss, 1971: 293). En
la seva Experiencia Interior, Bataille (1973) apunta al fet que “no ho som tot, inclus no tenim
més que dues certeses en aquest mon, aquesta i la de morir” —Ila primera certesa €s, doncs, la
nostra parcialitat, fragmentacio, produida per la discontinuitat que emergeix amb la negacid
de la naturalesa.

Aquestes dues certeses si entren en joc és perque, precisament, assistim al naixement de la
consciéncia humana perque I’animal mor, perd la mort de ’animal és ’esdevenir de la
consciéncia (Bataille, 2005: 11). En aquest punt el gal reclama la versi6 antropologica de
Hegel® presentada per Kojéve et al., (2013: 587). El desig, animal, és anterior al coneixement,
huma. El segon, mant¢ a I’home en una quietud passiva, el primer, el torna inquiet i
I’empenta a 1’acci6. Per a Kojeve, I’accio, “en sorgir del Desig, aspira a satisfer-lo, i solament
pot fer-ho a través de la «negacio», la destruccid o, com a minim, la transformacié de

I’objecte desitjat” (2013: 52).

Aquesta negacio ¢és interpretada com a treball, la negativitat és I’accid. A través del treball els
humans ens reapropiem de la naturalesa, la governem, i, en la mesura en que suposa una
activitat orientada a una finalitat, per exemple, menjar, introduim un sentit d’utilitat envers
objectes que emergeixen com a interrupcions en la continuitat indistinta (Bataille, 2018: 34).
Les raons del treball huma, les trobem en la naturalesa i, en perseguir fins que li imposa
aquesta, singulars i efimers, la humanitat inventa mitjans universals i duradors (d’Hondt et
al., 1970: 15). Amb el treball, per tant, s’introdueix una nova dimensié temporal futura,
marcada per la nostra finitud, en prometre als qui dominen els impulsos immediats un profit

ulterior 1 d’interés indiscutible (Bataille, 1997: 29). Tanmateix, a través del treball i la

2 Per a Freud és I’horror natural que inspiren al cadaver i les alteracions que aviat s’aprecien en ell (Freud, 2018: 58).

? Estimem la introducci6 del segiient fragment de la Fenomenologia de 1’Esperit per a contextualitzar el marc teoric de qué
Bataille es serveix per a explicar aquest despertar de la consciéncia: «I per tal de presentar-se immediatament, és a dir, per tal
d'aparéixer en escena [l'una per a l'altra] en termes immediats, les autoconciéncies son l'una per a l'altra en la forma
d'objectes corrents, €s a dir, d'objectes comuns; formes o figures autonomes, consciéncies sumides en I'ésser de la vida [...],
que encara no s'’han presentat mituament [és a dir, l'una per a l'altra i una altra per a I'una] com a pur ésser-per a-si, és a dir,
com a autoconsciencies» (Hegel, 2009: 290).


https://www.zotero.org/google-docs/?sBqo3Z
https://www.zotero.org/google-docs/?hXbWs4
https://www.zotero.org/google-docs/?WjdOKH
https://www.zotero.org/google-docs/?DnvQgU
https://www.zotero.org/google-docs/?WOtljz
https://www.zotero.org/google-docs/?goBACx
https://www.zotero.org/google-docs/?goBACx
https://www.zotero.org/google-docs/?zEcDLW
https://www.zotero.org/google-docs/?iWdhMt
https://www.zotero.org/google-docs/?gE74vM

Georges Bataille i la disciplina dels limits

disposicio dels utils desencadenem 1’objectivacié del mén, procés paral-lel al desvetllament
de la nostra consciéncia subjectiva doncs:

Per mitja del treball, 'home ordena el mén de les coses i es redueix, en aquest mon, a
una cosa entre les altres; la feina €s el que fa del treballador un mitja. El treball huma,
essencial per a l'home, és I'inica cosa que s'oposa sense equivoc a l'animalitat.
Aquestes relacions numeriques delimiten aqui un moén del treball i1 del treballador,
reduible a coses, que exclou la sexualitat plenament intima i irreductible (Bataille,
1997: 120-121).

L’ultima linia de I’anterior senténcia de Bataille ens connecta amb [’altra qiiestio relativa al
procés dialectic pel qual es desvetlla la humanitat. Hem parlat de 1’accio, del treball, pero hi
ha una motivaci6 original ja mencionada, el desig. Essencialment, per al frances, la dialectica
“oposa el jo 1 laltre, i és exacte a dir que encaro sempre 1’altre com a objecte d’un desig, que
el jo és subjecte del desig 1 que aquest [...] €s a priori una impugnaci6é d’un mateix en tant
que ¢és desig d’altre” (Bataille et al., 2005: 61). Entenent que la reproduccid €s el romanent
que ens vincula a I’animal continu, aquesta ens evoca, certament, a la nostra excepcionalitat:
la discontinuitat “entre un ésser i un altre ésser [...] [com] un abisme” (Bataille, 1997: 9). El
desdoblament entre la reproduccié en tant que funcid natural i la fusié sexual, ara que som
discontinus, és 1’erotisme. La primera esta lligada a la continuitat de I’espécie, la segona
postula algo radicalment divers.

Aixi doncs, alteritat, el no-jo, es presenta en aquest nou mon objectiu com a objecte de
desig 1 aixi reciprocament, sense que aquesta conciliacio de contraris arribi mai a cap identitat
(continuitat) a causa de I’abisme permanent en el qual estem abocats. Per a Bataille, aquesta
¢és la principal diferéncia que li reconeix a Kojéve respecte de Hegel, és a dir “un estat
d’esperit radicalment contrari a la «satisfaccié» hegeliana, [...] aqui els contraris
coincideixen” (Bataille, 2018: 99-100). En definitiva, la dialéctica genealogica de Bataille,
requereix d’un objecte erotic determinat, 1’alteritat, per produir la consciéncia de ’home com

a animal erotic (Guerlac, 1990: 93).

En els anteriors paragrafs hem identificat la bifurcacié temporal entre present i futur produida
per la introducci6 de I’objecte 1 el seu desplegament de tal manera que “trenca la continuitat
indistinta, que s’oposa a la immanencia o al fluir de tot el que és, al que transcendeix”
(Bataille, 2018: 35). A través de les oscil-lacions temporals és que Bataille reconeix el
desenvolupament de les societats humanes en termes simbolics i reals. La sociologia, com
veurem, tracta de resseguir les adequacions socials 1 les formes en que la humanitat manifesta

i limita ambdues temporalitats. Es per aixo que Rabaté (2016) es permet assenyalar que el


https://www.zotero.org/google-docs/?wCdoAG
https://www.zotero.org/google-docs/?dIrrwa
https://www.zotero.org/google-docs/?rDDcYZ

Georges Bataille i la disciplina dels limits

recurs hegelia en Bataille subratlla 1’originalitat d’una concepcié temporal dominada pel futur

(52).

3. 2. LA SOCIETAT O DIESTRUCTURA ELEMENTAL DE LES
PROHIBICIONS.

A mesura que els homes es distingeixen dels animals pel treball, paral-lelament, s’imposaren
restriccions conegudes socialment sota el nom d’interdictes o prohibicions que, en un primer
moment, es referien estrictament a 1’actitud envers els morts (Bataille, 1997: 21). D’aqui
deduim un primer fet rellevant per al terreny sociologic, a saber, que aquesta disciplina
cientifica s’ha de dedicar a I’estudi d’aquestes prohibicions en tant que socialment
compartides. Entenent les prohibicions com a negativitat comuna, Bataille (2005) es sorpreén
de veure com aquesta “ha mantingut a través de la terra un estret paral-lelisme dins del
desenvolupament d’institucions bastant estables, que tenen la mateixa forma i els mateixos
efectes” (23). En el fons d’aquesta afirmacid hi ha una critica explicita a Hegel per
individualitzar lo negatiu per bé que “I’individu no esta separat de les funcions socials i

religioses” (Bataille, 2005: 37).

En el desplegament d’aquesta doble naturalesa d’ordre superior, I’home s’ha canviat a si
mateix (Bataille, 2010: 61). Els principals capitols que Bataille dedica a I’ Erotisme tracten de
la imposici6 de les prohibicions que historicament han configurat remotament les nostres
comunitats. Fonamentalment, pivoten al voltant de dues qiiestions essencials, la primera, a
saber, respecte de la mort i la representacio primitiva dels cadavers humans, i, la segona,
relativa a la reproduccid sexual. Ambdues porten la marca de la violéncia i es troben
intimament entrelligades. Nogensmenys, amb el moviment de les prohibicions, ’home es
separa de I’animal, intenta fugir del joc excessiu entre mort i reproduccio en poder del qual
I’animal esta sense reserves (Bataille, 1997. 63). Si més no, aquestes interdiccions no sén
arbitraries, responen a la voluntat societal d’ordenar-se fent factible la seva propia
supervivéncia a través del treball puix que no podria viure si els impulsos naturals afloressin

espontaniament i sense mesura (Bataille, 1985: 31).

Aquesta edificacio de prohibicions dota d’una major complexitat a la societat humana que no
es resta limitada al mon del treball. Del que es tracta és d’entreveure el sistema de negacions i

relacions formals que assegura la seva intel-ligibilitat racional, punt que connecta a Bataille


https://www.zotero.org/google-docs/?xpGXk3
https://www.zotero.org/google-docs/?2yV9PI
https://www.zotero.org/google-docs/?tbhkTX
https://www.zotero.org/google-docs/?EkkpiW

Georges Bataille i la disciplina dels limits

amb I’estructuralisme posterior (Zenkin, 2011: 44). Amb el francés assistim a la construccio
simultania —o successiva— de dos mons: el mén profa i el mon sagrat, que per a Bataille
(1997) “sén les dues formes complementaries. El mon profa és el de les prohibicions. El mon
sagrat s’obre a unes transgressions limitades. Es el mon de la festa, dels records i dels déus”
(49).

L’exemple del qual Bataille extreu el material per a configurar la seva nocié de sagrat és el
tabu freudid, el que se’ns “presenta amb dos significats contraposats. Per una part, té el sentit
de «sagraty o «santificaty, 1, per I’altre, el d’«ominds», «inquietanty, «prohibity o «impur»”
(Freud, 2018: 24). Evidentment, també reclama el terme sagrat presentat en Durkheim quan
aquest en Les Formes Elementals de la Vida Religiosa, circumscriu les religions per presentar
el mén en “dos dominis que comprenen, un, tot lo sagrat, 1’altre, tot lo profa” (Durkheim,
2000: 54). Com hem dit, Bataille s’allunya en certa manera del pare de la sociologia francesa
en vincular les anteriors nocions amb la seva genealogia de la humanitat:

Ara bé, allo que, en el mén de la practica, va aparcixer sota l'aspecte de la
contradiccio, ha aparegut per aix0 mateix com a sagrat o, en altres termes, com a
prohibit. En el si del mon de la practica, allo sagrat és essencialment el que, encara
que impossible, és cert, pero, el que, alhora, és rebutjat del mon de la practica (en tant
que podria destruir-lo) i valoritzat per alliberar-se de la subordinacié propia d'aquest
mon. El seu valor no €s, com sembla, essencialment negatiu (Bataille, 1996: 78).

Bataille substitueix la “negativitat inconscient d’interdiccié per la negativitat hegeliana de la
consciencia que s’oposa a la continuitat” (Guerlac, 1990: 95) —rastrejant aixi I’aspecte de lo
prohibit en la mateixa genealogia de 1’home social. D’aquesta manera, introdueix una nova
dimensio en la dialectica, la diferéncia estructural entre aquestes dues esferes violentment

confrontades.

Reprenent la centralitat de la temporalitat, la continuitat —sentit del qual només és possible
deixant enrere 1’animalitat—, oposa en ’home a la pobresa dels utils profans (de 1’objecte
discontinu) tota la fascinaci6é del mén sagrat (Bataille, 2018: 40). Precisament, en la religio,
pel fet d’ostentar el monopoli tradicional de lo sagrat:

de manera essencial, els actes tenen el seu valor immediat, un valor sagrat [...]. Pero
el valor sagrat no deixa de ser, en el seu origen, immediat: només té sentit en I’ instant
d’aquesta transfiguracio, quan passem del valor til al valor Gltim, amb independéncia
de tot efecte posterior a I’instant mateix; en el fons, es tracta del valor estetic
(Bataille, 2010: 259).


https://www.zotero.org/google-docs/?Bn1cZc
https://www.zotero.org/google-docs/?hf9GJl
https://www.zotero.org/google-docs/?GUTMq9
https://www.zotero.org/google-docs/?GUTMq9
https://www.zotero.org/google-docs/?BGmJ84
https://www.zotero.org/google-docs/?oIcdl5

Georges Bataille i la disciplina dels limits

En I’anterior frase, Bataille explica com la immediatesa s’alinea del costat de la vida i dels
objectes sagrats. Aquesta immediatesa, entesa com una inversid per 1’instant, no és en un
principi humana, sin6 que €s la nostra part animal de la qual ens avergonyim i hem volgut
deixar enrere afirmant el calcul racional propici dels tutils 1 la postergacid de la nostra
existencia futura (Bataille, 1996: 17-19). Aquesta dialéctica historica entre mons que es
relacionen amb els tipus de temporalitats no només diferents sind mutuament excloents, entre
el profa i el sagrat, entre la utilitat i la pérdua, “és la que va engendrant les diverses formes
historiques d'organitzaci6 social, amb les mutacions corresponents en els camps de
I'economia, la religid, la politica, l'erotisme” (Bataille, 1996: 26). La vida humana,
resumidament, s’organitza a través d’un sistema de prohibicions com a producte de la
incompatibilitat d’una vida sense mesura i una acci6 desmesurada, on la religié ha estat

I’encarregada de formular aquest problema particular (Bataille, 1990).

3. 3. TRANSGRESSIO COM A ACCIO SOBIRANA.

El segiient pas fonamental en el pensament de Bataille és entendre la prohibici6 en la mesura
en que pot i, en certa manera, ha de ser transgredida. Aquesta premissa constitueix un segon
moviment que emet 1'ésser huma des de les seves coordinades socials. Bataille fonamenta el
model explicatiu base de les comunitats humanes en el sacrifici. Aquest, per la seva
naturalesa, a través del temps “va obrir els ulls de I’home a la contemplaci6 d’aquesta realitat
excessiva, sense mesura amb la realitat quotidiana i que, en el mon religios, rep 1’estrany nom

de lo sagrat. No podem donar una definicio justificable d’aquest terme” (Bataille, 2010: 243).

L’arquetip d’aquest fenomen és el potlatch. Novament, trobem una petjada del pensament de
Mauss i les seves troballes etnografiques que, en aquest cas, es remunten al descobriment del
qual es considera com el model definitiu per a Bataille en tant que quintaessencia del
comportament col-lectiu (Marcel, 2001: 43). Aquest constitueix un sistema total de donacio,
cada regal forma part d’un sistema de reciprocitat basat en compromisos d’honor entre
donant 1 receptor que es perpetua en un cicle d’intercanvis. En algunos casos, el valor del
regal de retorn pot ser major a I’anterior, produint una competicié per I’honor (Mauss, 2002).
El potlatch pot ser endrecat com a fet social total, en tant que expressa “a la vegada i de cop
tota mena d'institucions: religioses, juridiques 1 morals que, alhora, son politiques 1 familiars;
economiques —i aquestes suposen formes particulars de la producci6 i el consum” (Mauss,

2009: 70). Aquestes ultimes estructures de la societat, expressades per una multitud


https://www.zotero.org/google-docs/?oBdOL6
https://www.zotero.org/google-docs/?fNXHpX
https://www.zotero.org/google-docs/?ZE6CvM
https://www.zotero.org/google-docs/?UvHSmm
https://www.zotero.org/google-docs/?NPkg4H
https://www.zotero.org/google-docs/?d1toYw
https://www.zotero.org/google-docs/?d1toYw

Georges Bataille i la disciplina dels limits

d’institucions, son allo caracteristic de la nostra vida comuna, les que ens constitueixen com a
humanitat (Mauss & Lévi-Strauss, 1971: 269-270). El cas del potlatch expressa el mon i la
produccio de riqueses; és una forma de consum i expressidé del metabolisme social. Hi ha
dues accepcions d’aquesta institucié depenent de la tribu, o bé alimentar-ne o regalar-ne a una
altra de forma ostentosa o, la que interessa a Bataille, la destruccid de les riqueses (Saubidet
& Azaretto, 2019: 802) —la qual eludeix a termes sacrificials i rescata I’autor de 1’ Erotisme
per a coincidir amb Mauss que el rastreja com a origen del contracte social, condicid
indispensable de tota sociabilitat (Mauss, 2009: 39). Aixi doncs, per al frances, “el potlatch és
la constitucié d’una propietat positiva de la pérdua —de la qual emanen la noblesa, I’honor,
el rang en la jerarquia— que dona a aquesta institucio el seu valor significatiu” (Bataille,

1999: 33).

Bataille presenta, pero, una teoria del sacrifici que trenca amb una tradicié secular doncs el
seu origen real es desvincula de la preséncia de qualsevol divinitat. La ra6 del sacrifici, del
potlatch, és la reniincia humana, constitutiva de la seva esséncia sagrada (Zenkine, 2013: 33).
En altres termes es pot plantejar com una transcendencia del valor d’us (Weingrad, 2001:
135). I és que I’origen dels sacrificis és una voluntat ferma i1 volatil de consum en qué el sol
com a font constant d’emissid i de despesa energética, era el model (Hollier & Huckle, 2013:
21). Aqui Bataille s’allunya de Mauss en situar el sacrifici com a acte transgressor d’abast
heurisic superior al fet religiés (Marcel, 2001: 38). Ressona la contradiccid que interposa el
sacrifici al principi pel qual la humanitat emergeix com a homo faber. La despesa energetica
racional proposa una activitat que reafirma el futur: el sacrifici, és una despesa sense finalitat

que impera en la immediatesa.

Aquest fenomen és la cimera de totes aquelles expressions que manifestin una despesa
improductiva com les festes, els jocs, les construccions sumptuaries, les joies, els dols, les
guerres, els rampells, etc. (Bataille, 1993: VXI). En aquests casos, sobretot en els més
extrems, del que es tracta és de la ritualitzacid de la transgressio en que esta permes —inclus
s’exigeix— el que normalment esta exclos i, certament, pot dotar a la festa d’un aspecte
meravellos, divi (Bataille, 2010: 90).

Bataille adverteix que aquest segon moviment de qué hem parlat abans no és un retorn a la
naturalesa com a tal pel fet que “aixeca la prohibicid sense suprimir-la. Alla s’amaga I’impuls
motor de D’erotisme; alli s’amaga I’impuls motor de les religions” (Bataille, 1997: 26).

Aquesta cerca de transgressio, a més ve esperonada pel valor que I’acci6 prohibida porta en si


https://www.zotero.org/google-docs/?12AAR0
https://www.zotero.org/google-docs/?hhcOsy
https://www.zotero.org/google-docs/?hhcOsy
https://www.zotero.org/google-docs/?AJqgFT
https://www.zotero.org/google-docs/?AJqgFT
https://www.zotero.org/google-docs/?alpXwf
https://www.zotero.org/google-docs/?SkecTF
https://www.zotero.org/google-docs/?JlQRUl
https://www.zotero.org/google-docs/?BPvfqN
https://www.zotero.org/google-docs/?3AgHEI
https://www.zotero.org/google-docs/?0gd2pO

Georges Bataille i la disciplina dels limits

mateixa 1 que de no estar-ho no tindria aquella “atracci6 maligna que sedueix... El que

embruixa és la transgressio de lo prohibit...” (Bataille, 2010: 86).

3.4. BREU APROXIMACIO A LEROTISME.

L’erotisme ¢€s una forma preeminent de transgressid. L’ordenacié de la vida racional,
I’objectivacid del desig —en definitiva—, tot alld que separa 1’home de la naturalesa,
s’intensifica en el limit oposat a la lliure activitat sexual que adquireix “un nou valor que per
a l'animal no era sind un impuls irresistible, fugisser i sense sentit” (Bataille, 2015: 49). En
I’erotisme hi intervé el joc de les temporalitats que hem expressat abans. Tanmateix, per a
Bataille (1997):

Tota 1’operacid de I’erotisme té com a finalitat assolir a I’ésser en lo més intim, fins al
punt de defalliment. El pas de I’estat normal a I’estat de desig erotic suposa en
nosaltres una dissoluci6 relativa de 1’ésser, tal com esta constituit en 1’ordre de la
discontinuitat.

L’erotisme topa amb una de les prohibicions més ancestrals, a saber, la que clausura i limita
I’activitat sexual en les multiples formes que pugui adoptar. Pero, tal com hem vist abans, la
prohibici6 transfigura fins al punt que “il-lumina el que prohibeix amb una llum sinistra i
divina a la vegada: en poques paraules, ho il-lumina amb un resplandor religios” (Bataille,
2010: 86). Bataille es pregunta qué amaga aquesta prohibicié que ens inquieta i ens incita. [
ens respondra que no €s sind 1’horror que pateix I’home davant alldo que considera una
naturalesa immunda (Bataille, 1997: 74). El que és clar és que el que esta en joc en 1’activitat
erotica és sempre una “dissolucié de les formes constituides [...] [;] formes de vida social,
regular, que fonamenten I’ordre discontinu de les individualitats que som” (Bataille, 1997:
14). Per tant, les manifestacions de I’erotisme es recolzen en una fusid, una substitucio de
I’aillament de 1’ésser discontinu per un sentiment de profunda continuitat (Bataille, 1997: 11)

—amb [altre objecte, corporal, passional o divi.

En definitiva, tant el sacrifici com I’erotisme son formes de malbaratament, en la mateixa
linia que el riure, I’heroisme, 1’¢xtasi o la poesia (estrictament parlant). A tots aquests casos
els hi és inherent una llei de comunicacid que regula el seu aillament i la perdua del seu ésser
(Bataille, 1973: 11) esperonada per la nostra obstinacié de continuitat en tant que
individualitats separades i violentades per la mort. Erotisme i sacrifici prometen una
participacio reveladora. Es tracta de la continuitat perduda, recuperada per la mort de la

victima que allibera lo sagrat compartit pels qui presten atencié en el ritual sacrificial


https://www.zotero.org/google-docs/?TmIwlq
https://www.zotero.org/google-docs/?BcJD1W
https://www.zotero.org/google-docs/?BcJD1W
https://www.zotero.org/google-docs/?ELVU4W
https://www.zotero.org/google-docs/?OiLNTF

Georges Bataille i la disciplina dels limits

(Bataille, 1997: 13). En el segon cas, és el desvetllament provocat per la destruccio de les
fronteres entre dos cossos que es fonen en la intimitat, lubricats per I’excitacié que es camufla
en I’obscuritat de la rad, i en que, precisament, “la intensitat és major en la mesura en que
s’albira la destruccid, la mort de 1'ésser” (Bataille, 1973: 28). Ambdos casos son una
dramatitzacidé per bé que si no en fossim capagos, “no sabriem sortir de nosaltres mateixos.

Viuriem aillats i aixafats” (Bataille, 1973: 20).



Georges Bataille i la disciplina dels limits

4. UNA DEFINICIO INTERNA DE SOCIOLOGIA.

En vista de la seva exposicid i comprensid del fet social, la tasca a emprendre per a Bataille,
sera la d’instaurar una ciéncia* en la qual despesa (consum) de riqueses i produccio, en
termes comparats, comparteixen el tret distintiu de ser el principi cabdal d’aquesta disciplina
(Bataille, 1999: 48). En certa manera, la motivacido darrera d’aquesta empresa cerca
demostrar que “no és la necessitat, sind el seu contrari, el luxe [en tant que privilegi de poder
malbaratar], el que planteja a la materia vivent i a I’home els seus problemes fonamentals”

(Bataille, 1999: 50).

Si per al gal, la suprema interrogacid filosofica, a parer seu, coincideix amb el cim de
I’erotisme (Bataille, 1973: 201), aleshores, les formes socials d’aprehensio del fenomen, tasca
que quedaria encomanada a la sociologia —tenint en compte els principis economics pel que
es regeixen les societats—, han de ser degudament estudiades, sense subestimar “el poder,
l'atraccid 1 la importancia dels efectes potencialment afirmadors de la vida, perd també

desordenadors socialment” (Shilling & Mellor, 2010: 437).

4. 1. INCURSIONS SOCIOLOGIQUES.

En el comencament d’una de les seves obres capitals, La Part Maleida (1999), Bataille urgeix
posar de manifest el moviment general de 1’economia recolzant-se en fer “descripcions de
conjunts de fets socials” (81). Aleshores, estimem que és en virtut d’aquest primer moviment
que pren sentit 1’estudi 1 ’exposicid d’aquests tipus de fets, entenent aquesta tasca com a
correlativa al que podria ser una disciplina sociologica.

Direm que Bataille es refereix a aquesta dinamica —endrecada entre els parametres de
I’economia—, per donar compte del fet que “la societat esta animada per un moviment global
diferent de la suma dels moviments de cada part, [i que d’aixd se’n deriva que] I’tnic estudi
consistent de la societat és aquell que considera essencialment el seu moviment global”
(Bataille, 2003: 161). Aqui s’entreveu facilment la recepciod que el francés fa de Durkheim i
la seva adequacid en tant que, aquest ultim, va delimitar i autonomitzar la sociologia com
I’estudi del pensament col-lectiu en la seva totalitat (Durkheim, 1986: 26). Aquesta definicio
instaura 1’activitat de discernir entre els fets psiquics dels que es poden considerar

especificament com a fets socials —sent aquests ultims d’un substrat diferent dels primers.

4 Bataille parla directament d’ Economia general, demostrant el caracter reductor de les economies particulars
que no introdueixen 1’element de la despesa en la seva analisi.


https://www.zotero.org/google-docs/?gge6MA
https://www.zotero.org/google-docs/?VVqQxt
https://www.zotero.org/google-docs/?4auaZA
https://www.zotero.org/google-docs/?CbLlkn
https://www.zotero.org/google-docs/?va9k6s

Georges Bataille i la disciplina dels limits

Els fets socials, doncs, només responen a un estudi que els prengui en un ambit agregat que
sobrepassi les ments individuals doncs, la substancia rau en el tot, no en les parts (Durkheim,

1986: 21).

Les aspiracions sociologiques en Bataille prenen forma el 1937 —mantenint la mirada critica
de I’anterior socioantropologia que havia il-luminat el panorama nacional en el qual es
forma—; amb el Collége de Sociologie. Malgrat la posterior dissoluci6 del que sera un grup
de debat institucionalitzat dos anys després de la fundacio, els plantejaments dels membres
dels que Bataille n’era el fundador, estructuren les possibilitats sociologiques que el frances
estableix al llarg de tota la seva obra.

Una primera temptativa de discernir I’activitat d’aquest grup és en comparacidé amb els
esforcos de la vella guardia sociologica de la Franca de la Tercera Republica, la qual s’havia
dedicat a I’estudi de I’esfervescencia col-lectiva en les societats primitives, cosa que
determinaria la descoberta de la solidaritat social en el camp sociologic. Entomant aquest
punt de partida, Bataille, rastrejara aquestes ebullicions sota el nom de lo «sagrat» en les
expressions col-lectives de transgressio 1 excés al Pars contemporani (Clifford, 1981: 559).
Lalternativa proposada pel Collége reconeix a Durkheim “veure en el fet social quelcom més
que una suma d’accions individuals [...] [ja que es tracta de] representar la societat com un
camp de forces [...] en tot cas externes a les necessitats i voluntat conscient de cada individu”
(Bataille, 2003: 159).

Hi ha una diferéncia fonamental pero, respecte a Durkheim, i que ens permet reconnectar
amb [D’anterior apartat on hem exposat el pensament de Bataille. Si per al primer
I’esfervesceéncia s’afegeix a I’individu, cosa que 1’assegura a una col-lectivitat, 1’erotisme per
a Bataille oblitera a I’individu, fet que “I’impulsa cap a la inexisténcia a través de relacions
que poden ser violentes i contraries a les socialitats ordenades™ (Schilling & Mellor, 2010:
441). Aquest erotisme, tal com 1’hem conceptualitzat abans, afecta 1'individu de tal manera
que accentua certs “estats d'excitacid, que son assimilables a estats toxics, [i que] poden ser
definits com a impulsions il-1d0giques i irresistibles al rebuig de béns materials o morals, que

hauria estat possible utilitzar racionalment” (Bataille, 1999: 42).

Aixi doncs, es fa palesa la necessitat de transcendir la sociologia, almenys, tal com la
proposava Durkheim perque Bataille i els seus col-legues reconeixien la importancia de les
raons intimes 1 passionals dels individus —cosa que serviria com a llag mediador amb el

desplegament de la cultura en els seus mateixos origens. Per aquest motiu, en una conferéncia


https://www.zotero.org/google-docs/?JtVAgZ
https://www.zotero.org/google-docs/?VsoB1u

Georges Bataille i la disciplina dels limits

professada pel gal el 1938, establia un programa epistemologic triangular que reclamava “la
sociologia primitiva, la fenomenologia hegeliana i, sorgint de la trobada de les altres dues, la

psicoanalisi” (Hollier & Huckle: 2013: 25-26).

En altres paraules, els fets psicologics que Durkheim desterrava fora de I’area privada de caga
de la sociologia, no poden ser totalment repudiats per a I’estudi sociologic, doncs, son en el
seu origen remot, les raons ultimes del fonament de lo sagrat. I, precisament, la sociologia,
instaurada en 1’estudi de lo col-lectiu, és ’encarregada de dilucidar les manifestacions de lo
sagrat a gran escala, quan es produeixen de forma agregada i acaben determinant els llagos de
solidaritat 1 cohesio social. Bataille arribara a declarar que només el terme sagrat ha despertat
en ell “alguna noci6 de fenomen total” (Bataille et al., 2008: 129) en tant que principi
explicatiu de la complexa realitat. Per aquesta rad, la seva activitat intel-lectual es
denominara Sociologia Sagrada en tant que:

implica I’estudi de I’existéncia social en totes les seves manifestacions on es faci
present la preseéncia activa de lo sagrat. Es proposa d’aquest mode establir els punts de
coincidéncia entre les tendéncies obsessives fonamentals de la psicologia individual i
les estructures rectores que presideixen I’organitzacid social i dirigeixen les seves
revolucions (Acéphale, 2015: 151).

El 1957, més de vint anys després dels primers encontres sociologics de Bataille, en
I’Erotisme, obra consagrada a I’estudi individual d’aquest fenomen, tornara a incidir amb el
que hem suggerit anteriorment, a saber, que “no podem separar I’experiéncia que tenim d’ells
[cossos, practiques religioses] d’aquelles formes objectives i del seu aspecte exterior, ni
tampoc de la seva aparicio historica” (Bataille, 1997: 24). No només alldo que hem entes per
sagrat és constituent de lo social 1, conseqiientment, de la cohesid entre individus —entesa en
cert punt com a comunicacio—; sind que son multiples les formes de manifestacié de lo
sagrat i historicament determinades en cada periode social concret. Per exemple, Roger
Caillois, company 1 socioleg de Bataille, diferencia 1’aspecte primitiu del modern,
caracteritzant-se el primer per representar “una energia perillosa, incomprensible, dificilment

manejable, eminentment efica¢” (Caillois, 2016: 15).

Les formes socials son apreses sociologicament a través d’una dicotomitzacid de la cultura en
dues esferes: I’heterogenia i ’homogeénia. Aquest pensament dual de la realitat social seria

una extensio de la ja mencionada distincié durkhemiana entre profa i sagrat, perd amb certes


https://www.zotero.org/google-docs/?Aal0lh
https://www.zotero.org/google-docs/?eryNin
https://www.zotero.org/google-docs/?KNTHSx
https://www.zotero.org/google-docs/?iqwczF

Georges Bataille i la disciplina dels limits

reserves. Bataille és conscient de certa antinomia subjacent en el pensament de I’autor d’E/
suicidi respecte de la comprensio de lo sagrat, doncs:

Durkheim va topar amb la impossibilitat de donar-li una definicid cientifica positiva:
es va limitar a caracteritzar negativament el mon sagrat com a absolutament
heterogeni respecte del moén profa. No obstant aixo, €s possible admetre que allo
sagrat es coneix positivament, almenys de manera implicita (Bataille, 2008: 146).

El frances defineix els elements heterogenis com aquells “que s’afirmen com a fins valids en
si mateixos i que, per tant, no admeten cap mena de dependéncia funcional o d’equivaléncia
general” (Bataille, 1993). Per contra, la “societat homogenia és la societat productiva, és a
dir, la societat util” (Bataille, 2025: 20) i, amb relacié a I’heterogénia, la que permet
qualsevol operaci6 reductible 1 de commensurabilitat en vista d’unes finalitats com la
produccio6 i la conservacio. Tanmateix, lo heterogeni no es redueix a lo sagrat que en seria un
geénere (Bataille et al., 2014), sind a allo no assimilable pel principi d’utilitat, allo que queda
als marges i que, per tant, en alguns casos ens repugna, per molt huma que sigui. Aquesta
formulaci6 connecta les esferes amb la temporalitat de la qual hem parlat abans i, de fet, amb
la contingéncia, doncs, Bataille (1999) reconeix espléndidament que:

No existeix, en efecte, cap mitja correcte, considerant el conjunt més o menys
divergent de les concepcions actuals, que permeti definir el que és util als homes.
Aquesta llacuna queda forga provada pel fet que és constantment necessari recorrer,
de la manera més injustificable, a principis que s'intenten situar més enlla del que ¢€s
util i del plaer (25).

La cosa heterogénia estaria carregada “d'una for¢a desconeguda i perillosa [...] i que una
determinada prohibicié social de contacte [...] la separa del méon homogeni o vulgar (que
correspon al mon profa de I'oposiciod estrictament religiosa)” (Bataille, 2008: 146). La forma
en que els individus i, sobretot la societat, es relaciona amb els seus propis elements
heterogenis determina el desencadenament de “reaccions afectives d’intensitat variable [...] [i
que] unes vegades hi ha atraccid, altres vegades repulsio, i tot objecte de repulsid en
determinades circumstancies es pot convertir en objecte d’atraccid o viceversa (Bataille,

2008: 147).

L’activitat del Col-legi sera la d’examinar la naturalesa de 1’atraccid 1 la repulsid social en el
periode modern i fomentar les accions col-lectives que Durkheim havia associat amb
I’efervesceéncia (Rechman, 2002: 102) a través d’una representacid societal mediada per
I’analogia d’un joc de camps magnetics (Acéphale, 2015: 108). Aquesta Gltima consideracio

porta el Col-legi a parlar en termes de neoorganicisme i biologisme (Bataille, 2003) respecte


https://www.zotero.org/google-docs/?MVKoIX
https://www.zotero.org/google-docs/?ljAhZH
https://www.zotero.org/google-docs/?I4JzA8
https://www.zotero.org/google-docs/?VBa1xe
https://www.zotero.org/google-docs/?l8tBHU
https://www.zotero.org/google-docs/?gM3N5B
https://www.zotero.org/google-docs/?xAwC2Z

Georges Bataille i la disciplina dels limits

de la comprensié de l’organisme social en el seu conjunt evolutiu i per rastrejar les

manifestacions de lo sagrat fins i tot en la vida quotidiana.

4.2. IMPUGNAR LA MODERNITAT.

Tanmateix, Bataille 1 la seva renovada sociologia ecléctica, en perseguir una resposta
intel-lectual que construis sociologicament sobre la base afectiva dels moviments col-lectius
en les forces d’atraccio i repulsio associades a lo sagrat (Richman, 2002: 109), es declara
impliticament com a continuador d’un discurs molt més abarcador: el de la modernitat.
Habermas no dubta a situar-lo en aquest ventall discursiu ampli, motivat per la perdua del
mite racional i per la forta petjada que deixa Nietzsche en el mateix frances, ens dira, de
“Bataille, que, valent-se com a fil conductor de la filosofia de la praxis, interpreta la rad com
a treball, entén el nihilisme com a conseqiiéncia d’una compulsid6 a 1’acumulacio,
autonomitzada en termes totalitaris” (Habermas, 1985: 133).

Si tenim en compte que els esforgos del Collége s’orientaven a 1’estudi i I’exploracio de les
formes socials de lo sagrat, cal afegir que la intenci6 residia en el reconeixement de 1’extincio6
de les formes tradicionals —historicament associades al manantial religios—, intervingut
amb la secularitzacidé que representava la Il-lustracio. En definitiva, es tractava de “tornar a
trobar el que havia existit abans i els elements del qual estan morts o envellits” (Bataille,
2015a: 121).

L’ascens de la burgesia, abanderada del pensament racional i nova classe posseidora de la
riquesa, rep amb ella 1’obligaci6 de la despesa funcional que s’havia reservat abans a
l'aristocracia, si més no, “la burgesia moderna es caracteritza pel rebuig basic que oposa a
aquesta obligacio [...] [,,] no va acceptar gastar més que per a ella mateixa, a I’interior, és a
dir, dissimulant en la mesura del possible les seves despeses davant de les altres classes”
(Bataille, 2015a: 125). En definitiva, és la proclamacié de la utilitat absolutitzada en
detriment de les activitats de despesa improductiva que estarien dotades de la seva capacitat
simbolica 1 temporal d'organitzar la cohesio.

Bataille considera I’evolucié de les societats com un procés natural amb relacid als graus de
riquesa i al tipus d’inversions que les governen. El creixement economic €s possible per
l'excedent de recursos resultants després d’una activitat productiva, per tant, “si la societat pot
créixer, I’excedent €s llavors deliberadament reservat [...] [de tal manera que] el creixement
regularitza, drena una ebullicid6 desordenada cap a la regularitat de les obres fecundes”

(Bataille, 1999: 81). Aix0, com a tal, no és el problema, sind una mera condicio.


https://www.zotero.org/google-docs/?5xKBzy
https://www.zotero.org/google-docs/?YKWDqh
https://www.zotero.org/google-docs/?YKWDqh

Georges Bataille i la disciplina dels limits

La problematitzacié que fa Bataille ens torna a situar a I’esdeveniment de la humanitat per la
seva subordinacio al treball. Per al gal, “una servitud voluntaria tenia for¢osament una
finalitat més enlla de [Dactivitat, comuna als animals i els homes, suficient per a la
subsisténcia. La humanitat va fer que el temps de la llicéncia —en que els interdictes es
debiliten— passés al de la servitud” (Bataille, 1996). L’excedent, per for¢a, a banda de ser
invertit en el creixement —considerat com a part natural de 1’evolucié de les societats— ha
de ser malgastat col-lectivament en activitats que fomentin la solidaritat, com ara les festes
que, segons Eliade (2015), coincidint en aquest punt amb Bataille, actuen com a

regeneradores del temps.

Bataille comprén la societat moderna per la convergéncia de tres processos, explosius i
semifortuits: el capitalisme, les grans revolucions politiques que aboleixen la sobirania
tradicional 1, finalment, la Reforma protestant (Bataille, 1996: 30). El capitalisme accentua la
produccio de riquesa, les revolucions desplacen la sobirania de figures com monarques o
cardenals a I’individu civil i, la Reforma, acaba per censurar la despesa improductiva en tant
que “la doctrina de Luter és la negacid absoluta del sistema de consumaci6 intensa de
recursos” (Bataille, 1999: 154). Aquesta lectura esta inspirada en el plantejament que Weber
introdueix en la seva Etica protestant i esperit del capitalisme (2011), pel fet que “el
«summum bonum» d'aquesta «etica» [és], guanyar diners i cada cop més diners, evitant
austerament tot gaudi despreocupat” (62). Nogensmenys, 1’organisme social resultant de la
modernitat es caracteritzara per un nivell de civilitzaci6 aclaparadora en el sentit que aqui li
menta Bataille (2010):

La civilitzacid sencera, la possibilitat de la vida humana, depén de la previsié raonada
dels mitjans que garanteixen la vida. Pero aquesta vida —aquesta vida civilitzada—
que hem de garantir, no pot ser reduida a aquests mitjans que la fan possible. Més
enlla dels mitjans calculats, busquem el fi —o els fins— d’aquests mitjans (35-36).

La riquesa de la qual disposem avui en dia, els nivells de satisfaccio i benestar material,
toparien amb “una humanitat saturada de civilitzacio: d’una civilitzacid6 que els ¢és
completament oposada” (Bataille, 2015b: 74). La pérdua d’aquestes fonts de solidaritat,
forces motrius d’un dinamisme heterogeni de comunicacio, porta a Bataille a buscar les fonts
arcaiques de la integraci6 social (Habermas, 1985: 118) que inspirant-se en els textos de
Nietzsche acabara considerant la possibilitat de proposar:

Una explicacio sistematica de 1’existéncia humana en tots els seus graus en funcid
dels estats dionisiacs, de la cerca de tals estats de desigualtat variable dels homes


https://www.zotero.org/google-docs/?f1BFaa
https://www.zotero.org/google-docs/?uu9Mmf
https://www.zotero.org/google-docs/?Uocsv8
https://www.zotero.org/google-docs/?Kfj5mg
https://www.zotero.org/google-docs/?zQeRTX
https://www.zotero.org/google-docs/?fURK2b
https://www.zotero.org/google-docs/?B3lgUG

Georges Bataille i la disciplina dels limits

davant de si mateixos, de la comuni6 dels homes en ells mateixos (Acéphale, 2015:
112).
Si bé és innegable la “poténcia poetica i hermeneutica de Dionis en la cultura i1 societat grega

1 per extensio la nostra” (Marifio Sanchez, 2014: 155), aquest Déu serveix d’inspiracid pel
que tant Bataille com el Collége diluciden com el seu valor essencial, és a dir, en termes de
Caillois, en fer de “la participacio en l'éxtasi 1 de l'aprehensié en comu del sagrat 1'inic
ciment de la col-lectivitat que fundava” (Adcéphale, 2015: 135).

Cal mencionar que la dissolucid de les formes socials que ordenen les fonts de solidaritat
social, arcaiques o modernes, no és un procés patologic de per si. La societat pel fet
d’evolucionar es reformula a si mateixa de tal manera que “el simple fet del moviment [seria]
[...] en si mateix descomposicio, i, en aquest sentit, el terme civilitzaci6 pot ser donat com a
sinonim de malaltia o de crisi” (Acéphale, 2015). Lo sagrat, precisament, sera la “font
inesgotable que la crea, la manté i la renova” (Caillois, 2016: 14). Pero es requereixen noves
possibilitats de comunicacio 1 de cohesié —cosa que la modernitat ha impedit en afirmar
I’absoluta independéncia de I’individu i I’esquingament de les formes socialment acceptades
de despesa improductiva doncs, “els actes, els llocs, els noms 1 les lleis tabus o sagrades van
perdre lentament, almenys en conjunt, una part de la seva forga eficac i de la seva capacitat

d'imposici6” (dcéphale, 2015).

La insisténcia d’aquestes assumpcions plantejava [’autoreflexivitat —si es vol—, dels
membres del Col-legi. En paral-lel a la formalitat del grup es fundava Acéphale el 1936 que,
si bé també era una revista on es publicaven articles sobre qiiestions similars, principalment,
ens interessa la societat secreta que rebia el mateix nom i aplegava a varis membres del
College comengant per Bataille.

Hi ha certa lectura que ens torna al comengament, a Durkheim, respecte del perqué d’aquesta
comunitat. Resumidament, la unitat basica de 1’analisi social no hauria de ser 1I’individu, sind
el grup, del qual se’n deriva posteriorment cert caracter sagrat (Richman, 2002: 111), sigui en
la tribu o en la civitas moderna, aquesta premissa de la socioantropologia es desplaga a
Acéphale directament. Les investigacions s’han de fer emmarcades en una “comunitat moral,
en part diferent de la que reuneix habitualment als savis” (Adcéphale, 2015: 151). No entrarem
en les activitats, rituals 1 d’altres qiiestions relatives a I’esoterisme —per bé que tenen el seu
sentit a la llum de la teoria de Bataille. Si més no, la comunitat moral que es constitueix té un
objectiu compartit amb el del College i, per tant, amb la sociologia sagrada, a saber, “el

desenvolupament d’un coneixement dels elements vitals de la societat [...] [de] caracter


https://www.zotero.org/google-docs/?txc3GR
https://www.zotero.org/google-docs/?FB9WnJ
https://www.zotero.org/google-docs/?wYETbb
https://www.zotero.org/google-docs/?NPtOAm

Georges Bataille i la disciplina dels limits

necessariament contagios 1 activista” (Acéphale, 2015: 151). Aquest activisme es dirigira
contra el feixisme.

El feixisme evidencia el fracas de la modernitat. La conceptualitzacié que fa Acéphale (2015)
del feixisme, és la d’una societat recomposta “a partir d’elements existents [...] [sent], la
forma més tancada de I’organitzacio” (64). La definicié aqui incorporada ens remet a un altre
element central per a Bataille: Déu —en tant que “representa la unitat de les funcions servils
que s’ofereix i es pren a si mateix com a fi” (Acéphale, 2015: 67). Novament, topem amb una
altra inspiracid teorica d’arrel durkhemiana; a saber, el frances importa la nocid de funcio de
I’anterior que I’entén com “la relacid de correspondéncia que existeix entre aquests
moviments [vitals] i algunes necessitats de 1’organisme [social]” (Durkheim, 1966: 42). En
aquest sentit, el feixisme, maxima expressidé de la reduccié de la vida als fins abstractes,
coincideix a ser D’existéncia humana més propera al Déu etern pel fet de representar
I’organitzacié més perfecta de 1’Univers (Acéphale, 2015: 64). El feixisme és, en cert sentit,
una falsificaci6 del mon heterogeni per bé que proclama aquestes energies —els elements
sagrats, maleits, passionals—, per dotar-se d’un mite, com el que significava Déu abans de
I’il-luminisme, que permeti la maxima homogeneitzacio i tancament del sistema social. Hi ha
cert paral-lelisme, probablement per raons psicoanalitiques, amb la constatacio que es fa en la
Dialéctica de la Il-lustracié del feixisme® com a forga que condueix a un «anivellament» o

«igualacié» (Adorno & Horkheimer, 2006: 215).

En tot cas, Bataille va recon¢ixer que els feixistes havien “aprofitat els desitjos latents d’una
alternativa al capitalisme, perd [que] van canalitzar aquestes inclinacions cap a finalitats
repressives” (Richman, 2002: 109). El grup Acéphale, per la seva propia constitucié afirma
un caracter moral desacomplexadament heterogeni que, impugnant el feixisme, proposaria la
creaci6 de mites per redirigir les energies necessaries que desencadenarien les accions de
repulsio i atraccid que desbancarien el feixisme. D’aquesta manera, Bataille (2025) ens diu el
seguent:

Creiem que de les dues forces hostils que s'involucraran en la lluita pel poder, els
feixistes 1 la gent, la for¢ca que prengui la davantera sera la que es mostri més capacg de
dominar els esdeveniments i imposar un poder implacable als adversaris. Allo que
exigim €s una organitzacidé coherent, disciplinada organitzacid, tota la seva voluntat
esforcant-se amb entusiasme cap al poder popular; aquest és el sentit de
responsabilitat que ha de correspondre als qui dema han de ser els amos, els qui han
de subordinar el sistema de produccio als interessos humans.

5 En aquest cas, directament, antisemitisme.


https://www.zotero.org/google-docs/?O8Qg4F
https://www.zotero.org/google-docs/?IjCD1r

Georges Bataille i la disciplina dels limits

Es tracta de reconstruir I’aspecte tragic per la seva forca d’arribar “a cada ésser fins a la seva
ferida més secretament esquingada” (Acéphale, 2015). I el mite, és I’estructura a través de la
qual fer-ho, de despertar aquelles “energies d’altra naturalesa” (Durkheim, 2000: 57). El mite,
d’entrada semblaria un exercici preco¢ d’idealisme. Si més no, s’ha d’entendre com la
conciliacié entre dues identificacions: respecte de la imatge o escena tragica, representada per
un apropament virtual amb la figura del mite, encapcalada per un heroi, per exemple; i la
respectiva identificacid real, la satisfaccié del fet, d’aqui que el mite aparegui quasi sempre
de la ma d’un ritual (Caillois, 1998: 31). També es fa émfasi en la recreacid festiva, en tant
que espai de transgressio dels conflictes quotidians de 1’individu —socials 1 psicologics—; un
exemple és la proposta del mateix Bataille de commemorar I’aniversari de la mort de Lluis

XVI a la guillotina (Bataille et al., 2008: 239).

Després d’haver desencriptat 1’utilitarisme subjacent en el feixisme, calia instaurar mites
irracionals 1 impossibles per confrontar el pensament racional-reaccionari. Guerlac (1990: 65)
suggereix un activisme fundat en el ritual i el mite, que es desplegaria entre 1’espai sagrat i el
dormitori. La figura mitologica principal seria la figura decapitada inspirada en I’heroicitat
del superhome de Nietzsche, 1’acefal, en tant que “€s un mite antimodern, que posa en perill
Déu, la rad, i I'nome alienat pel treball util. Es el mite de la virilitat heroica que disposa de
I'heterogeneitat per aprehendre tota l'existéncia” (Neri Lopez, 2022: 9). Aquesta
reconstruccid del mite es basa en la dinamica violenta que el caracteritza. Sorgit en els “actes
rituals sostrets a la vulgaritat estatica de la societat disgregada [...] no té cap objecte que el
retorn a la totalitat perduda; tot 1 que €s veritat que la repercussio és decisiva i transforma la
fa¢ del mon” (Bataille, 2008: 251-252). Semblaria traslladar la carrega virulenta de la lluita al
terreny mitologic, a una lluita religiosa, sagrada, que hauria esdevingut “un intent de
sobrepassar el feixisme a través d'una apel-laci6 exaltant a les masses 1 una invocacié a
l'acceptacio d'una violéncia intensa [...] [que orientés la] volta a una mena d'harmonia social”
(Mislata, 2014: 269). Afirmar el mite, és un exercici necessariament comunitari, i relatiu a la
disciplina de la qual el gal en diu ser un abanderat:

L'interés pels mites 1 les diferents activitats religioses dels pobles exotics cridara
l'atencid sobre la precedencia de la creacio col-lectiva sobre la individual, per aixo
aleshores sobre la sociologia 1 l'etnografia, particularment sobre la teoria
durkheimiana que defineix les activitats religioses i els mites com a manifestaci6 d'un
¢ésser col-lectiu, superior a I'individu, que ¢és la societat (Bataille et al., 2014).


https://www.zotero.org/google-docs/?pFl5Wo
https://www.zotero.org/google-docs/?OuWxel
https://www.zotero.org/google-docs/?WNnEo1
https://www.zotero.org/google-docs/?r9x7Wi
https://www.zotero.org/google-docs/?HoC0QO
https://www.zotero.org/google-docs/?IHXxlI
https://www.zotero.org/google-docs/?mqc5X8

Georges Bataille i la disciplina dels limits

En definitiva, s’esperava que “en una societat postsagrada, les representacions sociologiques
contribueixen a la presa de consciencia detectant supervivéncies del passat” (Richman, 2002:
116) capaces d’exercir la forca constitutiva distintiva del sagrat canalitzada a través d’un nou
mite amb poder 1 seductor per fer front al “terrible mite captiu del nazisme” (Diaz de la
Serna, 2015b: 337).

Ara bé, el projecte sociologic que Bataille compartia amb els altres membres va comengar a
fer aiglies amb la presa de poder definitiva dels régims feixistes i I’esclat de la Guerra, aixi
com per les discrepancies internes relatives a la mateixa disciplina que havien configurat.
Respecte d’aquest ultim punt, Michel Leiris retallava el camp d’estudi de la sociologia en
afirmar que “els fendmens sociologics sagrats son certament nombrosos, i certament
determinants, perd no tots sén fenomens sociologics" (Diaz de la Serna, 2015: 310). Les
costures de les empreses mencionades les evidencia Leiris en la seglient carta que li envia a
Bataille el 1939:

Al Col-legi s'han comes reiteradament infraccions molt greus de les regles
metodologiques establertes per Durkheim —intel-lecte que ens hem recomanat
indefectiblement—: treballs basats en nocions vagues i poc definides, comparacions
entre instancies extretes de societats amb estructures profundament diferents, etc.
[...]. Pel que fa a la fundaci6é d'una Ordre, em sembla del tot prematura, atés que no
hem aconseguit definir cap doctrina. No es funda un Ordre per donar lloc a una
religio; al contrari, és des de dins de les religions on es fonamenten els ordes (Bataille
et al., 2008: 121).

Bataille, respondria a la carta amb un comentari que 1’allunyara definitivament de les nocions
més convencionals del que entenem com a sociologia. Per contra, s’inscriu en un corrent de
pensament representat per Hegel 1 Nietzsche que anomenara teologia cristiana i del qual ens
diu que:

De fet, no podem estar segurs que Durkheim no s'inclinés en la mateixa direccio, sin6
que el van aturar precisament aquelles regles de la metodologia sociologica que
exclouen l'experiencia viscuda com a base de l'analisi. En qualsevol cas, li va ser
impossible aportar una veritable profunditat a les consideracions globals que feia de la
societat viva (Bataille et al., 2008: 128)

La nocié d’experiencia adquireix un sinificat capital en la divergéncia causada entre les
postures intel-lectuals dels que van veure en el mite la renovacié de la Il-lustracié cap a
formes modernes de lo sagrat i la despesa. Les forces —sagrades— que havien de
desencadenar, segons Caillois, “s’havien alliberat soles, les seves conseqliencies no eren les
que haviem previst. Sens dubte, la guerra havia precipitat Bataille cap a un moén interior”

(Weingrad, 2001: 160). El tancament de Bataille sobre si mateix, al voltant de la reflexi6 de la


https://www.zotero.org/google-docs/?zMmIfU
https://www.zotero.org/google-docs/?zMmIfU
https://www.zotero.org/google-docs/?9eFnLY
https://www.zotero.org/google-docs/?9eFnLY
https://www.zotero.org/google-docs/?txeJ9E

Georges Bataille i la disciplina dels limits

seva propia experiencia i la del seu voltant el porta a abragar qiiestions com “la mistica, la
tragedia, la bogeria i la mort” (Diaz de la Serna, 2015b: 310) —sent aquestes irreconciliables
per la resta dels seus companys. En ultima instancia, Klossowski et al. (2004), amic de
Bataille, ho resumeix en parlar del “proposit de substituir la sociologia per una doctrina de les

formacions de sobirania” (108).

4. 3. UNA DISCIPLINA DE LA SOBIRANIA I ELS LIMITS DE LA
FENOMENOLOGIA SOCIAL.

Bataille endreca el pensament posterior a la seva etapa sociologica al voltant del que
denominara com a sobirania, és a dir, “el moviment de violéncia lliure i interiorment punyent
que anima la totalitat, es resol en llagrimes, en ¢xtasi, i en esclats de riure i revela
I’impossible” (Bataille, 2018: 92). Es tracta d’un ambit d’investigacio que es desfa dels limits
tradicionals 1 que dona I’esquena a les tendéncies sociologiques que aflorien en el seu
moment, el mateix Leiris ho reconeixia afirmant que:

Es pot dir que globalment (ho noto de passada) tot el desenvolupament de l'escola
francesa de sociologia ha operat en termes d'un moviment contrari al que proposem:
cada cop més, hi ha una tendeéncia a procedir per 1'estadistica, la cartografia, el registre
més cru possible dels fets (Bataille & Leiris, 2008: 133).

Contrariament, les ensenyances del Col-legi havien resseguit 1’oportunitat de saber “com i en
quines condicions un subjecte pot plantejar altres temes en objectes de coneixement” (Jamin,
1980: 14-15) reivindicant aixi la implicaci6 de I’investigador en el seu objecte i el seu poder
d’intervenci6. Es aquesta presentacié de la realitat i de les possibles obertures
epistemologiques per les quals Bataille abandona la idea d’una sociologia independent i
investigadora i es mou cap al misticisme ateu (Weingrad, 2001: 158). Deu anys després de
I’esclat de la Segona Guerra Mundial, Bataille difumina definitivament les barreres entre
investigador i1 objecte d’estudi en afirmar: “aquest objecte de la meva investigacid no pot
distingir-se del subjecte mateix. Perd haig de ser més precis: del subjecte en el seu punt
d’ebullicio” (Bataille, 1999: 48). El subjecte que ell ens menciona caracteritzat per trobar-se
en un estat peculiar de I’experiéncia sembla contradir I’objectivitat que es buscaria en els
corrents precedits per les derives académiques de la socioantropologia francesa. Pero és que,

a Bataille li interessa el subjecte sobira, és a dir, aquell que afirma I’immediat.

Cal recordar la divisi6 que havia establert Bataille entre els dos mons amb la seva

determinacio temporal respectiva. Les ciéncies socials recaurien en 1’estudi del Mon-Vida,


https://www.zotero.org/google-docs/?XjcEDg
https://www.zotero.org/google-docs/?txCJXh
https://www.zotero.org/google-docs/?9MV6uf
https://www.zotero.org/google-docs/?kXFYy3
https://www.zotero.org/google-docs/?kXFYy3

Georges Bataille i la disciplina dels limits

per tant, “I’ecologia de la vida social, en particular mitjancant I’analisi dels seus processos de
constitucio” (Joron, 2015: 16) —sent aquest el terreny de la utilitat, de la societat productora i
la seva evolucio, tot i que acceptant I’aprensio de les manifestacions de les forces sagrades en
tant que mediades per formes historiques i col-lectives.

Hi ha una particularitat addicional que el porta a trencar amb les normes fonamentals de la
posicio de I’investigador: Bataille tenia poc interés a prendre el mon observat com a objecte
d’estudi, la seva posicio de partida era la seva propia vida, ja que, “no va analitzar les dades
donades amb I’objectiu d’extreure’n una teoria. La seva teoria social sorgeix de dins d’ell
mateix i es projecta cap a fora” (Elliott & Turner, 2025: 22). Sabem doncs que el subjecte
d’estudi de Bataille es correspon amb el seu si-mateix, amb la seva persona i les experiéncies
que quedarien al marge de la societat homogénia. De fet, ell accepta quedar desterrat del mon
cientific 1 reconeix que el seu llenguatge d’home de ciéncia sempre és en aparenga, doncs “el
savi investigador parla des de fora” i ell reconeix que parla “de la religio des de dins, tal com
un teoleg ho fa de la teologia” (Bataille, 1997: 22). Fins a cert punt, ell sap reconéixer el
paper de ’objectivitat com a fundadora de les doctrines de coneixement amb les que ell
confronta pel fet de trencar amb la posicid subjectiva de I’intel-lectual:

Aixi, la meva investigacid, fonamentada essencialment en l'experiencia interior,
difereix des del seu origen del treball de I’historiador de les religions, de I’etnograf o
del socioleg [...]. Ara bé, en el cas d’aquests investigadors, podem quasi proposar
com a principi que quan menys entra en joc la seva experiencia —com més discreta
aquesta és—, tant major ¢és 1’autenticitat del seu treball (Bataille, 1997: 24).

El tipus d’experiéncia de qué ens parla en ’anterior fragment és en virtut de la qual pot
efectuar el moviment definitiu per franquejar els limits de la teoria convencional. La ciéncia,
encarregada de la descripci6 de la societat, hauria comengat “per la part més accessible al
coneixement —en aparenca, la part fonamental— caracter significatiu de la qual és
I’homogeneitat tendencial” (Bataille, 2025: 19). En contraposicio, Bataille adopta un
enfocament heterologic (Habermas, 1985: 132) que el podem entendre a través d’un
desdoblament, a saber, ampliar les fronteres del coneixement i, tamb¢, impugnar la reduccio a
I’objectivitat que opera en la ciéncia en tant que testimonia les operacions de la societat
homogénia. Respecte d’aquests punts, el gal s’esfor¢a per demostrar que alldo no concebible o
reductible com a objecte extern de la ciéncia no €s necessariament irracional i que tampoc
s’ha d’assignar a conjectures caotiques i1 desordenades (Zenkine, 2011: 29-30).

L’experiencia interior ¢és assimilable al que habitualment s’anomena com a experiéncia

mistica, “respondria a la necessitat en la qual em trobo —i amb mi mateix l'existéncia


https://www.zotero.org/google-docs/?OOlVPe
https://www.zotero.org/google-docs/?QtGHFA
https://www.zotero.org/google-docs/?mzQ7F1
https://www.zotero.org/google-docs/?Pme5w3
https://www.zotero.org/google-docs/?mQTTG3
https://www.zotero.org/google-docs/?QmJeLB

Georges Bataille i la disciplina dels limits

humana— de posar-ho tot en tela de judici (en qliestid) sense repos admissible” (Bataille,
1973: 13). El terme mistic 1 les atribucions tipiques al terme, sobretot en la societat racional,
haurien produit una falta d'interés o, fins i tot, menysteniment pel coneixement que
s’amagaria darrere d’aquest embolcall. Aquesta experiencia €s la de la transgressio portada a
I’extrem i, per tant, permet una ferida puntual en el corrent immobil de la vida quotidiana on
tot esta previst:

Encara associada a 1’objectivitat del mon real, I’experiéncia introdueix fatalment lo
arbitrari i, de no tenir el caracter universal de I’objecte al qual esta Iligat el seu retorn,
no podriem parlar d’ella. Del mateix mode, sense experiéncia, no podriem parlar ni
d’erotisme ni religié (Bataille, 1997: 25).

Advertirem d’un fet en la vida de Bataille que coincideix amb la data fatal de 1939,
precisament, en aquest any, “lI’éxtasi es va fer molt més accessible per a Bataille. [Tant que]
de vegades n’hi havia prou de trobar-se en un lloc on havia tingut aquesta experiéncia perque
el recuperés” (Baas, 2021: 527). L’¢éxtasi introdueix la violéncia necessaria per a sacsejar-nos,
per a espolsar-nos de sobre els limits de lo racional impostat socialment. Religio, sexualitat
desenfrenada, sacrifici, o lo sagrat mateix sén formes d’¢xtasi encriptades com a experiéncia
que tenim a través de formes institucionalitzades, perd que, en definitiva, és el substrat
primer, la definici6 positiva d’aquestes. En ultima instancia, pel fet de reconnectar amb les
pulsions psicologiques inherents a les persones, en tant que animals d’origen, esborra els
limits entre subjecte 1 objecte —separacido de la qual es val I'edificacié racional— davant
d’una intimitat impersonal (Hollier & Huckle, 2013: 21). D’acord amb el que hem proposat
fins ara, Bataille concloura:

Només una experiéncia des de dins ens presenta el seu aspecte global, 'aspecte en que
la prohibiciéo finalment esta justificada. En efecte, si operem cientificament,
considerem els objectes com a exteriors al subjecte que som; el mateix investigador es
converteix, en la ciéncia, en un objecte exterior al subjecte, que només opera
cientificament (perd no podria operar aixi si ja no s'hagués negat d'entrada com a
subjecte) [...]. Hem de prendre'l en consideraci6 com el moviment de 1'ésser en
nosaltres mateixos (Bataille, 1997: 26).

Les prohibicions que hem introduit abans només poden ser conegudes cientificament com a
coses 1, per tant, el romanent pulsional que busquen constrenyir o redirigir escapa als limits
tradicionals de la ciéncia. A la vegada, el procés de cosificar coincideix amb la introduccio
d’una finalitat, ra6 de ser de la societat homogenia, i, precisament, I’experiéncia interior “no
pot tenir cap altra preocupacié ni cap altre fi que ella mateixa” (Bataille, 1973: 16). Podem

dir que, el frances, desborda la sociologia convencional perqué encara té esperanga de


https://www.zotero.org/google-docs/?8GLKj6
https://www.zotero.org/google-docs/?8GLKj6
https://www.zotero.org/google-docs/?tdStu2
https://www.zotero.org/google-docs/?pYbWeT
https://www.zotero.org/google-docs/?cL19Qd
https://www.zotero.org/google-docs/?dEZetq
https://www.zotero.org/google-docs/?fj0sz3

Georges Bataille i la disciplina dels limits

recuperar una expressio natural de I’experiéncia interior, aquella que aconsegueix eludir les
convencions i les restriccions i encara sobreviure (Falco, 2007: 16).

Aquestes formulacions que porten a Bataille a abandonar els principis metodologics de
Durkheim —si és que no ho havia fet abans®—; el portara, direm, a abracar una
fenomenologia social (no convencional) en tant que el meétode fenomenologic “no se centra
en I’apropiacié de 1’objecte sin6 al contrari en la seva relacido amb el subjecte coneixedor”
(Joron, 2015: 17). Per aquest motiu, Marcel (2001) reconeix la fractura entre la versié tltima
del racionalisme durkheimia, vestigi del positivisme, 1 una “tradici6 de pensament més
fenomenologica 1 irracionalista que atreia aquells que a Franca s’anomenaven la generacio
dels trenta” (38), probablement instigada per la recepcido de Kojéve i1 la seva capacitat
d’oposar un idealisme tragic a 1’idealisme cientific de les académies nacionals (Besnier &

Reid, 1990: 173).

La fenomenologia construida per Bataille proposa una retirada del subjecte del seu propi
terreny, de la subordinaci6 en que estava als objectes d’ordre real i, per tant, una retirada de la
seva preocupacié pel futur (Bataille, 1999: 95). Seria, si més no, una inversié de la
fenomenologia social d’Alfred Schiitz entesa com 1’estudi dels “processos pels quals passem
de les tipificacions mundanes, de les formulacions de I’home en la seva vida quotidiana [...]
a les tipificacions cientifiques (idealitzacions, abstraccions, construccions de segon ordre)”
(Joron, 2015: 17). Com ja hem vist, I’interes de Bataille resideix en les sortides, a través d’un
moviment transgressor i violentat, de la vida quotidiana.

Schiitz assimila allo ordinari amb la representacié d’una primera conscieéncia espaciotemporal
a través de la qual se’ns possibilita tenir la nocié de I’aqui i I’ara (present), i discernir dels
altres temps (passat i futur) (Agiiero & Martinez, 2012: 17); a aquesta la dota de la capacitat
de reflexionar sobre els actes i les nostres vivéncies, aixi com recordar-les. Com sabem,
Bataille s’inclina a pensar que la quotidianitat esta de mires al futur perque, per necessitat,
consisteix en el sacrifici de la immediatesa. La segona consciéncia de Schiitz respondria al
coneixement del flux de durada, sent “una vivéncia continuada, unidireccional, on tota
diferenciacio ¢és artificial” (Agiiero & Martinez, 2012: 17). Per D’altra banda, Schiitz
introdueix el paper fonamental de 1’acci6, com a mediadora entre “I’abisme de sentit entre
consciéncia [intencional] i realitat” (Husserl, 1993: 114), i definint-la com: “1) una vivéncia

que esta 2) guiada per un pla o projecte que sorgeix de l'activitat espontania del subjecte, i 3)

® Bataille ja considerava que I’experiéncia del sagrat que podien tenir cadascun dels membres del Collége era
quelcom que contenia un significat essencial per als raonaments (Bataille & Leiris, 2008: 25-26).


https://www.zotero.org/google-docs/?Mp0ihD
https://www.zotero.org/google-docs/?PdZPH3
https://www.zotero.org/google-docs/?2jZ3SO
https://www.zotero.org/google-docs/?rHnXHF
https://www.zotero.org/google-docs/?rHnXHF
https://www.zotero.org/google-docs/?KTdpEf
https://www.zotero.org/google-docs/?bxIHa8
https://www.zotero.org/google-docs/?8QGyZD

Georges Bataille i la disciplina dels limits

distingida de totes les altres viveéncies per un acte peculiar d'atenci6é” (Schiitz, 1972: 243).
Com veiem, acaba introduint I’element del futur en I’accio, en tant que finalitat sedimentada,
sent aquesta visi6 essencial per al concepte mateix d’acci6 (Handeln) (Schutz, 1972: 21).

La similitud amb Bataille fa émfasi a la importancia que se li concedeix a la duracié com a
determinacid ontologica capital—tot i que, evidentment, les conclusions que n’extreuen
reafirmen el seu distanciament. Per a Schiitz (1972), és dins de la “duracio6 on el significat de
les vivéncies d’una persona es constitueix per a ella mateixa a mesura que les va vivenciant”
(42). Bataille havent introduit un espai de transgressio de lo quotidia amb la consideracio
d’allo abandonat per la societat racional i la seva ciéncia, pot discernir entre un “moviment
general de la vida interior de I'home i, [per tant] oposat al de la vida exterior activa” (Bataille,
1996: 55). L’experiéncia interior, perd, no admet cap mena de tipificacio, doncs, arribant a la
fusi6 de 1’objecte 1 subjecte —distincid que es manté ferma en la fenomenologia de Schiitz—;
“sent en tant que subjecte, no-saber i, en tant que objecte, allo desconegut [...] [Aleshores] el
si mateix no és el subjecte que s’ailla del mon, sin6 un lloc de comunicaci6”. (Bataille, 1973:
19). Schiitz espera obtenir un coneixement edificant que Bataille no pot admetre en tant que
I’objecte s’ha dissolt com una necessitat per a 1I’experimentacid; 1 que, a proposit d’aixo,
Hollier & Huckle (2013) ens diuen que:

L'experiencia interior no és mai un lloc de cognicio, sind un lloc on sempre es troba
en un estat de reconeixement. Per tal d'accedir a la seva cognicio, cal conquerir
(excedir) tota mena de resisténcies que es resisteixen al seu reconeixement. El cor
huma ¢és també allo que és per a nosaltres I'objecte de la nostra repulsié més basica,
allo que més ens horroritza, allo que provoca el nostre fastic més intens (29).

En aquest moment tornem a tenir de cara la societat fundada sobre premisses que hem volgut
oblidar, deixar enrere, tot i que continuen, excitades pel valor social en si de la prohibicio,
atrapant-nos 1 creant una fascinaci6 de la qual certament ens avergonyim, perd de qué no
podem escapar. L’experiéncia interior aglutina totes aquelles vivéncies, “les més properes al
nucli de la mateixa personalitat, a les quals hom pot no adscriure mai significat” (Schiitz,
1972: 21).

El coneixement de la realitat de la fenomenologia social subscriu la idea de que el mon, en
sentit estricte, manca d’independéncia objectiva, doncs, “en sentit absolut no és, literalment
res, no té, literalment una esséncia absoluta, t€ 1’esséncia d’una cosa que per principi €s
només intencional, només per a la consciéncia” (Husserl, 1993: 115). Es el subjecte el que
dota de sentit a un moén que se li apareix com a absolut, de sentit intencional, cosa que podria

subscriure Bataille si ho mantenim als parametres del mon de la utilitat. Pero qiiestions com


https://www.zotero.org/google-docs/?l0R8Th
https://www.zotero.org/google-docs/?Yzej5R
https://www.zotero.org/google-docs/?Yzej5R
https://www.zotero.org/google-docs/?4z84HM
https://www.zotero.org/google-docs/?jAwwpF

Georges Bataille i la disciplina dels limits

I’erotisme, per exemple, escapen a aquestes operacions perque aquest, per exemple, “té pels
homes un sentit que la manera cientifica de procedir no pot proporcionar” (Bataille, 1997:

4-5).

Tanmateix, per ser francs, I’episodi de la transgressié també necessita un objecte concret, el
de la passi6 humana; respecte d’aquest “el que varia son els camins pels quals I’abordem” i
que, a més, no gaudeix d’un sentit mentat anterior o paral-lel a I’accié sin6 que “el seu sentit
només el penetrem quan aconseguim percebre la seva profunda coheréncia” (Bataille, 1997:
6). La qliestio subjacent a aquesta logica €s 1’esfera temporal, és el tema de la continuitat de
I’ésser, que, Bataille considera directament com a “no cognoscible” (Bataille, 1997: 16-17)
—tot 1 que si que podem obtenir-ne una experiéncia com a romanent sota formes aleatories.
Podem concloure advertint una paradoxa respecte de 1’objecte del qual parlem: “implica
I’abolicié dels limits de tots els objectes, d’un objecte erotic” (Falco, 2007: 17-18).

Aleshores, obtenim un nivell de coneixement que és possible dins del paisatge de I’ordre real
de les coses, dels objectes i de I’activitat humana orientada a la finalitat i a I’obertura respecte
del futur. En aquest pla, la ciéncia convencional, és possible; ara bé, si com hem vist la
realitat existeix per dotacio de sentit conscient, llavors 1’objectivitat cientifica és només una
representacié amb vista a 1’accié (Joron, 2015: 19). En qualsevol cas, aquest coneixement
seria limitat, fet que no exclou la seva utilitat, pero si que evidencia la magnitud de la realitat
1 els racons que li corresponen a lo impossible —sent Bataille el continuador de certa tradicio
del pensament, des del no-ser de Parmenides perceptible fins al sagrat de Hegel (Bident,
2019: 32). Finalment, el que podriem identificar com a ciéncia en Bataille resulta ser-ne una
de la totalitat, una ciéncia de totes les coses (Zenkin, 2011: 30) precisament perqué no en va
dirigida a cap i ens remet a la intimitat de la humanitat que, necessariament, ¢és inefable i no
pot ser coneguda en el moén de les coses com a tal. Definitivament, les raons intel-lectuals de
Bataille comparteix la idea central de Kojeve, €s a dir, que “el fonament i la font de la realitat
objectiva (Wirklichkeit) i de 1’existéncia empirica (Dasein) humanes son el No-res que es
manifesta com a Accid negativa o creadora, lliure i conscient de si mateixa” (Bataille, 2005:

12).


https://www.zotero.org/google-docs/?JVQAbE
https://www.zotero.org/google-docs/?JVQAbE
https://www.zotero.org/google-docs/?A9uhyF
https://www.zotero.org/google-docs/?A9uhyF
https://www.zotero.org/google-docs/?2Prptp

Georges Bataille i la disciplina dels limits

5. LES TENSIONS EN EL DISCURS SOCIOLOGIC DE GEORGES BATAILLE.

Fins ara hem donat compte de 1’obra sociologica de Bataille, dispersa i fragmentaria, pero
present i viva en la seva evolucid com a pensador; sobretot a partir de la década dels trenta i
fins a la desfeta que suposa el comengament de la Segona Guerra Mundial 1 les atrocitats que
s’hi van cometre.

Hi ha una qiiestié pertinent que convé dilucidar després d’haver exposat per una part la
genealogia de Bataille respecte de la societat i, per l’altra, les operacions presuntament
sociologiques de tractar d’acaronar cientificament aquesta ultima i el seu desenvolupament
historic. Concretament, parlem d’una tensi6 que sera central en el seu pensament, sobretot del
que aqui ens atura, a saber, del coneixement sociologic. En Bataille, no es pot confondre una
sociologia que pretén aprendre els limits amb una sociologia que parteix, precisament,
d’aquests limits societals. Ambdues son presents en la seva obra 1, a proposit de queé s’ha
exposat anteriorment, ¢s d’aquesta tensid que emana la turbuléncia i inestabilitat de la seva
obra exposada. A continuaci6 es proposen les antinomies, fruit de I’anterior tensi6 d’escriure

sobre els limits i escriure des dels limits.

5.1. CIENCIA CONTRA BOGERIA.

La primera contradiccidé ens remet a la mateixa persona de Georges Bataille 1 a la manera
com es presenta tant ell mateix com els seus textos. Partirem de dues mostres del que
Foucault amb relaci6 a Bataille anomena al seu “desenganxament sistematic del jo”
(Foucault, 2019: 43). Per un costat, en la seva Experiencia Interior (1973) admet que: “No
soc un filosof, sind un sant, potser un boig"; per ’altre, en el seu Sobre Nietzsche (2018) és
més contundent: "Penso que el que m'obliga a escriure és la por de tornar-me boig. Pateixo
una aspiraci6 ardent, dolorosa, que perdura en mi com un desig insatisfet" (11).

La voluntat d’escriure en Bataille és intima, personal, i contrasta frontalment amb el que ell
considera com 1’acte propi dels cientifics, és a dir, I’exclusié de “qualsevol interés huma ali¢
al desig de coneixement” (Bataille, 2008: 235) en virtut d’una autonomitzacié de la ciéncia.
Tot 1 aix0, hem vist com Bataille s’esforga per adoptar els criteris d’un socioleg i el

llenguatge oficial i racional que ell mateix considera que aquests tenen.

En qualsevol cas, ell que escriu des d’una bogeria, des de la seva intimitat, adopta un discurs
cientific per adrecar el que també suposa per a Bataille un objecte de coneixement, pero que,

com hem vist, no resulta en cap altra cosa que en una experiéncia que es situa, precisament,


https://www.zotero.org/google-docs/?5IcRCC
https://www.zotero.org/google-docs/?ZLauIY

Georges Bataille i la disciplina dels limits

en els limits d’alldo que podem concixer racionalment i que sobrepassa la normalitat. La
contradicci6 s’accentua si, tal com proposa Zenkin (2011), fou després de la guerra en que
Bataille “va fer un esfor¢ per convertir-se en un home de ciéncia, per donar-se un discurs
cientific seriés” (27). L’ascens del feixisme, que derrota espiritualment a Bataille,
representaria la seva critica fallida del pensament de la II-lustracid, pensament racional que
hauria degenerat en una confusio irracionalista (Weingrad, 2001: 134). L’autonomitzacié de
la ciéncia, de la ma de la ra6 —extremadament utilitarista— sobre la qual s’ha edificat la
societat moderna, porten a Bataille a replicar amb una bogeria —no sabem si dionisiaca—,
com a somatitzacid de la seva situacié personal fins al punt que aquesta, és la seva mostra
objectiva de la supressid de la subjectivitat desenfrenada que historicament ha alliberat a la

humanitat de les interdiccions sobre les quals es constitui.

Que Bataille escrigui com un cientific representa un repte productiu per a la ciéncia (Zenkin,
2011: 27). En certa manera, ho fa per denunciar la seva hipocresia: la tendéncia a analitzar els
fets de manera aillada, disgregada i cosificada. Al mateix temps, evidencia la impossibilitat
que la ciéncia, atenent que 1’ésser huma “esta necessariament erigit contra ell mateix”, pugui
reconeixer-lo en la seva maxima expressio, que, en aquest cas, es manifesta en “estimar fins
al limit” (Bataille, 1985: 60). La bogeria de Bataille coincideix amb el moment decisiu de la
vida humana que apuntala les conseqiiencies de la Modernitat que, rebutjant 1’aspecte erotic,
de despesa, original de la religi6 —tal com tradicionalment havia estat disposada—, es
converti en una moral utilitaria (Bataille, 2010: 91-92).

El pensar cientific introdueix una finalitat, la construccidé d’un coneixement util, que permeti
operacions instrumentals. Per contra, Bataille hi oposa un pensament sobira, que sera aquell
que “renuncia a tot resultat practic, a tot saber eficag” (Bataille, 1996: 13), un pensament que
condueix a un no-saber perque el seu objecte necessariament es resol en un no-res, en una
despesa o violéncia improductiva. Continuant amb aquest argument, la bogeria s’oposa al
pensament discursiu de I’Home configurat en funci6 del treball servil (Bataille, EscritHeg:
31). La contradiccié entre ciéncia i bogeria es transforma, adquireix un nou sentit, a saber,
entre la possibilitat d’escriure amb una finalitat cientifica 1, per tant, instrumental i recolzada
en la rad utilitaria, i el fet d’escriure, en contra, per desmitificar aquestes condicions, per
denunciar-les. Tanmateix, Bataille (1999) n’és del tot conscient, i afirma que “res del que
podia dir en poques paraules no era necessari ni intel-ligible” (p. 47). D’aquesta manera, la
seva proposta es configura com una ciéncia —o més concretament, com una sociologia— que

pren com a objecte allo que escapa a la formulaci6 racional 1 al llenguatge convencional. En


https://www.zotero.org/google-docs/?5jG6iS

Georges Bataille i la disciplina dels limits

definitiva, només pot ser considerada una ciéncia en aparenca, ja que el seu veritable proposit

¢s qiiestionar 1 subvertir els fonaments de la ciéncia racionalista.

5.2. FETS SOCIALS EXTERNS CONTRA EXPERIENCIA INTERIOR.

De totes maneres, per molt que les motivacions de Bataille fossin escriure contra la ciencia i
els seus fonaments racionalistes —com hem exposat anteriorment—; hi ha una etapa capital
en el seu desenvolupament intel-lectual en que els seus esfor¢os s’enfoquen en 1’aprensié de
fets socials, concretament, en I’estudi de les “estructures socials” pel fet que perceben que els
escassos resultats de la sociologia “no només son ignorats en general, siné que a més estan en

directa contradicci6é amb les idees en curs sobre aquests temes” (Acéphale, 2015: 150).

Les preocupacions de Bataille, respecte de la seva etapa sociologica, fortament influit per les
idees positivistes en el tracte de la societat com un organisme, giren al voltant del que per a
ell és el moviment global de la societat, el que representa un algo més que les simples parts
agregades. Subscriu el que Rose (2009) assenyala de la sociologia durkheimiana, a saber, la
societat com “un ambit valid i moral sui generis, col-lectiu i no individual, que es pot tractar
de forma naturalista mitjancant l'aplicacié d'una logica general o de regles de metode™ (37).
En la segiient cita, Bataille (2003) fa émfasi al paper que li correspon a la sociologia respecte
del que s’ha mencionat abans:

D'un extrem a l'altre de les formes naturals d'existéncia, els €ssers es produirien,
doncs, com una composicid d'elements més simples i la sociologia seria només un
dels capitols, exactament el capitol final, de l'ontologia composta, de la qual es
reduiria I'estudi de 1'ésser, és a dir, la filosofia (160).

Davant d’aquesta consideracid, podria semblar que es produeix una friccid amb el seu
abordatge de 1’anomenada experiencia interior, entesa com una forma d’experiéncia
sobirana, intransferible, que s’inscriu en la singularitat irreductible del subjecte 1 en la seva
condici6 de discontinuitat ontologica respecte a ’ordre homogeni de la racionalitat
discursiva. Per exemple, en la seva Historia de I’Erotisme (2015), Bataille considera 1’amor
individual, pel fet de tractar-se de 1’individu 1 no de la societat, com la cosa menys historica
que existeix, “doncs tot i que depengui de condicions historiques, es tracta d’una dependéncia
escassa” (169), sera encara més contundent en afirmar que “allo individual no es manifesta

997

mai historicament™’ 1 si ho fa no és sin6 “responent al moviment general de la historia” (170).

7 Aquesta maxima ens remet a Hegel, en tant que veia en Napole6 una manifestacié de 1’Esperit absolut, més
que no pas una individualitat aillada; i, posteriorment, a Kojéve, quan identifica Stalin com I’home del final de
la historia.


https://www.zotero.org/google-docs/?tNphQ4
https://www.zotero.org/google-docs/?tZiLpc
https://www.zotero.org/google-docs/?4eObjh
https://www.zotero.org/google-docs/?kLBGdi

Georges Bataille i la disciplina dels limits

En abordar la maduresa dels estats assolits per la societat —entitats susceptibles d’analisi
externa i racional, 1 que constitueixen el focus principal d’estudi del College—, Bataille no ho
fa sin6 amb la voluntat de comprendre, com s’ha assenyalat anteriorment, les formes
historicament 1 culturalment contingents, mitjangant les quals les comunitats —en tant que
conglomerats d’individus discontinus—, s’articulen al voltant d’una moral, una solidaritat o,
en un sentit més ampli, una cohesid col-lectiva. La seva aproximacid sociologica presenta
clares afinitats amb la perspectiva biologica aplicada als cossos organics, especialment pel
que fa a les seves implicacions funcionalistes, en la mesura en que busca identificar les raons
ultimes del fenomen social a partir dels principis d’utilitat i de treball funcional 1 productiu.

El que ens atura aqui ¢és la naturalesa d’aquesta normativitat mencionada que actua com un
anell de ferro al voltant de la comunitat i la presenta en termes agregats. Es aquest element
cohesionador que no se’ns dona amb un contingut determinat siné com a estructura comuna
que només es realitza en les seves figures historiques i culturals multiples vinculades a les
institucions. El que s’hi repeteix —més enlla de la variabilitat de les formes— és la funci6 de
la despesa improductiva, no com a excés marginal, sin0 com a eix estructurant de la
temporalitzaci6 del subjecte. Alldo que en aparenga es dissipa, és precisament el que funda: és
en aquest punt de pérdua que la humanitat s’ha constituit com a projecte de persisténcia, de
continuitat davant la determinacié temporal definitiva que ¢és la mort. En definitiva, els
individus desapareixen, perd la comunitat persisteix. No depen d’ells, pero es constitueix en

la seva successio.

L’anella que vertebra la relacié entre la comunitat i I’individu en la seva intimitat, en la
mesura que ens endinsem en la dilucidacié de les raons ultimes de la constitucié humana, tal
com ho proposaria Bataille, es troba en la transgressio —en la possibilitat de trencar els limits
que sostenen ’ordre establert, de suspendre momentaniament la separaci6 entre alldo que és
propi i alld que és comu, 1 aixi exposar el subjecte a una experiéncia de peérdua que el vincula,
més que no pas I’individualitza. D’aquesta manera, Bataille entén el sacrifici, com a forma
institucionalitzada en una societat com:

la calor en que es retroba la intimitat dels que componen el sistema de les obres
comunes. La violéncia n'és el principi, perd les obres la limiten en el temps i 'espai;
ella se subordina a l'afany de produir i conservar la cosa comuna (Bataille, 1999: 95).

La comunitat —en el seu sentit agregat— es fa cognoscible a través de les seves institucions,

1 es presenta com una entitat exterior als individus. En canvi, la intimitat, entesa com a



Georges Bataille i la disciplina dels limits

“continuitat de I’ésser”, escapa a qualsevol forma de cognicid definida. Bataille, tot i
recongixer aquesta impossibilitat, assenyala un romanent necessari, una experiencia que, tot i

ser inefable, es manifesta sota “formes aleatories” (Bataille, 1997, 16-17).

5. 3. SOCIOLOGIA CONTRA TEOLOGIA.

Foucault, en el primer aniversari de la mort de Bataille, col-labora en la redaccié del nimero
195-196 de la revista Critique, anomenat, Hommage a Georges Bataille 1, precisament, li
atribueix el fet de descobrir:

sota totes aquestes figures diferents, aquella forma de pensament que descuidadament
anomenem «la filosofia de l'erotisme», perd en la qual és important reconeixer [...]
una experiencia essencial per a la nostra cultura des de Kant 1 Sade: 'experieéncia de la
finitud i I'ésser, del limit i de la transgressio (Foucault, 2019: 39).

Novament, topem amb el projecte de la Il-lustraci6, inaugurat principalment per la tasca
racionalista de Kant 1, paral-lelament, denunciat pel republicanisme lliberti de Sade
—ambdues postures radicals, sobretot la del segon, son presents en I’heréncia intel-lectual de
Bataille. De la promesa de la modernitat, la qualitat per antonomasia en seria la rao
—vinculada a un individu fruit d’una discontinuitat sense precedents—, 1 elevada a principi
regulador en virtut de la qual, ens podem legislar sense cap altra causalitat externa més que
“la nostra voluntat pura” (Kant, 2013). La religi6 i llurs explicacions tradicionals son
equiparades a ‘“‘supersticions” (Bacon, 2004: 129) a mesura que triomfa la imposicié del
metode cientific i la seva extensio en el positivisme sociologic posterior.

La sociologia més primerenca, anterior a Durkheim, planteja “el problema de la unitat
humana” (Comte, 2009: 23). Si acceptem, amb Bataille, que la ciéncia té un caracter
instrumental, podem dir que la sociologia neix amb la voluntat d’ordenar —o, en un sentit
més modest, d’estudiar— la societat, tot elaborant una sistematitzacié dels fonaments que li
donen cohesid o que, per contra, la desestabilitzen fins a considerar la “formaci6 d’un sistema

definit de Moralitat Universal” (Comte, 2009: 97).

Bataille recorre a la sociologia precisament perque, en el seu origen, aquesta es proposava
I’estudi de DI'ordre social. A més, se’n serveix com a eina per posar en evidéncia la
contradiccid entre la voluntat sociologica de fonamentar una moral secular —sustentada en
els postulats de la rad autonoma i individualitzada— i I’abisme que suposa I’esséncia del
sagrat, per definicio inaprehensible des de qualsevol metodologia cientifica. Dit d’una altra

manera, la sociologia aspira a assumir el paper que historicament havia correspost a la


https://www.zotero.org/google-docs/?SRS8vx
https://www.zotero.org/google-docs/?i2sWIq
https://www.zotero.org/google-docs/?qOkGlW
https://www.zotero.org/google-docs/?fjazRj

Georges Bataille i la disciplina dels limits

religio: tenir el monopoli de la interpretacid de la cohesi6 social. Aquesta cohesid, pero, es
veu desmantellada per la ra6 utilitarista propia de la modernitat i per la falsa promesa d’una
subjectivitat alliberada, perd enterbolida per la cosificacio.

Tanmateix, malgrat els intents de la sociologia, aquesta no pot donar compte del qual la
religio ha representat historicament per a Bataille (1999): “aquest immens esfor¢ i aquesta
recerca angoixant [que] intenta abandonar I’ordre real, la pobresa de les coses” (94) doncs, la
sociologia €s una expressié del regne terrenal de les coses i s’oposa, pel fet de voler construir

un coneixement util a les forces subterranies que edificarien la col-lectivitat.

Ara bé, la contraposici6 entre la sociologia sagrada de Bataille i la teologia no s’esgota en
una simple distinci6 conceptual. Com ja s’ha assenyalat, Bataille inscriu la seva obra dins el
que ell mateix qualifica de feologia cristiana. Ho fa, pero, amb la voluntat de denunciar la
inversid cristiana —seguint de prop la critica de Nietzsche—, assenyalant que allo que
anomenem sagrat fou hipostasiat en un principi divi, objectiu i1 transcendent. Aquesta
operacié dona lloc a una confusi6é que ell desemmascara (Bataille, 2018): la confusi6 entre
“el SAGRAT (de 1’ordre religios) i la RAO (de 1’ordre utilitari)” (14). Déu esdevé, aixi, un
dispositiu que activa un pensament tranquil-litzador i1 servil, que vela la nostra veritable
essencia: “un moviment violent [dins nostre] que vol I’autonomia, la llibertat de I’ésser”
(Bataille, 2018: 14).

En aquest sentit, la Il-lustracio, en desplagcar Déu del seu lloc absolut mitjangant 1’exaltacio
de la rad, obre potencialment 1’espai per a una reactivacio del sagrat auténtic. No obstant
aix0, aquesta possibilitat queda frustrada, ja que la racionalitat il-lustrada continua essent
ontologicament incompatible amb [’experiéncia interior —violenta, excentrica i
inassimilable— que constitueix, per a Bataille, el veritable nucli del sagrat.

La sociologia no pot respondre aquesta exigéncia per molt que li correspongui, en tant que
ciéncia moderna, la tasca de comprendre les institucions a través de les quals es manifesta lo
sagrat o les estructures socials que 1’ordenen i el disposen col-lectivament. En formular tot
aixo, Bataille té presents els teolegs classics, dels quals, com hem vist, es considera hereu, tot
1 que amb les reserves evidents. Una prova significativa n'és que la seva obra de maduresa
—composta pels tres volums E! Culpable, Sobre Nietzsche 1 L’Experiencia Interior— rep el
nom de Suma Ateologica, en resposta directa a la Summa Theologica de Sant Tomas
d’Aquino.

Molt abans que la modernitat les decantés a I’ombra del Segle de les Llums, les escriptures

teologiques ja s’esforcaven a desxifrar el misteri del sagrat. Es potser Sant Agusti d’Hipona


https://www.zotero.org/google-docs/?lFTW2e

Georges Bataille i la disciplina dels limits

el que causa una major influéncia en Bataille; de fet, en ell és rastrejable el que aqui
considerem com una nocié primitiva de despesa improductiva:
I jo vaig voler cometre un robatori, i ho vaig fer sense ser apressat per cap carencia,
sin6 per flaquesa i desagrat de justicia i per grossa de maldat, perque vaig robar el que
em sobrava en abundancia i qualitat, i no volia gaudir de I'objecte que buscava en el
robatori, sin6 del robatori mateix i del pecat. [...] Era repugnant, i la vaig estimar.
Vaig estimar-me fer malbé. (Sant Agusti, 2017: 168-169).
Aquest darrer repudi, aquesta experiéncia vehiculada en el robatori, Sant Agusti la transforma
en un acostament a Déu, ja que —com ell mateix afirma— “per aconseguir tot aixo, no cal
allunyar-se de tu, Senyor, ni apartar-se de la teva llei” (Sant Agusti, 2017: 169). En les seves
Confessiones, el Sant es proposa I’empresa de remuntar-se a Déu, d’accedir a ell com a
Veritat —equiparada a una vida feli¢. De manera similar a Bataille, Sant Agusti distingeix
una energia facultativa, aquella per la qual sentim en la mesura en que¢ “tamb¢ la tenen el
cavall i el mul; efectivament, també ells senten a través del cos” (Sant Agusti, 2017: 482).
Aquesta forma de sentir és contraposada al gran poder de la memoria —que, com en Bataille,
exerceix un paper proper al de la consciéncia—, ja que representa un “diposit interior ampli i
infinit” que, tot 1 pertanyer al nostre esperit, roman parcialment inaccessible: “jo mateix no
abasto tot el que soc" (Sant Agusti, 2017: 484).
Sant Tomas d’Aquino, esmentat anteriorment, transforma en certa manera la teologia en
dotar-la d’un métode racional, una ciéncia orientada al coneixement, amb un objecte especific
que ell mateix defineix aixi com “tot alldo que pot ser revelat per Déu cau sota ’aspecte
formal de 1’objecte d’aquesta ciéncia” (Sant Tomas d’Aquino, 2006: 88-89). Si més no, la fe
segueix ocupant un espai privilegiat que mai podra ser abastat per la rad, relegada a la simple
capacitat de coneixement comuna:

El coneixement de Déu en esséncia, com sigui que es dona per la gracia, només els
correspon als bons, perd coneixer-lo per la radé natural és una cosa que correspon tant
als bons com als dolents (Sant Tomas d’ Aquino, 2006: 179).

Sant Agusti descriu una experiéncia que propicia I’acostament a Déu, motivada en un primer
moment per un objecte de desig que, amb el temps, esdevé secundari o irrellevant en relacid
amb la finalitat ultima del cami espiritual. Sant Tomas d’ Aquino subratlla el paper central de
la ra6 en I’estudi dels objectes sagrats com a via per accedir al coneixement divi. Tot i aixo,
presenta la fe com un component necessari i complementari a la rad, especialment pel que fa
a les veritats revelades que excedeixen la comprensio purament intel-lectual. Bataille contesta
directament a les exigéncies de Sant Tomas i I’experiéncia mistica de Sant Agusti pero tenint

en compte 1’estat de la qiiestié en el moment que escribia:


https://www.zotero.org/google-docs/?3mHdTB
https://www.zotero.org/google-docs/?IZKbdm

Georges Bataille i la disciplina dels limits

Des del meu punt de vista, ningll podria plantejar el problema de la religi6 a partir de
solucions gratuites que 1’actual esperit de rigor recusa. No soc un home de ciéncia en
el sentit de que parlo d’experiéncia interior, no d’objectes; pero, en el moment en que
parlo d’objectes, ho faig com els homes de ciéncia, amb el rigor que €s inevitable
(Bataille, 1997: 23).

Aixi, per recuperar I’experiéncia interior com a veritable essencia del sagrat —manifestada
historicament a través de formes institucionals i1 objectives que pretenen despertar-la i
canalitzar-la—, Bataille sintonitza amb el pensament mistic que flueix en els poemes de Sant
Joan de la Creu (2000) i entoma el “Del més profund centre de la meva anima!”. En altres
paraules, la tasca de Bataille, passa per la sociologia tot i que conscient del moment en que
aquesta cessa, ironicament, de ser util, per donar compte d’aquesta experieéncia de la qual han
parlat abans d’ell els tedlegs, pero que I’han subordinada equivocament a Déu. Quan
renunciem a Déu com a objecte de coneixement, a la seva estabilitat, i volem adrecar
I’experiéncia d’un desig que ens encisa, aleshores “algo espantat en mi es reserva, d’on prové
la transcendéncia, com una altura des de la que es domina el no-res” (Bataille, 2018: 182). No
¢s d’estranyar que Sartre acuses en vida a Bataille de ser un nouveau mystique (Zenkine,

2013).


https://www.zotero.org/google-docs/?Jvbx85
https://www.zotero.org/google-docs/?Fds3wk
https://www.zotero.org/google-docs/?RXhVsw
https://www.zotero.org/google-docs/?dKxxMx
https://www.zotero.org/google-docs/?dKxxMx

Georges Bataille i la disciplina dels limits

6. LA RECEPCIO INSTITUCIONAL DE BATAILLE COM A SOCIOLEG.

A continuacié es presenta una breu aproximacié a I’impacte institucional de Bataille en
I’ambit acadeémic i universitari. S ha fet una revisié de documents i classificacié en funci6 del
1) titol; i1) I’any de la seva publicacid; iii) repositori d’origen; iv) pais d’origen del document;
v) principal disciplina associada; vi) tipus de document —vegeu Annexos. Concretament, s'ha
consultat fins a 150 documents que citen a Bataille a través dels segiients repositoris: dialnet,
sciELO, UNAM, Persée, BibCercador UAB, onepalex, CORE UK. S’han filtrat en funcié de
la rellevancia del document en el respectiu repositori d’on s’han extret. Els criteris de
seleccid dels repositoris responen a la seva importancia i a la representacié de Bataille en ells,
sent els més importants identificats amb 30 documents i, la resta, en funcié de la
disponibilitat de documents en ells. S’han consultat d’altres repositoris fora del context
Occidental 1 Llatinoamerica, pero no s’ha trobat evideéncia suficient de la petjada de Bataille,

per exemple, shodhganga (india).

Grafica 1. Relacio entre documents consultats i tipus de disciplina (principal)
mencionada

sociologia  mmmmmm 6,7
psicoanalisi mm 2
literatura | nmmm— 9, 3
historiadel'at 1 0,7
historia mmm 3,3
filosofia  EEIENIIINENNINENERN T E R R 52
estética 1 0,7
estudis literaris  mmmmmmmms 12
estudis culturals  mmmmmmm 7,3
economia 1 0,7
arqueologia 1 0,7

antropologia |mmmm 4,7

0 10 20 30 40 50 60

Font: Elaboracié propia, informacié obtinguda de diversos repositoris académics i universitaris oficials (dialnet,

sciELO, UNAM, Persée, BibCercador UAB, onepalex, CORE UK) a data de 2025.

S’observa un clar predomini de la filosofia com a disciplina per la qual més s’utilitza a
Georges Bataille i se’l cita, aglutinant més de la meitat dels documents consultats (52%). A

continuacio, son els estudis literaris, que serien coherents amb una part de 1’obra present en el



Georges Bataille i la disciplina dels limits

frances de caracter literari. Si més no, la sociologia, la ciéncia que aqui ens atura, és una de

les menys representades aturant-se per sota del llindar del 7%.

Grafica 2. Relacio entre documents consultats i pais d’origen de la seva publicacio

25

22
=
20 =
16,7 B
E E
15 14 = =
B E
10 = B
67 B
. E Ew
&3 g E E 27
E E 13 E E 13
0,7 = = ! = = 0,7 0,7 E 07 07 07 07 7
0 =B E E E E =2 = = = = = = B
Cd B 2 2 > 1 > (-3 (e (] 2 > el R A
& . bag NG & o G ; P N
6&\&\ é‘é\ S ¢ io‘\& :S‘?’\\\ ‘2\3'& Q@QQ & o T ¢ %&D ‘b”\\%%‘\e\&\ +
W V\% > o Q"oé{& < \Q‘e}

Font: Elaboracio propia, informacidé obtinguda de diversos repositoris académics i universitaris oficials (dialnet,

sciELO, UNAM, Persée, BibCercador UAB, onepalex, CORE UK) a data de 2025.

Dels principals paisos d’origen dels documents consultats —que no necessariament
coincideixen amb els dels autors—, Franga n’ocupa el primer lloc (22%), sent aquest el pais
de naixement i la naci6 en que¢ Bataille es forma com a persona i com a professional de la
teoria. Espanya n’ocupa el segon lloc amb una xifra superior al 15%, seguida del Brasil, amb
un 14% i, Mexic i el Regne Unit, amb un 8% cadascuna. Sorprenen els casos d’Alemanya,
sent aquest pais un context molt fructifer en el camp de la sociologia i, els Estats Units, per al
revés, ser un pais amb inclinacions més cientifistes, perd on se cita més a Bataille que al pais
germanic. A la vegada, tret del Jap6 i Indonésia, la resta de paisos son Occidentals o de
I’espai Llatinoamerica —amb les evidents connexions institucionals 1 historiques amb

Europa.



Georges Bataille i la disciplina dels limits

Grafica 3. Relacié entre documents consultats i tipus de documents.

tesi master /doctoral [N 7.3
articlederevista [l 4.7

ressenya [l 5.3

Wibre [N 10,7
capitol Il 2
biografia | 0,7
article allat [N REER RN RERANOOOARINOON. ©9.3
0 10 20 30 40 50 60 70 80

Font: Elaboracio propia, informacié obtinguda de diversos repositoris académics i universitaris oficials (dialnet,

sciELO, UNAM, Persée, BibCercador UAB, onepalex, CORE UK) a data de 2025.

La majoria de documents que citen a Bataille son articles aillats, representant quasi un 67%
que, s’incrementa, si li afegim els articles publicats en el marge d’una revista (4,7), mostrant
una clara tendéncia al model d’article. Les opcions menys considerades son les biografies

intel-lectuals o els capitols de llibres aillats.

El tipus ideal constatat dels documents que citen o es recolzen en I’obra de Georges Bataille
seria un article aillat, d’origen académic francés, enfocat en una disciplina filosofica —tot i
que, evidentment, pot ser interseccional amb la sociologia—, perd que prefereix situar-se en

el terreny de la filosofia.



Georges Bataille i la disciplina dels limits

7. CONCLUSIONS: LIMITS I POSSIBILITATS D’ESCRIURE SOCIOLOGIA.

Aquest treball s’ha construit en la comprovacié de queé a Georges Bataille se li assigna una
posici6é marginal i radicalment singular dins de la tradicid socioldgica de pensament. La seva
proposta teorica respon a la voluntat de no deixar-se classificar dins de la cartografia de la
sociologia com a ciéncia institucionalitzada —tenint en compte la impossibilitat de definir
clarament els limits d’aquesta—; si bé que, en Gltima instancia, es constitueix com un repte
productiu. La seva és una aposta a través de la qual el pensament s’impugna a si mateix i topa
amb les seves condicions de possibilitat inherents i, conseqiientment, amb les de la

sociologia, 1 els seus respectius metodes 1 objectes de coneixement.

Una de les qiiestions més interessants, tal com hem vist en la primera part del treball és la
forma propia de Bataille d’acostar-se a la genealogia de les societats 1 dels fets socials, anant
més enlla de la socioantropologia imperant en la seva ¢poca que es limitava a descriure i
classificar una societaria blindada 1 constituida. En certa manera, aquest primer pas d’obrir la
caixa negra societal és el que I’allunya per un costat a la sociologia oficial, i, per ’altre,
I’acosta a les interpretacions més filosofiques —tot 1 que ell mateix esborra aquesta linia de
separacio, artificialment constituida per la ciéncia. La tensio entre el treball, com a principi
inaugural de les societats 1 la mort, com a determinaci6 temporal que aixeca a la humanitat de
I’animalitat, marca el posterior desenvolupament de les societats i les formes de reunio6
humanes. En aquesta precisio, I’anterior volatilitat vindria mediada per les formes de despesa
improductiva institucionalitzades i que dotarien de cohesio a la segona naturalesa que és la
cultura 1 la comunitat humana que treballa i és conscient. Bataille en proposar aquesta
genealogia capgira el sentit tradicional que se li venia assignat a la sociologia i que encara
manté avui dia, és a dir, transposa la qiiestié de I’ordre per la de I’excés i les formes rituals de
la transgressio.

La idea de sociologia en Bataille —reconstruida en el punt 4.— defensa 1’estudi de les
estructures socials i les regularitats dels fenomens de la transgressio, perd busca anar més
enlla i, és aqui on, com hem vist, la sociologia es mostra impotent. Aquest anar més enlla no
¢s gratuit ni infundat, sind6 que és una necessitat que recau en els origens mateixos de la
societat 1 que planteja els posteriors problemes fonamentals que aquesta mateixa es formula.
El seu projecte del College, compartit amb altres intel-lectuals de 1’¢época, porta la marca de
la sociologia sagrada perqué busca reprendre la tasca que aquesta s’havia plantejat, a saber,

entendre la cohesio social 1 els llagos de solidaritat, en un context en que el mite racional ha



Georges Bataille i la disciplina dels limits

fet aigiies 1 les fonts arcaiques com ho eren la religio o els rituals sacrificials resten estérils o
han estat directament escombrades. Pero la seva formulacio, tal com s’ha mencionat abans,
parteix d’una inversio d’aquesta en cap cas arbitraria.

El conjunt d’operacions que efectua el porten a topar amb una série de paradoxes i de
tensions que la sociologia convencional no pot superar, perd que, en virtut de la seva
disciplina —en aquest punt distant del cientifisme amb qué es relaciona a 1’anterior camp
d’estudi—, concilia i supera. El seu objecte d’estudi és allo que no es pot aprendre
directament pel fet que ens hi vinculem o exposem com una experiéncia que no es pot limitar
amb cap eina ni metode. La seva tasca professional €s la plena immersi6 en el camp d’estudi i
la posterior derivacié d’un coneixement basat en la seva mateixa experieéncia i la dels seus
col-legues sense cap anima de generalitzacid o sistematitzaci6 sind amb 1’objectiu de
contagiar 1 descosificar I’extrema situacidé en que es troba submergida la humanitat
d’entreguerres. La seva obra intel-lectual esta repleta del que podriem considerar com a
incongruencies si ens aferrem a una noci6 tancada i completa de sociologia, el misticisme no
quadra amb la sociologia seriosa que s’imparteix en les académies, i I’erotisme no accepta
cap sistema tancat ni categoric.

En I’apartat 5., s’han exposat les contradiccions que emergeixen en la recomposicié del seu
pensament. Cal afegir, a més, que hi ha una evident evoluci6 d’aquest pensar i varies
ruptures, com 1’escissié amb el mateix Durkheim. Les tres antinomies, en realitat, son cares
d’una mateixa moneda que en el fons, ens torna a connectar amb les motivacions que
s’amaguen darrere 1’escriptura del frances: parlar d’alld que no admet cap parla. Bogeria,
experiéncia interior i religi6 —formalitzacié del sagrat— ressegueixen els limits del

pensament racional.

Aleshores, la seva recepcié academica, il-lustrada breument en I’apartat 6., subscriu la idea
que Bataille no és aprés en cap cas com a socioleg sind com a filosof tot i que el mateix
frances, com s’ha dit abans, refusa reiteradament aquest vocable per les connotacions que
tenia en I'época en que escrivia. Podem parlar d’una evolucié del mateix terme filosof —aixi
com del de socioleg— respecte del seu context i del nostre perd, a la vegada, de la
transformacio del Georges Bataille com a figura a tenir en compte. Per ’altre costat, son un
total de dotze les disciplines que el reivindiquen, mostrant la seva capacitat ecléctica i en
certa manera la profunditat i vehemeéncia del seu pensament, irreductible i inclassificable.
Com ja s’ha advertit, Bataille escriu en els limits o, millor dit, els esborra a mesura que

escriu.



Georges Bataille i la disciplina dels limits

Pero, a proposit d'aixo, convé acabar considerant que és el que Georges Bataille pot aportar a
la sociologia i al mén en general avui dia. Podem comengar proposant que la seva vigeéncia es
resol en la seva critica a la centralitat d’'una ra6 arrelada a 1’utilitarisme subjacent a un
capitalisme depredador, legitimant formes de violéncia estructurals i deshumanitzadores. Les
actuals crisis humanitaries com la de Palestina, I’ascens de respostes reaccionaries a
problemes socials 1 la creixent cosificacid de la vida, reclama ressorgir un pensament tan
turbulent com els simptomes que hem considerat. Denunciar la frustracié de la societat
moderna, exposar tot allo que en queda expulsada als marges —si €s que alguna cosa encara
no ha estat reduida a I'heterogeni i commensurable, des dels cossos imperfectes fins als

elements sagrats o les practiques heterogenies, improductives, perd que ens son inherents.

La sociologia, amb el seu consolidat estatut cientific, cau en la fatalitat de voler-ho explicar
tot, ocasionant un exercici de simplificacio 1 reduccio. Una disciplina dels limits, com la de
Bataille, proposa una sociologia capa¢ de recongixer la seva insuficiéncia, com hem vist,
intrinseca als seus origens i forma. Una actitud d’aquest tipus permet desafiar la cosificacio
mencionada i pensar la racionalitat en termes diferencials i, per naturalesa, critics.
L’enfocament heterologic de Bataille oposa a la temptacidé autoritaria i a la clausura
identitaria la constitucid6 d’una comunitat oberta on cadascu es fa responsable de la seva
sobirania, sense acceptar jerarquies ni exclusions en virtut de la produccié —logiques
oposades al feixisme i1 al tancament del capitalisme actual. En definitiva, Bataille ¢és
incandescent 1 el seu reclam, adequat, per bé que assenyala una existéncia humana que escapa
a tota reduccid 1 que busca, pel seu mateix origen, una comprensio i tractament adient a la

seva riquesa 1 pluralitat en que es funda.



Georges Bataille i la disciplina dels limits

8. REFERENCIES CONSULTADES.

Acéphale (with Bataille, G., Caillois, R., Herrera, 1., Klossowski, P., Monnerot, J., Rollin, J.,
& Wahl, J. A.). (2015). Arena Libros.

Adorno, T. W., & Horkheimer, M. (2006). Dialéctica de la Ilustracion: Fragmentos
filosoficos (J. J. Diaz Sanchez, Ed.; 8. Aufl). Trotta.

Agtiero, J. O., & Martinez, S. N. (2012). El mundo de la vida y el Trabajo Social.
Documentos de trabajo social: Revista de trabajo y accion social, 51, 89-98.

Baas, J. (2021). Acéphale & autobiographical philosophy in the 21st century (E. Connole,
Ed.; First edition). Schism Press.

Bacon, F. (2004). Novum organum (R. Frondizi & C. H. Balmori, Ed.). Losada.

Barthes, R. (2016). The death of the author. En Readings in the Theory of Religion (p.
141-145). Routledge.

Bataille, G. (1985). Literature and evil. M. Boyars.

Bataille, G. (1990). Letter to Rene Char on the Incompatibilities of the Writer. Yale French
Studies, 78, 31. https://doi.org/10.2307/2930114

Bataille, G. (1993). El estado y el problema del fascismo (P. Guillen Gilabert, Trad.).
Universidad de Murcia.

Bataille, G. (1996). Lo que entiendo por soberania (A. Campillo, Ed.). Ed. Paidos.

Bataille, G. (1997). El erotismo (A. Vicens & M. P. Sarazin, Trad.; 1a. edicion en col.
Ensayo). Tusquets Editores.

Bataille, G. (1999). La parte maldita. ICARIA.

Bataille, G. (2003). La sociologie sacrée du monde contemporain: Lignes, n° 12(3), 158-175.
https://doi.org/10.3917/lignes1.012.0158

Bataille, G. (2005). Escritos sobre Hegel. Arena Libros.

Bataille, G. (2015a). Acéphale (Ed. facs). Arena; WorldCat.


https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz

Georges Bataille i la disciplina dels limits

Bataille, G. (2018a). Sobre Nietzsche (S. Mattoni, Ed.). el cuenco de plata.

Bataille, G. (2018b). Teoria de la religion, El culpable; El aleluya (F. Savater, Trad.; Primera
edicion). Taurus.

Bataille, G. (2025). La estructura psicologica del fascismo (M. Martinez, Ed.). Fondo de
Cultura Econémica.

Bataille, G., Cristofalo, A., Vappereau, J. M., & Savino, H. (2005). Discucion sobre el
pecado. Paradiso.

Bataille, G. (with Fernandez, D., & Duca, J. M. L.). (2010). Las lagrimas de eros (5 ed).
Tusquets Editores.

Bataille, G. (with Glanz, M.). (1981). Historia del ojo (4a. ed). Premia Editora.

Bataille, G., & Leiris, M. (2008). Correspondence (L. Yvert, Ed.). New York : Seagull Books.

Bataille, G. (with Mattoni, S.). (2008). La conjuracion sagrada.: Ensayos 1929-1939 (2a ed).
Adriana Hidalgo.

Bataille, G. (with Palacio Tauste, J.). (2015b). Historia del erotismo. Errata Naturae.

Bataille, G. (with Savater, F.). (1973). La experiencia interior: Seguida de Método de
meditacion ; y de Post-Scriptum 1953 ([1a. ed., 4a. reimp.]). Taurus.

Bataille, G., Weil, E., & Patron, S. (2014). A en-téte de Critique: Correspondance entre
Georges Bataille et Eric Weil (1946-1951). Lignes.

Besnier, J.-M., & Reid, A. (1990). Georges Bataille in the 1930s: A Politics of the
Impossible. Yale French Studies, 78, 169. https://doi.org/10.2307/2930121

Bident, C. (2019). Maurice Blanchot: A critical biography (J. McKeane, Trad.; First edition).
Fordham University Press.

Bourdieu, P., Chamboredon, J.-C., & Passeron, J. C. (2002). E/ oficio de socidologo:
Presupuestos epistemologicos (1. ed. argentina). Siglo Veintiuno Editores Argentina.

Breton, A. (with Pellegrini, A.). (2001). Manifiestos del Surrealismo. Argonauta editores.


https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz

Georges Bataille i la disciplina dels limits

Burke, S. (2022). The Death and Return of the Author: Criticism and Subjectivity in Barthes,
Foucault and Derrida. Edinburgh University Press.
https://doi.org/10.1515/9781474482172

Caillois, R. (1998). El mito y el hombre. Fondo de Cultura Econdmica.

Caillois, R. (2016). Hombre y lo sagrado (J. J. Domenchina, Ed.). Fondo de Cultura
Econémica.

Clifford, J. (1981). On Ethnographic Surrealism. Comparative Studies in Society and History,
23(4), 539-564. JSTOR.

Comte, A. (2009). 4 general view of positivism (J. H. Bridges, Ed.; Reissued, Truebner and
Co, 1865). Cambridge Univ. Press.

d’Hondt, J., Derrida, J., Althusser, L., Dubarle, D., Janicaud, D., & Régnier, M. (with
Hyppolite, J.). (1970). Hegel y el pensamiento moderno (3a ed.). Siglo XXI Espaiia.

Diaz de la Serna, 1. (2015). Para leer a Georges Bataille (P. Ollé-Laprune, Ed.; G. Gallardo,
Trad.; Primera edicion electronica). Fondo de Cultura Economica.

Durkheim, E. (1966). The division of labour in society (G. Simpson, Ed.). Free Press ;
London : Collier-Macmillan.

Durkheim, E. (1986). Las reglas del método sociolégico. Fondo de Cultura Econdmica.

Durkheim, E. (2000). Las formas elementales de la vida religiosa (3a ed.). Colofon.

Eliade, M. (2015). Lo sagrado y lo profano (1° ed., 3* reimp). Paidos.

Elias, N. (1990). Compromiso y distanciamiento: Ensayos de sociologia del conocimiento.
Peninsula.

Elliott, A., & Turner, B. (2025). Profiles in Contemporary Social Theory. SAGE Publications
Ltd. https://doi.org/10.4135/9781446219751

Falco, R. (2007). The Erotic Sacrament: Max Weber and Georges Bataille. Max Weber

Studies, 7(1), 13-36. JSTOR.


https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz

Georges Bataille i la disciplina dels limits

Ferrarotti, F., & Almagro, J. M. A. (1996). Relacion entre sociologia e historia: ;Sintesis o
conflicto? Historia, Antropologia y Fuentes Orales, 16, 87-101. JSTOR.

Foucault, M. (1969). Qu’est-ce qu’un auteur? Societé Francaise de Philosophie, Bulletin,
63(3), 73.

Foucault, M. (2004). La arqueologia del saber (1. ed). Siglo XXI Editores.

Foucault, M. (with Bouchard, D. F.). (2019). Language, Counter-Memory, Practice: Selected
Essays and Interviews. Cornell University Press.

Freud, S. (2012). El porvenir de una ilusion (L. Lopez-Ballesteros y de Torres, Ed.). [Madrid]
Taurus imp. 2012.

Freud, S. (2018). Totem y Tabu: Algunas Concordancias Entre la Vida animica de Los
Salvajes y la de Los Neuroticos (1st ed). Edicionesakal México.

Guerlac, S. (1990). «Recognition» by a Woman!: A Reading of Bataille’s L’Erotisme. Yale
French Studies, 78, 90. https://doi.org/10.2307/2930117

Habermas, J. (1985). Der philosophische Diskurs der Moderne: Zwolf Vorlesungen (1. Aufl).
Suhrkamp.

Hegel, G. W. F. (2009). Fenomenologia del espiritu (M. Jiménez-Redondo, Ed.; 2., verb.
Aufl). Pre-Textos.

Hollier, D., & Huckle, N. (2013). For Prestige: Hegel in the Light of Mauss. October, 146,
19-30. JSTOR.

Husserl, E. (1993). Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenologica.
Fondo de Cultura Econdmica.

Jamin, J. (1980). Un sacré collége ou les apprentis sorciers de la sociologie. Cahiers
Internationaux de Sociologie, 68, 5-30. JSTOR.

Joron, P. (2015). Comment la sociologie est-elle possible ?: La différence non explicable et le

principe d’insuffisance dans la sociologie de Georges Bataille. Sociétés, n° 127(1),


https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz

Georges Bataille i la disciplina dels limits

13-24. https://doi.org/10.3917/s0c.127.0013

Juan de la Cruz. (2000). Liama de amor viva. San Pablo.

Kant, I. (with Rodriguez Aramayo, R.). (2013). ;Qué es la Ilustracion?, y otros escritos de
ética, politica y filosofia de la historia. Alianza.

Klossowski, P., Herrera Baquero, 1., & Klossowski, P. (2004). Nietzsche y el circulo vicioso.
Arena Libros.

Kojéve, A. (2013). Introduccion a la lectura de Hegel: Lecciones sobre la Fenomentologia
del espiritu impartidas desde 1933 hasta 1939 en la Ecole Pratique des Hautes
Etudes (A. A. Martos, Ed.). Editorial Trotta, S.A.

Marcel, J.-C. (2001). Georges Bataille: L’enfant illégitime de la sociologie durkheimienne.
Durkheimian Studies / Etudes Durkheimiennes, 7, 37-52. JSTOR.

Marino Sanchez, D. (2014). Injertando a Dioniso: Las interpretaciones del dios, de nuestros
dias a la Antigiiedad. Siglo XXI Espaiia.

Mauss, M. (with Bucci, J.). (2009). Ensayo Sobre el Don: Forma y Funcion Del Intercambio
en Las Sociedades Arcaicas (1st ed). Katz Editores.

Mauss, M. (with Douglas, M.). (2002). The gift: The form and reason for exchange in archaic
societies (W. D. Halls, Trad.). Routledge.

Mauss, M., & Lévi-Strauss, C. (1971). Sociologia y antropologia. Tecnos.

Mills, C. W. (1978). The sociological imagination (Reprint). Penguin Books.

Mislata, S. A. (2014). Georges Bataille y la ausencia de mito.

Neri Lopez, J. M. (2022). La subversion de la virilidad. Mito, sacrificio y mistica en el
pensamiento de Georges Bataille. EN-CLAVES del pensamiento, 32, €558.
https://doi.org/10.46530/ecdp.v0i32.558

Rabat¢, J.-M. (2016). The Hatred of Poetry: Barthes and Bataille. Barthes Studies, 2, 23-46.

Richman, M. H. (2002). Sacred Revolutions (NED-New edition, Vol. 14). University of


https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz

Georges Bataille i la disciplina dels limits

Minnesota Press; JSTOR. http://www.jstor.org/stable/10.5749/j.cttttOsm

Rose, G. (2009). Hegel contra sociology. Verso.

Sant Agusti (with Encuentra Ortega, A., & Medina Gonzalez, A.). (2017). Confesiones (1st
ed). Gredos, Editorial, S.A.

Sant Tomas d’Aquino (with Martorell, José., & Byrne, D.). (2006). Suma de teologia.
Biblioteca de Autores Cristianos.

Saubidet, A., & Azaretto, C. (2019). Sobre otras formas de intercambio no capitalista
(Mauss, Lacan, Lévi—Strauss y Bataille)(potlatch, don y hau). X1 Congreso
Internacional de Investigacion y Practica Profesional en Psicologia. XX VI Jornadas
de Investigacion. XV Encuentro de Investigadores en Psicologia del MERCOSUR. I
Encuentro de Investigacion de Terapia Ocupacional. I Encuentro de Musicoterapia.

Schiitz, A. (1972). Fenomenologia del mundo social: Introduccion a la sociologia
comprensiva. Paidos. https://books.google.es/books?id=0TY-ygAACAAJ

Shilling, C., & Mellor, P. A. (2010). Sociology and the Problem of Eroticism. Sociology,
44(3), 435-452. JSTOR.

Surya, M. (2010). Georges Bataille: An intellectual biography (2. [ Auflage]). Verso.

Weber, M. (2009). La ciencia como profesion (J. Abellan Garcia, Ed.). Editorial Biblioteca
Nueva.

Weber, M. (2011). La ética protestante y el «espiritu» del capitalismo / monograph. (J.
Abelléan, Ed.; 7a ed.). Alianza Editorial.

Weingrad, M. (2001). The College of Sociology and the Institute of Social Research. New
German Critique, 84, 129. https://doi.org/10.2307/827800

Wilson, A. (2004). Foucault on the" Question of the author": A critical exegesis. Modern
language review, 99(2), 339-363.

Zenkine, S. (2011). Georges Bataille: Science and Continuity. Romanische Forschungen,


https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz

Georges Bataille i la disciplina dels limits

123(1), 27-44. JSTOR.
Zenkine, S. (2013). Deux nouveaux mystiques: Le sacré selon Bataille et Sartre. Etudes

francgaises, 49(2), 47-58. https://doi.org/10.7202/1019491ar


https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz

Georges Bataille i la disciplina dels limits

9. ANNEXOS.

TITOL ANY  REPOSITORI PAIS DISCIPLINA TIPUS
1 Georges Bataille y la ausencia de mito 2015  dialnet Espanya filosofia tesi
2 Georges Bataille, passim 1999  dialnet Franca historia revista

Georges Bataille: Science and

3 Continuity 2011 dialnet Espanya filosofia article
4 André Masson & Georges Bataille 1994  dialnet Espanya historia de l'art  llibre
5 Georges Bataille y el erotismo 2002  dialnet Espanya filosofia llibre
6 Soberania y eros en Georges Bataille 2000  dialnet Espanya filosofia tesi

Georges Bataille: el bibliotecario
7 perverso 2011 dialnet Espanya estudis literaris article

8 Georges Bataille: eros y anomia 2008  dialnet Espanya filosofia article

El lenguaje de las flores. Georges

9 Bataille 2007  dialnet Espanya estudis literaris article
1

0 El azul del cielo, de Georges Bataille 1985 dialnet Espanya estudis literaris article
1

1 Ontologia en Georges Bataille 2015 dialnet Espanya filosofia article
1 JACQUELINE RISSET, Georges

2 Bataille 2019  dialnet Italia estudis literaris  resenya
1

3 Georges Bataille: Escritor de diarios 2020  dialnet Espanya filosofia article

1 Georges Bataille, la logica del
4 frammento 1997  dialnet Italia filosofia article

1 Georges Bataille. Comunidad y

5 comunicacion 2014  dialnet Espanya filosofia article
1
6 Georges Bataille o la transgresion 2019  dialnet Espanya estudis literaris  capitol
1
7 El donjuanismo de Georges Bataille 1997  dialnet Espanya estudis literaris  article

1 O sol ofuscante de Hilda Hilst e
8 Georges Bataille 2017  dialnet Brasil estudis literaris  article

1 La heterologia de Georges Bataille:
9 filosofia de lo excretado 2021 dialnet Mexic filosofia tesi

2 Introdugdo a metafisica de Georges
0 Bataille 2014  dialnet Brasil filosofia article

2 En torno al erotismo: una relectura
1 desde Georges Bataille 2007  dialnet Argentina filosofia article



2 Filosofia dell’identita in Georges
2 Bataille 2012

2 El pensamiento antropologico y politico
3 de Georges Bataille 1995

2 Deseo y transgresion: el erotismo en
4 Georges Bataille 2010

2 Georges Bataille: un rat dans la
5 bibliotheque 2005

2 Georges Bataille, le plaisir et
6 l'impossible 2003

2 Aproximacion a la antropologia integral
7 de Georges Bataille 1995

2 Georges Bataille y Espania: El viaje
8 interior 2010

2 Georges Bataille: la experiencia
9 interior y el consumo 2001

3 El animal y la animalidad en el

0 pensamiento de Georges Bataille 2021
3 Os primitivos: Mario de Andrade e

1 Georges Bataille 2018
3

2 O valor de uso do impossivel 2013

Georges Bataille, Michel Leiris y la
3 experiencia del sagrado en la época de
3 entreguerras 2014

La teoria de la violencia de Georges
3 Bataille y la actual sociologia de la

4 violencia 2014
3
5 O touro confrontado: o homem ébrio 2013
3
6 Meditacdo de método 2013
3
7 In-signifiances d'acéphale 2013

La subversion de la virilidad. Mito,
3 sacrificio y mistica en el pensamiento de
8 Georges Bataille 2022

3 A soberania do mal: Georges Bataille e
9 a inocéncia culpada da literatura 2013

4 Olhos e colhoes: Da sexualidade a
0 historicidade em Historia do olho 2020

4 Hacia una antropologia acéfala.
1 Georges Bataille y la heterologia 2022

dialnet

dialnet

dialnet

dialnet

dialnet

dialnet

dialnet

dialnet

dialnet

sciELO

sciELO

sciELO

sciELO

sciELO

sciELO

sciELO

sciELO

sciELO

sciELO

sciELO

Georges Bataille i la disciplina dels limits

Italia filosofia article
Espanya antropologia tesi
Espanya filosofia article
Franca estudis literaris  article
Franca filosofia article
Espanya antropologia article
Espanya filosofia article
Espanya filosofia article
Espanya filosofia capitol
Brasil estudis literaris  article
Brasil estudis literaris  article
Brasil filosofia article
Argentina filosofia article
Brasil filosofia article
Brasil filosofia article
Brasil filosofia article
Estats

Units filosofia article
Brasil filosofia article
Brasil filosofia article
Argentina filosofia article



4 El materialismo de Georges Bataille.
2 Una lectura desde Nietzsche y Marx 2015

4 Georges Bataille: la pérdida, el
3 fascismo y la propuesta comunitaria 2023

4
4 Bataille com Lacan 2000

Los albores de la heterologia. La
4 escritura mitologica de Georges
5 Bataille durante la década del veinte 2022

4 Dialogos sobre lo informe: Trayectoria
6 de Bataille a Poeta en Nueva York 2013

Fiesta y sacrificio: Explorando el
4 problema de la transgresion en Georges
7 Bataille 2014

Sobre a mesa de mdarmore do café, uma
iguaria canibal: perspectivas do olho,

4 entre Walter Benjamin e Georges

8 Bataille 2019

4 Georges Bataille: la pérdida, el
9 fascismo y la propuesta comunitaria 2023

5 A imagem informe: reflexdes sobre a

0 alteridade dos corpos sem rosto 2020
5
1 Sociopolitica de la transgresion 2022

Politicas de la creacion. El surrealismo
como supervivencia en las lecturas de
5 Walter Benjamin, Maurice Blanchot y

2 Georges Bataille 2019
5
3 do mal: o desvio da escrita 2017

O santo, a face e o outro: quando Cristo
5 e Tiradentes se encontram em Quro

4 Preto 2016
5 A experiéncia interior como experiéncia

5 de ator 2013
5

6 O touro confrontado: o homem ébrio 2013
5

7 L'excrit 2013

5 A soberania do mal: Georges Bataille e
8 a inocéncia culpada da literatura 2013

5 Un rastreo de Durkheim a Bataille en el
9 Colegio de Sociologia 2013

sciELO

sciELO

sciELO

sciELO

sciELO

sciELO

sciELO

sciELO

sciELO

sciELO

sciELO

sciELO

sciELO

sciELO

sciELO

sciELO

sciELO

sciELO

Georges Bataille i la disciplina dels limits

Colombia filosofia article
Argentina filosofia article
Brasil psicoanalisi article
Xile filosofia article
Xile estudis literaris  article
Mexic sociologia article
Brasil estudis literaris  article
Brasil filosofia article
Brasil filosofia article
Mexic sociologia article
Colombia literatura article
Brasil literatura article
Portugal antropologia article
Brasil filosofia article
Brasil filosofia article
Brasil filosofia article
Brasil filosofia article
Pera sociologia article



El sentido ético en los suerios y su
relacion con los interdictos en el ambito
6 de lo sagrado, una interpretacion

0 psicoanalitica 2009
6
1 Georges Bataille: las voces del enigma 1991
6

2 Georges Bataille: ontologia y alteridad 2005

El horror y la luz se han hecho
6 penetrables: Georges Bataille y la
3 paradoja del sistema 1998

6 La influencia de Georges Bataille en la
4 obra de Jacques Lacan 2006

La inversion de la inmanencia: La
negatividad hegeliana y la génesis de la

6 conciencia en el pensamiento de

5 Georges Bataille 2013

Una teoria ateoldgica del sujeto:
6 reflexiones en torno a la experiencia
6 interior de Georges Bataille 2022

El sueiio de la razon engendra poder :
6 Un ensayo a partir del pensamiento
7 politico de Georges Bataille 2012

Penser la kénose aujourd hui : lecture
6 de La Somme athéologique de Georges
8 Bataille 2011

6 La pensée de Georges Bataille et
9 l'ceuvre de la mort 1985

7 A propos de Georges Bataille :

0 Echapper a la boiterie ? 1982
7
1 Georges Bataille, La Passion 1991

Georges Bataille, Le mal a l'ceuvre :
7 Georges Bataille et l'écriture du
2 sacrifice 1988

7 Le roman de Georges Bataille ou la
3 fiction du réel impossible 2000

Sur le séjour en Espagne de Georges
7 Bataille (1922) : quelques documents
4 nouveaux 1988

7 Francis Marmande, Georges Bataille
5 politique 1987

7 Un cas d’urgence qui barre [’horizon du
6 lecteur : L’abbé C., de Georges Bataille 2010

sciELO

UNAM

UNAM

UNAM

UNAM

UNAM

UNAM

UNAM

Persée

Persée

Persée

Persée

Persée

Persée

Persée

Persée

Persée

Georges Bataille i la disciplina dels limits

Mexic psicoanalisi article
Mexic filosofia tesi
Mexic filosofia tesi
Mexic filosofia tesi
Mexic psicoanalisi tesi
Mexic filosofia tesi
Mexic filosofia tesi
Mexic filosofia tesi
Canada  filosofia article
Franca filosofia article
Franca filosofia article
Franga filosofia resenya
Franga filosofia resenya
Franca literatura article
Franca historia article
Franga filosofia resenya
Canada  filosofia article



7 La Part maudite, de Georges Bataille.
7 Pour une lecture du paradoxe 1998

7
8 Des maisons de couture aux cathédrales 2022

7 Mythologie germanique et nazisme. Sur
9 un ancien livre de Georges Dumézil 1985

Robert Sasso, Georges Bataille: le
8 systeme du non-savoir. Une ontologie du
0 jeu 1979

Georges Bataille, le Moyen Age et la
chevalerie : de la thése d’Ecole des

8 chartes (1922) au Proces de Gilles de

1 Rais (1959) 2006

8 L'anthropologie protestante selon
2 Bataille 1985

8 Deux nouveaux mystiques : le sacré
3 selon Bataille et Sartre 2013

Portrait de I’écrivain en orang-outang :
8 Les origines dans I'ceuvre d’Eric
4 Chevillard 2008

La spiritualité comme liberté : a propos
8 du rapport entre expérience et action

5 chez le dernier Foucault 2023
8
6 La poésie malgreé elle 2017

8 Numance, Bataille et les fins de la
7 violence thédtrale chez Sartre 2013

8 Le corps de I’hérétique. La critique de
8 la gnose par Irénée 1989

8 Laure, écrits, fragments inédits, avec un
9 texte de Georges Bataille sur Laure 1976

9 Un don sans retour. Interrogations a
0 travers les cultures 2009

9 Bataille et Dostoievski via Thibaudet,
1 Gide, Chestov. Jalons 2008

9 Fascismes et fictions. Le bleu du ciel et
2 L'@illet rouge 2004

9 Compte rendu des activités du Collége
3 de Sociologie 1993

Frangois Perroux. Le plan Marshall ou
I'Europe nécessaire au monde ; Jean
Piel. La fortune américaine et son

9 destin ; Georges Bataille. La part

4 maudite 1949

Persée

Persée

Persée

Persée

Persée

Persée

Persée

Persée

Persée

Persée

Persée

Persée

Persée

Persée

Persée

Persée

Persée

Persée

Georges Bataille i la disciplina dels limits

Franga filosofia article
Franga sociologia article
Franga historia article
Franca filosofia resenya
Franga historia article
Franga sociologia article
Canada  filosofia article
Franca literatura article
Canada filosofia article
Canada filosofia article
Canada  filosofia article
Franca filosofia article
Franca literatura resenya
Canada  antropologia article
Canada literatura article
Franca literatura article
Franca sociologia article
Franga economia resenya



9 Les Bienveillantes et les limites de la

5 littérature 2013

9 Documents revue. La part maudite de

6 l'ethnographie 1999

9 Corps démembré — corps sacrifié ? Le «

7 supplice chinois » lingchi 2014

9

8 Dionysos a l'ceuvre 1999

Aux fins du College de Sociologie.
9 Textes établis et annotés par Jean

9 Jamin, présentés par Denis Hollier 1993

1
0 Narcisse et Goldmund de H. Hesse.

0 Révoltes et conquétes 1989

1
0

1 Bataille contre le livre ? 1997

1
0 Un siecle de réception frangaise de

2 Nietzsche 2001

1
0 Georges Bataille: An Intellectual

3 Biography 2014

1
0 Georges Bataille y la parte del arte: de

4 Documents a Acéphale 2024

1
0 La comunita “impossibile” di Georges

5 Bataille 2008

1
0
6 Georges Bataille, la terreur et les lettres 2009

1
0 Against architecture: The Writings of
7 Georges Bataille

1
0
8 Georges Bataille: A critical introduction 2000

1990

1
0 Undercover Surrealism: Georges

9 Bataille and Documents 2006
1

1 The Thirst for Annihilation: Georges

0 Bataille and Virulent Nihilism 1990

Persée

Persée

Persée

Persée

Persée

Persée

Persée

Persée

BibCercador
UAB

BibCercador
UAB

BibCercador
UAB

BibCercador

UAB

openalex

openalex

openalex

openalex

Georges Bataille i la disciplina dels limits

Canada literatura article
Franga antropologia resenya
Suissa antropologia article
Franca estética article
Franca antropologia article
Franga literatura article
Canada literatura article
Franca filosofia article
Franga historia biografia
Espanya filosofia llibre
Italia filosofia Ilibre
Franca filosofia llibre
Franca estudis literaris  Ilibre
Regne

Unit estudis literaris  llibre
Regne

Unit estudis culturals llibre
Regne

Unit filosofia llibre



Georges Bataille i la disciplina dels limits

1

1 The Obsessions of Georges Bataille: Estats

1 Community and Communication 2009 openalex Units estudis culturals article
1

1 La ressemblance informe, ou, Le gai

2 savoir visuel selon Georges Bataille 1995 openalex Franca estudis culturals article
1

1 Reading Georges Bataille: Beyond the Estats

3 Gift 1983 openalex Units estudis literaris  llibre
1

1 Regne

4 Georges Bataille: Essential Writings 1998 openalex Unit filosofia Ilibre
1

1 The Dualist Materialism of Georges Estats

5 Bataille 1990  openalex Units filosofia article
1

1 Ecco Monstrum: Georges Bataille and Estats

6 the Sacrifice of Form 2007  openalex Units estudis literaris  llibre
1

1 Georges Bataille: Core Cultural Regne

7 Theorist 2000  openalex Unit estudis culturals llibre
1

1

8 Georges Bataille, La Mort a l'oeuvre 1988  openalex Franga filosofia article
1

1 Regne

9 Georges Bataille: Key Concepts 2016  openalex Unit filosofia llibre
1

2 Georges Bataille and the Mysticism of Estats

0 Sin 2003 openalex Units filosofia Ilibre
1

2 La prise de la Concorde: essais sur

1 Georges Bataille 1974  openalex Franga estudis culturals llibre
1

2 Regne

2 Georges Bataille politique 1988 openalex Unit estudis culturals revista

1 Raush, Fest und Ekstase. Zur
2 Lebenssoziologie von Georges Bataille

3 und Michel Maffesoli 2018  openalex Alemanya sociologia capitol
1

2 Technology and Intimacy in the Estats

4 Philosophy of Georges Bataille 2007 openalex Units filosofia article
1

2 Amistat i pensament entre Georges
5 Bataille i Maurice Blanchot: fites de 2017 ~ CORE UK Espanya filosofia article



Uitinerari vital i intel-lectual de Bataille
previes a l’encontre amb Blanchot

1 Writing Dirty: Paradoxical
2 Embodiments of Nazism in Bataille's Le

6 Bleu du Ciel . 2004
1

2

7 Off with his head! 2016
1 MBI EKONOMINE POLITIKE TE

2 EROTIZMIT ose Mijéra fjalé né

8 shérbim té heshtje 2009
1

2 Georges Bataille: l'abandon de

9 l'écriture 1998
1

3 Potencia de comunidad en Los siete

0 locos/Los lanzallamas 2007
1

3 The dark glory of criminals notes on the

1 iconic imagination of the multitudes 2013
1

3 As 'Inimagens’ de Eduardo Kac e a

2 fotografia experimental no Brasil 2023
1 Una representacion tragica de la vida

3 humana y social. Bataille tras los

3 rastros de Nietzsche 2013
1

3 Eroticism-Politics-Identity: The cas of

4 Richard 111 2013
1 El método de meditacion de Bataille, a

3 través del esquizoandlisis literario de

5 Deleuze y Guattari 2014

1
3 Body, Sensuousness, Eros and the New
6 Aesthetic Order from Schiller to Rushie 2013

1 Tradisi sedekah laut di bungo wedung
3 demak ditinjau dari perspektif Georges

7 Bataille 2023

1
3 Eroticism in and of the City: The

8 Question of Approach 2013

1
3 Comparative Spaced and Seeing

9 Seduction and Horror in Bataille 2000

CORE UK

CORE UK

CORE UK

CORE UK

CORE UK

CORE UK

CORE UK

CORE UK

CORE UK

CORE UK

CORE UK

CORE UK

CORE UK

CORE UK

Georges Bataille i la disciplina dels limits

Australia literatura article
Malta literatura article
Holanda  arqueologia article
Japd literatura article
Puerto

Rico estudis culturals article
Brasil sociologia revista
Brasil estudis culturals article
Argentina filosofia article
Regne

Unit estudis literaris  article
Mexic filosofia article
Romania filosofia article
Indonésia sociologia article
Polonia  filosofia article
Turquia literatura article



Georges Bataille i la disciplina dels limits

1

4 Jean-Paul Sartre: Mystical atheist of Regne

0 mystical antipathist? 2013 CORE UK Unit filosofia revista
1

4

1 La divinité chez Georges Bataille 2010  CORE UK Japd filosofia revista
1

4 Georges Bataille, Philosopher of Regne

2 Laughter 2013 CORE UK Unit filosofia article
1

4 Architectural forms and philosophical Regne

3 structures 2003 CORE UK Unit filosofia article
1

4

4 In Praise of Boondoggles 2005 CORE UK Suécia estudis culturals revista
1

4 Persona non grata : on Deleuxe/u27s

5 gratuitous reading of Bataille 2012 CORE UK Australia sociologia article
1

4 The limits of discourse: a study of

6 'Histoire de l'oeil’' by Georges Bataille 2014 ~ CORE UK Espanya estudis literaris  article
1

4 Picture Policies in Documents : Visual

7 Display and Epistemic Practices 2010 CORE UK Bélgica  estudis culturals article
1

4 The Politics of Death:On Life after the Regne

8 'End of History' 2003 CORE UK Unit filosofia article
1

4 Teologia politica versus comunitarismos

9 impoliticos 2008 CORE UK Espanya estudis culturals revista
1

5 Maria Zambrano y Georges Bataille:
0 variaciones de lo imposible 2015  CORE UK Espanya filosofia article



