
This is the published version of the bachelor thesis:

Navarro Paset, Roger. Georges Bataille i la disciplina dels límits : explorant les
possibilitats d’escriure sociologia. Treball de Final de Grau (Universitat
Autònoma de Barcelona), 2025 (Sociologia)

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/324588

under the terms of the  license.

https://ddd.uab.cat/record/324588


 

INFORME FINAL 

 

 

GEORGES BATAILLE I LA DISCIPLINA DELS 

LÍMITS: 
 

EXPLORANT LES POSSIBILITATS D’ESCRIURE SOCIOLOGIA 

 

 

 

 

 

Facultat de Ciències Polítiques i Sociologia 

Treball de Final de Grau 

2024 / 2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

Roger Navarro  

Tutora: Maria del Mar Griera 

Grau en Sociologia 

 



Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

AGRAÏMENTS. 
Vull expressar el meu agraïment a totes les persones que m’han donat suport durant aquest 

procés. Però, sobretot, agraeixo profundament a la Mar la seva paciència i la disponibilitat 

per escoltar i considerar les meves inquietuds al llarg del desenvolupament d’aquest treball. 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

ÍNDEX.  
1. INTRODUCCIÓ.​ 5 

1. 1. BREU BIOGRAFIA.​ 7 
2. BATAILLE: CANALITZAR ELS MARGES A TRAVÉS DE LA SOCIOLOGIA.​ 9 
3. APUNTS PER A UNA GENEALOGIA HISTÒRICA DEL FET SOCIAL EN 
BATAILLE.​ 12 

3. 1. GENEALOGIA DE L’ÉSSER SOCIAL: DE L’HOMO FABER A L’HOMO 
ERÒTIC.​ 12 
3. 2. LA SOCIETAT O L’ESTRUCTURA ELEMENTAL DE LES PROHIBICIONS.​ 15 
3. 3. TRANSGRESSIÓ COM A ACCIÓ SOBIRANA.​ 17 
3. 4. BREU APROXIMACIÓ A L’EROTISME.​ 19 

4. UNA DEFINICIÓ INTERNA DE SOCIOLOGIA.​ 21 
4. 1. INCURSIONS SOCIOLÒGIQUES.​ 21 
4. 2. IMPUGNAR LA MODERNITAT.​ 25 
4. 3. UNA DISCIPLINA DE LA SOBIRANIA I ELS LÍMITS DE LA 
FENOMENOLOGIA SOCIAL.​ 31 

5. LES TENSIONS EN EL DISCURS SOCIOLÒGIC DE GEORGES BATAILLE.​ 37 
5. 1. CIÈNCIA CONTRA BOGERIA.​ 37 
5. 2. FETS SOCIALS EXTERNS CONTRA EXPERIÈNCIA INTERIOR.​ 39 
5. 3. SOCIOLOGIA CONTRA TEOLOGIA.​ 41 

6. LA RECEPCIÓ INSTITUCIONAL DE BATAILLE COM A SOCIÒLEG.​ 45 
7. CONCLUSIONS: LÍMITS I POSSIBILITATS D’ESCRIURE SOCIOLOGIA.​ 48 
8. REFERÈNCIES CONSULTADES.​ 51 
9. ANNEXOS.​ 58 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Penso que el que m'obliga a escriure és la por de tornar-me boig 

G. Bataille, Sobre Nietzsche (2018) 

 

 

 

 

 

 

 



Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

1.​ INTRODUCCIÓ.  

Classificar una obra tan turbulenta com la de Georges Bataille resulta, com a mínim, 

problemàtic. El seu pensament s’articula des del marge, des d’un lloc liminar que fa èmfasi 

als contorns de la humanitat tal com ha estat històricament apresa. D’aquesta manera, les 

seves formulacions no es presenten com a definides sinó, per contra, són escletxes que 

s’obren en els clarobscurs de la teoria, desafiant i exposant les fissures. Paral·lelament, però, 

la tasca de delimitar una disciplina que prengui com a objecte final el pensament mateix 

—com és el cas de la sociologia— exigeix igualment d’un esforç considerable respecte de les 

seves pròpies condicions de possibilitat. D’aquesta manera, l’evident tensió entre la 

irreductibilitat i la constant obertura del pensament en Bataille amb la necessitat operativa de 

dibuixar un frontera a tota empresa sociològica esdevé productiva.  

 

Pel context en què escriu, Bataille és fill d’una successió de tradicions i de discursos que 

esdevenen catalitzadors, no només per a la consegüent sociologia moderna, sinó que també 

pels problemes del pensament en general. Val a dir que el gal, al llarg de la seva vida, refusà 

qualsevol substantiu —sobretot el vocable filòsof—; per bé que acceptà, sense reserves, 

incorporar-se explícitament a un projecte sociològic i, per tant, autodenominar-se com a 

sociòleg. Aleshores, els seus esforços intel·lectuals apunten a la possibilitat de construir una 

sociologia, o una disciplina amb pretensions sociològiques, que versi sobre allò que, 

històricament, ha estat relegat als marges i que, encara avui, persisteix com a residual en el 

teixit de les nostres societats contemporànies. Lluny de concebre l’anterior volatilitat entre 

tancament disciplinari i l’eclecticisme del francès com a irreconciliables o, fins i tot, com a 

mútuament excloents, l’obra de Bataille ens pot elevar al pla de la reflexivitat i donar compte 

d’uns límits per a la teoria sociològica. D’aquesta manera, el nostre projecte d’investigació es 

construeix a partir d’una doble pregunta que n’actua com a guia. La primera té un caràcter 

més introductori i descriptiu, centrada en l’obra general de Bataille; la segona —que deriva 

de la primera—, és de caire més analític i aplicada al sentit més íntim d’aquest treball.  

a)​ Com es construeix una teoria dels límits en Georges Bataille i de quina manera 

aquesta s’articula amb la seva trajectòria vital i el context intel·lectual en què va 

desenvolupar la seva obra? 

b)​ Fins a quin punt les tensions fundacionals que Georges Bataille introdueix en la seva 

obra exposen les condicions de possibilitat sobre les quals s’han construït els contorn 

de la sociologia com a ciència moderna? 

 



Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

El treball, doncs, busca, d'una banda, recolzar-se en les definicions i precisions pròpies del 

text escrit per Georges Bataille i, de l’altra, incidir en la reflexivitat i les coordenades 

històriques de la seva figura com a escriptor, amb l’objectiu de pensar les condicions de 

possibilitat de la sociologia o, més radicalment, la possibilitat mateixa d’escriure sociologia.  

La primera part del treball s’ocuparà de copsar molt breument una possible definició de la 

funció del sociòleg i del seu camp de treball per donar compte de la posterior 

conceptualització que efectua Bataille i de l’obertura epistemològica des de la qual escriu. El 

següent apartat es dedicarà a la reconstrucció de la teoria de Georges Bataille, amb especial 

atenció a la seva formulació sobre la gènesi de l’ésser social i de la societat, fonamental per a 

la posterior construcció sociològica del coneixement —sent aquesta incidència a tall 

propedèutic.  

Aleshores, exposat el seu particular plantejament sobre el naixement de la societat, el treball 

es concentrarà en explorar les possibilitats que el seu discurs obre per a la construcció del 

coneixement sociològic. Tenint en compte que partim d’una obra fragmentària i dispersa, 

aquest apartat busca intentar dotar de coherència i reconstruir les traces sociològiques 

presentes en la multitud de textos de Bataille i rescatar-ne el significat. Això ho despleguem 

en tres parts: primer, destriem l’activitat més explícitament sociològica present en Bataille; 

segon, contextualitzem la seva recerca sociològica en els temps històrics en què escrivia i 

amb relació al llegat de què es nodria i, finalment; exposem les qüestions més metòdiques i 

els elements que més l’allunyen de la sociologia convencional accentuant la seva inclinació 

fenomenològica. 

 

En el pròxim apartat analitzarem com Georges Bataille combina una activitat pròxima a la 

sociologia convencional amb aspectes més marginals de la seva obra, els quals acaben 

condicionant i distorsionant el seu enfocament. Aquesta tensió revela la voluntat de l’autor 

d’emprar un discurs sociològic per abordar fenòmens que, de fet, transcendeixen els límits 

habituals de la disciplina. En concret, posarem en relleu la tensió que emergeix en la 

reconstrucció de la seva proposta sociològica a partir de tres antinòmies que l’aparten d’una 

concepció ortodoxa i convencional de la sociologia, com veurem: ciència contra bogeria; fets 

socials externs contra experiència interior i, finalment; sociologia contra teologia.  

Posteriorment, es proposa l’exercici de revisar l’impacte de Georges Bataille a través de 

l’anàlisi d’alguns dels principals portals acadèmics i universitaris oficials amb l’objectiu de 

relacionar com ha estat incorporat en el coneixement institucional segons disciplina, el país 

d’origen del document i, finalment, el tipus de document. En definitiva, buscarem identificar 

 



Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

quins sectors acadèmics reclamen el llegat teòric de Bataille per veure quin és el seu encaix 

després d’haver desenvolupat com es dilucida la seva postura explícitament sociològica i 

general. 

 

Finalment, en les conclusions es buscarà lligar els arguments exposats en els apartats generals 

per tal de valorar com Georges Bataille construeix una concepció fèrtil de sociologia, tenint 

en compte els objectius que s’havia proposat, les limitacions pròpies dels marges des d’on 

escriu i les tensions d’aquesta manera, dibuixar uns contorns a la sociologia oficial.  

1.​ 1. BREU BIOGRAFIA.  

La vida de Georges Bataille és la d’una persona que va perdre la fe. Nascut el 1897 a la vil·la 

occitana de Billom, la seva infantesa quedaria marcada per la malaltia del seu pare i els 

horrors d’aquest, el qual patia sífilis paralítica i cegues, així com per la seva posterior mort, la 

qual ocurrí el 1916  —en plena Guerra Gran—, per l’abandonament de la familia que, 

veient-lo incapacitat, l’abandonà per fugir de les tropes alemanes. Probablement, la mort del 

seu pare és la càrrega més important, dolorosa i duradora, que Bataille s’imposà la resta de la 

seva vida. Se li suma la posterior bogeria periòdica de la seva mare, la qual s’intentà suicidar 

repetides vegades. Totes aquest material vivencial, traumàtic, foren reviscuts per Georges al 

llarg de la seva obra, en el sentit més obscè (Bataille, 1981).  

 

Ingressa en un primer moment a un seminari catòlic fins que l’abandona convertint-se en ateu 

el 1922. Aleshores entra a l’École des Chartes de Paris per a formar-se com a medievalista. 

Viatja a Madrid el 1923 per assistir a la Escuela de Altos Estudios Hispánicos i, assistint als 

toros, quedaria colpit per la tràgica mort del torero Granero. Aquell mateix any descobreix a 

Nietzsche i Freud i, un any més tard, esdevindria bibliotecari a la Bibliothèque Nationale de 

Paris. També al 1924 es casa amb l’actriu Sylvia Maklès amb qui se separaria el 1934 quan 

aquesta el deixa per Jacques Lacan, però mantenint ella el cognom artístic Bataille. 

Comença a escriure per recomanació del seu psicoanalista, Adrien Borel i, tot i que la seva 

activitat primera és literària i recorre a l'ús de pseudònims per l'obscenitat i horror del seu 

contingut, això canvia quan busca professionalitzar-se.  

Contacta amb els surrealistes el 1930 i s’hi acaba afrontat —acusant-los d’idealistes— i 

abraçant una noció de baix materialisme. André Breton, líder surrealista, ataca a Bataille 

describint en el seu Segon Manifest Surrealista:  

 

https://www.zotero.org/google-docs/?6Hh2Uk


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

Aquell que durant les hores del dia passeja els seus curosos dits de bibliotecari sobre 
antics i sovint seductors manuscrits […] s'atreveix a la nit de les immundícies amb 
què li agradaria veure carregats aquests textos igual que ho està ell (Breton, 2001: 
151). 

 

A la vegada el 1931, simpatitza amb el Cercle Communiste Démocratique, agressius contra 

l’estalinisme, on serà acusat per Simone Weil en tant que: “la revolució és per a ell el triomf 

de l'irracional, per a mi del racional (Díaz de la Serna &, 2015: 198). La ruptura però, és 

personal, el 1935 amb la crescuda dels feixisme i la incapacitat dels partits obrers, Bataille 

assenyala la incapacitat de “confiar en el comunisme” (Bataille to Leiris, abril 1935: 112). 

Aquests anys seran fèrtils en el pensament de Bataille, destaquem la seva assistència als 

seminaris sobre Hegel presentats pel rus Kojève1 d’on en sortia: “esclatant, aixafat, mort dues 

vegades: sufocat i transfixat” (Surya, 2010: 196). Al llarg de tota aquesta època també 

donaria compte del llegat de la socioantropologia francesa, sobretot la de Durkheim i Mauss, 

fonamentals en el seu pensament.  

 

A mitjans de de la Segona Guerra Mundial s’aïlla definitivament i comença la seva etapa més 

obscura, tot i que la depravació és una qüestió constant en el seu pensament. Finalment, mor 

el 1962, sent una de les figures més inquietants de tot el pensament occidental i ocupant una 

posició secundària tot i que la seva influència és fàcilment rastrejable en les principals 

autoritats intel·lectuals posteriors, des de Foucault fins a Deleuze.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 Hi assistirien altres personalitats com Queneau, Lacan, Merleau-Ponty o Sartre, entre d’altres.  

 

https://www.zotero.org/google-docs/?RzeEFz
https://www.zotero.org/google-docs/?zpqPEG


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

2.​ BATAILLE: CANALITZAR ELS MARGES A TRAVÉS DE LA SOCIOLOGIA. 

L'any 1925, Georges Bataille, en una carta adreçada al seu amic i etnògraf Michel Leiris, feia 

gala del seu “potencial d’eclecticisme i oportunisme” fins al punt que ho considerava com el 

“principal motiu per esperar que els meus esforços actuals arribin a alguna cosa” (Bataille et 

al., 2008: 82). Aquesta particularitat, percebuda per si mateix com una fortalesa, no evitarà, 

però, que el 1937, Bataille es decanti per inscriure’s en la tradició sociològica i accepti els 

drets i deures que aquesta li comporten. Aquest estatus de figura fronterera o eclèctica ha de 

ser abordat entenent la seva producció teòrica no com una anomalia dins dels sabers més 

ortodoxos o legitimats sociològicament, sinó com una peça clau en la dinàmica de 

construcció i transformació dels discursos socials.  

 

Ara bé, no podem admetre definitivament que Bataille caigui de l’altar de la sociologia, si es 

vol, tradicional. Si l’essència del sociòleg és una capacitat, concretament, la de “passar de les 

transformacions més impersonals i remotes a les característiques del jo humà, i de veure les 

relacions entre ambdues” (Mills, 1978: 19), res ens porta a pensar que Bataille quedi en fora 

de joc. O, per exemple, en el cas de Weber, que correlaciona la ciència amb la tasca 

d’especialització i reconeix la fortalesa en l’emplaçament aïllat des del qual es treballa 

(Weber & Abellán, 2009: 82), la definició d’autor aleshores es defineix en virtut de l’objecte 

d’estudi, per molt primmirat que sigui. També pot ser que el producte final de la sociologia i 

el seu reconeixement depengui de la tensió entre el pensar i l’actuar de l’home, és a dir, entre 

“impulsos compromesos i impulsos distanciats” com ho proposaria Norbert Elias (1990: 12) 

però, com en els anteriors casos, la sociologia tampoc queda limitada a un terreny fixat. Els 

tres anteriors són exemples de la contingència de la sociologia fruit de la seva inscripció en 

negar a acceptar un objecte fix, dogmàtic i congelat, doncs “història i sociologia s’ocupen del 

mateix objecte” (Ferrarotti & Almagro, 1996: 87). 

Potser és Foucault (1969), qui elaborant la seva noció de fonction-auteur posa en entredit la 

importància de Qui parle? —prioritzant una anàlisi que desplaça el subjecte històric i 

personal. Aquest raonament portaria impresa certa condició analítica anterior, a saber, que “el 

coneixement i el subjecte es veuen com a emanacions fictives d’una llengua i d’una 

escriptura que subverteixen sense parar tots els intents de l’agent humà d’afirmar qualsevol 

grau de domini […] sobre el seu funcionament” (Burke, 2022: 14). Del que es tracta és que 

l’escriptor modern “neix simultàniament amb el seu text” tal com ho proposaria Barthes 

(Barthes, 2016: 3) i ho subscriuria Foucault, i, per tant, aplicable en aquest cas en tant que la 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?ql3oVC
https://www.zotero.org/google-docs/?ql3oVC
https://www.zotero.org/google-docs/?Vm1f8C
https://www.zotero.org/google-docs/?gzgK2u
https://www.zotero.org/google-docs/?M8t58C
https://www.zotero.org/google-docs/?mBJaiW
https://www.zotero.org/google-docs/?DKL9e3
https://www.zotero.org/google-docs/?XIup8O
https://www.zotero.org/google-docs/?AVzkVW


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

sociologia és una ciència moderna. Aleshores, Bataille és una funció del mateix discurs, una 

funció-autor.  

En última instància, aquesta funció és classificatòria, és un constructe interpretatiu, “que 

sorgeix de la nostra manera de tractar els textos” (Wilson, 2004: 350) —de tal manera que 

l’autor del text es desmarca de l’individu històric que l’ha escrit dotant de sentit un conjunt 

d’obres. Georges Bataille morí el 1962, però la fonction-Bataille viu a través d’una confusió 

lingüística i històrica amb els discursos, com a pivot transdiscursiu que activa uns textos no 

necessàriament interrelacionats. D’aquesta manera, L’Erotism, La Part maudite o Le Bleu du 

ciel són matèries primeres innocents “a les quals apliquem aquells procediments 

interpretatius que construeixen la funció d’autor” (Wilson, 2004: 352) motiu pel qual Derrida 

defineix l’autor com a significat trascendental (Burke, 2008: 22), causa unitària i font d'una 

cadena d’efectes textuals.  

Hi ha una afinitat entre el plantejament de Bourdieu sobre la teoria sociològica com a 

“principi unificador del discurs” (Bourdieu et al., 2002: 50) i l’estratègia que aquí proposem. 

Segons l’autor de La distinction, la funció principal de la teoria és assegurar la ruptura 

epistemològica que permet establir “un principi que expliqui les contradiccions, les 

incoherències o les llacunes” (Bourdieu et al., 2022: 49). Tanmateix, la unitat del discurs no 

sorgeix de manera immediata, sinó que és el resultat d’una operació interpretativa prèvia.  

En el nostre cas, aquesta operació consisteix a construir Bataille com a sociòleg —si més no 

com a figura que permet pensar sociològicament—; assumint que la unitat del discurs no es 

fonamenta en l’existència pròpia de l’objecte, sinó en el “joc de regles que fan possible 

durant un període determinat l’aparició d’objectes [...] retallats per mesures de discriminació i 

de repressió” (Foucault, 2004: 53). Així, Bataille, entès com un constructe interpretatiu, a 

través de les seves disposicions de sabers i els seus mecanismes d’activació de veritats i 

procediments, assenyala el context de producció de la sociologia, tot delimitant-ne els límits i 

obstacles. Més concretament, contribueix a determinar “les condicions en què es pot discernir 

allò veritable del fals, en el pas d’un coneixement menys veritable cap a un coneixement més 

veritable” (Bourdieu et al., 2022: 20). 

Si recapitulem, de l’anterior discussió podem admetre dues consideracions respecte de 

Bataille. A saber, la seva funció d’unificació del text a través de, provisionalment, la idea de 

sociologia. La segona, a condició de la primera, ens diu que és en l’anàlisi del seu text, de les 

seves operacions internes, de les anades i tornades teòriques, en virtut de les quals podem 

fer-ne emergir una idea de sociologia unificadora amb la seva obra. Així doncs, donar compte 

de les complexitats de la seva obra, la possibilitat de decantar uns objectes d’estudi històrics, 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?WvDxyr
https://www.zotero.org/google-docs/?RoDRIL
https://www.zotero.org/google-docs/?KQlXNo


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

unes formulacions inspirades en un llegat teòric i, sobretot, d’entendre per a Bataille quina és 

la tasca de la sociologia i a què s’ha de dedicar, serà fonamental.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

3.​ APUNTS PER A UNA GENEALOGIA HISTÒRICA DEL FET SOCIAL EN 

BATAILLE.  

És en aquesta primera part que recuperem de manera immediata la noció d’autor com a 

constructe interpretatiu; en aquest sentit, Bataille apareix com una funció significadora que 

travessa tota la seva obra. Per tal de traçar un pensament social amb un enfocament d’arrel 

ontogenètica, cal adoptar una mirada transversal que recorri el conjunt dels seus textos 

escrits, amb l’objectiu de fer-ne emergir una idea possible i, sobretot, d’evidenciar el diàleg 

que estableix amb els seus predecessors. 

En aquesta secció inicial, establim els fonaments del seu pensament més elemental, on, 

precisament, el pensador francès es proposa comprendre el mateix origen de la humanitat i la 

constitució paral·lela de les societats, en consonància amb la dinàmica a partir de la qual ens 

reconeixem com a humans.  

3. 1. GENEALOGIA DE L’ÉSSER SOCIAL: DE L’HOMO FABER A L’HOMO 

ERÒTIC.  

La constitució de la humanitat com a tal és, per a Bataille, la pedra angular de tot moviment 

teòric posterior. En certa manera, la disposició d’una teoria genètica l’allunya de les 

interpretacions convencionals que, com Durkheim, presentaven una societat acabada, quasi 

que amb un fort sentit hermètic. Bataille, en canvi, ens ofereix una genealogia del ser social 

sense reserves. Això mateix ho considerem possible pel seu eclecticisme, en tant que va ser 

receptor de múltiples discursos imperants en la seva vida —alguns d’ells contraposats—; i 

també, perquè necessàriament, s’ha de recolzar en el fet constitutiu, de tall més antropològic 

o, fins i tot, ontològic, per tal d’il·luminar la seva posterior obra de caràcter sociològic.  

 

El despertar respecte de l’animalitat és el que determina les posteriors possibilitats humanes. 

En altres paraules, la història implica la negació de la natura, la “negació del que s’ha donat, 

de tot el que s’ha donat, les conseqüències del qual es porten a l’extrem” (Bataille, 2015: 81). 

Abans d’aquest primer moviment negatiu de superació, la naturalesa apareix com embullada, 

i l’existència humana és aleshores el que intenta desprendre’s de l’embullament, [per a més 

endavant] reduir-se a la puresa de principis racionals (Bataille, 2018: 261). Quan la humanitat 

es fon indistintament amb la naturalesa, el seu sentit de continuïtat respecte del tot és ple, 

com aigua dins de l’aigua tant que, de fet, aquest sentit és estrictament inexistent.  

 

https://www.zotero.org/google-docs/?gCRZME
https://www.zotero.org/google-docs/?44xafh


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

La ruptura s’introdueix per la mort en tant que determinació temporal de la nostra 

discontinuïtat i, per tant, punt d’inflexió respecte de la primera animalitat. A propòsit de 

Freud, Bataille cedeix a la concessió de l’enigma de la mort (Freud, 2012: 12), plantejat als 

humans sense poder resoldre mai l’origen2 d’aquesta formulació. De totes maneres, si bé el 

francès abraça aquesta caixa negra serà en virtut d’analitzar-ne els efectes, doncs, el que és 

l’obsessió de la mort, sí que troba un origen estrictament social, ja que, prèviament, Mauss 

l’havia pogut observar en els seus estudis etnogràfics (Mauss & Lévi-Strauss, 1971: 293). En 

la seva Experiència Interior, Bataille (1973) apunta al fet que “no ho som tot, inclús no tenim 

més que dues certeses en aquest món, aquesta i la de morir” —la primera certesa és, doncs, la 

nostra parcialitat, fragmentació, produïda per la discontinuïtat que emergeix amb la negació 

de la naturalesa.  

Aquestes dues certeses si entren en joc és perquè, precisament, assistim al naixement de la 

consciència humana perquè l’animal mor, però la mort de l’animal és l’esdevenir de la 

consciència (Bataille, 2005: 11). En aquest punt el gal reclama la versió antropològica de 

Hegel3 presentada per Kojève et al., (2013: 587). El desig, animal, és anterior al coneixement, 

humà. El segon, manté a l’home en una quietud passiva, el primer, el torna inquiet i 

l’empenta a l’acció. Per a Kojève, l’acció, “en sorgir del Desig, aspira a satisfer-lo, i solament 

pot fer-ho a través de la «negació», la destrucció o, com a mínim, la transformació de 

l’objecte desitjat” (2013: 52).  

 

Aquesta negació és interpretada com a treball, la negativitat és l’acció. A través del treball els 

humans ens reapropiem de la naturalesa, la governem, i, en la mesura en què suposa una 

activitat orientada a una finalitat, per exemple, menjar, introduïm un sentit d’utilitat envers 

objectes que emergeixen com a interrupcions en la continuïtat indistinta (Bataille, 2018: 34). 

Les raons del treball humà, les trobem en la naturalesa i, en perseguir fins que li imposa 

aquesta, singulars i efímers, la humanitat inventa mitjans universals i duradors (d’Hondt et 

al., 1970: 15). Amb el treball, per tant, s’introdueix una nova dimensió temporal futura, 

marcada per la nostra finitud, en prometre als qui dominen els impulsos immediats un profit 

ulterior i d’interès indiscutible (Bataille, 1997: 29). Tanmateix, a través del treball i la 

3 Estimem la introducció del següent fragment de la Fenomenologia de l’Esperit per a contextualitzar el marc teòric de què 
Bataille es serveix per a explicar aquest despertar de la consciència: «I per tal de presentar-se immediatament, és a dir, per tal 
d'aparèixer en escena [l'una per a l'altra] en termes immediats, les autoconciències són l'una per a l'altra en la forma 
d'objectes corrents, és a dir, d'objectes comuns; formes o figures autònomes, consciències sumides en l'ésser de la vida […], 
que encara no s'han presentat mútuament [és a dir, l'una per a l'altra i una altra per a l'una] com a pur ésser-per a-sí, és a dir, 
com a autoconsciències» (Hegel, 2009: 290). 

2 Per a Freud és l’horror natural que inspiren al cadàver i les alteracions que aviat s’aprecien en ell (Freud, 2018: 58).  

 

https://www.zotero.org/google-docs/?sBqo3Z
https://www.zotero.org/google-docs/?hXbWs4
https://www.zotero.org/google-docs/?WjdOKH
https://www.zotero.org/google-docs/?DnvQgU
https://www.zotero.org/google-docs/?WOtljz
https://www.zotero.org/google-docs/?goBACx
https://www.zotero.org/google-docs/?goBACx
https://www.zotero.org/google-docs/?zEcDLW
https://www.zotero.org/google-docs/?iWdhMt
https://www.zotero.org/google-docs/?gE74vM


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

disposició dels útils desencadenem l’objectivació del món, procés paral·lel al desvetllament 

de la nostra consciència subjectiva doncs: 

Per mitjà del treball, l'home ordena el món de les coses i es redueix, en aquest món, a 
una cosa entre les altres; la feina és el que fa del treballador un mitjà. El treball humà, 
essencial per a l'home, és l'única cosa que s'oposa sense equívoc a l'animalitat. 
Aquestes relacions numèriques delimiten aquí un món del treball i del treballador, 
reduïble a coses, que exclou la sexualitat plenament íntima i irreductible (Bataille, 
1997: 120-121).  

 

L’última línia de l’anterior sentència de Bataille ens connecta amb l’altra qüestió relativa al 

procés dialèctic pel qual es desvetlla la humanitat. Hem parlat de l’acció, del treball, però hi 

ha una motivació original ja mencionada, el desig. Essencialment, per al francès, la dialèctica 

“oposa el jo i l’altre, i és exacte a dir que encaro sempre l’altre com a objecte d’un desig, que 

el jo és subjecte del desig i que aquest […] és a priori una impugnació d’un mateix en tant 

que és desig d’altre” (Bataille et al., 2005: 61). Entenent que la reproducció és el romanent 

que ens vincula a l’animal continu, aquesta ens evoca, certament, a la nostra excepcionalitat: 

la discontinuïtat “entre un ésser i un altre ésser […] [com] un abisme” (Bataille, 1997: 9). El 

desdoblament entre la reproducció en tant que funció natural i la fusió sexual, ara que som 

discontinus, és l’erotisme. La primera està lligada a la continuïtat de l’espècie, la segona 

postula algo radicalment divers.   

Així doncs, l’alteritat, el no-jo, es presenta en aquest nou món objectiu com a objecte de 

desig i així recíprocament, sense que aquesta conciliació de contraris arribi mai a cap identitat 

(continuïtat) a causa de l’abisme permanent en el qual estem abocats. Per a Bataille, aquesta 

és la principal diferència que li reconeix a Kojève respecte de Hegel, és a dir “un estat 

d’esperit radicalment contrari a la «satisfacció» hegeliana, […] aquí els contraris 

coincideixen” (Bataille, 2018: 99-100). En definitiva, la dialèctica genealògica de Bataille, 

requereix d’un objecte eròtic determinat, l’alteritat, per produir la consciència de l’home com 

a animal eròtic (Guerlac, 1990: 93). 

 

En els anteriors paràgrafs hem identificat la bifurcació temporal entre present i futur produïda 

per la introducció de l’objecte i el seu desplegament de tal manera que “trenca la continuïtat 

indistinta, que s’oposa a la immanència o al fluir de tot el que és, al que transcendeix” 

(Bataille, 2018: 35). A través de les oscil·lacions temporals és que Bataille reconeix el 

desenvolupament de les societats humanes en termes simbòlics i reals. La sociologia, com 

veurem, tracta de resseguir les adequacions socials i les formes en què la humanitat manifesta 

i limita ambdues temporalitats. És per això que Rabaté (2016) es permet assenyalar que el 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?wCdoAG
https://www.zotero.org/google-docs/?dIrrwa
https://www.zotero.org/google-docs/?rDDcYZ


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

recurs hegelià en Bataille subratlla l’originalitat d’una concepció temporal dominada pel futur 

(52).  

3. 2. LA SOCIETAT O L’ESTRUCTURA ELEMENTAL DE LES 

PROHIBICIONS. 

A mesura que els homes es distingeixen dels animals pel treball, paral·lelament, s’imposaren 

restriccions conegudes socialment sota el nom d’interdictes o prohibicions que, en un primer 

moment, es referien estrictament a l’actitud envers els morts (Bataille, 1997: 21). D’aquí 

deduïm un primer fet rellevant per al terreny sociològic, a saber, que aquesta disciplina 

científica s’ha de dedicar a l’estudi d’aquestes prohibicions en tant que socialment 

compartides. Entenent les prohibicions com a negativitat comuna, Bataille (2005) es sorprèn 

de veure com aquesta “ha mantingut a través de la terra un estret paral·lelisme dins del 

desenvolupament d’institucions bastant estables, que tenen la mateixa forma i els mateixos 

efectes” (23). En el fons d’aquesta afirmació hi ha una crítica explícita a Hegel per 

individualitzar lo negatiu per bé que “l’individu no està separat de les funcions socials i 

religioses” (Bataille, 2005: 37).  

 

En el desplegament d’aquesta doble naturalesa d’ordre superior, l’home s’ha canviat a si 

mateix (Bataille, 2010: 61). Els principals capítols que Bataille dedica a l’Erotisme tracten de 

la imposició de les prohibicions que històricament han configurat remotament les nostres 

comunitats. Fonamentalment, pivoten al voltant de dues qüestions essencials, la primera, a 

saber, respecte de la mort i la representació primitiva dels cadàvers humans, i, la segona, 

relativa a la reproducció sexual. Ambdues porten la marca de la violència i es troben 

íntimament entrelligades. Nogensmenys, amb el moviment de les prohibicions, l’home es 

separa de l’animal, intenta fugir del joc excessiu entre mort i reproducció en poder del qual 

l’animal està sense reserves (Bataille, 1997. 63). Si més no, aquestes interdiccions no són 

arbitràries, responen a la voluntat societal d’ordenar-se fent factible la seva pròpia 

supervivència a través del treball puix que no podria viure si els impulsos naturals afloressin 

espontàniament i sense mesura (Bataille, 1985: 31).  

 

Aquesta edificació de prohibicions dota d’una major complexitat a la societat humana que no 

es resta limitada al món del treball. Del que es tracta és d’entreveure el sistema de negacions i 

relacions formals que assegura la seva intel·ligibilitat racional, punt que connecta a Bataille 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?xpGXk3
https://www.zotero.org/google-docs/?2yV9PI
https://www.zotero.org/google-docs/?tbhkTX
https://www.zotero.org/google-docs/?EkkpiW


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

amb l’estructuralisme posterior (Zenkin, 2011: 44). Amb el francès assistim a la construcció 

simultània —o successiva— de dos mons: el món profà i el món sagrat, que per a Bataille 

(1997) “són les dues formes complementàries. El món profà és el de les prohibicions. El món 

sagrat s’obre a unes transgressions limitades. És el món de la festa, dels records i dels déus” 

(49).  

L’exemple del qual Bataille extreu el material per a configurar la seva noció de sagrat és el 

tabú freudià, el que se’ns “presenta amb dos significats contraposats. Per una part, té el sentit 

de  «sagrat» o «santificat», i, per l’altre, el d’«ominós», «inquietant», «prohibit» o «impur»” 

(Freud, 2018: 24). Evidentment, també reclama el terme sagrat presentat en Durkheim quan 

aquest en Les Formes Elementals de la Vida Religiosa, circumscriu les religions per presentar 

el món en “dos dominis que comprenen, un, tot lo sagrat, l’altre, tot lo profà” (Durkheim, 

2000: 54). Com hem dit, Bataille s’allunya en certa manera del pare de la sociologia francesa 

en vincular les anteriors nocions amb la seva genealogia de la humanitat: 

Ara bé, allò que, en el món de la pràctica, va aparèixer sota l'aspecte de la 
contradicció, ha aparegut per això mateix com a sagrat o, en altres termes, com a 
prohibit. En el si del món de la pràctica, allò sagrat és essencialment el que, encara 
que impossible, és cert, però, el que, alhora, és rebutjat del món de la pràctica (en tant 
que podria destruir-lo) i valoritzat per alliberar-se de la subordinació pròpia d'aquest 
món. El seu valor no és, com sembla, essencialment negatiu (Bataille, 1996: 78). 

 

Bataille substitueix la “negativitat inconscient d’interdicció per la negativitat hegeliana de la 

consciència que s’oposa a la continuïtat” (Guerlac, 1990: 95) —rastrejant així l’aspecte de lo 

prohibit en la mateixa genealogia de l’home social. D’aquesta manera, introdueix una nova 

dimensió en la dialèctica, la diferència estructural entre aquestes dues esferes violentment 

confrontades.  

 

Reprenent la centralitat de la temporalitat, la continuïtat —sentit del qual només és possible 

deixant enrere l’animalitat—, oposa en l’home a la pobresa dels útils profans (de l’objecte 

discontinu) tota la fascinació del món sagrat (Bataille, 2018: 40). Precisament, en la religió, 

pel fet d’ostentar el monopoli tradicional de lo sagrat: 

de manera essencial, els actes tenen el seu valor immediat, un valor sagrat […]. Però 
el valor sagrat no deixa de ser, en el seu origen, immediat: només té sentit en l’instant 
d’aquesta transfiguració, quan passem del valor útil al valor últim, amb independència 
de tot efecte posterior a l’instant mateix; en el fons, es tracta del valor estètic 
(Bataille, 2010: 259).  

 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?Bn1cZc
https://www.zotero.org/google-docs/?hf9GJl
https://www.zotero.org/google-docs/?GUTMq9
https://www.zotero.org/google-docs/?GUTMq9
https://www.zotero.org/google-docs/?BGmJ84
https://www.zotero.org/google-docs/?oIcdl5


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

En l’anterior frase, Bataille explica com la immediatesa s’alinea del costat de la vida i dels 

objectes sagrats. Aquesta immediatesa, entesa com una inversió per l’instant, no és en un 

principi humana, sinó que és la nostra part animal de la qual ens avergonyim i hem volgut 

deixar enrere afirmant el càlcul racional propici dels útils i la postergació de la nostra 

existència futura (Bataille, 1996: 17-19). Aquesta dialèctica històrica entre mons que es 

relacionen amb els tipus de temporalitats no només diferents sinó mútuament excloents, entre 

el profà i el sagrat, entre la utilitat i la pèrdua, “és la que va engendrant les diverses formes 

històriques d'organització social, amb les mutacions corresponents en els camps de 

l'economia, la religió, la política, l'erotisme” (Bataille, 1996: 26). La vida humana, 

resumidament, s’organitza a través d’un sistema de prohibicions com a producte de la 

incompatibilitat d’una vida sense mesura i una acció desmesurada, on la religió ha estat 

l’encarregada de formular aquest problema particular (Bataille, 1990). 

3. 3. TRANSGRESSIÓ COM A ACCIÓ SOBIRANA.  

El següent pas fonamental en el pensament de Bataille és entendre la prohibició en la mesura 

en què pot i, en certa manera, ha de ser transgredida. Aquesta premissa constitueix un segon 

moviment que emet l'ésser humà des de les seves coordinades socials. Bataille fonamenta el 

model explicatiu base de les comunitats humanes en el sacrifici. Aquest, per la seva 

naturalesa, a través del temps “va obrir els ulls de l’home a la contemplació d’aquesta realitat 

excessiva, sense mesura amb la realitat quotidiana i que, en el món religiós, rep l’estrany nom 

de lo sagrat. No podem donar una definició justificable d’aquest terme” (Bataille, 2010: 243). 

 

L’arquetip d’aquest fenomen és el potlatch. Novament, trobem una petjada del pensament de 

Mauss i les seves troballes etnogràfiques que, en aquest cas, es remunten al descobriment del 

qual es considera com el model definitiu per a Bataille en tant que quintaessencia del 

comportament col·lectiu (Marcel, 2001: 43). Aquest constitueix un sistema total de donació, 

cada regal forma part d’un sistema de reciprocitat basat en compromisos d’honor entre 

donant i receptor que es perpetua en un cicle d’intercanvis. En algunos casos, el valor del 

regal de retorn pot ser major a l’anterior, produint una competició per l’honor (Mauss, 2002). 

El potlatch pot ser endreçat com a fet social total, en tant que expressa “a la vegada i de cop 

tota mena d'institucions: religioses, jurídiques i morals que, alhora, són polítiques i familiars; 

econòmiques —i aquestes suposen formes particulars de la producció i el consum” (Mauss, 

2009: 70). Aquestes últimes estructures de la societat, expressades per una multitud 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?oBdOL6
https://www.zotero.org/google-docs/?fNXHpX
https://www.zotero.org/google-docs/?ZE6CvM
https://www.zotero.org/google-docs/?UvHSmm
https://www.zotero.org/google-docs/?NPkg4H
https://www.zotero.org/google-docs/?d1toYw
https://www.zotero.org/google-docs/?d1toYw


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

d’institucions, són allò característic de la nostra vida comuna, les que ens constitueixen com a 

humanitat (Mauss & Lévi-Strauss, 1971: 269-270). El cas del potlatch expressa el món i la 

producció de riqueses; és una forma de consum i expressió del metabolisme social. Hi ha 

dues accepcions d’aquesta institució depenent de la tribu, o bé alimentar-ne o regalar-ne a una 

altra de forma ostentosa o, la que interessa a Bataille, la destrucció de les riqueses (Saubidet 

& Azaretto, 2019: 802) —la qual eludeix a termes sacrificials i rescata l’autor de l’Erotisme 

per a coincidir amb Mauss que el rastreja com a origen del contracte social, condició 

indispensable de tota sociabilitat (Mauss, 2009: 39). Així doncs, per al francès, “el potlatch és 

la constitució d’una propietat positiva de la pèrdua —de la qual emanen la noblesa, l’honor, 

el rang en la jerarquia— que dona a aquesta institució el seu valor significatiu” (Bataille, 

1999: 33).  

 

Bataille presenta, però, una teoria del sacrifici que trenca amb una tradició secular doncs el 

seu origen real es desvincula de la presència de qualsevol divinitat. La raó del sacrifici, del 

potlatch, és la renúncia humana, constitutiva de la seva essència sagrada (Zenkine, 2013: 33). 

En altres termes es pot plantejar com una transcendència del valor d’ús (Weingrad, 2001: 

135). I és que l’origen dels sacrificis és una voluntat ferma i volàtil de consum en què el sol 

com a font constant d’emissió i de despesa energètica, era el model (Hollier & Huckle, 2013: 

21). Aquí Bataille s’allunya de Mauss en situar el sacrifici com a acte transgressor d’abast 

heurísic superior al fet religiós (Marcel, 2001: 38). Ressona la contradicció que interposa el 

sacrifici al principi pel qual la humanitat emergeix com a homo faber. La despesa energètica 

racional proposa una activitat que reafirma el futur: el sacrifici, és una despesa sense finalitat 

que impera en la immediatesa. 

 

Aquest fenomen és la cimera de totes aquelles expressions que manifestin una despesa 

improductiva com les festes, els jocs, les construccions sumptuàries, les joies, els dols, les 

guerres, els rampells, etc. (Bataille, 1993: VXI). En aquests casos, sobretot en els més 

extrems, del que es tracta és de la ritualització de la transgressió en què està permès —inclús 

s’exigeix— el que normalment està exclós i, certament, pot dotar a la festa d’un aspecte 

meravellós, diví (Bataille, 2010: 90).  

Bataille adverteix que aquest segon moviment de què hem parlat abans no és un retorn a la 

naturalesa com a tal pel fet que “aixeca la prohibició sense suprimir-la. Allà s’amaga l’impuls 

motor de l’erotisme; allí s’amaga l’impuls motor de les religions” (Bataille, 1997: 26). 

Aquesta cerca de transgressió, a més ve esperonada pel valor que l’acció prohibida porta en si 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?12AAR0
https://www.zotero.org/google-docs/?hhcOsy
https://www.zotero.org/google-docs/?hhcOsy
https://www.zotero.org/google-docs/?AJqgFT
https://www.zotero.org/google-docs/?AJqgFT
https://www.zotero.org/google-docs/?alpXwf
https://www.zotero.org/google-docs/?SkecTF
https://www.zotero.org/google-docs/?JlQRUl
https://www.zotero.org/google-docs/?BPvfqN
https://www.zotero.org/google-docs/?3AgHEI
https://www.zotero.org/google-docs/?0gd2pO


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

mateixa i que de no estar-ho no tindria aquella “atracció maligna que sedueix… El que 

embruixa és la transgressió de lo prohibit…” (Bataille, 2010: 86). 

3. 4. BREU APROXIMACIÓ A L’EROTISME. 

L’erotisme és una forma preeminent de transgressió. L’ordenació de la vida racional, 

l’objectivació del desig —en definitiva—, tot allò que separa l’home de la naturalesa, 

s’intensifica en el límit oposat a la lliure activitat sexual que adquireix “un nou valor que per 

a l'animal no era sinó un impuls irresistible, fugisser i sense sentit” (Bataille, 2015: 49). En 

l’erotisme hi intervé el joc de les temporalitats que hem expressat abans. Tanmateix, per a 

Bataille (1997): 

Tota l’operació de l’erotisme té com a finalitat assolir a l’ésser en lo més íntim, fins al 
punt de defalliment. El pas de l’estat normal a l’estat de desig eròtic suposa en 
nosaltres una dissolució relativa de l’ésser, tal com està constituït en l’ordre de la 
discontinuïtat.  

 

L’erotisme topa amb una de les prohibicions més ancestrals, a saber, la que clausura i limita 

l’activitat sexual en les múltiples formes que pugui adoptar. Però, tal com hem vist abans, la 

prohibició transfigura fins al punt que “il·lumina el que prohibeix amb una llum sinistra i 

divina a la vegada: en poques paraules, ho il·lumina amb un resplandor religiós” (Bataille, 

2010: 86). Bataille es pregunta què amaga aquesta prohibició que ens inquieta i ens incita. I 

ens respondrà que no és sinó l’horror que pateix l’home davant allò que considera una 

naturalesa immunda (Bataille, 1997: 74). El que és clar és que el que està en joc en l’activitat 

eròtica és sempre una “dissolució de les formes constituïdes […] [;] formes de vida social, 

regular, que fonamenten l’ordre discontinu de les individualitats que som” (Bataille, 1997: 

14). Per tant, les manifestacions de l’erotisme es recolzen en una fusió, una substitució de 

l’aïllament de l’ésser discontinu per un sentiment de profunda continuïtat (Bataille, 1997: 11) 

—amb l’altre objecte, corporal, passional o diví.  

 

En definitiva, tant el sacrifici com l’erotisme són formes de malbaratament, en la mateixa 

línia que el riure, l’heroisme, l’èxtasi o la poesia (estrictament parlant). A tots aquests casos 

els hi és inherent una llei de comunicació que regula el seu aïllament i la pèrdua del seu ésser 

(Bataille, 1973: 11) esperonada per la nostra obstinació de continuïtat en tant que 

individualitats separades i violentades per la mort. Erotisme i sacrifici prometen una 

participació reveladora. Es tracta de la continuïtat perduda, recuperada per la mort de la 

víctima que allibera lo sagrat compartit pels qui presten atenció en el ritual sacrificial 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?TmIwlq
https://www.zotero.org/google-docs/?BcJD1W
https://www.zotero.org/google-docs/?BcJD1W
https://www.zotero.org/google-docs/?ELVU4W
https://www.zotero.org/google-docs/?OiLNTF


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

(Bataille, 1997: 13). En el segon cas, és el desvetllament provocat per la destrucció de les 

fronteres entre dos cossos que es fonen en la intimitat, lubricats per l’excitació que es camufla 

en l’obscuritat de la raó, i en què, precisament, “la intensitat és major en la mesura en què 

s’albira la destrucció, la mort de l'ésser” (Bataille, 1973: 28). Ambdós casos són una 

dramatització per bé que si no en fóssim capaços, “no sabríem sortir de nosaltres mateixos. 

Viuríem aïllats i aixafats” (Bataille, 1973: 20). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

4.​ UNA DEFINICIÓ INTERNA DE SOCIOLOGIA.  

En vista de la seva exposició i comprensió del fet social, la tasca a emprendre per a Bataille, 

serà la d’instaurar una ciència4 en la qual despesa (consum) de riqueses i producció, en 

termes comparats, comparteixen el tret distintiu de ser el principi cabdal d’aquesta disciplina 

(Bataille, 1999: 48). En certa manera, la motivació darrera d’aquesta empresa cerca 

demostrar que “no és la necessitat, sinó el seu contrari, el luxe [en tant que privilegi de poder 

malbaratar], el que planteja a la matèria vivent i a l’home els seus problemes fonamentals” 

(Bataille, 1999: 50).  

 

Si per al gal, la suprema interrogació filosòfica, a  parer seu, coincideix amb el cim de 

l’erotisme (Bataille, 1973: 201), aleshores, les formes socials d’aprehensió del fenomen, tasca 

que quedaria encomanada a la sociologia —tenint en compte els principis econòmics pel que 

es regeixen les societats—, han de ser degudament estudiades, sense subestimar “el poder, 

l'atracció i la importància dels efectes potencialment afirmadors de la vida, però també 

desordenadors socialment” (Shilling & Mellor, 2010: 437).  

4. 1. INCURSIONS SOCIOLÒGIQUES.  

En el començament d’una de les seves obres capitals, La Part Maleïda (1999), Bataille urgeix 

posar de manifest el moviment general de l’economia recolzant-se en fer “descripcions de 

conjunts de fets socials” (81). Aleshores, estimem que és en virtut d’aquest primer moviment 

que pren sentit l’estudi i l’exposició d’aquests tipus de fets, entenent aquesta tasca com a 

correlativa al que podria ser una disciplina sociològica.  

Direm que Bataille es refereix a aquesta dinàmica —endreçada entre els paràmetres de 

l’economia—, per donar compte del fet que “la societat està animada per un moviment global 

diferent de la suma dels moviments de cada part, [i que d’això se’n deriva que] l’únic estudi 

consistent de la societat és aquell que considera essencialment el seu moviment global” 

(Bataille, 2003: 161). Aquí s’entreveu fàcilment la recepció que el francès fa de Durkheim i 

la seva adequació en tant que, aquest últim, va delimitar i autonomitzar la sociologia com 

l’estudi del pensament col·lectiu en la seva totalitat (Durkheim, 1986: 26). Aquesta definició 

instaura l’activitat de discernir entre els fets psíquics dels que es poden considerar 

específicament com a fets socials —sent aquests últims d’un substrat diferent dels primers. 

4 Bataille parla directament d’Economia general, demostrant el caràcter reductor de les economies particulars 
que no introdueixen l’element de la despesa en la seva anàlisi.  

 

https://www.zotero.org/google-docs/?gge6MA
https://www.zotero.org/google-docs/?VVqQxt
https://www.zotero.org/google-docs/?4auaZA
https://www.zotero.org/google-docs/?CbLlkn
https://www.zotero.org/google-docs/?va9k6s


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

Els fets socials, doncs, només responen a un estudi que els prengui en un àmbit agregat que 

sobrepassi les ments individuals doncs, la substància rau en el tot, no en les parts (Durkheim, 

1986: 21).  

 

Les aspiracions sociològiques en Bataille prenen forma el 1937 —mantenint la mirada crítica 

de l’anterior socioantropologia que havia il·luminat el panorama nacional en el qual es 

forma—; amb el Collège de Sociologie. Malgrat la posterior dissolució del que serà un grup 

de debat institucionalitzat dos anys després de la fundació, els plantejaments dels membres 

dels que Bataille n’era el fundador, estructuren les possibilitats sociològiques que el francès 

estableix al llarg de tota la seva obra.  

Una primera temptativa de discernir l’activitat d’aquest grup és en comparació amb els 

esforços de la vella guàrdia sociològica de la França de la Tercera República, la qual s’havia 

dedicat a l’estudi de l’esfervescència col·lectiva en les societats primitives, cosa que 

determinaria la descoberta de la solidaritat social en el camp sociològic. Entomant aquest 

punt de partida, Bataille, rastrejarà aquestes ebullicions sota el nom de lo «sagrat» en les 

expressions col·lectives de transgressió i excés al Pars contemporani (Clifford, 1981: 559). 

L’alternativa proposada pel Collège reconeix a Durkheim “veure en el fet social quelcom més 

que una suma d’accions individuals […] [ja que es tracta de] representar la societat com un 

camp de forces […] en tot cas externes a les necessitats i voluntat conscient de cada individu” 

(Bataille, 2003: 159).  

Hi ha una diferència fonamental però, respecte a Durkheim, i que ens permet reconnectar 

amb l’anterior apartat on hem exposat el pensament de Bataille. Si per al primer 

l’esfervescència s’afegeix a l’individu, cosa que l’assegura a una col·lectivitat, l’erotisme per 

a Bataille oblitera a l’individu, fet que “l’impulsa cap a la inexistència a través de relacions 

que poden ser violentes i contràries a les socialitats ordenades” (Schilling & Mellor, 2010: 

441). Aquest erotisme, tal com l’hem conceptualitzat abans, afecta l'individu de tal manera 

que accentua certs “estats d'excitació, que són assimilables a estats tòxics, [i que] poden ser 

definits com a impulsions il·lògiques i irresistibles al rebuig de béns materials o morals, que 

hauria estat possible utilitzar racionalment” (Bataille, 1999: 42).  

 

Així doncs, es fa palesa la necessitat de transcendir la sociologia, almenys, tal com la 

proposava Durkheim perquè Bataille i els seus col·legues reconeixien la importància de les 

raons íntimes i passionals dels individus —cosa que serviria com a llaç mediador amb el 

desplegament de la cultura en els seus mateixos orígens. Per aquest motiu, en una conferència 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?JtVAgZ
https://www.zotero.org/google-docs/?VsoB1u


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

professada pel gal el 1938, establia un programa epistemològic triangular que reclamava “la 

sociologia primitiva, la fenomenologia hegeliana i, sorgint de la trobada de les altres dues, la 

psicoanàlisi” (Hollier & Huckle: 2013: 25-26).  

 

En altres paraules, els fets psicològics que Durkheim desterrava fora de l’àrea privada de caça 

de la sociologia, no poden ser totalment repudiats per a l’estudi sociològic, doncs, són en el 

seu origen remot, les raons últimes del fonament de lo sagrat. I, precisament, la sociologia, 

instaurada en l’estudi de lo col·lectiu, és l’encarregada de dilucidar les manifestacions de lo 

sagrat a gran escala, quan es produeixen de forma agregada i acaben determinant els llaços de 

solidaritat i cohesió social. Bataille arribarà a declarar que només el terme sagrat ha despertat 

en ell “alguna noció de fenomen total” (Bataille et al., 2008: 129) en tant que principi 

explicatiu de la complexa realitat. Per aquesta raó, la seva activitat intel·lectual es 

denominarà Sociologia Sagrada en tant que: 

implica l’estudi de l’existència social en totes les seves manifestacions on es faci 
present la presència activa de lo sagrat. Es proposa d’aquest mode establir els punts de 
coincidència entre les tendències obsessives fonamentals de la psicologia individual i 
les estructures rectores que presideixen l’organització social i dirigeixen les seves 
revolucions (Acéphale, 2015: 151). 

 

El 1957, més de vint anys després dels primers encontres sociològics de Bataille, en 

l’Erotisme, obra consagrada a l’estudi individual d’aquest fenomen, tornarà a incidir amb el 

que hem suggerit anteriorment, a saber, que “no podem separar l’experiència que tenim d’ells 

[cossos, pràctiques religioses] d’aquelles formes objectives i del seu aspecte exterior, ni 

tampoc de la seva aparició històrica” (Bataille, 1997: 24). No només allò que hem entès per 

sagrat és constituent de lo social i, conseqüentment, de la cohesió entre individus —entesa en 

cert punt com a comunicació—; sinó que són múltiples les formes de manifestació de lo 

sagrat i històricament determinades en cada període social concret. Per exemple, Roger 

Caillois, company i sociòleg de Bataille, diferencia l’aspecte primitiu del modern, 

caracteritzant-se el primer per representar “una energia perillosa, incomprensible, difícilment 

manejable, eminentment eficaç” (Caillois, 2016: 15).  

 

Les formes socials són apreses sociològicament a través d’una dicotomització de la cultura en 

dues esferes: l’heterogènia i l’homogènia. Aquest pensament dual de la realitat social seria 

una extensió de la ja mencionada distinció durkhemiana entre profà i sagrat, però amb certes 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?Aal0lh
https://www.zotero.org/google-docs/?eryNin
https://www.zotero.org/google-docs/?KNTHSx
https://www.zotero.org/google-docs/?iqwczF


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

reserves. Bataille és conscient de certa antinòmia subjacent en el pensament de l’autor d’El 

suïcidi respecte de la comprensió de lo sagrat, doncs: 

Durkheim va topar amb la impossibilitat de donar-li una definició científica positiva: 
es va limitar a caracteritzar negativament el món sagrat com a absolutament 
heterogeni respecte del món profà. No obstant això, és possible admetre que allò 
sagrat es coneix positivament, almenys de manera implícita (Bataille, 2008: 146).  

 

El francès defineix els elements heterogenis com aquells “que s’afirmen com a fins vàlids en 

si mateixos i que, per tant, no admeten cap mena de dependència funcional o d’equivalència 

general” (Bataille, 1993). Per contra, la “societat homogènia és la societat productiva, és a 

dir, la societat útil” (Bataille, 2025: 20) i, amb relació a l’heterogènia, la que permet 

qualsevol operació reductible i de commensurabilitat en vista d’unes finalitats com la 

producció i la conservació. Tanmateix, lo heterogeni no es redueix a lo sagrat que en seria un 

gènere (Bataille et al., 2014), sinó a allò no assimilable pel principi d’utilitat, allò que queda 

als marges i que, per tant, en alguns casos ens repugna, per molt humà que sigui. Aquesta 

formulació connecta les esferes amb la temporalitat de la qual hem parlat abans i, de fet, amb 

la contingència, doncs, Bataille (1999) reconeix esplèndidament que:  

No existeix, en efecte, cap mitjà correcte, considerant el conjunt més o menys 
divergent de les concepcions actuals, que permeti definir el que és útil als homes. 
Aquesta llacuna queda força provada pel fet que és constantment necessari recórrer, 
de la manera més injustificable, a principis que s'intenten situar més enllà del que és 
útil i del plaer (25).  

 

La cosa heterogènia estaria carregada “d'una força desconeguda i perillosa […] i que una 

determinada prohibició social de contacte […] la separa del món homogeni o vulgar (que 

correspon al món profà de l'oposició estrictament religiosa)” (Bataille, 2008: 146). La forma 

en què els individus i, sobretot la societat, es relaciona amb els seus propis elements 

heterogenis determina el desencadenament de “reaccions afectives d’intensitat variable […] [i 

que] unes vegades hi ha atracció, altres vegades repulsió, i tot objecte de repulsió en 

determinades circumstàncies es pot convertir en objecte d’atracció o viceversa (Bataille, 

2008: 147).  

 

L’activitat del Col·legi serà la d’examinar la naturalesa de l’atracció i la repulsió social en el 

període modern i fomentar les accions col·lectives que Durkheim havia associat amb 

l’efervescència (Rechman, 2002: 102) a través d’una representació societal mediada per 

l’analogia d’un joc de camps magnètics (Acéphale, 2015: 108). Aquesta última consideració 

porta el Col·legi a parlar en termes de neoorganicisme i biologisme  (Bataille, 2003) respecte 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?MVKoIX
https://www.zotero.org/google-docs/?ljAhZH
https://www.zotero.org/google-docs/?I4JzA8
https://www.zotero.org/google-docs/?VBa1xe
https://www.zotero.org/google-docs/?l8tBHU
https://www.zotero.org/google-docs/?gM3N5B
https://www.zotero.org/google-docs/?xAwC2Z


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

de la comprensió de l’organisme social en el seu conjunt evolutiu i per rastrejar les 

manifestacions de lo sagrat fins i tot en la vida quotidiana.  

4. 2. IMPUGNAR LA MODERNITAT.  

Tanmateix, Bataille i la seva renovada sociologia eclèctica, en perseguir una resposta 

intel·lectual que construís sociològicament sobre la base afectiva dels moviments col·lectius 

en les forces d’atracció i repulsió associades a lo sagrat (Richman, 2002: 109), es declara 

implíticament com a continuador d’un discurs molt més abarcador: el de la modernitat. 

Habermas no dubta a situar-lo en aquest ventall discursiu ampli, motivat per la pèrdua del 

mite racional i per la forta petjada que deixa Nietzsche en el mateix francès, ens dirà, de 

“Bataille, que, valent-se com a fil conductor de la filosofía de la praxis, interpreta la raó com 

a treball, entén el nihilisme com a conseqüència d’una compulsió a l’acumulació, 

autonomitzada en termes totalitaris” (Habermas, 1985: 133).  

Si tenim en compte que els esforços del Collège s’orientaven a l’estudi i l’exploració de les 

formes socials de lo sagrat, cal afegir que la intenció residia en el reconeixement de l’extinció 

de les formes tradicionals —històricament associades al manantial religiós—, intervingut 

amb la secularització que representava la Il·lustració. En definitiva, es tractava de “tornar a 

trobar el que havia existit abans i els elements del qual estan morts o envellits” (Bataille, 

2015a: 121).  

L’ascens de la burgesia, abanderada del pensament racional i nova classe posseïdora de la 

riquesa, rep amb ella l’obligació de la despesa funcional que s’havia reservat abans a 

l'aristocràcia, si més no, “la burgesia moderna es caracteritza pel rebuig bàsic que oposa a 

aquesta obligació […] [„] no va acceptar gastar més que per a ella mateixa, a l’interior, és a 

dir, dissimulant en la mesura del possible les seves despeses davant de les altres classes” 

(Bataille, 2015a: 125). En definitiva, és la proclamació de la utilitat absolutitzada en 

detriment de les activitats de despesa improductiva que estarien dotades de la seva capacitat 

simbòlica i temporal d'organitzar la cohesió. 

Bataille considera l’evolució de les societats com un procés natural amb relació als graus de 

riquesa i al tipus d’inversions que les governen. El creixement econòmic és possible per 

l'excedent de recursos resultants després d’una activitat productiva, per tant, “si la societat pot 

créixer, l’excedent és llavors deliberadament reservat […] [de tal manera que] el creixement 

regularitza, drena una ebullició desordenada cap a la regularitat de les obres fecundes” 

(Bataille, 1999: 81). Això, com a tal, no és el problema, sinó una mera condició.  

 

https://www.zotero.org/google-docs/?5xKBzy
https://www.zotero.org/google-docs/?YKWDqh
https://www.zotero.org/google-docs/?YKWDqh


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

La problematització que fa Bataille ens torna a situar a l’esdeveniment de la humanitat per la 

seva subordinació al treball. Per al gal, “una servitud voluntària tenia forçosament una 

finalitat més enllà de l’activitat, comuna als animals i els homes, suficient per a la 

subsistència. La humanitat va fer que el temps de la llicència —en què els interdictes es 

debiliten— passés al de la servitud” (Bataille, 1996). L’excedent, per força, a banda de ser 

invertit en el creixement —considerat com a part natural de l’evolució de les societats— ha 

de ser malgastat col·lectivament en activitats que fomentin la solidaritat, com ara les festes 

que, segons Eliade (2015), coincidint en aquest punt amb Bataille, actuen com a 

regeneradores del temps.  

 

Bataille comprèn la societat moderna per la convergència de tres processos, explosius i 

semifortuïts: el capitalisme, les grans revolucions polítiques que aboleixen la sobirania 

tradicional i, finalment, la Reforma protestant (Bataille, 1996: 30). El capitalisme accentua la 

producció de riquesa, les revolucions desplacen la sobirania de figures com monarques o 

cardenals a l’individu civil i, la Reforma, acaba per censurar la despesa improductiva en tant 

que “la doctrina de Luter és la negació absoluta del sistema de consumació intensa de 

recursos” (Bataille, 1999: 154). Aquesta lectura està inspirada en el plantejament que Weber 

introdueix en la seva Ètica protestant i esperit del capitalisme (2011), pel fet que “el 

«summum bonum» d'aquesta «ètica» [és], guanyar diners i cada cop més diners, evitant 

austerament tot gaudi despreocupat” (62). Nogensmenys, l’organisme social resultant de la 

modernitat es caracteritzarà per un nivell de civilització aclaparadora en el sentit que aquí li 

menta Bataille (2010):  

La civilització sencera, la possibilitat de la vida humana, depèn de la previsió raonada 
dels mitjans que garanteixen la vida. Però aquesta vida —aquesta vida civilitzada— 
que hem de garantir, no pot ser reduïda a aquests mitjans que la fan possible. Més 
enllà dels mitjans calculats, busquem el fi —o els fins— d’aquests mitjans (35-36).  

 

La riquesa de la qual disposem avui en dia, els nivells de satisfacció i benestar material, 

toparien amb “una humanitat saturada de civilització: d’una civilització que els és 

completament oposada” (Bataille, 2015b: 74). La pèrdua d’aquestes fonts de solidaritat, 

forces motrius d’un dinamisme heterogeni de comunicació, porta a Bataille a buscar les fonts 

arcaiques de la integració social (Habermas, 1985: 118) que inspirant-se en els textos de 

Nietzsche acabarà considerant la possibilitat de proposar: 

Una explicació sistemàtica de l’existència humana en tots els seus graus en funció 
dels estats dionisíacs, de la cerca de tals estats de desigualtat variable dels homes 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?f1BFaa
https://www.zotero.org/google-docs/?uu9Mmf
https://www.zotero.org/google-docs/?Uocsv8
https://www.zotero.org/google-docs/?Kfj5mg
https://www.zotero.org/google-docs/?zQeRTX
https://www.zotero.org/google-docs/?fURK2b
https://www.zotero.org/google-docs/?B3lgUG


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

davant de si mateixos, de la comunió dels homes en ells mateixos (Acéphale, 2015: 
112).  

Si bé és innegable la “potència poètica i hermenèutica de Dionís en la cultura i societat grega 

i per extensió la nostra” (Mariño Sánchez, 2014: 155), aquest Déu serveix d’inspiració pel 

que tant Bataille com el Collège diluciden com el seu valor essencial, és a dir, en termes de 

Caillois, en fer de “la participació en l'èxtasi i de l'aprehensió en comú del sagrat l'únic 

ciment de la col·lectivitat que fundava” (Acéphale, 2015: 135). 

Cal mencionar que la dissolució de les formes socials que ordenen les fonts de solidaritat 

social, arcaiques o modernes, no és un procés patològic de per si. La societat pel fet 

d’evolucionar es reformula a si mateixa de tal manera que “el simple fet del moviment [seria] 

[…] en si mateix descomposició, i, en aquest sentit, el terme civilització pot ser donat com a 

sinònim de malaltia o de crisi” (Acéphale, 2015). Lo sagrat, precisament, serà la “font 

inesgotable que la crea, la manté i la renova” (Caillois, 2016: 14). Però es requereixen  noves 

possibilitats de comunicació i de cohesió —cosa que la modernitat ha impedit en afirmar 

l’absoluta independència de l’individu i l’esquinçament de les formes socialment acceptades 

de despesa improductiva doncs, “els actes, els llocs, els noms i les lleis tabús o sagrades van 

perdre lentament, almenys en conjunt, una part de la seva força eficaç i de la seva capacitat 

d'imposició” (Acéphale, 2015). 

 

La insistència d’aquestes assumpcions plantejava l’autoreflexivitat —si es vol—, dels 

membres del Col·legi. En paral·lel a la formalitat del grup es fundava Acéphale el 1936 que, 

si bé també era una revista on es publicaven articles sobre qüestions similars, principalment, 

ens interessa la societat secreta que rebia el mateix nom i aplegava a varis membres del 

Collège començant per Bataille.  

Hi ha certa lectura que ens torna al començament, a Durkheim, respecte del perquè d’aquesta 

comunitat. Resumidament, la unitat bàsica de l’anàlisi social no hauria de ser l’individu, sinó 

el grup, del qual se’n deriva posteriorment cert caràcter sagrat (Richman, 2002: 111), sigui en 

la tribu o en la civitas moderna, aquesta premissa de la socioantropologia es desplaça a 

Acéphale directament. Les investigacions s’han de fer emmarcades en una “comunitat moral, 

en part diferent de la que reuneix habitualment als savis” (Acéphale, 2015: 151). No entrarem 

en les activitats, rituals i d’altres qüestions relatives a l’esoterisme —per bé que tenen el seu 

sentit a la llum de la teoria de Bataille. Si més no, la comunitat moral que es constitueix té un 

objectiu compartit amb el del Collège i, per tant, amb la sociologia sagrada, a saber, “el 

desenvolupament d’un coneixement dels elements vitals de la societat […] [de] caràcter 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?txc3GR
https://www.zotero.org/google-docs/?FB9WnJ
https://www.zotero.org/google-docs/?wYETbb
https://www.zotero.org/google-docs/?NPtOAm


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

necessàriament contagiós i activista” (Acéphale, 2015: 151). Aquest activisme es dirigirà 

contra el feixisme.  

El feixisme evidencia el fracàs de la modernitat. La conceptualització que fa Acéphale (2015) 

del feixisme, és la d’una societat recomposta “a partir d’elements existents […] [sent], la 

forma més tancada de l’organització” (64). La definició aquí incorporada ens remet a un altre 

element central per a Bataille: Déu —en tant que “representa la unitat de les funcions servils 

que s’ofereix i es pren a si mateix com a fi” (Acéphale, 2015: 67). Novament, topem amb una 

altra inspiració teòrica d’arrel durkhemiana; a saber, el francès importa la noció de funció de 

l’anterior que l’entén com “la relació de correspondència que existeix entre aquests 

moviments [vitals] i algunes necessitats de l’organisme [social]” (Durkheim, 1966: 42). En 

aquest sentit, el feixisme, màxima expressió de la reducció de la vida als fins abstractes, 

coincideix a ser l’existència humana més propera al Déu etern pel fet de representar 

l’organització més perfecta de l’Univers (Acéphale, 2015: 64). El feixisme és, en cert sentit, 

una falsificació del món heterogeni per bé que proclama aquestes energies —els elements 

sagrats, maleïts, passionals—, per dotar-se d’un mite, com el que significava Déu abans de 

l’il·luminisme, que permeti la màxima homogeneïtzació i tancament del sistema social. Hi ha 

cert paral·lelisme, probablement per raons psicoanalítiques, amb la constatació que es fa en la 

Dialèctica de la Il·lustració del feixisme5 com a força que condueix a un «anivellament» o 

«igualació» (Adorno & Horkheimer, 2006: 215).  

 

En tot cas, Bataille va reconèixer que els feixistes havien “aprofitat els desitjos latents d’una 

alternativa al capitalisme, però [que] van canalitzar aquestes inclinacions cap a finalitats 

repressives” (Richman, 2002: 109). El grup Acéphale, per la seva pròpia constitució afirma 

un caràcter moral desacomplexadament heterogeni que, impugnant el feixisme, proposaria la 

creació de mites per redirigir les energies necessàries que desencadenarien les accions de 

repulsió i atracció que desbancarien el feixisme. D’aquesta manera, Bataille (2025) ens diu el 

següent:  

Creiem que de les dues forces hostils que s'involucraran en la lluita pel poder, els 
feixistes i la gent, la força que prengui la davantera serà la que es mostri més capaç de 
dominar els esdeveniments i imposar un poder implacable als adversaris. Allò que 
exigim és una organització coherent, disciplinada organització, tota la seva voluntat 
esforçant-se amb entusiasme cap al poder popular; aquest és el sentit de 
responsabilitat que ha de correspondre als qui demà han de ser els amos, els qui han 
de subordinar el sistema de producció als interessos humans. 

 

5 En aquest cas, directament, antisemitisme.  

 

https://www.zotero.org/google-docs/?O8Qg4F
https://www.zotero.org/google-docs/?IjCD1r


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

Es tracta de reconstruir l’aspecte tràgic per la seva força d’arribar “a cada ésser fins a la seva 

ferida més secretament esquinçada” (Acéphale, 2015). I el mite, és l’estructura a través de la 

qual fer-ho, de despertar aquelles “energies d’altra naturalesa” (Durkheim, 2000: 57). El mite, 

d’entrada semblaria un exercici precoç d’idealisme. Si més no, s’ha d’entendre com la 

conciliació entre dues identificacions: respecte de la imatge o escena tràgica, representada per 

un apropament virtual amb la figura del mite, encapçalada per un heroi, per exemple; i la 

respectiva identificació real, la satisfacció del fet, d’aquí que el mite aparegui quasi sempre 

de la mà d’un ritual (Caillois, 1998: 31). També es fa èmfasi en la recreació festiva, en tant 

que espai de transgressió dels conflictes quotidians de l’individu —socials i psicològics—; un 

exemple és la proposta del mateix Bataille de commemorar l’aniversari de la mort de Lluís 

XVI a la guillotina (Bataille et al., 2008: 239).  

 

Després d’haver desencriptat l’utilitarisme subjacent en el feixisme, calia instaurar mites 

irracionals i impossibles per confrontar el pensament racional-reaccionari. Guerlac (1990: 65) 

suggereix un activisme fundat en el ritual i el mite, que es desplegaria entre l’espai sagrat i el 

dormitori. La figura mitològica principal seria la figura decapitada inspirada en l’heroicitat 

del superhome de Nietzsche, l’acèfal, en tant que “és un mite antimodern, que posa en perill 

Déu, la raó, i l'home alienat pel treball útil. És el mite de la virilitat heroica que disposa de 

l'heterogeneïtat per aprehendre tota l'existència” (Neri López, 2022: 9). Aquesta 

reconstrucció del mite es basa en la dinàmica violenta que el caracteritza. Sorgit en els “actes 

rituals sostrets a la vulgaritat estàtica de la societat disgregada […] no té cap objecte que el 

retorn a la totalitat perduda; tot i que és veritat que la repercussió és decisiva i transforma la 

faç del món” (Bataille, 2008: 251-252). Semblaria traslladar la càrrega virulenta de la lluita al 

terreny mitològic, a una lluita religiosa, sagrada, que hauria esdevingut “un intent de 

sobrepassar el feixisme a través d'una apel·lació exaltant a les masses i una invocació a 

l'acceptació d'una violència intensa […] [que orientés la] volta a una mena d'harmonia social” 

(Mislata, 2014: 269). Afirmar el mite, és un exercici necessàriament comunitari, i relatiu a la 

disciplina de la qual el gal en diu ser un abanderat:  

L'interès pels mites i les diferents activitats religioses dels pobles exòtics cridarà 
l'atenció sobre la precedència de la creació col·lectiva sobre la individual, per això 
aleshores sobre la sociologia i l'etnografia, particularment sobre la teoria 
durkheimiana que defineix les activitats religioses i els mites com a manifestació d'un 
ésser col·lectiu, superior a l'individu, que és la societat (Bataille et al., 2014). 

 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?pFl5Wo
https://www.zotero.org/google-docs/?OuWxel
https://www.zotero.org/google-docs/?WNnEo1
https://www.zotero.org/google-docs/?r9x7Wi
https://www.zotero.org/google-docs/?HoC0QO
https://www.zotero.org/google-docs/?IHXxlI
https://www.zotero.org/google-docs/?mqc5X8


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

En definitiva, s’esperava que “en una societat postsagrada, les representacions sociològiques 

contribueixen a la presa de consciència detectant supervivències del passat” (Richman, 2002: 

116) capaces d’exercir la força constitutiva distintiva del sagrat canalitzada a través d’un nou 

mite amb poder i seductor per fer front al “terrible mite captiu del nazisme” (Díaz de la 

Serna, 2015b: 337). 

Ara bé, el projecte sociològic que Bataille compartia amb els altres membres va començar a 

fer aigües amb la presa de poder definitiva dels règims feixistes i l’esclat de la Guerra, així 

com per les discrepàncies internes relatives a la mateixa disciplina que havien configurat. 

Respecte d’aquest últim punt, Michel Leiris retallava el camp d’estudi de la sociologia en 

afirmar que “els fenòmens sociològics sagrats són certament nombrosos, i certament 

determinants, però no tots són fenòmens sociològics" (Díaz de la Serna, 2015: 310). Les 

costures de les empreses mencionades les evidencia Leiris en la següent carta que li envia a 

Bataille el 1939:  

Al Col·legi s'han comès reiteradament infraccions molt greus de les regles 
metodològiques establertes per Durkheim —intel·lecte que ens hem recomanat 
indefectiblement—: treballs basats en nocions vagues i poc definides, comparacions 
entre instàncies extretes de societats amb estructures profundament diferents, etc. 
[…]. Pel que fa a la fundació d'una Ordre, em sembla del tot prematura, atès que no 
hem aconseguit definir cap doctrina. No es funda un Ordre per donar lloc a una 
religió; al contrari, és des de dins de les religions on es fonamenten els ordes (Bataille 
et al., 2008: 121). 

 

Bataille, respondria a la carta amb un comentari que l’allunyarà definitivament de les nocions 

més convencionals del que entenem com a sociologia. Per contra, s’inscriu en un corrent de 

pensament representat per Hegel i Nietzsche que anomenarà teologia cristiana i del qual ens 

diu que: 

De fet, no podem estar segurs que Durkheim no s'inclinés en la mateixa direcció, sinó 
que el van aturar precisament aquelles regles de la metodologia sociològica que 
exclouen l'experiència viscuda com a base de l'anàlisi. En qualsevol cas, li va ser 
impossible aportar una veritable profunditat a les consideracions globals que feia de la 
societat viva (Bataille et al., 2008: 128) 

 

La noció d’experiència adquireix un sinificat capital en la divergència causada entre les 

postures intel·lectuals dels que van veure en el mite la renovació de la Il·lustració cap a 

formes modernes de lo sagrat i la despesa.  Les forces —sagrades— que havien de 

desencadenar, segons Caillois, “s’havien alliberat soles, les seves conseqüències no eren les 

que havíem previst. Sens dubte, la guerra havia precipitat Bataille cap a un món interior” 

(Weingrad, 2001: 160). El tancament de Bataille sobre si mateix, al voltant de la reflexió de la 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?zMmIfU
https://www.zotero.org/google-docs/?zMmIfU
https://www.zotero.org/google-docs/?9eFnLY
https://www.zotero.org/google-docs/?9eFnLY
https://www.zotero.org/google-docs/?txeJ9E


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

seva pròpia experiència i la del seu voltant el porta a abraçar qüestions com “la mística, la 

tragèdia, la bogeria i la mort” (Díaz de la Serna, 2015b: 310) —sent aquestes irreconciliables 

per la resta dels seus companys. En última instància, Klossowski et al. (2004), amic de 

Bataille, ho resumeix en parlar del “propòsit de substituir la sociologia per una doctrina de les 

formacions de sobirania” (108).  

4. 3. UNA DISCIPLINA DE LA SOBIRANIA I ELS LÍMITS DE LA 

FENOMENOLOGIA SOCIAL. 

Bataille endreça el pensament posterior a la seva etapa sociològica al voltant del que 

denominarà com a sobirania, és a dir, “el moviment de violència lliure i interiorment punyent 

que anima la totalitat, es resol en llàgrimes, en èxtasi, i en esclats de riure i revela 

l’impossible” (Bataille, 2018: 92). Es tracta d’un àmbit d’investigació que es desfà dels límits 

tradicionals i que dona l’esquena a les tendències sociològiques que aflorien en el seu 

moment, el mateix Leiris ho reconeixia afirmant que: 

Es pot dir que globalment (ho noto de passada) tot el desenvolupament de l'escola 
francesa de sociologia ha operat en termes d'un moviment contrari al que proposem: 
cada cop més, hi ha una tendència a procedir per l'estadística, la cartografia, el registre 
més cru possible dels fets (Bataille & Leiris, 2008: 133). 
 

Contràriament, les ensenyances del Col·legi havien resseguit l’oportunitat de saber “com i en 

quines condicions un subjecte pot plantejar altres temes en objectes de coneixement” (Jamin, 

1980: 14-15) reivindicant així la implicació de l’investigador en el seu objecte i el seu poder 

d’intervenció. És aquesta presentació de la realitat i de les possibles obertures 

epistemològiques per les quals Bataille abandona la idea d’una sociologia independent i 

investigadora i es mou cap al misticisme ateu (Weingrad, 2001: 158). Deu anys després de 

l’esclat de la Segona Guerra Mundial, Bataille difumina definitivament les barreres entre 

investigador i objecte d’estudi en afirmar: “aquest objecte de la meva investigació no pot 

distingir-se del subjecte mateix. Però haig de ser més precís: del subjecte en el seu punt 

d’ebullició” (Bataille, 1999: 48). El subjecte que ell ens menciona caracteritzat per trobar-se 

en un estat peculiar de l’experiència sembla contradir l’objectivitat que es buscaria en els 

corrents precedits per les derives acadèmiques de la socioantropologia francesa. Però és que, 

a Bataille li interessa el subjecte sobirà, és a dir, aquell que afirma l’immediat.  

 

Cal recordar la divisió que havia establert Bataille entre els dos mons amb la seva 

determinació temporal respectiva. Les ciències socials recaurien en l’estudi del Món-Vida, 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?XjcEDg
https://www.zotero.org/google-docs/?txCJXh
https://www.zotero.org/google-docs/?9MV6uf
https://www.zotero.org/google-docs/?kXFYy3
https://www.zotero.org/google-docs/?kXFYy3


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

per tant, “l’ecologia de la vida social, en particular mitjançant l’anàlisi dels seus processos de 

constitució” (Joron, 2015: 16) —sent aquest el terreny de la utilitat, de la societat productora i 

la seva evolució, tot i que acceptant l’aprensió de les manifestacions de les forces sagrades en 

tant que mediades per formes històriques i col·lectives.  

Hi ha una particularitat addicional que el porta a trencar amb les normes fonamentals de la 

posició de l’investigador: Bataille tenia poc interès a prendre el món observat com a objecte 

d’estudi, la seva posició de partida era la seva pròpia vida, ja que, “no va analitzar les dades 

donades amb l’objectiu d’extreure’n una teoria. La seva teoria social sorgeix de dins d’ell 

mateix i es projecta cap a fora” (Elliott & Turner, 2025: 22). Sabem doncs que el subjecte 

d’estudi de Bataille es correspon amb el seu si-mateix, amb la seva persona i les experiències 

que quedarien al marge de la societat homogènia. De fet, ell accepta quedar desterrat del món 

científic i reconeix que el seu llenguatge d’home de ciència sempre és en aparença, doncs “el 

savi investigador parla des de fora” i ell reconeix que parla “de la religió des de dins, tal com 

un teòleg ho fa de la teologia” (Bataille, 1997: 22). Fins a cert punt, ell sap reconèixer el 

paper de l’objectivitat com a fundadora de les doctrines de coneixement amb les que ell 

confronta pel fet de trencar amb la posició subjectiva de l’intel·lectual:  

Així, la meva investigació, fonamentada essencialment en l'experiència interior, 
difereix des del seu origen del treball de l’historiador de les religions, de l’etnògraf o 
del sociòleg […]. Ara bé, en el cas d’aquests investigadors, podem quasi proposar 
com a principi que quan menys entra en joc la seva experiència —com més discreta 
aquesta és—, tant major és l’autenticitat del seu treball (Bataille, 1997: 24). 

 

El tipus d’experiència de què ens parla en l’anterior fragment és en virtut de la qual pot 

efectuar el moviment definitiu per franquejar els límits de la teoria convencional. La ciència, 

encarregada de la descripció de la societat, hauria començat “per la part més accessible al 

coneixement  —en aparença, la part fonamental— caràcter significatiu de la qual és 

l’homogeneïtat tendencial” (Bataille, 2025: 19). En contraposició, Bataille adopta un 

enfocament heterològic (Habermas, 1985: 132) que el podem entendre a través d’un 

desdoblament, a saber, ampliar les fronteres del coneixement i, també, impugnar la reducció a 

l’objectivitat que opera en la ciència en tant que testimonia les operacions de la societat 

homogènia. Respecte d’aquests punts, el gal s’esforça per demostrar que allò no concebible o 

reductible com a objecte extern de la ciència no és necessàriament irracional i que tampoc 

s’ha d’assignar a conjectures caòtiques i desordenades (Zenkine, 2011: 29-30). 

L’experiència interior és assimilable al que habitualment s’anomena com a experiència 

mística, “respondria a la necessitat en la qual em trobo —i amb mi mateix l'existència 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?OOlVPe
https://www.zotero.org/google-docs/?QtGHFA
https://www.zotero.org/google-docs/?mzQ7F1
https://www.zotero.org/google-docs/?Pme5w3
https://www.zotero.org/google-docs/?mQTTG3
https://www.zotero.org/google-docs/?QmJeLB


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

humana— de posar-ho tot en tela de judici (en qüestió) sense repòs admissible” (Bataille, 

1973: 13). El terme místic i les atribucions típiques al terme, sobretot en la societat racional, 

haurien produït una falta d'interès o, fins i tot, menysteniment pel coneixement que 

s’amagaria darrere d’aquest embolcall. Aquesta experiència és la de la transgressió portada a 

l’extrem i, per tant, permet una ferida puntual en el corrent immòbil de la vida quotidiana on 

tot està previst:  

Encara associada a l’objectivitat del món real, l’experiència introdueix fatalment lo 
arbitrari i, de no tenir el caràcter universal de l’objecte al qual està lligat el seu retorn, 
no podríem parlar d’ella. Del mateix mode, sense experiència, no podríem parlar ni 
d’erotisme ni religió (Bataille, 1997: 25).  

 

Advertirem d’un fet en la vida de Bataille que coincideix amb la data fatal de 1939, 

precisament, en aquest any, “l’èxtasi es va fer molt més accessible per a Bataille. [Tant que] 

de vegades n’hi havia prou de trobar-se en un lloc on havia tingut aquesta experiència perquè 

el recuperés” (Baas, 2021: 527). L’èxtasi introdueix la violència necessària per a sacsejar-nos, 

per a espolsar-nos de sobre els límits de lo racional impostat socialment. Religió, sexualitat 

desenfrenada, sacrifici, o lo sagrat mateix són formes d’èxtasi encriptades com a experiència 

que tenim a través de formes institucionalitzades, però que, en definitiva, és el substrat 

primer, la definició positiva d’aquestes. En última instància, pel fet de reconnectar amb les 

pulsions psicològiques inherents a les persones, en tant que animals d’origen, esborra els 

límits entre subjecte i objecte —separació de la qual es val l'edificació racional— davant 

d’una intimitat impersonal (Hollier & Huckle, 2013: 21). D’acord amb el que hem proposat 

fins ara, Bataille conclourà:  

Només una experiència des de dins ens presenta el seu aspecte global, l'aspecte en què 
la prohibició finalment està justificada. En efecte, si operem científicament, 
considerem els objectes com a exteriors al subjecte que som; el mateix investigador es 
converteix, en la ciència, en un objecte exterior al subjecte, que només opera 
científicament (però no podria operar així si ja no s'hagués negat d'entrada com a 
subjecte) […]. Hem de prendre'l en consideració com el moviment de l'ésser en 
nosaltres mateixos (Bataille, 1997: 26). 

 

Les prohibicions que hem introduït abans només poden ser conegudes científicament com a 

coses i, per tant, el romanent pulsional que busquen constrenyir o redirigir escapa als límits 

tradicionals de la ciència. A la vegada, el procés de cosificar coincideix amb la introducció 

d’una finalitat, raó de ser de la societat homogènia, i, precisament, l’experiència interior “no 

pot tenir cap altra preocupació ni cap altre fi que ella mateixa” (Bataille, 1973: 16). Podem 

dir que, el francès, desborda la sociologia convencional perquè encara té esperança de 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?8GLKj6
https://www.zotero.org/google-docs/?8GLKj6
https://www.zotero.org/google-docs/?tdStu2
https://www.zotero.org/google-docs/?pYbWeT
https://www.zotero.org/google-docs/?cL19Qd
https://www.zotero.org/google-docs/?dEZetq
https://www.zotero.org/google-docs/?fj0sz3


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

recuperar una expressió natural de l’experiència interior, aquella que aconsegueix eludir les 

convencions i les restriccions i encara sobreviure (Falco, 2007: 16). 

Aquestes formulacions que porten a Bataille a abandonar els principis metodològics de 

Durkheim —si és que no ho havia fet abans6—; el portarà, direm, a abraçar una 

fenomenologia social (no convencional) en tant que el mètode fenomenològic “no se centra 

en l’apropiació de l’objecte sinó al contrari en la seva relació amb el subjecte coneixedor” 

(Joron, 2015: 17). Per aquest motiu, Marcel (2001) reconeix la fractura entre la versió última 

del racionalisme durkheimià, vestigi del positivisme, i una “tradició de pensament més 

fenomenològica i irracionalista que atreia aquells que a França s’anomenaven la generació 

dels trenta” (38), probablement instigada per la recepció de Kojève i la seva capacitat 

d’oposar un idealisme tràgic a l’idealisme científic de les acadèmies nacionals (Besnier & 

Reid, 1990: 173).  

 

La fenomenologia construïda per Bataille proposa una retirada del subjecte del seu propi 

terreny, de la subordinació en què estava als objectes d’ordre real i, per tant, una retirada de la 

seva preocupació pel futur (Bataille, 1999: 95). Seria, si més no, una inversió de la 

fenomenologia social d’Alfred Schütz entesa com l’estudi dels “processos pels quals passem 

de les tipificacions mundanes, de les formulacions de l’home en la seva vida quotidiana […] 

a les tipificacions científiques (idealitzacions, abstraccions, construccions de segon ordre)” 

(Joron, 2015: 17). Com ja hem vist, l’interès de Bataille resideix en les sortides, a través d’un 

moviment transgressor i violentat, de la vida quotidiana.  

Schütz assimila allò ordinari amb la representació d’una primera consciència espaciotemporal 

a través de la qual se’ns possibilita tenir la noció de l’aquí i l’ara (present), i discernir dels 

altres temps (passat i futur) (Agüero & Martínez, 2012: 17); a aquesta la dota de la capacitat 

de reflexionar sobre els actes i les nostres vivències, així com recordar-les. Com sabem, 

Bataille s’inclina a pensar que la quotidianitat està de mires al futur perquè, per necessitat, 

consisteix en el sacrifici de la immediatesa. La segona consciència de Schütz respondria al 

coneixement del flux de durada, sent “una vivència continuada, unidireccional, on tota 

diferenciació és artificial” (Agüero & Martínez, 2012: 17). Per l’altra banda, Schütz 

introdueix el paper fonamental de l’acció, com a mediadora entre “l’abisme de sentit entre 

consciència [intencional] i realitat” (Husserl, 1993: 114), i definint-la com: “1) una vivència 

que està 2) guiada per un pla o projecte que sorgeix de l'activitat espontània del subjecte, i 3) 

6 Bataille ja considerava que l’experiència del sagrat que podien tenir cadascun dels membres del Collège era 
quelcom que contenia un significat essencial per als raonaments (Bataille & Leiris, 2008: 25-26). 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?Mp0ihD
https://www.zotero.org/google-docs/?PdZPH3
https://www.zotero.org/google-docs/?2jZ3SO
https://www.zotero.org/google-docs/?rHnXHF
https://www.zotero.org/google-docs/?rHnXHF
https://www.zotero.org/google-docs/?KTdpEf
https://www.zotero.org/google-docs/?bxIHa8
https://www.zotero.org/google-docs/?8QGyZD


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

distingida de totes les altres vivències per un acte peculiar d'atenció” (Schütz, 1972: 243). 

Com veiem, acaba introduint l’element del futur en l’acció, en tant que finalitat sedimentada, 

sent aquesta visió essencial per al concepte mateix d’acció (Handeln) (Schutz, 1972: 21).  

La similitud amb Bataille fa èmfasi a la importància que se li concedeix a la duració com a 

determinació ontològica capital—tot i que, evidentment, les conclusions que n’extreuen 

reafirmen el seu distanciament. Per a Schütz (1972), és dins de la “duració on el significat de 

les vivències d’una persona es constitueix per a ella mateixa a mesura que les va vivenciant” 

(42). Bataille havent introduït un espai de transgressió de lo quotidià amb la consideració 

d’allò abandonat per la societat racional i la seva ciència, pot discernir entre un “moviment 

general de la vida interior de l'home i, [per tant] oposat al de la vida exterior activa” (Bataille, 

1996: 55). L’experiència interior, però, no admet cap mena de tipificació, doncs, arribant a la 

fusió de l’objecte i subjecte —distinció que es manté ferma en la fenomenologia de Schütz—; 

“sent en tant que subjecte, no-saber i, en tant que objecte, allò desconegut […] [Aleshores] el 

si mateix no és el subjecte que s’aïlla del món, sinó un lloc de comunicació”. (Bataille, 1973: 

19). Schütz espera obtenir un coneixement edificant que Bataille no pot admetre en tant que 

l’objecte s’ha dissolt com una necessitat per a l’experimentació; i que, a propòsit d’això, 

Hollier & Huckle (2013) ens diuen que:  

L'experiència interior no és mai un lloc de cognició, sinó un lloc on sempre es troba 
en un estat de reconeixement. Per tal d'accedir a la seva cognició, cal conquerir 
(excedir) tota mena de resistències que es resisteixen al seu reconeixement. El cor 
humà és també allò que és per a nosaltres l'objecte de la nostra repulsió més bàsica, 
allò que més ens horroritza, allò que provoca el nostre fàstic més intens (29).  

 

En aquest moment tornem a tenir de cara la societat fundada sobre premisses que hem volgut 

oblidar, deixar enrere, tot i que continuen, excitades pel valor social en si de la prohibició, 

atrapant-nos i creant una fascinació de la qual certament ens avergonyim, però de què no 

podem escapar. L’experiència interior aglutina totes aquelles vivències, “les més properes al 

nucli de la mateixa personalitat, a les quals hom pot no adscriure mai significat” (Schütz, 

1972: 21).  

El coneixement de la realitat de la fenomenologia social subscriu la idea de que el món, en 

sentit estricte, manca d’independència objectiva, doncs, “en sentit absolut no és, literalment 

res, no té, literalment una essència absoluta, té l’essència d’una cosa que per principi és 

només intencional, només per a la consciència” (Husserl, 1993: 115). És el subjecte el que 

dota de sentit a un món que se li apareix com a absolut, de sentit intencional, cosa que podria 

subscriure Bataille si ho mantenim als paràmetres del món de la utilitat. Però qüestions com 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?l0R8Th
https://www.zotero.org/google-docs/?Yzej5R
https://www.zotero.org/google-docs/?Yzej5R
https://www.zotero.org/google-docs/?4z84HM
https://www.zotero.org/google-docs/?jAwwpF


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

l’erotisme, per exemple, escapen a aquestes operacions perquè aquest, per exemple, “té pels 

homes un sentit que la manera científica de procedir no pot proporcionar” (Bataille, 1997: 

4-5).  

 

Tanmateix, per ser francs, l’episodi de la transgressió també necessita un objecte concret, el 

de la passió humana; respecte d’aquest “el que varia són els camins pels quals l’abordem” i 

que, a més, no gaudeix d’un sentit mentat anterior o paral·lel a l’acció sinó que “el seu sentit 

només el penetrem quan aconseguim percebre la seva profunda coherència” (Bataille, 1997: 

6). La qüestió subjacent a aquesta lògica és l’esfera temporal, és el tema de la continuïtat de 

l’ésser, que, Bataille considera directament com a “no cognoscible” (Bataille, 1997: 16-17) 

—tot i que sí que podem obtenir-ne una experiència com a romanent sota formes aleatòries. 

Podem concloure advertint una paradoxa respecte de l’objecte del qual parlem: “implica 

l’abolició dels límits de tots els objectes, d’un objecte eròtic” (Falco, 2007: 17-18).  

Aleshores, obtenim un nivell de coneixement que és possible dins del paisatge de l’ordre real 

de les coses, dels objectes i de l’activitat humana orientada a la finalitat i a l’obertura respecte 

del futur. En aquest pla, la ciència convencional, és possible; ara bé, si com hem vist la 

realitat existeix per dotació de sentit conscient, llavors l’objectivitat científica és només una 

representació amb vista a l’acció (Joron, 2015: 19). En qualsevol cas, aquest coneixement 

seria limitat, fet que no exclou la seva utilitat, però sí que evidencia la magnitud de la realitat 

i els racons que li corresponen a lo impossible —sent Bataille el continuador de certa tradició 

del pensament, des del no-ser de Parmènides perceptible fins al sagrat de Hegel (Bident, 

2019: 32). Finalment, el que podríem identificar com a ciència en Bataille resulta ser-ne una 

de la totalitat, una ciència de totes les coses (Zenkin, 2011: 30) precisament perquè no en va 

dirigida a cap i ens remet a la intimitat de la humanitat que, necessàriament, és inefable i no 

pot ser coneguda en el món de les coses com a tal. Definitivament, les raons intel·lectuals de 

Bataille comparteix la idea central de Kojève, és a dir, que “el fonament i la font de la realitat 

objectiva (Wirklichkeit) i de l’existència empírica (Dasein) humanes són el No-res que es 

manifesta com a Acció negativa o creadora, lliure i conscient de si mateixa” (Bataille, 2005: 

12).  

 

 

 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?JVQAbE
https://www.zotero.org/google-docs/?JVQAbE
https://www.zotero.org/google-docs/?A9uhyF
https://www.zotero.org/google-docs/?A9uhyF
https://www.zotero.org/google-docs/?2Prptp


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

5.​ LES TENSIONS EN EL DISCURS SOCIOLÒGIC DE GEORGES BATAILLE.  

Fins ara hem donat compte de l’obra sociològica de Bataille, dispersa i fragmentària, però 

present i viva en la seva evolució com a pensador; sobretot a partir de la dècada dels trenta i 

fins a la desfeta que suposa el començament de la Segona Guerra Mundial i les atrocitats que 

s’hi van cometre.  

Hi ha una qüestió pertinent que convé dilucidar després d’haver exposat per una part la 

genealogia de Bataille respecte de la societat i, per l’altra, les operacions presuntament 

sociològiques de tractar d’acaronar cientificament aquesta última i el seu desenvolupament 

històric. Concretament, parlem d’una tensió que serà central en el seu pensament, sobretot del 

que aquí ens atura, a saber, del coneixement sociològic. En Bataille, no es pot confondre una 

sociologia que pretén aprendre els límits amb una sociologia que parteix, precisament, 

d’aquests límits societals. Ambdues són presents en la seva obra i, a propòsit de què s’ha 

exposat anteriorment, és d’aquesta tensió que emana la turbulència i inestabilitat de la seva 

obra exposada. A continuació es proposen les antinòmies, fruit de l’anterior tensió d’escriure 

sobre els límits i escriure des dels límits.  

5. 1. CIÈNCIA CONTRA BOGERIA.  

La primera contradicció ens remet a la mateixa persona de Georges Bataille i a la manera 

com es presenta tant ell mateix com els seus textos. Partirem de dues mostres del que 

Foucault amb relació a Bataille anomena al seu “desenganxament sistemàtic del jo” 

(Foucault, 2019: 43). Per un costat, en la seva Experiència Interior (1973) admet que: “No 

sóc un filòsof, sinó un sant, potser un boig"; per l’altre, en el seu Sobre Nietzsche (2018) és 

més contundent: "Penso que el que m'obliga a escriure és la por de tornar-me boig. Pateixo 

una aspiració ardent, dolorosa, que perdura en mi com un desig insatisfet" (11).  

La voluntat d’escriure en Bataille és íntima, personal, i contrasta frontalment amb el que ell 

considera com l’acte propi dels científics, és a dir, l’exclusió de “qualsevol interès humà aliè 

al desig de coneixement” (Bataille, 2008: 235) en virtut d’una autonomització de la ciència. 

Tot i això, hem vist com Bataille s’esforça per adoptar els criteris d’un sociòleg i el 

llenguatge oficial i racional que ell mateix considera que aquests tenen.  

 

En qualsevol cas, ell que escriu des d’una bogeria, des de la seva intimitat, adopta un discurs 

científic per adreçar el que també suposa per a Bataille un objecte de coneixement, però que, 

com hem vist, no resulta en cap altra cosa que en una experiència que es situa, precisament, 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?5IcRCC
https://www.zotero.org/google-docs/?ZLauIY


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

en els límits d’allò que podem conèixer racionalment i que sobrepassa la normalitat. La 

contradicció s’accentua si, tal com proposa Zenkin (2011), fou després de la guerra en què 

Bataille “va fer un esforç per convertir-se en un home de ciència, per donar-se un discurs 

científic seriós” (27). L’ascens del feixisme, que derrotà espiritualment a Bataille, 

representaria la seva crítica fallida del pensament de la Il·lustració, pensament racional que 

hauria degenerat en una confusió irracionalista (Weingrad, 2001: 134). L’autonomització de 

la ciència, de la mà de la raó —extremadament utilitarista— sobre la qual s’ha edificat la 

societat moderna, porten a Bataille a replicar amb una bogeria —no sabem si dionisíaca—, 

com a somatització de la seva situació personal fins al punt que aquesta, és la seva mostra 

objectiva de la supressió de la subjectivitat desenfrenada que històricament ha alliberat a la 

humanitat de les interdiccions sobre les quals es constituí.  

 

Que Bataille escrigui com un científic representa un repte productiu per a la ciència (Zenkin, 

2011: 27). En certa manera, ho fa per denunciar la seva hipocresia: la tendència a analitzar els 

fets de manera aïllada, disgregada i cosificada. Al mateix temps, evidencia la impossibilitat 

que la ciència, atenent que l’ésser humà “està necessàriament erigit contra ell mateix”, pugui 

reconèixer-lo en la seva màxima expressió, que, en aquest cas, es manifesta en “estimar fins 

al límit” (Bataille, 1985: 60). La bogeria de Bataille coincideix amb el moment decisiu de la 

vida humana que apuntala les conseqüències de la Modernitat que, rebutjant l’aspecte eròtic, 

de despesa, original de la religió —tal com tradicionalment havia estat disposada—, es 

convertí en una moral utilitària (Bataille, 2010: 91-92).  

El pensar científic introdueix una finalitat, la construcció d’un coneixement útil, que permeti 

operacions instrumentals. Per contra, Bataille hi oposa un pensament sobirà, que serà aquell 

que “renuncia a tot resultat pràctic, a tot saber eficaç” (Bataille, 1996: 13), un pensament que 

condueix a un no-saber perquè el seu objecte necessàriament es resol en un no-res, en una 

despesa o violència improductiva. Continuant amb aquest argument, la bogeria s’oposa al 

pensament discursiu de l’Home configurat en funció del treball servil (Bataille, EscritHeg: 

31). La contradicció entre ciència i bogeria es transforma, adquireix un nou sentit, a saber, 

entre la possibilitat d’escriure amb una finalitat científica i, per tant, instrumental i recolzada 

en la raó utilitària, i el fet d’escriure, en contra, per desmitificar aquestes condicions, per 

denunciar-les. Tanmateix, Bataille (1999) n’és del tot conscient, i afirma que “res del que 

podia dir en poques paraules no era necessari ni intel·ligible” (p. 47). D’aquesta manera, la 

seva proposta es configura com una ciència —o més concretament, com una sociologia— que 

pren com a objecte allò que escapa a la formulació racional i al llenguatge convencional. En 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?5jG6iS


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

definitiva, només pot ser considerada una ciència en aparença, ja que el seu veritable propòsit 

és qüestionar i subvertir els fonaments de la ciència racionalista.  

5. 2. FETS SOCIALS EXTERNS CONTRA EXPERIÈNCIA INTERIOR. 

De totes maneres, per molt que les motivacions de Bataille fossin escriure contra la ciència i 

els seus fonaments racionalistes —com hem exposat anteriorment—; hi ha una etapa capital 

en el seu desenvolupament intel·lectual en què els seus esforços s’enfoquen en l’aprensió de 

fets socials, concretament, en l’estudi de les “estructures socials” pel fet que perceben que els 

escassos resultats de la sociologia “no només són ignorats en general, sinó que a més estan en 

directa contradicció amb les idees en curs sobre aquests temes” (Acéphale, 2015: 150).  

 

Les preocupacions de Bataille, respecte de la seva etapa sociològica, fortament influït per les 

idees positivistes en el tracte de la societat com un organisme, giren al voltant del que per a 

ell és el moviment global de la societat, el que representa un algo més que les simples parts 

agregades. Subscriu el que Rose (2009) assenyala de la sociologia durkheimiana, a saber, la 

societat com “un àmbit vàlid i moral sui generis, col·lectiu i no individual, que es pot tractar 

de forma naturalista mitjançant l'aplicació d'una lògica general o de regles de mètode” (37). 

En la següent cita, Bataille (2003) fa èmfasi al paper que li correspon a la sociologia respecte 

del que s’ha mencionat abans:  

D'un extrem a l'altre de les formes naturals d'existència, els éssers es produirien, 
doncs, com una composició d'elements més simples i la sociologia seria només un 
dels capítols, exactament el capítol final, de l'ontologia composta, de la qual es 
reduiria l'estudi de l'ésser, és a dir, la filosofia (160). 

 

Davant d’aquesta consideració, podria semblar que es produeix una fricció amb el seu 

abordatge de l’anomenada experiència interior, entesa com una forma d’experiència 

sobirana, intransferible, que s’inscriu en la singularitat irreductible del subjecte i en la seva 

condició de discontinuïtat ontològica respecte a l’ordre homogeni de la racionalitat 

discursiva. Per exemple, en la seva Història de l’Erotisme (2015), Bataille considera l’amor 

individual, pel fet de tractar-se de l’individu i no de la societat, com la cosa menys històrica 

que existeix, “doncs tot i que depengui de condicions històriques, es tracta d’una dependència 

escassa” (169), serà encara més contundent en afirmar que “allò individual no es manifesta 

mai històricament”7 i si ho fa no és sinó “responent al moviment general de la història” (170). 
7 Aquesta màxima ens remet a Hegel, en tant que veia en Napoleó una manifestació de l’Esperit absolut, més 
que no pas una individualitat aïllada; i, posteriorment, a Kojève, quan identifica Stalin com l’home del final de 
la història. 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?tNphQ4
https://www.zotero.org/google-docs/?tZiLpc
https://www.zotero.org/google-docs/?4eObjh
https://www.zotero.org/google-docs/?kLBGdi


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

 

En abordar la maduresa dels estats assolits per la societat —entitats susceptibles d’anàlisi 

externa i racional, i que constitueixen el focus principal d’estudi del Collège—, Bataille no ho 

fa sinó amb la voluntat de comprendre, com s’ha assenyalat anteriorment, les formes 

històricament i culturalment contingents, mitjançant les quals les comunitats —en tant que 

conglomerats d’individus discontinus—, s’articulen al voltant d’una moral, una solidaritat o, 

en un sentit més ampli, una cohesió col·lectiva. La seva aproximació sociològica presenta 

clares afinitats amb la perspectiva biològica aplicada als cossos orgànics, especialment pel 

que fa a les seves implicacions funcionalistes, en la mesura en què busca identificar les raons 

últimes del fenomen social a partir dels principis d’utilitat i de treball funcional i productiu.  

El que ens atura aquí és la naturalesa d’aquesta normativitat mencionada que actua com un 

anell de ferro al voltant de la comunitat i la presenta en termes agregats. És aquest element 

cohesionador que no se’ns dona amb un contingut determinat sinó com a estructura comuna 

que només es realitza en les seves figures històriques i culturals múltiples vinculades a les 

institucions. El que s’hi repeteix —més enllà de la variabilitat de les formes— és la funció de 

la despesa improductiva, no com a excés marginal, sinó com a eix estructurant de la 

temporalització del subjecte. Allò que en aparença es dissipa, és precisament el que funda: és 

en aquest punt de pèrdua que la humanitat s’ha constituït com a projecte de persistència, de 

continuïtat davant la determinació temporal definitiva que és la mort. En definitiva, els 

individus desapareixen, però la comunitat persisteix. No depèn d’ells, però es constitueix en 

la seva successió.  

 

L’anella que vertebra la relació entre la comunitat i l’individu en la seva intimitat, en la 

mesura que ens endinsem en la dilucidació de les raons últimes de la constitució humana, tal 

com ho proposaria Bataille, es troba en la transgressió —en la possibilitat de trencar els límits 

que sostenen l’ordre establert, de suspendre momentàniament la separació entre allò que és 

propi i allò que és comú, i així exposar el subjecte a una experiència de pèrdua que el vincula, 

més que no pas l’individualitza. D’aquesta manera, Bataille entén el sacrifici, com a forma 

institucionalitzada en una societat com:  

la calor en què es retroba la intimitat dels que componen el sistema de les obres 
comunes. La violència n'és el principi, però les obres la limiten en el temps i l'espai; 
ella se subordina a l'afany de produir i conservar la cosa comuna (Bataille, 1999: 95). 

 

La comunitat —en el seu sentit agregat— es fa cognoscible a través de les seves institucions, 

i es presenta com una entitat exterior als individus. En canvi, la intimitat, entesa com a 

 



Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

“continuïtat de l’ésser”, escapa a qualsevol forma de cognició definida. Bataille, tot i 

reconèixer aquesta impossibilitat, assenyala un romanent necessari, una experiència que, tot i 

ser inefable, es manifesta sota “formes aleatòries” (Bataille, 1997, 16-17). 

5. 3. SOCIOLOGIA CONTRA TEOLOGIA. 

Foucault, en el primer aniversari de la mort de Bataille, col·labora en la redacció del número 

195-196 de la revista Critique, anomenat, Hommage à Georges Bataille i, precisament, li 

atribueix el fet de descobrir: 

sota totes aquestes figures diferents, aquella forma de pensament que descuidadament 
anomenem «la filosofia de l'erotisme», però en la qual és important reconèixer […] 
una experiència essencial per a la nostra cultura des de Kant i Sade: l'experiència de la 
finitud i l'ésser, del límit i de la transgressió (Foucault, 2019: 39). 

 

Novament, topem amb el projecte de la Il·lustració, inaugurat principalment per la tasca 

racionalista de Kant i, paral·lelament, denunciat pel republicanisme llibertí de Sade 

—ambdues postures radicals, sobretot la del segon, són presents en l’herència intel·lectual de 

Bataille. De la promesa de la modernitat, la qualitat per antonomàsia en seria la raó 

—vinculada a un individu fruit d’una discontinuïtat sense precedents—, i elevada a principi 

regulador en virtut de la qual, ens podem legislar sense cap altra causalitat externa més que 

“la nostra voluntat pura” (Kant, 2013). La religió i llurs explicacions tradicionals són 

equiparades a “supersticions” (Bacon, 2004: 129) a mesura que triomfa la imposició del 

mètode científic i la seva extensió en el positivisme sociològic posterior.  

La sociologia més primerenca, anterior a Durkheim, planteja “el problema de la unitat 

humana” (Comte, 2009: 23). Si acceptem, amb Bataille, que la ciència té un caràcter 

instrumental, podem dir que la sociologia neix amb la voluntat d’ordenar —o, en un sentit 

més modest, d’estudiar— la societat, tot elaborant una sistematització dels fonaments que li 

donen cohesió o que, per contra, la desestabilitzen fins a considerar la “formació d’un sistema 

definit de Moralitat Universal” (Comte, 2009: 97).  

 

Bataille recorre a la sociologia precisament perquè, en el seu origen, aquesta es proposava 

l’estudi de l’ordre social. A més, se’n serveix com a eina per posar en evidència la 

contradicció entre la voluntat sociològica de fonamentar una moral secular —sustentada en 

els postulats de la raó autònoma i individualitzada— i l’abisme que suposa l’essència del 

sagrat, per definició inaprehensible des de qualsevol metodologia científica. Dit d’una altra 

manera, la sociologia aspira a assumir el paper que històricament havia correspost a la 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?SRS8vx
https://www.zotero.org/google-docs/?i2sWIq
https://www.zotero.org/google-docs/?qOkGlW
https://www.zotero.org/google-docs/?fjazRj


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

religió: tenir el monopoli de la interpretació de la cohesió social. Aquesta cohesió, però, es 

veu desmantellada per la raó utilitarista pròpia de la modernitat i per la falsa promesa d’una 

subjectivitat alliberada, però enterbolida per la cosificació.  

Tanmateix, malgrat els intents de la sociologia, aquesta no pot donar compte del qual la 

religió ha representat històricament per a Bataille (1999): “aquest immens esforç i aquesta 

recerca angoixant [que] intenta abandonar l’ordre real, la pobresa de les coses” (94) doncs, la 

sociologia és una expressió del regne terrenal de les coses i s’oposa, pel fet de voler construir 

un coneixement útil a les forces subterrànies que edificarien la col·lectivitat.  

 

Ara bé, la contraposició entre la sociologia sagrada de Bataille i la teologia no s’esgota en 

una simple distinció conceptual. Com ja s’ha assenyalat, Bataille inscriu la seva obra dins el 

que ell mateix qualifica de teologia cristiana. Ho fa, però, amb la voluntat de denunciar la 

inversió cristiana —seguint de prop la crítica de Nietzsche—, assenyalant que allò que 

anomenem sagrat fou hipostasiat en un principi diví, objectiu i transcendent. Aquesta 

operació dona lloc a una confusió que ell desemmascara (Bataille, 2018): la confusió entre 

“el SAGRAT (de l’ordre religiós) i la RAÓ (de l’ordre utilitari)” (14). Déu esdevé, així, un 

dispositiu que activa un pensament tranquil·litzador i servil, que vela la nostra veritable 

essència: “un moviment violent [dins nostre] que vol l’autonomia, la llibertat de l’ésser” 

(Bataille, 2018: 14). 

En aquest sentit, la Il·lustració, en desplaçar Déu del seu lloc absolut mitjançant l’exaltació 

de la raó, obre potencialment l’espai per a una reactivació del sagrat autèntic. No obstant 

això, aquesta possibilitat queda frustrada, ja que la racionalitat il·lustrada continua essent 

ontològicament incompatible amb l’experiència interior —violenta, excèntrica i 

inassimilable— que constitueix, per a Bataille, el veritable nucli del sagrat. 

La sociologia no pot respondre aquesta exigència per molt que li correspongui, en tant que 

ciència moderna, la tasca de comprendre les institucions a través de les quals es manifesta lo 

sagrat o les estructures socials que l’ordenen i el disposen col·lectivament. En formular tot 

això, Bataille té presents els teòlegs clàssics, dels quals, com hem vist, es considera hereu, tot 

i que amb les reserves evidents. Una prova significativa n'és que la seva obra de maduresa 

—composta pels tres volums El Culpable, Sobre Nietzsche i L’Experiència Interior— rep el 

nom de Suma Ateològica, en resposta directa a la Summa Theologica de Sant Tomàs 

d’Aquino. 

Molt abans que la modernitat les decantés a l’ombra del Segle de les Llums, les escriptures 

teològiques ja s’esforçaven a desxifrar el misteri del sagrat. És potser Sant Agustí d’Hipona 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?lFTW2e


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

el que causa una major influència en Bataille; de fet, en ell és rastrejable el que aquí 

considerem com una noció primitiva de despesa improductiva:  

I jo vaig voler cometre un robatori, i ho vaig fer sense ser apressat per cap carència, 
sinó per flaquesa i desagrat de justícia i per grossa de maldat, perquè vaig robar el que 
em sobrava en abundància i qualitat, i no volia gaudir de l'objecte que buscava en el 
robatori, sinó del robatori mateix i del pecat. […] Era repugnant, i la vaig estimar. 
Vaig estimar-me fer malbé. (Sant Agustí, 2017: 168-169).  

 
Aquest darrer repudi, aquesta experiència vehiculada en el robatori, Sant Agustí la transforma 

en un acostament a Déu, ja que —com ell mateix afirma— “per aconseguir tot això, no cal 

allunyar-se de tu, Senyor, ni apartar-se de la teva llei” (Sant Agustí, 2017: 169). En les seves 

Confessiones, el Sant es proposa l’empresa de remuntar-se a Déu, d’accedir a ell com a 

Veritat —equiparada a una vida feliç. De manera similar a Bataille, Sant Agustí distingeix 

una energia facultativa, aquella per la qual sentim en la mesura en què “també la tenen el 

cavall i el mul; efectivament, també ells senten a través del cos” (Sant Agustí, 2017: 482). 

Aquesta forma de sentir és contraposada al gran poder de la memòria —que, com en Bataille, 

exerceix un paper proper al de la consciència—, ja que representa un “dipòsit interior ampli i 

infinit” que, tot i pertànyer al nostre esperit, roman parcialment inaccessible: “jo mateix no 

abasto tot el que soc" (Sant Agustí, 2017: 484).  

Sant Tomàs d’Aquino, esmentat anteriorment, transforma en certa manera la teologia en 

dotar-la d’un mètode racional, una ciència orientada al coneixement, amb un objecte específic 

que ell mateix defineix així com “tot allò que pot ser revelat per Déu cau sota l’aspecte 

formal de l’objecte d’aquesta ciència” (Sant Tomàs d’Aquino, 2006: 88-89). Si més no, la fe 

segueix ocupant un espai privilegiat que mai podrà ser abastat per la raó, relegada a la simple 

capacitat de coneixement comuna:  

El coneixement de Déu en essència, com sigui que es dona per la gràcia, només els 
correspon als bons, però conèixer-lo per la raó natural és una cosa que correspon tant 
als bons com als dolents (Sant Tomàs d’Aquino, 2006: 179). 

 

Sant Agustí descriu una experiència que propicia l’acostament a Déu, motivada en un primer 

moment per un objecte de desig que, amb el temps, esdevé secundari o irrellevant en relació 

amb la finalitat última del camí espiritual. Sant Tomàs d’Aquino subratlla el paper central de 

la raó en l’estudi dels objectes sagrats com a via per accedir al coneixement diví. Tot i això, 

presenta la fe com un component necessari i complementari a la raó, especialment pel que fa 

a les veritats revelades que excedeixen la comprensió purament intel·lectual. Bataille contesta 

directament a les exigències de Sant Tomàs i l’experiència mística de Sant Agustí però tenint 

en compte l’estat de la qüestió en el moment que escribia:  

 

https://www.zotero.org/google-docs/?3mHdTB
https://www.zotero.org/google-docs/?IZKbdm


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

Des del meu punt de vista, ningú podria plantejar el problema de la religió a partir de 
solucions gratuïtes que l’actual esperit de rigor recusa. No soc un home de ciència en 
el sentit de què parlo d’experiència interior, no d’objectes; però, en el moment en què 
parlo d’objectes, ho faig com els homes de ciència, amb el rigor que és inevitable 
(Bataille, 1997: 23).  

 

Així, per recuperar l’experiència interior com a veritable essència del sagrat —manifestada 

històricament a través de formes institucionals i objectives que pretenen despertar-la i 

canalitzar-la—, Bataille sintonitza amb el pensament místic que flueix en els poemes de Sant 

Joan de la Creu (2000) i entoma el “Del més profund centre de la meva ànima!”. En altres 

paraules, la tasca de Bataille, passa per la sociologia tot i que conscient del moment en què 

aquesta cessa, irònicament, de ser útil, per donar compte d’aquesta experiència de la qual han 

parlat abans d’ell els teòlegs, però que l’han subordinada equívocament a Déu. Quan 

renunciem a Déu com a objecte de coneixement, a la seva estabilitat, i volem adreçar 

l’experiència d’un desig que ens encisa, aleshores “algo espantat en mi es reserva, d’on prové 

la transcendència, com una altura des de la que es domina el no-res” (Bataille, 2018: 182). No 

és d’estranyar que Sartre acuses en vida a Bataille de ser un nouveau mystique (Zenkine, 

2013). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?Jvbx85
https://www.zotero.org/google-docs/?Fds3wk
https://www.zotero.org/google-docs/?RXhVsw
https://www.zotero.org/google-docs/?dKxxMx
https://www.zotero.org/google-docs/?dKxxMx


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

6.​ LA RECEPCIÓ INSTITUCIONAL DE BATAILLE COM A SOCIÒLEG.  

A continuació es presenta una breu aproximació a l’impacte institucional de Bataille en 

l’àmbit acadèmic i universitari. S’ha fet una revisió de documents i classificació en funció del 

i) títol; ii) l’any de la seva publicació; iii) repositori d’origen; iv) país d’origen del document; 

v) principal disciplina associada; vi) tipus de document —vegeu Annexos. Concretament, s'ha 

consultat fins a 150 documents que citen a Bataille a través dels següents repositoris: dialnet, 

sciELO, UNAM, Persée, BibCercador UAB, onepalex, CORE UK. S’han filtrat en funció de 

la rellevància del document en el respectiu repositori d’on s’han extret. Els criteris de 

selecció dels repositoris responen a la seva importància i a la representació de Bataille en ells, 

sent els més importants identificats amb 30 documents i, la resta, en funció de la 

disponibilitat de documents en ells. S’han consultat d’altres repositoris fora del context 

Occidental i Llatinoamericà, però no s’ha trobat evidència suficient de la petjada de Bataille, 

per exemple, shodhganga (Índia). 

 
Gràfica 1. Relació entre documents consultats i tipus de disciplina (principal) 

mencionada 

 
Font: Elaboració pròpia, informació obtinguda de diversos repositoris acadèmics i universitaris oficials (dialnet, 

sciELO, UNAM, Persée, BibCercador UAB, onepalex, CORE UK) a data de 2025.  

 

S’observa un clar predomini de la filosofia com a disciplina per la qual més s’utilitza a 

Georges Bataille i se’l cita, aglutinant més de la meitat dels documents consultats (52%). A 

continuació, són els estudis literaris, que serien coherents amb una part de l’obra present en el 

 



Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

francès de caràcter literari. Si més no, la sociologia, la ciència que aquí ens atura, és una de 

les menys representades aturant-se per sota del llindar del 7%.  

 
Gràfica 2. Relació entre documents consultats i país d’origen de la seva publicació 

 
Font: Elaboració pròpia, informació obtinguda de diversos repositoris acadèmics i universitaris oficials (dialnet, 

sciELO, UNAM, Persée, BibCercador UAB, onepalex, CORE UK) a data de 2025.  

Dels principals països d’origen dels documents consultats —que no necessàriament 

coincideixen amb els dels autors—, França n’ocupa el primer lloc (22%), sent aquest el país 

de naixement i la nació en què Bataille es forma com a persona i com a professional de la 

teoria. Espanya n’ocupa el segon lloc amb una xifra superior al 15%, seguida del Brasil, amb 

un 14% i, Mèxic i el Regne Unit, amb un 8% cadascuna. Sorprenen els casos d’Alemanya, 

sent aquest país un context molt fructífer en el camp de la sociologia i, els Estats Units, per al 

revés, ser un país amb inclinacions més cientifistes, però on se cita més a Bataille que al país 

germànic. A la vegada, tret del Japó i Indonèsia, la resta de països són Occidentals o de 

l’espai Llatinoamericà —amb les evidents connexions institucionals i històriques amb 

Europa. 

 

 

 

 

 

 



Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

Gràfica 3. Relació entre documents consultats i tipus de documents.  

 
Font: Elaboració pròpia, informació obtinguda de diversos repositoris acadèmics i universitaris oficials (dialnet, 

sciELO, UNAM, Persée, BibCercador UAB, onepalex, CORE UK) a data de 2025.  

 

La majoria de documents que citen a Bataille són articles aïllats, representant quasi un 67% 

que, s’incrementa, si li afegim els articles publicats en el marge d’una revista (4,7), mostrant 

una clara tendència al model d’article. Les opcions menys considerades són les biografies 

intel·lectuals o els capítols de llibres aïllats.  

 

El tipus ideal constatat dels documents que citen o es recolzen en l’obra de Georges Bataille 

seria un article aïllat, d’origen acadèmic francés, enfocat en una disciplina filosòfica —tot i 

que, evidentment, pot ser interseccional amb la sociologia—, però que prefereix situar-se en 

el terreny de la filosofia.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

7.​ CONCLUSIONS: LÍMITS I POSSIBILITATS D’ESCRIURE SOCIOLOGIA.  

Aquest treball s’ha construït en la comprovació de què a Georges Bataille se li assigna una 

posició marginal i radicalment singular dins de la tradició sociològica de pensament. La seva 

proposta teòrica respon a la voluntat de no deixar-se classificar dins de la cartografia de la 

sociologia com a ciència institucionalitzada —tenint en compte la impossibilitat de definir 

clarament els límits d’aquesta—;  si bé que, en última instància, es constitueix com un repte 

productiu. La seva és una aposta a través de la qual el pensament s’impugna a si mateix i topa 

amb les seves condicions de possibilitat inherents i, conseqüentment, amb les de la 

sociologia, i els seus respectius mètodes i objectes de coneixement.  

 

Una de les qüestions més interessants, tal com hem vist en la primera part del treball és la 

forma pròpia de Bataille d’acostar-se a la genealogia de les societats i dels fets socials, anant 

més enllà de la socioantropología imperant en la seva època que es limitava a descriure i 

classificar una societària blindada i constituïda. En certa manera, aquest primer pas d’obrir la 

caixa negra societal és el que l’allunya per un costat a la sociologia oficial, i, per l’altre, 

l’acosta a les interpretacions més filosòfiques —tot i que ell mateix esborra aquesta línia de 

separació, artificialment constituïda per la ciència. La tensió entre el treball, com a principi 

inaugural de les societats i la mort, com a determinació temporal que aixeca a la humanitat de 

l’animalitat, marca el posterior desenvolupament de les societats i les formes de reunió 

humanes. En aquesta precisió, l’anterior volatilitat vindria mediada per les formes de despesa 

improductiva institucionalitzades i que dotarien de cohesió a la segona naturalesa que és la 

cultura i la comunitat humana que treballa i és conscient. Bataille en proposar aquesta 

genealogia capgira el sentit tradicional que se li venia assignat a la sociologia i que encara 

manté avui dia, és a dir, transposa la qüestió de l’ordre per la de l’excés i les formes rituals de 

la transgressió.  

La idea de sociologia en Bataille —reconstruida en el punt 4.— defensa l’estudi de les 

estructures socials i les regularitats dels fenòmens de la transgressió, però busca anar més 

enllà i, és aquí on, com hem vist, la sociologia es mostra impotent. Aquest anar més enllà no 

és gratuït ni infundat, sinó que és una necessitat que recau en els orígens mateixos de la 

societat i que planteja els posteriors problemes fonamentals que aquesta mateixa es formula.  

El seu projecte del Collège, compartit amb altres intel·lectuals de l’època, porta la marca de 

la sociologia sagrada perquè busca reprendre la tasca que aquesta s’havia plantejat, a saber, 

entendre la cohesió social i els llaços de solidaritat, en un context en què el mite racional ha 

 



Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

fet aigües i les fonts arcaiques com ho eren la religió o els rituals sacrificials resten estèrils o 

han estat directament escombrades. Però la seva formulació, tal com s’ha mencionat abans, 

parteix d’una inversió d’aquesta en cap cas arbitrària.  

El conjunt d’operacions que efectua el porten a topar amb una sèrie de paradoxes i de 

tensions que la sociologia convencional no pot superar, però que, en virtut de la seva 

disciplina —en aquest punt distant del cientifisme amb què es relaciona a l’anterior camp 

d’estudi—, concilia i supera. El seu objecte d’estudi és allò que no es pot aprendre 

directament pel fet que ens hi vinculem o exposem com una experiència que no es pot limitar 

amb cap eina ni mètode. La seva tasca professional és la plena immersió en el camp d’estudi i 

la posterior derivació d’un coneixement basat en la seva mateixa experiència i la dels seus 

col·legues sense cap ànima de generalització o sistematització sinó amb l’objectiu de 

contagiar i descosificar l’extrema situació en què es troba submergida la humanitat 

d’entreguerres. La seva obra intel·lectual està repleta del que podríem considerar com a 

incongruències si ens aferrem a una noció tancada i completa de sociologia, el misticisme no 

quadra amb la sociologia seriosa que s’imparteix en les acadèmies, i l’erotisme no accepta 

cap sistema tancat ni categòric.  

En l’apartat 5., s’han exposat les contradiccions que emergeixen en la recomposició del seu 

pensament. Cal afegir, a més, que hi ha una evident evolució d’aquest pensar i vàries 

ruptures, com l’escissió amb el mateix Durkheim. Les tres antinòmies, en realitat, són cares 

d’una mateixa moneda que en el fons, ens torna a connectar amb les motivacions que 

s’amaguen darrere l’escriptura del francès: parlar d’allò que no admet cap parla. Bogeria, 

experiència interior i religió —formalització del sagrat— ressegueixen els límits del 

pensament racional.  

 

Aleshores, la seva recepció acadèmica, il·lustrada breument en l’apartat 6., subscriu la idea 

que Bataille no és après en cap cas com a sociòleg sinó com a filòsof tot i que el mateix 

francès, com s’ha dit abans, refusà reiteradament aquest vocable per les connotacions que 

tenia en l'època en què escrivia. Podem parlar d’una evolució del mateix terme filòsof —així 

com del de sociòleg— respecte del seu context i del nostre però, a la vegada, de la 

transformació del Georges Bataille com a figura a tenir en compte. Per l’altre costat, són un 

total de dotze les disciplines que el reivindiquen, mostrant la seva capacitat eclèctica i en 

certa manera la profunditat i vehemència del seu pensament, irreductible i inclassificable. 

Com ja s’ha advertit, Bataille escriu en els límits o, millor dit, els esborra a mesura que 

escriu. 

 



Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

Però, a propòsit d'això, convé acabar considerant què és el que Georges Bataille pot aportar a 

la sociologia i al món en general avui dia. Podem començar proposant que la seva vigència es 

resol en la seva crítica a la centralitat d’una raó arrelada a l’utilitarisme subjacent a un 

capitalisme depredador, legitimant formes de violència estructurals i deshumanitzadores. Les 

actuals crisis humanitàries com la de Palestina, l’ascens de respostes reaccionàries a 

problemes socials i la creixent cosificació de la vida, reclama ressorgir un pensament tan 

turbulent com els símptomes que hem considerat. Denunciar la frustració de la societat 

moderna, exposar tot allò que en queda expulsada als marges —si és que alguna cosa encara 

no ha estat reduïda a l'heterogeni i commensurable, des dels cossos imperfectes fins als 

elements sagrats o les pràctiques heterogènies, improductives, però que ens són inherents.  

La sociologia, amb el seu consolidat estatut científic, cau en la fatalitat de voler-ho explicar 

tot, ocasionant un exercici de simplificació i reducció. Una disciplina dels límits, com la de 

Bataille, proposa una sociologia capaç de reconèixer la seva insuficiència, com hem vist, 

intrínseca als seus orígens i forma. Una actitud d’aquest tipus permet desafiar la cosificació 

mencionada i pensar la racionalitat en termes diferencials i, per naturalesa, crítics. 

L’enfocament heterològic de Bataille oposa a la temptació autoritària i a la clausura 

identitària la constitució d’una comunitat oberta on cadascú es fa responsable de la seva 

sobirania, sense acceptar jerarquies ni exclusions en virtut de la producció —lògiques 

oposades al feixisme i al tancament del capitalisme actual. En definitiva, Bataille és 

incandescent i el seu reclam, adequat, per bé que assenyala una existència humana que escapa 

a tota reducció i que busca, pel seu mateix origen, una comprensió i tractament adient a la 

seva riquesa i pluralitat en què es funda. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

8.​ REFERÈNCIES CONSULTADES.  

Acéphale (with Bataille, G., Caillois, R., Herrera, I., Klossowski, P., Monnerot, J., Rollin, J., 

& Wahl, J. A.). (2015). Arena Libros. 

Adorno, T. W., & Horkheimer, M. (2006). Dialéctica de la Ilustración: Fragmentos 

filosóficos (J. J. Díaz Sánchez, Ed.; 8. Aufl). Trotta. 

Agüero, J. O., & Martínez, S. N. (2012). El mundo de la vida y el Trabajo Social. 

Documentos de trabajo social: Revista de trabajo y acción social, 51, 89-98. 

Baas, J. (2021). Acéphale & autobiographical philosophy in the 21st century (E. Connole, 

Ed.; First edition). Schism Press. 

Bacon, F. (2004). Novum organum (R. Frondizi & C. H. Balmori, Ed.). Losada. 

Barthes, R. (2016). The death of the author. En Readings in the Theory of Religion (p. 

141-145). Routledge. 

Bataille, G. (1985). Literature and evil. M. Boyars. 

Bataille, G. (1990). Letter to Rene Char on the Incompatibilities of the Writer. Yale French 

Studies, 78, 31. https://doi.org/10.2307/2930114 

Bataille, G. (1993). El estado y el problema del fascismo (P. Guillen Gilabert, Trad.). 

Universidad de Murcia. 

Bataille, G. (1996). Lo que entiendo por soberanía (A. Campillo, Ed.). Ed. Paidós. 

Bataille, G. (1997). El erotismo (A. Vicens & M. P. Sarazin, Trad.; 1a. edición en col. 

Ensayo). Tusquets Editores. 

Bataille, G. (1999). La parte maldita. ICARIA. 

Bataille, G. (2003). La sociologie sacrée du monde contemporain: Lignes, n° 12(3), 158-175. 

https://doi.org/10.3917/lignes1.012.0158 

Bataille, G. (2005). Escritos sobre Hegel. Arena Libros. 

Bataille, G. (2015a). Acéphale (Ed. facs). Arena; WorldCat. 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

Bataille, G. (2018a). Sobre Nietzsche (S. Mattoni, Ed.). el cuenco de plata. 

Bataille, G. (2018b). Teoría de la religión; El culpable; El aleluya (F. Savater, Trad.; Primera 

edición). Taurus. 

Bataille, G. (2025). La estructura psicológica del fascismo (M. Martínez, Ed.). Fondo de 

Cultura Económica. 

Bataille, G., Cristófalo, A., Vappereau, J. M., & Savino, H. (2005). Discución sobre el 

pecado. Paradiso. 

Bataille, G. (with Fernández, D., & Duca, J. M. L.). (2010). Las lágrimas de eros (5 ed). 

Tusquets Editores. 

Bataille, G. (with Glanz, M.). (1981). Historia del ojo (4a. ed). Premià Editora. 

Bataille, G., & Leiris, M. (2008). Correspondence (L. Yvert, Ed.). New York : Seagull Books. 

Bataille, G. (with Mattoni, S.). (2008). La conjuración sagrada: Ensayos 1929-1939 (2a ed). 

Adriana Hidalgo. 

Bataille, G. (with Palacio Tauste, J.). (2015b). Historia del erotismo. Errata Naturae. 

Bataille, G. (with Savater, F.). (1973). La experiencia interior: Seguida de Método de 

meditación ; y de Post-Scriptum 1953 ([1a. ed., 4a. reimp.]). Taurus. 

Bataille, G., Weil, É., & Patron, S. (2014). À en-tête de Critique: Correspondance entre 

Georges Bataille et Éric Weil (1946-1951). Lignes. 

Besnier, J.-M., & Reid, A. (1990). Georges Bataille in the 1930s: A Politics of the 

Impossible. Yale French Studies, 78, 169. https://doi.org/10.2307/2930121 

Bident, C. (2019). Maurice Blanchot: A critical biography (J. McKeane, Trad.; First edition). 

Fordham University Press. 

Bourdieu, P., Chamboredon, J.-C., & Passeron, J. C. (2002). El oficio de sociólogo: 

Presupuestos epistemológicos (1. ed. argentina). Siglo Veintiuno Editores Argentina. 

Breton, A. (with Pellegrini, A.). (2001). Manifiestos del Surrealismo. Argonauta editores. 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

Burke, S. (2022). The Death and Return of the Author: Criticism and Subjectivity in Barthes, 

Foucault and Derrida. Edinburgh University Press. 

https://doi.org/10.1515/9781474482172 

Caillois, R. (1998). El mito y el hombre. Fondo de Cultura Económica. 

Caillois, R. (2016). Hombre y lo sagrado (J. J. Domenchina, Ed.). Fondo de Cultura 

Económica. 

Clifford, J. (1981). On Ethnographic Surrealism. Comparative Studies in Society and History, 

23(4), 539-564. JSTOR. 

Comte, A. (2009). A general view of positivism (J. H. Bridges, Ed.; Reissued, Truebner and 

Co, 1865). Cambridge Univ. Press. 

d’Hondt, J., Derrida, J., Althusser, L., Dubarle, D., Janicaud, D., & Régnier, M. (with 

Hyppolite, J.). (1970). Hegel y el pensamiento moderno (3a ed.). Siglo XXI España. 

Díaz de la Serna, I. (2015). Para leer a Georges Bataille (P. Ollé-Laprune, Ed.; G. Gallardo, 

Trad.; Primera edición electrónica). Fondo de Cultura Económica. 

Durkheim, É. (1966). The division of labour in society (G. Simpson, Ed.). Free Press ; 

London : Collier-Macmillan. 

Durkheim, É. (1986). Las reglas del método sociológico. Fondo de Cultura Económica. 

Durkheim, É. (2000). Las formas elementales de la vida religiosa (3a ed.). Colofón. 

Eliade, M. (2015). Lo sagrado y lo profano (1a ed., 3a reimp). Paidós. 

Elias, N. (1990). Compromiso y distanciamiento: Ensayos de sociología del conocimiento. 

Península. 

Elliott, A., & Turner, B. (2025). Profiles in Contemporary Social Theory. SAGE Publications 

Ltd. https://doi.org/10.4135/9781446219751 

Falco, R. (2007). The Erotic Sacrament: Max Weber and Georges Bataille. Max Weber 

Studies, 7(1), 13-36. JSTOR. 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

Ferrarotti, F., & Almagro, J. M. A. (1996). Relación entre sociología e historia: ¿Síntesis o 

conflicto? Historia, Antropología y Fuentes Orales, 16, 87-101. JSTOR. 

Foucault, M. (1969). Qu’est-ce qu’un auteur? Société Française de Philosophie, Bulletin, 

63(3), 73. 

Foucault, M. (2004). La arqueologia del saber (1. ed). Siglo XXI Editores. 

Foucault, M. (with Bouchard, D. F.). (2019). Language, Counter-Memory, Practice: Selected 

Essays and Interviews. Cornell University Press. 

Freud, S. (2012). El porvenir de una ilusión (L. López-Ballesteros y de Torres, Ed.). [Madrid] 

Taurus imp. 2012. 

Freud, S. (2018). Tótem y Tabú: Algunas Concordancias Entre la Vida anímica de Los 

Salvajes y la de Los Neuróticos (1st ed). Edicionesakal México. 

Guerlac, S. (1990). «Recognition» by a Woman!: A Reading of Bataille’s L’Erotisme. Yale 

French Studies, 78, 90. https://doi.org/10.2307/2930117 

Habermas, J. (1985). Der philosophische Diskurs der Moderne: Zwölf Vorlesungen (1. Aufl). 

Suhrkamp. 

Hegel, G. W. F. (2009). Fenomenología del espíritu (M. Jiménez-Redondo, Ed.; 2., verb. 

Aufl). Pre-Textos. 

Hollier, D., & Huckle, N. (2013). For Prestige: Hegel in the Light of Mauss. October, 146, 

19-30. JSTOR. 

Husserl, E. (1993). Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. 

Fondo de Cultura Económica. 

Jamin, J. (1980). Un sacré collège ou les apprentis sorciers de la sociologie. Cahiers 

Internationaux de Sociologie, 68, 5-30. JSTOR. 

Joron, P. (2015). Comment la sociologie est-elle possible ?: La différence non explicable et le 

principe d’insuffisance dans la sociologie de Georges Bataille. Sociétés, n° 127(1), 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

13-24. https://doi.org/10.3917/soc.127.0013 

Juan de la Cruz. (2000). Llama de amor viva. San Pablo. 

Kant, I. (with Rodríguez Aramayo, R.). (2013). ¿Qué es la Ilustración?, y otros escritos de 

ética, política y filosofía de la historia. Alianza. 

Klossowski, P., Herrera Baquero, I., & Klossowski, P. (2004). Nietzsche y el círculo vicioso. 

Arena Libros. 

Kojève, A. (2013). Introducción a la lectura de Hegel: Lecciones sobre la Fenomentología 

del espíritu impartidas desde 1933 hasta 1939 en la Ècole Pratique des Hautes 

Ètudes (A. A. Martos, Ed.). Editorial Trotta, S.A. 

Marcel, J.-C. (2001). Georges Bataille: L’enfant illégitime de la sociologie durkheimienne. 

Durkheimian Studies / Études Durkheimiennes, 7, 37-52. JSTOR. 

Mariño Sánchez, D. (2014). Injertando a Dioniso: Las interpretaciones del dios, de nuestros 

días a la Antigüedad. Siglo XXI España. 

Mauss, M. (with Bucci, J.). (2009). Ensayo Sobre el Don: Forma y Función Del Intercambio 

en Las Sociedades Arcaicas (1st ed). Katz Editores. 

Mauss, M. (with Douglas, M.). (2002). The gift: The form and reason for exchange in archaic 

societies (W. D. Halls, Trad.). Routledge. 

Mauss, M., & Lévi-Strauss, C. (1971). Sociología y antropología. Tecnos. 

Mills, C. W. (1978). The sociological imagination (Reprint). Penguin Books. 

Mislata, S. A. (2014). Georges Bataille y la ausencia de mito. 

Neri López, J. M. (2022). La subversión de la virilidad. Mito, sacrificio y mística en el 

pensamiento de Georges Bataille. EN-CLAVES del pensamiento, 32, e558. 

https://doi.org/10.46530/ecdp.v0i32.558 

Rabaté, J.-M. (2016). The Hatred of Poetry: Barthes and Bataille. Barthes Studies, 2, 23-46. 

Richman, M. H. (2002). Sacred Revolutions (NED-New edition, Vol. 14). University of 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

Minnesota Press; JSTOR. http://www.jstor.org/stable/10.5749/j.ctttt0sm 

Rose, G. (2009). Hegel contra sociology. Verso. 

Sant Agustí (with Encuentra Ortega, A., & Medina González, A.). (2017). Confesiones (1st 

ed). Gredos, Editorial, S.A. 

Sant Tomàs d’Aquino (with Martorell, José., & Byrne, D.). (2006). Suma de teología. 

Biblioteca de Autores Cristianos. 

Saubidet, A., & Azaretto, C. (2019). Sobre otras formas de intercambio no capitalista 

(Mauss, Lacan, Lévi–Strauss y Bataille)(potlatch, don y hau). XI Congreso 

Internacional de Investigación y Práctica Profesional en Psicología. XXVI Jornadas 

de Investigación. XV Encuentro de Investigadores en Psicología del MERCOSUR. I 

Encuentro de Investigación de Terapia Ocupacional. I Encuentro de Musicoterapia. 

Schütz, A. (1972). Fenomenología del mundo social: Introducción a la sociología 

comprensiva. Paidós. https://books.google.es/books?id=0TY-ygAACAAJ 

Shilling, C., & Mellor, P. A. (2010). Sociology and the Problem of Eroticism. Sociology, 

44(3), 435-452. JSTOR. 

Surya, M. (2010). Georges Bataille: An intellectual biography (2. [Auflage]). Verso. 

Weber, M. (2009). La ciencia como profesión (J. Abellán García, Ed.). Editorial Biblioteca 

Nueva. 

Weber, M. (2011). La ética protestante y el «espíritu» del capitalismo / monograph. (J. 

Abellán, Ed.; 7a ed.). Alianza Editorial. 

Weingrad, M. (2001). The College of Sociology and the Institute of Social Research. New 

German Critique, 84, 129. https://doi.org/10.2307/827800 

Wilson, A. (2004). Foucault on the" Question of the author": A critical exegesis. Modern 

language review, 99(2), 339-363. 

Zenkine, S. (2011). Georges Bataille: Science and Continuity. Romanische Forschungen, 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

123(1), 27-44. JSTOR. 

Zenkine, S. (2013). Deux nouveaux mystiques: Le sacré selon Bataille et Sartre. Études 

françaises, 49(2), 47-58. https://doi.org/10.7202/1019491ar 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz
https://www.zotero.org/google-docs/?ff4jIz


Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

9.​ ANNEXOS.  

 TÍTOL ANY REPOSITORI PAÍS DISCIPLINA TIPUS 

1 Georges Bataille y la ausencia de mito 2015 dialnet Espanya filosofia tesi 

2 Georges Bataille, passim 1999 dialnet França història revista 

3 
Georges Bataille: Science and 
Continuity 2011 dialnet Espanya filosofia article 

4 André Masson & Georges Bataille 1994 dialnet Espanya història de l'art llibre 

5 Georges Bataille y el erotismo 2002 dialnet Espanya filosofia llibre 

6 Soberanía y eros en Georges Bataille 2000 dialnet Espanya filosofia tesi 

7 
Georges Bataille: el bibliotecario 
perverso 2011 dialnet Espanya estudis literaris article 

8 Georges Bataille: eros y anomia 2008 dialnet Espanya filosofia article 

9 
El lenguaje de las flores. Georges 
Bataille 2007 dialnet Espanya estudis literaris article 

1
0 El azul del cielo, de Georges Bataille 1985 dialnet Espanya estudis literaris article 

1
1 Ontología en Georges Bataille 2015 dialnet Espanya filosofia article 

1
2 

JACQUELINE RISSET, Georges 
Bataille 2019 dialnet Itàlia estudis literaris resenya 

1
3 Georges Bataille: Escritor de diarios 2020 dialnet Espanya filosofia article 

1
4 

Georges Bataille, la logica del 
frammento 1997 dialnet Itàlia filosofia article 

1
5 

Georges Bataille. Comunidad y 
comunicación 2014 dialnet Espanya filosofia article 

1
6 Georges Bataille o la transgresión 2019 dialnet Espanya estudis literaris capítol  

1
7 El donjuanismo de Georges Bataille 1997 dialnet Espanya estudis literaris article 

1
8 

O sol ofuscante de Hilda Hilst e 
Georges Bataille 2017 dialnet Brasil estudis literaris article 

1
9 

La heterología de Georges Bataille: 
filosofía de lo excretado 2021 dialnet Mèxic filosofia tesi 

2
0 

Introdução à metafísica de Georges 
Bataille 2014 dialnet Brasil filosofia article 

2
1 

En torno al erotismo: una relectura 
desde Georges Bataille 2007 dialnet Argentina filosofia article 

 



Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

2
2 

Filosofia dell’identità in Georges 
Bataille 2012 dialnet Itàlia filosofia article 

2
3 

El pensamiento antropológico y político 
de Georges Bataille 1995 dialnet Espanya antropologia tesi 

2
4 

Deseo y transgresión: el erotismo en 
Georges Bataille 2010 dialnet Espanya filosofia article 

2
5 

Georges Bataille: un rat dans la 
bibliothèque 2005 dialnet França estudis literaris article 

2
6 

Georges Bataille, le plaisir et 
l'impossible 2003 dialnet França filosofia article 

2
7 

Aproximación a la antropología integral 
de Georges Bataille 1995 dialnet Espanya antropologia article 

2
8 

Georges Bataille y España: El viaje 
interior 2010 dialnet Espanya filosofia article 

2
9 

Georges Bataille: la experiencia 
interior y el consumo 2001 dialnet Espanya filosofia article 

3
0 

El animal y la animalidad en el 
pensamiento de Georges Bataille 2021 dialnet Espanya filosofia capítol  

3
1 

Os primitivos: Mário de Andrade e 
Georges Bataille 2018 sciELO Brasil estudis literaris article 

3
2 O valor de uso do impossível 2013 sciELO Brasil estudis literaris article 

3
3 

Georges Bataille, Michel Leiris y la 
experiencia del sagrado en la época de 
entreguerras 2014 sciELO Brasil filosofia article 

3
4 

La teoría de la violencia de Georges 
Bataille y la actual sociología de la 
violencia 2014 sciELO Argentina filosofia article 

3
5 O touro confrontado: o homem ébrio 2013 sciELO Brasil filosofia article 

3
6 Meditação de método 2013 sciELO Brasil filosofia article 

3
7 In-signifiances d'acéphale 2013 sciELO Brasil filosofia article 

3
8 

La subversión de la virilidad. Mito, 
sacrificio y mística en el pensamiento de 
Georges Bataille 2022 sciELO 

Estats 
Units filosofia article 

3
9 

A soberania do mal: Georges Bataille e 
a inocência culpada da literatura 2013 sciELO Brasil filosofia article 

4
0 

Olhos e colhões: Da sexualidade à 
historicidade em História do olho 2020 sciELO Brasil filosofia article 

4
1 

Hacia una antropología acéfala. 
Georges Bataille y la heterología 2022 sciELO Argentina filosofia article 

 



Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

4
2 

El materialismo de Georges Bataille. 
Una lectura desde Nietzsche y Marx 2015 sciELO Colòmbia filosofia article 

4
3 

Georges Bataille: la pérdida, el 
fascismo y la propuesta comunitaria 2023 sciELO Argentina filosofia article 

4
4 Bataille com Lacan 2000 sciELO Brasil psicoanàlisi article 

4
5 

Los albores de la heterología. La 
escritura mitológica de Georges 
Bataille durante la década del veinte 2022 sciELO Xile filosofia article 

4
6 

Diálogos sobre lo informe: Trayectoria 
de Bataille a Poeta en Nueva York 2013 sciELO Xile estudis literaris article 

4
7 

Fiesta y sacrificio: Explorando el 
problema de la transgresión en Georges 
Bataille 2014 sciELO Mèxic sociologia article 

4
8 

Sobre a mesa de mármore do café, uma 
iguaria canibal: perspectivas do olho, 
entre Walter Benjamin e Georges 
Bataille 2019 sciELO Brasil estudis literaris article 

4
9 

Georges Bataille: la pérdida, el 
fascismo y la propuesta comunitaria 2023 sciELO Brasil filosofia article 

5
0 

A imagem informe: reflexões sobre a 
alteridade dos corpos sem rosto 2020 sciELO Brasil filosofia article 

5
1 Sociopolítica de la transgresión 2022 sciELO Mèxic sociologia article 

5
2 

Políticas de la creación. El surrealismo 
como supervivencia en las lecturas de 
Walter Benjamin, Maurice Blanchot y 
Georges Bataille 2019 sciELO Colòmbia literatura article 

5
3 do mal: o desvio da escrita 2017 sciELO Brasil literatura article 

5
4 

O santo, a face e o outro: quando Cristo 
e Tiradentes se encontram em Ouro 
Preto 2016 sciELO Portugal antropologia article 

5
5 

A experiência interior como experiência 
de ator 2013 sciELO Brasil filosofia article 

5
6 O touro confrontado: o homem ébrio 2013 sciELO Brasil filosofia article 

5
7 L'excrit 2013 sciELO Brasil filosofia article 

5
8 

A soberania do mal: Georges Bataille e 
a inocência culpada da literatura 2013 sciELO Brasil filosofia article 

5
9 

Un rastreo de Durkheim a Bataille en el 
Colegio de Sociología 2013 sciELO Perú sociologia article 

 



Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

6
0 

El sentido ético en los sueños y su 
relación con los interdictos en el ámbito 
de lo sagrado, una interpretación 
psicoanalítica 2009 sciELO Mèxic psicoanàlisi article 

6
1 Georges Bataille: las voces del enigma 1991 UNAM Mèxic filosofia tesi 

6
2 Georges Bataille: ontología y alteridad 2005 UNAM Mèxic filosofia tesi 

6
3 

El horror y la luz se han hecho 
penetrables: Georges Bataille y la 
paradoja del sistema 1998 UNAM Mèxic filosofia tesi 

6
4 

La influencia de Georges Bataille en la 
obra de Jacques Lacan 2006 UNAM Mèxic psicoanàlisi tesi 

6
5 

La inversión de la inmanencia: La 
negatividad hegeliana y la génesis de la 
conciencia en el pensamiento de 
Georges Bataille 2013 UNAM Mèxic filosofia tesi 

6
6 

Una teoría ateológica del sujeto: 
reflexiones en torno a la experiencia 
interior de Georges Bataille 2022 UNAM Mèxic filosofia tesi 

6
7 

El sueño de la razón engendra poder : 
Un ensayo a partir del pensamiento 
político de Georges Bataille 2012 UNAM Mèxic filosofia tesi 

6
8 

Penser la kénose aujourd’hui : lecture 
de La Somme athéologique de Georges 
Bataille 2011 Persée Canadà filosofia article 

6
9 

La pensée de Georges Bataille et 
l'œuvre de la mort 1985 Persée França filosofia article 

7
0 

À propos de Georges Bataille : 
Échapper à la boiterie ? 1982 Persée França filosofia article 

7
1 Georges Bataille, La Passion 1991 Persée França filosofia resenya 

7
2 

Georges Bataille, Le mal à l'œuvre : 
Georges Bataille et l'écriture du 
sacrifice 1988 Persée França filosofia resenya 

7
3 

Le roman de Georges Bataille ou la 
fiction du réel impossible 2000 Persée França literatura article 

7
4 

Sur le séjour en Espagne de Georges 
Bataille (1922) : quelques documents 
nouveaux 1988 Persée França història article 

7
5 

Francis Marmande, Georges Bataille 
politique 1987 Persée França filosofia resenya 

7
6 

Un cas d’urgence qui barre l’horizon du 
lecteur : L’abbé C., de Georges Bataille 2010 Persée Canadà filosofia article 

 



Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

7
7 

La Part maudite, de Georges Bataille. 
Pour une lecture du paradoxe 1998 Persée França filosofia article 

7
8 Des maisons de couture aux cathédrales 2022 Persée França sociologia article 

7
9 

Mythologie germanique et nazisme. Sur 
un ancien livre de Georges Dumézil 1985 Persée França història article 

8
0 

Robert Sasso, Georges Bataille: le 
système du non-savoir. Une ontologie du 
jeu 1979 Persée França filosofia resenya 

8
1 

Georges Bataille, le Moyen Âge et la 
chevalerie : de la thèse d’École des 
chartes (1922) au Procès de Gilles de 
Rais (1959) 2006 Persée França història article 

8
2 

L'anthropologie protestante selon 
Bataille 1985 Persée França sociologia article 

8
3 

Deux nouveaux mystiques : le sacré 
selon Bataille et Sartre 2013 Persée Canadà filosofia article 

8
4 

Portrait de l’écrivain en orang-outang : 
Les origines dans l’œuvre d’Éric 
Chevillard 2008 Persée França literatura article 

8
5 

La spiritualité comme liberté : à propos 
du rapport entre expérience et action 
chez le dernier Foucault 2023 Persée Canadà filosofia article 

8
6 La poésie malgré elle 2017 Persée Canadà filosofia article 

8
7 

Numance, Bataille et les fins de la 
violence théâtrale chez Sartre 2013 Persée Canadà filosofia article 

8
8 

Le corps de l’hérétique. La critique de 
la gnose par Irénée 1989 Persée França filosofia article 

8
9 

Laure, écrits, fragments inédits, avec un 
texte de Georges Bataille sur Laure 1976 Persée França literatura resenya 

9
0 

Un don sans retour. Interrogations à 
travers les cultures 2009 Persée Canadà antropologia article 

9
1 

Bataille et Dostoïevski via Thibaudet, 
Gide, Chestov. Jalons 2008 Persée Canadà literatura article 

9
2 

Fascismes et fictions. Le bleu du ciel et 
L'œillet rouge 2004 Persée França literatura article 

9
3 

Compte rendu des activités du Collège 
de Sociologie 1993 Persée França sociologia article 

9
4 

François Perroux. Le plan Marshall ou 
l'Europe nécessaire au monde ; Jean 
Piel. La fortune américaine et son 
destin ; Georges Bataille. La part 
maudite 1949 Persée França economia resenya 

 



Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

9
5 

Les Bienveillantes et les limites de la 
littérature 2013 Persée Canadà literatura article 

9
6 

Documents revue. La part maudite de 
l'ethnographie 1999 Persée França antropologia resenya 

9
7 

Corps démembré – corps sacrifié ? Le « 
supplice chinois » lingchi 2014 Persée Suïssa antropologia article 

9
8 Dionysos à l’œuvre 1999 Persée França estètica article 

9
9 

Aux fins du Collège de Sociologie. 
Textes établis et annotés par Jean 
Jamin, présentés par Denis Hollier 1993 Persée França antropologia article 

1
0
0 

Narcisse et Goldmund de H. Hesse. 
Révoltes et conquêtes 1989 Persée França literatura article 

1
0
1 Bataille contre le livre ? 1997 Persée Canadà literatura article 

1
0
2 

Un siècle de réception française de 
Nietzsche 2001 Persée França filosofia article 

1
0
3 

Georges Bataille: An Intellectual 
Biography 2014 

BibCercador 
UAB França història biografia 

1
0
4 

Georges Bataille y la parte del arte: de 
Documents a Acéphale 2024 

BibCercador 
UAB Espanya filosofia llibre 

1
0
5 

La comunità “impossibile” di Georges 
Bataille 2008 

BibCercador 
UAB Itàlia filosofia llibre 

1
0
6 Georges Bataille, la terreur et les lettres 2009 

BibCercador 
UAB França filosofia llibre 

1
0
7 

Against architecture: The Writings of 
Georges Bataille 1990 openalex França estudis literaris llibre 

1
0
8 Georges Bataille: A critical introduction 2000 openalex 

Regne 
Unit estudis literaris llibre 

1
0
9 

Undercover Surrealism: Georges 
Bataille and Documents 2006 openalex 

Regne 
Unit estudis culturals llibre 

1
1
0 

The Thirst for Annihilation: Georges 
Bataille and Virulent Nihilism 1990 openalex 

Regne 
Unit filosofia llibre 

 



Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

1
1
1 

The Obsessions of Georges Bataille: 
Community and Communication 2009 openalex 

Estats 
Units estudis culturals article 

1
1
2 

La ressemblance informe, ou, Le gai 
savoir visuel selon Georges Bataille 1995 openalex França estudis culturals article 

1
1
3 

Reading Georges Bataille: Beyond the 
Gift 1983 openalex 

Estats 
Units estudis literaris llibre 

1
1
4 Georges Bataille: Essential Writings 1998 openalex 

Regne 
Unit filosofia llibre 

1
1
5 

The Dualist Materialism of Georges 
Bataille 1990 openalex 

Estats 
Units filosofia article 

1
1
6 

Ecco Monstrum: Georges Bataille and 
the Sacrifice of Form 2007 openalex 

Estats 
Units estudis literaris llibre 

1
1
7 

Georges Bataille: Core Cultural 
Theorist 2000 openalex 

Regne 
Unit estudis culturals llibre 

1
1
8 Georges Bataille, La Mort a l'oeuvre 1988 openalex França filosofia article 

1
1
9 Georges Bataille: Key Concepts 2016 openalex 

Regne 
Unit filosofia llibre 

1
2
0 

Georges Bataille and the Mysticism of 
Sin 2003 openalex 

Estats 
Units filosofia llibre 

1
2
1 

La prise de la Concorde: essais sur 
Georges Bataille 1974 openalex França estudis culturals llibre 

1
2
2 Georges Bataille politique 1988 openalex 

Regne 
Unit estudis culturals revista 

1
2
3 

Raush, Fest und Ekstase. Zur 
Lebenssoziologie von Georges Bataille 
und Michel Maffesoli 2018 openalex Alemanya sociologia capítol  

1
2
4 

Technology and Intimacy in the 
Philosophy of Georges Bataille 2007 openalex 

Estats 
Units filosofia article 

1
2
5 

Amistat i pensament entre Georges 
Bataille i Maurice Blanchot: fites de 2017 CORE UK Espanya filosofia article 

 



Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

l’itinerari vital i intel·lectual de Bataille 
prèvies a l’encontre amb Blanchot 

1
2
6 

Writing Dirty: Paradoxical 
Embodiments of Nazism in Bataille's Le 
Bleu du Ciel . 2004 CORE UK Austràlia literatura article 

1
2
7 Off with his head! 2016 CORE UK Malta literatura article 

1
2
8 

MBI EKONOMINË POLITIKE TË 
EROTIZMIT ose Mijëra fjalë në 
shërbim të heshtje 2009 CORE UK Holanda arqueologia article 

1
2
9 

Georges Bataille: l'abandon de 
l'écriture 1998 CORE UK Japó literatura article 

1
3
0 

Potencia de comunidad en Los siete 
locos/Los lanzallamas 2007 CORE UK 

Puerto 
Rico estudis culturals article 

1
3
1 

The dark glory of criminals notes on the 
iconic imagination of the multitudes 2013 CORE UK Brasil sociologia revista 

1
3
2 

As 'Inimagens' de Eduardo Kac e a 
fotografia experimental no Brasil 2023 CORE UK Brasil estudis culturals article 

1
3
3 

Una representación trágica de la vida 
humana y social. Bataille tras los 
rastros de Nietzsche 2013 CORE UK Argentina filosofia article 

1
3
4 

Eroticism-Politics-Identity: The cas of 
Richard III 2013 CORE UK 

Regne 
Unit estudis literaris article 

1
3
5 

El método de meditación de Bataille, a 
través del esquizoanálisis literario de 
Deleuze y Guattari 2014 CORE UK Mèxic filosofia article 

1
3
6 

Body, Sensuousness, Eros and the New 
Aesthetic Order from Schiller to Rushie 2013 CORE UK Romania filosofia article 

1
3
7 

Tradisi sedekah laut di bungo wedung 
demak ditinjau dari perspektif Georges 
Bataille 2023 CORE UK Indonèsia sociologia article 

1
3
8 

Eroticism in and of the City: The 
Question of Approach 2013 CORE UK Polònia filosofia article 

1
3
9 

Comparative Spaced and Seeing 
Seduction and Horror in Bataille 2000 CORE UK Turquia literatura article 

 



Georges Bataille i la disciplina dels límits 
 

1
4
0 

Jean-Paul Sartre: Mystical atheist of 
mystical antipathist? 2013 CORE UK 

Regne 
Unit filosofia revista 

1
4
1 La divinité chez Georges Bataille  2010 CORE UK Japó filosofia revista 

1
4
2 

Georges Bataille, Philosopher of 
Laughter 2013 CORE UK 

Regne 
Unit filosofia article 

1
4
3 

Architectural forms and philosophical 
structures 2003 CORE UK 

Regne 
Unit filosofia article 

1
4
4 In Praise of Boondoggles 2005 CORE UK Suècia estudis culturals revista 

1
4
5 

Persona non grata : on Deleuxe/u27s 
gratuitous reading of Bataille 2012 CORE UK Austràlia sociologia article 

1
4
6 

The limits of discourse: a study of 
'Histoire de l'oeil' by Georges Bataille 2014 CORE UK Espanya estudis literaris article 

1
4
7 

Picture Policies in Documents : Visual 
Display and Epistemic Practices 2010 CORE UK Bèlgica estudis culturals article 

1
4
8 

The Politics of Death:On Life after the 
'End of History' 2003 CORE UK 

Regne 
Unit filosofia article 

1
4
9 

Teología política versus comunitarismos 
impolíticos 2008 CORE UK Espanya estudis culturals revista 

1
5
0 

María Zambrano y Georges Bataille: 
variaciones de lo imposible 2015 CORE UK Espanya filosofia article 

 

 


