
   

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   

¿Neorrealismo mágico? Una revisión teórica a partir 

de 

Lazzaro felice y La chimera de Alice Rohrwacher 
 

 

 

 

 

 

Iván Brao Luján 

Grado en Lengua y Literatura Españolas  

Tutora: Míriam Ruiz-Ruano 

Universitat Autònoma de Barcelona 

18/06/2025 

 

 

 

 



   

 

  

 
 

Facultat de Filosofia i Lletres 

 

 

Grau: Lengua y literatura española  

Curs acadèmic: 2024-2025 

 

L’estudiant Iván Brao Luján amb NIF 48195676-G  

Lliura el seu TFG ¿Neorrealismo Mágico? Una revisión teórica a partir de Lazzaro Felice 

y La chimera de Alice Rohrwacher.  

…………………………………………………………………………………………………………… 

………………………………………………………………………………………………………………………………………… 

 

Declaro que el Treball de Fi de Grau que presento és fruit de la meva feina personal, que 

no copio ni faig servir idees, formulacions, cites integrals o il·lustracions diverses, extretes 

de cap obra, article, memòria, etc. (en versió impresa o electrònica), sense esmentar-ne 

de forma clara i estricta l’origen, tant en el cos del treball com a la bibliografia. Declaro, 

així mateix, que no he fet un ús indegut de la IA i que, en el cas d’utilitzar-la, ho he fet 

palès amb una reflexió sobre la seva aportació al present treball.   

Sóc plenament conscient que el fet de no respectar aquests termes implica sancions 

universitàries i/o d’un altre ordre legal. 

 

 

 

Bellaterra, 18  de Juny de 2025 
 

 



   

 

  

Índice 

 

Introducción .................................................................................................................................................. 1 

1. Influencias fundamentales .............................................................................................................. 2 
Antes del neorrealismo ................................................................................................................................................................. 2 
Eclosión del neorrealismo ........................................................................................................................................................... 3 
El estilo neorrealista....................................................................................................................................................................... 4 
Después del neorrealismo ........................................................................................................................................................... 6 
La Nouvelle Vague ........................................................................................................................................................................... 8 

2. Estudio filmográfico ........................................................................................................................... 9 
Análisis de Lazzaro Felice (2018) ............................................................................................................................................ 9 
Análisis de La chimera (2023) .................................................................................................................................................19 

3. Conclusión ...........................................................................................................................................25 

Anexo ..............................................................................................................................................................25 

Bibliografía ..................................................................................................................................................33 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

  1 

Introducción 

 

En este estudio se pretende evaluar la precisión del término “neorrealismo mágico” con 

el que se ha descrito por parte de la crítica el cine de la directora italiana Alice Rohrwacher, en 

especial de sus dos largometrajes de ficción más recientes. Dicha etiqueta no resulta 

especialmente clara ni ha sido descrita en detalle por parte de la crítica. Del vacío acerca de la 

definición, surge la necesidad de explorar en qué consiste esta propuesta temática y estética de 

Rohrwacher dada su repercusión en el panorama internacional. 

 

Como es habitual cuando no hay un gran corpus académico en algún campo de estudio, 

sobre todo en lo relativo al estudio de producciones artísticas, la crítica, tanto en su formato 

periodístico como el académico, incurre en generalizaciones y ofrece clasificaciones 

insuficientes para la caracterización de una obra. Por ello, a mi parecer, el término 

“neorrealismo mágico” es considerablemente limitado para definir el corpus fílmico más 

reciente de Alice Rohrwacher y, de ahí, surge la necesidad de examinar en detalle cuáles son 

aquellos contenidos o estilos que la etiqueta puede ocultar.  

 

 Para llevar a cabo el objetivo de este estudio, se tomarán como muestra dos de sus 

últimos films, Lazzaro felice (2018) y La chimera (2023), los más distribuidos, exhibidos, y 

galardonados por la crítica. Para su descripción y comprensión se llevará a cabo una síntesis 

de corrientes cinematográficas e influencias notables que se pueden observar en la estética y 

sintaxis cinematográfica de nuestro objeto de estudio. Con este fin, se realizará una síntesis de 

alguna de las obras más representativas que conforman dichas corrientes. En segundo lugar, se 

realizará comparativo de las dos obras escogidas de Alice Rohrwacher y sus influencias. Para 

ello será utilizado como apoyo fundamental: textos teóricos, bibliografía y filmografía 

seleccionada. Finalmente, se llevará a cabo, mediante el estudio cualitativo de las dos obras 

seleccionadas un acercamiento a una obra personal como la de Alice Rohrwacher y distintiva 

a otras formas de escritura y realización en el panorama cinematográfico actual. 



   

 

  2 

 

1. Influencias fundamentales 

Antes del neorrealismo 

 

Una de las obras de divulgación cinematográfica más importantes de nuestro tiempo, The Story 

of Film, de Mark Cousins, explica la eclosión del neorrealismo en Italia por la necesidad de buscar un 

nuevo lenguaje cinematográfico en respuesta al cine propagandista imperante durante el régimen de 

Benito Mussolini (Cousins, 292). Lo cierto es que el gobierno fascista encontró poco interés en el cine 

en sus inicios en 1922 y la Marcha sobre Roma, y es que era visto en Europa como un medio de 

distracción de las masas, a pesar de la considerable experimentación que proponían diversos 

realizadores. Estas excepciones concretas, como la tendencia expresionista del cine de la República de 

Weimar con obras como Das cabinet des Dr. Caligari (El gabinete del Dr. Caligari, 1920) de Robert 

Wiene o Der Golem (El Golem, 1920) de Paul Wegener y Carl Boese, además de las primeras 

teorizaciones del lenguaje cinematográfico en la Unión Soviética y de la teoría del montaje intelectual 

de Eisenstein puesta al servicio de la propaganda estatal. Películas como Stachka (La huelga, 1924) 

o Bronenósets Potiomkin (El acorazado Potemkin, 1925) son los primeros exponentes de un 

cine de adoctrinamiento en la URSS. Poco después se llevaron a cabo proyectos de corte 

experimental como el elaborado por  Dziga Vértov y su Chelovek s kinoapparatom  (El hombre 

y la cámara, 1929), que pretendía describir la sociedad moderna mediante las mismas técnicas 

postuladas por Eisenstein, con pretensiones más formalistas que propagandísticas. 

En el caso de Italia, con la llegada del régimen de Mussolini y la creación del Instituto 

Luce en 1924, el primer órgano público dedicado a la difusión de obras cinematográficas del 

mundo, se propulsó un cine acorde a los valores fascistas: la regeneración moral y social, la 

glorificación del pueblo italiano y el belicismo imperialista. En línea con estos presupuestos 

ideológicos se elabora Lo squadrone bianco (1936), primera obra que exalta la invasión 

civilizadora en África por parte del ejército fascista. Algunas de estas películas mantienen el 

popular cine histórico como fondo para vehicular la propaganda, como Scippione l’Africano 

(1937) de Carmine Gallone, una costosa producción que reivindicaba un pasado romano 

glorioso mediante la exaltación del líder militar, y que establecía un claro paralelismo entre 

Escipión y Mussolini; la Segunda Guerra Púnica, con las ocupaciones colonialistas de Argelia, 

Etiopía y Somalia, y el Imperio Romano, con el régimen fascista. También gozaron de 

popularidad los films que ensalzaban las batallas contemporáneas en las que combatían las 

fuerzas italianas como Luciano Serra, pilota (1938) de Golfredo Alessandrini, producida por 



   

 

  3 

el propio Benito Mussollini y su hijo, que magnifica las hazañas de un piloto de aviación en la 

ocupación italiana de Etiopía y que fue ganadora de la Copa Mussolini.  

Eclosión del neorrealismo 

 

Para comprender el crecimiento de esta nueva forma de ver el cine que resultaría en el 

neorrealismo hay diversos factores que actuaron como caldo de cultivo para el cambio, además 

de la pretensión general de acabar con el cine propagandista del régimen y el conformismo del 

cine de “teléfonos blancos”.  

En primer lugar, el Centro Sperimentale di Cinematografia, aunque creado por el 

régimen de Mussolini en 1935, se convirtió rápidamente en un bastión contra las tendencias 

propagandistas imperantes. Los baluartes del neorrealismo se formaron o estuvieron 

estrechamente vinculados con esta institución: Roberto Rossellini, Vittorio de Sicca, Giusseppe 

De Santis, Michelangelo Antonioni o Cesare Zavattini entre otros.  

La publicación Bianco e Nero fundada en 1937, por el mismo Centro Sperimentale, 

supuso una plataforma de debate y difusión de diversas ideas provenientes de diferentes 

cinematografías europeas, en especial, el cine soviético, mediante las traducciones del cuerpo 

teórico de Eisenstein por Umberto Bárbaro. También fueron fundamentales las primeras obras 

académicas sobre el cine como Storia del cinema de Francesco Pasinetti, docente del mismo 

Centro Sperimentale, y que presentaba el primer análisis académico del cine como arte y no 

como entretenimiento.  

En la búsqueda de una forma de representar la realidad social como no hacían los films 

anteriores, los cineastas neorrealistas mostraron gran interés por el género documental. 

Pasinetti realizó diferentes cortos documentales sobre la vida cotidiana de la población ya 

durante los años 30, y estos ya se alejaban de los documentales propagandísticos del Instituto 

Luce. Es notable que Michelangelo Antonioni, que se alejó posteriormente de los supuestos 

neorrealistas, realizó Gente del Po (1947), que documentaba la vida de los pescadores de 

diversas poblaciones situadas en este río. 

Las circunstancias económicas después de la Segunda Guerra Mundial impelían a los 

cineastas neorrealistas a poner en práctica los hábitos y tendencias tanto del documentalismo 

como del realismo y alejarse de los estudios como Cinecittá. La falta de medios financieros en 

las producciones neorrealistas, aunque con notables excepciones, obligaba al rodaje en 

localizaciones reales, al uso de luz natural y a trabajar con actores no profesionales, prácticas 

que se recomendaban en el ámbito teórico del movimiento. Teniendo en cuenta estos factores, 

se pueden entender la aparición de Roma, città aperta, que consolida el estilo neorrealista a 



   

 

  4 

nivel internacional. Roberto Rossellini su director, que había trabajado con Jean Renoir, 

estandarte del cine realista francés de los años 30, durante el rodaje de Une partie de 

champagne (1936) (Cousins, 189), exhibe en su film sobre la ocupación alemana en Roma gran 

parte de los rasgos que se asociarán al neorrealismo. Los diferentes escenarios corresponden 

mayormente a localizaciones reales, aunque no todos en Roma, y algunos en los estudios 

Palatino, pero la pretensión de retratar la realidad de la metrópoli durante la ocupación alemana 

resulta sin duda efectiva: calles, plazas y edificios deteriorados por la guerra, interiores de 

viviendas humildes y un retrato general de una Roma en condiciones precarias. El film no 

asume la perspectiva de grandes héroes para describir la lucha contra el enemigo, sino que los 

protagonistas son personajes humildes: un ingeniero colaborador con los partisanos que busca 

refugio en casa de Pina, la misma Pina, mujer y madre que sobrevive a las duras condiciones 

socioeconómicas y Don Pietro, sacerdote colaborador de la resistencia.  

El estilo neorrealista 

 

Sería una simplificación entender las aproximaciones al neorrealismo como el uso de 

las mismas formas de realización de los autores adscritos al movimiento neorrealista, ya que 

hay diferentes direcciones y corrientes dentro de la misma, tantas como cineastas que lo 

representan (Ripalda, 66). Pero sí que se pueden observar puntos en común. En el modo de 

abordar la fotografía, tomado del documentalismo, no prima la composición o la calidad 

estética del plano por encima de la situación dramática, debido principalmente, a la falta de 

medios y al uso de localizaciones reales. Esto obligaba en cierto modo a realizar movimientos 

de cámara que se adaptara al espacio de forma eficiente, dada la dificultad de preparación de 

los planos realizados en exteriores. Por ejemplo, la secuencia más recordada de Roma città 

aperta, en la que Pina (Anna Magnani) corre desesperada detrás del camión con el que los nazis 

se llevan a su marido, está totalmente articulada mediante el uso de cámara en mano, lo que 

intensifica la angustia de la escena. La cámara en mano sirve para un propósito totalmente 

distinto en otros pasajes de la película, como ocurre en la secuencia en la que se nos presenta a 

Don Pietro, el sacerdote. La escena, que muestra a Don Pietro jugando al fútbol con los niños 

de la parroquia, está grabada cámara en mano, mientras el objetivo sigue los movimientos 

anárquicos del balón por todo el patio, lo que confiere a este tramo una apariencia de realismo 

costumbrista entrañable. Sea como fuere, en ambos casos el uso de la cámara en mano, 

imitando el ojo humano, obedece a la intención de retratar la situación dramática con el máximo 

de realismo posible  



   

 

  5 

El planteamiento social del neorrealismo es quizá el aspecto que más lo ha 

caracterizado. En palabras de De Sica, el neorrealismo fue “una contestación, la respuesta a un 

régimen que nos había obligado a vivir de una manera hipócrita y falsa. Nosotros, por el 

contrario, hemos dicho la verdad” (Castedo,74). Y es obvia la intención de llevar a cabo un 

cine testimonial, contrapuesto al monumentalismo nacionalista y a las comedias escapistas que 

se daban durante el régimen (Ripalda, 67). Sin embargo, se ha realizado una división sustancial 

dentro del neorrealismo que separa dos vertientes: por un lado, las películas que “pintan en 

episodios y con una distancia comprometida el movimiento de resistencia y liberación del 

fascismo” y por otro “las películas que describen la lucha cotidiana por la supervivencia, las 

preocupaciones, las necesidades, los deseos relativamente sencillos de los seres humanos y 

también los fracasos” (Zubiaur, 292). En la primera agrupación se encontrarían autores como 

Rossellini, con la mencionada Roma, città apperta, o Camarada (1946), y en la segunda 

encontraríamos las obras que De Sica realizó en base a los guiones de Cesare Zavattini.  

Obras como Sciuscià (El limpiabotas, 1946) o la afamada Ladri di biciclette (Ladrón 

de bicicletas, 1948), serían los mayores ejemplos de este reflejo de la supervivencia cotidiana, 

que llevarían a cabo el dúo De Sica-Zavattini. Ladri di biciclette, ganadora al Óscar a mejor 

película de habla no inglesa, trata la historia de Antonio Ricci (Lamberto Maggiorani), que, en 

plena posguerra, consigue un ansiado trabajo pegando carteles, para el cual necesita una 

bicicleta. Poco después de adquirir una a expensas de la escasa economía familiar, un ladrón le 

roba la bicicleta. La mayor porción del largometraje es dedicada a su búsqueda por parte de 

Antonio siendo imprescindible para su puesto de trabajo, junto con su hijo Bruno (Enzo Staiola) 

de unos ocho años. El film, que describe la miseria social (que lleva al protagonista a la miseria 

moral en su final) en la que se encontraba la clase proletaria en la posguerra, lleva a cabo un 

ejercicio de mimesis reflejando una multitud de detalles que lo refuerzan. La escenografía 

consta de lugares reales donde vivían las clases bajas: el barrio periférico del Quartiere, el 

mercado de Porta Portese o la Piazza de Vittorio Emanuele II, todos ellos poblados por actores 

no profesionales (incluyendo al propio Enzo Staiola) y un uso del sonido especialmente 

dedicado a la ambientación de las calles. Uno de los momentos más destacados, y que 

ejemplifica esta voluntad de desdramatización, se da cuando Bruno, durante la búsqueda de la 

bicicleta con su padre, casi es atropellado por un automóvil mientras Antonio, obcecado, no 

presta atención ninguna al incidente. Este momento, grabado en plano general, lejos de los 

personajes, seguramente sería amplificado en una producción de Hollywood para retratar de 

forma más explícita la relación del hijo con su padre, pero en el film se inserta dentro de la 

realidad habitual de los personajes sin acentuaciones.  



   

 

  6 

En cuanto al tratamiento de la trama, De Sica realiza un vaciado de la trama 

convencional, es decir, que comparadas con otras obras llevadas a cabo hasta entonces, son 

muchos menos elaboradas, siguiendo esta voluntad desdramatizadora. Un ejemplo crucial de 

este aspecto del cine de De Sica se encuentra en Umberto D. Cuyo argumento radica solamente 

en las dificultades económicas del personaje de mismo nombre, que ya anciano y recibiendo 

una pensión insuficiente, quiere reunir el dinero necesario para poder seguir en el pequeño 

apartamento que habita. Por tanto, asistimos a situaciones de poca emoción intrínseca: Umberto 

asistiendo a un comedor social gracias al que él y Flike subsisten, el protagonista pidiendo 

ayuda monetaria a algún conocido o un resfriado del que se recupera. En el film hay una escena 

en la que se puede percibir el mencionado vaciado de la trama, la que corresponde a la sirvienta 

del apartamento donde vive el protagonista de Umberto D.. En ella vemos como la criada 

realiza tareas de mantenimiento doméstico sin más adición: mata algunas hormigas en la 

cocina, muele café, y en un momento dado, al querer encender el fogón, enciende hasta tres 

cerillas sin suerte, todo ello en tiempo real, con un ritmo pausado y en un solo plano.  

 

Después del neorrealismo 

 

El auge de lo que llamamos neorrealismo duró en Italia hasta el año 1952, año en el que 

se estrena Umberto D., que recibiría un éxito escaso en taquilla y fuertes críticas por parte del 

sector político conservador. Hay que tener en cuenta que durante la década de los 50, Italia 

vivía un periodo de crecimiento económico acelerado, el “milagro económico italiano”. Una 

época marcada por la expansión del sector industrial, la migración interna del campo a los 

núcleos industriales, y la mejora de las condiciones de vida con relación al periodo de 

posguerra. Es por esa razón que Umberto D. que describía de forma cruda las condiciones de 

vida de un pensionista, fue vista como un freno al optimismo que se pretendía fomentar. 

Sin desdeñar la importancia de las condiciones sociales, surge en ámbito académico y 

cultural europeo un nuevo aparato teórico que, en oposición al cine de estudio, a lo que Truffaut 

llamó “tradición de calidad”, proponía al director de cine como autor verdadero de la obra 

cinematográfica. Cahiers du cinema, revista francesa fundada por críticos como André Bazhin 

y compuesta en sus inicios por jóvenes críticos (y luego directores) como el mismo Truffaut y 

Jean-Luc Godard, fue el espacio donde más se trató la idea de la politique des auteurs. 

Trataremos la importancia de este grupo más adelante, pero es necesario comprender su efecto 

en el cine de autor en Italia posterior al neorrealismo. Cineastas como Federicco Fellini, 

Luchino Visconti, Michelangelo Antonioni o Pier Paolo Pasolini (todos ellos figuras clave para 



   

 

  7 

el neorrealismo, a excepción de Pasolini) exploraron temáticas y estilos que no se podrían 

entender sin esta nueva concepción de la dirección cinematográfica que proponían los 

integrantes de Cahiers du cinema. 

Destacaremos una figura fundamental de este llamado “post-neorrealismo”, teniendo 

en cuenta su influencia en la obra de Alice Rohrwacher: Pier Paolo Pasolini. Autor de una 

extensa producción literaria y ensayística, se inicia en el cine de forma autodidacta influenciado 

en gran medida por Rosellini y el neorrealismo más descarnado. Pasolini, en su artículo 

Osservazioni sul piano-sequenza, ve en el cine la capacidad de mostrar la realidad sin 

interpretación, específicamente, en el plano-secuencia (el plano sin cortes). El proceso de 

captación de lo audiovisual es una captación del mundo real sin interpretación simbólica hasta 

que interviene el montaje, que equivale a interpretar el material audiovisual y que lo transforma 

en símbolo, en película (Pasolini, 16). El neorrealismo, según Pasolini, fue un acto de 

resistencia, que en su articulación hacía aún uso del lenguaje del cine anterior, lo que él llama 

en cuanto a la forma un “cine de prosa”, contrapuesto al “cine de poesía”. Este “cine de poesía” 

oculta, según Pasolini, a un “yo” cinematográfico bajo una mirada “subjetiva libre indirecta”, 

es decir, que el autor transluce dicho “yo” mediante su expresión cinematográfica (Pasolini, 

41). Hay que tener en cuenta que en ensayos como Empirismo Herético (1972) defendería la 

imposibilidad de realizar un cine realista, y que esa sería una de las razones por las que el 

neorrealismo no se mantuvo vivo, ya que no era consciente de dichas limitaciones.  

Para este estudio, se tomará Accattone (1961) de Pasolini, para esbozar los rasgos más 

característicos de esta visión “subjetiva libre real” de la que habla el cineasta. Accattone sigue 

a Vittorio (Franco Citti), que se apoda igual que el título del film, un proxeneta ocioso que vive 

de la explotación sexual de Maddalena (Silvana Corsini), que en los inicios de la película es 

arrestada por prostitución. Al perder su fuente de subsistencia, y siendo incapaz de integrarse 

en un trabajo común, Accattone sobrevive de la caridad ajena y del robo, incapaz de seducir 

completamente a Stella (Franca Pasut), una joven inocente a la que pretende explotar en las 

calles.  

Aunque hay puntos en común que la asemejan al neorrealismo (uso de actores no 

profesionales, uso de localizaciones reales…), hay a su vez grandes rasgos diferenciadores. 

Primeramente, la mirada no es para nada testimonial, si no que se ha llegado a tildar de 

sacralizadora, ya que, sobre todo en la composición e iluminación de los planos en los que 

aparecen el mismo Accattone y los jóvenes del barrio del Pigneto, son tratados como 

representaciones pictóricas religiosas propias del Renacimiento italiano. Los jóvenes son 

retratados siempre de forma frontal como un santo de Piero della Francesca, y la luz, cuidada 

en extremo pese a ser en su mayoría de procedencia natural, eleva los personajes hasta el retrato 



   

 

  8 

devocional, por los duros contrastes que provocan las sombras en los primeros planos. El 

Ermen dich, mein Gott, de J.S. Bach en escenas como en la que Accattone se enzarza en una 

reyerta con un vecino que lo increpa como criminal, eleva la violencia física a una 

trascendencia ritual. Este tipo de mirada casi mística sobre los personajes contrasta 

intensamente con la bajeza moral y social de los personajes, juego simbólico que se da en 

muchas ocasiones durante toda la película. El final de Accattone, mueriendo poco después de 

cometer un robo, se asemeja a la pasión cristiana también mediante el uso de música de 

litúrgica.  

La voluntad que se da durante todo el film de armonizar elementos tan aparentemente 

contrarios como lo socialmente repudiado y la pasión cristiana, es el producto de una visión 

conscientemente subjetiva proyectada sobre el paisaje verosímil de la realidad social de la Italia 

coetánea al autor.  

La Nouvelle Vague 

 

La “nueva ola” francesa, nacida en 1950 aunque consolidada en los 60, se convirtió en 

un bastión rupturista con las convenciones clásicas del cine y estableció su centro neurálgico 

en Cahiers du Cinema. Gravemente descontentos con el llamado “cinéma de qualité” (término 

con el que se referían a las producciones de estudio de corte clásico) tomarían como referente 

las condiciones de producción y aproximación escenográfica del neorrealismo italiano y en los 

directores de Hollywood con más reconocimiento como autor (Alfred Hitchcock, Howard 

Hawks y Orson Welles). En línea con la reivindicación de la figura del autor, los directores 

representantes de este movimiento, todos estudiantes de cine y con una trayectoria dentro de la 

crítica, se reafirmarían en la realización de films de bajo coste de producción para evitar 

intrusiones ya sea de un aparato financiero como los estudios o de un guion que coartaba la 

libertad del director y los actores. Jean-Luc Godard, François Truffaut, Alain Resnais y Claude 

Chabrol, entre otros, llevaron esta forma de producción justificados en el éxito del sistema de 

producción neorrealista, alabado por André Bazin (también parte de Cahiers du Cinema), 

(Marie, 17-20). El desmembramiento de las estructuras narrativas exposición-conflicto-

desenlace que ya se daba en Umberto D. se lleva al extremo por parte de estos jóvenes 

directores, donde el tiempo narrativo se basa en la experiencia subjetiva del tiempo. El 

argumento, supeditado al personaje, resulta en muchas ocasiones irrelevante e inconcluso, ya 

que se primaba la exposición del interior del personaje (Marie, 44-47).  

À bout de souffle (Al final de la escapada, 1960, Godard), pone al director por delante 

de la exposición argumental mediante el corte abrupto o jump cut, es decir, el cambio de plano 



   

 

  9 

sin motivación narrativa para ello. En el paradigma cinematográfico de la época, donde la 

cámara y el montaje debía ser invisible, se usa el jump cut en mitad de conversaciones para 

pasar de una intervención a otra filmadas en el mismo plano, evidenciando la existencia de un 

montaje en lugar de ocultarlo. (Neupert, 213) También aparecen en la película mecanismos 

artificializadores como, la ruptura de la cuarta pared por parte del protagonista, que se dirige al 

espectador hablando a cámara. La aparición de un narrador omnisciente o de estructuras 

temporales subjetivas, como las de Cleo de 5 à 7 (1962), de Agnés Vardà, acentuaban el papel 

autoral en el cine.  

 

2. Estudio filmográfico 

Análisis de Lazzaro Felice (2018) 

El marco social, las clases y el trasfondo neorrealista 

 

La estructura del film es bimembre, es decir, que se separa en dos partes diferenciadas 

por la muerte y resurrección del protagonista. Por tanto, al pasar años entre una parte y otra, se 

muestra la realidad social de dos momentos históricos. La primera parte del film, que describe 

la vida en Inviolata, es merecedora de muchas comparaciones con la tradición neorrealista. La 

puesta en escena de esta pequeña aldea ya refleja la jerarquía de dominación de en la que 

Lazzaro parece ocupar el último eslabón de forma unipersonal. Situada en el entorno rural 

italiano (del centro o sur de la península), Inviolata se caracteriza por dos zonas muy 

diferenciadas. Debajo de una pequeña colina viven los campesinos hacinados en un edificio 

comunal, donde todos duermen bajo el mismo techo en habitaciones atestadas de camas. Justo 

al lado se encuentran las plantaciones de tabaco en las que grandes y pequeños trabajan sin 

descanso para cumplir las exigentes cuotas impuestas por la marquesa Di Luna. Dicha 

marquesa, vive en una casa señorial en decadencia en lo alto de la mencionada colina, vigilando 

siempre a los campesinos en cautividad. Mueblería pesada, decoración propia de principios del 

siglo XX, signos de nobleza como escudos, cortinas, amplias escaleras y distintas obras 

religiosas, forman el espacio donde viven la señora y su hijo, todo ello suspendido en el tiempo, 

como aferrado a un mundo que ya no existe. La casa y todos los elementos en su interior 

parecen reflejar una jerarquía casi feudal en su aislamiento social y la ceguera moral en su 

aridez, contrastando con la vida natural del exterior de la aldea y con la comunidad social que 

forman los campesinos.  



   

 

  10 

La calidad de vida de los campesinos depende exclusivamente de su capacidad para 

llegar a dichas cuotas, lo que resulta imposible debido a que se acumulan, por lo que 

prácticamente nunca reciben nada de la marquesa o de su comendador. La falta de recursos se 

observa en muchas de las escenas. En una de ellas, nada más comenzar la película, vemos cómo 

parecen compartir una bombilla entre varios de los compartimentos del edificio en el que viven, 

en otra en la que se celebra el compromiso de dos jóvenes, solo tienen un austero plato de 

aperitivos y una copa de vino que reparten entre todos y de la que Lazzaro no llega a beber una 

gota. Mientras tanto, la villa de la marquesa goza de todos los bienes que podían tener las 

viviendas acomodadas decimonónicas, entre los cuales abunda la comida de calidad y el tabaco 

(todo ello producto del trabajo de los campesinos). En la vestimenta vemos también esta 

dicotomía socioeconómica. Por un lado, los campesinos, de forma anacrónica, casi brechtiana, 

parecen vestir como sus homólogos de primera mitad del siglo XX: boinas y pañuelos en la 

cabeza, camisas sin mangas, pantalones y batas de trabajo, niños semidesnudos... Contrasta 

notablemente la forma de vestir de la marquesa y su hijo. La primera se caracteriza por trajes 

de dos piezas propio de una señora, y su hijo, enfatizando la anacronía y el extrañamiento, 

parece vestir con la ropa juvenil propia de los años 80: camisas de coloridos estampados, 

chupas de cuero, gomina en un pelo que parece teñido… La caracterización de los personajes 

parece dictada por una fuerte separación entre un pasado rural y un futuro “a la moda”.  

El elenco que forma el campesinado, a excepción de algunos personajes centrales, está 

formado por actores no profesionales. Y no es que formen parte de una escenografía humana, 

si no que muchos de ellos intervienen de forma directa en la acción y en el diálogo, como es el 

caso del hijo de unos 3 o 4 años de Antonia, una de las campesinas también muy joven, o de 

los labriegos que se encargan de rendir cuentas al comendador de la marquesa.  

Todos estos elementos siguen los preceptos del neorrealismo, ya no solo por el uso de 

actores no profesionales, parte fundamental, si no por la descripción casi documental de las 

labores que los campesinos realizan cada día. La forma en la que se describe este paradigma 

de explotación laboral descarnada está sustancialmente influenciada por la perspectiva 

neorrealista. Los campesinos aparecen de forma recurrente en planos de conjunto (planos 

generales que no muestran un paisaje geográfico, si no que representan un grupo de individuos, 

un “paisaje humano”) (Anexo 7) en los que en muchas ocasiones se agolpan muchos de ellos 

en las precarias habitaciones de la vivienda, con una sola fuente de luz. Muchas de las 

secuencias que describen el trabajo en los campos de cultivo de tabaco o cereal, de viveza 

documental en la sumisión de los campesinos en un trabajo donde solo cuentan con maquinara 

rudimentaria bajo una iluminación natural de un sol inclemente, pero con ciertos matices 

idílicos en su quietud. En un momento dado, la trilladora, al comenzar a expulsar briznas de 



   

 

  11 

maíz, crea una lluvia sui generis que cubre a los trabajadores, lo que invade la secuencia 

cotidiana de una abstracción pasoliniana. (Anexo 8). Estas dos vertientes, la poética pasoliniana 

y el realismo de Zavattinni corren en paralelo durante la primera mitad del metraje  

La crítica social en gran parte de la obra de Alice Rohrwacher y, en especial en Lazzaro 

felice se da de forma implícita, es decir se muestra, no se trata abiertamente, aunque sí se 

encuentre prácticamente en cada una de las secuencias de su cine. En este aspecto hace 

presencia uno de los elementos que le ha valido a la película (y a gran parte de la filmografía 

de Rohrwacher), el adjetivo de “mágico”, acompañando al de “neorrealista” que hemos 

mostrado anteriormente. Aunque se tratará en profundidad en un apartado posterior, este 

aspecto supersticioso que marca la obra de la cineasta italiana se hace notar en el comentario 

social que se da en el film. Uno de los habitantes de la aldea, llamado Catirre, desentona entre 

la uniformidad de los habitantes. No lo vemos trabajar como hacen sus congéneres y lo vemos 

siempre vestido con una larga gabardina, algo poco práctico para el arduo trabajo manual. Y 

es que este personaje actúa entre la comunidad como una especie de guía espiritual, con 

arrebatos místicos. Habla en repetidas ocasiones de los lobos que rodean Inviolata, y menciona 

un “árbol maldito” cuando el marqués Tancredi desaparece al fingir su secuestro. En una de las 

secuencias en las que aparece Catirre, mientras los campesinos descansan después de una 

jornada de duro trabajo bajo la atenta mirada de la marquesa 

 

Justo después, sopla, y conmina al resto de campesinos a soplar jocosamente. Y es que 

el soplido, junto con estos versos, es un gesto recurrente de los campesinos hacia los marqueses 

o el capataz. El breve poema (Anexo 1), que en un tono sarcástico se refiere a la marquesa 

como “serpiente venenosa”, se puede entender como una crítica a la clase dominante, cuyo 

éxito es pasajero y siempre a merced de la astucia de la clase dominada. El gesto de soplar 

hacia el capataz, cuando este no permite a la pareja de prometidos salir de Inviolata, o hacia el 

joven marqués, cuando este se acerca a ellos despectivamente con su caniche, es una forma de 

contestar a los poderosos sin utilizar la palabra, una forma de réplica ante las injusticias que 

los poderosos cometen hacia ellos. Es así hasta tal punto que, en las escenas mencionadas, en 

esta forma de soplar, el viento se levanta y parece “expulsar” a los que representan el estrato 

más alto de esta jerarquía de explotación, en la que Lazzaro, el protagonista, representa el 

extremo de dichas formas de control, siendo a su vez responsable de más tareas, si cabe, que el 

resto de los habitantes 

A pesar de dicha explotación, la comunidad rural, mantiene una armonía casi primitiva 

en el desconocimiento de su naturaleza servil. Es en parte una romantización de la vida rural 

en este espacio detenido que representa Inviolata, que presenta en parte cierta estética propia 



   

 

  12 

del cuento (el peligro acechante en el bosque, una marquesa abiertamente maligna y su 

caprichoso heredero, un desconocimiento total del exterior, etc). Emma Wilson advierte en su 

reseña sobre La chimera de la importancia que tiene el hecho de compartir el sueño en el mismo 

lugar, y en ocasiones el mismo lecho, en la filmografía de Rohrwacher. En este film, tal motivo 

se encuentra temprano en su metraje, en la escena en que las chicas, son despertadas por la 

serenata del novio de Mariagrazia, que las despierta a todas. Cuando Lazzaro enferma después 

de ser reprochado por Tancredi, se da una secuencia en la que se le busca con dificultad entre 

las diferentes habitaciones un lugar para dormir, asistiendo el espectador a un seguido de planos 

en los que destaca el sueño comunal de los campesinos.  “Como dije antes, las comunidades y 

las familias son una preocupación constante para mí y debería serlo para todos. ¿Cómo poder 

estar todos juntos? ¿Como podemos hacer una contribución a nuestra memoria colectiva?” 

(Atehortúa, 170) 

Todo cambia cuando en el ecuador del film, Inviolata es descubierta por las autoridades 

a razón de una llamada de la hija del capataz, prendada de Tancredi y angustiada por su 

desaparición. Los carabinieri que se encuentran con esta sociedad cautiva se sorprenden de la 

condición en la que sobreviven los campesinos, el hacinamiento, la explotación laboral y la 

necesidad de escolarización de los menores. Rápidamente los campesinos son llevados fuera 

de la villa hacia la sociedad en la que estos sufren para cruzar el río que creen encantado y que 

separa Inviolata del resto de la sociedad. Se hace evidente la subyugación no solo física hacia 

este sistema monárquico sui generis, sino también de la manipulación psicológica de la que 

son víctimas los campesinos.  

Lazzaro, ausente en este proceso de relocalización de la comunidad campesina dado 

que se precipita por un peñasco, renace en una Inviolata desolada, deshabitada, invadida por la 

naturaleza. En las ruinas de la casa señorial, antes habitada por los marqueses, Lazzaro se 

encuentra con dos ladrones que desmantelan las riquezas que quedan. En línea con esa 

bonhomía sin límites que lo caracteriza, ayuda a los asaltantes a sustraer las riquezas de la casa. 

Desde entonces vemos como el protagonista, sin nadie en el mundo, realiza una travesía hacia 

la metrópolis, en la cual comenzamos a ver signos de modernidad. La torre de 

telecomunicaciones con la que se encuentra, que ya se veía años atrás desde Inviolata y era 

objeto de explicaciones fantásticas por parte de los campesinos, ahora se hace presente como 

un punto de entrada hacia el mundo contemporáneo, lo que marca significativamente el cambio 

de paradigma en el paisaje del film. En su llegada a la urbe, Lazzaro se va encontrando con 

diferentes grupos de migrantes a los que se une, en una clara analogía a dos fenómenos clave: 

el éxodo rural que se dio en la Italia del milagro económico entre los años 50 y 70, crisis 

migratoria propia del siglo XXI que se da desde el llamado “sur global” hacia los países más 



   

 

  13 

desarrollados económicamente, teniendo en cuenta las diferentes etnicidades que se pueden ver 

en estos migrantes a los que sigue Lazzaro. Rohrwacher expone entonces una analogía entre 

estos dos movimientos migratorios, que unen a su vez pasado y presente “Con el tiempo, la 

obsesión con la inmigración en mi país se ha convertido en racismo. Por ello me ha parecido 

muy importante invertir esta relación en mis películas y mostrar a los propios italianos como 

extranjeros en su propio país” (Atehortúa, 165) 

La sociedad moderna a la que llega Lazzaro no es tan diferente de la que se daba en 

Inviolata, ya que muestra una jerarquía de poder establecida con aún más persistencia incluso. 

Los migrantes son rápidamente afectados por una jerarquía económica que menosprecia su 

trabajo. Y es que Lazzaro se encuentra con un malogrado Nicola (el antiguo capataz de 

Inviolata), que ofrece trabajos de temporero y remunerados con salarios paupérrimos a los 

migrantes, que se ven obligados a aceptarlos por las duras condiciones económicas propias de 

la sociedad capitalista actual y por la ineficacia de los mecanismos de integración.  

Otra prueba de ello es cuando el protagonista vuelve a encontrarse con un reducido 

grupo de antiguos habitantes de Inviolata, ahora convertidos en marginados por la sociedad 

contemporánea. Aunque malviven en un depósito abandonado en las afueras, muchos de ellos 

ya en edad provecta, aceptan la llegada de Lazzaro, sobre todo por influencia de Antonia, que 

reconoce lo milagroso de la vuelta de Lazzaro.  

 Aunque esta comunidad marginal tiene conciencia de su condición de víctimas por lo 

que entonces ya se conoce como “Il Grande enganno” (en referencia a su cautividad en 

Inviolata), estos no han recibido compensación ninguna, y se ven obligados a subsistir del poco 

beneficio que da la venta callejera de bienes robados de la casa de la marquesa Di Luna, 

conseguidos por los ladrones mencionados anteriormente, ahora parte de la comunidad. Gracias 

a los conocimientos del mundo natural del protagonista, Lazzaro se vuelve útil para la 

comunidad ya que es capaz de detectar vegetales comestibles entre el paisaje urbano de la 

periferia empobrecida, lo que revitaliza esta pequeña sociedad.  

La conexión con el film de Vittorio De Sica, Miracolo a Milano, de 1951, es básica 

para entender esta parte del metraje. Protagonizada por Totó (Francesco Golisano), una especie 

de extraterrestre que poco después de llegar a la Tierra se ve huérfano de su madre adoptiva y 

arrojado a la ciudad sin ninguna forma de subsistir. La bondad extrema de este personaje enlaza 

con la de Lazzaro, aunque la película, de un aspecto más próximo a la comedia o a la fantasía, 

retrata su humildad con cierta intención caricaturesca. Aunque no se puede hablar de un film 

plenamente neorrealista, Miracolo a Milano no abandona en ningún instante la crítica social 

(está escrita en parte por Cesare Zavatinni), ya que Totó organizará a las clases más bajas de la 

sociedad milanesa y construirá un pequeño pueblo de la nada en las periferias de Milán, en 



   

 

  14 

contra de los intereses de la burguesía adinerada. Aunque Rohrwacher no reconoce de forma 

directa la influencia de la obra de De Sica, sí la sitúa como una de sus películas predilectas 

(BFI, n.f).  

Dentro de esta sociedad, el diagrama de clases en esta segunda parte del film no se 

puede describir con la misma exactitud que la primera, ya que en este caso la jerarquía no se 

establece en base al poder de una pseudomonarquía, si no que resulta el producto de un sistema 

capitalista que conforma una clase marginal (los antiguos pobladores de Inviolata), una clase 

capitalista, representada principalmente por la banca, que cobra importancia en los últimos 

pasos de la película, y una clase media en las monjas de la iglesia, en la transeúnte que se acerca 

a los vendedores de antiguallas y en un Tancredi que, habiendo perdido toda su riqueza y 

estatus noble, culpa a la banca de su caída.  

La clase marginal que retratan los inmigrantes de Inviolata se ve también en su 

caracterización, ya que, por ejemplo, Lazzaro sigue con su vestimenta campesina a excepción 

de una especie de chaqueta de cuero. El resto de personajes visten ropas que bien podrían ser 

despojos de la moda actual: grandes anoraks, pantalones tejanos deshilachados, gorros de 

lana… Incluso cuando se visten elegantes para asistir a la cena que les propone Tancredi, sus 

ropas siguen siendo humildes, desfasada, pretendiendo emular una clase a la que no pertenecen.  

En cuanto a la representación estética de la ciudad, en términos de iluminación, el paso 

del campo a la ciudad es brusco, ya que pasamos de un sol inclemente que acosa a la vez que 

romantiza la vida de los campesinos a una nublada ciudad de luz grisácea y lluviosa, marcada 

por noches iluminadas por farolas de luz anaranjada en la noche. La propia iluminación interior 

adquiere un significado social ya que, especialmente en la ensoñación de Lazzaro durante la 

visita de Tancredi al contenedor que da cobijo a los inmigrantes de Inviolata, se hace notable 

el contraste entre las codiciadas bombillas en el campo y las bombillas de bajo consumo que 

da luz al mencionado depósito. Aunque también tiene que ver con las nociones simbólicas y 

líricas que tiene Alice Rohrwacher del cine, que se tratarán en la siguiente sección en cuanto a 

Lazzaro felice, la directora no difumina los límites entre lirismo y conciencia social: “Poetry 

can be politics,” Rohrwacher says of her film’s singular style, before hesitating. “No,” she 

corrects herself. “Poetry is politics! You can use the fairytale to be more universal in the 

political sense.” (Rohrwacher en The Skinny, 2019).  

Lo trascendente en Lazzaro 

 

 Como ocurre en la cinematografía de Pasolini, la mirada tras la cual observamos a 

Lazzaro en Lazzaro Felice es una mirada subjetiva que no pretende describir la psicología del 



   

 

  15 

personaje, sino que desarrolla la mirada subjetiva de la autora sobre Lazzaro. Para representar 

la mirada del mundo que tiene, Rohrwacher crea un personaje desde el que desarrolla su 

reflexión social. Para realizar su discurso sobre el mundo actual, Rohrwacher ve necesario 

articular un discurso sobre el pasado (en especial el momento de la desaparición de la aparcería 

como pŕactica en Italia o mezzadria). Gracias a la figura de Lazzaro, Rohrwacher se permite 

realizar esos juicios políticos, ya que este no juzga nada ni a nadie, sino que corresponde a una 

mirada inocente en su máxima expresión: “Entonces entendí que esta era una historia que podía 

estar llena de juicios, porque comprendí que en este proceso histórico de migración hay 

responsabilidades sociales y políticas, y la única forma de contar una historia como esta era a 

través de un personaje que no tuviera ningún tipo de juicio en su mirada, que fuera como un 

bebé, ese es Lazzaro (158, Atehortúa). Sin embargo, más allá de una caracterización de pureza 

infantil, la película articula diversos mecanismos que hacen de Lazzaro no solo un testigo, sino 

una creación singular en el cine actual.  

 El rasgo más notable de Lazzaro es una infinita bondad. Tanto es así que se podría decir 

que roza la idiotez, teniendo en cuenta que es a su vez explotado tanto por la marquesa Di Luna 

como por sus homólogos en Inviolata. Lazzaro realiza las tareas que nadie desea hacer (lleva a 

su abuela en brazos a todos lados) y trabaja más de lo que se pudiera resistir, todo ello sin una 

sola queja, ya sea utilizado como mulo de carga por Nicola o ridiculizado por Antonia (en la 

escena en la que pide que traiga café a las trabajadoras, pero estas se olvidan y dejan plantado 

a Lazzaro cargado de vasos). Como ocurre constantemente durante el largometraje, Lazzaro 

cree ciegamente en las palabras de sus allegados, como si fuera incapaz de ver la maldad, de 

ahí que se deje utilizar por Tancredi cuando este planea su falso secuestro. Esta benevolencia, 

solo reconocida por Antonia después de la resurrección del protagonista, lo hace un personaje 

fuera del tiempo y de su contexto social. En términos de puesta en escena en cuanto al 

acercamiento al protagonista, Rohrwacher explica: “En Lazzaro Felice decidimos además no 

hacer uso de las máscaras del recuadro. Decidimos hacerla con un recuadro abierto. Con Hélène 

Louvart, la directora de fotografía, tomamos la decisión de no esconder nada, de dejar el cuadro 

tal y como es, sin hacerle correcciones. Lazzaro es un personaje que no tiene nada que ocultar, 

así que queríamos darle el mismo tratamiento a la imagen" (Atehortúa, 168). Ambos autores 

describen un proceso de creación de imágenes en el que el retrato frontal, sin utilización de 

máscaras (entiéndase como herramientas de corrección en la post-producción, como la 

corrección del color o a la modificación del encuadre de la imagen), es decir, de pretensión 

realista, para transmitir un discurso subjetivo.   

En el primer plano de la película, vemos una escena nocturna en la que a lo lejos 

observamos a Lazzaro quieto, abstraído, al que llama uno de los campesinos, que le recrimina 



   

 

  16 

que otra vez se ha quedado “atontado”. Hay convincentes razones para creer que más que una 

respuesta basada en la psicología, la encontraríamos en elementos relacionados con lo 

sobrenatural, con lo trascendente. Y es que hay varios indicios que hacen de Lazzaro un 

personaje fuera de la realidad material. Obviando el hecho de que resucita a la mitad del film, 

haciendo honor a su nombre (en la Biblia, Lázaro es el hombre a quien Jesús resucita en uno 

de sus milagros), solo una vez vemos a Lazzaro ingerir un alimento o bebida, no parece agotarse 

nunca de trabajar, ni se muestra ningún plano en que duerma (excepto cuando enferma, lo que 

se tratará más adelante), tampoco se menciona si tiene madre o padre, solo que tiene una abuela. 

 Las referencias cristianas son hasta cierto punto obvias, ya en el nombre de Lazzaro se 

encuentra la idea de la resurrección, y en el relato se pueden encontrar elementos icónicos de 

carácter bíblico como el retrato casi paradisíaco de la aldea como un paraíso primigenio y 

aunque el film ha sido descrito como una fábula por su directora, se podría decir que guarda 

alguna similitud con la parábola, en su reflexión moral y la descripción típica del protagonista. 

El paralelismo con el relato hagiográfico de San Francisco de Asís y el lobo de Gubbio es 

también una referencia clave, dado que, en un pueblo atemorizado por el exterior, y en 

específico por el lobo, Lazzaro parece guardar una relación a muchos niveles con este. Lazzaro, 

muerto durante años después de caer por un acantilado, resucita milagrosamente tras la 

aparición de un lobo. Antonia, durante su “éxodo” de Inviolata, le cuenta a su hijo la historia 

del viejo y el lobo (Anexo 2) 

  La historia es una derivación del relato de San Francisco con el lobo, pero en este caso 

se equiparan la figura del santo con el lobo, siendo ambos desvalidos. La figura del lobo en el 

film aparece en una secuencia anterior, cuando Tancredi y Lazzaro pasan tiempo juntos 

mientras el marqués se oculta en una cueva que le sirve de refugio ocasional al protagonista 

(un elemento cercano al ascetismo). En esta escena, los dos jóvenes aúllan llamando al lobo, 

intentando comunicarse con él, aunque el protagonista lo hace a duras penas . Más importante 

aún, al final del film, vemos como en el momento en que Lazzaro es apaleado por los clientes 

del banco, aparece por sorpresa un lobo, como testigo de su martirio, y éste sale corriendo, 

atravesando calles y carreteras, significando su alma. En el proceso de “santificación” de 

Lazzaro, vemos como al llegar a la ciudad y encontrarse con los inmigrantes de Inviolata, 

Antonia, que en la primera parte del film lo trataba con cierto desdén, se arrodilla ante el hecho 

de que Lazzaro mantenga la misma apariencia física que tenía años atrás en Inviolata (Anexo 

11). Alice Rohrwacher expresa su perspectiva religiosa del siguiente modo: “Creo que, si un 

santo apareciera hoy con una llamada a otra forma de existir, si apareciera en nuestras vidas 

modernas, tal vez ni siquiera lo reconoceríamos o tal vez nos libraríamos de él, sin pensarlo”.  



   

 

  17 

 Las decisiones formales sustentan esta simbología religiosa. El ejemplo más notable es 

la referencia a La Passion de Jeanne d´Arc (1928) de Carl Dreyer, en la secuencia en que, en 

un singularísimo primer plano de la cara de Lazzaro, los campesinos tocan su frente (como en 

un acto de veneración) cuando éste enferma gravemente (Anexo 9). Teniendo en cuenta que la 

película de Dreyer trata del juicio a Juana de Arco, y que es reconocida por el naturalismo 

desgarrador de los primeros planos a la actriz María Falconetti, que interpretó a la santa, la 

perspectiva santificadora de Lazzaro fue captada por una parte de la crítica. Otra referencia en 

lo formal a Dreyer, se da en el plano en que Lazzaro se sitúa encima de una colina, de la misma 

forma que lo hacía Johannes en Ordet (1955), personaje que cree ser Jesucristo. (Rodríguez, 

125).  

 La directora de fotografía de Lazzaro felice, Helene Louvart, describe su acercamiento 

al personaje de la siguiente manera: 

 

“Establecimos tres formas diferentes de filmar, y cada escena solo tenía una o dos de las tres 

formas de filmar. La primera fue una cámara cercana al hombro que sigue las acciones y los 

personajes de forma normal y sin ningún punto de vista particular: estamos con Lazzaro y con 

el grupo de personas, y estamos filmando «justo lo que está pasando frente a nosotros». La 

segunda es una cámara de pie, fija, panorámica o viajera donde nos acercamos a él, con una 

distancia focal más ajustada que solo encaja a Lazzaro en el grupo; o, incluso si está solo, está 

«desapegado» del contexto circundante. Generalmente en ángulo bajo. Él está, en cierto modo, 

«magnificado» por el entorno, es decir, por la forma de mirarlo. Luego, la tercera forma de 

filmar es una noción de punto de vista que se aleja claramente de la narración, con marcos más 

amplios y, con mayor frecuencia, en altura. Un poco como una «entidad» observando a 

Lazzaro” (AFC, 2018). 

 

Se pueden entender estas tres formas de acercamiento como tres formas de narrar 

visualmente: la primera, cámara en mano, corresponde a los fragmentos que retratan la vida en 

comunidad de Inviolata, aparezca o no Lazzaro, algo de una fuerte voluntad documentalista 

(en la sección anterior se aborda esta perspectiva). La segunda correspondería a la gran 

variedad de primeros planos que se realizan casi exclusivamente a Lazzaro, en los que nos 

acercamos al rostro del personaje en la medida que podemos averiguar lo que siente o piensa. 

La tercera forma de grabar resulta mucho más alejada del personaje que las otras y que 

muestran los momentos menos densos argumentalmente, pero de mayor carga impresionista, 

emotiva.  

 Cuando hablamos de la relación de Lazzaro con una entidad, esta parece cobrar distintos 

significados a través de diferentes elementos. Hay que tener en cuenta la importancia del 



   

 

  18 

mundo natural en el film, y no solo del lobo del relato franciscano. En la primera secuencia, en 

que Lazzaro es forzado a vigilar a las gallinas mientras que el resto de aldeanos celebran el 

compromiso de los jóvenes, Lazzaro se dirige a la luna al ver que no lo piensan sustituir en su 

guardia y le dice con expresión casi infantil “No me escuchan”. Esta relación con la luna 

culmina en la penúltima secuencia de la película, donde Lazzaro, profundamente afligido por 

haber sido ninguneado por Tancredi, al que cree su “medio hermano”, llora en soledad, siendo 

la luna el único testigo de esta dolorosa estampa. Sobre esta escena, hay otro elemento que 

destaca el papel de lo natural en la película, y es que cuando Lazzaro llora (Anexo 12), lo hace 

sobre un parterre de césped artificial y un árbol igual de sintético, naturaleza que nada tiene 

que ver con los campos y árboles bajo los que se cobijaba Lazzaro en Inviolata. En la escena 

anterior a ésta, justo después de ser despreciado por Tancredi, Lazzaro se ve atraido por la 

música litúrgica de una parroquia. Al entrar Lazzaro y el grupo de inmigrantes en la iglesia 

para escucharla mejor, son rápidamente increpados por una monja y expulsados del lugar. No 

obstante, la música del órgano, como si ésta prefiriera seguir al protagonista, abandona 

parroquia y sigue a los abatidos campesinos, lo que dignifica a los marginados. La secuencia 

hace de Lazzaro un santo ateo más parecido al burro protagonista en Au hasard Balthazar 

(1966), de Robert Bresson, alejado de cualquier organización o concepción de una creencia 

excluyente. 

 La ciudad es para Lazzaro un páramo, en el cual la flora se abre paso a duras penas 

entre las grietas del cemento o en los bordes de las vías de tren. La propia directora ha expresado 

en numerosas ocasiones su preocupación por la ecología. “È chiaro che se metto nei film delle 

tematiche che riguardano l’ambiente lo faccio da cittadina, non da regista. Lo faccio perché ho 

gli occhi aperti e non posso far finta di niente. Non riesco a raccontare una storia senza 

coinvolgere il mondo che mi sta attorno, che io vivo. Alla base delle guerre, delle migrazioni, 

di tantissimi conflitti c’è il dramma ecologico” (Sentieri Selvagi, 2024).  Y es que muchas de 

las escenas en que se adopta este punto de vista alejado de la narración son las que muestran el 

sufrimiento de Lazzaro. Cuando el marqués involucra a Lazzaro en su secuestro, éste le 

recrimina al protagonista que lo abandona, a pesar de que el protagonista carga con gran parte 

del trabajo en Inviolata, se encuentra en linea con la naturaleza caprichosa del marqués. Que 

Tancredi, su mezzo fratello, le recrimine este tipo de cosas, provoca en Lazzaro una fuerte 

desazón. Tanto es así que el protagonista se recluye en sí mismo, quedándose petrificado 

(Anexo 10) en un solo lugar, igual que como lo encontramos en la primera escena del metraje. 

Además, el tiempo parece responder a la situación espiritual de Lazzaro, ya que empieza a 

llover copiosamente mientras este pasa este doloroso y quieto trance, lo que provoca la 

enfermedad de Lazzaro. En estos momentos de ausencia del personaje se muestra la 



   

 

  19 

incapacidad de poder gestionar el egoísmo del mundo que le rodea. Al principio de la película, 

cuando aún estamos conociendo a Lazzaro, asistimos a la jornada de cosecha del tabaco en la 

que Lazzaro va de aquí para allá en ayuda de todos. Durante en esta secuencia, escuchamos 

como entre las matas de tabaco, se le llama en susurros, seguramente son los niños de la aldea, 

pretendiendo jugar, pero lleva a una escena de un subrayado onirismo lírico, en la que Lazzaro 

en su inocencia, busca la fuente de los susurros mientras sigue a los niños. Este tipo de escenas 

hacen de Lazzaro uno con la naturaleza, con el mundo primigenio que le rodea en esta Inviolata 

ideal. Lazzaro morirá en un lugar que no se parece en nada a este mundo natural, siendo 

linchado en al banco por los clientes, que confunden el tirachinas que le regala Tancredi en la 

primera parte del film con un arma (Anexo 13). Este final no se puede considerar menos que 

un martirio para un personaje cuya bonhomía es parte fundamental de su esencia. En el mundo 

de Lazzaro Felice (y quizá en el que vivimos a día de hoy), la sociedad no está preparada para 

la inocencia que define al personaje y se ve castigado por ello.  

Para Rohrwacher, esta conexión perdida con el mundo natural que representa Lazzaro 

es análoga al abandono del Paraíso. Comparándolo con frescos como el de Massano, en los que 

se representa a Adán y Eva, el ser moderno ha perdido la conexión con lo que le rodea, con un 

paraíso que no se encuentra en el cielo, si no en la tierra que habitamos (BAFTA, 2024). La 

nostalgia por un idealizado mundo pre-mercantilizado se encarna, pues, en el Lazzaro de 

Rohrwacher. La perspectiva trascendental de Lazzaro Felice, no se articula únicamente en base 

a la simbología católica, sino también en la idea de una relación perdida con el mundo natural 

y una forma primigenia de ver al otro. 

 

Análisis de La chimera (2023) 

El pasado mitológico y la vorágine del capitalismo.  

 

El último largometraje de ficción de Alice Rohrwacher, trata temas similares a los que trabaja 

en Lazzaro Felice, no obstante, la forma de abordarlos es totalmente distinta a su obra anterior. 

Como ya se explica en páginas anteriores, el materialismo y el sistema capitalista en general 

opuesto frontalmente a un pasado idealizado, considerado más humano, es un foco de atención 

fundamental en el acercamiento de la directora al mundo de sus películas. En La chimera el 

sistema materialista no se encuentra, en esta película, representado en unas clases dominadoras 

y dominantes, si no en la existencia de una ideología survivalista en la que el enriquecimiento 

es un motor individual. Los tombaroli que trata la película, corresponden a una práctica 



   

 

  20 

criminal que se popularizó en los años 50 en Italia y que se dio durante un largo período, hasta 

que se comenzó a perseguir por parte de las autoridades entre los años 80 y 90. Se trata del 

saqueo organizado del abundante patrimonio cultural del que goza la península por bandas y 

organizaciones que llevaban sus botines al mercado negro. Normalmente robando tumbas 

etruscas (de ahí el nombre de tombaroli), famosas por los ajuares funerarios que contenían, 

muchos habitantes en las zonas rurales empobrecidas de la Toscana, Umbria o el Lacio se 

sustentaban gracias a esta práctica. Así lo explica el fenómeno de los tombaroli la directora en 

una entrevista: “Entendí que, aunque ellos se vieran como depredadores, ladrones, subversivos, 

y a contracorriente, en realidad eran los hijos sanos de un sistema enfermo, de un mundo 

materialista que ya no cree en nada y que, por lo tanto, abre la posibilidad a entrar en estas 

tumbas; a robar, porque todo se ha convertido en mercancía para comprar y vender” (El Diario, 

2024).  

 La forma de abordar estos grupos criminales en el film responde a dos voluntades por 

parte de la directora. Primeramente, una visión romántica del ladrón, ya que los tombaroli son 

retratados como una banda alternativa, heterogénea, que buscan escapar de un sistema laboral 

que solo se recompensa con la degradación física (en la escena en la que Arthur vuelve con sus 

antiguos compañeros, éstos lo persuaden mostrándoles la decrepitud física de un campesino). 

Con la riqueza suficiente para subsistir y pagar sus vicios, se consideran seres libres, sin 

ataduras, viajando de un lugar a otro en busca de objetivos. Sobre todo, durante la primera 

mitad del film, vemos las “expediciones” de los tombaroli como si fuera una aventura 

romántica, atravesando bosques y campos o bebiéndose sus ganancias. 

 Por otro lado, paralelamente a esta romantización, sobresale una perspectiva mucho 

más distanciada sobre los tombaroli, brechtiana, ridiculizando en gran medida la perspectiva 

heroica que tienen sobre sí mismos. Así describe Walter Benjamin los presupuestos 

distanciadores del teatro de Brecht: “Su forma básica es la del shock, con que las diversas y 

bien recortadas situaciones se encuentran unas con otras. Las canciones, los carteles, las 

convenciones gestuales enfrentan a una situación con otra. Así surgen intervalos que 

contribuyen a destruir la ilusión del público. Paralizan su tendencia a la proyección 

sentimental.” (Benjamin, 7, 1966). Es posible encontrar en el film diversos recursos 

artificalizados, condensados en la escena que precede a un montaje que mostrará las peripecias 

de éstos tombaroli. Aparece en primera instancia un cartel teatral, con las caras de los 

integrantes de la banda mientras que los tombaroli beben y disfrutan de sus ganancias en un 

bar costero. Justo después, asistimos a una pieza musical (Anexo 3) a la que los mismos 

personajes también atienden. Entonces, el espectador, así como los personajes, escuchan una 



   

 

  21 

crítica a sí mismos, incluso adelantando acontecimientos que todavía no han ocurrido en el 

transcurso de la obra, como su desgraciado final (Anexo 14). La canción acaba con el siguiente 

estribillo “Así que con esta situación ¿Cómo vamos a juzgarlos? El tombarolo es solo una gota 

en el mar”. Como se puede ver, la canción elabora una crítica sobre los propios tombaroli, 

considerándolos, como explica la directora, en uno de productos del sistema capitalista. Y no 

son solo los elementos puramente brechtianos los que hacen tomar distancia del relato para 

favorecer la distancia crítica, si no que este distanciamiento se también a través de técnicas 

puramente cinematográficas que tienen mucho que ver con las irreverencias de la Nouvelle 

Vague. Sobre todo, en la primera mitad del film, encontramos muchos usos del montaje que 

banalizan las vicisitudes de los tombaroli: abundan los cortes por salto, la paralización del 

plano por completo o la aceleración del metraje para su comicidad (es notable durante la 

persecución por parte de la policía, recordando a los Keystone cops, los policías en comedias 

de principios de siglo). El distanciamiento por medio de recursos desnaturalizadores se daban 

en la Nouvelle Vague como reivindicación del director como figura autorial, en La chimera el 

motivo es la crítica hacia la banda de tombaroli . La directora explica de forma muy ilustrativa, 

que su acercamiento a antiguos grupos de saqueadores (conoció a algunos en persona según 

cuenta) le produjo cierta ternura, dado que se veían a sí mismos como “heroes de la noche”, a 

pesar de ser a ojos de Rohrwacher “engranajes” del mismo sistema al que evitan. (D´A, 2024) 

Spartaco, la compradora de arte, aunque claramente es el personaje más adinerado del 

film (el nombre del personaje hace una referencia sarcástica al film de Stanley Kubrick), pero 

no se opone tanto a la banda, y de eso se da cuenta Arthur, el protagonista, que bajo su punto 

de vista se nos muestra, en el último tercio del film, una secuencia en la cual tanto Spartaco 

como los tombaroli se ladran como si fueran perros cuando discuten sobre la venta del busto 

robado. (Anexo 16) Una forma clara de cómo el materialismo, además de crear jerarquías, es 

también una fuerza animalizadora dentro del ser humano.  

En otra posición moral e ideológica distinta se encuentra Italia, inmigrante (aunque no 

se menciona directamente, se interpreta por su acento, por sus menciones a plantas originarias 

de Brasil y en un momento dado habla algo de portugués) que vive en casa de Flora. Italia 

parece ser engañada por Flora, que la admite como estudiante de canto, aunque más bien la 

utiliza como criada, como mencionan las hijas de la señora. La faceta naive del personaje 

perdura hasta que vemos que es Italia la que se aprovecha de Flora, ya que ésta esconde a sus 

hijos en el piso superior de la casa, al cual Flora no puede llegar por sus dolencias. Italia se 

posicionará estrictamente en contra de la forma de vida tombaroli ya que ésta sí que tiene en 



   

 

  22 

consideración la vida espiritual (se habla de este aspecto en el siguiente apartado). Por esta 

razón Italia se apartará de los saqueadores, y ocupará una estación abandonada junto con sus 

hijos. Lo hace ya que, desde su postura inocente, llega a cuestionarse la naturaleza de lo público 

cuando, en un paseo con Flora y Arthur, llegan a dicha estación y pregunta a Flora si lo público 

es de “todos o de nadie”. Con un grupo de mujeres, restaurarán la estación haciendo de ella un 

hogar, organizando una especie de comuna matriarcal. La película refuerza la idea de triunfo 

en este alejamiento de la sociedad materialista, en lo práctico y en lo ideológico, cuando se 

advierte el contraste entre la primera vez que vemos a Italia y cuando la vemos por primera vez 

al mando de dicha sociedad alternativa. En el primer encuentro vemos como Italia desmonta 

una silla para alimentar el fuego de casa de Flora. En cambio, cuando la vemos comandando 

esta comuna la vemos arreglando una silla, como parte de la restauración del lugar para hacerlo 

habitable. 

Arthur, antihéroe entre la superficie y el subsuelo 

 En La chimera damos con un protagonista que desde el principio en tensión entre dos 

mundos: uno superficial, propio de los tombaroli y otro marcado por un pasado doble, el que 

conforman el pasado que le une a Beniamina, su novia fallecida, y un pasado mucho más lejano, 

ligada a la idealización de un pasado espiritual en la cultura etrusca. El propio título juega 

simbólicamente con este significado ambiguo: por un lado, la quimera como la fantasía 

inalcanzable, la de encontrar a Beniamina, por otro lado, el don del protagonista, que le 

tormenta y a su vez glorifica entre los tombaroli. Arthur tiene una relación más compleja con 

los artefactos, o el “mundo de las almas” (en terminología del film), que el resto de sus 

compañeros. Primeramente, por su capacidad sensorial, casi mística, de detectar las tumbas 

etruscas. Hay referencias considerables al estado liminal, entre el mundo de los vivos y el de 

los muertos, en el que se encuentra Arthur. El póster principal de la película (Anexo 15), 

muestra un Arthur colgado, en clara referencia a la carta del tarot de “El Colgado”, a la que se 

atribuye un estado de suspensión. Dentro del film las referencias son varias. Por un lado, Italia 

señala con curiosidad que algunos árboles de alrededor de donde vive Arthur parecen personas 

enterradas boca abajo, con las piernas en la superficie. De la misma manera, cuando Arthur 

nota la existencia de una tumba, se invierte la imagen en el eje vertical, dejando el suelo en la 

parte superior y el cielo en la inferior y haciendo notar al espectador los momentos de 

trascendencia que vive el protagonista (Anexo 18). El momento más significativo en este 

aspecto, es el que muestra a los tombaroli en su hallazgo más significativo, cuando dan con lo 

que parece un santuario enterrado, donde encuentran una escultura intacta de lo que parece ser 

una deidad etrusca (Anexo 17) . Arthur, se ve aturdido por ella (quizá por su cierta similitud 



   

 

  23 

con el aspecto de Beniamina). Los tombaroli, casi como procedimiento habitual, seccionan la 

cabeza de la estatua, lo que parece enfurecer a Arthur, sin razón aparente, aunque este momento 

marca un antes y un después en la forma de ver el legado etrusco y sus connotaciones 

espirituales. En la escena en que discuten con Spartaco el precio del busto arrancado de la 

escultura, Arthur decidirá tirarlo por la borda del barco en que se encuentran, ya que éste, 

recordando lo que menciona Italia en la escena en que la banda encuentran el santuario, “hay 

cosas que no están hechas para los ojos de los hombres, si no de las almas”. Poco después se 

nos muestra a Arthur mientras se encuentra con lo que parecen proyecciones de los muertos, 

como si le persiguieran, preguntándole si ha visto el ajuar que había en sus tumbas. Además, 

Rohrwacher toma decisiones técnicas que refuerzan esta oscilación entre el mundo de los vivos 

y los muertos. Beniamina se nos aparece en secuencias de tiempo suspendido, fuera de la 

cronología de la trama, con una proporción de imagen distinta a la habitual en el film (la 

película esta filmada en su mayoría por una relación de aspecto o formato con una proporción 

de 1.66:1 o una proporción de 1.85:1, mientras que estas escenas de limbo, se dan en una 

proporción de imagen de 1.33:1). Además, destacan en el uso de este tipo de secuencias, los 

bordes desiguales, y en ocasiones incluso con filamentos que sobresalen de los límites de la 

imagen. Esto se debe a que, en ocasiones, la manipulación del celuloide mientras se rueda, hace 

que los bordes del mismo se desgajen y muestren imágenes con barras negras desiguales. 

Rohrwacher, consciente de ello, pretende dotar a algunas de estas secuencias en suspenso, de 

una imprecisión casi arcaica, ya que se daba con asiduidad en el cine mudo a principios del 

siglo XX. Al margen de las secuencias en las que aparece Beniamina, la directora hace uso del 

movimiento panorámico (es decir, el movimiento sobre el eje horizontal de la cámara o 

“paneo”) para introducir elementos irreales. La escena en la que se encuentra estos  

“fantasmas”, está formada por distintos paneos en los que se nos muestra un extremo y otro del 

pasillo del vagón de tren, y que permite introducir estas apariciones mientras el rostro 

apabullado de Arthur (también se dan este tipo de movimientos panorámicos en Lazzaro Felice, 

cuando el lobo aparece súbitamente en el banco, por ejemplo). Poco después de esta secuencia, 

mientras Arthur huye despavorido del tren ante esta situación, se nos vuelve a introducir, por 

medio de este tipo de movimiento de cámara, al cantante “brechtiano” que habíamos visto 

anteriormente, algo inverosímil, ya que no se ve anteriormente en el tren y no tiene sentido 

encontrarlo en el vagón de tren. Seguidamente canta una especie de moralina, en la que se 

propone una visión espiritual de las cosas, en lugar de una perspectiva materialista (Anexo 4). 

Por tanto, el movimiento panorámico, sirve le sirve a Rohrwacher tanto para introducir 

elementos fantásticos como para mostrarnos segmentos artificializadores de la narración. 

“Sucede que, para mí, entre la imaginación y la realidad, no hay una separación. […] Para mí 



   

 

  24 

la imaginación no es un parque de atracciones. Por el contrario, para mí las imágenes son como 

una catedral, un lugar de reflexión que puede revelarnos algo más sobre la realidad” (Atehortúa, 

169). 

 Otra gran referencia es la literatura clásica y sus mitos, ya que el argumento muestra 

paralelismos con el relato de Orfeo. En las Geórgicas, Orfeo viaja al inframundo para rescatar 

de la muerte a su amada. La incursión de Arthur en tumbas refiere a este viaje al inframundo, 

más aún teniendo en cuenta que en su último trabajo Arthur acaba reencontrándose con 

Beniamina, la Eurídice en cuestión (se da a entender que el protagonista muere sepultado, ya 

que va acompañado de una banda de tombaroli rivales que desean deshacerse de él). Otro 

símbolo clásico que remite a la literatura clásica no es otro que el hilo rojo que se va 

deshilachando del vestido de Beniamina en las secuencias de tiempo suspendido en las que ésta 

aparece. La relación el relato de Las Heroides, en las que Teseo sigue el hilo que Ariadna deja 

en el laberinto para que el héroe la encuentre es el mismo que vemos al final, gracias al cual 

Arthur vuelve hacia Beniamina, aunque sea muriendo. Volviendo a la cultura etrusca, la 

directora afirma “For the Etruscans, the priest was the person who was able to identify the 

future by watching the flight of birds. So I started filming them at first without rhyme or reason, 

but then, I understood that these birds knew Arthur’s destiny.[…] So that’s why it’s a crescendo 

of birds—[why] there are more and more birds.”. (Slant, 2024). La aparición de aves, que se 

da a lo largo de toda la película,  cobran importancia sobre todo en las mencionadas escenas de 

tiempo suspendido, pero especialmente en la última secuencia, en la que vemos palomas 

mirando a Arthur, cuando éste duda si entrará o no en la que será también su tumba.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

  25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

3. Conclusión 

 

La etiqueta de “neorrealismo mágico”, usada por gran parte de la crítica al referirse al cine de 

Alice Rohrwacher, es una simplificación de la variedad de elementos distintivos que presenta 

la directora en sus películas, en específico, en Lazzaro Felice y La chimera, los dos 

largometrajes más reconocidos de la filmografía de Rohrwacher. A pesar de que tiene 

considerables similitudes con el neorrealismo italiano, como su vocación esencialmente crítica 

y la pretensión realista mediante el rodaje en exteriores o el uso de actores no profesionales, la 

cinematografía de Rohrwacher no parece acotarse a los limitados preceptos del movimiento 

que nació en la Italia de posguerra, ya que articula su crítica bajo otros preceptos más 

complejos, los cuales se han desarrollado durante este estudio. El término “mágico” es 

impreciso cuanto menos, y parece más influenciado por la similitud con la literatura de Gabriel 

García Márquez que por un examen detenido de los films. Teniendo en cuenta que hay varios 

directores de talla que producen obras de calado realista y social (Ken Loach o Pietro Marcello) 

o que incluso lo difuminan con lo fantástico o lo insólito (Apichatpong Weerasetakul, Carlos 

Reygadas o Lucrecia Martel), el término “neorrealismo mágico”, no responde a una 

caracterización precisa, sino a un término generalista que pretende categorizar una perspectiva 

autoral concreta en una tendencia de forma similar a lo que se hizo con la Nouvelle Vague o el 

neorrealismo italiano.  

 

Anexo 

 

1. Che ti credevi, serpe avvelenata? Che io non avessi il controveleno? Un ceccane che m'abbia 

morsicato non mi sia medicato col suo pelo e non ti riuscì ad avermi finocchiato per ricopermi 

gli occhi col tuo velo. Hai rigirato tanto il tuo taleno, ma sei rimasta con le mani piene di vento. 



   

 

  26 

 

¿Qué te creías, serpiente venenosa?¿ Que no podría encontrar el antídoto? Siempre he encontrado la cura 

en el pelo del perro que me mordió. Solo intentas engatusarme, y ocultar con tu velo que ya no tienes 

talento y que todo lo que posees se lo lleva el viento.  

 

2. Déjame contarte una historia, la historia del lobo. Un lobo muy viejo se había vuelto 
inútil. No podía cazar más animales salvajes y entonces fue excluido de la manada. Y 
el viejo lobo se acercó a las casas para robar animales: gallinas, ovejas…Él tenía 
hambre. Los aldeanos intentaron matarlo de todas las formas posibles, pero no lo 
conseguían. Ellos se quedaban haciendo guardia todas las noches. Montaron trampas, 
redes… pero era como invisible. Había un rumor de que un Santo sabía conversar con 
los animales, que ellos lo entendían. Y entonces lo llamaron. El Santo aceptó hablar 
con el lobo para pedir una tregua. Entonces fue a buscarlo. El Santo caminó mucho 
tiempo. Caminó y caminó, y entonces llegó el invierno. El Santo tenía frío y hambre, y 
el lobo no aparecía. Él no sabía que el lobo tenía hambre también. Entonces el Santo 
cayó exhausto en la nieve, y entonces el lobo lo encontró. El lobo se acercó, afiló sus 
garras, y preparó los dientes, listo para devorarlo, pero de pronto olió algo que nunca 
había olido y se detuvo. Lo olfateó de arriba abajo ¿Qué era ese olor? Era el aroma 
de un hombre bueno.  

3. Amici, adesso vi cantiamo una storia finita male per i protagonisti, che però, mentre la vivevano, hanno 
messo dentro le loro speranze, la loro abilità, il maledetto bisogno, la voglia di scombinare il destino. E 
via con la prima ottava: 
 

C'è uno straniero, alto e affascinante, 
forze dell'Inghilterra o dell'Irlanda. 
Per le sue doti di rabdomante 
è il vero pezzo forte di una banda. 
 
Lui dell'archeologia fu spasimante, 
non la sposò, e ora contrabbanda 
quel che scavando danno i sottosuoli 
a lui, ai suoi amici, gli altri tombaroli. 
Il rapporto con i sottosuoli 
son sette in tutto e fanno i tombaroli. 

 

Qualcuno fa il tombarolo per realizzare l'antico sogno collettivo dei campagnoli poveri: trovare un 
tesoro, un passaporto sepolto per fuoriuscire dalla povertà.Qualche altro, invece, è soltanto vittima della 
brama di ricchezze che affligge l’umanitàe si arriva, in questi casi, Facilmente alla scelleratezza. 
 

Non tutti son capacidi affrontare 
 la legge, il buio, le anime dei morti. 
C’è chi, solo al pensiero, sta a tremare, 
e chi, per le avventure, ha i passaporti. 

 

È un carosello di notti a svegliare, 
di fuga attraversando boschi e orti. 
E vita allo sbaraglio nell’ebbrezza 
e sogno di riscatto e di ricchezza. 

 

Poveri tombaroli, marioli per lo Stato, 
cercavano un lavoro ben pagato. 
Pensateci, miei cari che cosa legge  
chi sfrutta il tuo lavoro lo protegge. 
 



   

 

  27 

In questa situazione, cosa vuoi giudicare? 
Il tombarolo è una goccia nel mare. 
In questa situazione, cosa vuoi giudicare ? 
Il tombarolo è una goccia nel mare… 
Ah, goccia nel mare. 
 
 
Amigos, ahora les cantamos una historia que terminó mal para sus protagonistas, aunque, mientras la 
vivían, pusieron en ella sus esperanzas, su habilidad, la maldita necesidad, las ganas de desbaratar el 

destino. Y vamos con la primera octava: 

Era un extranjero alto y fascinante  
quizá de Inglaterra o de Irlanda. 
Por sus dotes de rabdomante 
es el verdadero líder de una banda 
 
Estaba enamorado de la arqueología, 
no la desposó, y ahora trafica 
de todo lo que la tierra ofrece cuando cavan 
él y sus amigos los tombaroli 
Tiene una relación con el subsuelo 
él y sus amigos los tombaroli 
 
Algunos lo hacen para realizar el antiguo sueño colectivo de los campesinos pobres: encontrar un 
tesoro, un pasaporte enterrado para huir de la pobreza. Otros, en cambio, son solo víctimas de la 
codicia de riquezas que aflige a la humanidad, y en esos casos se llega, fácilmente, a la infamia 
 
No todos son capaces de enfrentar 
la ley, la oscuridad las almas de los muertos. 
Algunos tiemblan solo de pensarlo, 
otros que para la aventura ya tienen pasaporte 
 
Es un carrusel de noches sin descansar, 
de fugas cruzando bosques y huertos. 
Es una vida de caos y embriaguez, 
es un sueño de redención y riqueza.  
 
Pobres tombaroli, buscados por el Estado, 
buscaban un trabajo bien pagado 
Pensad amigos míos lo que hace la ley, 
a quien explota tu trabajo le protege 
 
En esta situación ¿Qué quieres juzgar? 
El tombarolo es una gota en el mar 
En esta situación ¿Qué quieres juzgar? 
El tombarolo es una gota en el mar 
Ah, una gota en el mar 

 

 



   

 

  28 

 

4. Nell’anima del mondo c’è vita, morte e amore. 

Molto mistero e in fondo la gioia e il dolore. 

Ma se gli umani stessero come gli uccelli in volo, 

se brama non avessero, che del denaro solo. 

 

Sarebbero più armonici, tra l’estasi e l’arcano, 

non alienati cronici dal sacro e dal profano, 

né disgraziati afflitti dall’utile immediato 

dall’ansia dei profitti che tutto ha soffocato. 

 

Mentre si concludeva la grande transazione 

nello straniero ardeva come una ribellione. 

Però non fu capito, lo presero per pazzo, 

per un rimbecillito, e fecero schiamazzo. 

 

Gli insulti si sprecarono, le grida e lo stupore, 

però non lo toccarono, con tutto quel clamore. 

Quel che gli è balenato è una vita più piena. 

Col cuore alimentato da una più ricca vena. 

 

Cercava di volare, non ressero le ali. 

Rimase a terra coi suoi vecchi mali. 

Perciò volle tornare dopo aver tanto errato. 

Ma trovò tutto quanto ormai cambiato. 

Ah, troppo cambiato. 

 
 

5. Resumen del argumento de Lazzaro Felice 

Lazzaro (Adriano Tardiolo), un joven campesino de marcada inocencia que vive en la aldea 

aislada de la Inviolata junto con una comunidad campesina explotada por la marquesa Di Luna 

(Nicoletta Brashci) en el cultivo del tabaco. Lazzaro parece vivir sólo para servir a sus 

congéneres, realizando cualquier tarea que se le encomienda sin ningún reparo. Sin embargo, 

encontrará en Tancredi (Luca Chikovani), hijo de la marquesa, una especie de compañero, y 

colaborará bajo su demanda en un fingido rapto del heredero de la Inviolata, planeado por el 

mismo, con el pretexto de castigar a la cacica por sus prácticas. Sin embargo, producto de una 

fuerte desavenencia entre Tancredi y Lazzaro, el último enfermará gravemente y perderá el 

contacto con Tancredi, escondido en los alrededores de la aldea para mantener la pantomima. 

Al reponerse, el protagonista, irá en busca de Tancredi, coincidiendo con la llegada de las 

autoridades a La Inviolata, que revelará a los campesinos su condición ilegal de esclavos por 

parte de la marquesa y serán llevados hacia la ciudad para ser incorporados a la sociedad. Sin 

embargo, Lazzaro se cae fatalmente por un barranco mientras busca a Tancredi.  

En el alma del mundo, hay vida, muerte, amor 

mucho misterio y, en el fondo, alegría y dolor. 

Pero si el humano fuera como los pájaros en vuelo 

Si tuvieran más deseos que el dinero.  

 

Serían más armoniosos entre el éxtasis y lo arcano, 

no alienados crónicos de lo sagrado y lo profano 

ni desgraciados atrapados por la utilidad inmediata 

por el ansia de ganancias que todo ha sofocado 

 

Mientras se concluía la gran transacción 

en el extranjero ardía algo como una rebelión. 

Pero no lo entendieron, lo tomaron por loco,  

por un tonto y armaron alboroto 

 

Llovieron los insultos, los gritos y el estupor 

pero no lo tocaron, a pesar de aquel clamor. 

Lo que pasó por su mente fue una vida más plena, 

con el corazón alimentado por una más rica vena 

 

Intentó volar, pero sus alas no resistieron. 

Cayó al suelo con sus viejas heridas. 

Por eso quiso volver después de tanto errar, 

pero encontró que todo había cambiado 

Ah, demasiado cambiado 

 

 



   

 

  29 

En la segunda parte del film, Lazzaro despierta años después, justo debajo del peñasco desde 

donde se precipitó. Parece no haberle afectado de ninguna forma la caída, ni tampoco el paso 

del tiempo. Confundido por ver una Inviolata desierta, se dirigirá hacia la ciudad con las 

indicaciones de unos ladrones que desvalijan la antigua propiedad de la marquesa. Lazzaro 

realiza una larga travesía hasta llegar a la ciudad, junto con otros migrantes, y se encontrará con 

el comendador de la ya abandonada Inviolata, que lo desdeñará debido a la imposible 

apariencia, aún joven, de Lazzaro. Sin embargo, sí será reconocido por Antonia (Alba 

Rohrwacher), una habitante de la Inviolata en su juventud, ahora ya en su madurez, que 

comprende la naturaleza milagrosa de lo ocurrido al protagonista. Será acogido entonces por la 

pequeña sociedad que han creado algunos de los campesinos que sobreviven a “Il Grande 

inganno” (El gran engaño, en relación a su existencia en cautividad) junto con los ladrones que 

se encontró anteriormente Lazzaro. Esta comuna sobrevive pobremente gracias a la estafa y la 

venta ambulante de antigüedades. No obstante, gracias a Lazzaro encontrarán una nueva forma 

de sobrevivir, ya que éste es capaz de encontrar diferentes plantas comestibles, que podrán 

consumir y vender, en los alrededores del terreno urbano que les rodea.  

Poco después, en la ciudad, Lazzaro se reencuentra casualmente con Tancredi (Tomasso 

Ragno), rozando la cincuentena y caído en desgracia. El marqués pasa el tiempo en bares y 

divirtiéndose haciendo perder el tiempo a constructores con proyectos que, debido a su 

condición noble, creen que puede llevarlos a cabo, aunque ya no tiene medios para ellos. Al 

visitar la pequeña comunidad a las afueras de la ciudad Tancredi los invitará a todos a comer, 

algo que ilusiona a los habitantes de la pequeña comuna, ya que nunca recibieron consideración 

de poderosos. Sin embargo, al dirigirse a la comida, los aldeanos entenderán que fueron 

invitados por el cruel divertimento del marqués, que culpa a la banca de su situación. Lazzaro, 

creyendo la disputa de Tancredi con las entidades financieras que le arrebataron sus bienes, se 

dirigirá al banco para reclamar que el marqués recupere la propiedad de la Inviolata. No 

obstante, los clientes lo confunden con un atracador que pretende robar al banco, y por ello lo 

linchan y muere.  

 

6. Resumen del argumento de La chimera 

 
Arthur (Josh O’Connor) es un tombaroli, un asaltador de tumbas y patrimonio cultural, práctica 

ilegal que obtuvo su máxima popularidad entre los años 1970 y 1980 en Italia. 

Después de cumplir una condena por lo que parece ser este tipo de crimen, Arthur vuelve a la 

villa en la que se encuentra el resto de su banda, pero ya no quiere saber nada de sus antiguos 

compañeros tombaroli y tampoco de su forma de ganar dinero. Se dirige a la villa para 

encontrarse con Flora (Isabella Rossellini), una mujer mayor y madre de Beniamina (Yile Yara 

Vianello), la novia fallecida de Arthur. En la gran finca de Flora vive Italia (Carol Duarte), una 

inmigrante a la cual Flora enseña canto, aunque ésta la trata como sirvienta, atendiendo a la 

señora y cuidando la hacienda, antigua y maltrecha. Después de un encuentro con Italia, Arthur 

se da cuenta que faltan los artefactos que guardaba en su escondite y culpa rápidamente a sus 

excompañeros de banda, pero descubre que éstos le estaban guardando el botín para que no se 

lo requisaran las autoridades después de haber sido detenidos. Sus compañeros seducen a 

Arthur para que vuelva a trabajar con ellos, teniendo en cuenta que tiene una deuda con una 

traficante de arte, Spartaco (Alba Rohrwacher). Poco después, gracias al indicio de un 

pueblerino, los tombaroli ya reunidos de nuevo encuentran una nueva tumba etrusca, ya que 

Arthur es capaz de utilizar la rabdomancia, una técnica usada en la antigüedad para buscar agua 

y distintos elementos bajo el suelo con ayuda de una rama bifurcada. Dada la especial 

sensibilidad de Arthur hacia la detección de tumbas etruscas, la banda vuelve a la actividad y 

consigue hacerse con varios artefactos. También vemos como Italia, no trabaja para Flora para 



   

 

  30 

aprender a cantar, si no para dar cobijo a sus dos hijos, escondiéndolos en la enorme casa, Al 

descubrir este secreto Arthur parece congeniar con Italia. De forma casual, Arthur encuentra 

una tumba intacta mientras festeja con los tombaroli, sin embargo, Italia queda horrorizada ante 

el hecho de que Arthur sea capaz de asaltar las tumbas de los muertos, y le recrimina que 

Beniamina estaría gravemente molesta por ello. Pero una de las integrantes de la banda le revela 

que Beniamina está muerta, algo que Arthur lleva ocultando a Flora durante toda la historia. En 

el interior de la tumba, que se revela un santuario, se encuentra una estatua en perfecto estado 

que parece representar una diosa. Arthur, debido su proximidad en lo místico hacia la cultura 

antigua riñe con sus compañeros al seccionar la cabeza de la estatua para poder extraerla por 

partes, pero solo podrán llevarse la cabeza ya que caen en la trampa de otra banda, que se lleva 

el resto de la escultura haciéndose pasar por la policía. 

 Esta escultura acabará en una subasta privada regida por Spartaco (Alba Rohrwacher) y los 

tombaroli se dirigen a la misma para extorsionar a la traficante y que adquiera la cabeza por un 

alto valor. Pero Arthur, quizá impelido por su recuerdo de Beniamina o por una reencontrada 

conexión mística con el pasado, se niega a dársela a Spartaco y la lanza al fondo de un lago 

afirmando que “No fue hecha para los ojos del hombre”. Esto acaba con las pretensiones de 

riqueza del resto de los tombaroli que desdeñan a Arthur por ello, y que acosado por las 

proyecciones de los muertos de los que ha robado sus tumbas, abandona a los tombaroli de 

forma definitiva.  

Expulsado de la banda, Arthur se reúne otra vez con Italia, que ha formado una pequeña 

comunidad de mujeres ocupando una estación abandonada, y ésta propone a Arthur quedarse y 

vivir con ellas, pero el protagonista, resignado, vuelve a trabajar como zahorí, en este caso para 

otra banda de tombaroli. Al entrar en otra tumba para asaltarla, la abertura se cierra y queda 

fatalmente atrapado, pero un hilo que conecta con la superficie lo lleva a reunirse finalmente 

con Beniamina en la muerte.  

 

 

 

 

 

 

7. 

          Plano de conjunto de los habitantes de Inviolata. 

8. 

      Una niña campesina de Inviolata bajo la trilladora. 



   

 

  31 

   

  

11.  

9. 

Lazzaro llorando 

10.  

Lazzaro absorto, desde lejos. 

Lazzaro enfermo, dolido por el reproche de Tancredi (izq.) 

y Juana de Arco, justo antes de ser torturada (der.). 

Antonia, ya mayor, de rodillas ante la vuelta de Lazzaro. 

12. 13. 

Lazzaro, muerto después de ser apalizado. 



   

 

  32 

  

16.  

Los tombaroli ladrando, animalizados. 

14. 

17. 

15.  

El cantante que narra y juzga las peripecias de los tombaroli. 

Arthur, turbado al ver la figura del santuario. 

Póster promocional de La chimera. 

Tres planos en los que aparece Arthur notando una tumba donde 

puede haber objetos de valor. Siempre invirtiendo su figura. 

18. 



   

 

  33 

Bibliografía 

 

Alice Rohrwacher | BFI. (s. f.). https://www.bfi.org.uk/sight-and-sound/greatest-films-all-time/all-

voters/alice-rohrwacher 

Alice Rohrwacher on Happy as Lazzaro - The Skinny. (s. f.). 

https://www.theskinny.co.uk/film/interviews/alice-rohrwacher-on-happy-as-lazzaro-poetry-

is-politics 

Angelucci, P. (2024, 10 mayo). BellariaFF - Vedere l’invisibile. Intervista ad Alice Rohrwacher. 

SentieriSelvaggi. https://www.sentieriselvaggi.it/bellariaff-vedere-linvisibile-intervista-ad-

alice-rohrwacher/?utm_source=          

Atehortúa Arteaga, J. (2020). Los cines por venir (Primera Edición). Editorial Planeta Colombiana 

S.A. 

BAFTA. (2024, 29 de junio). Alice Rohrwacher | BAFTA Screenwriters' Lecture Series [Video].         

YouTube. https://youtu.be/J2FaLTpxTlg 

Benjamin, W. (1966). Brecht: Ensayos y conversaciones (M. Rein, Trad.). ARCA. 

Casetti, F., & Di Chio, F. (1990). Cómo analizar un film. Paidos Iberica. 

                        Cousins, M. (2005). Historia del cine. BLUME. 

 D’A – Festival de Cinema de Barcelona. (2024, 30 de abril). Alice Rohrwacher | Diálogo (VOSE) | 

D’A 2024 [Video]. YouTube. https://youtu.be/HL6Dovtan78 

Castedo, J. (2000). Las cien mejores películas del siglo XX. Ediciones Jaguar. 
 
Louvart, H. (2018, 14 mayo). La directrice de la photographie Hélène Louvart, AFC, parle de son 

travail sur «Lazzaro felice», d’Alice Rohrwacher – Afcinema. Afcinema. 

https://www.afcinema.com/La-directrice-de-la-photographie-Helene-Louvart-AFC-parle-de-

son-travail-sur-Lazzaro-felice-d-Alice-Rohrwacher.html?lang=fr 

Marie, M. (2012). La nouvelle vague: una escuela artística (A. Martorell Linares, Trad.). Alianza 

Editorial. 

            Neupert, R. (2007). A history of the french New Wave cinema (2.a ed.). Wisconsin studies in film. 

Pasolini, P. P. (1980). Observations on the Long Take. MIT Press, 13. 

Rodríguez Hage, T. (2021). Lazzaro Felice, el héroe santo de Alice Rohrwacher. Revista Latente: 

Revista de Historia y Estética del Audiovisual, 19, 123-158. 

https://www.sentieriselvaggi.it/bellariaff-vedere-linvisibile-intervista-ad-alice-rohrwacher/?utm_source=
https://www.sentieriselvaggi.it/bellariaff-vedere-linvisibile-intervista-ad-alice-rohrwacher/?utm_source=
https://youtu.be/HL6Dovtan78


   

 

  34 

Ruiz, M. R. (2005). El neorrealismo en el cine italiano: de Visconti a Fellini. Eiunsa. Ediciones 

Internacionales Universitarias, S.A. 

Shaffer, M. (2024, 28 marzo). Alice Rohrwacher and Josh O’Connor on «La Chimera». Slant 

Magazine. https://www.slantmagazine.com/film/alice-rohrwacher-josh-oconnor-interview-la-

chimera/ 

            Wilson, E. (2024). Alice Rohrwacher’s Cinema of Poetry. Film Quarterly, 77(4).         

https://filmquarterly.org/2024/05/28/alice-rohrwachers-cinema-of-poetry/ 

                        Zubiaur Carreño, F. J. (1999). Historia del cine y de otros medios audiovisuales. EUNSA. 

Zurro, J. (2024, 9 abril). Alice Rohrwacher: «El fascismo es una consecuencia del machismo». 

ElDiario.es. https://www.eldiario.es/cultura/cine/alice-rohrwacher-fascismo-

consecuenciamachismo_1_11275533.html 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.slantmagazine.com/film/alice-rohrwacher-josh-oconnor-interview-la-chimera/
https://www.slantmagazine.com/film/alice-rohrwacher-josh-oconnor-interview-la-chimera/
https://filmquarterly.org/2024/05/28/alice-rohrwachers-cinema-of-poetry/


   

 

  35 

 

 

Obras citadas 

 
Alessandrini, Goffredo. Luciano Serra, pilota. 1938. 
 

Antonioni, Michelangelo. Gente del Po. 1947. 
 

Blasetti, Alessandro. 1860. 1934. 
 

Bresson, Robert. Au hasard Balthazar. 1966. 
 

Dreyer, Carl Theodor. La Passion de Jeanne d'Arc. 1928. 
 

Dreyer, Carl Theodor. Ordet. 1955. 
 

Eisenstein, Sergei. Stachka, 1924; Bronenósets Potemkin, 1925. 
 

Fellini, Federico. La strada. 1954. 
 

Gallone, Carmine. Scipione l’Africano. 1937. 
 

Godard, Jean-Luc. À bout de souffle. 1960. 
 

Kubrick, Stanley. Spartacus. 1960. 
 

Pasolini, Pier Paolo. Accattone. 1961. 
 

Righelli, Gennaro. La canzone dell’amore. 1930. 
 

Rohrwacher, Alice. Lazzaro felice. 2018. 
 

Rohrwacher, Alice. La chimera. 2023. 
 

Rossellini, Roberto. Roma, città aperta. 1945. 
 

Varda, Agnès. Cléo de 5 à 7. 1962. 
 

Vértov, Dziga. Chelovek s kinoapparatom. 1929. 
 

Visconti, Luchino. Ossessione. 1943. 
 

Wegener, Paul y Carl Boese. Der Golem. 1920. 
 

Wiene, Robert. Das Cabinet des Dr. Caligari. 1920. 
 

 

 
 

 


	¿Neorrealismo mágico? Una revisión teórica a partir de
	Índice
	Introducción
	1. Influencias fundamentales
	Antes del neorrealismo
	Eclosión del neorrealismo
	El estilo neorrealista
	Después del neorrealismo
	La Nouvelle Vague

	2. Estudio filmográfico
	Análisis de Lazzaro Felice (2018)
	El marco social, las clases y el trasfondo neorrealista
	Lo trascendente en Lazzaro

	Análisis de La chimera (2023)
	El pasado mitológico y la vorágine del capitalismo.
	Arthur, antihéroe entre la superficie y el subsuelo


	3. Conclusión
	Anexo
	Bibliografía


