ATOMISME | TEOLOGIA NATURAL
EN WALTER CHARLETON (1620-1707)

Anna Maria Oller i Adam

Treball de Recerca pel Mestratge en Historia de les Ciencies

Bellaterra, novembre de 1993



d ['"Andreu



index

La 1ol Vo] od o Ju SR ORRORPO 3
1. Walter Charleton (1620-1707): la trajectoria
A'UN 'WVITTUOSO . .ttt et e e et e e e ebae e e s bae e e sabeeeas 8

2. Alguns aspectes del mecanicisme angles del XVII i les

SeVeS IMPlICACIONS FEHGIOSES. ...ccvveiiiiiieieeiie et 15
3. Atomisme i teologia Natural ............cccoveiiiiiiiiien 23
3.1. El voluntarisme teologic de Charleton...........ccocveveviiiveinene e, 23
3.1.1. L'existencia de DAU.........ccevveieiieie e 30
3.1.2. La creacid del mon ex nihilo..........cccoocevvevviieiciiie e, 41
3.1.3. La providencia de DEU. ........ccccvvvereiiieiieie e eie s 59
3. 2. Atomisme i teologia natural.............cccceeviiiiiinin 81
o @0 Tod [1 ] [0 TSR 102

5.BIDHOGrafia.......ccovveiiiiiiiiie e 107



That God hath, in times prelapsed, frequently manifested his
prerogative of causing effects not only superior, but also
contradictory to the ordinary and establisht Laws of Nature, his
ordinary instrument, when such effects seemed either necessary,
or expedient to his Providence: and therefore our Conclusion,
viz. that his arme is not shortned, and he can doe the like in the
future, upon any occasional emergency designed by his secret
counsel.

Walter Charleton,
The Darknes of Atheism dispelled by the Light of Nature?

1 Charleton, W., The Darknes of Atheism dispelled by the Light of Nature or, a Physico-Theologicall

Treatise (London, 1652), p. 152.



Agraiments

Vull expressar el meu agraiment:

Al Dr. Manuel Garcia Doncel, pel seu suport i ajut constants.

Al Dr. Antoni Malet, per la seva indispensable col.laboracid.

Als professors J. H. Brooke, R. Fox, J. Henry i Ch. Webster per les orientacions
que em van donar a l'inici d'aquest treball.

A I'Agusti Nieto, en Xavier Roqué i la Mireia Artis pel seu ajut i recolzament
des que vaig comencar aquest treball.

A la Mireia Bachs per la seva col.laboracio en els aspectes bibliografics.

Als meus pares i germans, pel suport que em donen en tot moment.

I finalment, a I'Andreu, del qual no puc expressar amb paraules tot allo

que ha fet per mi.



Introduccio

Durant la segona meitat del segle XVII, Anglaterra va viure un dels periodes
més enriquidors i fascinants de la seva historia intel.lectual. El procés de consolidacid
del mecanicisme com a filosofia natural va ser un fet que va marcar profundament el
pensament i I'evolucid posterior de la ciéncia. El sistema de Newton va representar un
punt culminant d'aquest procés tant complexe, en el que la filosofia natural es va
configurar no només segons els seus desenvolupaments interns, sind a través d'un
conjunt de factors socials, politics, intel.lectuals i religiosos. En particular, el
desenvolupament de I'atomisme a Anglaterra, lligat especialment a les controvérsies
teologiques que va suscitar, va representar un moment important dins d'aquest procés de

'mecanitzacid' del mén natural.

La filosofia natural mecanicista de mitjans del segle XVII a Anglaterra, ha estat
ampliament estudiada pels historiadors de la ciéncia: els seus origens, les diferents
teories de la materia, les relacions amb el mecanicisme del continent, la seva evolucid,
les caracteristiques peculiars que la configuren, aixi com la seva relacié amb la teologia
natural. També la historia de I'atomisme ha estat bastant estudiada en els dltims anys,2
pero l'estudi d'algunes figures rellevants en aquest context no ha rebut encara suficient
atencid, com és el cas de Walter Charleton (1620-1707), filosof natural, fisic, metge i
tedleg, considerat com el principal introductor de I'atomisme de Gassendi a Anglaterra,

a través de la seva obra Physiologia-Epicuro-Gassendo-Charltoniana. 3

2 R. H. Kargon, Atomism in England from Hariot to Newton (Oxford, 1966).
3 Charleton, W., Physiologia-Epicuro-Gassendo-Charltoniana or a Fabrick of Science Natural upon the
Hypothesis of Atoms (London, 1654, repr. New York, 1966).



L'estudi de Walter Charleton té interes perque tant la seva vida com la seva obra
ens donen llum sobre el desenvolupament i acceptacido de l'atomisme epicuri a
Anglaterra, aixi com sobre la consolidacio del mecanicisme com a filosofia natural. Els
canvis que trobem en la trajectoria intel.lectual de Charleton il.lustren la gran
complexitat del pensament del segle XVII, i els grans canvis conceptuals que van tenir
lloc. No en va s'ha dit que Charleton representa el 'barometre intel.lectual' de la seva

epoca.4

Sobre Charleton s'han fet alguns estudis biografics i s'han analitzat també alguns
aspectes de les seves obres. S'han estudiat especialment els primer anys de la seva
trajectoria, en particular els aspectes paracelsistes i helmontians del seu pensament.>
També han estat objecte d'estudi les seves activitats mediques en relacié a la comunitat
intel.lectual d'Oxford, des dels inicis de la seva carrera fins a mitjans de la década dels
setanta.6 Donada la complexitat i heterogeneitat de la producci6 de Charleton, aixi com
I'evolucié canviant del seu pensament, s'han fet estudis per identificar les principals
etapes de la seva trajectoria intel.lectual.” Els estudis biografics sobre Charleton fins el
moment, sén només fragmentaris, en molts casos degut a la manca d'evidencia textual.
Perd malgrat aquests buits és possible avancar en el coneixement de la seva obra i la

seva contribucio peculiar a la nova filosofia natural.

En els ultims anys, S. Fleitmann, en un treball sobre Charleton, ens ofereix un
panorama general de la seva trajectoria i de totes les seves obres, pero en moltes d'elles,
I'estudi no és detallat. Té especial interés I'analisi critica que fa de la Physiologia, on

s'expliquen els principis fisics fonamentals de I'atomisme de Charleton. En el context de

4 S. Fleitmann, Walter Charleton (1620-1707), "virtuoso" : Leben und Werk (Frankfurt, 1986), p. 2.

S5 L. Sharp, 'Walter Charleton's Early life 1620-1659, and Relationship to Natural Philosophy in mid-
seventeenth-century England’, Annals of Science 30 (1973), 311-40; P. M. Rattansi, 'Paracelsus and the
Puritan Revolution', Ambix 11 (1963), 24-32; S. Fleitmann, op. cit. n. (3).

6 R. G. Frank, Harvey and the Oxford Physiologists (Berkeley, 1980).

7 N. Rattner Gelbart, 'The intellectual development of Walter Charleton’, Ambix 18 (1971), 150-68; P. M.
Rattansi, op. cit. n. (4) i S. Fleitmann, op. cit. n. (3).



la fisiologia de mitjans del segle XVII a Anglaterra i la seva evolucié des de
I'aristotelisme cap al mecanicisme, també s'han estudiat alguns aspectes de les obres

meédiques de Charleton.8

A partir de la informacid existent fins el moment, els principals objectius
d'aquest treball han consistit, primer, en caracteritzar detalladament el voluntarisme
teologic de Walter Charleton, i segon, en estudiar com Charleton articula la filosofia
natural atomista amb la teologia natural, principalment a través de dues obres: The
Darknes of Atheism dispelled by the Light of Nature, or a Physico-Theologicall Treatise
(1652) i1 la Physiologia-Epicuro-Gassendo-Charltoniana (1654).° L'estudi de les
relacions entre atomisme i teologia natural I'he situat a dos nivells: primer, com es
produeix l'articulacié de teologia i atomisme, en el sentit de que el voluntarisme
teologic de Charleton fonamenta la seva filosofia natural, i a través de quins arguments;
i segon, com es produeix l'articulacio dels dos discursos, el fisic i el teologic, a través

dels seus textos.

L'estudi d'aquestes relacions en Charleton té interés perque constitueix un
exemple important de les complexes relacions entre ciencia i religio a I'Anglaterra de
mitjans del segle XVII. La relacié entre la teologia natural i I'atomisme en Charleton és
un bon exemple de les posicions teologiques voluntaristes i la seva relacié amb alguns
trets caracteristics del mecanicisme anglés. La contribuci6 de Charleton a l'acceptacio
de l'atomisme a Anglaterra va ser notable, gracies als seus esforcos teologics per

exclou-re de I'atomisme epicuri les tesis filosofiques incompatibles amb la fe cristiana.

8 T. M. Brown, 'The Mechanical Philosophy and the 'Animal GEconomy'. A study in the development of
English Physiology in the seventeenth and early eighteenth century’, Ph.D. Diss. (Princeton, 1968).

9 Per realitzar aquest estudi les fonts primaries que he utilitzat han estat una versié reimpresa de la
Physiologia, op. cit. n. (2), i una versié microfilmada de I'obra The Darknes of Atheism (London, 1652).
Per la consulta d'altres obres impreses de Charleton i alguns dels seus manuscrits, he utilitzat versions
microfilmades, per cortesia de la Bodleian Library d'Oxford. Els manuscrits consultats han estat els
seglients: MS. 25285 6 MS. Aubrey 11 (An Extract or Summary of the Lemnata of Stone-Heng restored
to the Danes by Walter Charleton) i Smith. MS. 13. 15620 (Some Miscellaneous Papers).



Des de la decada dels setanta, el volum de literatura sobre les relacions entre
ciencia i religio al segle XVII a Anglaterra ha augmentat notablement, arrel de
I'aparicio de la tesi de Merton, amb les conseglents critiques i revisions. Pero apart
d'aquest debat, en els Gltims anys s'han fet estudis sobre les relacions entre posicions
teologiques particulars i filosofia natural en el XVII, que han posat de relleu els lligams
profunds entre ambdos.10 En el cas particular de Charleton, els Iligams entre teologia i
filosofia natural s'han analitzat atenent només a les posicions epistemologiques.i! S.
Fleitmann ha treballat alguns aspectes de la teologia natural de Charleton en relacio a
I'atomisme, pero encara és possible avancar més en aquest estudi, a través d'una analisi
detallada dels conceptes teologics i de com Charleton intenta compatibilitzar-los amb
I'atomisme. Altres autors han posat I'emfasi en el fenomen de la cristianitzacio de
I'atomisme epicuri, dins d'un context més general, perd sense caracteritzar a fons el
voluntarisme teologic de Charleton.12 D'altra banda, J. Henry ha suggerit la relacio de
I'activitat de la matéria amb el voluntarisme teologic de Charleton.13 Pero I'analisi de
com Charleton articula les seves hipotesis atomiques amb la seva teologia natural

encara no ha estat realitzada amb detall.

En aquest treball, he fet primer una caracteritzacié del voluntarisme teologic de
Charleton, a través de l'analisi de The Darknes of Atheism fonamentalment, i he vist

també, com en aquesta obra, la teologia natural ja es presenta com el fonament de

10 Alguns exemples d'aquests treballs son: M. Osler, 'Fortune, Fate and Divination: Gassendi's
voluntarist theology and the baptism of Epicureanism' a Atoms, Pneuma and Tranquillity, M. Osler ed.,
Cambridge, 1991; M. Osler, 'Baptizing Epicurean atomism: Pierre Gassendi on the immortality of the
soul' a Religion, science and world-view. Essays in honour of Richard Westfall, M. Osler ed., Cambridge,
1985; M. Osler, 'Providence and divine will in Gassendi views on scientific knowledge', Journal of the
History of Ideas 44 (1983), 549-60; J. E. Mc Guire, 'Boyle's Conception of Nature', Journal of the
History of Ideas 33 (1972), 523-42; G. B. Deason, 'Reformation Theology and the Mechanistic
Conception of Nature' a God and Nature. Historical essays on the Encounter between Christianity and
Science, D. C. Lindberg i R. L. Numbers eds., Berkeley, 1986; J. Henry, 'Atomism and Eschatology:
Catholicism and Natural Philosophy in the Interregnum’, Brit. J. Hist. Sci. 15 (1982), 211-39; A. R. Hall,
Henry More. Magic, Religion and Experiment (Oxford, 1990).

11 M. Osler, 'Descartes and Charleton on Nature and God', Journal of the History of Ideas 40 (1979),
445-56.

12 R. H. Kargon, 'Walter Charleton, Robert Boyle, and the acceptance of Epicurean Atomism in England',
Isis 55 (1964), 184-92; i del mateix autor, op. cit. n. (1).

13 . Henry, 'Matter in Motion: The problem of Activity in Seventeenth-century English Matter Theory’,
Ph.D. Diss., Open University, 1983.



I'atomisme, encara que el desenvolupament de les hipotesis atomiques no apareix fins a
la Physiologia. Després, a través de I'estudi de la Physiologia, també he vist que la
teologia natural esta a la base del seu atomisme i que l'articulacidé dels discursos
teologic i fisic es produeix sovint de forma que, el discurs teologic esta implicit en el
discurs fisic. Pero en aquesta articulacio de la filosofia natural amb la teologia natural,
per Charleton, els principis teologics son sempre irrenunciables, i precedeixen la
filosofia natural; la fe és un a priori que indica qué cal acceptar i qué cal rebutjar de

I'atomisme epicuri.



1. Walter Charleton (1620-1707): la trajectoria d'un "virtuoso’.

Walter Charleton,24 fill d'un ministre anglica, va comencar ben aviat la seva
educacié sota la responsabilitat del seu pare, i I'any 1635 va entrar a Magdalen Hall a
Oxford, sota la tutela de John Wilkins.1> VVa estudiar Medicina, el 1642 va rebre el titol
de doctor en Medicina, i poc després va ser anomenat metge ordinari del rei.16 Per
aquesta época també estava en contacte amb el cercle de William Harvey a Oxford,7 i
les seves simpaties monarquiques eren ben conegudes.18 Fins I'any 1648 Charleton va
estar a Oxford, pero el setembre del mateix any, després de la caiguda de la ciutat i la
seva conquesta per les forces parlamentaries, s'en va anar a Londres per exercir la
medicina,2? i alla hi va residir fins el 1692, exceptuant els seus viatges a Franca. De la

vida privada de Charleton en s6n coneguts molts pocs detalls.20

14 pPer detalls sobre la biografia de Walter Charleton, veure A. Kippis, Biographia Britannica, 6 vols.
(London, 1747-1766), 11, pp. 1286-92; A. a Wood, Athenae Oxonienses. An Exact History of all Writers
and Bishops who have had their Education in the University of Oxford, 4 vols. (ed. P. Bliss, London,
1812-1820), IV, pp. 751-5; T. Hearne, Remarks and Collections, 11 vols. (Oxford, 1884-1918); J. Aubrey,
Brief Lives, 2 vols. (Oxford, 1898), pp. 260 i 308; N. Moore, 'Charleton, Walter, M.D. (1619-1707)" al
Dictionary of National Biography (ed. L. Stephen and S. Lee, London, 1908), IV, pp. 116-9. Per estudis
biografics més actuals, veure H. Rolleston, 'Walter Charleton, D.M., F.R.C.P., F.R.S.", Bull. Hist. Med. 8
(1940), 403-16; R. Kargon, 'Walter Charleton', a Dictionary of Scientific Biography, 16 vols. (C.C.
Gillispie ed.), vol. 3, pp. 208-10; S. Fleitmann, Walter Charleton (1620-1707), "virtuoso™ : Leben und
Werk (Frankfurt, 1986); N. Rattner Gelbart, 'The intellectual development of Walter Charleton', Ambix 18
(1971), 150-68; R. Kargon, 'Introduction’ a W. Charleton, Physiologia Epicuro-Gassendo-Charltoniana:
or a Fabrick of Science natural, upon the Hypothesis of Atoms (London, 1654, repr. New York, 1966).
La majoria de detalls biografics han estat extrets d'aquestes fonts.

15 Per un estudi detallat sobre J. Wilkins, veure B. Shapiro, John Wilkins.1614-1672. An Intellectual
Biography, Berkeley, 1969.

16 A. Kippis, Biographia Britannica , op. cit. n. (1), p. 1287.

17 Charleton va ser un dels primers defensors de la teoria de la circulacio de Harvey. Per les relacions de
Charleton amb el cercle de fisidlegs d'Oxford, veure R. G. Frank, Harvey and the Oxford Physiologists
(Berkeley, 1980).

18 Després de la Restauracio monarquica el 1660, Charleton va publicar An Imperfect Pourtraicture of
His Sacred Majesty Charls Il (London, 1661), obra en la que fa un elogi del recent entronitzat Carles I1.
19 . Sharp, Walter Charleton's Early life, op. cit. n. (1), p. 319.

20 Sembla ser que cap a l'any 1650 estava casat, com ho demostra un requeriment que va rebre, on
s'anomena la seva mare politica. A Calendar of the Proceedings of the Committee for Advance of Money,
1642-1656, ed. Mary A. E. Green (London, 1888), part 2, p. 1141, citat per L. Sharp, op. cit. n. (1), p.
320.



L'any 1650 va publicar la seva primera obra, Spiritus Gorgonicus 21, obra
medica en la que defensa la formacié de pedres en el cos huma a partir d'un esperit
formador. També el mateix any va publicar algunes traduccions i ampliacions de
treballs de Van Helmont, A Ternary of Paradoxes 22 i Deliramenta catarrhi .23 Amb
aquestes obres, emmarcades en la tradicié alquimica, paracelsista i hermética, Charleton
s'adhereix a les doctrines de VVan Helmont.24 Aquestes tres obres representen un mateix
projecte professional i intel.lectual: defensar la terapia de Van Helmont i oposar-se a la
tradicio galénica propugnada en aquell moment per la majoria de membres del Royal
College of Physicians.2 ElI mateix any Charleton va ser admes com a membre del

College.26

L'any 1652 Charleton publica The Darknes of Atheism dispelled by the Light of
Nature or a Physico-Theologicall Treatise,2” obra que representa una nova etapa en la

seva trajectoria intel.lectual.28 En aquesta obra, un tractat sistematic de teologia natural,

21 Charleton, W., Spiritus Gorgonicus vi sua saxipara exutus sive de causis signis et sanatione lithiaseos
diatriba (Leiden, 1650).

22 ). B. Van Helmont: A Ternary of Paradoxes; the Magnetical cure of Wounds, the Nativity of Tartar in
Wine, the image of God in Man, translated, illustrated and ampliated by Walter Charleton (London,
1650).

23 J. B. Van Helmont: Deliramenta Catarrhi: or the Incongruities, Impossibilities and Absurdities
couched under the vulgar opinion of Defluxions,...the translator and paraphrast Dr. Charleton,
Physician to the late King (London, 1650).

24 A, G. Debus, The Chemical Philosophy. Paracelsian Sience and medicine in the sixteenth and
seventeenth centuries, vol 11 (New York, 1977), pp. 447-536; N. R. Gelbart, Walter Charleton, op. cit. n.
(1); P. M. Rattansi, 'Paracelsus and the Puritan Revolution', Ambix 11 (1963), 24-32.

25 |, Sharp, 'Walter Charleton's Early life', op. cit. n. (1), p. 322. Veure també G. Clark, A History of the
Royal College of Physicians of London, 2 vols. (Oxford, 1964). L'estudi de Clark és ric en dades i detalls
sobre la historia del College, perd no ofereix una interpretaci6 amb profunditat de les activitats del
College des d'una perspectiva social i politica. Per un estudi historic més contextualitzat, veure Ch.
Webster, The Great Instauration: Science, Medicine and Reform 1626-1660 (London, 1975) i del mateix
autor, 'The College of Physicians: "Solomon's House" in Commonwealth England', Bulletin of the
History of Medicine 41 (1967), 393-412; T. M. Brown, 'The College of Physicians and the acceptance of
iatromechanism in England 1665-1695', Bull. Hist. Med. 44 (1970), 12-30.

26 Dictionary of National Biography, op. cit. n. (1), p. 117. El Royal College of Physicians estava format
per membres o 'candidats' i 'Ordinary Fellows'. EI ser admés com a membre era un pas previ a l'eleccid
com a 'Ordinary Fellow', i Charleton no va ser escollit 'Ordinary Fellow' fins el 1676.

27 Charleton, W., The Darknes of Atheism dispelled by the Light of Nature, or a physico-Theologicall
Treatise (London, 1652); a partir d'ara citat com Darknes.

28 \eure N.R. Gelbart, op. cit. n. (1); L. Sharp, op. cit. n. (1); P. M. Rattansi, op. cit. n. (11) i S.
Fleitmann, op. cit. n. (1). Si bé la majoria d'autors estan d'acord en situar en aquest moment un canvi en
la trajectoria de Charleton, A. G. Debus, op. cit. n. (11) defensa que malgrat aquest canvi, es pot tracar
una linia de continuitat en el pensament de Charleton, ja que fins i tot amb la seva adhesi6 a I'atomisme
mecanicista mai va rebutjar totalment les idees anteriors. Veure també, L. Mulligan, 'Reason, Right



escrit com a refutacio de l'ateisme, ja es van configurant algunes de les visions
posteriors de Charleton, que es distancia de Van Helmont i la tradicid paracelsista i
s'aproxima a visions més mecanicistes, en particular I'atomisme. S'ha suggerit que
probablement va ser Hobbes que va influir en el canvi de Charleton cap al nou
mecanicisme,2° perd0 també la seves estades a Franca30 i els contactes amb la nova
filosofia del continent van influir notablement. Possiblement, Charleton també va
rebutjar el paracelsisme i el helmontisme quan aquestes doctrines es van identificar amb
heretjies religioses i socials defensades pels entusiastes religiosos i sectaris, i ell, com a

monarquic i moderat religios ho va rebutjar.3?

L'any 1654 apareix la Physiologia-Epicuro-Gassendo-Charltoniana,32 la seva
obra més coneguda, que és ja una exposicid sistematica de l'atomisme epicuri,
realitzada a partir de la versié feta per Gassendi al continent.33 La Physiologia va ser
llegida per Newton, i alguns historiadors han argumentat convincentment que
I'elaboracié newtoniana del concepte de buit i altres conceptes fisics deu molt a la
influéencia de Charleton.34 El 1656 publica una traduccié de la moral d'Epicur,35 amb

una introduccié que en realitat és una apologia d'Epicur. EI 1657 apareix The

Reason and Revelation in mid-seventeenth-century England' a Occult and Scientific Mentalities in the
Renaissance, Brian Vickers ed. (Cambridge, 1984). Mulligan, des d'una altra perspectiva, la de la teoria
del coneixement, defensa que Charleton mai s'havia adherit a l'irracionalisme de Van Helmont, i que per
tant, no es pot establir un tall en la seva trajectoria intel.lectual; aquesta mostraria més aviat que la seva
teoria del coneixement li va permetre salvar la aparent incompatibilitat entre el seu hermetisme i el seu
mecanicisme: mai va rebutjar ni la fe ni la rad. Veure també, J. Henry, 'Occult Qualities and the
experimental philosophy: active principles in pre-newtonian matter theory', Hist. Sci. 24 (1986), 335-81.
Henry afirma que en Charleton és possible amalgamar un atomisme heuristic amb visions vitalistes del
mon.

29 N. R. Gelbart, Walter Charleton, op. cit. n. (1), p. 159.

30's. Fleitmann, op. cit. n. (1), pp. 67-82.

31 p. M. Rattansi, op. cit. n. (11).

32 Charleton, W., Physiologia-Epicuro-Gassendo-Charltoniana or a Fabrick of Science Natural upon the
Hypothesis of Atoms (London, 1654); a partir d'ara, citat com Physiologia.

33 S, Fleitmann, Walter Charleton, op. cit. n. (1), pp. 120-194. Fleitmann fa una analisi critica de la
Physiologia, i compara alguns passatges amb les Animadversiones in decimum librum Diogenes Laertii
(1649) de Gassendi. Veure també, R. Kargon, 'Walter Charleton, Robert Boyle, and the acceptance of
Epicurean Atomism in England’, Isis 55 (1964), 184-92.

34 ). E. McGuire i M. Tamny, Certain Philosophical Questions: Newton's Trinity Notebook (Cambridge,
1983).

35 Charleton, W., Epicurus's Morals collected partly out of his owne Greek text in Diogenes Laertius,
and partly out of the Rhapsodies of Marcus Antoninus Plutarch, Cicero, and Seneca. And faithfully
Englished (London, 1656).

10



Immortality of the Human Soul,36 obra escrita en forma de dialeg entre tres personatges,
amb l'objectiu de demostrar la immortalitat de I'anima humana. Més tard, el 1659,

publica una altra obra de caire étic, The Ephesian Matron. 37

Cap a finals de 1650, Charleton havia viatjat a Franca,38 i alla havia entrat en
contacte amb el cercle de Mersenne i Gassendi, probablement gracies a I'amistat amb
Thomas Hobbes. Charleton també tenia contactes amb el cercle de Newcastle, format
per William Cavendish3® i George Cavendish, Lady Margaret Cavendish, esposa de
William, Thomas Hobbes i John Pell, entre d'altres. Aquest grup havia estat molt actiu a
I'exili a Franca a la década dels quaranta,*° per la seva relacié amb Descartes, Gassendi
i Mersenne, i era conegut per les tendéncies atomistes materialistes i atees d'alguns dels
seus membres. No cal dir que Hobbes era pero el centre d'atencid, especialment des de
la publicacio del Leviathan el 1651. L'amistat de Charleton amb Hobbes i el seu pas
cap a una filosofia natural atomista feien que fos sospitds de materialisme i ateisme.4!
La tasca de Charleton era disipar aquestes sospites a través d'una depuracid acurada de
les hipotesis atomiques,42 i es pot dir que les tres obres, The Darknes of Atheism (1652),
la Physiologia (1654) i Immortality of the Human Soul (1657) constitueixen un

conjunt43 en el que Charleton exposa I'atomisme com una filosofia natural compatible

36 Charleton, W., The Imortality of the Human Soul demonstrated by the Light of Nature in two dialogues
(London, 1657). En aquesta obra apareix també una descripcié del Royal College of Physicians com un
bon exemple de la 'Solomon's House' de Bacon.

37 Charleton, W., The Ephesian Matron. Based on the tale in the Satyricon of Petronius (London, 1668,
repr. Los Angeles, 1975). La primera edicié de I'obra va ser I'any 1659, i el 1668 va haver-hi una segona
edicid. Veure la introduccid, per A. Guibbory.

38 S, Fleitmann, Walter Charleton (1620-1707), "virtuoso™: Leben und Werk, op. cit. n. (1), pp. 68-73.
39 Uns anys més tard, Charleton va traduir al llati la biografia de W. Cavendish, escrita per la seva esposa
Margaret Cavendish, De vita et rebus gestis nobilissimi illustrissimique principis Guilielmi ducis
Novocastrensis, commentarii...ex Anglico in Latinum conversi (London, 1668).

40 per una descripci6 de les activitats i relacions del cercle de Newcastle, veure R. Kargon, Atomism in
England from Hariot to Newton (Oxford, 1966), pp. 63-77; També S. T. Mintz, The Hunting of Leviathan.
17th-Century Reactions to the Materialism and Moral Philosophy of Thomas Hobbes

(Cambridge, 1970), pp. 1-63.

41 «he was also well acquainted with, and a sincere friend to, the famous Philosopher of Malmsbury,
Thomas Hobbes, which together with his avowed respect for the Epicurean Philosophy, drew some
suspicious upon him in regard to his religion», citat per A. Kippis, op. cit. n. (1), p. 1289.

42 R, Kargon, op. cit. n. (20).

43 |, Sharp, op. cit. n. (1). Sharp afirma que aquestes tres obres formen un bloc de temes interdependents
perd no explica el perque.

11



amb la fe cristiana, i refuta I'ateisme, el materialisme, i consequentment, el mortalisme

com a posicions associades a aquesta filosofia.

La tercera etapa en la trajectoria de Charleton s'inicia cap el 1659, quan
comenga a escriu-re tractats medics basats en el mecanicisme.44 EI mateix any,
Charleton publica GEconomia animalis, 45 aixi com la versio anglesa de la mateixa obra:
Natural History of Nutrition, Life and Voluntary Motion. 46 L'obra és un tractat de
fisiologia, on explica el moviment muscular, i algunes funcions fisiologiques mitjancant
les hipotesis mecanicistes. El fenomen de la circulacio de la sang és tractat des de la
perspectiva mecanicista corpuscularista i utilitza analogies mecaniques per explicar el
funcionament del cor. Bastants anys més tard I'obra va ser reescrita i ampliada en
angles.4” En aquesta tercera etapa, Charleton va publicar moltes obres médiques, pero la
seva produccié abarca molts camps del coneixement: filosofia natural, teologia natural,
etica, fisiologia, zoologia, psicologia i fins i tot arqueologia.#8 En aquest sentit es pot

dir que va ser un veritable 'virtuoso'.4°

Després de la Restauracio, el 1660, Charleton va continuar com a metge de

Carles Il. L'any 1663 va ser escollit membre de la Royal Society. El mateix any va

44 S, Fleitmann, op. cit. n. (1), p. 93.

45 Charleton, W., (Economia animalis, novis in medicina hypothesibus superstructa et mechanice
explicata (London, 1659).

46 Charleton, W., Natural History of Nutrition, Life and Voluntary Motion (London, 1659).

47 Charleton, W., Enquiries into human nature in vi anatomic preelections (London, 1680). Per un estudi
contextualitzat de la fisiologia a mitjans del segle XVII a Anglaterra, veure T. M. Brown, The
Mechanical Philosophy and the 'Animal Economy'. A study in the development of English Physiology in
the seventeenth and early eighteenth century’, Ph. D. Diss. (Princeton, 1968); del mateix autor,
'Physiology and the Mechanical Philosophy in Mid- Seventeenth-Century England’, Bulletin of the
History of Medicine 51 (1977), 25-54.

48 per una bibliografia detallada de les obres de Charleton, veure S. Fleitmann, Walter Charleton, op. cit.
n. (1); J. Henry, 'Die rezeption der atomistischen Philosophie', a Grundiss der Geschichte der Philosophie,
F. Ueberweg, ed. (Basel, 1988), pp. 370-82. També, R. Kargon, op. cit. n. (1).

49 S, Fleitmann, op. cit. n. (1), pp. 82-93. Fleitmann presenta Charleton com un dels autors de I'tpoca que
encarna millor I'esperit del 'virtuoso', per la seva erudici6 i pel caracter polifacétic de la seva obra. Pero
no era tant sols un ‘amateur' siné un veritable professional. Veure, R. G. Frank, op. cit. n. (4). Frank, en el
seu magistral estudi sobre I'evoluci6 de la fisiologia a partir de I'estudi detallat de les activitats i relacions
de la comunitat cientifica del moment, distingeix entre 'major scientists', 'minor scientists' i 'virtuosos',
situant Charleton dins del primer grup.

12



publicar Chorea Gigantum, una obra sobre arqueologia.>® També va escriu-re una altra
obra de caracter étic i psicologic: Natural history of the passions. 51 Charleton no va ser
escollit 'Ordinary Fellow' del Royal College of Physicians fins el 1676, ja que havia
tingut molts problemes, possiblement per les seves afiliacions politiques®2 i pel fet de

que el 1642 havia estat anomenat doctor per decret reial:

...by the favour of the King, he had the degree of Doctor of Physick conferred upon
him in February 1642, and was soon after made one of the Physicians in Ordinary to
his majesty: at which time he was looked upon as a very extraordinary genius, and,
as such, became very early the object of that envy and resentment, of which he could

never get the better as long as he lived.53

Per0 a partir d'aleshores, va arribar a ser un membre molt actiu dins la institucio.
L'any 1678, va rebre l'oferta d'una catedra de Medicina practica a Padua, que va

declinar.

Cap el 1680 comenga la quarta etapa de la trajectoria de Charleton,>4 on torna a
plantejar temes de filosofia natural i teologia natural,>> perd sense abandonar la
medicina. El 1683 publica Three Anatomic Lectures, 56 sobre el moviment de la sang
per les venes i les arteries, I'estructura organica del cor i la causa de la pulsacié del cor.

Aqguesta obra representa un tribut al descobriment de Harvey.

50 |_'obra és una defensa de I'origen danés de les famoses pedres de Stonehenge.

51 R. Hunter i E. Cutler, 'Walter Charleton’'s Natural History of the Passions (1674) and J. F. Senault's
The Use of Passions (1649). A case of Mistaken Identity’, Journal of the History of medicine and Allied
Sciences 13 (1958), 87-92.

52 per un estudi sobre les afiliacions politiques dels membres del Royal College of Physicians of London,
veure Ch. Webster, "The College of Physicians: "Solomon's House" in Commonwealth England', Bulletin
of the History of Medicine 41 (1967), 393-412 i W. J. Birken, 'The Royal College of Physicians of
London and Its Support of the Parlamentary Cause in the English Civil War', Journal of British Studies
23(1) (1983-4), 47-62; L. Sharp, 'The Royal College of Physicians and Interregnum Politics', Medical
History 19 (1975), 107-29.

53 A. Kippis, Biographia Britannica, op. cit. (1), p. 1287.

54 S, Fleitmann, op. cit. n. (1), p. 93.

55 Charleton, W., The Harmony of Natural and Positive Divine Laws (London, 1682).

56 Charleton, W., Three Anatomic Lectures (London, 1683).

13



Charleton va ser president del Royal College of Physicians of London de 1689 a
1691. Posteriorment es va retirar a I'illa de Jersey, i va tornar a Londres, perd no es sap
quan.5” EI 1702 i el 1705 va fer de 'Harveian Orator',58 i el 1706 també se li va donar el
carrec de bibliotecari del College, possiblement per concedir-li una pensi6é. Va morir a

Londres, el 1707.

57 A. Kippis, op. cit. n. (1), p. 1690.
58 E| 'Harveian Orator' era el que llegia les llicons inaugurals al Royal College of Physicians, en honor a

Harvey.

14



2. Alguns aspectes del mecanicisme anglés del XVIliles seves

implicacions religioses.

Les qlestions teologiques van jugar un paper molt important en el procés de
consolidacié de la filosofia natural mecanicista anglesa durant el segle XVII. Les
diverses teories de la matéeria 5° propugnades pels mecanicistes anaven sempre
associades a discussions sobre els seus fonaments ultims, i aixo fa que el mecanicisme
no pugui ser estudiat com una filosofia natural tancada, siné com un fendbmen complexe
en el que les consideracions sobre el context religidés i politic son absolutament

necessaries.0

Els estudis recents sobre el mecanicisme angles del XVII han mostrat que
aquest té unes caracteristiques que el fan molt peculiar respecte al mecanicisme
continental: I'existéncia d'activitat en la matéria,51 o principis actius i qualitats ocultes,52
gue van permetre oferir una alternativa al mecanicisme cartesia, caracteritzat per una
materia totalment passiva. Els principis actius a la matéria van fer possible l'evitar les
dificultats teologiques percebudes en els sistemes de matéria passiva, i oferir per tant,

una interpretacié del mén en la que la creacio i la conservacidé per Déu es podien

59 per estudis classics sobre les teories particulades de la matéria al segle XVII, veure M. Boas, 'The
establishment of the mechanical philosophy’, Osiris 10 (1952), 412-541; M. Boas Hall, 'Matter in
Seventeenth-Century Science', a E. Mc Mullin, The concept of matter in Modern Philosophy (Notre
Dame, 1978) i E. J. Dijksterhuis, The mechanization of the World Picture (Oxford, 1961), pp. 386-458.
60 per una visi6 classica sobre les relacions entre teologia i nova filosofia natural, veure R. S. Westfall,
Science and Religion in Seventeenth-century England (New Haven, 1958).

61 3. Henry, 'Occult Qualities and the Experimental Philosophy: active principles in pre-newtonian matter
theory', History of Science 24 (1986), 335-81; del mateix autor, 'Matter in Motion: The problem of
Activity in Seventeenth-century English Matter Theory', Ph.D. Diss., Open University, 1983; i també del
mateix autor, 'The Scientific Revolution in England’, a The Scientific Revolution in National Context, R.
Porter i M. Teich eds., Cambridge, 1992.

62 K. Hutchison, 'What happened to Occult Qualities in the Scientific Revolution?', Isis 73 (1982), 233-
53; del mateix autor, 'Supernaturalism and the Mechanical Philosophy', History of Science 21 (1983),
297-333; R. Millen, 'The manifestation of occult qualities in the scientific revolution', a Religion, Science
and Worldview. Essays in Honour of R. Westfall, M. Osler ed., Cambridge, 1985.

15



mantenir: Déu creava la matéria i li imprimia aquests principis actius. Aquesta teoria de
la materia era una forma de donar fonament teologic a la filosofia natural i d'eliminar

les interpretacions atees del mecanicisme continental.

El mecanicisme era vist per alguns filosofs naturals com un sistema
apologeticament superior a les velles concepcions aristotéliques de la naturalesa. Boyle,
per exemple, quan atacava les filosofies nauralistes animistes,83 no estava fent altra
cosa gque condemnar l'aristotelisme que negava la creacié i col.locava la naturalesa al
nivell de Déu, creant confusio entre ambdos; en contraposicio, creia que el mecanicisme
oferia una explicacid molt més clara, ja que distingia la 'maquina del mon' del seu
creador, Déu, -una visié molt més coherent amb la tradicio biblica o judeo-cristiana. La
visié mecanicista del mon s'adaptava molt millor a la concepcié d'un Déu com a creador
I d'una naturalesa 'de-deificada’. 84 El corpuscularisme de Boyle basat tant en
I'experimentalisme com en un fonament teologic natural, va esdevenir una versié molt

potent del mecanicisme pre-newtonia.6>

Dins del procés de consolidacio del mecanicisme, I'atomisme també va jugar un
paper molt important en la sustitucié de la filosofia natural aristotélica.6¢ Gassendi va

ser una figura clau en la recuperacié de l'atomisme epicuri antic i en la seva

63 Boyle, R., A Free Inquiry into the Vulgarly Received Notion of Nature (1682).

64 C. A. Russell, Cross-currents. Interactions between science and faith (Leicester, 1985), caps. 4 i 6; R.
Hooykaas, Religion and the Rise of Modern Science (Edinburgh, 1972), cap. 1. Veure també J. R. Jacob,
‘Boyle's atomism and the Assault on Pagan Naturalism', Social Studies of Science 8 (1978), 211-33.
Jacob també fa referencia als atacs de Boyle contra la nocié de natura aristotelica, per argumentar que el
corpuscularisme era superior, perd la seva tesi és que la fisico-teologia de Boyle no estava destinada
nomeés a atacar l'aristotelisme-escolastic sind que va ser dissenyada per motius politics: atacar els papistes
i els ateus.

65 J. Henry, op. cit. n. (3), p. 344. Henry defensa que també Boyle, com altres fildsofs naturals pre-
newtonians, creia en l'activitat de la matéria i aixo es fonamentava en la seva teologia voluntarista. Perd
altres interpretacions han argumentat precisament el contrari: que la teologia voluntarista de Boyle el va
portar a defensar una materia absolutament passiva. Veure A. Clericuzio, 'A Redefinition of Boyle's
Chemistry and Corpuscular Philosophy', Annals of Science 47 (1990), 561-89. Veure també G. B. Deason,
‘Reformation Theology and the Mechanistic Conception of Nature’, a God and Nature. Historical essays
on the Encounter between Christianity and Science, D. C. Lindberg i R. L. Numbers eds., Berkeley, 1986.
Deason també argumenta que la passivitat de la matéria és necessaria per defensar una sobirania radical
de Déu.

66 per un estudi historic de I'atomisme al segle XVII anglés, veure R. H. Kargon, Atomism in England
from Hariot to Newton (Oxford, 1966).

16



reelaboracio com una filosofia natural acceptada, tant teologicament com cientificament.
A Anglaterra, Charleton, amb la publicacié de la Physiologia , va introduir I'atomisme
de Gassendi i va contribuir molt a la seva difusio. Pero I'atomisme anglées no era nou; ja
a finals del segle XVI i principis del XVII van haver-hi intents de recuperar I'atomisme
antic, encara que no van arribar a constituir-se en sistemes complerts de filosofia natural.
Van ser especialment rellevants les activitats del cercle de Northumberland, amb
Thomas Hariot com a figura principal, pero els seus treballs sobre I'atomisme antic van
ser atacats d'ateisme, fins al punt que el 1594 es va anomenar per part de les autoritats
politiques i religioses una comissié d'ateisme per investigar-ho.67 Nicholas Hill68,
també membre del cercle de Northumberland, ja havia intentat ressucitar les teories de
Leucip, Demacrit i Epicur en la seva Philosophia Epicurea 69, defensant els atoms com
a primera matéria i la creacié dels atoms per Déu, perd la major part de l'obra estava

dedicada a defensar el copernicanisme, la infinitud de l'univers i la pluralitat de méns.

Cap a mitjans del segle XVII, Gassendi a Franga va ser el primer en
desenvolupar un sistema complert de filosofia natural basat en lI'atomisme epicuri?® i
convertir-lo alhora en un sistema compatible amb les veritats del cristianisme. 71
Gassendi, al llarg de tota la seva obra filosofica, que culmina amb la publicacié
postuma del Syntagma Philosophicum (1658), va anar depurant les hipotesis atomiques
dels seus elements pagans, fins a obtenir una versié de lI'atomisme epicuri acceptable

teologicament. Els principals problemes que presentava l'atomisme antic eren les tesis

67 R. H. Kargon, 'Thomas Hariot, the Northumberland Circle and Early Atomism in England', Journal of
History of Ideas 28 (1966), 128-36.

68 G. Mc Colley, 'Nicholas Hill and the Philosophia Epicurea’, Annals of Science 4 (1939), 390-401; D.
McKie, 'English writers on atomism before Dalton', Endeavour 25 (1966), 13-15.

69 Hill, N., Philosophia Epicurea, Democritiana, Theophrastica proposita simpliciter, non edocta (Paris,
1601).

70 per estudis sobre la figura de Gassendi i el seu sistema de filosofia natural, veure O. R. Bloch, La
Philosophie de Gassendi: Nominalisme, matérialisme et metaphysique (La Haye, 1971); B. Rochot, Les
travaux de Gassendi sur Epicure et sur I'atomisme 1619-1658 (Paris, 1944); H. Jones, Pierre Gassendi
1592-1655. An Intellectual Biography (Nieuwkoop, 1981); L. S. Joy, Gassendi the Atomist. Advocate of
History in an Age of Science (Cambridge, 1987); B. Brundell, Pierre Gassendi. From Aristotelianism to a
New Natural Philosophy (Dordrecht, 1987); L. U. Panchieri, 'The atomism of Pierre Gassendi: Ontology
for the New Physics', Ph. D. Diss. (Tulane, 1972).

13 R. Kargon, op. cit. n. (8), pp. 64-69.

17



de I'epicureisme’2 incompatibles amb una visio cristiana, com l'afirmacid de I'eternitat
del mon, la inheréncia del moviment als atoms i la mortalitat de I'anima humana.”3 Els
treballs de Gassendi han estat estudiats en els Ultims anys sota aquesta perspectiva de la
seva relaci6 amb les posicions teologiques de fons, i s'ha argumentat que el seu
voluntarisme tedlogic esta a la base de les seves concepcions sobre el coneixement de la

naturalesa.”4

Aquesta relacié entre teologia natural i filosofia natural també ha estat
identificada en altres autors com per exemple, Boyle. El voluntarisme teologic ha estat
associat a l'experimentalisme, en el cas de Boyle, i a l'escepticisme, en el cas de
Charleton.”s En Charleton, com veurem, el seu voluntarisme teologic no només esta
associat a la seva posici6 epistemologica, sind que esta a la base de tot el seu sistema de

filosofia natural atomista.

72 per un recull d'estudis sobre aspectes de I'epicureisme i I'estoicisme en el pensament europeu modern,
veure M. Osler ed., Atoms, Pneuma and Tranquillity (Cambridge 1991). Veure també, T. Mayo, Epicurus
in England (1650-1725) (Dallas, 1934). Mayo defensa que l'objectiu de I'epicureisme a mitjans del XVII
a Anglaterra era afirmar el cristianisme de I'atomisme i remarcar la puresa i austeritat de I'ética epicuria.
73.0. R. Bloch, op. cit. n. (12), p. 300. Bloch fa un inventari d'elements epicuris que Gassendi trobava
objeccionables: politeisme, natura corporal dels déus, abséncia de providencia, negacid de la creacio,
eternitat dels atoms, materialitat i mortalitat de I'anima, negacié de tota realitat incorpdria excepte el buit,
infinitud de l'univers, pluralitat de mons, atzar com a causa del mén, caracter natural de la causa primera,
negacié de la finalitat en els sistemes biologics. Citat per M. Osler a 'Fortune, Fate and Divination:
Gassendi's voluntarist theology and the baptism of Epicureanism' a Atoms, Pneuma and Tranquillity, M.
Osler ed., op. cit. n. (14).

74 M. Osler, 'Baptizing Epicurean atomism: Pierre Gassendi on the immortality of the soul', a Religion,
science and world-view. Essays in honour of Richard Westfall, M. Osler ed., (Cambridge, 1985); M.
Osler, 'Providence and divine will in Gassendi views on scientific knowledge', Journal of the History of
Ideas 44 (1983), 549-60; L. T. Sarasohn, 'Motion and Morality. Pierre Gassendi, Thomas Hobbes and
the Mechanical World-View', Journal of the History of Ideas 46 (1985), 363-79; M. Osler, 'Fortune, Fate
and Divination: Gassendi's voluntarist theology and the baptism of Epicureanism’, a Atoms, Pneuma and
Tranquillity, M. Osler ed., op. cit. n. (14).

75 J. E. Mc Guire, 'Boyle's Conception of Nature', Journal of the History of Ideas 33 (1972), 523-42; M.
Osler, 'Descartes and Charleton on Nature and God', Journal of the History of Ideas 40 (1979), 445-56.
Les relacions entre teologia i filosofia natural al XVII han estat objecte de molts estudis en els Gltims
anys, i han posat de manifest que al llarg de la historia les relacions entre ciéncia i religidé no han estat
sempre conflictives, sind que sovint ciéncia i religié han estat depenents l'una de l'altra. Veure J. H.
Brooke, Science and Religion. Some historical perspectives (Cambridge, 1991).

18



Walter Charleton, tenia molts contactes amb el cercle de Newcastle,7® que
agrupava a persones tant diverses com els Cavendish, Thomas Hobbes, John Pell, John
Evelyn,”” amic personal de Charleton, i Kenelm Digby, entre d'altres. Aquest grup
s'havia format arrel de I'exili d'alguns monarquics a Franga durant la guerra civil
anglesa, i els seus membres van anar desenvolupant una filosofia natural atomista,
gracies als contactes amb la filosofia continental, encara que alguns amb clares
tendencies materialistes i atees com Hobbes i Margaret Cavendish.”® Charleton, per la
seva amistat amb Margaret Cavendish?9, i Hobbes especialment, es va veure obligat a
disipar les sospites de materialisme i ateisme a través d'una depuracié acurada del seu
atomisme epicuri.80 El cas de Digby era diferent, ja que era catolic, i el seu atomisme
s'emmarcava en la tradici6 aristotelica,8! pero és un altre exemple interessant de com la

seva posicio teologica estava clarament lligada a la seva filosofia natural.82

La publicacio del Leviathan de Hobbes I'any 1651 va ser el detonant d'un seguit
de respostes hostils cap a totes aquelles filosofies que eren vistes com materialistes i

atees.83 El sistema propugnat per Hobbes84 negava el dualisme materia-esperit en favor

76 Per un estudi sobre les activitats i relacions del cercle de Newcastle, veure R. Kargon, Atomism in
England , op cit. n. (8), pp. 63-77; també S. T. Mintz, The Hunting of Leviathan. 17th-Century Reactions
to the materialism and Moral Philosophy of Thomas Hobbes (Cambridge, 1970), pp. 1-63.

77 Veure E. S. de Beer, 'John Evelyn, F. R. S. (1620-1706)', Notes and Records of the Royal Society 15
(1960), 231-38.

78 Sobre Margaret Cavendish, veure M. Bailey Ogilvie, Women in Science (Cambridge, Mass., 1986),
pp. 53-4; G. D. Meyer, The Scientific Lady in England, 1650-1760 (Berkeley, 1955). Margaret Cavendish
va arribar a afirmar obertament que I'anima era de natura corporal i estava composada d'atoms.

79 Es conserva correspondéncia entre Charleton i Margaret Cavendish a M. Cavendish, 'Letters to
Duchess of Newcastle' a Letters and Poems in Honour of the Incomparable Princess, Margaret,
Dutchess of Newcastle (London, 1676), pp. 91-3, 108-19 i 142-9.

80 R. Kargon, 'Walter Charleton, Robert Boyle and the Acceptance of Epicurean Atomism in England',
Isis 55 (1964), 184-92.

81 per Dighy, els quatre elements aristotélics estaven formats d'atoms, pero els seus atoms son els minima
naturalia de la tradici6 aristotélica. Citat per R. Kargon, Atomism in England, op. cit. n. (8), p. 70.

82 3. Henry, 'Atomism and Eschatology: Catholicism and Natural Philosophy in the Interregnum’, Brit. J.
Hist. Sci. 15 (1982), 211-39. Sobre Digby, veure també S. Mason, 'Religion and the Rise of Modern
Science’, a Science and Religion. Proceedings of the Symposium of the XVIlI-th International Congress
of History of Science, A. Baumer i M. Buttner eds., Hamburg, 1989.

83 S, I. Mintz, The Hunting of Leviathan, op. cit. n. (18).

84 pPer una aproximacio a les relacions entre filosofia natural, epistemologia, ontologia i politica en
Hobbes, veure S. Mintz, op. cit. n. (18); S. Shapin i S. Schaffer, Leviathan and the Air-Pump. Hobbes,
Boyle and the Experimental Life (Princeton, 1985), pp. 80-110. També R. Tuck, 'The Christian Atheism
of Thomas Hobbes', a Atheism from the Reformation to the Enlightenment, M. Hunter i D. Wootton eds.,
Oxford, 1992.

19



de la matéria, sotmetia l'autoritat religiosa al poder civil, i la seva filosofia moral
portava al relativisme étic, concepcions que eren vistes pels seus contemporanis com
Iligades inevitablement a l'ateisme, si més no, implicit. Pero el terme ateisme a I'época
era utilitzat com un terme d'abls per atacar tota mena d'oponents religiosos; és a dir, no
es referia només a aquells que negaven l'existéncia de Déu, sind que tenia moltes altres
connotacions. Eren considerats com a signes d'ateisme d'una banda, I'afirmacid
d'algunes tesis filosofiques com la materialitat i mortalitat de I'anima, i la negacio tant
de la creacié com de la providéncia de Déu; i de I'altra, I'escepticisme enfront la Biblia,
la consideracio de la religi6 com una eina politica i la immoralitat practica.8> En
particular, I'heretjia mortalista ja tenia una tradicié anterior a Hobbes, que va comengar
amb la publicacié d'obres com Religio Medici (1642)86 de Sir Thomas Browne i Mans
mortallitie (1643) de Richard Overton, que van provocar tot un seguit de respostes
defensant la immortalitat de I'anima a les decades dels quarantes i cinquantess?, i que
van continuar al llarg de tot el segle. Pero el procés de secularitzacio atribuit al segle
XVII va ser un fenomen molt complexe en el que no van intervenir-hi només les

disputes sobre el materialisme i I'ateisme sin6 molts altres factors.88

Un grup molt implicat en les disputes religioses associades a la nova filosofia

natural durant la segona meitat del XVII van ser els platonics de Cambridge.8® A partir

85 M. Hunter, 'Science and heterodoxy. An early modern problem reconsidered’, a Reappraisals of the
Scientific Revolution, D. C. Lindberg i R. S. Westman eds., Cambridge, 1990; G. E. Aylmer, 'Unbelief in
Seventeenth-Century England’, a Puritans and Revolutionaries. Essays in XVIIth century History
presented to C. Hill, D. Pennington i K. Thomas eds., Oxford, 1978; veure també M. Hunter i D. Wotton
eds., Atheism from the Reformation to the Enlightenment (Oxford, 1992) i J. Redwood, Reason, Ridicule
and Religion. The Age of Enlightenement in England 1660-1750 (London, 1976).

86 Browne no negava la mortalitat eterna de I'anima, pero defensava que I'anima moria amb el cos i
ressucitava junt amb el cos a la fi dels temps.

87 El mortalisme era una heretjia corrent entre algunes sectes i també entre alguns pensadors i cientifics.
Els mortalistes afirmaven que I'anima moria amb el cos o s'adormia fins a la resurreccié final. Veure, G.
Williamson, 'Milton and the Mortalist Heresy', Studies in Philology 32 (1935), 553-79.

88 Per una analisi critica de les interpretacions sobre el procés de secularitzaci6 durant els segles XVII i
XVIII, veure J. E. Force, 'Secularisation, the language of God and the Royal Society at the turn of the
seventeenth-century', History of European Ideas (2)3 (1981), 221-35.

89 R. L. Colie, Light and Enlightenment. A Study of the Cambridge Platonists and the Dutch Arminians
(Cambridge, 1957); A. R. Hall, Henry More. Magic, Religion and Experiment (Oxford, 1990); S. Hutton
ed., Of Mysticism and Mechanism: Tercentenary studies on Henry More 1614-1681 (Dordrecht, 1990); C.
Brown, Christianity and Western Thought, vol I. (Leicester, 1990), cap. 11; C. E. Raven. Natural
Religion and Christian Theology (Cambridge, 1951). Veure també, G. R. Cragg, From Puritanism to the

20



de la década de 1650, les publicacions de tractats de teologia natural i d'apologia de la
religio associades a la nova filosofia natural van ser molt nombroses, i els platonics de
Cambridge, especialment More, Cudworth i Smith van dedicar una bona part del seu
treball a escriu-re obres refutant I'ateisme i el materialisme. La refutacio més
sistematica i rigurosa de la filosofia de Hobbes va ser portada a terme per Cudworth i
More. El True Intellectual System of the Universe (1663) de Cudworth i Antidote
against Atheisme (1653) de More, van representar una fita molt important en aquesta
direccio. Els seus objectius eren anar contre I'ateisme d'una banda i contra lI'entusiasme
fanatic dels sectaris de l'altra. Aquest grup de pensadors va adoptar una posicio
teologica intel.lectualista associada a la filosofia platonica, i amb el seu racionalisme es
van oposar al racionalisme de Hobbes® i a la supersticid dels sectaris. Molts defensors
de la nova ciéncia van estar profundament influits per la linia dels platonics de

Cambridge, com Glanvill o Ward.

Walter Charleton, com Gassendi, va adoptar una posicié teologica voluntarista,
perd malgrat aquesta posicio diferent respecte als platonics de Cambridge, trobem entre
ells similituds en alguns aspectes a I'nora d'utilitzar arguments en favor de I'atomisme,

com per exemple I'apel.lacié a la filosofia mosaica.9!

Des de I'época del Renaixement, una forma peculiar d'esvair les implicacions
atees de les hipotesis atomiques, era recorrer a la tradicié hebrea, especialment el
profeta Moises, per explicar els origens de la teoria. Daniel Sennert, iatroquimic del
XVI es remonta fins a Moisés per explicar I'atomisme. John Comenius a Synopsis of
Physics (1651) afirma que tot el coneixement cosmologic es deriva de I'explicacié de
Moiseés en el llibre del Génesi, i parla de Moisés com l'autor de les hipotesis atomiques.

Amb general, la filosofia mosaica va ser adoptada pels platonics de Cambridge: tant

Age of Reason. A Study of Changes in religious Thought within the Church of England 1660 to 1700
(Cambridge, 1966), cap. Il1.

90 S, Mintz, op. cit. n. (18), cap. 5.

91 p, B. Sailor, 'Moses and atomism', Journal of the History of Ideas 25 (1964), 3-16. Veure també, B. J.
T. Dobhbs, The foundations of Newton's Alchemy (Cambridge, 1975), pp. 107-8.

21



Cudworth com More atribueixen la invencié de I'atomisme a Moisés. Charleton, seguint
aquesta tradicio, apel.la a la narracio de la creacio feta per Moisés per donar fonament a

I'atomisme.92

Si bé Charleton i els platonics de Cambridge defensaven posicions teologiques
diferents, les seves teologies respectives compartien algunes caracteristiques, pel fet de
que ambdos partien d'una teologia cristiana comuna. A més, els seus treballs teologics
responien als mateixos desafiaments del context: la refutacid de I'ateisme i el
materialisme, objectiu també perseguit pel tractats teologics de Boyle. En la mateixa
tradicié de tractats teologics contra l'ateisme trobem també The Wisdom of God
manifested in the Works of the Creation (1691)93 de John Ray. Uns anys més tard van
venir les famoses 'Boyle Lectures', inaugurades l'any 1692 per voluntat expressa de
Boyle, per fer front al naixent deisme. Realment, el procés de consolidacio del
mecanicisme a Anglaterra va estar profundament marcat per les controversies

teologiques que va suscitar, i que van perdurar fins ben entrat el segle XVIII.

92 Charleton, W., Darknes i Physiologia.

93 Ray, J., The Wisdom of God Manifested in the Works of the Creation (London, 1691), pp. 179-221,
reeimpres a Science and Religious Belief. 1600-1900. A Selection of Primary Sources, D. Goodman ed.,
Open University , 1973.

22



3. Atomisme i teologia natural

3.1. El voluntarisme teologic de Charleton

L'any 1652, Charleton publica The Darknes of Atheism dispelled by the Light of
Nature, or a Physico-Theologicall Treatise,® un tractat sistematic de teologia natural
destinat d'una banda, a refutar I'ateisme i el materialisme, i de I'altra, a donar fonament
teologic a I'atomisme. Charleton va ser el primer en utilitzar el terme fisicoteologia,®® i
la seva obra és representativa dels inicis d'una tradicié anglesa de tractats de teologia
natural que s'estendra fins ben entrat el segle XVIII, amb les 'Boyle Lectures'

inaugurades el 1692.

En aquesta obra hi trobem exposats els temes principals de la teologia natural de
Charleton: I'existéncia de Déu, la creacié del mon ex nihilo i la providéncia de Déu,
tant la general com l'especial. A partir d'aquesta caracteritzacio, podrem afirmar que la

posici6 teologica de Charleton és voluntarista.

L'intel.lectualisme i el voluntarisme constitueixen dos posicions teologiques, de

les quals ja en trobem les seves arrels a la teologia medieval,%6 i que es distingeixen per

94 Charleton, W., The Darknes of Atheism dispelled by the Light of Nature, or a Physico-Theologicall
Treatise (London, 1652). A partir d'ara, citat com Darknes of Atheism o Darknes.

95 Amb Charleton, el 1652, comenca una tradicio de fisicoteologia que recupera l'atomisme i el
desposseeix del materialisme dels autors classics. Tecnicament, el platonic de Cambridge John Smith
(1618-1652) va precedir Charleton, pero el seus discursos, encara que pronunciats el 1644, no van ser
publicats fins el 1660. Veure, G. E. Aylmer, 'Unbelief in Seventeenth-century England', op. cit. cap. (2) n.
(26), pp. 31-9.

96 per un estudi sobre les diferents posicions teologiques des de I'Edat Mitja fins al segle XVII, veure F.
Oakley, Omnipotence, covenant, & order: An excursion in the history of ideas from Abelard to Leibniz
(London, 1984). Veure també, G. B. Deason, 'Reformation Theology and the Mechanistic Conception of
Nature', a God and Nature. Historical essays on the Encounter between Christianity and Science, D. C.
Lindberg i R. L. Numbers eds. (Berkeley, 1986).

23



la seva forma d'interpretar la relacié entre Déu i la creacid. L'intel.lectualisme es
caracteritza per considerar la immutabilitat i la intel.ligéncia infinita de Déu com els
seus atributs principals, encara que no nega la seva omnipotencia. Aleshores, en la
relacié entre Déu i les seves criatures, es remarca l'ordre del mén com un procés
immanent amb les seves lleis operant regularment. L'ordre i l'estructura del mon
existeixen i es poden investigar per un procés de raonament, perque Déu va crear el
millor mén possible gracies a la seva intel.ligéncia. L'intel.lectualisme afirma per tant,
que Déu va crear un mon perfecte, sense necessitat de conservar-lo i reparar-lo
constantment. En contraposicid, el voluntarisme teologic remarca la primacia de la
[liure voluntat i el poder absolut de Déu, per tant, I'ordre del mén no és inherent a la
natura de les coses, sind que és contingent i té lloc gracies al consentiment de Déu, que
pot actuar en qualsevol moment. El voluntarisme afirma I'accié constant de Déu en un
mon contingent, governant-lo. Pel voluntarista, I'intel.lectualisme implica limitar la
llibertat de Déu, ja que un ordre racional independent de Déu limitaria la seva accio en
el mén, i aixd0 és incompatible amb la concepcié d'un Déu absolutament lliure i

poderds.o?

Per tant, l'intel.lectualisme i el voluntarisme es distingeixen per la seva diferent
concepcid de les lleis naturals operant en el modn.8 Per l'intel.lectualista, les lleis
naturals son immanents a la naturalesa i necessaries. Déu va imposar les lleis naturals,
perd aquestes governen la naturalesa i operen necessariament en el mon, encara que
aixo no implica que Déu les pugui alterar. Pel voluntarista, les lleis operen per un acte
de divina voluntat, i no son necessaries, siné contingents; la seva continuitat depen
constantment de la voluntat de Déu, i de la seva accié immediata en el mén. La
naturalesa és contingent, fins i tot suposant la regularitat de les lleis naturals. Es a dir,

tot allo que Déu pot fer a través de les causes secundaries, també ho pot fer sense elles.

97 VVeure, M. Osler, 'Providence and divine will in Gassendi's views on scientific knowledge', Journal of
the History of Ideas 44 (1983), 549-60; E. B. Davis, 'The uses of voluntarist theology in 17-th century
science', comunicacié presentada a la International Conference on Science and Belief (Ontario, 1992).
98per una discussio sobre el concepte de llei natural a la teologia del segle XVI1I a Anglaterra, veure C. A.
Russell, Cross-currents. Interactions between science and faith (Leicester, 1985), pp. 65-96.

24



Aquesta diferent concepcid de la llei natural es tradueix alhora, en una diferent
comprensié de la divina providéncia. En l'accié provident de Déu en el mon,
I'inte.lectualista posa l'accent en la potencia ordinaria de Déu, i el voluntarista en la
poténcia absoluta. La poténcia ordinaria es refereix a l'accié de Déu supervisant la
creacio, d'acord amb la seva infnita intel.ligéncia; i la poténcia absoluta es refereix a la
capacitat de Déu per fer el que vulgui en qualsevol moment, d'acord amb la seva

voluntat Iliure i poderosa.®?

Pel gque fa a la distincid entre la providéncia general i I'especial, en la teologia
reformada, la providéncia general es refereix a lI'accid de Déu sostenint I'ordre del mon
natural, mantenint les seves lleis, i la providéncia especial es refereix a l'accié
extraordinaria de Déu, com és el cas dels miracles, i a l'accié divina sobre els sers
individuals, com per exemple I'nome. Per la providéncia general, Déu estableix el curs
de la naturalesa i utilitza les causes segones per continuar aquest curs ordinari; i per la
providencia especial, Déu actta reformant el curs de la naturalesa i actdant sobre els
aconteixements humans. Pels mecanicistes del segle XVII, malgrat la seva afirmacié de
la sobirania de Déu sobre el mdn creat, la rellevancia de la providencia especial va anar
deixant pas gradualment cap a una major importancia de la providéncia general de Déu,
i d'una providencia especial només actuant en rares ocasions i per proposits
determinats.190 En el cas de Charleton, la providéncia especial, jugava encara un paper
molt important,101 degut a la rellevancia que concedia a la providencia de Déu envers

I'nome, considerat com el principal objecte del seu amor infinit.

99 Veure F. Oakley, op. cit. n. (3). Veure també, E. B. Davis, 'God, man and nature: The problem of
Creation in Cartesian thought', Scot. Journ. of Theol. 44 (1991), 325-48; M. Osler, op. cit. n. (4).

100 G, B. Deason, 'Reformation Theology and the Mechanistic Conception of Nature', op. cit. n. (3), pp.
186-7. Veure també, R. WESTFALL, Science and Religion in Seventeenth-century England (New
Haven, 1958), cap. 4.

101 \veure R. Westfall, op. cit. n. (7), pp. 80-3.

25



Charleton va dedicar I'obra The Darknes of Atheism a Sir Francis Prujean,
President del Royal College of Physicians of London, protector de Charleton quan
aquest va esdevenir doctor en Medicina l'any 1643. 102 |'epistola esta datada
erroniament el 1641, i la data correcte hauria de ser el 1651, ja que l'obra va ser

publicada el 1652.

En el proleg,103 Charleton exposa quatre consideracions prévies que expliquen i
justifiquen la publicacié del seu treball: primer, les causes i motius que I'han portat a
escriu-re I'obra; segon, la necessitat i justificacio de la teologia natural en general, i en
particular, la demostracio de I'existéncia de Déu a través del que ell anomena ‘Light of
Nature';104 tercer, el tribut a tots els que s'han dedicat a la mateixa tasca, i finalment, el

reconeixement dels possibles defectes de I'obra.

En primer lloc, Charleton, conscient del moment intel.lectual i politic en el que
viu, parla dels 'monstres ateus'95 sorgits arreu i dels perills per la religio i l'autoritat de
I'Església provocats per la guerra civil. Aquests perills es veuen encarnats tant en els

ateus, com en els heretjes i entusiastes.106 En aquestes circunstancies, Charleton creu

102 Charleton li agraeix a Prujean la visita que li va fer i I'ajut mentre patia una dissenteria, I'any 1651:
«Auxiliis Pruian, anima hac moribunda revixit; Ut vigil, infusa Pallade, flamma solet». Darknes,
Epistola dedicatoria.

1o Charleton, Darknes, Advertisement to the Reader.

104 per Charleton, la 'llum natural' és com una facultat de raonament que proporciona coneixement cert
de les veritats religioses. Es una facultat que no defineix exactament, perd que vindria a ser una 'recte ra¢'
que proporciona certesa. Uns anys més tard, Nathaniel Culverwel, platonic de Cambridge, va publicar
una obra titulada Discourse of the Light of Nature, en la que fa referéncia a aquesta facultat de raonament,
i I'anomena 'the candle of the Lord". Veure A.R. Hall, Henry More: Magic, Religion and Experiment,
London, 1991, 61-65. Per un debat sobre els conceptes de rad a mitjans del segle XVII anglés, veure L.
Mulligan, 'Reason, Right Reason and Revelation in mid-seventeenth-century England' a Occult and
Scientific Mentalities in the Renaissance, Brian Vickers ed. (Cambridge, 1984). Mulligan distingeix entre
una mera rao natural i una 'recte rad', definint aquesta ultima com aquella raé que busca el coneixement
de la veritat absoluta, per tant, en molts pensadors del XVII, aquella rad que busca el coneixement de les
veritats del Cristianisme.

105 Charleton, Darknes, Advertisement to the Reader.

106 | es circumstancies socials, politiques i religioses provocades per la guerra civil a Anglaterra van
donar lloc a que un sector de la intel.lectualitat anglesa pensés que havia de dedicar els seus esforcos a
combatre tant l'ateisme que s'anava estenent, com I'entusiasme de les nombroses sectes i grups radicals
actius durant la Guerra Civil i I'Interregne. La contribuci6 dels platonics de Cambridge va ser notable en
aquest sentit, i Charleton representa també un bon exemple d'aquesta contribucié. Per un estudi exhaustiu
dels grups cientifics, socials, politics i religiosos que van protagonitzar els grans canvis del segle XVII a

26



qgue un dels seus deures és combatre aquestes amenaces i resguardar les veritats
irrenunciables de la fe. Aquestes veritats son per ell, I'existencia de Déu, i els seus dos
atributs principals, la creacid de I'univers i la seva conservacio i moderacio a través de
la providencia. L'afirmacid i consolidacié d'aquests principis constitueix per Charleton
el fonament necessari de la filosofia natural. No és casual aleshores que aquest tractat
fisicoteologic precedeixi I'obra per la qual Walter Charleton ha estat més conegut, la
Physiologia-Epicuro-Gassendo-Charltoniana, publicada dos anys més tard, I'any 1654.
A finals de 1650, Charleton, ja havia viatjat a Franca, 197 i havia llegit les
Animadversiones de Gassendi,108 per la qual cosa possiblement ja tenia en ment esciu-
re un tractat de filosofia natural basant-se en les hipotesis atomiques. El cert és que el

1652, ell mateix parla d'aquest proposit:

And to the incitement of this forcible Motive we the more readily conformed our Assent,
because, having not long before proposed to our selves to erect an intire Fabrick of
Physicall Science upon Principles which seems to our judgement to be the most solid and
permanent, because most Demonstrable, at least most Verisimilous, as to the Solution of
all Natures Phanomenae; and firmly embraced that Axiom of the Schoolmen, Nulla res,
qualiscunqgue est, intelligi potest, nisi Deus prius intelligatur, that no one thing in Nature
can be known, unless the Author of Nature be first knowne... and this [existéncia de Déu
en general, i naturalesa humana en particular] as a Foundation, that must not only support,

but ennoble and facilitate our future Superstructions.109

El fet de que la Physiologia fos publicada dos anys més tard que el seu primer
tractat fisicoteologic, obeeix a dos motius principals. Primer, davant I'onada provocada

per la publicaci6 del Leviathan de Hobbes I'any 1651, i les evidents connexions entre

Anglaterra, veure Ch. Webster, The Great Instauration: Science, Medicine and Reform 1626-1660
(London, 1975).
107 3, Fleitmann, op. cit. n. (1), pp. 67-82.

108 p, Gassendi. Animadversiones in Decimum Librum Diogenes Laertii (Lyon, 1649). A partir d'ara,
citat com Animadversiones.

109 Charleton, Darknes of Atheism, Advertisement to the Reader.

27



Hobbes i Charleton, aquest ultim no es podia declarar obertament atomista sense deixar
clar que la seva filosofia natural podia ser perfectament compatible amb el Cristianisme;
les implicacions atees de Hobbes eren una rad de pes, i per tant, l'afirmacié de les
veritats de fe era un pas obligadament previ a l'afirmacié de les seves hipotesis
atomiques; i en segon lloc, hem vist com el mateix Charleton diu que Déu és el
fonament i garantia de la filosofia natural, aleshores, sembla logic que, cronologicament,

els principis i fonaments de la filosofia precedeixin les seves hipotesis atomiques.

En segon lloc, pel que fa a la necessitat de la teologia natural, Charleton afirma
que l'existéncia de Deéu i la immortalitat de I'anima humana1© han de ser demostrades
més pels fildsofs que no pas pels eclesiastics, i amb l'assisténcia d'un criteri peculiar i
infalible, -el que ell anomena 'Light of Nature' o llum natural. Les fonts de certesa de
les veritats de fe i de la moralitat sén per Charleton dues: la fe, -a través de la gracia i
I'Escriptura-, i lI'evidencia proporcionada per la 'Light of Nature' o 'llum natural’. Pel
creient, la fe i l'autoritat biblica, sén suficients per la certesa, perd pel no creient, cal

segons ell, la demostracio racional de la veritat obtinguda gracies a la 'llum natural’:

...yet, assuredly can the meer Naturall man, persisting in the state of Infidelity, never be
adduced to embrace either any Religion, or any Morall Virtue, unlesse both those
Propositions fundamentall [existéncia de Déu i immortalitat de I'anima] be first evicted to
him, by Reasons Apodictical, desumed from that infallible Criterion, the Light of Nature;

from whose Judicature there can be no appeal. 111

Charleton concebeix la 'llum natural' com un criteri infal.lible, com una 'recte

rad' que proporciona certesa i que guia a la raé argumentativa:

110 per Charleton, com per Descartes, I'anima humana és una sustancia absolutament diferent del cos i de
la matéria; el dualisme ontologic entre matéria i esperit, garanteix la immortalitat. Alhora, es contraposa
clarament al monisme ontologic de Hobbes que al reduir I'anima a corporeitat introdueix el mortalisme.
Sobre I'ateisme i el mortalisme, veure cites 27, 29 i 30, cap. 2.

111 Charleton, Darknes, Advertisement to the Reader.

28



The Synopsis of my method,...as designed as a clue to conduct the thoughts of my Reader
along the series of those Attributes of the Supreme Ens, which (as being of most general
concernment, and such as may be clearly demonstrated by the Light of Nature, even to
those, who either never heard of, or except against the testimony of Holy Writ ). | have
promised to illustrate, by the conviction of Arguments deduced from that catholique

Criterion, Reason. 112

Per ell, 'Light of Nature' no és el mateix que rad argumentativa. La 'Light of
Nature' seria com una capacitat de sentit comd, que presenta les veritats com evidents i
la rad seria la ra0 demostrativa per argumentacié. La 'llum natural’ proporciona

‘evidencia' i 'certesa’, i la 'rad' proporciona arguments.113

En tercer lloc, Charleton s'adhereix als objectius dels altres teolegs, com el de
demostrar l'existéncia de Déu per raons purament naturals, i afirma que I'nome neix
amb una certa noci6 anticipada de deitat, impresa en la seva ment, que fa possible la
intel.leccié o aprehensié de la naturalesa de Déu. Reconeix també el seu deute amb
altres filosofs i tradicions de pensament, com l'escolastica. Veurem que Charleton
utilitza clarament termes i metodes escolastics en la seva demostracio de I'existencia de
Déu,114 i també agafa elements de Mersenne i amb especial, elements de la metafisica
de Descartes, com ell mateix ho diu,115 en les seves respostes a les objeccions de
I'existencia de Déu. També utilitza elements de Raimon de Sibiuda, Lluis Vives i
principalment Gassendi.116 Charleton apel.la curiosament a l'autoritat de I'Església,117
gue en un moment donat va decretar I'anatema dels ateus, i va exhortar els filosofs
cristians a establir, d'una banda, I'existéncia de Deéu i els seus atributs, -eternitat,

simplicitat, immutabilitat, independencia, i altres perfeccions de la seva esséncia:

112 Charleton, Darknes, p. 94.

113 |bid., Advertisement to the Reader. Veure també nota n. (6).
114 E|l mateix diu que ha utilitzat arguments de St. Tomas.

115 Charleton, Darknes, Advertisement.

116 Es basa especialment en les Animadversiones de Gassendi.
117 Cita el papa Lled X i el Concili Latera.

29



omnipreséncia, omnisciéncia, justicia, gracia, bondat, llibertat, veritat-, i de l'altra, la

immortalitat de I'anima humana.

Finalment, Charleton s'excusa dels errors i lamenta la manca de temps degut a la
professié meédica,118 fent constar també que la redacci6 de l'obra va ser interrompuda

bruscament per una dissenteria, que el va afectar probablement, I'any 1651.

The Darknes of Atheism constitueix un tractat sistematic de teologia natural on
Charleton exposa els principis que considera indispensables per fonamentar la filosofia
natural : I'existéncia i els atributs de Déu, per una banda, i la naturalesa lliure de I'hnome,
per l'altra. Els principis sobre Déu i I'nome fonamenten el mon natural, o dit d'altra
manera, la teologia natural i I'ética fonamenten la filosofia natural. Charleton
desenvolupa en altres obres posteriors el seu sistema étic,119 pero a Darknes of Atheism
es pot veure que algunes de les seves concepcions etiques, especialment les que fan
referéncia a la llibertat humana i la felicitat, estan lligades a la seva concepci6 de la

providencia especial,120 i per tant, al seu voluntarisme teologic.

3.1.1. L'existencia de Déu

La primera etapa en la refutaciéo de l'ateisme, consisteix per Charleton en
demostrar I'existencia de Déu. El punt clau daquesta demostracié esta en inferir
I'existéncia de Déu a partir de I'afirmacié de I'existéncia de la idea de Déu en la ment
humana. Les seves argumentacions son molt properes a l'escolastica d'una banda, i al

racionalisme cartesia, de l'altra.

118 purant aquests anys, Charleton era el metge oficial del rei.

119 Charleton, W., Epicurus's Morals collected partly out of his owne Greek text in Diogenes Laertius,
and partly out of the Rhapsodies of Marcus Antoninus Plutarch, Cicero, and Seneca. And faithfully
Englished (London, 1656) i The Ephesian Matron. Based on the tale in the Satyricon of Petronius
(London, 1668, repr. Los Angeles, 1975).

120 Charleton, Darknes of Atheism, pp. 157-199.

30



Charleton comenca la seva llarga exposicio atribuint a Aristotil la Iluita contra
el politeisme i la negacid de la intel.ligibilitat de Déu o la limitacié de la ra6 per a
coneixer un ser infinit. També pels hebreus, -segueix Charleton-, I'essencia de Déu era
incognoscible, i fins i tot pels cristians només és possible especular sobre els atributs
d'una forma incompleta. Déu és presentat com I'’Admirable, pero alhora I'Invisible i
I'Inaccessible.121 Amb aquesta introduccio, Charleton afirma els limits del coneixement

huma, pero no abdica de la demostracié racional de I'existéncia de Déu.

Per Charleton, el cristia posseeix el veritable coneixement de Déu a través de
I'Evangeli.122 Per tant, I'Escriptura és la primera font d'autoritat i coneixement. Una de
les veritats de fe garantides per aquesta autoritat és la Trinitat, definida per ell com una
Trinitat de persones en una unitat de sustancia, -definicid que no s'aparta en absolut del

dogma cristia.123

La segona font de coneixement sera I'argumentacio racional. El punt de partida
de la demostracid de I'existéncia de Déu és l'afirmacié de que la idea de Déu va ser
gravada en la ment de I'home per Déu.124 Molts dels raonaments posteriors de
Charleton sobre I'existencia de Déu ténen com a punt de partida el principi cartesia de la

idea clara i distinta de Déu en la ment de I'home.

L'existencia de Déu implica tambg, segons ell, I'existencia dels dos principals i
inseparables atributs de Déu, la Omnipotencia i la Omniscient-Omnipreséncia, 0
Ubiquitat activa, la primera destinada a crear el mén del no-res, i la segona a conservar-

lo i governar-l0.125 L'afirmaci6 d'aquests dos atributs com els més importants, ens

121 |pid., pp. 1-2.
122 |pid., p. 3.
123 |pid., p. 3.
124 1pid., p. 4.
125 |pid., p. 4.

31



indica dos principis fonamentals de la posicid teologica de Charleton: primer, la creacio,

i segon, la conservacio i govern constants del mon per Déu gracies a la seva providencia:

we conceived it necessary to begin as high as the First Cause, God ; and endeavour the
demonstration first of his Existence, and cosequently (for strict reason will never endure
their separation) of those two generall operations of his Wisdom, Power, and Goodness, viz.
(1.) the Creation of the world ex nihilo, and (2.) the continuall Conservation of the same,

in its primitive harmony, by his Providence.126

El metode proposat per Charleton per demostrar I'existencia de Déu es basa en
dues vies, l'autoritat de I'Escriptura o la Revelacid i I'argumentacié racional, pero

sempre partint de la 'llum natural’, que proporciona la certesa de la veritat:

Nor have we any probable way left to break his objections [dels ateus], but a sober
reception of them in the field of reason, and a smart retort of arguments desumed from the

proper magazine of all temporal knowledge, the Light of Nature. 127

En aquest sentit, per ell, I'argumentacié racional sempre parteix d'uns postulats
certs, que ens déna la 'llum natural’, i que sén irrenunciables. Aquests postulats sén les
idees innates de la ment. A partir de la distincio entre idees innates (que permeten
coneixer qué és la veritat), adventicies ( que apareixen a partir dels objectes externs) i
imaginaries ( creades per la imaginacid), Charleton afirma que les idees innates
aparéixen a la ment gracies a aquesta facultat de la ‘Light of Nature', a la que li ha

assignat la capacitat de discernir entre veritat i falsetat.128

126 |hjd., p. 5.
127 |bid., p. 5.
128 |id., p. 7.

32



Una altra questio és si les sustancies o esséncies existeixen objectivament fora
de les idees. Charleton infereix d'entrada I'existéncia objectiva i real de les sustancies
representades a les idees, i infereix també, que si I'esséncia d'una idea és més gran que
I'essencia de la ment, necessariament aquesta idea té la seva causa en un ser exterior i

superior a I'nome:

From hence, my thoughts advance to this conclusion, If the reality objective of any Idea
be so great and excellent, that | may be assured tho same cannot be in me, either
Formaliter, or Eminenter; and therefore | cannot be the Cause of that Idea: By direct and
genuine inference | determine, that I am not alone in the World, but that there is existent in

the universe some other Being, which is the father of this Idea. 129

Una vegada inferida l'existéncia objectiva d'una sustancia a partir de la seva idea
a la ment, les diferents idees es correspondran a les diferents entitats existents: Déu,
angels, entitats corporees inanimades, animals, i finalment, I'nome.130 Per Charleton
totes aquestes idees provénen de nosaltres mateixos excepte la idea de Déu. Aquesta, €s
innata en el sentit de que no prove de nosaltres mateixos sind que va ser impresa en la
nostra ment per Déu.131 Aixd no vol dir perd que el nostre coneixement de Déu sigui
perfecte sind tot el contrari, no podem en realitat arribar a comprendre del tot la

naturalesa de Déu.132

Per Charleton, les nostres idees sobre les entitats corporals son les seglients:

For when | make a deep and strict inquisition into them [entitats corporals], | discover, that

of those things, which they comprehend, there are only very few, which | clearly and

distinctly understand; such are Magnitude, or Quantity extended into its three dimensions

129 1pid., p. 10.
130 1pid., p. 11.
131 Ipid., pp.15-6.
132 |pid., p. 15.

33



of Longitude, Latitude, Profundity; Figure arising from the termination of that extension;
Situation of parts, or that position, which parts variously figurated obtain and hold among
themselves; and Mation, or the change of situation in the whole, or parts composing the

whole: to which may be superadded Substance, Duration, and Number. 133

Per tant, la nostra ment conté idees clares i distintes sobre les propietats de la
materia 0 entitats corporals, que Charleton resumeix en tres: magnitud, figura i
moviment. A partir del racionalisme cartesia, Charleton postula un dels principis
fonamentals del mecanicisme, -que les principals propietats de la materia son magnitud,

figura i moviment-, per oposicio a les qualitats aristotéliques de la materia.134

Aleshores, de la mateixa manera que la nostra ment conté idees clares i distintes
sobre la materia, també conté la idea de Déu, pero aquesta és per Charleton la més clara

i distinta de totes:

Moreover, | am confirmed, that this idea of God, is of all others the most clear and
distinct; for whatever of reality, verity and perfection, I clearly and distinctly perceive in
all other ideas, is radically concentred in this one, as in the Archetype, or universal

fountain.13>

That | have a clear, distinct, and true ldea of God in my mind. 136

Els elements cartesians del seu raonament sén evidents. Charleton, com

Descartes, introdueix a Déu com la idea més clara i distinta que apareix a la nostra ment,

133 Ipid., p. 11.

134 W. Pagel també suggereix que en Charleton es combinen antiaristotelisme i cartesianisme en una
barreja ecléctica i peculiar. Veure W. Pagel, 'The Reaction to Aristotle in seventeenth-century Biological
Thought: Campanella, Van Helmont, Glanvill, Charleton, Harvey, Glisson, Descartes', a Science,
Medicine and History. Essays on the Evolution of Scientific Thought and Medical Practice written in
Honour of Charles Singer, ed. E. A. Underwood, vol | (Oxford, 1953).

135 Charleton, Darknes, p. 14.

136 |pid., p. 23.

34



i que esta per sobre de les dues sustancies, Res cogitans i Res extensa .137 Ja tenim els
tres principals elements del sistema cartesia: Déu, per una banda, i el dualisme de la Res

cogitans i la Res extensa, per l'altra.138

Aleshores, la idea de Déu és la seglient per Charleton:

By the name God, | understand a certain substance, infinite, independent, omnipotent,
omniscient, from which as well my own, as all other dependent natures were derived; by
whose incomprehensible Wisdome, Power and Goodness, the universe was created,
according to the admirable Idea formed in his own eternall intellect; and is constantly
conserved in the same perfect order, and exquisite harmony, which in the beginning he

was pleased to institute.139

Utilitzant el raonament cartesia, Charleton introdueix la seva propia idea de Déu,
en termes voluntaristes: Déu com a creador i conservador constant del mén, gracies a la
seva infinita saviesa, poder i bondat. EI que pretén és demostrar que creacid i

conservacié son indestriables:

For manifest it must be to any that looks attentively into the nature of Duration; that to
the Conservation of anything trough all those several minutes, in which its existence
endureth, is required no less then the same power and act, which is necessary to the
Creation of the same thing anew, if it were not already existent; and consequently, that the
act of Conservation doth not at all, but in the cloudy reason of man, differ from the act of

Creation. 140

137 El mateix Charleton empra la distincid cartesiana Res cogitans i Res extensa : «althought | conceive
my self to be Res cogitans, a thinking ens, and look not upon my self as Res extensa, a quantitative or
extensive; but upon a stone, as Res extensa, and not cogitans». Ibid., p. 12

138 Cf. Descartes, R., Principia Philosophia (1644).

139 Charleton, Darknes, p. 13.

140 |bid., p. 17.

35



Una altra vegada, emprant el dualisme cartesia de les dues sustancies, Charleton
afirma que el poder conservador esta en Déu, i que I'nome, per la seva incapacitat de
conservar-se eternament, depén d'aquesta sustancia ontologica diferent d'ell mateix, que
és Déu:

...for since | am nothing but a meer res cogitans ( for here | precisely regard only that

part of my self, which is properly and distinctly a Cogitant substance) if there were any
such power conservatory radicated in my essence, doubtless | should be concious of it; but
I am convicted, there is non such, and therefore from this one evidence, that | cannot
mantain or perpetuate my own being, for the shortest moment imaginable: | judge, that |

am subordinate unto, and dependent upn some other Entity distinct from my self. 141

La diferéncia de nivell ontologic entre Déu, I'nome i el mon42 és clara en
Charleton. Pero malgrat aquesta separacio entre les tres essencies, Déu i I'hnome guarden

una certa semblanca, I'atribut del cogito :143

...and therefore since | am res cogitans, a substance thinking, and having a certain Idea of
God in me, what cause soever be at length assigned for the principle or fountain of my
being, that cause also must be Ens cogitans, and must possess the idea of all those

perfections, which | ascribe unto God.144

D'una banda, la distincio ontologica entre Déu i I'nome permet guardar la
Transcendéncia de Déu com a veritat teologica, i de l'altra, la semblanca entre Déu i
I'home esta també d'acord amb el relat del Génesi, on es diu que 1 Déu va crear I'home

a imatge i semblanca seva.

141 1bid., p. 17.

142 Segons Charleton, Déu és la sustancia supremament perfecte. Per mon, vull dir tot alld que no és ni
Déu, ni sustancia pensant propia de I'hnome, sin6 que és cos o matéria. En aquest sentit Charleton diu que
el cos és aquella sustancia subjecte d'extensio local, i altres accidents, per a distingir-lo de la sustancia
pensant. Veure Darknes, p. 23.

143 |La noci6 de Cogitation comprén per Charleton la voluntat, I'intel.lecte, la imaginacio i els sentits.

144 Charleton, Darknes, p. 18.

36



Per demostrar que la idea de Déu en I'home és innata a la ment de I'home i
impresa per Déu, Charleton fa una llarga disgressio negant que la idea de Déu provingui
de cap altra causa menys perfecte que Déu mateix.145 Aixi, tampoc prové ni dels sentits

ni de la imaginacio, siné de Déu mateix:

Whrefore it must be primitively implanted in, and congenial to my very Essence, no
otherwise then as the Idea of my self is implanted, or essentially impressed upon my self.
And surely, to a sober and well ordered consideration, it can seem no wonder, that God,
when he was pleased to create me, hath imprinted this idea of himself upon my Soul, that it

might remain as an indelible Mark or Signature. 146

Charleton afirma que per la rad, I'nome es percebeix incomplet i per tant

depenent d'un principi superior o Déu:

I doe not only clearly perceive my self to be an Entity incompleat, dependent on some
Superior principle, and indefinitely aspiring to greater and better things: but at the same
instant, | understand also that Superior principle, upon which I depend, to possess all those
greater acomplishments, not indefinitely and in potentia only, but even infinitely and

actually, ans so to be God.147

Aixi, a partir de la limitacié i incompletitud humana, dedueix que Déu és la
perfeccio i allo que és complert.148 Dins la tradici6 escolastica que considera la Unitat,

la Bondat i la Bellesa com a atributs de Déu, afirma també la Unitat divina:

145 1pid., pp. 18-20.
146 |pid., p. 20,
147 pid., p. 20.
148 |pid., p. 37.

37



For on the contrary, the Unity, Simplicity, Inseparability, or Identity of all those
excellencies in God, is one of the chiefest of those perfections, which | understand to be in

him.149

Consequentment, postular aquesta Unitat de Déu, també implica considerar el

politeisme com una altra forma d'ateisme:

For to beleive, that there are more Gods than one, in strictness of truth is to beleive there

is none at all; Unity being the essential and inseparable Attribute of the Deity. 150

Per tant, l'existéncia de Deu, és existéncia d'un sol Déu. Charleton intenta
demostrar racionalment l'existencia de Deéu, i tant alguns dels arguments que utilitza
com, molt sovint, la mateixa terminologia, s'emmarquen en la tradicié aristotelic-
escolastica. D'altra banda, les similituds amb el racionalisme cartesia son més que

evidents. De I'existéncia de la idea de Déu a la ment, infereix5! I'existéncia de Déu:

I am existent, and my minde contains a certain Idea of a most perfect being, (i.e.) of God;

it is most genuinly and most evidently demonstrated, that God is also existent. 152

Charleton cau pero en el raonament circular: de la idea de Déu infereix
I'existencia de Déu, pero resulta que la idea de Déu ha estat impresa a la ment per

Déu.153

149 |pid., p. 19.

150 |bid., p. 178.

151 per Charleton, alld que percebim i esta objectivament en les nostres idees, té existéncia necessaria
perqué la facultat anomenada 'Light of nature' en dona certesa. EI que realment fa és una inferecia
racional, i aleshores aquesta 'Light of Nature' no és altra cosa que una raé natural infal.lible. Ell mateix ho
diu: «For we can have no other idea of a substance, precisely so taken, more then this; that it is a thing,
wherein either Formally, or Eminently that something which we perceive, or which is objectively in any
of our ldeas, hath its necessary existence: why? because the Light of Nature makes authentick that
Axiome, Nullum esse nihili reale attributum» . Darknes, p. 22.

152 Charleton, Darknes, p. 19.

153 C. A. Russell, Cross-currents. Interactions between science and faith, op. cit. cap. 2 n. (6). Veure cap.
6. Russell fa una descripcié sobre les critiques que va rebre la teologia natural del XVII, i en particular
sobre els problemes de la circularitat dels arguments.

38



Una altra questio és la del coneixement de Déu. Per Charleton I'essencia de Déu
no es pot comprendre del tot pero si en un cert grau, mitjancant el raonament.154 La
comprensid total no és possible perqué la ment de I'home, finita, no és capa¢ de

comprendre alld que és infinit per essencia, pero si entendre-ho:

An Infinite, quatenus an infinite, can, in truth, by no means be comprehended; and yet

nevertheless it may be understood. 155

D'alguna manera esta dient que la comprensio total no esta a l'abast de I'home,

pero si un cert coneixement de Déu:

...the most subtile Dr. Thom. Aquin. affirmed, Cognoscere Deum esse in aliquo communi,
sub quadam confusione, in quantum scilicet Deus est hominis beatitudo, id naturaliter
nobis insertum est, that the cognition of the Being if God, is implanted in our minds, under

a certain confusion, or cloudy representation.156

Aleshores, és possible una certa intel.leccié gradual de Déu: en aquest sentit diu

gue es pot entendre, perd que no es pot comprendre perque no té limits.

Un altre metode argumentatiu utilitzat sovint per Charleton per demostrar els
principis teologics, és el de I'objeccé-resposta. A I'objeccio de que la idea de Déu és
una mera enteléquia o entitat racional, Charleton afirma per inferéncia racional que la
idea de Déu té el seu correlat en la realitat: té existencia real. Aquesta existéncia real es
garanteix per la certesa que dona la facultat de la 'Light of Nature', 0 «the fount of all

our knowledge».157

154 Charleton, Darknes, pp. 21-3.
155 |hid., p. 24.

156 |hid., p. 25.

157 1bid., pp. 27-29.

39



Per Charleton, les idees sobre els atributs de la sustancia de Déu, -infinita,
independent, superlativament intel.ligent, potent, creadora de totes les coses-, no es
poden deduir dels objectes externs, ni provénen tampoc del cogito, siné que estan
indissolublement lligades a la idea de Déu impresa en la ment.158 Seguint aquest
raonament, -les idees sobre els atributs de Déu van lligades a la idea de Déu, i a partir
de la idea de Déu es demostra I'existencia de Déu- aleshores Charleton, creu possible

demostrar els atributs de la creacid i conservacio del mon per Déu:

...that whereas | have made use of the idea of God, which is impressed upon the mind of
man, as an invincible argument to demonstrate the existence of God; and that in this Idea
so immense a Potency is included, that we may understand it to be repugnant to reason, if
God doth exist, that any thing besides him in the world can exist unless it be created by
him, and dependent upon him: it cannot but appear a direct and just induction, that the

whole world, or all things else which are in being besides God, were created by him.159

A l'objecci6 de que la idea de Déu al afegir-li coneixement o sustreure'n esdevé
ja una altra idea, Charleton respdn que aquest procés d'augment de coneixement no

canvia sustancialment la idea de Déu, sind que la fa més distinta:

But when once we have conceived the Idea of the true God, however more and more
perfections may be revealed into us, which were not formerly known to be in him, yet
nevertheless is not the Idea, of him therefore Augmented, but only made more distinct and

express.160

158 |pid., pp. 29-31.
159 Ipid., p. 31.
160 |hid., p. 33.

40



Recapitulant, Charleton considera que la idea de Déu és innata en I'home, i és
com una marca o un signe impresos per Déu a la seva ment; i alhora, de la idea de Déu,
n'infereix racionalment la seva existéncia real. D'altra banda, I'existéncia de Déu no es
pot deslligar, segons ell, dels seus atributs de creador i conservador; si aixo és aixi,
demostrada l'existencia de Déu, podra passar a la demostracio de la creacio del mén i de

la conservacid constant en virtut de la seva providencia, tant general com especial.

3.1.2. La creacio del mon ex nihilo.

Fins ara hem analitzat com Charleton demostrava l'existencia de Déu, pero en
argumentar-ho, ja enunciava préviament que I'existéncia anava indissolublement lligada
a la creacio i conservacio del mén. El seguent objectiu de Charleton consisteix en
demostrar que Déu va crear el mon del no-res, per tal de refutar la teoria de I'atzar
epicuri, que nega la creacid, la providéncia i la immortalitat de I'anima humana.
Charleton ja es posiciona a favor de I'existencia dels atoms com a primera materia, pero
exposara previament tot alld que cal rebutjar de la doctrina epicuria per a qué sigui
teologicament acceptable. Per tant, la creacio del mon és ja creacio d'atoms, i els atoms
conténen principis actius, impresos per Déu en el moment de la creacid. En aquesta
obra, lI'atomisme ja és defensat per Charleton com una filosofia natural amb capacitat
explicativa superior a les altres, encara que les hipotesis atomiques no hi sén
desenvolupades. A Darknes of Atheism I'afirmacio de la creacio del mon ex nihilo per
Déu, i per tant, la creacio dels atoms, es constitueix en fonament de les hipotesis
atomiques. El discurs teologic és molt elaborat: a partir de I'argument del designi
s'intenta mostrar que el designi es veu també en els atoms com a primera materia, pero

el discurs fisic és molt menys el.laborat.161

161 | a Physiologia representa I'el.laboracio d'aquest discurs fisic. Per exemple, a Darknes no apareix
practicament la questio del buit, la questié del clinamen i la seva relacié amb Déu, només per citar
alguns exemples.

41



Les vies utilitzades son l'autoritat de la Biblia, i en el cas particular de
I'atomisme, l'autoritat de Moisés.162 També apel.la Charleton a l'autoritat dels antics; i
finalment, lI'argument del designi constitueix el gran argument per demostrar la creacio
del mon, i en particular la creacié del atoms. El resultat esperat és que tot s'ajusti a les

veritats de la fe.

Per tal de portar a terme l'acte creador, Charleton defensa que la omnipoténcia,
la omnisciencia i la independencia son atributs necessaris de Déu, i compresos també en
la idea de Déu.163 El raonament és que si Déu existeix, com ja ha demostrat, la
omnipoténcia, la infinita saviesa i la independéncia son atributs necessariament lligats a

la seva existéncia.

Per arribar a l'afirmacid de la creacid del mon per Déu a partir del no-res,
Charleton proposa de moment, com ja ho ha fet per demostrar I'existencia de Déu, dues

vies: la primera, la creenca o la fe, i la segona, la via del raonament argumentatiu:

...when | converted my thoghts upon the almost Catholick belief of this truth, every man,
at least, every Christian, receiving and remaining it as an Article of Faith: but when my
second and more advised meditations had whispered me, that most heads are so indurate
by the frost of ignorance, as not to feel the soft touches of a Collaterall and
enthymematicall Demonstration; as also, that my proper business was to evince by the
testimony of meer Reason, what is commonly embraced upon the single auctority of
Moses pen: | could not but conceive it necessary, in order to the plenary confutation of that
as impious, as ridiculous Error of some antient Naturalists, that the World was made by

Chance, or Fortune. 164

162 cf. D. Sailor, 'Moses and Atomism'’, op. cit. cap. 2. n. (34).
163 Charleton, Darknes, p. 39.
164 1pid., p. 40.

42



L'objectiu és refutar la casualitat o atzar en la creacié del moén. Charleton
considera la fe com una via suficient, pero pels que afirmen I'eternitat del mén o de
I'atzar en la seva creacid, creu necessaria la raé argumentativa. L'autoritat de la Biblia
com a font de coneixement forma part de la via de la fe. En el passatge citat
anteriorment, Charleton introdueix per primera vegada l'autoritat de Moises, com a font
de coneixement. Perqué Moiseés especialment? Perqué ja esta pensant en les hipotesis
atomiques per la seva filosofia natural, i seguint la tradicié dels humanistes
renaixentistes que atribuien a Moisés la teoria atomica, troba una bona justificacid, que

li permet obviar les implicacions atees de I'atomisme.

Charleton no vol refutar només la negaci6 de la creacid, siné també la negacid
del govern de Déu gracies al seu concurs provident. Pero, en aquesta obra ja afirma que
a més de la refutacio de l'ateisme, cal també la refutacié de I'heretjia mortalista,165
defensant la immortalitat de I'anima.166 L'atomisme antic s'associava a totes aquestes
posicions, especialment des que Hobbes va ser acusat tant d'ateisme com de mortalisme,
amb la publicacié del Leviathan i De corpore. 167 Margaret Cavendish, duquesa de
Newcastle, i molt propera a Hobbes, va arribar fins i tot a declarar obertament I'ateisme
com a consequéncia necessaria de I'atomisme. Charleton, per la seva amistat amb ells,

no podia deixar ambigua la seva posicio.

L'interes de Charleton esta tant en afirmar la creacié del mon per Déu, com
rebutjar fermament la formacié del mon a partir de I'atzar. Per tal de deixar ben clares

totes les posicions, Charleton enuncia algunes de les proposicions de la doctrina que

165 Cf. G. Williamson, 'Milton and the Mortalist Heresy', Studies in Philology 32 (1935), 553-79.

166 |_a defensa de la immortalitat de I'anima és exposada per Charleton a Immortality of the Human Soul
(London, 1657).

167 veure S. T. Mintz, The Hunting of Leviathan. 17th-Century Reactions to the materialism and Moral
Philosophy of Thomas Hobbes (Cambridge, 1970).

43



interpreta el mén com a resultat espontani a partir del caos dels atoms,168 defensada per

Epicur, Leucip, Empédocles, Demacrit i Lucreci:

...the insolent assertion of these three horrid positions; (1) Quod mundus non fit a Deo
constitutus, that the World was not constituted by God; (2) Quod mundus a Deo non
gubernetur, that the World was not governed by God; (3) Quod animus noster non supersit

a funere, that the soul of man doth not survive the funeral of his body.169

I resumeix clarament la posicié d'Epicur sobre la configuracié espontania de

I'Univers:

That before the constitution of the Universe, there was an infinite Chaos of Atoms, of
various figures and magnitudes, in an infinite space, floating hither and thither, hurried up
and down, on all sides crowding, impelling, and justling each other, by reason of the
Tendency rsulting from their own innate Gravity. That after a long, long afflux, reflux,
conflux, elevation, depression, coaugmentation and other various and successive agitations
and molitions of these Atoms, when each order had chanced to confront and meet with
others most consimilar and convenient; then at last they all conspired, acquiesced, and

fixed in this regular position and situation, which constitutes the Forme of the Universe.170

A continuacid -en el titol d'un dels articles del capitol-, Charleton ja es posiciona

en favor de les hipotesis atdmiques epicuries, perd convenientment modificades:

A Disgression, winnowing the Chasse from the Wheatconcealed in the former theory of

Epicurus, & by the corollary of some castigations, restrictions and additions, declaring the

168 Charleton, Darknes, pp. 40-2.
169 |bid., p. 41.
170 Ibid., pp. 41-2.

44



great advantages, that this Hypothesis of Atoms hath beyond any other concerning the

Material Principle of all Bodies, as yet excogitated.171

El procés de correccid de les hipotesis epicuries es realitzat per Charleton partint
de les veritats de fe a priori, i sense renunciar a cap d'elles, ni tant sols modificant-les.
La questio per ell és que, partint de la fe, cal veure que s'ha de rebutjar, qué s'ha de

mantenir, i qué es pot considerar verosimil de la doctrina epicuria:

In this old Romance of the spontaneous result of the World from a Casual segregation
and disposition of that Abysse of Atoms... some things sound so harsh and discordant to
meer Reason, as they are justly to be abominated; others carry the smooth face of so much

Verisimility, as they deserve to be admited, at least diligently and impartially examined.172

Les posicions que pensa que s'han de rebutjar son les seglents:

(1.) that the Chaos of Atoms was non-principiate, or as antient as Eternity: (2) that they
were not created ex nihilo, ab aliqua beata simulac immortali Causa, by God: (3.) that they
were not becalmd, separated, ranged, and disposed into their proper stations, in that serene
order and figure, which they are now of inevitable necessity bound to observe, in every
single concretion, or individual Entity, by the artifice of any other Cause, but the blind

Ordination, or improvident disposure of Fortune. 173

El mén fisic, per Charleton, esta composat d'atoms com a primera materia, i a la

vegada Déu crea aquests atoms i els hi imprimeix les lleis naturals per lliure voluntat:

171 |bid., p. 43.
172 |hid.,, p. 43.
173 |pid., p. 43.

45



...I have never yet found out any justifiable ground, why Atoms may not be reputed
Mundi materies, the Material Principle of the Universe, provided that we allow, that God
created that first Matter out of Nothing; ... and... by reason of the impulsion of their native
Tendency [dels atoms], or primitive impression, they strictly conform to the laws of his
beneplacuits, and punctually execute those several functions, which his almighty Will then

charged upon their determinate and specifical Concretions. 174

Charleton veu en els atoms d'Epicur un poder explicatiu superior, des del punt
de vista de la filosofia natural, a altres hipotesis filosofico-naturals. Ja no esta parlant
dels atoms en el sentit de minima naturalia 17> de la tradicid aristotelica, sind dels

atoms de I'atomisme epicuri:

For, with the advantage of these restrictions, the Atoms of Epicurus have more of
probability, and hold rational trough most of those operations, which occur to the curiosity
of the Philosopher, with more familiarity to our conceptions, and less variation or apostasie
from the first Hypothesis; then the impossible Materia Prima of Aristotle, then the
Substancial Principle of Plato, the Hyle of the Stoicks, or, indeed, the any other imaginable

Praexistent in the immense space.176

D'aquests atoms com a principi fisic es poden deduir les propietats dels cossos,
convertint-se per tant en un principi explicatiu potent, que supera les altres filosofies

naturals.

174 1pid., p. 44.

175 Al segle XVI1I trobem tres tradicions corpuscularistes: primer, la teoria animista de les monades, que
prové de Bruno i Van Helmont; segon, la teoria aristotélica dels minima naturalia , segons la que els
corpuscles de diferents sustancies difereixen qualitativament; i tercer, I' atomisme mecanicista quantitatiu
d'Epicur, segons el que els atoms s6n la primera materia, i no difereixen en propietats qualitatives sin
que ténen propietats quantitatives. Veure N.R. Gelbart, Walter Charleton, op. cit. n. (1), cap. 2, pp. 156-7.
176 Charleton, Darknes, p.44.

46



El moviment inherent dels atoms o 'impetuous tendency, inherent in them, and
received not the same from any forreign principle, or impression extravenient',177
defensat per Epicur, constitueix la quarta afirmacié que cal rebutjar per aconsseguir un
sistema atomista concordant amb les veritats de la fe cristiana. Charleton afirma, contra

Epicur, que Déu va donar als atoms el moviment en el moment de la creacio:

..that Atoms are perpetually active and moveable, by the agitation of that internal
tendency, or virtual impression, which the Father of Nature conferred upon them, in the

first moment of their miraculous production ex nihilo. 178

Es interessant precisar que Charleton afirma la 'perpétua’ mobilitat i activitat
dels atoms, que no vol dir 'eterna’. L'eternitat seria incompatible amb la creacio del mon,
pero la perpetuitat indica que els atoms van tenir un principi pero no ténen fi, a menys
que Déu, per la seva lliure voluntat, decidis destruir-los. Amb aquestes correccions a
I'atomisme epicuri, Charleton considera que les hipotesis dels atoms queden ja

redimides de les seves carregues d‘ateisme.

Pero queda encara una altre aspecte important, i que segons ha mostrat J. Henry,
constitueix una de les caracteristiques importants del mecanicisme angles de I'época
pre-newtoniana: l'existéencia de principis actius a la materia. Charleton introdueix
aquests principis actius o 'virtual impressions', o 'active virtues'1’9 a la matéria, com a

principis de moviment, impresos per Déu en el moment de la creacid :

...in the instant of their creation [dels atoms] received immediately from God a faculty of

self-motion. 180

177 |bid., p.46.
178 |bid., p. 46.
179 |hid., p. 46.
180 |pid., p. 47.

47



L'existéncia d'aquests principis actius, tant en Charleton, com en d'altres
pensadors contemporanis, com per exemple Boyle, Petty i Glisson, posava de relleu
I'afirmacié de que Déu era el que havia imprimit I'activitat en el mon, evitant les
interpretacions atees de la materia passiva. Aquesta teoria de la materia estava
associada al voluntarisme teologic. Per contraposicid, els platonics de Cambridge, que
van adoptar una posicié teologica intel.lectualista, s'oposaven als principis actius,
perque una matéria totalment passiva, feia més clara la distincié matéria-esperit.181 Pero
en el cas de Charleton aquesta distincié també és clara, en el sentit de que els principis

actius son sustancies materials, encara que amb propietats peculiars.182

De la mateixa manera que els principis actius impresos en els atoms perméten
introduir a Déu com a primera causa, Charleton també parla de les 'virtuts implantades'
en les llavors dels vegetals, i del seu 'poder procreatiu’.183 Referint-se a les 'virtuts

impreses' en els animals, diu:

...and humbly confess, that these are the Impresses of the infinite power and wisdome of
an omniscient, and omnipotent Creator; but not the Contingencies, or temerarious effects

of Chance. 184

Charleton esta convencut de que les hipotesis dels atoms, tal com ell les presenta,
ténen la capacitat de 'salvar els fenomens' més que qualsevol altra filosofia natural, i
poden constituir la base d'una bona teoria fisica. Una vegada enunciada la seva posici
atomista, apel.lara novament a l'autoritat de Moisés, per fonamentar I'afirmacié de la

creacid dels atoms com a primera materia:

181 Veure J. Henry, 'Occult Qualities and the Experimental Philosophy: active principles in pre-
newtonian matter theory', History of Science 24 (1986), 335-81.

182 veure cap. 3.2. Encara que els principis actius siguin sustancies materials, aix0 no implica que
Charleton negui el dualisme ontologic de matéria i esperit, ja que reserva la sustancia espiritual per Déu,
els angels i I'anima humana. Per Hobbes, en canvi, I'anima humana és material, i per tant, mortal. Cf. R. S.
Westfall, op. cit. n. (7), p. 80. Westfall, en el context d'una discussié sobre la providéncia en Charleton i
Digby, sosté que ambdos filosofs naturals, acceptaven el dualisme cartesia de matéria i esperit.

183 1hid., p. 55.

184 1bid., p. 55.

48



...for we, who have devolved unto us the inestimable blessing of Moses history of the
Creation, have far other thoughts of that method or order, wherein the World was founded,
and finished by God: but the pure Natural man, who wants the illumination of the sacred
Writ, can follow no other conduct, but that, by the light of nature, appears most consonant

to truth.185

El recurs a l'autoritat de Moisés conté una doble vessant: d'una banda, com a via
de fonamentacidé de la filosofia natural, és la via de l'apel.lacié a l'autoritat dels
antics,186 | d'altra banda, en la mesura que els renaixentistes atribueixen el relat de la
creacié a Moises, aquesta via es converteix en una via de fonamentacid a través de
I'Escriptura. La figura de Moises li serveix a Charleton de pont o linia de continuitat
entre l'autoritat de la Biblia i l'autoritat dels antics. Charleton es serveix de la filosofia
mosaica per fonamentar la creacié del mon per Déu.187 Per ell, el relat mosaic, com a
font d'autoritat, a més de fonamentar la creacié estableix també que Déu va crear el

mon per un acte de la seva voluntat:

And therefore when we, who have learned our lesson out of the sacred leaves of Moses,
say that he made the universe solo mutu, atque simplici volitione, by one simple and entire
act of his Will, exprest in that word, Fiat 188; we speak all that can be understood by us of

that miracle.189

L'autoritat dels antics190 es converteix en la tercera via d'accés a I'afirmacio de la

creacié del mén per Déu:

185 Charleton, Darknes, p. 47.

186 Moises es troba a I'inici de la tradicio oral que continua amb Zoroastre, Hermes Trismegist i arriba
fins a Aristotil, segons el neoplatonisme renaixentista.

187 Charleton, Darknes, p. 50.

188 E| terme 'Fiat de Déu', en Charleton, conté I'acte intencionadament volitiu de Déu, i vol expressar la
caracteristica més genuina de I'acte creador de Déu: un acte lliure i voluntari.

189 Charleton, Darknes, p. 72.

190 |pid., pp. 47-52.

49



And first | oppose... the more noble Auctority of many antient and eminent Philosophers;
who, though unhappily born and educated in the midnight of Paganism, had yet their
intellectuals, so irradiated by the refulgent Light of Nature, which their Vigilancy and
assiduous Contemplation always kept, like the Vestal tapours, shining..., that they

discovered more then a glimps of Divinity in the original of the World.191

El Déu artifex del mén de Tales, la suma intel.ligencia d'Anaxagores, la infinita
saviesa de Pitagores i Plato, el primer motor immobil d'Aristotil, constitueixen tots ells
infinits arguments a favor de la creacié del mén per Déu. En el cas particular d'Aristotil,
Charleton argumenta que, malgrat I'eternitat del mén defensada per Aristotil durant
molt temps, aquest va defensar la creacié del mon a De Mundo. 192 La conclusid, per
Charleton, és que, observant els antics, el balang entre els epicuris i els que defensen la

creaciod es decanta clarament cap a aquests altims.

Després d'haver esgotat I'autoritat de la Biblia i l'autoritat dels antics, Charleton
fa una llarga exposicié de I'argument del designi,193 il.lustrant I'ordre i constancia de la
naturalesa amb nombrosos exemples. A l'argument de l'atzar, s'oposa l'argument del
designi de Déu en el mon, un designi que es mostra constantment en el funcionament i

perpetuacio de les criatures:

If they go farther, and affirm, that nature is nothing but the primitive Constitution of the
World, wich resulted from the casual separation, conflux, and disposition of its material
principle, Atoms; and that it doth constantly persist in the same Method, which it first

obtained from Fortune: the answer is easie, ... yet how ridiculously stupid must he be, who

191 |id., p. 47.

192 |pid., p. 50. Charleton no dubta en atribuir amb certesa el De Mundo a Avristotil, malgrat que molts
autors questionaven l'autoria de I'obra i l'atribuien a algin deixeble d'Aristotil; i conclou que, de fet,
Aristotil detestava I'atzar en el mon.

193 |bid., pp. 53-6.

50



can admit a serious perswasion, that the bodies of Animals, in the beginning could be so
exquisitely configurated by meer Chance, and without the direction and indeed the
designement of an infinite Wisdome; in whose eternal intellect the prototypes of each

species were first adumbrated? 194

Charleton continia amb l'argumentacio del designi, afirmant que la uniformitat
de la naturalesa en el creixement i perpetuacié dels vegetals és una mostra visible de la
ma invisible de Déu, i no de l'ordenacié espontania dels atoms.19 El Sol també
demostra per ell, la infinita saviesa del seu creador; el designi de Déu és vist en la
situacio del Sol a l'univers, el seu moviment i la direccid de les seves revolucions. Es
interessant fer notar que Charleton empra en el cas del Sol I'argument del designi per la
via negativa: qué hagués passat si el Sol hagués tingut un altre moviment, o hagués

estat localitzat en un altre lloc:

...we cannot with any pretext of reason doubt, that, had the Sun been lodged in the bed of
the Moon, it had long since anticipated the general combustion of the last day, and calcined

al things to the exiguity of their primitive Atoms.196

L'ordre de I'Univers és per Charleton, un signe inequivoc de que l'atzar és

impossible:

Now we cannot but observe, that in the great engine of the universe, nothing is with less
order, decency, beauty, uniformity, symmetry, constancy, in a word, with less wisdom,
either designed, or finished...assuredly the more difficult machination of the innumerably
organ'd World must needs be granted impossible, to be wrought by the impotent and

ignorant fingers of Fortune. 197

194 1pid., p. 54.
195 1pid., p. 56.
196 pid., p. 58.
197 |bid., p. 65.

51



El designi es veu, no tant sols en I'ordenacié del mon sind també en el seu
funcionament: l'existencia i funcionament de cada cos, tant animat com inanimat, ni que
sigui el més remot, o el més petit o imperceptible, respon a un designi divi, i ens remet
a l'artifex d'aquest mon, que ha creat les coses i les conserva amb una intel.ligéncia

infinita.198 Charleton fa extensiu l'argument del designi a tota la creacio:

And if the Characters of an Infinite Wisdome be so plainly visible in the single and
divided peices of the Universe; how incomparable more legible must they be in the Whole,

wherein Amplitude holds an @molous contention with Pulchritude?199

Per rebutjar el moviment eternament inherent als atoms d'Epicur, Charleton

introdueix el designi de Déu en els atoms:

... that there was some first Active principle,290 which by its infinite power first created
out of nothing, and then congested this mass of Atoms into a Chaos, and after by its
infinite wisdome digested the same into that exquisite order which doth now constitute the

form of the world.201

El designi de Déu en els atoms és per tant, incompatible amb la capacitat de
moviment inherent que Epicur atribueix als atoms des de I'eternitat. Aquest designi es
mostra segons Charleton precisament en els principis actius que conténen els atoms. La
matéria, per tant, en el sistema mecanicista de Charleton és activa, pero crec que si bé
és propi i correcte parlar de principis actius o activitat de la materia en les versions del

mecanicisme angles pre-newtonia,202 |'expressié 'principis actius inherents a la materia'

198 |pid., p. 60.

199 1pid., p. 61.

200 Aquest primer principi actiu és Déu. Si Déu va imprimir principis actius a la matéria, Déu és el
Primer principi actiu.

201 Charleton, Darknes, p. 61.

202 3. Henry, op. cit. n. (82).

52



en Charleton, és confusa, en el sentit de queé el terme 'inherent' pot fer pensar en una
activitat de la matéria 'inherent' des de I'eternitat, i precisament, Charleton el que vol
remarcar és que aquesta activitat de la matéria és 'conferida’ per Déu en el moment de la

creacio:

But that Atoms, as they are in their naked and incomplex nature, should be allowed to
have a Plastick or fabrefactive virtue equal to that conferred upon the seeds of

Animals.203

Per tant, seria més propi parlar de principis actius 'impresos' o activitat de la

matéria 'impresa’, més que no pas 'inherents'.

L'argument del designi a I'Univers constitueix per Charleton un dels
puntals més importants per demostrar la creacio i el govern del mon per Déu. Es una
afirmacié de la causalitat de l'univers contra la casualitat del sistema epicuri.2%4 La
disposicié ordenada dels atoms a l'univers, requereix per Charleton el poder, la ciéncia i
I'art d'un Arquitecte de l'univers, que n'és la causa primera; les segones causes no son
suficients205 per a crear l'ordre i I'narmonia de I'Univers, pero la comprensio del seu

funcionament efica¢ ens mostra que existeix una primera causa.2o6

L'important per Charleton és que el resultat de la seva argumentacié del designi
s'ajusta perfectament als articles de la fe cristiana, que constitueixen tant el seu punt de

partida (a priori), com el seu punt d'arribada :

203 Charleton, Darknes, p. 63.

204 pid., pp. 65-7.

205 | 'afirmacié de la insuficiéncia de les segones causes, com una caracteristica del voluntarisme
teologic, la trobem en diversos autors i en diferents contexts. Barrow n'és un exemple: el seu
voluntarisme teologic constitueix el fonament del seu programa de matematitzacio de la filosofia natural.
Veure A. Malet, 'Isaac Barrow on the Mathematization of Nature: Theological Voluntarism and the Rise
of Geometrical Optics', pendent de publicacio.

206 Charleton, Darknes, p. 71.

53



These reasons...doe yet seem strong enough in their single inferences undeniably to conclude the
Creation of the Universe out of no praexistence, by the sole and immediate Fiat of the same Essence, and
if judiciously twisted together into one Syndrome, or complex Argument, must oblige as firmly; since
they clearly evince the first Article of the Christians Creed, as an incontrollable verity, which none...can

longer doubt of.207

Charleton, coherent amb els principis de la fe cristiana, professa un dualisme
ontologic (Déu-mén o esperit-materia)28 radicalment diferent del monisme ontologic
de Hobbes que ho redueix tot a la matéria, fins i tot la sustancia de I'anima.20°
L'oposicid clara entre la omnipoténcia de Déu, que és Transcendent, i la contingéncia

de les criatures és una mostra d'aquest dualisme ontologic:

...that we draw a large line of distinction betwixt the Almightiness of the Creator, and the
restrained activity, or rather pure imbecillity of the Creature: ascribe to him a superlative
and pancratical energie, or virtue paramont; and on our devout kness proclaim him more
able to create, then want either ministers, or matter, whereby, whereon to accomplish his

will. 210

La omnipoténcia de Déu també es mostra en el fet de que Déu va crear el mon

guan va voler:

God created que World in that article of eternity (we may now call it Time) which seemed

most opportune to his Wisdom. 211

207 |pid., pp. 68-9.

208 En aquest dualisme Déu és un ser purament espiritual i el mon és material. L'home és material i
espiritual alhora: el cos és material i I'anima espiritual, per tant, immortal.

209 \eure S. T. Mintz, The Hunting of Leviathan, op. cit. n. (68) i R. H. Kargon, Atomism in England, pp.
66-117.

210 Charleton, Darknes, p. 73.

211 |bid., p. 74.

54



En el capitol tercer de I'obra apareixen novament els dos temes principals de la
relacié de Déu amb el mén: la creaci6 i la conservacid. L'argumentacio es desplega a
través d'objeccions i respostes. La questié que condueix el fil de les objeccions i les
respostes és perqué Déu va crear el mén, per tant, quines son les finalitats de la creacid

del mén.212

A la primera objeccio, -Déu no va crear el mén perqué no tenia motius, causes
finals o finalitats-, Charleton respon que la primera finalitat de la creacié del mon va ser
la gloria de Déu.213 L'argumentacid de la primera objeccié suggereix que a Déu no li
era necessari crear el mon, i que I'nome tampoc esta per sobre de les altres criatures.
Charleton respon afirmant que per a Déu, la creacié del mon no va ser per cap interés

utilitari, sin6 per la seva propia glorificacio:

The End | say, non utilitatis; as if his Essence were capable of melioration, his Beatitude
S0 remiss, as to admit of Augmentation, his Condition so imperfect, as to be improved by
Alteration: sed glorie, which as he could not want, so was there no reason why he should
want. Such was the freedom of his Will, that no necessity could constrain him to the

production of any thing.214

La principal afirmacié és que Déu va crear el mon per lliure voluntat, perque va
voler, per plaer, i amb una finalitat principal: per la seva propia glorificaci6.22> Amb
aquesta voluntat Déu va crear especialment I'home; i aqui és on Charleton estableix la
segona finalitat de la creacid del mdn: el benefici de I'home. Déu, al haver creat I'nome,

I'estimava, i pel seu benefici li va donar el mon:

212 |pid., pp. 77-93.
213 |pid., pp. 77-82.
214 1bid., p. 79.
215 |pid., p. 79.

55



...that he adorned the Universe with asterisms, and beautified the heavens with radiant
lamps; not that he might better his own habitation, which is impossible, he being a mansion
to himself, and his eternal condition being extreme felicity: but provide a more
commaodious place of residence for men, for whose sake principally (after of his own Glory)

he intended the Creation.216

En la segona objeccid es nega I' acte conservador de Déu argumentant-se que
Déu no té cura especial pel benefici de I'home. Citant les paraules d'Epicur, Charleton

exposa aixi l'objeccio:

Why did he yet make him mortal [I'hnome], and so fatally subject to fragility? why expose
him whom he adopted to a filial love, to the invasion of all kinds of evil? when on the
contrary, in all reason, man also ought to have been both compleatly happy, as being allied
to God, by a very neer affinity; and immortal as God himself, to the worship and

contemplation of whom he was configurated.217

Charleton també descriu un conjunt de raons exposades per Lucreci on
argumenta I'aband6 de I'nome per Déu.218 El raonament de Lucreci esta en la mateixa
linia del d'Epicur: perqué I'hnome esta sovint subordinat a la naturalesa i les seves
contingeéncies? perquée la naturalesa perjudica moltes vegades I'home, i aquest sembla

talment abandonat a la seva sort?:

That nature seems more a step-mother to man, the any other Animal; having cast him into
the world naked, feble, unarmed, unprovided for in all but want, and by his early tears,
portending that deluge of calamities, which in case he be so miserable to survive his birth,

must drown all the comforts of his life, and wash him into earth again after a short flight of

216 |bid., p. 81.
217 |pid., pp. 82-83.
218 |bid., pp. 84-5.

56



time; in brief, she exposed him, as a bastard, to be taken up and nursed by the charity of

that giddy headed gossip, Fortune.219

La resposta de Charleton a aquesta segona objeccio, és tornar a afirmar les dues
finalitats de la creacid: la gloria de Déu i el benefici i felicitat de I'nome. Davant la
condicié humana fragil i desgraciada proposada per Epicur i Lucreci, Charleton canta
les excel.léncies de I'nome, argumentant la seva radical distincio de la naturalesa
purament material gracies a la racionalitat i a I'anima.220 Per ell, només I'nome pot
satisfer la finalitat de la glorificacio de Déu, en primer lloc gracies a la seva facultat de

raciocini:

That God, in his atcheivem of the Universe, had a principal regard to Man, above all
other the works of his hands; and considered him,...as the Mediate or Secondary End, his
own Glory being the Immediate or Primacy, or more plainly, the end of that end: is clearly
deduceable even from this; that man only among that infinite variety of natures listed in the
inventory of the Creation, is constituted in a capacity to satisifie that first end; his
intellectuals, or cogitative essence being, by a genial verticity, or spontaneous propension,
qualified to admire, in admiration to speculate, in speculation to acknowledge, in

acknowledgment to laud the Goodness, Wisdome, and Power of the Worlds Creator. 221

I en segon lloc, I'anima humana, té la capacitat de glorificar Déu, perque esta
naturalment disposada a admirar-lo i lloar-lo. 222 Per tant, si I'home té aquestes
capacitats i facultats distintives,223 esta clar per Charleton, que I'hnome és la finalitat

secundaria de la creacio:

219 |pid., p. 85.
220 |pid., pp. 86-8.
221 |pid., p. 86.
222 |pid., p. 87.

223 Dins de la facultat de rad, el llenguatge és vist com una capacitat especial de I'home, que li permet
lloar i glorificar Déu. Ibid., p. 89.

57



Now by virtue of this divine Prerogative is it, that man is of undoubted right entituled to

the special care, and declared to be the Secondary end, or scope of the Creator. 224

Finalment, a l'objeccio de que I'nome esta sotmes a la mort, Charleton respon

afirmant la immortalitat de I'anima humana:

As for that demand, Why God did not endow his favorite with immortality, but exposed
him to the stroke of death; it is manifest that the soul of man is constituted immortal, and

shall enjoy a being to all eternity, by the Charter of its Essence. 225

Recapitulant, a la pregunta de perque Déu va crear el mén, Charleton respon que
Déu ho va fer per dues finalitats: per la seva gloria i pel benefici de I'home, primer
objecte del seu amor. Aleshores, Déu va crear el mon en benefici de I'hnome (segona
finalitat), i perqué aquest, en veure el mdn, contemplés la seva saviesa (primera
finalitat). | respecte a les contingéncies que subjuguen I'nome, Charleton afirma que

totes son efectes de la providencia de Déu:

...that all these are the regular effects of God's Generall Providence, and have their causes,
times, and finalities preordained, and inscribed in the diary of fate, to whose prescience

nothing is contingent.226

Una vegada demostrada la creacié del mén ex nihilo i establertes les finalitats
de la creaci6 -la gloria de Deéu i el benefici de I'nome, Charleton passa a demostrar la

providencia de Déu, exercida tant sobre el mén, com sobre I'home en particular.

224 |bid., p. 88.
225 |bid., p. 90.
226 |bid., p. 93.

58



3.1.3. La providéncia de Déu.

En la linia voluntarista, Charleton esta a favor tant d'una providéncia general
com especial, remarcant en particular, la omnipoténcia absoluta de Déu. Les causes
segones o0 subordinades no sén suficients per la conservacié i funcionament del moén.

Per aixo cal la providéncia de Déu, la primera causa:

...the Creation of the World ex nihilo, and the constant Conservation of the same in its
primitive order and harmonious Coefficiency of causes subordinate, are the general
operations of the Wisdome and Power of the First Cause...the Conservation of the Universe

is nothing but the Act of Creation prolonged or continued. 227

Des de la seva posicid voluntarista, Charleton no pot concebir un moén
abandonat a la seva sort des del moment de la creacid, sino que creu necessari el
concurs de la providéncia de Déu, tant en els seus efectes generals com en els seus

efectes especials. | defineix aixi la providencia, tant la general com I'especial:

The Act of Conservation of all things in their originary stations, and the perpetual
obedience of all second Causes, in their several motions, to the laws of his will, that
elemented them; hath ever been called Providence divine: which derived high enough,
seems to import, the constant operation of an infinite Wisdom, and infinite Power,
combined in the effusion of an infinite Goodness. This Providence (for to that Apellation...
I shall adhere) most Clerks have branched into General; whereby the government of the
whole Universe is administred: and Particular, or Special, whereby God doth take special

care of mankind, and regulate the affairs of his master-piece.228

227 |bid., p.94.
228 |pid., p. 95.

59



Charleton desenvolupa primer la seva defensa de la providencia general, i
després, com ho havia fet amb la creacid, exposara objeccions i argumentara respostes.
La seva oposicio contra I'ateisme esta centrada principalment en Epicur i Lucreci; aixi,
gairebé sempre les objeccions plantejades surten dels textos d'Epicur i Lucreci. Per
Charleton, «The colonell to that black regiment, that fought against the opinion of the
governement of the World by the Sceptre of Divine Monarchy, is generally accounted
Epicurus»,229 junt amb Leucip, Democrit i Heraclit. EI que més li interessa és mostrar
els errors d'Epicur per poder fer acceptable I'atomisme epicuri, i en aquest cas, remarcar
no tant sols la negacid de I'existéncia de Déu i la immortalitat de I'anima humana, sind

la negacié del cel o I'infern després de la mort:

For first, their own writings bare record, that they made it the grand scope of their studies
to promote Atheisme, by plotting how to undermine the received belief of an omnipotent
eternal Being, to murder the immortality of the Soul (the basis of all religion) and deride

the Compensation of good and evil actions after death. 230

Charleton intenta fonamentar la nocié de providencia defensant la seva
universalitat, i afirma que en tota societat es troba aquest fet de dirigir-se a Déu com un
ser poderds i lliure, -dos dels atributs principals de Déu, segons el voluntarisme-, que
actua sobre el mén i sobre I'nome. Considera la providencia com una nocié universal,
basant-se en l'autoritat dels antics i en I'afirmacié de que és una noci6 implantada a la
ment de qualsevol home.231 Trobem novament aquest recurs a l'autoritat dels antics:
Aristotil, els estoics, els esceptics, i finalment Gassendi,232 guiats per la rad, han arribat

segons Charleton, a I'afirmacid de la providencia.

229 |hjd., p. 95.

230 |jd., p. 97.

231 |bid., pp. 101-6.
232 |bid., p. 105.

60



Charleton és conscient de la dificultat de la demostracio per la via de l'autoritat
dels antics, afirmant que la providencia és una nocié universal; i finalment reconeix que
la seva linia argumentativa és tant sols persuasiva i no del tot demostrativa,233 fet que
ens indica clarament que per ell, I'afirmacié de la providencia era una altra veritat a
priori irrenunciable. Per0 en canvi creia en la capacitat demostrativa de la seva

argumentacio a través de la nocio innata de providéncia, que seguidament veurem.

En la mesura que Charleton intentava demostrar I'existéncia de Déu a partir de la
idea innata de Déu, també creu poder demostrar la seva providéncia, ja que la considera
una nocid innata inclosa dins la idea de Déu; és a dir, si la idea innata de Déu conté
totes les perfeccions possibles, aleshores conté els atributs divins de creador i

conservador o governador.234

L'argumentacio és la seguent: pels atributs associats a la idea innata de Déu, -

saviesa, omnipoténcia i bondat, Déu exerceix la seva providéncia sobre I'nome i el mon:

Now, to be so infinitely Wise, Potent and Good [Déu], as to order all things in the world
to the best, to regulate and predetermine the operations of all second Causes, to keep Nature
her self sober and in tune and so prevent those discords, which otherwise would in a
moment succeed to the reduction of all a greater confusion then that of the Chaos; in a word,

to conserve all things in existence: this no man will deny to be a Perfection.23°

Per tant, per Charleton, la providéncia és un dels atributs de Déu, que es despren
necessariament dels atributs de la infinita saviesa, poder i bondat. EIl que esta dient és

gue aquests tres atributs garanteixen i fan necesari l'atribut de la providéncia.2z36

233 |bid., p. 106.
234 |bid., p.1086.
235 |bid., p. 107.
236 |pid., pp.108-9.

61



En primer lloc, l'atribut de la saviesa conté en ell mateix l'accié de Déu. La
saviesa de Déu no s'expressa en el mén només creant-lo, sind que es manifesta

activament, governant-lo:

Again, since Sapience doth consist in, and manifest it self cheifly by Action, and the real
administration of difficult and important affairs; with what shadow of reason can we argue
God to be most Sapient, if we conceive him to be Idle, devoyd of all action, and taking care

of nothing? 237

En segon lloc, per la seva omnipoténcia Déu tampoc pot estar privat d'accio:

...can Inactivity declare Supreme Power, or a cessation from acting not induce a

suspicion of Lassitude and imbecillity? 238

I en tercer lloc, Déu, per la seva infinita bondat tampoc pot deixar de ser
provident, ja que la bondat és en ella mateixa comunicativa, i Déu comunica la seva
bondat al mén mitjancant la seva actuacidé provident.23° Per tant, els tres principals

atributs de Déu impliquen la seva accié provident.

Una vegada demostrada la providencia a partir dels atributs divins de la saviesa,
omnipotencia i bondat, Charleton provara de demostrar-la a partir de I'observaci6 del
mon, és a dir, a partir de la consideracio de la insuficiencia de les causes segones. El
voluntarisme de Charleton es mostra en aquest rebuig a concebir el mén independent

després de I'acte creador de Déu:

237 |pid., p. 109.
238 |pjd., p. 110.
239 |pid., p. 110.

62



Since God made the World, as hath been already proved; it cannot but be absurd to
imagine, that he instantly deserted it, or having once imprest a virtue of motion upon the
greater wheels of this vast machin, immediately withdrew his hand from action, leaving
them to be carried on by their own rapt or swinge... nothing can have existence longer then
he shall please, in every minute of its duration, freshly to create it, or (to speak the interest

of Providence) to conserve in being, by a continual comunication of it self.240

Fins i tot, considerant els principis actius impresos per Déu a la matéria, les
segones causes son insuficients, i depénen sempre de la primera causa, Déu. Aquestes

segones causes sempre continuen gracies a l'accio constant de Déu:

...and thence forward continued to be something [I'Univers] by the continued Power of
the Creator: must unavoidably revert to nothing again, if the perseverance of that identical
power be substracted, from which it once obtained to be something... But the World which
was nothing before the fruitfull voyce of Elohim called it into something, hath nothing
from itself to subsist upon; be must therefore... become nothing again, unless its existence
be supported and mantained by the constant recruit of the same miraculous Power, which

first created it.241

When therefore we say, that God is the Cause of the world; we are to understand him to
be in the same relation, that the Sun is the Cause of Light: and by consequence, as the
Light disappears in the Aer, when the Sun discontinues its deradiation in our
hemisphear,...so also must the World disappear and be lost in adnihilation, when God shall

please to discontinue his influx of minutely Creation, or to intermite his Providence.242

240 |pid., p. 111.
241 |bid., pp. 112-3.
242 |bid., p. 113.

63



L'argument del designi apareix novament per demostrar la providéncia. 243
Charleton descriu la infinita varietat i heterogeneitat del mon, per mostrar que un mén
aixi no podria funcionar sense un agent rector que preservés l'ordre i I'narmonia, i

defineix Déu com l'anima del mon244:

...that the Soul of this gigantick body, the Universe, is God: therefore when this soul
shall with draw and cease its Animation, must that body fall its own weight, an suffer
dissolution. Not that therefore, in strictness of sense, or without the latitude of a metaphor,
God is a Soul, and the World his body; but because the informing and actuating Presence
of God is as absolutely necessary to the vitality of the World, and the moderation of all its

parts in the execution of their distinct offices.24>

Malgrat aquesta interrelacio entre Déu i el mén, a través de la providencia, en la
concepcid de Charleton, el dualisme ontologic entre Déu i el mén es manté: Déu esta

present246 j actua en el mén, pero es conserva la seva transcendéncia.

Després d'haver caracteritzat la nocié de providéncia, mitjancant el métode de
I'objeccid-resposta, Charleton exposa els principals arguments a favor de la providencia:
I'existencia de les lleis naturals i la seva observacio constant, el designi en les lleis
naturals, la capacitat divina de transgredir la llei natural, i finalment, I'argumentacié

dels miracles.247

La primera objeccio contra la providéncia general es basa en l'afirmacié de

I'abisme absurd entre la felicitat de Déu i la contingencia i fragilitat de la condicio6

243 |bid., pp.113-6.

244 Charleton vol remarcar que Déu 'es ‘com’ I'anima del mén, per distanciar-se de la concepcid platonica
i paracelsista de I'anima mundi.

245 Charleton, Darknes, p. 114.

246 per Charleton, la Omnipreséncia és un altre atribut de Déu.

247 Charleton, Darknes, pp. 116-52.

64



humana. 248 La segona objecci0 es basa en l'afirmacié de la irregularitat de les
contingéncies en el moén, d'una banda, i en la injusta distribucié del bé i del mal, de
I'altra. Pel que fa a la irregularitat de les contingencies, el raonament consisteix en
afirmar que si hi ha irregularitats, no es pot deduir un ordre de la naturalesa sin6 tant
sols l'atzar;24° pel que fa a la injusta distribucié del bé i del mal,250 el raonament

consisteix en deduir que aixo és inconsistent amb la justicia divina:

...the unequal distribution of Good and Evill, and the ordinary intervention of many
effects inconsistent with the justice and righteous administration of Divinity: this is clearly
hinted by Lucretius, who makes it the main scope of his sixth Canto, to alienate mens

minds from the beleif of an Universal moderator. 251

A la primera objeccid, Charleton respén simplement afirmant que la comparacio
entre la naturalesa humana i la de Déu és absurda; I'error esta en fer la comparacio, i es
reafirma per tant, en la distincié ontologica entre Déu i I'nome. A la negacié de la
providencia per la seva inconsistencia amb I'adversitat humana, també respén dient

simplement que Déu no és la causa de la infelicitat:

God is far from sustaining any difficulty, molestation, or diminution of felicity, in the

constant act of Universal Providence. 252

248 |hid., pp. 97-8.

249 En |a fisica epicuria, els fets es succeeixen en una cadena de causes espontaniament a partir del caos.
Al negar l'acte creador de Déu, es nega per tant, també la providencia divina.

250 |_ycreci il.lustra aquesta afirmacié amb I'exemple dels llamps que cauen sobre els caps dels innocents.
En un altre lloc Charleton intenta justificar les desgracies dels homes presentant-les com a fets merament
naturals, i efectes per tant, de la providéncia general de Déu. Perd com que s'adona de fet, que aixo té
dificil explicacid, intenta amb un raonament escéptic, argumentar que tots els efectes i accidents de la
naturalesa ténen finalitat, malgrat que el nostre enteniment limitat no sigui capa¢ de descobrir-los.
Darknes, pp. 155-6.

251 Charleton, Darknes, p. 101.

252 |pjid., p. 119.

65



I a la segona objeccid, és a dir, que la irregularitat de les contingéncies és un
signe d'atzar en el mon i no de providencia, respon afirmant la preordenacié del mén

segons la voluntat de Déu:

First, that to the pradestination of that Almighty Cause, which can and doth dispose the
motions of al things according to the prascripts of his own Will, no event can be casual or

unexpected.253

La refutacié d'aquesta segona objeccié és un punt important en la teologia de
Charleton: constitueix la refutacié de l'atzar en el funcionament del mén, el qual

intentard demostrar, mitjancant I'argument del designi.

Es interessant de veure, en aquest context, I'analogia que Charleton fa entre el
mon natural i el moén politic, influit per la teoria politica de Hobbes, encara que només a

nivell retoric:

...that in this immense Commonwealth, in whose government the most inobservant cannot
but take notice of innumerable passages so admirable,...there must of necessity be a Rector
General or President Paramont, by whose soveraign dictates all subordinate ministers are
set on work, in order to the execution of his pleasure, and in their operations vary not a

hairsbredht from the rules prescribed by his Will.254

A l'atzar i la casualitat en el funcionament del mén s'oposa la predeterminacio
de tot mitjancant la providencia. Aquesta predeterminacié és un altre aspecte de la

providencia:

253 |bjid., p. 124.

254 |bid., p. 125. Per Charleton, Déu és el sobira del mon i el governa de la mateixa manera que el sobira
de la republica. Com el Leviathan de Hobbes, Déu governa i totes les criatures es sotmeten al seu poder i
la seva voluntat, pero la gran diferéncia amb Hobbes és que per Charleton, el sobira és Déu, i per Hobbes,
el sobira és l'autoritat politica a la que el poder religiés s'ha de sotmetre.

66



...that all occurrences in the World are predetermined, have their Causes, Times and Ends
punctually set down in the Ephemerides of Fate; and though in the incompetent judgement
of man, some of them may seem the Peradventures, or temerarious Hits of Chance: Yet are

they the mature Designations of the supreme Wisdome. 255

L'atzar, per Charleton, només és aparent, fins i tot en aquells efectes de la

naturalesa que no s'adiuen amb el seu funcionament regular:

...that those Monstrosities, or extraordinary and prodigious effects, which the nescience
of the multitude calls Irregularities, Perversions, and Deformities of Nature; to wiser
considerations, prove themselves to be no wanton excursions, or random shots of her hand,
made without aim at any final cause; but preeordained, and collineated by that sure one of

Divine Providence, point blanck at some certain end, private or publick. 256

Pero, el raonament s'acaba quan Charleton estableix que els designis de Déu sén
inescrutables:257 és el mateix que dir, que alla on acaba la rad, 0 més ben dit, alla on es
incapag de continuar, comenca l'autoritat de la Biblia. L'argument del designi2>8 troba el
seu limit en les perversions de la naturalesa, i aleshores I'nic que Charleton pot fer és

apel.lar a l'autoritat de la Biblia, establint el limit de la ra6 humana.

L'argument del designi en el funcionament del mén, es desenvolupat per
Charleton a partir de la introduccid del concepte de llei natural. Les lleis naturals que
regeixen el funcionament de I'Univers es contraposen al funcionament per atzar, i la
possibilitat atribuida a Déu d'alterar, invertir o canviar les lleis de la naturalesa en

gualsevol moment és un tret clarament voluntarista:

255 Charleton, Darknes, p. 126.

256 |pid., p. 128.

257 Afirma que els designis de Déu s6n inescrutables perqué en alguns casos no es congixen les finalitats
de Déu.

258 Segons I'argument del designi, la bellesa i harmonia de I'Univers son signes o senyals del designi de
Déu.

67



That this supernatural Nature, which excogitated and decreed this convenient law, and
endowed each single entity with a Power or Faculty respective to its duty thereto, and
observance or execution thereof; hath no thereby so tied up his own hands, or limited his
Prerogative, as not to have reserved to himself an absolute superiority, or capacity, at
pleasure to infringe, transcend, or pervert it, by giving special dispensation to any of his
Creatures , to vary the manner of their Activities, in order to the Causation of any effect,

which his own prudence shall think expedient. 259

Per Charleton, les lleis naturals van ser instituides per Déu, tots els cossos
naturals estan sotmesos a elles i cada criatura cumpleix les seves lleis especifiques,
sense capacitat de transgressio.260 La constancia en I'observacio d'aquestes lleis naturals
per part dels agents naturals, és un senyal del designi de Déu, i no de l'atzar; i si la
disposicié ordenada del mén creat mostrava el designi de Déu, el funcionament regular
d'acord amb unes lleis naturals, també mostra el mateix designi.261 L'argument del
designi és utilitzat tant per demostrar la creacié del mén per Déu, com el seu

funcionament regular gracies a la providéncia divina.

A partir de la demostracié de que l'observacié de la llei natural no prové de
I'atzar,262 ni de la imposicio de la llei per la mateixa naturalesa,263 Charleton dedueix

que la llei natural és instituida per Déu:

...that the Ampliation, and Limitation of all Natural faculties, or endowments, is not in

the arbitrary disposition, or elective power of Finite essences; and, by consequence, that

259 Charleton, Darknes, pp. 129-30.

260 |bid., pp. 130-2.

261 |hid. pp. 132-5.

262 Demostrat mitjancant l'argument del designi, ara referit no a la disposici6 ordenada i harmonica de la
creacid, siné al funcionament regular del mén d'acord a unes lleis naturals.

263 Charleton argumenta que si la llei fos imposada per la mateixa naturalesa, cada criatura natural
intentaria transgredir-la i canviar-la, i aix0 no és possible.

68



the Law of Propriety, or the restriction of every species to its own orb of activity, was not
made by compact among themselves, but imposed upon them by an Infinite....it remains
indisputable, that the Distribution and Assignation of those different Qualifications, being
neither in the power of Fortune, nor of the Things that enjoy them: it must properly and
solely belong to that supernatural Infinite, which is the fountain of Being, Life, Sense,

Locomotion and Reason, and therefore had the power freely to give them.264

Per tant, conclueix que la institucié de les lleis naturals i la seva observaci

constant té lloc gracies a la providencia divina:

...that constant Tenor, or established method, [la llei natural] according to which all

Natural causes operate, was instituted and is perpetuated by an Infinite Wisdome. 265

Pero Charleton també accentta clarament la capacitat de Déu per violar la llei

natural en qualsevol moment, com un efecte de la providéncia:

..that himself [Déu] is the Agent, and Nature but his Instrument, and therefore to be

turned, wrenched, altered, and perverted at his pleasure.266

To beleive him to be the Author of that mighty and difficult miracle, the Creation, and yet
doubt the supremacy of his Power, by conceiving that he cannot turn Natural Agents out of
their common road, and order their disgressions to the effecting of smaller and easier

Rarities; must be a manifest Contradiction, and an Absurdity that stabbs it self.267

Per tant, si Déu és omnipotent, i pot intervenir canviant el curs de la naturalesa,

aixo no és altra cosa que permetre la possibilitat de la intervencio directe de Déu, per

264 Charleton, Darknes, pp. 133-4.
265 |pid., p. 136.

266 |bid., p. 128,

267 |bid., pp. 136-7.

69



tant, la possibilitat dels miracles.268 |'existéncia dels fets sobrenaturals és una mostra

de la voluntat lliure iel poder infinit de Déu.

L'afirmaci6 dels miracles és una altre a priori o presuposit en Charleton, pero
que, alhora, l'utilitza com a prova de que els aconteixements no sén el resultat necessari
de I'observacio de les lleis naturals, sind de I'accié de Déu. El sobrenaturalisme esta
implicit en la seva teologia natural. Charleton vol mostrar a més, I'existencia dels

miracles, basant-se en la Biblia i en l'autoritat dels antics:

For that there have been observed Prodigious and miraculous accidents (such as the most
obstinate Idolaters of Nature...were forced to refer to the immediate arme of a Supernatural

efficient) the indisputable monuments of faithfull Antiquity bear witness.26°

I finalment, utilitza I'argumentacié filosofico-natural per demostrar els
miracles. 270 En aquest cas utilitza la filosofia natural per justificar afirmacions
religioses. Per exemple, el diluvi universal i I'eclipse de Sol en el moment de la mort de
Jesucrist constitueixen per ell, fets indiscutibles, tant per la fe com per I'evidéncia
historica d'algunes fonts.271 Allo que pretén demostrar no és nomes el fet, sind que el
fet és sobrenatural, té causes sobrenaturals, i a més, pretén demostrar-ho amb arguments

fisics:272

That the Catholique Deluge was purely Supernatural, and the destruction of all Living

Creatures upon the sublunary Globe...by an Abyss of Waters, immediately caused by the

268 |pid., p. 137.

269 pid., p. 137.

270 |pid. , pp. 141-52.

271 |bid., p. 137. En el cas de I'eclipse de Sol, Charleton remet a fonts historiques egipcies i gregues, que
presenta com evidencies indiscutibles del fet.

272 per exemple, durant el diluvi universal, les aigues van sobrepassar el seu nivell natural, anant contra
la gravetat; per tant, fisicament no és possible anar contra la gravetat; ergo, el diluvi és un fet sobrenatural.
El cas de l'eclipse de Sol a la mort de Jesucrist, és descrit per Charleton amb detall: a partir de taules
astronomiques intenta calcular quins haurien estat els efectes naturals, i conclou que I'eclipse va ser un fet
sobrenatural, que no s’hagués produit per causes merament fisiques. Darknes, pp. 149-52.

70



revenging Will of that same Fruitfull Spirit, that formerly brooding upon the same abyss of
waters, had hatcht them into being.... can yet be no impossibility to prove, from

Considerations meerly Physical. 273

El fet sobrenatural o miracle és un efecte directe de la voluntat de Déu, i de la

seva capacitat d'alterar les lleis naturals:

I am yet to learn, what can be conceived to remain, that those Decumani Fluctus, those
immense Cataracts had both their supply and motion immediately from that high hand, to

which nothing that he wills, can be difficult.274

That God miraculously created a sufficient supply of Waters purposely for the Deluge,

and afterwards adnihilated them again. 275

Aixi, els miracles, fets sobrenaturals, son també efectes de la providencia divina,
tant com ho era el funcionament regular de la naturalesa. La defensa dels miracles que
fa Charleton és un tret molt caracteristic del sobrenaturalisme anglés associat al
voluntarisme teologic.276 Per Charleton, el sobrenaturalisme no és inconsistent amb
I'accid de les segones causes; I'accié de Déu, primera causa, no invalida el poder de les
segones causes. El poder absolut de Déu, no implica I'eliminacio de les segones causes,

sind tant sols estableix la seva contingéncia i insuficiéncia:

Again, when we ascribe the Monarchy of the World to one supreme Cause, we do not
derogate a jot from the Power of second Causes; but rather confirme and suscribe the

Charter of their deputations: since we thereby inferre an assurance, that those Causes are

273 Charleton, Darknes, p. 141.
274 1pid., p. 144.
275 |bid., p. 146.

276 \Jeure K. Hutchison, 'Supernaturalism and the Mechanical Philosophy', History of Science 21 (1983),
297-333; J. Henry, op. cit. n. (68).

71



really such as he was pleased to constitute them, that their activities are but emanations of

his omnipotence; and their effects the appointments of his Wisdome.277

El voluntarisme teologic de Charleton no inclou només la providencia general
sind també I'especial. La demostracid d'aquesta providéncia es basa en argumentar que
existeix la noci6 innata de providencia especial en I'hnome, i a partir d'aqui inferir-ne la
seva existencia real. Charleton també fa una defensa de la providencia especial
responent a l'objecci6 de Lucreci, segons la qual, la injusta distribucid del bé i del mal

és signe de la manca de providencia.

Per Charleton, la providencia especial consisteix en l'accié constant de Déu
sobre I'nome. L'Unic objecte de la providéncia especial de Déu és I'nome, i aquest,
gracies a la seva anima, porta impresa la nocié de provideéncia especial. Aquesta nocio
constitueix la base de la religio, i la propensié humana cap a la religi6 mostra que la
nocié de providéncia especial esta impresa a la ment humana, i és dificilment

errradicable.

Per mostrar que I'home és I'objecte principal de I'amor de Déu, i per tant, objecte
unic de la providéncia especial de Déu, Charleton afirma que la idea de providencia
especial esta impresa en la ment humana, i que I'home és I'lnic ser natural que té

capacitat de lloanca i facultat de raonament .278

En primer lloc, la providéncia especial de Déu envers I'nome, es mostra en el fet
de que Déu va imprimir en la ment humana un coneixement de la seva naturalesa i els

seus atributs, superior al que tenen les altres criatures, exceptuant els angels:279

277 Charleton, Darknes, p. 155.
278 |bid., pp.166-79.

279 Charleton es referix als angels com esperits intuitivament intel.lectuals; sén per tant, entitats
espirituals, semblants a I'nome, perqué ténen capacitat de raonament, i diferents a I'nome perqué son
totalment immaterials.

72



...he hath impressed upon the mind of man a knowledge of his Divinity more cleare and
distinct, the upon any created natures beside, Angelical and intuitively intellectual spirits
only excepted....as for the Favorite, man, he holds a clear and distinct idea of the Nature of
God, as hath formerly bin demostrated; and hath therefore a Logical, assured, and express
cognition of his Creatorr and Conservator, and that so radically united, or identified to his

essence, that it can be no Paradox to averr, that this science is part of his soul.280

Aquesta primera argumentacié és clarament circular. 281 En segon lloc, la
finalitat d'aquest coneixement de Déu en I'nome, és per Charleton, lloar Déu.282 |
conclou, citant Gassendi, que si Déu estima tant I'nome, no es pot negar la seva

providéncia especial, la qual té per Unic objecte I'home:

...then betwixt God and man there is a greater relation, or Communion (so the learned
Gassendus calls it, in Animadvers. in lib. 10. Diogen. Laert: de physiolog. Epicuri. pag.
744) then betwixt God and any other Creatures: therefore also must there be a greater
measure of Providence in God for man, then for any other; it being necessary that the

Providence of God should hold exact proportion, and be equilibrated to his Love. 283

En tercer lloc, la facultat de rad , constitueix, segons ell, una altra mostra de
I'amor de Déu per I'home, i per tant de la seva providéncia especial. Un dels arguments
a favor de la provideéncia especial, consisteix en afirmar que I'nome és un ser escollit de

la creacio, posseidor de facultats o atributs Gnics i distintius284:

280 Charleton, Darknes, p. 166.

281 | 3 idea de providéncia esta impresa a la ment per Déu, ergo, I'home és objecte de la providéncia
especial; si I'nome és I'objete Gnic de la providéncia especial, ergo, Déu va imprimir en la ment humana
la nocid de providéncia especial.

282 Charleton, Darknes, p. 167.

283 |pid., p. 167.

284 Charleton cita com atributs distintius les facultats de I'anima, el domini de I'nome sobre la creacio i la
immortalitat de la seva anima. 169

73



To which argument, of the Creators adopting man to be his Darling and intimate Favorite,
the Logick of every man may superadd many others of equivalent importance, drawn from
the consideration of those Praeminences and Prearogatives, wherewith his Munificence
hath bin pleased to ennoble his nature, and exalt him to a neerer Cognation or Affinity to

his own glorious Essence, then any other Creature in the Universe.285

Per tant, si I'nome és aquest ser escollit,28¢ és també l'objecte de la providéncia

especial de Déu, que Charleton defineix aixi:

That man is the object of Gods special Providence, and by consequence, that all
occurrences of his life are punctually predetermined, ordered, and brought to pass by the

same. 287

Per mostrar que la noci6 de providéncia especial és innata en I'home, Charleton
afirma que es veu per la seva inclinacio natural cap a la religi6.288 L'home s'adona
d'aquesta providéncia per inclinacio natural. | per tant, aquesta nocid constitueix la base

de qualsevol religio289;

...that this Anticipation [nocié de providencia especial] is the very root of Religion; for
though man stood fully perswaded of the Existence of God, yet would not alone be
argument sufficient to convince him into the necessity of a devout Adoration of him, unless
his mind were also possessed with a firme beleif of this proper Attribute of his Nature,

wich so neerly concerns his felicity or infelicity, viz. his special Providence, which

285 Charleton, Darknes, p. 169.

286 per Charleton, I'nome és el ser escollit de Déu, primer, per les facultats distintives, com acaba de
mostrar, i segon, perque com deia haver mostrat anteriorment, I'home és la finalitat secundaria de la
creaci6. Darknes, p. 169.

287 Charleton, Darknes, p. 170.

288 Charleton intenta demostrar que no existeix cap societat sense religio. Darknes, pp. 172-74.

289 Afirma que la nocié de provideéncia especial constitueix la base de la religio, perqué la consciéncia de
que els aconteixements humans, tant bons com dolents, depénen de Déu, condueix I'home a la religid. Per
tant, afirma que és la providéncia especial de Déu que regula les contingéncies de les vides humanes
individuals.

74



regulates all the affaires, and appoints all the Contingencies of every individual mans

life.290

Tampoc és possible segons ell, erradicar la nocié de providéncia especial de la
ment humana, i intenta mostrar-ho afirmant que, al llarg de totes les epoques, tothom
reconeix en alguna ocasio la providéncia especial .29 El metode que utilitza consisteix
en fer un recorregut per diverses fonts historiques, i després interpretar-les segons el seu
proposit. Aix0 és una mostra del gran coneixement que Charleton tenia de les fonts

classiques, i de que realment encarnava l'esperit del 'virtuoso'.292

De la mateixa manera que Charleton inferia I'existéncia de Déu a partir de la
idea innata de Déu, ara inferira I'existencia de la providencia especial a partir de la

nocid de providéncia especial impresa a I'anima humana:

As every man brings into the World with him a certain Prolepticall, or Anticipated
Cognition of a Deity, or First Cause of all things, deeply and indelebly stamp'd upon his
mind; as hath bin formerly demonstrated: so also hold he, as an Adjunct, or rather a part
thereof, a coessentiall Prenotion, that this First Cause, or Supreme Nature, is the Fountain
from wence those two different streams of Happiness and Misery, or Good and Evil, the
former by Condonation, the other by Permission, are constantly derived: and upon
consequence, that all Occurrences of his life, are the just and prudent Designations of its

special Providence. 293

290 Charleton, Darknes, p. 170.

291 |pid., pp. 174-9. Descriu els exemples de Julia I'apostata i Herodes Agripa, entre d'altres.

292 «In his junior days he dedicated much of his time to the study of Philosophy and polite literature, and
was as well read in the Greek and Roman authors as any man of his time», a A. Kippis, Biographia
Britannica, op. cit. cap. 1 n. (1), p. 1291.

293 Charleton, Darknes, p. 170.

75



Es a dir, I'afirmacié de la providencia especial s'infereix a partir de la idea clara i
distinta de Déu. El racionalisme cartesia li serveix a Charleton, no només per

argumentar I'existéncia de Déu, sin6 fins i tot per argumentar la providencia especial.

Després de la demostracié de la providéncia especial mitjancant inferéncia
racional, Charleton fa una defensa pel procediment habitual d'objeccions i respostes. La

primera objeccio, atribuida a Epicur és la segient:

The First of those, we find to be that contraprovidential Argument of that Secretary of
Hell, Epicurus: ...that those Passions of Anger and Love are inconsistent with the constant
and immutable condition of that Nature, whose simple essence is compounded of

Immortality and Beatitude. 294

I la consequencia d'aquesta condicié immutable de Déu (o apatia de la

naturalesa divina),295 és que la providéncia especial no existeix:

...that the Supreme Nature, being wholly imployed in a blisfull vacancy, and entirely
taken up with the superlatively-pleasant contemplation of its own excellencies, hath cast
the rains upon our own necks, commited the managery of all our affairs to our own
providence, and hears neither the clamours of our profane impieties, nor the sighes of our

supplications, but stands as unconcerned in, so unregardant of all our actions.296

El perqué Déu, si té infinita bondat, permet que la naturalesa sigui cruel amb
I'nome, constitueix la segona objeccio. | la tercera planteja el perqué de I'adversitat de

I'nome b0 i la prosperitat del dolent.297 Charleton resumeix aixi la visié d'Epicur:

294 |pid., p. 158.

295 | 'expressio és de Charleton, Ibid., p. 158.
296 |jd., p. 159.

297 |bid., pp. 159-62.

76



To the observation of Epicurus it appeared, that unjust Fortune, not the discriminating
hand of Divine Providence, hath the dispensation of Happiness and Misery , for Adversity
is the common cognizance of Honesty, and poverty, uncessant and unsuccesfull labours,
banishment, loss of friends, and the like dolefull accidents are alwaies in the lots of Good
men : but on the contrary, Prosperity is frequently the pathognomonick of Villainy, and
increase of power, accumulation of honours, and other blandishments of fortune are the

portion of Wicked men. 298

Aqguesta tercera objeccid planteja un dels temes classics de I'ética i la teologia:
I'existencia del mal,29 considerat per Charleton com el principal desafiament per
demostrar la providencia especial de Déu sobre I'home. La seva resposta es basa

inicialment en l'autoritat de la Biblia.300

A la primera objecci6 epicuria, que deduia de la immutabilitat de Déu, la seva
incapacitat per actuar sobre els homes, Charleton respon que Déu és capag tant de
repartir la seva ira com la seva gracia; simplement ho afirma, probablement perque li

resulta consistent amb el relat biblic.301

Pero la gran questié per Charleton és com lliga I'accio de la providéncia especial
de Déu amb la llibertat humana. Si Déu regula totes les accions humanes, com I'home
és capac d'exercir el Iliure arbitri? La resposta és que Déu permet a I'home I'exercici de
la llibertat, pero regula les seves accions prescrivint normes, i en certa manera dirigint

la seva eleccio:

298 |bid., p. 161.

299 Charleton cita uns versos d'Ovidi que expressen amb contundéncia la pregunta pel mal: «Cum rapiant
mala Fata bonos, ignoscite fasso, Sollicitor nullos esse putare Deos». (quan veig les desgracies dels
homes bons, penso que els déus no existeixen). Darknes, p. 163.

300 E| [libre de Job mostra que finalment la providéncia premia la bondat de Job, alliberant-lo de les
adversitats. Darknes, p. 165.

301 |bid., p. 181.

77



...yet hath he [Déu] prescribed us rules, whereby our Understanding may be directed in
the selection of Good, and devitation of evill... he hath set on our right hand real and true
Good, on our left only specious and apparent : the Election of either is dependent on our
Will, our Will is guided by our Judgement, and our Judgement is the Determination or
resolve of our Intellect,...but yet that he might in a manner direct us in our choyce, he hath
annexed Happiness as a reward to invite us to the one, and Misery as a punishment to
deter us from the other: and therefore is manifest, that God wills the felicity of all men,

more then themselves can desire it.302

La resposta a la segona objeccié consisteix en afirmar que la inexisténcia del
mal, anul.laria la necessitat de la rad o intel.lecte per jutjar o discernir entre el bé i el

mal:

...since if God had created nothing that might prove noxious to man, to what purpose

would his Cogitation, Intellect, Science and Reason have served? 303

A partir de la capacitat humana de discerniment entre el bé i el mal, Charleton

postula l'existéncia real del bé i del mal. Si hi ha anima racional, existeix el bé i el mal:

...had there bin no evill for man to avoyd, he never had bin endowed with a rational

Soul.304

La tercera objeccid epicuria plantejava la contradiccié entre la providencia
especial i la constatacié de l'adversitat dels bons i la prosperitat dels dolents. 305
Charleton proposa algunes de les seves concepcions étiques, per tal de desfer la

contradiccid. La prosperitat dels dolents pot ser ‘aparent' prosperitat i I'adversitat dels

302 |pid., pp. 182-3.
303 |pid., p. 185.
304 |pid., p. 186.
305 pid., p. 186.

78



bons pot ser ‘aparent' adversitat, perqué Charleton canvia I'objecte de la felicitat humana:
la felicitat no es troba en els béns terrenals sind en el cumpliment del deure;30¢ afirma
també que el bé i el mal no es troben en les coses mateixes sind en I'home3°7 i que el

criteri del bé i del mal no radica en els sentits sin6 en I'anima.308

Una vegada canviat I'objecte de la felicitat, I'nome pot ser sempre felig, tant en
la 'aparent' adversitat com en la 'aparent' prosperitat; només cal que cumpleixi amb el

seu deure, que consisteix en sotmetre's a la voluntat de Déu:

...then assuredly can they only be happy, who conform their Wills to the Will of the
Highest Wisdome: Now Good men, in all conditions of their lives, and all the changes of
Fortune, still submit their desires and affections to the Will of Divine Providence; therefore
are they costantly happy, and consequently those seeming Evils, which befall them, prove

real Goods.309

Per tant, la maxima eética consisteix en sotmetre's a la voluntat de Déu i

desprendre's de les afeccions terrenals:

And therefore, when the soul fits in consult upon the Election of Good, she ought first to
wipe her eyes from all the dust of Sensual Prejudice, and resolve that the Vote of
Temporal interest shall goe for nothing, but disturbance and seduction; fixing her
Cogitations only upon that... infallible signe, by which the Wisdome of God hath described
what's really Good; and that is, an indifferency to all objects but himself, or a free and

totall resignation of our Wills to his, or more precisely, if he hath appointed it. 310

306 |pid. pp.189-90.
307 |pid., pp. 187-88.
308 |pid., pp. 192-94.
309 |pid., p. 191.

310 |pid., p. 196.

79



El cumpliment d'aquesta maxima ética és el bé suprem en aquesta vida, i per tant,

la felicitat:

For taking this for my Hypothesis, that man, in this life, wants only so much of happiness,
as he doth of Obedience, so much of Content, as he doth of absolute Conformity to the
good will of Providence; I inferred, that no man can be truely miserable, but he that makes
himself so, nor any man really happy, but he that hath pared off the bias of Affection from
his mind, and fitted it to run smooth and even in the levell of Indifferency, as to the Goods

of Fortune, having no other mark, but Fiat Voluntas Dei. 311

Podem veure com de la caracteritzacio que Charleton fa de la providéncia
especial s'en desprénen implicacions etiques. Algunes de les seves concepcions éetiques,
no desenvolupades amb detall a Darknes of Atheism,312 estan a la base del seu

voluntarisme teologic.

Finalment, a partir de I'evidéncia textual, especialment quan Charleton tracta de
la providencia especial, es pot concloure que la seva fe era sincera, i que els seus
principis teologics no eren una mera estratégia per fonamentar i legitimar I'atomisme,
sind uns principis defensats a priori, que després intentava argumentar racionalment.

Com ell mateix diu:

...in matters of Divinity, we hold it our glory, as well as duety, to subjugate our

understanding to faith.313

311 |hid., 191.
312 Charleton, W., op. cit. n. (20).
313 Charleton, W., manuscrit Smith. MS. 13. 15620 (Some Miscellaneous Papers), p. 52.

80



3. 2. Atomisme i teologia natural

a la Physiologia.

La Physiologia 314 de Charleton representa el primer intent sistematic de
recuperar l'atomisme epicuri a Anglaterra a mitjans del segle XVII. Pero per poder
aconsseguir de ser una filosofia natural acceptada per la comunitat intel.lectual anglesa,
havia de ser compatible amb els principis de la fe cristiana, i per tant, s'havia de
purificar de tots aquells elements pagans presents a Epicur. Aquesta tasca, Charleton la
va desenvolupar d'una forma peculiar, no només a la Physiologia de 1654, sino6
especialment a Darknes of Atheism dispelled by the Light of Nature, or A Physico-
Theologicall Treatise (1652), com ja hem vist, i a Immortality of the Human Soul

(1657).

Walter Charleton no va ser el primer en presentar una versié cristianitzada de
I'atomisme antic. La seva Physiologia és una traduccié i ampliacio de les
Animadversiones in Decimum Librum Diogenes Laertii de Gassendi, publicada el 1649
a Lyon, i per tant, una obra molt important en la transmissio i disseminacio de la versio
del mecanicisme de Gassendi a Anglaterra. Gassendi, al llarg de tota la seva obra
filosofica, va fer un intent de cristianitzacié de I'atomisme epicuri, mitjancant el rebuig
de les tesis epicuries incompatibles amb la fe cristiana. Charleton continua aquesta tasca
amb la seva obra, pero en un context diferent del de Gassendi: la publicacid de la
Physiologia té lloc només tres anys més tard que la publicacié del Leviathan de Hobbes
I com ja hem vist, les connexions de Charleton amb Hobbes i alguns membres del
cercle de Newcastle el van col.locar en una posicié molt delicada, al igual que el seu
amic John Evelyn. Charleton, com a home religids, havia de prendre clarament

distancia de les posicions materialistes i atees de Hobbes.315

314 Charleton, W., Physiologia Epicuro-Gassendo-Charltoniana: or a Fabrick of Science natural, upon
the Hypothesis of Atoms (London, 1654, repr. New York, 1966). A partir d'ara, citat com Physiologia.
315 Cf. R. H. Kargon, Atomism in England, op. cit. cap. (2) n. (8).

81



Encara que la Physiologia és l'obra que representa el desenvolupament
sistematic de la fisica epicurea, en ella es poden tracar els elements teologics essencials
que contribueixen a cumplir els objectius principals de Charleton: mantenir les veritats
de fe i donar fonament a I'atomisme, compatibilitzant les hipotesis atomiques antigues
amb els principis fonamentals de la teologia cristiana, per tal de disipar els perills de

materialisme i ateisme associats a aquesta filosofia.

A la Physiologia, Charleton exposa el seu sistema de filosofia natural, descrivint
el mén natural com composat de materia en moviment en el buit. Com Gassendi, adopta
una postura vacuista en contra del plenum cartesia. El principi fonamental de la matéria
son els atoms, considerats com la matéria primera universal, indivisibles i
impenetrables. Les propietats generals dels atoms son la consimilaritat de sustancia, la
magnitud o quantitat, la figura i el moviment. Afirmant la consimilaritat de sustancia,
Charleton estableix que tots els atoms son qualitativament iguals, i que per tant, no sén
els minima naturalia d'Aristotil sind els atoms quantitatius d'Epicur.316 La magnitud

dels atoms consisteix en:

...that in our assumption of Magnitude as the first essential Propriety of Atoms,
we intend...that... they are Entities Quantitive Simply, i.e. Realities endowed with
certain corporeal Dimensions, though most minute, and consisting in the lowest degree

of physical quantity.317

Respecte a la figura, els atoms, en la seva esséncia simple ténen diverses figures;
aquests diferents tipus de figures son indefinits, o incomprensibles, encara que no sén

simples ni infinits; i el nombre d'atoms d'un determinat tipus de figura és finit.318 El

316 Charleton, Physiologia, p. 111.
317 |hid., p. 113,
318 |bid., p. 117-21.

82



moviment, com a propietat essencial dels atoms, és l'efecte de la gravetat, i segons

Epicur, és també la trasl.laci6 d'una cosa de un lloc a un altre.319

Totes les propietats dels cossos, les propietats especifiques, s'expliquen en
termes de magnitud, figura i moviment de les diferents ‘concrecions' formades a partir
dels atoms. Aquestes propietats especifiques o qualitats secundaries no son essencials
als atoms, ja que només magnitud, figura i moviment constitueixen propietats esencials
dels atoms:

...that the First Matter, or Catholique Principles of all Material Natures, are
absolutely devoyd of all Sensible Qualities; and that the Qualities of Concretions, such
as Colour, Sound, Odour, Sapor, Heat, Cold, Humidity, Siccity, Asperity, Smoothness,
Hardness, Softness, &c. are really nothing else but various MODIFICATIONS of the

insensible particles of the First Matter, relative to the various organs of the Senses.320

Les qualitats ocultes,321 com la gravetat, el magnetisme i I'electricitat es poden
explicar en termes de materia en moviment, pero si I'explicacio satisfactoria no es troba,
les qualitats no és que siguin ocultes en sentit aristotelic, sind que en realitat encara
desconeixem les seves causes naturals. Charleton no rebutja les qualitats ocultes sin6
que el que rebutja és la doctrina aristotélica de que les qualitats ocultes no es poden

estudiar, i representen el final del coneixement.322

Els atoms de Charleton son entitats fisiques, no matematiques, i vol mostrar que
no son divisibles infinitament; la geometria fa possible la divisié infinita d'un minim

pero aixo no ho considera aplicable als minims fisics que sén els atoms:

319 pid., p. 121.

320 hid, p. 190.

321 hid., pp. 341-82.

322 Cf, K. Hutchison, 'What happened to Occult Qualities in the Scientific Revolution?', op. cit. cap. (2) n.

(4).

83



...the Minimum or Insectile of Atomists, being not Mathematicum, but Physicum,
and of a far different nature from that least of Quantity, which Geometricians imagining
only, denominate a Point.

...the Naturalist, whose enquiries are confined to sensible objects, and such as
are really Existent in Nature: nor is He at all concerned, to use those Abstractions
[matematiques] from Matter; the Mathematician only He, who cannot, with safety to

his Principles, admit the Tenet of Insectility, or Term of Divisibility.323

La negacid de la infinita divisibilitat dels atoms la fonamenta en la negacio de la

infinita divisibilitat dels cossos, que argumenta aixi:

If in a finite Body, the number of Parts, into which it mey be divided, be not
Finite also; then must the Parts comprehended therein be really Infinite: and, upon
Consequence, the whole Composition resulting from their Commixture, be really

Infinite; which is repugnant to the supposition.324

Per Charleton no existeix, per tant, ni el continu fisic ni la infinita divisibilitat

fisica, a diferéncia de la divisibilitat matematica.325

Tots els fenomens fisics ténen Iloc en el marc de I'espai i el temps absoluts.326
L'espai, quan esta ocupat per cossos és el lloc, quan no esta omplert per cossos és el buit,
perd lloc i buit ténen la mateixa identitat essencial. L'espai era immens abans que Déu
creés el moén, i és absolutament immobil i incorpori, pero per evitar que quedi fora de la
creacio Charleton el desproveeix de ser sustancia o accident-atributs necessaris de les

coses creades, -és nomeés un nihil positivum :

323 Charleton, Physiologia, p. 95.

324 |hjd., p. 91.

325 |bid., pp.90-98. Cf. S. Fleitmann, op. cit. introduccio, n. (3), pp. 145-6.
326 |bid., pp. 62-84.

84



...since we consider these Spaces, and their Dimensions to be Nihil Positivum. i.
e. nor Substance, nor Accident, under which two Categories all works of the Creation

are comprehended.327

El temps i I'eternitat difereixen en que l'eternitat és una duracio infinita, i el
temps una certa part de la duraci6 infinita, que comenca amb la creacié i acaba amb la
dissolucié del mon. 328 Després d'haver descrit breument els principis fisics més
importants, veurem com Charleton relaciona les seves hipotesis atomiques amb la

teologia natural.

En I'estudi sobre les relacions entre l'atomisme i la teologia natural a la
Physiologia, em centro primer en el llibre segon, que tracta especificament de les
hipotesis dels atoms. El llibre consta de quatre parts: I'existéncia dels atoms, el rebuig
del continu fisic i la infinita divisibilitat, els atoms com a primera matéria universal, i

les propietats essencials dels atoms.

El principi fonamental de la fisica de Charleton, com la de Gassendi i Epicur, és
I'existencia dels atoms i el buit. Els atoms son la primera matéria universal i indivisible,
també anomenats plena (perque tenen la propietat de la corporeitat per oposicié a la
inanitat o buit), elements (perqué totes les coses materials es composen d'ells) o atoms
(per denotar la seva indisolubilitat); aquesta ultima denominacié és la propia
d'Epicur.32° Perg per Charleton aquests atoms son creats per Déu, i cap d'ells pot passar

al no-res sense Déu:

...since Adnihilation and Creation are terms not to be found in the Dictionary

of Nature, but proper only to Omnipotence : nor is there any sober man, who doth not

327 |bid., p. 68.
328 |bid., p. 79.
329 |bid., pp. 85-6.

85



understand the Common Material of Things to be constantly the same, through the
whole flux of Time, or the duration of the World; so as thet from the Creation thereof
by the Fiat of God, no one particle of it can perish, or vanish into Nothing, until the
total Dissolution of Nature, by the same metaphysical power; nor any one particle of

new matter be superadded thereto, without miracle.330

Després d'afirmar I'existéncia dels atoms, Charleton ha introduit immediatament
la creacio d'aquests atoms per Déu. Charleton reconeix en Déu un poder metafisic, per
tant, una sustancia diferent a la materia, i atribueix la creacié i anihilacié a Déu, no a la
natura, desprovista per tant, d'aquest poder. La diferéncia ontologica entre Déu i el mén

és evident: Déu és Transcendent i Absolut, i la materia és contingent.

En la segona part del llibre, que tracta sobre el continu fisic i la infinita
divisibilitat, Charleton no introdueix elements teologics. En la tercera part, defensa que
els atoms son la matéria primera i universal, de la qual estan formats els cossos.
Aquesta definicio no implica negar els quatre elements, sind que només queden reduits

a elements secundaris, consistents amb atoms, com el seu primer principi.331

Per demostrar aquest primer principi, Charleton narra un dialeg entre un
atomista i un anti-atomista, el qual exposa les dificultats que impedeixen l'aceptacid de
les hipotesis atomiques. 332 Aqui, Charleton desenvolupa un dels aspectes més
importants de la seva visio cristianitzada de I'atomisme epicuri: la creacié dels atoms
per Déu. En aquest dialeg tant curt trobem els arguments fonamentals que articulen

I'atomisme amb el principi teologic irrenunciable de la creacié del mén ex nihilo per

330 |jd., p. 88.
331 |hid., p. 100.
332 |bid., pp. 103-6.

86



Déu, i que es basen en els tres principis d'autoritat: la Biblia o Revelacio, l'autoritat dels

antics i l'autoritat de la ra6.333

A la questio de l'origen dels atoms plantejada per l'anti-atomista, I'atomista

respon afirmant la creacié del mon per Déu, apel.lant a l'autoritat de Moises:

As a proficient in the sacred School of Moses, | may answer; that the fruitful
Fiat of God, out of the Tohu, or infinite space of Nothing, called up a sufficient stock
of the First Matter, for the fabrication of the World in that most excellent Form, which

He had Idea'd in his own omniscient intellect from Eternity.334

Amb general, lI'autoritat de la filosofia mosaica33> va ser defensada pel platonics
de Cambridge: tant Ralph Cudworth com Henry More atribueixen la invencié de
I'atomisme a Moises. Per ells, l'autoritat de Moisés representava una forma de refutar
I'ateisme de I'atomisme antic. Cudworth, per exemple, identifica Moschus, pensador
fenici, amb Moisés, i com que la veritat es troba per ell en I'Antiguetat, I'atomisme és
tant sols un renaixement dels seus origens en Moisés, només pervertit per altres
filosofies paganes, antigues i modernes.336 Henry More, en els tractats de teologia

natural també basa el seu raonament en l'autoritat dels antics, i concretament en Moisés:

...And in the first place, if we can believe the Cabbala of the Jews, we must
assign it to Moses, the greatest Philosopher certainly that ever was in the world; to

whom you may adde Zoroaster, Phytagoras, Epicharmus, Empedocles, Cebes,

333 Cf. B. J. T. Dobbs, The foundations of Newton's Alchemy, op. cit. cap. (2) n. (16), pp. 102-11. Dobbs,
referint-se a la teologia natural de mitjans de segle XVII, identifica les tres fonts d'autoritat sobre les
quals els tedlegs naturals basaven els seus raonaments: la Revelacio, l'autoritat dels antics i I'autoritat de
la rad.

334 Charleton, Physiologia, p. 103.

335 Veure D. B. Sailor, 'Moses and Atomism', Journal of the History of ldeas 25 (1964), 3-16. Veure
també, B. J. T. Dobbs, op. cit. n. (17), pp. 107-8.

336 Cudworth, R., The True Intellectual System of the Universe, wherein all the Reason and Philosophy
of Atheism is Confuted, and its impossibility Demonstrated (London, 1678), pp. 12-13 i 74, citat per D. B.
Sailor, op. cit. n. (19).

87



Euripides, Plato, Euclide, Philo, Virgil, Marcus, Cicero, Plotinus, lamblicus, Proclus,

Boethius, Psellus, and several others.337

Charleton, com Cudworth i More, seguint la tradicio renaixentista, apel.la a la
filosofia mosaica per fonamentar I'atomisme. L'autoritat de Moisés i de I'Escriptura
també és utilitzada per rebutjar elements pagans de lI'atomisme antic, com per exemple

la pluralitat de mons:

...in Moses inestimable Diary or Narrative of the Creation can be found no
mention at all of a Multitude of Worlds, but on the contrary a positive assertion of one
world; and the express declarement of the manner how the Fiat of Omnipotence
educed the several Parts thereof successively out of the Chaos, disposed them into
subordinate Piles, and endowed them with exquisite configurations respective to their
distinct destinations, motions and uses: and in all the other Books of Sacred Writ,
whatever concerns the Providence of God, the Condition of man, the mysteries of his
Redemption, means of salvation, &c. doth more then intimate the singularity of the

World.338

També Robert Boyle, probablement referint-se als autors renaixentistes, feia

referéncia a la tesi mosaica en relacié a I'atomisme:

The devising of the atomical hypothesis comonly adscribed to Leucippus and his
disciple Democritus is by learned men attributed to one Moschus a Phenician. And
possibly the opinion is yet ancienter than so; for it is known, that the Phenicians

borrowed most of their learning from the Hebrew. And among those, that acknowledge

337 More, H., The Immortality of the Soul (London, 1659), p. 247, citat per B. J. T. Dobbs, The
foundations of Newtons's Alchemy, Cambridge, 1975, p. 105.
338 Charleton, Physiologia, p. 14.

88



the books of Moses, many have inclined to think water to have been the primitive and

universal matter, by perusing the beginnings of Genesis.33°

Per Charleton, l'autoritat de Moisés representa tant l'autoritat dels antics, com
l'autoritat de la Revelacid, en la mesura que el relat biblic de la creacid és atribuit a

Moisés.340

Continuant amb el dialeg, Charleton introdueix lI'argument del designi, que
correspon al tercer principi d'autoritat: la rad. L'anti-atomista posa objeccions, i afirma
que si la produccié dels sers naturals té lloc a partir de les particules individuals,
aleshores no son necessaris els elements seminals, i els vegetals i animals es generaran
espontaniament a partir dels atoms; I'atomista respon que els atoms s'associen en
molécules, que formen els elements seminals per qualsevol produccid, i aixi la terra
conté les llavors341 de tots els vegetals. Pero tot el procés de generacio dels sers vius a

partir dels atoms té lloc no per atzar sin6 pel designi de Déu sobre la creacio:

Hence comes it, that of them [atoms] are first composed certain Moleculae, small
masses, of various figures, which are the seminaries of various productions; and then,
from those determinate seminaries do all specifical Generations receive their contexture
and Constitution, so precisely, that they cannot owe their Configuration to any others.
And, therefore, since the Earth, impraegnated with Fertility, by the sacred Magick of the
Creators Benediction, contains the seeds of all Vegetables; they cannot arise but from
the Earth, nor subsist or augment without roots, by the mediation of which, other small

consimilar Masses of Atoms are continually allected for their nutrition; nor without

339 Boyle, R., Sceptical Chymist , a The Works of the Honourable Robert Boyle, ed. T. Birch, 6 vols.
(London, 1772), 1, p. 356, citat per D. B. Sailor, op. cit. n. (19).

340 Veure cap. 3.1.

341 Gassendi, a les Animadversiones, també parla de les 'llavors' de les coses, referint-se als cossos que es
formen a partir de les molécules, i aquestes a la vegada, a partir dels atoms, pero tot aquest procés té lloc
pel designi de Déu. Gassendi també evitava el monisme materialista introduint I'acci6 de la providéncia
divina. Cf. N. Coley, 'Gassendi's revival of Epicurean Philosophy', a The Rise of Scientific Europe 1500-
1800, D. Goodmann i C. A. Russell eds., Kent, 1991.

89



moisture, by the benefit of which, those minute masses are diluted, and so adapted for
transportation and final assimilation; nor without the influence of the Sun, by vertue
whereof their vegetative Faculty is conserved, cherished and promoted in its

operations.342

L'argumentacio desplegada en el dialeg aconssegueix d'articular I'existéncia dels
atoms com a primer principi amb la creaci6 de Déu, el designi a la naturalesa i el rebuig
de l'atzar epicuri. Encara que els textos on el discurs fisic esta articulat amb les tesis
teologiques de fons s6n escassos a la Physiologia, Charleton aconssegueix el lligam
entre ambdos discursos de tal forma que I'atomisme epicuri queda desproveit d'aquelles
tesis que el feien inacceptable teologicament, com per exemple I'eternitat del moviment,

i altres caracteristiques, que seguidament veurem.

La quarta part del segon llibre343 esta dedicada al moviment. En el sistema de
Charleton, com en el de Gassendi, el moviment constituia una propietat molt important
dels atoms. Charleton creia que les caracteristiques del moviment segons el sistema
epicuri, eren inacceptables. La fisica epicuria sostenia que respecte a la multiplicitat de
moviments dels atoms, es podien distingir dos tipus de moviments, els naturals i els
accidentals. EI moviment natural era descendent, pero sense centre de gravetat. Aquest
moviment natural podia ser perpendicular, en linia recte, o bé inclinat. EI moviment
inclinat dels atoms tenia lloc gracies a la propietat del clinamen, que consistia en la
capacitat dels atoms de desviar-se de la seva trajectoria perpendicular descendent sense
cap causa exterior. EI moviment accidental o violent es produia quan els atoms es

desviaven del seu moviment natural com a consequencia d'un xoc.

Les propietats que Epicur atribuia al moviment, especialment la del clinamen,

eren inadmissibles per Charleton, perque suposaven excloure les causes del moviment:

342 Charleton, Physiologia, p. 105.
343 |bid., pp. 121-6.

90



For the Declinatory Motion; we observe, that Epicurus was by a kind of
seeming necessity constrained to the Fiction thereof; since other wise He had left his
fundamental Hypothesis manifestly imperfect, his Principles destitute of a Cause for
their Convention, Conflictation, Coharence, and consequently no possiblility of the

emergency of Concretions from them.344

Charleton deixa la questio de I'eternitat del moviment pel final del Ilibre segon, i
aixo li dona peu a concluir-lo amb una exposici6 concisa pero sistematica d'allo que es
pot retenir de la doctrina epicuria i allo que s'ha de rebutjar per ser incompatible amb la
doctrina cristiana. El preludi d'aquesta conclusié és I'exposicié de la doctrina epicuria
sobre l'eternitat del moviment: els atoms sén eterns, amb esséncia independent i
increada, movent-se perpetuament en I'espai infinit sense cap centre, i amb un
moviment natural que no varia a menys que es produeixi xoc entre ells, canviant la seva
direccié. Charleton rceorda al lector que a The Darknes of Atheism ja ha parlat de
I'ateisme i les absurditats d'Epicur, perdo malgrat aixo, no pot concluir el llibre dels
atoms sense fer aquesta exposicio sistematica dels elements rebutjables, i dels que ell
proposa com a sustitutius per tal de mantenir els principis teologics cristians intactes,

condensats en quatre punts.345

Primer, contra I'existéncia eterna dels atoms en un espai infinit, Charleton afirma
gue els atoms van ser creats ex nihilo per Déu, com a materials suficients pel mon, en
un moment de l'eternitat oportd per la saviesa infinita de Déu. Segon, contra la
inheréncia del moviment en els atoms, sense cap impressio per part d'un principi extern,
Charleton afirma que Déu, en el moment de la creacié va impregnar els atoms amb una

‘energia interna’, o 'facultat de moviment', que es pot considerar com la causa primera

344 |pid., p. 122.
345 |pid., p. 126.

91



de totes les accions naturals o moviments.346 La gravetat i el magnetisme, com a
moviments, també posseeixen aquesta facultat interna impresa per Déu. En el cas del

magnetisme, diu Charleton:

..that the Attraction and Direction, or Alliciency and Polarity of Magneticks, are
caused by one and the same Faculty : which being conferred upon them, by the infinite

Wisdome and Goodness of the Creator.347

En el llibre tercer de la Physiologia, Charleton afirma que la ‘energia interna’ o
‘facultat de moviment' dels atoms es troba també en les concrecions, i resideix

principalment en les parts de la matéria anomenades ‘espirituals':

Why the Motive Virtue of Concretions doth reside principally in their spiritual
Parts... And hence is it, that because Atoms are at most freedom of range in subtile and
spiritual Concretions; every degree of Density and Compactness causing a proportionate
degree of Tardity in their spontaneous motions: therefore is the Motive Faculty not
more generally, than rightly conceived, to reside chiefly in the spiritual, or (as vulgar

Philosophy) /Ethereal Parts of al Concretions.348

Per Charleton, els principis actius, que ell anomena com ‘energia interna' o
‘facultat de moviment', constitueixen aquestes 'parts espirituals' o 'més subtils' de la
materia. A Darknes of Atheism també parla de les 'parts espirituals' de la matéria, i
afirma que les animes vegetals i les animes animals son les parts més espirituals
d'aquestes criatures, pero seguidament afirma que sén materials i mortals. L'anima

vegetal és tant sols una determinada disposicié d'atoms amb principis actius:

346 |pid., p. 126.
347 pid., p. 412.
348 |pid., p. 270.

92



...soul of a Plant (which the best Physiology defines to be nothing, but a certain
modification of matter volatilized, or a contexture of smooth, globular equal and so of
calefactive Atoms, wowen by the seminal virtue or plastick Faculty of that particular
species, and soon disolved again, upon a variaton of figure and situation of those

insensible particles, of which it is composed ).349

L'anima animal és també la part més espiritual, en el sentit de 'més subtil’, pero
malgrat la confusié terminologica, aquesta 'part espiritual' és només sustancia material

en sentit ontologic:

...Soul of an Animal (which is also a Corporeal substance, or the more spiritual

part of the bloud subtiliated by vital heat, traduced from its genitor).350

Charleton comparteix amb Hobbes aquesta caracteritzacié de certes animes com
a sustancies corporals i mortals, perd no comparteix la mateixa caracteritzacio de
I'anima humana, que la considera espiritual o immaterial i immortal. En Charleton,
materia i esperit s'oposen, son diferents ontologicament. 351 Per0, encara que els
principis actius siguin sustancia material, pel fet de ser una matéria 'més subtil’, li
permeten introduir a Déu com la causa primera del moviment: Déu va donar la 'facultat
de moviment' o 'energia interna' als atoms en el moment de la creacio, i en virtut
d'aquesta 'energia interna’, el moviment continua. | si Déu va imprimir el moviment, pot

refutar novament la idea epicuria de que el moviment és inherent a la matéria:

We need not here insist upon the Redargution of that Blasphemous and Absurd...

dream of Epicurus , that Atoms were not only the First Matter, but also the First and

349 Charleton, Darknes of Atheism, p. 122.

350 |bid., p. 122.

351 Déu, els angels i lI'anima humana son sustancies espirituals; les animes vegetals i animals, aixi com
els principis actius de la matéria, son sustancies materials. El dualisme cartesia de materia-esperit es
manté.

93



sole Efficient of all things; and consequently that all Motions, and so all Actions in the
Universe are Caused meerly by the inharent Mobility of them: because we have

expresly refuted the same in our Treatise against Atheism. 352

Charleton afirma que els principis actius constitueixen les 'parts espirituals' o
'més subtils' de la materia, encara que nomes siguin sustancia material. Els principis
actius de la matéria no sén esperits en sentit ontologic com ho podrien ser Déu o
I'anima humana, ni tampoc son l'intermediari entre Déu i el mén, o Esperit de la natura,
defensat pels platonics de Cambridge. Perd Charleton parla de 'parts espirituals' o
‘principis actius' per tal de poder afirmar que Déu existeix, ha creat la materia i li ha
impres aquests principis. El seu voluntarisme teologic esta associat a la seva concepcid
de la materia, no passiva sind imbuida amb principis actius que conserven el

moviment.353

En tercer lloc, Charleton postula que la gravetat no pot subsistir sense un centre,
contra l'abséncia de centre postulada per Epicur. | Finalment, contra el moviment
declinatori o clinamen connatural als atoms (no causat), afirma la necessitat del
moviment o 'virtut interna’ perpétua dels atoms (causada) des de la seva infusié per Déu
fins a la fi del mo6n.354 En aquesta conclusio, sintetitzada en quatre punts, es pot veure
que l'Gltim objectiu de Charleton és mantenir les veritats de fe sense renunciar a
I'atomisme com a filosofia natural; perdo en qualsevol cas, en el seu intent de
compatibilitzar atomisme i cristianisme, la finalitat primaria és mantenir intactes les
veritats de fe, i després, secundariament, acceptar aquells elements de la filosofia
natural atomista que siguin compatibles amb aquestes veritats. La fe és un a priori de

la seva filosofia natural.

352 Charleton, Physiologia, p. 270.

353 Cf. J. Henry, 'Occult Qualities: and the Experimental Philosophy: active principles in pre-newtonian
matter theory', History of Science 24 (1986), 335-81.
354 Charleton, Physiologia, p. 126.

94



Aguesta posicié també es veu clarament a Darknes of Atheism, on la seva
teologia sempre s'adequa a I'ortodoxia cristiana. Per exemple, I'afirmacio de I'existéncia

real del dimoni constitueix un bon exemple d'aquesta adequacio:

That the Cessation, or (rather) Intercision of Oracles, was an Atcheivem too
difficult for the single arm of Nature; | conceive few will dispute, but such ridiculous
Ignorants in the Metaphysicks of Spirits, or Scale of Creatures, as indubitate the very
Existence of Evil Angels, and refuse to be perswaded, that there is any such real Entity

as a Devil. 355

Charleton va resseguint tota I'ortodoxia, pel que fa referéncia a l'existéncia del

dimoni, i la seva naturalesa d'angel caigut.356

Al llarg de tota la Physiologia apareix I'afirmacid, directe o indirecte, d'un Déu
provident , especialment quan parla dels sers vius, I'nome i les seves qualitats. Contra
el primer motor immobil d'Aristotil, Charleton accentla no només la creacié de Deéu,
sind la seva accid constant en la naturalesa, conservant-la i governant-la. Déu posseeix
també l'atribut de la lliure voluntat, que pot fer possible allo que no és possible per les

lleis naturals:

...because, if we convert to the Omnipotence of its Author, and consider that the
Creator did not circumscribe his own Energy by those fundamental Constitutions,
which his Wisedom imposed upon the Creature: we must wind up the nerves of our
Mind to a higher key of Conception, and let our Reason learn of our Faith to admit the

possibility of a Body existent without Extension, and the Extension of a Body

355 Charleton, Darknes of Atheism, p. 146
356 |bid., pp. 146-7.

95



consistent without the Body itself; as in the sacred mystery of our Saviors Apparition to

his Apostles, after his Resurrection the dores being shut.357

La contingencia de les lleis naturals, o la seva dependéncia constant de Déu és
un tret caracteristic del voluntarisme teologic. Si bé I'intel.lectualisme teologic admet la
possibilitat dels miracles o transgressions de la llei natural, aixd0 no invalida la
necessitat de la llei natural, mentre que pel voluntarisme, els miracles no s6n només
efectes ocasionals contra el curs de la naturalesa, sind un exemple clar de la
contingéncia de la llei natural respecte a Déu. Charleton adopta una posicio teologica
voluntarista, que posa l'accent en la omnipotencia de Déu vs la contingéncia dels
fendmens naturals: per la seva omnipoténcia, Déu actla constantment en el moén natural,

0 bé conservant les lleis naturals o bé alterant-les.

Aguesta accié constant de Déu sobre la gran 'maquina del mén', és com diu a

Darknes of Atheism, com la corda d'un rellotge que el manté funcionant sense parar:

...the existence of a Grand-father Principle, or first Intelligence, from whom, as
from the main spring in a Watch, or other Automatous Engine, all motion is derived,

and which constantly animates the great machine of the World.358

Déu és la font del moviment, i per la seva providencia general, manté la
maquina del mon. EI mén mecanic és una expressié de la Intel.ligéncia de Déu.
L'analogia del rellotge li serveix, per afirmar que aquesta gran 'maquina del mén' no pot
funcionar sense el concurs provident de Deéu. Pero el voluntarisme teologic de
Charleton es mostra en la importancia que concedeix al poder absolut de Déu, que es
manifesta tant en aquesta accié governadora i conservadora de la 'maquina del mén',

com en la seva capacitat de fer possible qualsevol cosa i en qualsevol moment:

357 Charleton, Physiologia, p. 263.
358 Charleton, Darknes of Atheism, p. 4.

96



Now, that it can be no Difficulty to God, at pleasure, to adnihilate all things
comprehended within it [sublunary Space]; and yeat at the same time to conserve the
Sphere of the Moon entire and unaltered: cannot be doubted by any, but those inhumane

Ideots, who dare controvert his Omnipotence.35°

Es interessant de veure com l'acceptacio dels miracles, per tant, I'a priori de la fe,
també l'utilitza Charleton com un argument per demostrar afirmacions filosofiques,
com per exemple la demostracié de la independencia del temps respecte del moviment a
partir del miracle de la detencié del Sol a I'horitzé el dia de la batalla entre les israelites

i els amorreus:360

If any yet doubt of the Independence of Time on Ceelestial Motion; or, that old
Chronos must stand still, in case the Orbs should make a Halt: we advise him seriously
to perpend that supernatural Detention of the Sun in the day of battle betwixt the
Israelite and the Amorrhite; assuring our selves that his thoughts will soon light upon
this Apodictical Argument. Either there was no Time during the Cessation of the Suns
motion on that day; or else Time kept on its constant flux: for one of these positions
must be true. That the First is false, is manifest from the extraordinary Duration of the
day... the second must be most true; and upon Consequence, though the Detention of
the Sun was miraculous, yet was the Duration of the day Natural, because Time hath

no dependence on Ceelestial Motion.361

Pel que fa a I'espai i el temps i la seva relacié amb Déu, I'espai i el temps son els
absoluts en els que Déu existeix, crea i destrueix les coses; i a diferéncia de les criatures

creades, la immensitat i la eternitat son atributs de Déu:

359 Charleton, Physiologia, p. 63.
360 Josue, 10: 12-13.
361 Charleton, Physiologia, p. 77.

97



Hence, as it is competent to the Creature to be only somewhere, in respect of
Place, and sometimes, in respect of Time: so it is the praerogative of the Creator, to be
Everywhere as to place, and Forever, as to time And therefore those two illustrious
Attributes, Immensity, whereby He is prasent in all places, and Aternity, whereby He is

existent at all Times, are proper only to God.362

L'eternitat i immensitat de Déu s'oposen a la contingéncia de les criatures , que
viuen en un temps i espai determinats.363 La diferencia entre eternitat i temps li permet

a Charleton fer una distincié entre Déu, home, i matéria pura:

Eternity is said to be Duration Non-principiate and Interminable; which is proper only to
God: And Time is said to be Duration Principiate and Terminable; which is competent to
all Caduce, Mutable, and Corruptible Natures: as also that part of Eternity...is Duration
Principiate, but Interminable, which is adscriptive to Angelical or Intellectual Natures, and

to the Rational Soul of man.364

Segons aquesta argumentacid sobre I'eternitat i el temps, Charleton estableix la
immortalitat de I'anima. En aquests raonaments es mostra com el discurs teologic esta
implicit en el discurs filosofic-natural, i com una argumentacid sobre principis fisics

introdueix els principis teologics.

Referint-se a la relacio entre Déu i I'espai, Charleton identifica la immensitat
amb la ubiquitat de Déu; immensitat i ubiquitat son dos termes per expressar el mateix

atribut, que Déu esta en tot lloc:

362 |bid., p. 76.
363 |bid., p. 81.
364 |bid., pp. 79- 80.

98



...God, or the Supreme Being; whose propriety it is to be Immoveable, as being

Ubiquitary and All in All.365

A Darknes of Atheism Charleton defineix exactament aquests atributs divins, en

relacié a l'espai i el temps:

That God is no subject to the restraint of Time, is manifest from his
Eternity...That he is no subject to the restraint of Place, is evident from his Omniety, his
Being All in All; Ubiquity being the proper and inseparable Attribute of his nature. His
being All in All, not only ratione Prasentiz, but ratione Essentia also; he being the

chief Soul not only of all Bodies, but of all Spirits also.366

L' afirmacio de la ubiquitat de Déu li permet a Charleton introduir una altra

veritat de fe, sense cap mena de modificacio, i que ni tant sols es proposa demostrar-la:

..we affirme, that God is as fully Present in Hell among the arcursed, as in
Heaven among the blessed natures though not so comfortably; and that the Devils

would rejoyce if they could conceive it possible for hi to be absent thence.367

Charleton nega tant la infinitat d'atoms com la pluralitat de méns, pero és
interessant veure com compatibilitza aixd amb el seu voluntarisme teologic, ja que
d'acord amb aquesta posicié, no es poden posar limits a la omnipoténcia de Déu.
Aleshores, el seu raonament és el segtient: per la seva omnipoténcia i saviesa absoluta,
Déu hagués pogut crear una infinitat de cossos, d'atoms i fins i tot de méns. Charleton

deixa intacte la omnipoténcia de Déu -hagués pogut crear tot aixd, com també admeten

365 |bid., p.442.
366 Charleton, Darknes of Atheism, p. 118.
367 Ibid., p. 119.

99



els Pares de I'Església; perd I'argument que proposa per refutar l'existéncia real de la

infinitat d'atoms és que Déu no va crear cap cosa actualment infinita en esséncia:

Which we conceive to be the ground of that True; that to imagine God to be able

to create any thing equal to Himself: is to suppose an Imperfection in his Nature. 368

Semblantment, per Charleton, la omnipoténcia de Déu no es contradiu amb la
seva negacio de la pluralitat de mons; de fet, afirma que Déu hauria pogut crear infinits
mons, pero en realitat no ho va fer. Negant la pluralitat real de mons no esta negant la
capacitat de Déu per haver creat mons infinits. D'una banda, salvaguarda la
omnipotencia de Déu, i de l'altra, basant-se en l'autoritat de la Biblia, nega I'existéncia
real de la pluralitat de mons. Charleton resol I'aparent contradiccid, en el cas de la
infinitat d'atoms, per la via del raonament, i en el cas de la pluralitat de mons, per la via

de l'autoritat de la Biblia.

Negant els principis epicuris del caos datoms increats i eterns, el moviment
inherent i espontani dels atoms, i I'atzar de la seva disposicié en un univers ordenat,
Charleton afirma aquesta infinita saviesa i poder de Déu, a través de l'argument del

designi:

For, They take it for granted, that the Chaos of Atoms was not only eternal and
Increate, but also that it disposed, and compacted it self into that Form, wich constitutes
the World, by the spontaneous motion inharent in Atoms, and their fortuitous
coalescence in such and such respective Figures: when to a sober judjement appears the
highest Impossibility imaginable, that either the Chaos of Atoms could be eternal, self-
principate, or increate, or dispose and fix it self into so vast, so splendid, so symmetrical,

so universally harmonical, or Analogical a structure, as this of the World. For, as the

368 Charleton, Physiologia, p. 12.

100



Disposition or Dipensation of the Chaos of Atoms into so excellent a form, can be
adscribed to no other Cause, but an Infinite Wisdom : so neither can the Production or
Creation on the same Chaos be adscribed to any other Cause, but an Infinite Power, as

we have formerly demonstrated in our Darknes of Atheism, cap. 2.36°

El designi de Déu es com el rerafons de tota I'obra: per Charleton, l'atzar és
exclos perque el mén ordenat, harmonids, excel.lent i amb quantitats proporcionades de
matéria, mostra la ma de Déu que ha creat i que conserva el mén amb la seva

providencia.

Finalment, en Charleton, la diferéncia ontologica entre el mon material i el mén
espiritual també es tradueix en una diferencia epistemologica: coneixem I'existéncia
dels cossos del mon a través dels sentits, perd I'existéncia i atributs de Déu, I'anima
racional de I'nome i els esperits els coneixem per impressions implantades, coessecials a

la nostra ment.370

369 |hid., p. 13.
370 |bid., pp. 18-19.

101



Conclusions

Les conclusions presentades a continuacié conténen els resultats més importants
del treball desenvolupat, i es refereixen als principals objectius plantejats inicialment:
quines sén les caracteristiqgues més importants del voluntarisme teologic de Charleton
(1), com Charleton articula I'atomisme amb la teologia natural (2), i en el seu intent de
compatibilitzar filosofia natural i teologia natural, quina de les dues té prioritat, (3);
d'altra banda, perqué algunes de les seves obres van ser publicades en un ordre

cronologic determinat (4), i finalment, quina era la sinceritat religiosa de Charleton (5).

1. Els punts fonamentals de la teologia natural de Charleton a The Darknes of
Atheism son les demostracions de I'existéncia de Déu, la creacié del mon ex nihilo i la

providéncia de Déu, tant general com especial.

La demostracio de I'existencia de Déu conté molts elements del racionalisme
cartesia, tant en el que fa referencia al dualisme ontologic de la res cogitans i la res
extensa, com en el procés d'inferencia de I'existéncia de Déu a partir de I'afirmacié de la
idea innata de Déu a la ment humana. Charleton argumenta la creacié i la conservacio
del mon per Déu com necessariament lligades a la seva existéncia. Es també de destacar

la circularitat present en el raonament.

En la demostraci6 de la creacié del mén ex nihilo per Déu, I'objectiu principal
és la refutacié de I'atzar epicuri, que nega la creacid, la providencia i la immortalitat de
I'Aanima humana; Charleton postula a la vegada, les hipotesis atomiques, amb les
correccions pertinents per excloure les tesis materialistes i atees: afirma la creacid dels
atoms per Déu, remarcant la omnipoténcia com atribut principal de Déu, la impressié de
principis actius als atoms, i el designi de Déu en el mon, exposant també les finalitats

de la creacio.

102



En la demostracio de la providencia general, el voluntarisme teologic s'expressa
en l'afirmacio de la insuficiéncia de les causes segones o subordinades respecte a la
causa primera, Déu, i la necessitat de que Déu conservi constantment el moén. Es
remarca també la omnipoténcia de Déu en la capacitat d'alterar les lleis naturals:
Charleton defensa I'existéncia dels miracles o intervencions directes de Déu. En la
demostracié de la providéencia especial es remarca la distincid radical de I'nome, tant
respecte a Déu, com respecte al mon natural, aixi com la dependencia de I'hnome
respecte a Déu. La caracteritzacio de la providéncia especial conté implicacions étiques
que fan pensar que algunes de les seves concepcions étiques estan a la base del seu

voluntarisme teologic.

Charleton es basa en tres fonts d'autoritat: la Biblia o Revelacio, l'autoritat dels
antics i la rad. Distingeix també entre la 'recte rad' o el que ell anomena 'Light of nature'
i la ra6 argumentativa. La 'Light of Nature', aixi com la Revelacio, proporcionen certesa

de les veritats religioses, mentre que la raé argumentativa proporcina verosimilitud.

Charleton es basa en l'autoritat de Moises per fonamentar I'atomisme, seguint la
tradicio dels humanistes renaixentistes, i semblantment a com ho fan alguns platonics
de Cambridge, encara que les seves posicions teologiques siguin diferents. El recurs a
l'autoritat de Moisés és doble: com a via de fonamentacié de la filosofia natural és,
primer, la de l'autoritat dels antics, i segon, en la mesura que el relat de la creacid és
atribuit a Moises, aquesta via es converteix en la de l'autoritat de la Revelacio.
L'argument del designi és el principal argument de la via de la rad i aquest s'utilitza per
demostrar tant la creacid, com l'ordenacié i funcionament del moén, és a dir, per

demostrar creacio i providencia.

La teologia natural de Charleton es pot articular entorn de la distincié ontologica

entre Déu, home i mén natural. Déu és esperit pur, el mén natural és matéria, amb

103



principis actius, perd0 nomes materia, 0 atoms disposats ordenadament; i I'nome és
materia i esperit a la vegada: el cos és material i I'anima és espiritual, i per tant,
immaterial i immortal. Aquesta distincio ontologica és perfectament coherent amb una
visi0 mecanitzada del mon, i constitueix una bona clau hermeneutica per entendre les
relacions entre atomisme i teologia natural en Charleton: Déu, que és transcendent, crea
el mon del no-res, per tant, crea els atoms; pero també crea I'home, que pel fet de ser el
seu preferit, a més de matéria composada d'atoms, esta dotat d'anima espiritual, i és
objecte Unic de la seva providéncia especial. Pero alhora, la distinci6 entre Déu i totes
les altres criatures permet remarcar més I'absolut de Déu vs. la contingencia de I'home i

el mén natural.

2. Respecte a l'articulacio entre atomisme i teologia natural, a través de les obres
estudiades, es despren, en primer lloc, que el voluntarisme teologic de Charleton
constitueix el fonament i garantia de la seva filosofia natural atomista. En segon lloc,
respecte a l'articulacid dels discursos teologic i fisic, a través dels textos, es desprén que
Charleton aconssegueix aquesta articulacié discursiva en les dues obres estudiades,
encara que amb matisos diferents. A Darknes of Atheism l'articulacio a nivell textual es
produeix de forma que Charleton lliga I'afirmacié dels atoms com a primera mateéria,
amb la creacio per Déu, i desenvolupa especialment el recurs a l'autoritat de Moises i
I'argument del designi per fonamentar I'atomisme. El discurs teologic pero, és molt més
elaborat i en canvi el discurs fisic ho és menys, ja que les hipotesis atdbmiques només
son postulades, sense ser desenvolupades. A la Physiologia l'articulacié es produeix
moltes vegades de forma que el discurs teologic esta implicit en el fisic, és com un
teixit de principis teologics que estan a sota del discurs fisic. Aqui el discurs filosofic-
natural és molt el.laborat, i consisteix en el desenvolupament de les hipotesis atomiques;
en canvi les referéncies teologiques s6n molt escasses, perd malgrat aixo, l'articulacio

es produeix.

104



3. Encara que Charleton intenta justificar I'atomisme amb la teologia natural, de
fet, prioritza els principis teologics per sobre de les tesis atomistes. Charleton intenta
compatibilitzar lI'atomisme amb les veritats de la fe cristiana, -en el seu cas, un
anglicanisme moderat-, perd sempre parteix de la fe; és a dir, la fe és I'a priori de la
seva filosofia natural. En aquest intent de compatibilitzacio, si alguna cosa creu que ha
de rebutjar, son certs elements de I'atomisme epicuri, perd mai cap veritat de fe.Tampoc
reformula cap d'aquestes veritats per adaptar-la millor a I'atomisme; en realitat el que fa

es adaptar I'atomisme a les veritats de fe, mai al revés.

Per tant, I'intent de Charleton de fonamentar I'atomisme amb la teologia natural,
no implica que aquesta sigui una mera eina al servei de la filosofia natural. La seva
finalitat primaria és mantenir intactes les veritats de fe i després, secundariament,
acceptar aquells elements de la filosofia natural atomista que siguin compatibles amb
aquestes veritats; dit altrament, les tesis filosofiques de I'atomisme estan subordinades a
principis teologics irrenunciables. En el cas de Charleton, I'a priori dels principis de la
fe respecte a la filosofia natural és més rellevant perqué personalment era molt proper a

Hobbes, i d'entrada, la seva posicié no era clara pels seus contemporanis.

Aleshores, els objectius principals de Charleton eren mantenir les veritats de la
fe cristiana pero sense renunciar a l'atomisme, donar fonament teologic a I'atomisme, i
aixi, lluitar contra I'ateisme i el materialisme d'una banda, i contra els sectaris i radicals

de l'altra.

4. La publicacio de The Darknes of Atheism el 1652, la Physiologia-Epicuro-
Gassendo-Charltoniana el 1654 i The Immortality of the Human Soul el 1657, en
aquest ordre, no va ser un fet casual. The Darknes of Atheism va aparéixer dos anys
abans que la Physiologia, per dues raons: primera, si Charleton considerava la seva
teologia natural com el fonament de la seva filosofia natural, és logic que publiqués la

teologia natural abans que les hipotesis atomiques; i segona, després de la publicacio

105



del Leviathan de Hobbes el 1651, Charleton no podia publicar la Physiologia sense
haver fet una refutacio de l'ateisme i el materialisme. A Darknes of Atheism diu
explicitament que vol escriu-re un tractat sobre atomisme,371 i ja postula els atoms com
a primera matéria universal, encara que sense desenvolupar les hipotesis. | finalment, ja
només li quedava la refutacié del mortalisme, defensant la immortalitat de I'anima

humana.

5. La compatibilitzacid de I'atomisme amb les veritats de la fe cristiana no va ser
una questié estrategica, siné que Charleton era un creient sincer. Seria incorrecte una
interpretacio segons la qual Charleton amagaria sota una capa de pietat les seves
posicions monistes materialistes. Charleton va mantenir en tot moment el dualisme
entre materia i esperit, a diferencia de Hobbes. D'altra banda, el fet de no modificar les
veritats religioses per adaptar-les a la seva filosofia natural, ens mostra que la seva fe
estava per sobre de les seves concepcions filosofiques i era un creient pietds, com
tambeé s'ha dit de Boyle. L'afirmacié d'algunes veritats religioses, que de fet no haurien
estat necessaries per fonamentar I'atomisme, ens mostren la seva sinceritat. Una

sinceritat que ell mateix expressava aixi:

It is most certain, most evident, that to be truly Religious, that is, to acknowledge and worship
God, & observe His Laws; is the only way to make Man happy, aswell before as after death. Contrary to

that too common Error, that Religion, and mans chief Interest, are two distinct things.372

371 Charleton, Darknes of Atheism, Advertisement to the Reader.
372 Charleton, W., manuscrit Smith. MS. 13. 15620 (some miscellaneous papers), p. 90.

106



Bibliografia

AUBREY, J., Brief Lives, 2 vols. (Oxford, 1898).

AYLMER, G. E., 'Unbelief in Seventeenth-Century England’, a Puritans and
Revolutionaries. Essays in XVIIth century History presented to C. Hill,
D. Pennington i K. Thomas eds. (Oxford, 1978).

BEER, E. S. de, 'John Evelyn, F. R. S. (1620-1706)', Notes and Records of the Royal
Society 15 (1960), 231-38.

BIRKEN, W. J., 'The Royal College of Physicians of London and Its Support of the
Parlamentary Cause in the English Civil War', Journal of British Studies 23(1)

(1983-4), 47-62.

BLOCH, O. R., La Philosophie de Gassendi: Nominalisme, matérialisme et
metaphysique (La Haye, 1971).

BOAS, M., 'The establishment of the mechanical philosophy’, Osiris 10 (1952),
412-541.

-------- , 'Matter in Seventeenth-Century Science', a The concept of matter in Modern
Philosophy , E. Mc Mullin ed. (Notre Dame, 1978).

BOYLE, R., The Works of the Honourable Robert Boyle, 6 vols., T. Birch ed.
(London, 1772).

BROOKE, J. H., Science and Religion. Some historical perspectives
(Cambridge, 1991).

BROWN, C., Christianity and Western Thought, 2 vols. (Leicester, 1990).
BROWN, T. M., 'The Mechanical Philosophy and the 'Animal Economy'. A study in

the development of English Physiology in the seventeenth and early eighteenth
century', Ph. D. Diss. (Princeton, 1968).

107



----------- , 'The College of Physicians and the acceptance of iatromechanism in England
1665-1695', Bulletin of the History of Medicine 44 (1970), 12-30.

----------- , 'Physiology and the Mechanical Philosophy in Mid- Seventeenth-Century
England’, Bulletin of the History of Medicine 51 (1977), 25-54.

BRUNDELL, B., Pierre Gassendi. From Aristotelianism to a New Natural Philosophy
(Dordrecht, 1987).

Calendar of the Proceedings of the Committee for Advance of Money, 1642-1656,
M. A. E. Green ed. (London, 1888).

CAVENDISH, M., De vita et rebus gestis nobilissimi illustrissimique principis
Guilielmi ducis Novocastrensis, commentarii...ex Anglico in Latinum conversi
(London, 1668).

------------- , 'Letters to Duchess of Newcastle', a Letters and Poems in Honour of the
Incomparable Princess Margaret, Dutchess of Newcastle (London, 1676).

CLARK, G., A History of the Royal College of Physicians of London, 2 vols.
(Oxford, 1964).

CLERICUZIO, A., 'A Redefinition of Boyle's Chemistry and Corpuscular Philosophy’,
Annals of Science 47 (1990), 561-89.

COLIE, R. L., Light and Enlightenment. A Study of the Cambridge Platonists and the
Dutch Arminians (Cambridge, 1957).

CRAGG, G. R., From Puritanism to the Age of Reason. A Study of Changes in
religious Thought within the Church of England 1660 to 1700
(Cambridge, 1966).

CUDWORTH, R., The True Intellectual System of the Universe, wherein all the Reason
and Philosophy of Atheism is Confuted, and its impossibility Demonstrated

(London, 1678).

CHARLETON, W., Spiritus Gorgonicus vi sua saxipara exutus sive de causis signis et
sanatione lithiaseos diatriba (Leiden, 1650).

108



------------- , The Darknes of Atheism dispelled by the Light of Nature or,
a Physico-Theologicall Treatise (London, 1652).

------------- , Physiologia Epicuro-Gassendo-Charltoniana or a Fabrick of Science
Natural upon the Hypothesis of Atoms (London, 1654, repr. New York, 1966).

------------- , Epicurus's Morals collected partly out of his owne Greek text in Diogenes
Laertius, and partly out of the Rhapsodies of Marcus Antoninus Plutarch,

Cicero, and Seneca. And faithfully Englished (London, 1656).

------------- , The Immortality of the Human Soul demonstrated by the Light of Nature in
two dialogues (London, 1657).

------------- , Natural History of Nutrition, Life and Voluntary Motion (London, 1659).

------------- , (Economia animalis, novis in medicina hypothesibus superstructa et
mechanice explicata (London, 1659).

------------- , An Imperfect Pourtraicture of His Sacred Majesty Charls Il (London, 1661).

------------- , Chorea Gigantum (London, 1663).

------------- , The Ephesian Matron. Based on the tale in the Satyricon of Petronius
(London, 1668, repr. Los Angeles, 1975).

------------- , Enquiries into human nature in vi anatomic pralections (London, 1680).

------------- , The Harmony of Natural and Positive Divine Laws (London, 1682).

------------- , Three Anatomic Lectures (London, 1683).

------------- , manuscrit Smith. MS. 13. 15620 (Some Miscellaneous Papers).

------------- , manuscrit MS. 25285 6 MS. Aubrey 11 (An Extract or Summary of the
Lemnata of Stone-Heng restored to the Danes by Walter Charleton).

109



DAVIS, E. B., 'God, man and nature: The problem of Creation in Cartesian thought',
Scot. Journ. of Theol. 44 (1991), 325-48.

----------------- , 'The uses of voluntarist theology in 17-th century science’, comunicacio
presentada a la International Conference on Science and Belief (Ontario, 1992).

DEASON, G. B., 'Reformation Theology and the Mechanistic Conception of Nature', a
God and Nature. Historical essays on the Encounter between Christianity and

Science, D. C. Lindberg i R. L. Numbers eds. (Berkeley, 1986).

DEBUS, A. G., The Chemical Philosophy. Paracelsian Sience and medicine in the
sixteenth and seventeenth centuries, 2 vols. (New York, 1977).

DESCARTES, R., Les Principes de la Philosophie, a CEuvres de Descartes, C. Adam i
P. Tannery eds. (Paris, 1964).

DIJKSTERHUIS, E. J., The mechanization of the World Picture (Oxford, 1961).

DOBBS, B. J. T., The foundations of Newton's Alchemy (Cambridge, 1975).

FLEITMANN, S., Walter Charleton (1620-1707), "virtuoso" : Leben und Werk
(Frankfurt, 1986).

FORCE, J. E., 'Secularisation, the language of God and the Royal Society at the turn of
the seventeenth-century’, History of European ldeas (2)3 (1981), 221-35.

FRANK, R. G., Harvey and the Oxford Physiologists (Berkeley, 1980).

GASSENDI, P., Animadversiones in Decimum Librum Diogenes Laertii qui est de Vita,
Moribus, Placitisque Epicuri, 3 vols. (Lyon, 1649).

GELBART, N. R., 'The intellectual development of Walter Charleton’, Ambix 18
(1971), 150-68.

GOODMANN, D. i RUSSELL, C. A. eds., The Rise of Scientific Europe 1500-1800
(Kent, 1991).

HALL, A. R., Henry More. Magic, Religion and Experiment (Oxford, 1990).

HEARNE, T., Remarks and Collections, 11 vols. (Oxford, 1884-1918).

110



HELMONT, J. B. Van, A Ternary of Paradoxes; the Magnetical cure of Wounds, the
Nativity of Tartar in Wine, the image of God in Man, translated, illustrated and
ampliated by Walter Charleton (London, 1650).

HELMONT, J. B. Van, Deliramenta Catarrhi: or the Incongruities, Impossibilities and
Absurdities couched under the vulgar opinion of Defluxions,...the translator and

paraphrast Dr. Charleton, Physician to the late King (London, 1650).

HENRY, J., 'Atomism and Eschatology: Catholicism and Natural Philosophy in the
Interregnum’, Brit. J. Hist. Sci. 15 (1982), 211-39.

--------- , 'Matter in Motion: The problem of Activity in Seventeenth-century English
Matter Theory', Ph. D. Diss. (Open University, 1983).

--------- , 'Occult Qualities and the Experimental Philosophy: Active Principles in
pre-Newtonian Matter Theory', History of Science 24 (1986), 335-81.

--------- , 'Die rezeption der atomistischen Philosophie’, a Grundiss der Geschichte der
Philosophie, F. Ueberweg, ed. (Basel, 1988).

--------- , 'The Scientific Revolution in England', a The Scientific Revolution in National
Context, R. Porter i M. Teich eds. (Cambridge, 1992).

HILL, N., Philosophia Epicurea, Democritiana, Theophrastica proposita simpliciter,
non edocta (Paris, 1601).

HOBBES, T., Leviathan , M. Oakeshott ed. (Oxford, 1960).

HOOYKAAS, R., Religion and the Rise of Modern Science (Edinburgh, 1972).

HUNTER, M., 'Science and heterodoxy. An early modern problem reconsidered’, a
Reappraisals of the Scientific Revolution, D. C. Lindberg i R. S. Westman eds.

(Cambridge, 1990).

HUNTER, M. i WOTTON, D. eds., Atheism from the Reformation to the Enlightenment
(Oxford, 1992).

111



HUNTER, R. i CUTLER, E., 'Walter Charleton's Natural History of the Passions
(1674) and J. F. Senault's The Use of Passions (1649). A case of Mistaken
Identity’, Journal of the History of medicine and Allied Sciences 13 (1958),
87-92.

HUTCHISON, K., 'What happened to Occult Qualities in the Scientific Revolution?",
Isis 73 (1982), 233-53.

------------- , 'Supernaturalism and the Mechanical Philosophy', History of Science 21
(1983), 297-333.

HUTTON, S. ed., Of Mysticism and Mechanism: Tercentenary studies on Henry More
1614-1681 (Dordrecht, 1990).

JACOB, J. R., 'Boyle's atomism and the Assault on Pagan Naturalism', Social Studies
of Science 8 (1978), 211-33.

JONES, H., Pierre Gassendi 1592-1655. An Intellectual Biography
(Nieuwkoop, 1981).

JOY, L. S., Gassendi the Atomist. Advocate of History in an Age of Science
(Cambridge, 1987).

KARGON, R. H., 'Walter Charleton, Robert Boyle, and the acceptance of Epicurean
Atomism in England’, Isis 55 (1964), 184-92.

------------- , Atomism in England from Hariot to Newton (Oxford, 1966).

------------- , "Thomas Hariot, the Northumberland Circle and Early Atomism in England',
Journal of History of Ideas 28 (1966), 128-36.

------------- , 'Walter Charleton’, a Dictionary of Scientific Biography, 16 vols., C.C.
Gillispie ed. (New York, 1981).

KIPPIS, A., Biographia Britannica, 6 vols. (London, 1747-1766).

MALET, A., 'Isaac Barrow on the Mathematization of Nature: Theological Voluntarism
and the Rise of Geometrical Optics', pendent de publicacio.

112



MASON, S., 'Religion and the Rise of Modern Science', a Science and Religion.
Proceedings of the Symposium of the XVIII-th International Congress of History
of Science, A. Bdumer i M. Buttner eds. (Hamburg, 1989).

MAYO, T., Epicurus in England (1650-1725) (Dallas, 1934).

MEYER, G. D., The Scientific Lady in England, 1650-1760 (Berkeley, 1955).

MILLEN, R., 'The manifestation of occult qualities in the scientific revolution’, a
Religion, Science and Worldview. Essays in Honour of R. Westfall, M. Osler ed.

(Cambridge, 1985).

MINTZ, S. T., The Hunting of Leviathan. 17th-Century Reactions to the Materialism
and Moral Philosophy of Thomas Hobbes (Cambridge, 1970).

MOORE, N., 'Charleton, Walter, M.D. (1619-1707)', a Dictionary of National
Biography, L. Stephen i S. Lee eds. (London, 1908).

MORE, H. An Antidote against Atheisme, Or an Appeal to the Natural Facculties of the
Minde of Man, whether there be not a God (London,1653).

MORE, H., The Immortality of the Soul , So farre forth as it is demonstrable from the
knowledge of Nature and the Light of Reason, (London, 1659).

MULLIGAN, L., 'Reason, Right Reason and Revelation in mid-seventeenth-century
England’, a Occult and Scientific Mentalities in the Renaissance, Brian Vickers

ed. (Cambridge, 1984).

McCOLLEY, G., 'Nicholas Hill and the Philosophia Epicurea’, Annals of Science 4
(1939), 390-401.

McGUIRE, J. E., 'Boyle's Conception of Nature', Journal of the History of ldeas 33
(1972), 523-42.

McGUIRE, J. E. i Tamny, M., Certain Philosophical Questions: Newton's Trinity
Notebook (Cambridge, 1983).

113



MCcKIE, D., 'English writers on atomism before Dalton', Endeavour 25 (1966), 13-15.

OAKLEY, F., Omnipotence, covenant, & order: An excursion in the history of ideas
from Abelard to Leibniz (London, 1984).

OGILVIE, M. B., Women in Science (Cambridge, Mass., 1986).

OSLER, M., 'Providence and divine will in Gassendi views on scientific knowledge',
Journal of the History of Ideas 44 (1983), 549-60.

--------- , 'Baptizing Epicurean atomism: Pierre Gassendi on the immortality of the soul’,
a Religion, science and world-view. Essays in honour of Richard Westfall,
M. Osler ed. (Cambridge, 1985).

--------- , 'Fortune, Fate and Divination: Gassendi's voluntarist theology and the baptism
of Epicureanism’, a Atoms, Pneuma and Tranquillity, M. Osler ed.
(Cambridge, 1991).

OSLER, M. ed., Atoms, Pneuma and Tranquillity. Epicurean and Stoic Themes in
European Thought (Cambridge 1991).

PAGEL, W., 'The Reaction to Aristotle in seventeenth-century Biological Thought:
Campanella, Van Helmont, Glanvill, Charleton, Harvey, Glisson, Descartes', a
Science, Medicine and History. Essays on the Evolution of Scientific Thought
and Medical Practice written in Honour of Charles Singer, 2 vols.,

E. A. Underwood ed., (Oxford, 1953).

PANCHIERI, L. U., 'The atomism of Pierre Gassendi: Ontology for the New Physics',
Ph. D. Diss. (Tulane, 1972).

RATTANSI, P. M., 'Paracelsus and the Puritan Revolution', Ambix 11 (1963), 24-32.
RAVEN, C. E., Natural Religion and Christian Theology (Cambridge, 1951).
RAY, J., The Wisdom of God Manifested in the Works of the Creation (London, 1691),

a Science and Religious Belief. 1600-1900. A Selection of Primary Sources,
D. Goodman ed. (Open University, 1973).

114



REDWOOD, J., Reason, Ridicule and Religion. The Age of Enlightenement in England
1660-1750 (London, 1976).

ROCHOT, B., Les travaux de Gassendi sur Epicure et sur l'atomisme 1619-1658
(Paris, 1944).

ROLLESTON, H., 'Walter Charleton, D.M., F.R.C.P., F.R.S.", Bull. Hist. Med. 8
(1940), 403-16.

RUSSELL, C. A., Cross-currents. Interactions between science and faith
(Leicester, 1985).

SAILOR, D. B., 'Moses and atomism’, Journal of the History of Ideas 25 (1964),
3-16.

SARASOHN, L. T., 'Motion and Morality. Pierre Gassendi, Thomas Hobbes and the
Mechanical World-View', Journal of the History of Ideas 46 (1985), 363-79.

SHAPIN, S. i SCHAFFER, S., Leviathan and the Air-Pump. Hobbes, Boyle and the
Experimental Life (Princeton, 1985).

SHAPIRO, B., John Wilkins.1614-1672. An Intellectual Biography (Berkeley, 1969).
SHARP, L., 'Walter Charleton's Early life 1620-1659, and Relationship to Natural
Philosophy in mid-seventeenth-century England’, Annals of Science 30 (1973),

311-40.

--------- , 'The Royal College of Physicians and Interregnum Politics', Medical History
19 (1975), 107-29.

TUCK, R., 'The Christian Atheism of Thomas Hobbes', a Atheism from the
Reformation to the Enlightenment, M. Hunter i D. Wootton eds. (Oxford, 1992).

WEBSTER, Ch., 'The College of Physicians: "Solomon's House™ in Commonwealth
England’, Bulletin of the History of Medicine 41 (1967), 393-412.

------------ , The Great Instauration: Science, Medicine and Reform 1626-1660
(London, 1975).

115



WESTFALL, R. S., Science and Religion in Seventeenth-century England
(New Haven, 1958).

WILLIAMSON, G., 'Milton and the Mortalist Heresy', Studies in Philology 32 (1935),
553-79.

WOOD, A. &, Athenae Oxonienses. An Exact History of all Writers and Bishops who

have had their Education in the University of Oxford, 4 vols., P. Bliss ed.
(London, 1812-1820).

116



