
 

 

 

 

 

 

 

 

ATOMISME I TEOLOGIA NATURAL  

EN WALTER CHARLETON (1620-1707) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 

       Anna Maria Oller i Adam 
   

Treball de Recerca pel Mestratge en Història de les Ciències 

                         Bellaterra, novembre de 1993 
 
 

 
 
 



                                                                                              
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                               A l'Andreu 



 
 
 
 

 
 
 
 

Índex 
 
 
 
 
 
 
 

Introducció......................................................................................................... 3 

1. Walter Charleton (1620-1707): la trajectòria  

    d'un 'virtuoso'................................................................................................. 8 

2.  Alguns aspectes del mecanicisme anglès del XVII i les  

     seves implicacions religioses. ...................................................................... 15 

3. Atomisme i teologia natural .......................................................................... 23 

3.1. El voluntarisme teològic de Charleton............................................. 23 

3.1.1. L'existència de Déu............................................................. 30 

3.1.2. La creació del món ex nihilo............................................... 41 

3.1.3. La providència de Déu. ....................................................... 59 

3. 2. Atomisme i teologia natural............................................................ 81 

4. Conclusions .......................................................................................…102 

5.Bibliografia................................................................................107



1 

 
 
 
 
 
  

That God hath, in times prelapsed, frequently manifested his 
prerogative of causing effects not only superior, but also 

contradictory to the ordinary and establisht Laws of Nature, his 
ordinary instrument, when such effects seemed either necessary, 

or expedient to his Providence: and therefore our Conclusion, 
viz. that his arme is not shortned, and he can doe the like in the 
future, upon any occasional emergency designed by his secret 

counsel. 
 

Walter Charleton,  
The Darknes of Atheism dispelled by the Light of Nature1 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                            
1 Charleton, W., The Darknes of Atheism dispelled by the Light of Nature or, a Physico-Theologicall 
Treatise (London, 1652), p. 152. 



2 

Agraïments 
 
 
 

  

 Vull expressar el meu agraïment:  

  

 Al Dr. Manuel García Doncel, pel seu suport i ajut constants. 

 Al Dr. Antoni Malet, per la seva indispensable col.laboració. 

 Als professors J. H. Brooke, R. Fox, J. Henry i Ch. Webster per les orientacions 

 que em van donar a l'inici d'aquest treball.  

 A l'Agustí Nieto, en Xavier Roqué i la Mireia Artís pel seu ajut i recolzament  

 des que vaig començar aquest treball. 

 A la Mireia Bachs per la seva col.laboració en els aspectes bibliogràfics. 

 Als meus pares i germans, pel suport que em donen en tot moment.  

 I finalment, a l'Andreu, del qual no puc expressar amb paraules tot allò  

 que ha fet per mi. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



3 

 

 

  Introducció 
 
 Durant la segona meitat del segle XVII, Anglaterra va viure un dels períodes 

més enriquidors i fascinants de la seva història intel.lectual. El procés de consolidació 

del mecanicisme com a filosofia natural va ser un fet que va marcar profundament el 

pensament i l'evolució posterior de la ciència. El sistema de Newton va representar un 

punt culminant d'aquest procés tant complexe, en el que la filosofia natural es va 

configurar no només segons els seus desenvolupaments interns, sinó a través d'un 

conjunt de factors socials, polítics, intel.lectuals i religiosos. En particular, el 

desenvolupament de l'atomisme a Anglaterra, lligat especialment a les controvèrsies 

teològiques que va suscitar, va representar un moment important dins d'aquest procés de 

'mecanització' del món natural. 

  

 La filosofia natural mecanicista de mitjans del segle XVII a Anglaterra,  ha estat 

àmpliament estudiada pels historiadors de la ciència: els seus orígens, les diferents 

teories de la matèria, les relacions amb el mecanicisme del continent, la seva evolució, 

les característiques peculiars que la configuren, així com la seva relació amb la teologia 

natural. També la història de l'atomisme ha estat bastant estudiada en els últims anys,2 

però l'estudi d'algunes figures rellevants en aquest context no ha rebut encara suficient 

atenció, com és el cas de Walter Charleton (1620-1707), filòsof natural, físic, metge i 

teòleg, considerat com el principal introductor de l'atomisme de Gassendi a Anglaterra, 

a través de la seva obra Physiologia-Epicuro-Gassendo-Charltoniana. 3 

 

                                            
2 R. H. Kargon, Atomism in England from Hariot to Newton (Oxford, 1966).  
3 Charleton, W., Physiologia-Epicuro-Gassendo-Charltoniana or a Fabrick of Science Natural upon the 
Hypothesis of Atoms  (London, 1654, repr. New York, 1966).  



4 

 L'estudi de Walter Charleton té interès perquè tant la seva vida com la seva obra 

ens donen llum sobre el desenvolupament i acceptació de l'atomisme epicuri a 

Anglaterra, així com sobre la consolidació del mecanicisme com a filosofia natural. Els 

canvis que trobem en la trajectòria intel.lectual de Charleton il.lustren la gran 

complexitat del pensament del segle XVII, i els grans canvis conceptuals que van tenir 

lloc. No en va s'ha dit que Charleton representa el 'baròmetre intel.lectual' de la seva 

època.4  

  

 Sobre Charleton s'han fet alguns estudis biogràfics i s'han analitzat també alguns 

aspectes de les seves obres. S'han estudiat especialment els primer anys de la seva 

trajectòria, en particular els aspectes paracelsistes i helmontians del seu pensament.5 

També han estat objecte d'estudi les seves activitats mèdiques en relació a la comunitat 

intel.lectual d'Oxford, des dels inicis de la seva carrera fins a mitjans de la dècada dels 

setanta.6 Donada la complexitat i heterogeneitat de la producció de Charleton, així com 

l'evolució canviant del seu pensament, s'han fet estudis per identificar les principals 

etapes de la seva trajectòria intel.lectual.7 Els estudis biogràfics sobre Charleton fins el 

moment, són només fragmentaris, en molts casos degut a la manca d'evidència textual. 

Però malgrat aquests buits és possible avançar en el coneixement de la seva obra i la 

seva contribució peculiar a la nova filosofia natural.  

   

 En els últims anys, S. Fleitmann, en un treball sobre Charleton, ens ofereix un 

panorama general de la seva trajectòria i de totes les seves obres, però en moltes d'elles, 

l'estudi no és detallat. Té especial interès l'anàlisi crítica que fa de la  Physiologia, on 

s'expliquen els principis físics fonamentals de l'atomisme de Charleton. En el context de 

                                            
4 S. Fleitmann, Walter Charleton (1620-1707), "virtuoso" : Leben und Werk (Frankfurt, 1986), p. 2.   
5 L. Sharp, 'Walter Charleton's Early life 1620-1659, and Relationship to Natural Philosophy in mid-
seventeenth-century England', Annals of Science 30 (1973), 311-40; P. M. Rattansi, 'Paracelsus and the 
Puritan Revolution', Ambix 11 (1963), 24-32; S. Fleitmann, op. cit. n. (3). 
6 R. G. Frank, Harvey and the Oxford Physiologists (Berkeley, 1980).  
7 N. Rattner Gelbart, 'The intellectual development of Walter Charleton', Ambix 18 (1971), 150-68; P. M. 
Rattansi, op. cit. n. (4) i S. Fleitmann, op. cit. n. (3). 



5 

la fisiologia de mitjans del segle XVII a Anglaterra i la seva evolució des de 

l'aristotelisme cap al mecanicisme, també s'han estudiat alguns aspectes de les obres 

mèdiques de Charleton.8  

 

 A partir de la informació existent fins el moment, els principals objectius 

d'aquest treball han consistit, primer, en caracteritzar detalladament el voluntarisme 

teològic de Walter Charleton, i segon, en  estudiar com Charleton articula la filosofia 

natural atomista amb la teologia natural, principalment a través de dues obres: The 

Darknes of Atheism dispelled by the Light of Nature, or a Physico-Theologicall Treatise 

(1652) i la Physiologia-Epicuro-Gassendo-Charltoniana (1654). 9  L'estudi de les 

relacions  entre atomisme i teologia natural l'he situat a dos nivells: primer, com es 

produeix l'articulació de teologia i atomisme, en el sentit de que el voluntarisme 

teològic de Charleton fonamenta la seva filosofia natural, i a través de quins arguments; 

i segon, com es produeix l'articulació dels dos discursos, el físic i el teològic, a través 

dels seus textos.  

 

 L'estudi d'aquestes relacions en Charleton té interès perquè constitueix un 

exemple important de les complexes relacions entre ciència i religió a l'Anglaterra de 

mitjans del segle XVII. La relació entre la teologia natural i l'atomisme en Charleton és 

un bon exemple de les posicions teològiques voluntaristes i la seva relació amb alguns 

trets característics del mecanicisme anglès.  La contribució de Charleton  a l'acceptació 

de l'atomisme a Anglaterra va ser notable, gràcies als seus esforços teològics per 

exclou-re de l'atomisme epicuri les tesis filosòfiques incompatibles amb la fe cristiana.  

  

                                            
8 T. M. Brown, 'The Mechanical Philosophy and the 'Animal Œconomy'. A study in the development of 
English Physiology in the seventeenth and early eighteenth century', Ph.D.  Diss. (Princeton, 1968). 
 9 Per realitzar aquest estudi les fonts primàries que he utilitzat han estat una versió reimpresa de la 
Physiologia, op. cit. n. (2), i una versió microfilmada de l'obra The Darknes of Atheism  (London, 1652). 
Per la consulta d'altres obres impreses de Charleton i alguns dels seus manuscrits, he utilitzat versions 
microfilmades, per cortesia de la Bodleian Library d'Oxford. Els manuscrits consultats han estat els 
següents: MS. 25285 ó MS. Aubrey 11 (An Extract or Summary of the Lemnata of Stone-Heng restored 
to the Danes by Walter Charleton) i Smith. MS. 13. 15620 (Some Miscellaneous Papers). 



6 

 Des de la dècada dels setanta, el volum de literatura sobre les relacions entre 

ciència i religió al segle XVII a Anglaterra ha augmentat notablement, arrel de 

l'aparició de la tesi de Merton, amb les consegüents crítiques i revisions. Però apart 

d'aquest debat, en els últims anys s'han fet estudis sobre les relacions entre posicions 

teològiques particulars i filosofia natural en el XVII, que han posat de relleu els lligams 

profunds  entre ambdòs.10 En el cas particular de Charleton, els lligams entre teologia i 

filosofia natural s'han analitzat atenent només a les posicions epistemològiques.11 S. 

Fleitmann ha treballat alguns aspectes de la teologia natural de Charleton en relació a 

l'atomisme, però encara és possible avançar més en aquest estudi, a través d'una anàlisi 

detallada dels conceptes teològics i de com Charleton intenta compatibilitzar-los amb 

l'atomisme. Altres autors han posat l'èmfasi en el fenòmen de la cristianització de 

l'atomisme epicuri, dins d'un context més general, però sense caracteritzar a fons el 

voluntarisme teològic de Charleton.12 D'altra banda, J. Henry ha suggerit la relació de 

l'activitat de la matèria amb el voluntarisme teològic de Charleton.13 Però l'anàlisi de 

com Charleton articula les seves hipòtesis atòmiques amb la seva teologia natural 

encara no ha estat realitzada amb detall. 

      

   En aquest treball, he fet primer una caracterització del voluntarisme teològic de 

Charleton, a través de l'anàlisi de The Darknes of Atheism fonamentalment, i he vist 

també, com en aquesta obra, la teologia natural ja es presenta com el fonament de 
                                            
10  Alguns exemples d'aquests treballs són: M. Osler, 'Fortune, Fate and Divination:  Gassendi's 
voluntarist theology and the baptism of Epicureanism' a Atoms, Pneuma and Tranquillity, M. Osler ed., 
Cambridge, 1991; M. Osler, 'Baptizing Epicurean atomism: Pierre Gassendi on the immortality of the 
soul' a Religion, science and world-view. Essays in honour of Richard Westfall, M. Osler ed., Cambridge, 
1985;  M. Osler, 'Providence and divine will in Gassendi views on scientific knowledge', Journal of the 
History of Ideas 44 (1983), 549-60; J. E. Mc Guire, 'Boyle's Conception of Nature', Journal of the 
History of Ideas 33 (1972), 523-42; G. B. Deason, 'Reformation Theology and the Mechanistic 
Conception of Nature' a God and Nature. Historical essays on the Encounter between Christianity and 
Science, D. C. Lindberg i R. L. Numbers eds., Berkeley, 1986; J. Henry, 'Atomism and Eschatology: 
Catholicism and Natural Philosophy in the Interregnum', Brit. J. Hist. Sci. 15 (1982), 211-39; A. R. Hall, 
Henry More. Magic, Religion and Experiment (Oxford, 1990). 
11 M. Osler, 'Descartes and Charleton on Nature and God', Journal of the History of Ideas 40 (1979), 
445-56. 
12 R. H. Kargon, 'Walter Charleton, Robert Boyle, and the acceptance of Epicurean Atomism in England', 
Isis  55 (1964), 184-92; i del mateix autor, op. cit. n. (1). 
13 J. Henry, 'Matter in Motion: The problem of Activity in Seventeenth-century English Matter Theory', 
Ph.D. Diss., Open University, 1983. 



7 

l'atomisme, encara que el desenvolupament de les hipòtesis atòmiques no apareix fins a 

la Physiologia. Després, a través de l'estudi de la Physiologia, també he vist que la 

teologia natural està a la base del seu atomisme i que l'articulació dels discursos 

teològic i físic es produeix sovint de forma que, el discurs teològic està implícit en el 

discurs físic. Però en aquesta articulació de la filosofia natural amb la teologia natural, 

per Charleton, els principis teològics són sempre irrenunciables, i precedeixen la 

filosofia natural; la fe és un a priori que indica què cal acceptar i què cal rebutjar de 

l'atomisme epicuri.   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



8 

 

 

 1. Walter Charleton (1620-1707): la trajectòria d'un 'virtuoso'. 

  

 Walter Charleton,14 fill d'un ministre anglicà, va començar ben aviat la seva 

educació sota la responsabilitat del seu pare, i l'any 1635 va entrar a Magdalen Hall a 

Oxford, sota la tutela de John Wilkins.15 Va estudiar Medicina, el 1642 va rebre el títol 

de  doctor en Medicina, i poc després va ser anomenat metge ordinari del rei.16 Per 

aquesta època també estava en contacte amb el cercle de William Harvey a Oxford,17 i 

les seves simpaties monàrquiques eren ben conegudes.18 Fins l'any 1648 Charleton va 

estar a Oxford, però el setembre del mateix any, després de la caiguda de la ciutat i la 

seva conquesta per les forces parlamentàries, s'en va anar a Londres per exercir la 

medicina,19 i allà hi va residir fins el 1692, exceptuant els seus viatges a França. De la 

vida privada de Charleton en són coneguts molts pocs detalls.20  

  

                                            
14 Per detalls sobre la biografia de Walter Charleton, veure A. Kippis, Biographia Britannica, 6 vols. 
(London, 1747-1766), III, pp. 1286-92; A. à Wood, Athenae Oxonienses. An Exact History of all Writers 
and Bishops who have had their Education in the University of Oxford, 4 vols. (ed. P. Bliss, London, 
1812-1820), IV, pp. 751-5; T. Hearne, Remarks and Collections, 11 vols. (Oxford, 1884-1918); J. Aubrey, 
Brief Lives, 2 vols. (Oxford, 1898), pp. 260 i 308; N. Moore, 'Charleton, Walter, M.D. (1619-1707)' al 
Dictionary of National Biography  (ed. L. Stephen and S. Lee, London, 1908), IV, pp. 116-9. Per estudis 
biogràfics més actuals, veure H. Rolleston, 'Walter Charleton, D.M., F.R.C.P., F.R.S.', Bull. Hist. Med. 8 
(1940), 403-16; R. Kargon, 'Walter Charleton', a Dictionary of Scientific Biography, 16 vols. (C.C. 
Gillispie ed.), vol. 3, pp. 208-10; S. Fleitmann, Walter Charleton (1620-1707), "virtuoso" : Leben und 
Werk (Frankfurt, 1986); N. Rattner Gelbart, 'The intellectual development of Walter Charleton', Ambix 18 
(1971), 150-68; R. Kargon, 'Introduction' a W. Charleton, Physiologia Epicuro-Gassendo-Charltoniana: 
or a Fabrick of Science natural, upon the Hypothesis of Atoms (London, 1654, repr. New York, 1966). 
La majoria de detalls biogràfics han estat extrets d'aquestes fonts.       
15 Per un estudi detallat sobre J. Wilkins, veure B. Shapiro, John Wilkins.1614-1672. An Intellectual 
Biography, Berkeley, 1969. 
16 A. Kippis, Biographia Britannica , op. cit. n.  (1), p. 1287. 
17 Charleton va ser un dels primers defensors de la teoria de la circulació de Harvey. Per les relacions de 
Charleton amb el cercle de fisiòlegs d'Oxford, veure R. G. Frank, Harvey and the Oxford Physiologists 
(Berkeley, 1980).  
18 Després de la Restauració monàrquica el 1660, Charleton va publicar An Imperfect Pourtraicture of 
His Sacred Majesty Charls II (London, 1661), obra en la que fa un elogi del recent entronitzat Carles II.  
19 L. Sharp, Walter Charleton's Early life, op. cit. n. (1), p. 319. 
20 Sembla ser que cap a l'any 1650 estava casat, com ho demostra un requeriment que va rebre, on 
s'anomena la seva mare política. A Calendar of the Proceedings of the Committee for Advance of Money, 
1642-1656, ed. Mary A. E. Green (London, 1888), part 2, p. 1141, citat per L.  Sharp, op. cit. n. (1), p. 
320. 



9 

 L'any 1650 va publicar la seva primera obra, Spiritus Gorgonicus 21 , obra 

mèdica en la que defensa la formació de pedres en el cos humà a partir d'un esperit 

formador. També el mateix any va publicar algunes traduccions i ampliacions de 

treballs de Van Helmont, A Ternary of Paradoxes 22 i Deliramenta catarrhi .23 Amb 

aquestes obres, emmarcades en la tradició alquímica, paracelsista i hermètica, Charleton 

s'adhereix a les doctrines de Van Helmont.24 Aquestes tres obres representen un mateix 

projecte professional i intel.lectual: defensar la teràpia de Van Helmont i oposar-se a la 

tradició galènica propugnada en aquell moment per la majoria de membres del Royal 

College of Physicians.25 El mateix any Charleton va ser admès com a membre del 

College.26  

 

 L'any 1652 Charleton publica The Darknes of Atheism dispelled by the Light of 

Nature or a Physico-Theologicall Treatise,27 obra que representa una nova etapa en la 

seva trajectòria intel.lectual.28  En aquesta obra, un tractat sistemàtic de teologia natural, 
                                            
21 Charleton, W., Spiritus Gorgonicus vi sua saxipara exutus sive de causis signis et sanatione lithiaseos 
diatriba (Leiden, 1650). 
22 J. B. Van Helmont: A Ternary of Paradoxes; the Magnetical cure of Wounds, the Nativity of Tartar in 
Wine, the image of God in Man, translated, illustrated and ampliated by Walter Charleton (London, 
1650). 
23  J. B. Van Helmont: Deliramenta Catarrhi: or the Incongruities, Impossibilities and Absurdities 
couched under the vulgar opinion of Defluxions,...the translator and paraphrast Dr. Charleton, 
Physician to the late King (London, 1650). 
24  A. G. Debus, The Chemical Philosophy. Paracelsian Sience and medicine in the sixteenth and 
seventeenth centuries, vol II (New York, 1977), pp. 447-536; N. R. Gelbart, Walter Charleton, op. cit. n. 
(1); P. M. Rattansi, 'Paracelsus and the Puritan Revolution', Ambix 11 (1963), 24-32. 
25 L. Sharp, 'Walter Charleton's Early life', op. cit. n. (1), p. 322. Veure també G. Clark, A History of the 
Royal College of Physicians of London, 2 vols. (Oxford, 1964). L'estudi de Clark és ric en dades i detalls 
sobre la història del College, però no ofereix una interpretació  amb profunditat de les activitats del 
College des d'una perspectiva social i política. Per un estudi històric més contextualitzat, veure Ch. 
Webster, The Great Instauration: Science, Medicine and Reform 1626-1660  (London, 1975) i del mateix 
autor, 'The College of Physicians: "Solomon's House" in Commonwealth England', Bulletin of the 
History of Medicine  41 (1967), 393-412; T. M. Brown, 'The College of Physicians and the acceptance of 
iatromechanism in England 1665-1695', Bull. Hist. Med. 44 (1970), 12-30.  
26 Dictionary of National Biography, op. cit. n. (1), p. 117. El Royal College of Physicians estava format 
per membres o 'candidats' i 'Ordinary Fellows'. El ser admès com a membre era un pas previ a l'elecció 
com a 'Ordinary Fellow', i Charleton no va ser escollit 'Ordinary Fellow' fins el 1676. 
27 Charleton, W., The Darknes of Atheism dispelled by the Light of Nature, or a physico-Theologicall 
Treatise  (London, 1652); a partir d'ara citat com Darknes. 
28 Veure N.R. Gelbart, op. cit. n. (1); L. Sharp, op. cit. n. (1); P. M. Rattansi, op. cit. n. (11) i S. 
Fleitmann, op. cit. n. (1).  Si bé la majoria d'autors estàn d'acord en situar en aquest moment un canvi en 
la trajectòria de Charleton, A. G. Debus, op. cit. n. (11) defensa que malgrat aquest canvi, es pot traçar 
una línia de continuitat en el pensament de Charleton, ja que fins i tot amb la seva adhesió a l'atomisme 
mecanicista mai va rebutjar totalment les idees anteriors. Veure també, L. Mulligan,  'Reason, Right 



10 

escrit com a refutació de l'ateisme, ja es van configurant algunes de les visions 

posteriors de Charleton, que es distancia de Van Helmont i la tradició paracelsista i 

s'aproxima a visions més mecanicistes, en particular l'atomisme. S'ha suggerit que 

probablement va ser Hobbes que va influir en el canvi de Charleton cap al nou 

mecanicisme,29 però també la seves estades a França30 i els contactes amb la nova 

filosofia del continent van influir notablement. Possiblement, Charleton també va 

rebutjar el paracelsisme i el helmontisme quan aquestes doctrines es van identificar amb 

heretjies religioses i socials defensades pels entusiastes religiosos i sectaris, i ell, com a 

monàrquic i moderat religiós ho va rebutjar.31    

 

 L'any 1654 apareix la Physiologia-Epicuro-Gassendo-Charltoniana,32 la seva 

obra més coneguda, que és ja una exposició sistemàtica de l'atomisme epicuri, 

realitzada a partir de la versió feta per Gassendi al continent.33 La Physiologia  va ser 

llegida per Newton, i alguns historiadors han argumentat convincentment que 

l'elaboració newtoniana del concepte de buit i altres conceptes físics deu molt a la 

influència de Charleton.34 El 1656 publica una traducció de la moral d'Epicur,35 amb 

una introducció que en realitat és una apologia d'Epicur. El 1657 apareix The 
                                                                                                                                
Reason and Revelation in mid-seventeenth-century England' a Occult and Scientific Mentalities in the 
Renaissance,  Brian Vickers ed. (Cambridge, 1984). Mulligan, des d'una altra perspectiva, la de la teoria 
del coneixement, defensa que Charleton mai s'havia adherit a l'irracionalisme de Van Helmont, i que per 
tant, no es pot establir un tall en la seva trajectòria intel.lectual; aquesta mostraria més aviat que la seva 
teoria del coneixement li va permetre salvar la aparent incompatibilitat entre el seu hermetisme i el seu 
mecanicisme: mai va rebutjar ni la fe ni la raó. Veure també, J. Henry, 'Occult Qualities and the 
experimental philosophy: active principles in pre-newtonian matter theory', Hist. Sci. 24 (1986), 335-81. 
Henry afirma que en Charleton és possible amalgamar un atomisme heurístic amb visions vitalistes del 
món.   
29 N. R. Gelbart, Walter Charleton, op. cit. n. (1), p. 159. 
30 S. Fleitmann, op. cit. n. (1), pp. 67-82. 
31 P. M. Rattansi, op. cit. n. (11). 
32 Charleton, W., Physiologia-Epicuro-Gassendo-Charltoniana or a Fabrick of Science Natural upon the 
Hypothesis of Atoms  (London, 1654); a partir d'ara, citat com Physiologia. 
33 S. Fleitmann, Walter Charleton, op. cit. n. (1), pp. 120-194. Fleitmann fa una anàlisi crítica de la 
Physiologia, i compara alguns passatges amb les Animadversiones  in decimum librum Diogenes Laertii 
(1649) de Gassendi. Veure també, R. Kargon, 'Walter Charleton, Robert Boyle, and the acceptance of 
Epicurean Atomism in England', Isis  55 (1964), 184-92.  
34 J. E. McGuire i M. Tamny, Certain Philosophical Questions: Newton's Trinity Notebook  (Cambridge, 
1983).  
35 Charleton, W., Epicurus's Morals collected partly out of his owne Greek text in Diogenes Laertius, 
and partly out of the Rhapsodies of Marcus Antoninus Plutarch, Cicero, and Seneca. And faithfully 
Englished (London, 1656). 



11 

Immortality of the Human Soul,36 obra escrita en forma de diàleg entre tres personatges, 

amb l'objectiu de demostrar la immortalitat de l'ànima humana. Més tard, el 1659, 

publica una altra obra de caire ètic, The Ephesian Matron. 37  

 

 Cap a finals de 1650, Charleton havia viatjat a França,38 i allà havia entrat en 

contacte amb el cercle de Mersenne i Gassendi, probablement gràcies a l'amistat amb 

Thomas Hobbes. Charleton també tenia contactes amb el cercle de Newcastle, format 

per William Cavendish39 i George Cavendish, Lady Margaret Cavendish, esposa de 

William, Thomas Hobbes i John Pell, entre d'altres. Aquest grup havia estat molt actiu a 

l'exili a França a la dècada dels quaranta,40 per la seva relació amb Descartes, Gassendi 

i Mersenne, i era conegut  per les tendències atomistes materialistes i atees d'alguns dels 

seus membres. No cal dir que Hobbes era però el centre d'atenció, especialment des de 

la publicació del Leviathan  el 1651. L'amistat de Charleton amb Hobbes i el seu pas 

cap a una filosofia natural atomista feien que fos sospitós de materialisme i ateisme.41 

La tasca de Charleton era disipar aquestes sospites a través d'una depuració acurada de 

les hipòtesis atòmiques,42 i es pot dir que les tres obres, The Darknes of Atheism (1652), 

la Physiologia (1654) i Immortality of the Human Soul (1657) constitueixen un 

conjunt43 en el que Charleton exposa l'atomisme com una filosofia natural compatible 

                                            
36 Charleton, W., The Imortality of the Human Soul demonstrated by the Light of Nature in two dialogues 
(London, 1657). En aquesta obra apareix també una descripció del Royal College of Physicians com un 
bon exemple de la 'Solomon's House' de Bacon. 
37 Charleton, W., The Ephesian Matron. Based on the tale in the Satyricon of Petronius (London, 1668, 
repr. Los Angeles, 1975). La primera edició de l'obra va ser l'any 1659, i el 1668 va haver-hi una segona 
edició. Veure la introducció, per A. Guibbory. 
38 S. Fleitmann, Walter Charleton (1620-1707), "virtuoso": Leben und Werk, op. cit. n.  (1), pp. 68-73. 
39 Uns anys més tard, Charleton va traduir al llatí la biografia de W. Cavendish, escrita per la seva esposa 
Margaret Cavendish, De vita et rebus gestis nobilissimi illustrissimique principis Guilielmi ducis 
Novocastrensis, commentarii...ex Anglico in Latinum conversi (London, 1668). 
40 Per una descripció de les activitats i relacions del cercle de Newcastle, veure R. Kargon, Atomism in 
England from Hariot to Newton (Oxford, 1966), pp. 63-77; També S. T. Mintz, The Hunting of Leviathan. 
17th-Century Reactions to the Materialism and Moral Philosophy of Thomas Hobbes  
(Cambridge, 1970), pp. 1-63. 
41 «he was also well acquainted with, and a sincere friend to, the famous Philosopher of Malmsbury, 
Thomas Hobbes, which together with his avowed respect for the Epicurean Philosophy, drew some 
suspicious upon him in regard to his religion», citat per A. Kippis, op. cit. n. (1), p. 1289. 
42  R. Kargon, op. cit. n. (20). 
43 L. Sharp, op. cit. n. (1). Sharp afirma que aquestes tres obres formen un bloc de temes interdependents 
però no explica el perquè. 



12 

amb la fe cristiana, i refuta l'ateisme, el materialisme, i consequentment, el mortalisme 

com a posicions associades a aquesta filosofia.  

 

 La tercera etapa en la trajectòria de Charleton s'inicia cap el 1659, quan 

comença a escriu-re tractats mèdics basats en el mecanicisme. 44  El mateix any, 

Charleton publica Œconomia animalis, 45 així com la versió anglesa de la mateixa obra: 

Natural History of Nutrition, Life and Voluntary Motion. 46 L'obra és un tractat de 

fisiologia, on explica el moviment muscular, i algunes funcions fisiològiques mitjançant 

les hipòtesis mecanicistes. El fenòmen de la circulació de la sang és tractat des de la 

perspectiva mecanicista corpuscularista i utilitza analogies mecàniques per explicar el 

funcionament del cor. Bastants anys més tard l'obra va ser reescrita i ampliada en 

anglès.47 En aquesta tercera etapa, Charleton va publicar moltes obres mèdiques, però la 

seva producció abarca molts camps del coneixement: filosofia natural, teologia natural, 

ètica, fisiologia, zoologia, psicologia i fins i tot arqueologia.48 En aquest sentit es pot 

dir que va ser un  veritable 'virtuoso'.49 

 

 Després de la Restauració, el 1660, Charleton va continuar com a metge de 

Carles II. L'any 1663 va ser escollit membre de la Royal Society.  El mateix any va 

                                            
44 S. Fleitmann, op. cit. n. (1), p. 93. 
45  Charleton, W., Œconomia animalis, novis in medicina hypothesibus superstructa et mechanice 
explicata  (London, 1659). 
46 Charleton, W., Natural History of Nutrition, Life and Voluntary Motion (London, 1659). 
47 Charleton, W., Enquiries into human nature in vi anatomic prælections (London, 1680). Per un estudi 
contextualitzat de la fisiologia a mitjans del segle XVII a Anglaterra, veure T. M. Brown, 'The 
Mechanical Philosophy and the 'Animal Œconomy'. A study in the development of English Physiology in 
the seventeenth and early eighteenth century', Ph. D. Diss. (Princeton, 1968); del mateix autor, 
'Physiology and the Mechanical Philosophy in Mid- Seventeenth-Century England', Bulletin of the 
History of Medicine  51 (1977), 25-54. 
48 Per una bibliografia detallada de les obres de Charleton, veure S. Fleitmann, Walter Charleton, op. cit. 
n. (1); J. Henry, 'Die rezeption der atomistischen Philosophie', a Grundiss der Geschichte der Philosophie, 
F. Ueberweg, ed. (Basel, 1988), pp. 370-82. També, R. Kargon, op. cit. n. (1).  
49 S. Fleitmann, op. cit. n. (1), pp. 82-93. Fleitmann presenta Charleton com un dels autors de l'època que 
encarna millor l'esperit del 'virtuoso', per la seva erudició i pel caràcter polifacètic de la seva obra. Però 
no era tant sols un 'amateur' sinó un veritable professional. Veure, R. G. Frank, op. cit. n. (4). Frank, en el 
seu magistral estudi sobre l'evolució de la fisiologia a partir de l'estudi detallat de les activitats i relacions 
de la comunitat científica del moment, distingeix entre 'major scientists', 'minor scientists' i 'virtuosos', 
situant Charleton dins del primer grup.   



13 

publicar Chorea Gigantum, una obra sobre arqueologia.50 També va escriu-re una altra 

obra de caràcter ètic i psicològic: Natural history of the passions. 51 Charleton no va ser 

escollit 'Ordinary Fellow' del Royal College of Physicians fins el 1676, ja que havia 

tingut molts problemes, possiblement per les seves afiliacions polítiques52 i pel fet de 

que el 1642 havia estat anomenat doctor per decret reial: 

 

...by the favour of the King, he had the degree of Doctor of Physick conferred upon 

him in February 1642, and was soon after made one of the Physicians in Ordinary to 

his majesty: at which time he was looked upon as a very extraordinary genius, and, 

as such, became very early the object of that envy and resentment, of which he could 

never get the better as long as he lived.53 

 

 Però a partir d'aleshores, va arribar a ser un membre molt actiu dins la institució. 

L'any 1678, va rebre l'oferta d'una càtedra de Medicina pràctica a Pàdua, que va 

declinar.   

  

 Cap el 1680 comença la quarta etapa de la trajectòria de Charleton,54 on torna a 

plantejar temes de filosofia natural i teologia natural, 55  però sense abandonar la 

medicina. El 1683 publica Three Anatomic Lectures, 56 sobre el moviment de la sang 

per les venes i les artèries, l'estructura orgànica del cor i la causa de la pulsació del cor. 

Aquesta obra representa un tribut al descobriment de Harvey. 

                                            
50 L'obra és una defensa de l'origen danès de les famoses pedres de Stonehenge.  
51 R. Hunter i E. Cutler, 'Walter Charleton's Natural History of the Passions (1674) and J. F. Senault's 
The Use of Passions (1649). A case of Mistaken Identity', Journal of the History of medicine and Allied 
Sciences  13 (1958), 87-92. 
52 Per un estudi sobre les afiliacions polítiques dels membres del Royal College of Physicians of London, 
veure Ch. Webster, 'The College of Physicians: "Solomon's House" in Commonwealth England', Bulletin 
of the History of Medicine  41 (1967), 393-412 i W. J. Birken, 'The Royal College of Physicians of 
London and Its Support of the Parlamentary Cause in the English Civil War', Journal of British Studies  
23(1) (1983-4), 47-62; L. Sharp, 'The Royal College of Physicians and Interregnum Politics', Medical 
History  19 (1975), 107-29.    
53 A. Kippis, Biographia Britannica, op. cit. (1), p. 1287. 
54 S. Fleitmann, op. cit. n. (1), p. 93. 
55 Charleton, W., The Harmony of Natural and Positive Divine Laws (London, 1682). 
56 Charleton, W., Three Anatomic Lectures  (London, 1683). 



14 

 

 Charleton va ser president del Royal College of Physicians of London de 1689 a 

1691. Posteriorment es va retirar a l'illa de Jersey, i va tornar a Londres, però no es sap 

quan.57 El 1702 i el 1705 va fer de 'Harveian Orator',58 i el 1706 també se li va donar el 

càrrec de bibliotecari del College, possiblement per concedir-li una pensió.  Va morir a 

Londres, el 1707.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                            
57 A. Kippis, op. cit. n. (1), p. 1690. 
58 El 'Harveian Orator' era el que llegia les lliçons inaugurals al Royal College of Physicians, en honor a 
Harvey. 



15 

 

 

 

 2.  Alguns aspectes del mecanicisme anglès del XVII i les  seves 

implicacions religioses. 

 

  Les qüestions teològiques van jugar un paper molt important en el procés de 

consolidació de la filosofia natural mecanicista anglesa durant el segle XVII. Les 

diverses teories de la matèria 59  propugnades pels mecanicistes anaven sempre 

associades a discussions sobre els seus fonaments últims, i això fa que el mecanicisme 

no pugui ser estudiat com una filosofia natural tancada, sinó com un fenòmen complexe 

en el que les consideracions sobre el context religiós i polític són absolutament 

necessàries.60  

 

 Els estudis recents sobre el mecanicisme anglès del  XVII han mostrat que 

aquest té unes característiques que el fan molt peculiar respecte al mecanicisme 

continental: l'existència d'activitat en la matèria,61 o principis actius i qualitats ocultes,62 

que van permetre oferir una alternativa al mecanicisme cartesià, caracteritzat per una 

matèria totalment passiva. Els principis actius a la matèria van fer possible l'evitar les 

dificultats teològiques percebudes en els sistemes de matèria passiva, i oferir per tant, 

una interpretació del món en la que la creació i la conservació per Déu es podien 
                                            
59 Per estudis clàssics sobre les teories particulades de la matèria al segle XVII, veure M. Boas, 'The 
establishment of the mechanical philosophy', Osiris 10 (1952), 412-541; M. Boas Hall, 'Matter in 
Seventeenth-Century Science', a E. Mc Mullin, The concept of matter in Modern Philosophy (Notre 
Dame, 1978) i E. J. Dijksterhuis, The mechanization of the World Picture (Oxford, 1961), pp. 386-458.  
60 Per una visió clàssica sobre les relacions entre teologia i nova filosofia natural, veure R. S. Westfall, 
Science and Religion in Seventeenth-century England (New Haven, 1958). 
61 J. Henry, 'Occult Qualities and the Experimental Philosophy: active principles in pre-newtonian matter 
theory', History of Science  24 (1986), 335-81; del mateix autor, 'Matter in Motion: The problem of 
Activity in Seventeenth-century English Matter Theory', Ph.D. Diss., Open University, 1983; i també del 
mateix autor, 'The Scientific Revolution in England', a The Scientific Revolution in National Context, R. 
Porter i M. Teich eds., Cambridge, 1992.  
62 K. Hutchison, 'What happened to Occult Qualities in the Scientific Revolution?', Isis 73 (1982), 233-
53; del mateix autor, 'Supernaturalism and the Mechanical Philosophy', History of Science  21 (1983), 
297-333; R. Millen, 'The manifestation of occult qualities in the scientific revolution', a Religion, Science 
and Worldview. Essays in Honour of R. Westfall, M. Osler ed., Cambridge, 1985.  



16 

mantenir: Déu creava la matèria i li imprimia aquests principis actius. Aquesta teoria de 

la matèria era una forma de donar fonament teològic a la filosofia natural i d'eliminar 

les interpretacions atees del mecanicisme continental. 

 

 El mecanicisme era vist per alguns filòsofs naturals com un sistema 

apologèticament superior a les velles concepcions aristotèliques de la naturalesa. Boyle, 

per exemple,   quan atacava les filosofies nauralistes animistes,63 no estava fent altra 

cosa que condemnar l'aristotelisme que negava la creació i col.locava la naturalesa al 

nivell de Déu, creant confusió entre ambdòs; en contraposició, creia que el mecanicisme 

oferia una explicació molt més clara, ja que distingia  la 'màquina del món'  del seu 

creador, Déu, -una visió molt més coherent amb la tradició bíblica o judeo-cristiana. La 

visió mecanicista del món s'adaptava molt millor a la concepció d'un Déu com a creador 

i d'una naturalesa 'de-deificada'. 64  El corpuscularisme de Boyle basat tant en 

l'experimentalisme com en un fonament teològic natural, va esdevenir una versió molt 

potent del mecanicisme pre-newtonià.65 

 

 Dins del procés de consolidació del mecanicisme, l'atomisme també va jugar un 

paper molt important en la sustitució de la filosofia natural aristotèlica.66 Gassendi va 

ser una figura clau en la recuperació de l'atomisme epicuri antic i en la seva 
                                            
63 Boyle, R., A Free Inquiry into the Vulgarly Received Notion of Nature (1682). 
64 C. A. Russell, Cross-currents. Interactions between science and faith (Leicester, 1985), caps. 4 i 6; R. 
Hooykaas, Religion and the Rise of Modern Science (Edinburgh, 1972), cap. 1. Veure també J. R. Jacob, 
'Boyle's atomism and the Assault on Pagan Naturalism', Social Studies of Science  8 (1978), 211-33. 
Jacob també fa referència als atacs de Boyle contra la noció de natura aristotèlica, per argumentar que el 
corpuscularisme era superior, però la seva tesi és que la fisico-teologia de Boyle no estava destinada 
només a atacar l'aristotelisme-escolàstic sinó que va ser dissenyada per motius polítics: atacar els papistes  
i els ateus.  
65 J. Henry, op. cit. n. (3), p. 344. Henry defensa que també Boyle, com altres filòsofs naturals pre-
newtonians, creia en l'activitat de la matèria i això es fonamentava en la seva  teologia voluntarista. Però 
altres interpretacions han argumentat precisament el contrari: que la teologia voluntarista de Boyle el va 
portar a defensar una matèria absolutament passiva. Veure A. Clericuzio, 'A Redefinition of Boyle's 
Chemistry and Corpuscular Philosophy', Annals of Science 47 (1990), 561-89. Veure també G. B. Deason, 
'Reformation Theology and the Mechanistic Conception of Nature', a God and Nature. Historical essays 
on the Encounter between Christianity and Science, D. C. Lindberg i R. L. Numbers eds., Berkeley, 1986. 
Deason també argumenta que la passivitat de la matèria és necessària per defensar una sobirania radical 
de Déu.  
66 Per un estudi històric de l'atomisme al segle XVII anglès, veure R. H. Kargon, Atomism in England 
from Hariot to Newton (Oxford, 1966).  



17 

reelaboració com una filosofia natural acceptada, tant teològicament com científicament. 

A Anglaterra, Charleton, amb la publicació de la Physiologia , va introduir l'atomisme 

de Gassendi i va contribuir molt a la seva difusió. Però l'atomisme anglès no era nou; ja 

a finals del segle XVI i principis del XVII van haver-hi intents de recuperar l'atomisme 

antic, encara que no van arribar a constituir-se en sistemes complerts de filosofia natural. 

Van ser especialment rellevants les activitats del cercle de Northumberland, amb 

Thomas Hariot com a figura principal, però els seus treballs sobre l'atomisme antic van 

ser atacats d'ateisme, fins al punt que el 1594 es va anomenar per part de les autoritats 

polítiques i religioses una comissió d'ateisme per investigar-ho.67  Nicholas Hill 68 , 

també membre del cercle de Northumberland, ja havia intentat ressucitar les teories de 

Leucip, Demòcrit i Epicur en la seva Philosophia Epicurea 69, defensant els àtoms com 

a primera matèria i la creació dels àtoms per Déu, però la major part de l'obra estava 

dedicada a defensar el copernicanisme, la infinitud de l'univers i la pluralitat de móns.     

  

 Cap a mitjans del segle XVII, Gassendi a França va ser el primer en 

desenvolupar un sistema complert de filosofia natural basat en l'atomisme epicuri70 i 

convertir-lo alhora en un sistema compatible amb les veritats del cristianisme. 71 

Gassendi, al llarg de tota la seva obra filosòfica, que culmina amb la publicació 

pòstuma del Syntagma Philosophicum (1658), va anar depurant les hipòtesis atòmiques 

dels seus elements pagans, fins a obtenir una versió de l'atomisme epicuri acceptable 

teològicament. Els principals problemes que presentava l'atomisme antic eren les tesis 

                                            
67 R. H. Kargon, 'Thomas Hariot, the Northumberland Circle and Early Atomism in England', Journal of 
History of Ideas  28 (1966), 128-36. 
68 G. Mc Colley, 'Nicholas Hill and the Philosophia Epicurea', Annals of Science 4 (1939), 390-401; D. 
McKie, 'English writers on atomism before Dalton', Endeavour  25 (1966), 13-15. 
69 Hill, N., Philosophia Epicurea, Democritiana, Theophrastica proposita simpliciter, non edocta (Paris, 
1601). 
70 Per estudis sobre la figura de Gassendi i el seu sistema de filosofia natural, veure O. R. Bloch, La 
Philosophie de Gassendi: Nominalisme, matérialisme et metaphysique (La Haye, 1971); B. Rochot, Les 
travaux de Gassendi sur Epicure et sur l'atomisme 1619-1658  (Paris, 1944); H. Jones, Pierre Gassendi 
1592-1655. An Intellectual Biography  (Nieuwkoop, 1981); L. S. Joy, Gassendi the Atomist. Advocate of 
History in an Age of Science (Cambridge, 1987); B. Brundell, Pierre Gassendi. From Aristotelianism to a 
New Natural Philosophy  (Dordrecht, 1987); L. U. Panchieri, 'The atomism of Pierre Gassendi: Ontology 
for the New Physics', Ph. D. Diss. (Tulane, 1972).    
13 R. Kargon, op. cit. n. (8), pp. 64-69.   



18 

de l'epicureisme72 incompatibles amb una visió cristiana, com l'afirmació de l'eternitat 

del món, la inherència del moviment als àtoms i la mortalitat de l'ànima humana.73 Els 

treballs de Gassendi han estat estudiats en els últims anys sota aquesta perspectiva de la 

seva relació amb les posicions teològiques de fons, i s'ha argumentat que el seu 

voluntarisme teòlogic està a la base de les seves concepcions sobre el coneixement de la 

naturalesa.74  

 

 Aquesta relació entre teologia natural i filosofia natural també ha estat 

identificada en altres autors com per exemple, Boyle. El voluntarisme teològic ha estat 

associat a l'experimentalisme, en el cas de Boyle, i a l'escepticisme, en el cas de 

Charleton.75 En Charleton, com veurem, el seu voluntarisme teològic no només està 

associat a la seva posició epistemològica, sinó que està a la base de tot el seu sistema de 

filosofia natural atomista. 

 

                                            
72 Per un recull d'estudis sobre aspectes de l'epicureisme i l'estoicisme en el pensament europeu modern, 
veure M. Osler ed., Atoms, Pneuma and Tranquillity (Cambridge 1991). Veure també, T. Mayo, Epicurus 
in England (1650-1725) (Dallas, 1934). Mayo defensa que l'objectiu de l'epicureisme a mitjans del XVII 
a Anglaterra era afirmar el cristianisme de l'atomisme i remarcar la puresa i austeritat de l'ètica epicuria.     
73 O. R. Bloch, op. cit. n. (12), p. 300. Bloch fa un inventari d'elements epicuris que Gassendi trobava 
objeccionables: politeisme, natura corporal dels déus, absència de providència, negació de la creació, 
eternitat dels àtoms, materialitat i  mortalitat de l'ànima, negació de tota realitat incorpòria excepte el buit, 
infinitud de l'univers, pluralitat de móns, atzar com a causa del món, caràcter natural de la causa primera, 
negació de la finalitat en els sistemes biològics. Citat per M. Osler a 'Fortune, Fate and Divination:  
Gassendi's voluntarist theology and the baptism of Epicureanism' a Atoms, Pneuma and Tranquillity, M. 
Osler ed., op. cit. n. (14).   
74 M. Osler, 'Baptizing Epicurean atomism: Pierre Gassendi on the immortality of the soul', a Religion, 
science and world-view. Essays in honour of Richard Westfall, M. Osler ed., (Cambridge, 1985);  M. 
Osler, 'Providence and divine will in Gassendi views on scientific knowledge', Journal of the History of 
Ideas  44 (1983), 549-60;   L. T. Sarasohn, 'Motion and Morality. Pierre Gassendi, Thomas Hobbes and 
the Mechanical World-View', Journal of the History of Ideas  46 (1985), 363-79; M. Osler, 'Fortune, Fate 
and Divination: Gassendi's voluntarist theology and the baptism of Epicureanism', a Atoms, Pneuma and 
Tranquillity, M. Osler ed., op. cit. n. (14). 
75 J. E. Mc Guire, 'Boyle's Conception of Nature', Journal of the History of Ideas 33 (1972), 523-42; M. 
Osler, 'Descartes and Charleton on Nature and God', Journal of the History of Ideas 40 (1979), 445-56. 
Les relacions entre teologia i filosofia natural al XVII han estat objecte de molts estudis en els últims 
anys, i han posat de manifest que al llarg de la història les relacions entre ciència i religió no han estat 
sempre conflictives, sinó que sovint ciència i religió han estat depenents l'una de l'altra. Veure J. H. 
Brooke, Science and Religion. Some historical perspectives (Cambridge, 1991).   



19 

 Walter Charleton, tenia molts contactes  amb el cercle de Newcastle,76  que 

agrupava a persones tant diverses com els Cavendish, Thomas Hobbes, John Pell, John 

Evelyn,77 amic personal de Charleton, i Kenelm Digby, entre d'altres. Aquest grup 

s'havia format arrel de l'exili d'alguns monàrquics a França durant la guerra civil 

anglesa, i els seus membres van anar desenvolupant una filosofia natural atomista, 

gràcies als contactes amb la filosofia continental, encara que alguns amb clares 

tendències materialistes i atees com Hobbes i Margaret Cavendish.78 Charleton, per la 

seva amistat amb Margaret Cavendish79, i Hobbes especialment, es va veure obligat a 

disipar les sospites de materialisme i ateisme a través d'una depuració acurada del seu 

atomisme epicuri.80 El cas de Digby era diferent, ja que era catòlic, i el seu atomisme 

s'emmarcava en la tradició aristotèlica,81 però és un altre exemple interessant de com la 

seva posició teològica estava clarament lligada a la seva filosofia natural.82 

 

 La publicació del Leviathan de Hobbes l'any 1651 va ser el detonant d'un seguit 

de respostes hostils cap a totes aquelles filosofies que eren vistes com materialistes i 

atees.83 El sistema propugnat per Hobbes84 negava el dualisme matèria-esperit en favor 
                                            
76 Per un estudi sobre les activitats i relacions del cercle de Newcastle, veure R. Kargon, Atomism in 
England , op cit. n. (8), pp. 63-77; també S. T. Mintz, The Hunting of Leviathan. 17th-Century Reactions 
to the materialism and Moral Philosophy of Thomas Hobbes  (Cambridge, 1970), pp. 1-63. 
77 Veure E. S. de Beer, 'John Evelyn, F. R. S. (1620-1706)', Notes and Records of the Royal Society  15 
(1960), 231-38. 
 78 Sobre Margaret Cavendish, veure M. Bailey Ogilvie, Women in Science  (Cambridge, Mass., 1986), 
pp. 53-4; G. D. Meyer, The Scientific Lady in England, 1650-1760 (Berkeley, 1955). Margaret Cavendish 
va arribar a afirmar obertament que l'ànima era de natura corporal i estava composada d'àtoms.  
79  Es conserva correspondència entre Charleton i Margaret Cavendish a M. Cavendish, 'Letters to 
Duchess of Newcastle' a Letters and Poems in Honour of the Incomparable Princess, Margaret, 
Dutchess of Newcastle (London, 1676), pp. 91-3, 108-19 i 142-9. 
80  R. Kargon, 'Walter Charleton, Robert Boyle and the Acceptance of Epicurean Atomism in England', 
Isis  55 (1964), 184-92.  
81 Per Digby, els quatre elements aristotèlics estaven formats d'àtoms, però els seus àtoms són els minima 
naturalia de la tradició aristotèlica. Citat per R. Kargon, Atomism in England, op. cit. n. (8), p. 70. 
82 J. Henry, 'Atomism and Eschatology: Catholicism and Natural Philosophy in the Interregnum', Brit. J. 
Hist. Sci. 15 (1982), 211-39. Sobre Digby, veure també S. Mason, 'Religion and the Rise of Modern 
Science', a Science and Religion. Proceedings of the Symposium of the XVIII-th International Congress 
of History of Science, A. Bäumer i M. Buttner eds., Hamburg, 1989. 
83 S. I. Mintz, The Hunting of Leviathan, op. cit. n. (18). 
 84 Per una aproximació a les relacions entre filosofia natural, epistemologia, ontologia i política en 
Hobbes, veure S. Mintz, op. cit. n. (18);  S. Shapin i S. Schaffer, Leviathan and the Air-Pump. Hobbes, 
Boyle and the Experimental Life (Princeton, 1985), pp. 80-110. També R. Tuck, 'The Christian Atheism 
of Thomas Hobbes', a Atheism from the Reformation to the Enlightenment, M. Hunter i D. Wootton eds., 
Oxford, 1992. 



20 

de la matèria, sotmetia l'autoritat religiosa al poder civil, i la seva filosofia moral 

portava al relativisme ètic, concepcions que eren vistes pels seus contemporanis com 

lligades inevitablement a l'ateisme, si més no, implícit. Però el terme ateisme a l'època 

era utilitzat com un terme d'abús per atacar tota mena d'oponents religiosos; és a dir, no 

es referia només a aquells que negaven l'existència de Déu, sinó que tenia moltes altres 

connotacions. Eren considerats com a signes d'ateisme d'una banda, l'afirmació 

d'algunes tesis filosòfiques com la materialitat i mortalitat de l'ànima, i la negació tant 

de la creació com de la providència de Déu; i de l'altra, l'escepticisme enfront la Bíblia, 

la consideració de la religió com una eina política i la immoralitat pràctica.85  En 

particular, l'heretjia mortalista ja tenia una tradició anterior a Hobbes, que va començar 

amb la publicació d'obres com Religio Medici (1642)86 de Sir Thomas Browne i Mans 

mortallitie  (1643) de Richard Overton, que van provocar tot un seguit de respostes 

defensant la immortalitat de l'ànima a les dècades dels quarantes i cinquantes87, i que 

van continuar al llarg de tot el segle. Però el procés de secularització atribuit al segle 

XVII va  ser un fenòmen molt complexe en el que no van intervenir-hi només les 

disputes sobre el materialisme i l'ateisme sinó molts altres factors.88 

 

 Un grup molt implicat en les disputes religioses associades a la nova filosofia 

natural durant la segona meitat del XVII van ser els platònics de Cambridge.89 A partir 
                                            
85 M. Hunter, 'Science and heterodoxy. An early modern problem reconsidered', a Reappraisals of the 
Scientific Revolution, D. C. Lindberg i R. S. Westman eds., Cambridge, 1990; G. E. Aylmer, 'Unbelief in 
Seventeenth-Century England', a Puritans and Revolutionaries. Essays in XVIIth century History 
presented to C. Hill, D. Pennington i K. Thomas eds., Oxford, 1978; veure també M. Hunter i D. Wotton 
eds., Atheism from the Reformation to the Enlightenment (Oxford, 1992) i J. Redwood, Reason, Ridicule 
and Religion. The Age of Enlightenement in England 1660-1750  (London, 1976). 
86 Browne no negava la mortalitat eterna de l'ànima, però defensava que l'ànima moria amb el cos i 
ressucitava junt amb el cos a la fi dels temps. 
87 El mortalisme era una heretjia corrent entre algunes sectes i també entre alguns pensadors i científics. 
Els mortalistes afirmaven que l'ànima moria amb el cos o s'adormia fins a la resurrecció final. Veure, G. 
Williamson, 'Milton and the Mortalist Heresy', Studies in Philology  32 (1935), 553-79. 
88  Per una anàlisi crítica de les interpretacions sobre el procés de secularització durant els segles XVII i 
XVIII, veure J. E. Force, 'Secularisation, the language of God and the Royal Society at the turn of the 
seventeenth-century', History of European Ideas  (2)3 (1981), 221-35. 
89 R. L. Colie, Light and Enlightenment. A Study of the Cambridge Platonists and the Dutch Arminians 
(Cambridge, 1957); A. R. Hall, Henry More. Magic, Religion and Experiment (Oxford, 1990); S. Hutton 
ed., Of Mysticism and Mechanism: Tercentenary studies on Henry More 1614-1681 (Dordrecht, 1990); C. 
Brown, Christianity and Western Thought, vol I. (Leicester, 1990), cap. 11; C. E. Raven. Natural 
Religion and Christian Theology (Cambridge, 1951). Veure també, G. R. Cragg, From Puritanism to the 



21 

de la dècada de 1650, les publicacions de tractats de teologia natural i d'apologia de la 

religió associades a la nova filosofia natural van ser molt nombroses, i els platònics de 

Cambridge, especialment More, Cudworth i Smith van dedicar una bona part del seu 

treball a escriu-re obres refutant l'ateisme i el materialisme. La refutació més 

sistemàtica i rigurosa de la filosofia de Hobbes va ser portada a terme per Cudworth i 

More. El True Intellectual System of the Universe (1663) de Cudworth i Antidote 

against Atheisme (1653) de More, van representar una fita molt important en aquesta 

direcció. Els seus objectius eren anar contre l'ateisme d'una banda i contra l'entusiasme 

fanàtic dels sectaris de l'altra.  Aquest grup de pensadors va adoptar una posició 

teològica intel.lectualista associada a la filosofia platònica, i amb el seu racionalisme es 

van oposar al racionalisme de Hobbes90 i a la superstició dels sectaris. Molts defensors 

de la nova ciència van estar profundament influits per la línia dels platònics de 

Cambridge, com Glanvill o Ward. 

 

 Walter Charleton, com Gassendi, va adoptar una posició teològica voluntarista, 

però malgrat aquesta posició diferent respecte als platònics de Cambridge, trobem entre 

ells similituds en alguns aspectes a l'hora d'utilitzar arguments en favor de l'atomisme, 

com per exemple l'apel.lació a la filosofia mosaica.91 

 

  Des de l'època del Renaixement, una forma peculiar d'esvaïr les implicacions 

atees de les hipòtesis atòmiques, era recorrer a la tradició hebrea, especialment el 

profeta Moisès, per explicar els origens de la teoria. Daniel Sennert, iatroquímic del 

XVI es remonta fins a Moisès per explicar l'atomisme. John Comenius a Synopsis of 

Physics (1651) afirma que tot el coneixement cosmològic es deriva de l'explicació de 

Moisès en el llibre del Gènesi, i parla de Moisès com l'autor de les hipòtesis atòmiques. 

Amb general, la filosofia mosaica va ser adoptada pels platònics de Cambridge: tant 
                                                                                                                                
Age of Reason. A Study of Changes in religious Thought within the Church of England 1660 to 1700  
(Cambridge, 1966), cap. III. 
90 S. Mintz, op. cit. n. (18), cap. 5. 
91 D. B. Sailor, 'Moses and atomism', Journal of the History of Ideas  25 (1964), 3-16. Veure també, B. J. 
T. Dobbs, The foundations of Newton's Alchemy (Cambridge, 1975), pp. 107-8.   



22 

Cudworth com More atribueixen la invenció de l'atomisme a Moisès. Charleton, seguint 

aquesta tradició, apel.la a la narració de la creació feta per Moisès per donar fonament a 

l'atomisme.92 

 

 Si bé Charleton i els platònics de Cambridge defensaven posicions teològiques 

diferents, les seves teologies respectives compartien algunes característiques, pel fet de 

que ambdòs partien d'una teologia cristiana comuna. A més, els seus treballs teològics 

responien als mateixos desafiaments del context: la refutació de l'ateisme i el 

materialisme, objectiu també perseguit pel tractats teològics de Boyle. En la mateixa 

tradició de tractats teològics contra l'ateisme trobem també The Wisdom of God 

manifested in the Works of the Creation (1691)93 de John Ray. Uns anys més tard van 

venir les famoses 'Boyle Lectures', inaugurades l'any 1692 per voluntat expressa de 

Boyle, per fer front al naixent deisme. Realment, el procés de consolidació del 

mecanicisme a Anglaterra va estar profundament marcat per les controvèrsies 

teològiques que va suscitar, i que van perdurar fins ben entrat el segle XVIII. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                            
92 Charleton, W., Darknes  i Physiologia. 
93 Ray, J., The Wisdom of God Manifested in the Works of the Creation (London, 1691), pp. 179-221, 
reeimprès  a Science and Religious Belief. 1600-1900. A Selection of Primary Sources, D. Goodman ed., 
Open University , 1973. 



23 

  

 

 

 3. Atomisme i teologia natural 

  

 3.1. El voluntarisme teològic de Charleton 

 

 L'any 1652, Charleton publica The Darknes of Atheism dispelled by the Light of 

Nature, or a Physico-Theologicall Treatise,94 un tractat sistemàtic de teologia natural 

destinat d'una banda, a refutar l'ateisme i el materialisme, i de l'altra, a donar fonament 

teològic a l'atomisme. Charleton va ser el primer en utilitzar el terme fisicoteologia,95 i 

la seva obra és representativa dels inicis d'una tradició anglesa de tractats de teologia 

natural que s'estendrà fins ben entrat el segle XVIII, amb les 'Boyle Lectures', 

inaugurades el 1692. 

 

 En aquesta obra hi trobem exposats els temes principals de la teologia natural de 

Charleton: l'existència de Déu, la creació del món ex nihilo  i la providència de Déu, 

tant la general com l'especial. A partir d'aquesta caracterització, podrem afirmar que la 

posició teològica de Charleton és voluntarista. 

  

 L'intel.lectualisme i el voluntarisme constitueixen dos posicions teològiques, de 

les quals ja en trobem les seves arrels a la teologia medieval,96 i que es distingeixen per 

                                            
94 Charleton, W., The Darknes of Atheism dispelled by the Light of Nature, or a Physico-Theologicall 
Treatise  (London, 1652). A partir d'ara, citat com Darknes of Atheism o Darknes. 
95  Amb Charleton, el 1652, comença una tradició de fisicoteologia que recupera l'atomisme i el 
desposseeix del materialisme dels autors clàssics. Tècnicament, el platònic de Cambridge John Smith 
(1618-1652) va precedir Charleton, però el seus discursos, encara que pronunciats el 1644, no van ser 
publicats fins el 1660. Veure, G. E. Aylmer, 'Unbelief in Seventeenth-century England', op. cit. cap. (2) n. 
(26), pp. 31-9.    
96 Per un estudi sobre les diferents posicions teològiques des de l'Edat Mitja fins al segle XVII, veure F. 
Oakley, Omnipotence, covenant, & order: An excursion in the history of ideas from Abelard to Leibniz 
(London, 1984). Veure també, G. B. Deason, 'Reformation Theology and the Mechanistic Conception of 
Nature', a God and Nature. Historical essays on the Encounter between Christianity and Science, D. C. 
Lindberg i R. L. Numbers eds. (Berkeley, 1986). 



24 

la seva forma d'interpretar la relació entre Déu i la creació. L'intel.lectualisme es 

caracteritza per considerar la immutabilitat i la intel.ligència infinita de Déu com els 

seus atributs principals, encara que no nega la seva omnipotència. Aleshores, en la 

relació entre Déu i les seves criatures, es remarca l'ordre del món com un procés 

immanent amb les seves lleis operant regularment. L'ordre i l'estructura del món 

existeixen i es poden investigar per un procés de raonament, perquè Déu va crear el  

millor món possible gràcies a la seva intel.ligència. L'intel.lectualisme afirma per tant, 

que Déu va crear un món perfecte, sense necessitat de conservar-lo i reparar-lo 

constantment. En contraposició, el voluntarisme teològic remarca la primacia de la 

lliure voluntat i el poder absolut de Déu, per tant, l'ordre del món no és inherent a la 

natura de les coses, sinó que és contingent i té lloc gràcies al consentiment de Déu, que 

pot actuar en qualsevol moment. El voluntarisme afirma l'acció constant de Déu en un 

món contingent, governant-lo. Pel voluntarista, l'intel.lectualisme implica limitar la 

llibertat de Déu, ja que un ordre racional independent de Déu limitaria la seva acció en 

el món, i això és incompatible amb la concepció d'un Déu absolutament lliure i 

poderós.97 

  

 Per tant, l'intel.lectualisme i el voluntarisme es distingeixen per la seva diferent 

concepció de les lleis naturals operant en el món. 98  Per l'intel.lectualista, les lleis 

naturals són immanents a la naturalesa i necessàries. Déu va imposar les lleis naturals, 

però aquestes governen la naturalesa i operen necessàriament en el món, encara que 

això no implica que Déu les pugui alterar. Pel voluntarista, les lleis operen per un acte 

de divina voluntat, i no són necessàries, sinó contingents; la seva continuitat depèn 

constantment de la voluntat de Déu, i de la seva acció immediata en el món. La 

naturalesa és contingent, fins i tot suposant la regularitat de les lleis naturals. Es a dir, 

tot allò que Déu pot fer a través de les causes secundàries, també ho pot fer sense elles.  
                                            
97 Veure, M. Osler, 'Providence and divine will in Gassendi's views on scientific knowledge', Journal of 
the History of Ideas  44 (1983), 549-60; E. B. Davis, 'The uses of voluntarist theology in 17-th century 
science', comunicació presentada a la International Conference on Science and Belief (Ontario, 1992). 
98Per una discussió sobre el concepte de llei natural a la teologia del segle XVII a Anglaterra, veure C. A. 
Russell, Cross-currents. Interactions between science and faith (Leicester, 1985), pp. 65-96. 



25 

 

  Aquesta diferent concepció de la llei natural es tradueix alhora,  en una diferent 

comprensió de la divina providència. En l'acció provident de Déu en el món, 

l'inte.lectualista posa l'accent en la potència ordinària de Déu, i el voluntarista en la 

potència absoluta. La potència ordinària es refereix a l'acció de Déu supervisant la 

creació, d'acord amb la seva infnita intel.ligència; i la potència absoluta  es refereix a la 

capacitat de Déu per fer el que vulgui en qualsevol moment, d'acord amb la seva 

voluntat lliure i poderosa.99 

   

 Pel que fa a la distinció entre la providència general i l'especial, en la teologia 

reformada, la providència general es refereix a l'acció de Déu sostenint l'ordre del món 

natural, mantenint les seves lleis, i la providència especial es refereix a l'acció 

extraordinària de Déu, com és el cas dels miracles, i a l'acció divina sobre els sers 

individuals, com per exemple l'home. Per la providència general, Déu estableix el curs 

de la naturalesa i utilitza les causes segones per continuar aquest curs ordinari; i per la 

providència especial, Déu actúa reformant el curs de la naturalesa i actúant sobre els 

aconteixements humans. Pels mecanicistes del segle XVII, malgrat la seva afirmació de 

la sobirania de Déu sobre el món creat, la rellevància de la providència especial va anar 

deixant pas gradualment cap a una major importància de la providència general de Déu, 

i d'una providència especial només actùant en rares ocasions i per propòsits 

determinats.100 En el cas de Charleton, la providència especial, jugava encara un paper 

molt important,101 degut a la rellevància que concedia a la providència de Déu envers 

l'home, considerat com el principal objecte del seu amor infinit.   

  

                                            
99 Veure F. Oakley, op. cit. n. (3). Veure també, E. B. Davis, 'God, man and nature: The problem of 
Creation in Cartesian thought', Scot. Journ. of Theol. 44 (1991), 325-48; M. Osler, op. cit. n. (4).  
100 G. B. Deason, 'Reformation Theology and the Mechanistic Conception of Nature', op. cit. n. (3), pp. 
186-7. Veure també, R. WESTFALL, Science and Religion in Seventeenth-century England  (New 
Haven, 1958), cap. 4. 
101 Veure R. Westfall, op. cit. n. (7), pp. 80-3. 



26 

 Charleton va dedicar l'obra The Darknes of Atheism  a Sir Francis Prujean, 

President del Royal College of Physicians of London,  protector de Charleton quan 

aquest va esdevenir doctor en Medicina l'any 1643. 102  L'epístola està datada 

erròniament el 1641, i la data correcte hauria de ser el 1651, ja que l'obra va ser 

publicada el 1652. 

 

 En el pròleg,103 Charleton exposa quatre consideracions prèvies que expliquen i 

justifiquen la publicació del seu treball: primer, les causes i motius que l'han portat a 

escriu-re l'obra; segon, la necessitat i justificació de la teologia natural en general, i en 

particular, la demostració de l'existència de Déu a través del que ell anomena 'Light of 

Nature';104 tercer, el tribut a tots els  que s'han dedicat a la mateixa tasca, i finalment, el 

reconeixement dels possibles defectes de l'obra. 

 

 En primer lloc, Charleton, conscient del moment intel.lectual i polític en el que 

viu, parla dels 'monstres ateus'105 sorgits arreu i dels perills per la religió i l'autoritat de 

l'Església  provocats per la guerra civil. Aquests perills es veuen encarnats tant en els 

ateus, com en els heretjes i entusiastes.106 En aquestes circunstàncies, Charleton creu 

                                            
102 Charleton li agraeix a Prujean la visita que li va fer i l'ajut mentre patia una dissenteria, l'any 1651: 
«Auxiliis Pruian, anima hæc moribunda revixit; Ut vigil, infusa Pallade, flamma solet». Darknes, 
Epístola dedicatòria. 
10 Charleton, Darknes, Advertisement to the Reader. 
104 Per Charleton, la 'llum natural' és com una facultat de raonament que proporciona coneixement cert 
de les veritats religioses. Es una facultat que no defineix exactament, però que vindria a ser una 'recte raó' 
que proporciona certesa. Uns anys més tard, Nathaniel Culverwel, platònic de Cambridge, va publicar 
una obra titulada Discourse of the Light of Nature, en la que fa referència a aquesta facultat de raonament, 
i l'anomena 'the candle of the Lord'. Veure A.R. Hall, Henry More: Magic, Religion and Experiment, 
London, 1991, 61-65. Per un debat sobre els conceptes de raó a mitjans del segle XVII anglès, veure L. 
Mulligan, 'Reason, Right Reason and Revelation in mid-seventeenth-century England' a Occult and 
Scientific Mentalities in the Renaissance, Brian Vickers ed. (Cambridge, 1984). Mulligan distingeix entre 
una mera ráo natural i una 'recte raó', definint aquesta última com aquella raó que busca el coneixement 
de la veritat absoluta, per tant, en molts pensadors del XVII, aquella raò que busca el coneixement de les 
veritats del Cristianisme. 
105 Charleton, Darknes,  Advertisement to the Reader. 
106 Les circumstàncies socials, polítiques i religioses provocades per la guerra civil a Anglaterra van 
donar lloc a  que un sector de la intel.lectualitat anglesa pensés que havia de dedicar els seus esforços a 
combatre tant l'ateïsme que s'anava estenent, com l'entusiasme de les nombroses sectes i grups radicals 
actius durant la Guerra Civil i l'Interregne. La contribució dels platònics de Cambridge va ser notable en 
aquest sentit, i Charleton representa també un bon exemple d'aquesta contribució. Per un estudi exhaustiu 
dels grups científics, socials, polítics i religiosos que van protagonitzar els grans canvis del segle XVII a 



27 

que un dels seus deures és combatre aquestes amenaces i resguardar les veritats 

irrenunciables de la fe. Aquestes veritats són per ell, l'existència de Déu, i els seus dos 

atributs principals, la creació de l'univers i la seva conservació i moderació a través de 

la providència. L'afirmació i consolidació d'aquests principis constitueix per Charleton 

el fonament necessari de la filosofia natural. No és casual aleshores que aquest tractat 

fisicoteològic precedeixi l'obra per la qual Walter Charleton ha estat més conegut, la 

Physiologia-Epicuro-Gassendo-Charltoniana, publicada dos anys més tard, l'any 1654. 

A finals de 1650, Charleton, ja havia viatjat a França, 107  i havia llegit les 

Animadversiones  de Gassendi,108 per la qual cosa possiblement ja tenia en ment esciu-

re un tractat de filosofia natural basant-se en les hipòtesis atòmiques. El cert és que el 

1652, ell mateix parla d'aquest propòsit: 

 

 And to the incitement of this forcible Motive  we the more readily conformed our Assent, 

because, having not long before proposed to our selves to erect an intire Fabrick of 

Physicall Science  upon Principles  which seems to our judgement to be the most solid and 

permanent, because most Demonstrable, at least most Verisimilous, as to the Solution  of 

all Natures Phænomenae; and firmly embraced that Axiom of the Schoolmen, Nulla res, 

qualiscunque est, intelligi potest, nisi Deus prius intelligatur, that no one thing in Nature 

can be known, unless the Author of  Nature be first knowne... and this [existència de Déu 

en general, i naturalesa humana en particular] as a Foundation, that must not only support, 

but ennoble and facilitate our future Superstructions.109 

 

  El fet de que la Physiologia fos publicada dos anys més tard que el seu primer 

tractat fisicoteològic, obeeix a dos motius principals. Primer, davant l'onada provocada 

per la publicació del Leviathan de Hobbes l'any 1651, i les evidents connexions entre 

                                                                                                                                
Anglaterra, veure Ch. Webster, The Great Instauration: Science, Medicine and Reform 1626-1660  
(London, 1975).     
107 S. Fleitmann, op. cit. n. (1), pp. 67-82. 
108 P. Gassendi. Animadversiones in Decimum Librum Diogenes Laertii (Lyon, 1649). A partir d'ara, 
citat com Animadversiones. 
109 Charleton, Darknes of Atheism, Advertisement to the Reader. 



28 

Hobbes i Charleton, aquest últim no es podia declarar obertament atomista sense deixar 

clar que la seva filosofia natural podia ser perfectament compatible amb el Cristianisme; 

les implicacions atees de Hobbes eren una raó de pes, i per tant, l'afirmació de les 

veritats de fe era un pas obligadament previ a l'afirmació de les seves hipòtesis 

atòmiques; i en segon lloc, hem vist com el mateix Charleton diu que Déu és el 

fonament i garantia de la filosofia natural, aleshores, sembla lògic que, cronològicament, 

els principis i fonaments de la filosofia precedeixin les seves hipòtesis atòmiques. 

 

 En segon lloc, pel que fa a la necessitat de la teologia natural, Charleton afirma 

que l'existència de Déu i la immortalitat de l'ànima humana110 han de ser demostrades 

més pels filòsofs que no pas pels eclesiàstics, i amb l'assistència d'un criteri peculiar i 

infalible, -el que ell anomena 'Light of Nature' o llum natural. Les fonts de certesa de 

les veritats de fe i de la moralitat són per Charleton dues: la fe, -a través de la gràcia i 

l'Escriptura-,  i l'evidència proporcionada per la 'Light of Nature' o 'llum natural'. Pel 

creient, la fe i l'autoritat bíblica, són suficients per la certesa, però pel no creient, cal 

segons ell, la demostració racional de la veritat obtinguda gràcies a la 'llum natural': 

 

 ...yet, assuredly can the meer Naturall  man, persisting in the state of Infidelity, never be 

adduced to embrace either any Religion, or any Morall Virtue, unlesse both those 

Propositions  fundamentall [existència de Déu i immortalitat de l'ànima] be first evicted to 

him, by Reasons Apodictical, desumed from that infallible Criterion, the Light of Nature; 

from whose Judicature there can be no appeal.111 

 

 Charleton concebeix la 'llum natural' com un criteri infal.lible, com una 'recte 

raó' que proporciona certesa i que guia a la raó argumentativa: 

 
                                            
110 Per Charleton, com per Descartes, l'ànima humana és una sustància absolutament diferent del cos i de 
la matèria; el dualisme ontològic entre matèria i esperit,  garanteix la immortalitat. Alhora, es contraposa 
clarament al monisme ontològic de Hobbes que al reduir l'ànima a corporeitat introdueix el mortalisme. 
Sobre l'ateisme i el mortalisme, veure cites 27, 29 i 30, cap. 2. 
111 Charleton, Darknes, Advertisement to the Reader. 



29 

 The Synopsis of my method,...as designed as a clue to conduct the thoughts of my Reader 

along the series of those Attributes  of the Supreme Ens, which (as being of most general 

concernment, and such as may be clearly demonstrated by the Light of Nature, even to 

those, who either never heard of, or except against the testimony of Holy Writ ). I have 

promised to illustrate, by the conviction of Arguments deduced from that catholique 

Criterion, Reason. 112 

 

 Per ell, 'Light of Nature' no és el mateix que raó argumentativa. La 'Light of 

Nature' seria com una capacitat de sentit comú, que presenta les veritats com evidents i 

la raó seria la raó demostrativa per argumentació. La 'llum natural' proporciona 

'evidència' i 'certesa', i la 'raó' proporciona arguments.113  

 

  En tercer lloc, Charleton s'adhereix als objectius dels altres teòlegs, com el de 

demostrar l'existència de Déu per raons purament naturals, i afirma que l'home neix 

amb una certa noció anticipada de deitat, impresa en la seva ment, que fa possible la 

intel.lecció o aprehensió de la naturalesa de Déu. Reconeix també el seu deute amb 

altres filòsofs i tradicions de pensament, com l'escolàstica. Veurem que Charleton 

utilitza clarament termes i mètodes escolàstics en la seva demostració de l'existència de 

Déu,114 i també agafa elements de Mersenne i amb especial, elements de la metafísica 

de Descartes, com ell mateix ho diu,115 en les seves respostes a les objeccions de 

l'existència de Déu. També utilitza  elements de Raimon de Sibiuda, Lluis Vives  i 

principalment Gassendi.116 Charleton apel.la curiosament a l'autoritat de l'Església,117 

que en un moment donat va decretar l'anatema dels ateus, i va exhortar els  filòsofs 

cristians a establir, d'una banda, l'existència de Déu i els seus atributs, -eternitat, 

simplicitat, immutabilitat, independència, i altres perfeccions de la seva essència: 

                                            
112 Charleton, Darknes, p. 94. 
113 Ibid., Advertisement to the Reader. Veure també nota n. (6). 
114 Ell mateix diu que ha utilitzat arguments de St. Tomàs. 
115 Charleton, Darknes, Advertisement. 
116  Es basa especialment en les Animadversiones  de Gassendi. 
117 Cita el papa Lleó X i el Concili Laterà. 



30 

omnipresència, omnisciència, justícia, gràcia, bondat, llibertat, veritat-, i de l'altra, la 

immortalitat de l'ànima humana. 

 

 Finalment, Charleton s'excusa dels errors i lamenta la manca de temps degut a la 

professió mèdica,118 fent constar també que la redacció de l'obra va ser interrompuda 

bruscament per una dissenteria, que el va afectar probablement, l'any 1651. 

 

 The Darknes of Atheism  constitueix un tractat sistemàtic de teologia natural on 

Charleton exposa els principis que considera indispensables per fonamentar la filosofia 

natural : l'existència i els atributs de Déu, per una banda, i la naturalesa lliure de l'home, 

per l'altra. Els principis sobre Déu i l'home fonamenten el món natural, o dit d'altra 

manera, la teologia natural i l'ètica fonamenten la filosofia natural. Charleton 

desenvolupa en altres obres posteriors el seu sistema ètic,119 però a Darknes of Atheism 

es pot veure que algunes de les seves concepcions ètiques, especialment les que fan 

referència a la llibertat humana i la felicitat, estàn lligades a la seva concepció de la 

providència especial,120 i per tant, al seu voluntarisme teològic.  

 

   

 3.1.1. L'existència de Déu 

 

 La primera etapa en la refutació de l'ateisme, consisteix per Charleton en 

demostrar l'existència de Déu. El punt clau d'aquesta demostració està en inferir 

l'existència de Déu a partir de l'afirmació de l'existència de la idea de Déu en la ment 

humana. Les seves argumentacions són molt properes a l'escolàstica d'una banda,  i al 

racionalisme cartesià, de l'altra. 

                                            
118 Durant aquests anys, Charleton era el metge oficial del rei. 
119 Charleton, W., Epicurus's Morals collected partly out of his owne Greek text in Diogenes Laertius, 
and partly out of the Rhapsodies of Marcus Antoninus Plutarch, Cicero, and Seneca. And faithfully 
Englished (London, 1656) i The Ephesian Matron. Based on the tale in the Satyricon of Petronius 
(London, 1668, repr. Los Angeles, 1975).  
120 Charleton, Darknes of Atheism, pp. 157-199.  



31 

 

   Charleton comença la seva llarga exposició atribuint a Aristòtil la lluita contra 

el politeisme i la negació de la intel.ligibilitat de Déu o la limitació de la raó per a 

conèixer un ser infinit. També pels hebreus, -segueix Charleton-, l'essència de Déu era 

incognoscible, i fins i tot pels cristians només és possible especular sobre els atributs 

d'una forma incompleta. Déu és presentat com l'Admirable, però alhora l'Invisible i 

l'Inaccessible.121 Amb aquesta introducció, Charleton afirma els límits del coneixement 

humà, però no abdica de la demostració racional de l'existència de Déu.   

 

 Per Charleton, el cristià posseeix el veritable coneixement de Déu a través de 

l'Evangeli.122 Per tant, l'Escriptura és la primera font d'autoritat i coneixement. Una de 

les veritats de fe garantides per aquesta autoritat és la Trinitat, definida per ell com una 

Trinitat de persones en una unitat de sustància, -definició que no s'aparta en absolut del 

dogma cristià.123 

 

 La segona font de coneixement serà l'argumentació racional. El punt de partida 

de la demostració de l'existència de Déu és l'afirmació de que la idea de Déu va ser 

gravada en la ment de l'home per Déu. 124  Molts dels raonaments posteriors de 

Charleton sobre l'existència de Déu ténen com a punt de partida el principi cartesià de la 

idea clara i distinta de Déu en la ment de l'home. 

 

 L'existència de Déu implica també, segons ell, l'existència dels dos principals i 

inseparables atributs de Déu, la Omnipotència i la Omniscient-Omnipresència, o 

Ubiquitat activa, la primera destinada a crear el món del no-res, i la segona a conservar-

lo i governar-lo.125  L'afirmació d'aquests dos atributs com els més importants, ens 

                                            
121 Ibid., pp. 1-2. 
122 Ibid., p. 3. 
123 Ibid., p. 3. 
124 Ibid., p. 4. 
125 Ibid., p. 4. 



32 

indica dos principis fonamentals de la posició teològica de Charleton: primer, la creació, 

i segon, la conservació i govern constants del món per Déu gràcies a la seva providència: 

 

 we conceived it necessary to begin as high as the First Cause, God ; and endeavour the 

demonstration first of his Existence, and cosequently (for strict reason will never endure 

their separation) of those two generall operations of his Wisdom, Power, and Goodness, viz. 

(1.) the Creation of the world ex nihilo, and (2.) the continuall Conservation  of the same, 

in its primitive harmony, by his Providence.126  

  

 El mètode proposat per Charleton per demostrar l'existència de Déu es basa en 

dues vies, l'autoritat de l'Escriptura o la Revelació i l'argumentació racional, però 

sempre partint de la 'llum natural', que proporciona la certesa de la veritat: 

 

 Nor have we any probable way left to break his objections [dels ateus], but a sober 

reception of them in the field of reason, and a smart retort of arguments desumed from the 

proper magazine of all temporal knowledge, the Light of Nature. 127  

 

 En aquest sentit, per ell, l'argumentació racional sempre parteix d'uns postulats 

certs, que ens dóna la 'llum natural', i que són irrenunciables. Aquests postulats són les 

idees innates de la ment. A partir de la distinció entre idees innates (que permeten 

conèixer què és la veritat), adventícies ( que apareixen a partir dels objectes externs) i 

imaginàries ( creades per la imaginació),  Charleton afirma que les idees innates 

aparèixen a la ment gràcies a aquesta facultat de la 'Light of Nature', a la que li ha 

assignat la capacitat de discernir entre veritat i falsetat.128 

 

                                            
126 Ibid., p. 5. 
127 Ibid., p. 5. 
128 Ibid., p. 7. 



33 

 Una altra questió és si les sustàncies o essències  existeixen objectivament fora 

de les idees. Charleton infereix d'entrada l'existència objectiva i real de les sustàncies 

representades a les idees,  i infereix també, que si l'essència d'una idea és més gran que 

l'essència de la ment, necessàriament aquesta idea té la seva causa en un ser exterior i 

superior a l'home: 

 

 From hence, my thoughts advance to this conclusion, If the reality objective of any Idea 

be so great and excellent, that I may be assured tho same cannot be in me, either 

Formaliter, or Eminenter; and therefore I cannot be the Cause of that Idea: By direct and 

genuine inference I determine, that I am not alone in the World, but that there is existent in 

the universe some other Being, which is the father of this Idea. 129 

 

 Una vegada inferida l'existència objectiva d'una sustància a partir de la seva idea 

a la ment, les diferents idees es correspondràn a les diferents entitats existents: Déu, 

àngels, entitats corpòrees inanimades, animals, i finalment, l'home.130 Per Charleton 

totes aquestes idees provénen de nosaltres mateixos excepte la idea de Déu. Aquesta, és 

innata en el sentit de que no prové de nosaltres mateixos sinó que va ser impresa en la 

nostra ment per Déu.131 Això no vol dir però que el nostre coneixement de Déu sigui 

perfecte sinó tot el contrari, no podem en realitat arribar a comprendre del tot la 

naturalesa de Déu.132 

 

  Per Charleton, les nostres idees sobre les entitats corporals són les següents: 

 

For when I make a deep and strict inquisition into them [entitats corporals], I discover, that 

of those things, which they comprehend, there are only very few, which I clearly and 

distinctly understand; such are Magnitude, or Quantity extended into its three dimensions 

                                            
129 Ibid., p. 10. 
130 Ibid., p. 11. 
131 Ibid., pp.15-6. 
132 Ibid., p. 15. 



34 

of Longitude, Latitude, Profundity; Figure  arising from the termination of that extension; 

Situation of parts, or that position, which parts variously figurated obtain and hold among 

themselves; and Motion, or the change of situation in the whole, or parts composing the 

whole: to which may be superadded Substance, Duration, and Number. 133 

 

 Per tant, la nostra ment conté idees clares i distintes sobre les propietats de la 

matèria o entitats corporals, que Charleton resumeix en tres: magnitud, figura i 

moviment. A partir del racionalisme cartesià, Charleton postula un dels principis 

fonamentals del mecanicisme, -que les principals propietats de la matèria són magnitud, 

figura i moviment-, per oposició a les qualitats aristotèliques de la matèria.134    

 

 Aleshores, de la mateixa manera que la nostra ment conté idees clares i distintes 

sobre la matèria, també conté la idea de Déu, però aquesta és per Charleton la més clara 

i distinta de totes: 

 

 Moreover, I am confirmed, that this idea of God, is of all others the most clear and 

distinct; for whatever of reality, verity and perfection, I clearly and distinctly perceive in 

all other ideas, is radically concentred in this one, as in the Archetype, or universal 

fountain.135 

 

 That I have a clear, distinct, and true Idea of God in my mind. 136  

 

 Els elements cartesians del seu raonament són evidents. Charleton, com 

Descartes, introdueix a Déu com la idea més clara i distinta que apareix a la nostra ment, 

                                            
133 Ibid., p. 11. 
134 W. Pagel també suggereix que en Charleton es combinen antiaristotelisme i cartesianisme en una 
barreja eclèctica i peculiar. Veure W. Pagel, 'The Reaction to Aristotle in seventeenth-century Biological 
Thought: Campanella, Van Helmont, Glanvill, Charleton, Harvey, Glisson, Descartes', a Science, 
Medicine and History. Essays on the Evolution of Scientific Thought and Medical Practice written in 
Honour of Charles Singer, ed. E. A. Underwood, vol I (Oxford, 1953). 
135 Charleton, Darknes, p. 14. 
136 Ibid., p. 23. 



35 

i que està per sobre de les dues sustàncies, Res cogitans  i Res extensa .137 Ja tenim els 

tres principals elements del sistema cartesià: Déu, per una banda, i el dualisme de la Res 

cogitans  i la Res extensa, per l'altra.138 

 

 Aleshores, la idea de Déu és la següent per Charleton: 

 

 By the name God, I understand a certain substance, infinite, independent, omnipotent, 

omniscient, from which as well my own, as all other dependent natures were derived; by 

whose incomprehensible Wisdome, Power and Goodness, the universe was created, 

according to the admirable Idea formed in his own eternall intellect; and is constantly 

conserved in the same perfect order, and exquisite harmony, which in the beginning he 

was pleased to institute.139 

 

 Utilitzant el raonament cartesià, Charleton introdueix la seva pròpia idea de Déu, 

en termes voluntaristes: Déu com a creador i conservador constant del món, gràcies a la 

seva infinita saviesa, poder i bondat. El que pretén és demostrar que creació i 

conservació són indestriables:  

 

 For manifest it must be to any that looks attentively into the nature of Duration; that to 

the Conservation of anything trough all those several minutes, in which its existence 

endureth, is required no less then the same power and act, which is necessary to the 

Creation of the same thing anew, if it were not already existent; and consequently, that the 

act of Conservation doth not at all, but in the cloudy reason of man, differ from the act of 

Creation. 140 

 

                                            
137 El mateix Charleton empra la distinció cartesiana Res cogitans i Res extensa : «althought I conceive 
my self to be Res cogitans, a thinking ens, and look not upon my self as Res extensa, a quantitative or 
extensive; but upon a stone, as Res extensa, and not cogitans». Ibid., p. 12 
138 Cf. Descartes, R., Principiæ Philosophiæ  (1644). 
139 Charleton, Darknes, p. 13. 
140 Ibid., p. 17. 



36 

 Una altra vegada, emprant el dualisme cartesià de les dues sustàncies, Charleton 

afirma que el poder conservador està en Déu, i que l'home, per la seva incapacitat de 

conservar-se eternament, depèn d'aquesta sustància ontològica diferent d'ell mateix, que 

és Déu: 

 ...for since I am nothing but a meer res cogitans ( for here I precisely regard only that 

part of my self, which is properly and distinctly a Cogitant substance) if there were any 

such power conservatory radicated in my essence, doubtless I should be concious of it; but 

I am convicted, there is non such, and therefore from this one evidence, that I cannot 

mantain or perpetuate my own being, for the shortest moment imaginable: I judge, that I 

am subordinate unto, and dependent upn some other Entity distinct from my self. 141 

 

 La diferència de nivell ontològic entre Déu, l'home i el món142  és clara en 

Charleton. Però malgrat aquesta separació entre les tres essències, Déu i l'home guarden 

una certa semblança, l'atribut del cogito :143 

 

 ...and therefore since I am res cogitans, a substance thinking, and having a certain Idea of 

God in me, what cause soever be at length assigned for the principle or fountain of my 

being, that cause also must be Ens cogitans, and must possess the idea of all those 

perfections, which I ascribe unto God.144     

 

 D'una banda, la distinció ontològica entre Déu i l'home permet guardar la 

Transcendència de Déu com a veritat teològica, i de l'altra, la semblança entre Déu i 

�l'home està també d'acord amb el relat del Gènesi, on es diu que Déu va crear l'home 

a imatge i semblança seva. 

                                            
141 Ibid., p. 17. 
142 Segons Charleton, Déu és la sustància supremament perfecte. Per món, vull dir tot allò que no és ni 
Déu, ni sustància pensant pròpia de l'home, sinó que és cos o matèria. En aquest sentit Charleton diu que 
el cos és aquella sustància subjecte d'extensió local, i altres accidents, per a distingir-lo de la sustància 
pensant. Veure Darknes, p. 23. 
143 La noció de Cogitation  comprèn per Charleton la voluntat, l'intel.lecte, la imaginació i els sentits. 
144 Charleton, Darknes, p. 18. 



37 

 

 Per demostrar que la idea de Déu en l'home és innata a la ment de l'home i 

impresa per Déu, Charleton fa una llarga disgressió negant que la idea de Déu provingui 

de cap altra causa menys perfecte que Déu mateix.145 Així,  tampoc prové ni dels sentits 

ni de la imaginació, sinó de Déu mateix: 

 

 Whrefore it must be primitively implanted in, and congenial to my very Essence, no 

otherwise then as the Idea of my self is implanted, or essentially impressed upon my self. 

And surely, to a sober and well ordered consideration, it can seem no wonder, that God, 

when he was pleased to create me, hath imprinted this idea of himself upon my Soul, that it 

might remain as an indelible Mark or Signature. 146 

 

 Charleton afirma que per la raó, l'home es percebeix incomplet i per tant 

depenent d'un principi superior o Déu: 

 

 I doe not only clearly perceive my self to be an Entity incompleat, dependent on some 

Superior principle, and indefinitely aspiring to greater and better things: but at the same 

instant, I understand also that Superior principle, upon which I depend, to possess all those 

greater acomplishments, not indefinitely and in potentia only, but even infinitely and 

actually, ans so to be God.147 

 

 Així, a partir de la limitació i incompletitud humana, dedueix que Déu és la 

perfecció i allò que és complert.148 Dins la tradició escolàstica que considera la Unitat, 

la Bondat i la Bellesa com a atributs de Déu, afirma també la Unitat divina: 

  

                                            
145 Ibid., pp. 18-20. 
146 Ibid., p. 20. 
147 Ibid., p. 20. 
148 Ibid., p. 37. 



38 

 For on the contrary, the Unity, Simplicity, Inseparability, or Identity  of all those 

excellencies in God, is one of the chiefest of those perfections, which I understand to be in 

him.149 

 

 Consequentment, postular aquesta Unitat de Déu, també implica considerar el 

politeisme com una altra forma d'ateisme: 

 

 For to beleive, that there are more Gods than one, in strictness of truth is to beleive there 

is none at all; Unity  being the essential and inseparable Attribute of the Deity. 150 

 

 Per tant, l'existència de Déu, és existència d'un sol Déu.  Charleton intenta 

demostrar racionalment l'existència de Déu, i tant alguns dels arguments que utilitza 

com, molt sovint, la mateixa terminologia, s'emmarquen en la tradició aristotèlic-

escolàstica. D'altra banda, les similituds amb el racionalisme cartesià son més que 

evidents. De l'existència de la idea de Déu a la ment, infereix151 l'existència de Déu: 

 

 I am existent, and my minde contains a certain Idea of a most perfect being, (i.e.) of God; 

it is most genuinly and most evidently demonstrated, that God is also existent. 152 

 

 Charleton cau però en el raonament circular: de la idea de Déu infereix 

l'existència de Déu, però resulta que la idea de Déu ha estat impresa a la ment per 

Déu.153 
                                            
149 Ibid., p. 19. 
150 Ibid., p. 178. 
151 Per Charleton, allò que percebim i està objectivament en les nostres idees, té existència necessària 
perquè la facultat anomenada 'Light of nature' en dona certesa. El que realment fa és una inferècia 
racional, i aleshores aquesta 'Light of Nature' no és altra cosa que una raó natural infal.lible. Ell mateix ho 
diu: «For we can have no other idea of a substance, precisely so taken, more then this; that it is a thing, 
wherein either Formally, or Eminently  that something which we perceive, or which is objectively in any 
of our Ideas, hath its necessary existence: why? because the Light of Nature makes authentick that 
Axiome, Nullum esse nihili reale attributum» . Darknes, p. 22. 
152 Charleton, Darknes, p. 19. 
153 C. A. Russell, Cross-currents. Interactions between science and faith, op. cit. cap. 2 n. (6). Veure cap. 
6. Russell fa una descripció sobre les crítiques que va rebre la teologia natural del XVII, i en particular 
sobre els problemes de la circularitat dels arguments. 



39 

 

 Una altra questió és la del coneixement de Déu. Per Charleton l'essència de Déu 

no es pot comprendre del tot però si en un cert grau, mitjançant el raonament.154 La 

comprensió total no és possible perquè la ment de l'home, finita, no és capaç de 

comprendre allò que és infinit per essència, però si entendre-ho: 

 

 An Infinite, quatenus an infinite, can, in truth, by no means be comprehended; and yet 

nevertheless it may be understood. 155 

 

 D'alguna manera està dient que la comprensió total no està a l'abast de l'home, 

però si un cert coneixement de Déu: 

 

 ...the most subtile Dr. Thom. Aquin. affirmed, Cognoscere Deum esse in aliquo communi, 

sub quadam confusione, in quantum scilicet Deus est hominis beatitudo, id naturaliter 

nobis insertum est, that the cognition of the Being if God, is implanted in our minds, under 

a certain confusion, or cloudy representation.156 

 

 Aleshores, és possible una certa intel.lecció gradual de Déu: en aquest sentit diu 

que es pot entendre, però que no es pot comprendre perquè no té límits.   

    

 Un altre mètode argumentatiu utilitzat sovint per Charleton per demostrar els 

principis teològics,  és el de l'objeccó-resposta. A l'objecció de que la idea de Déu és 

una mera entelèquia o entitat racional, Charleton afirma per inferència racional que la 

idea de Déu té el seu correlat en la realitat: té existència real. Aquesta existència real es 

garanteix per la certesa que dona la facultat de la 'Light of Nature', o  «the fount of all 

our knowledge».157 

                                            
154 Charleton, Darknes, pp. 21-3. 
155 Ibid., p. 24. 
156 Ibid., p. 25. 
157 Ibid., pp. 27-29. 



40 

 

 Per Charleton, les idees sobre els atributs de la sustància de Déu, -infinita, 

independent, superlativament intel.ligent, potent, creadora de totes les coses-, no es 

poden deduir dels objectes externs, ni provénen tampoc del cogito, sinó que estàn 

indissolublement lligades a la idea de Déu impresa en la ment. 158  Seguint aquest 

raonament, -les idees sobre els atributs de Déu van lligades a la idea de Déu, i a partir 

de la idea de Déu es demostra l'existència de Déu- aleshores Charleton, creu possible 

demostrar els atributs de la creació i conservació del món per Déu: 

 

 ...that whereas I have made use of the idea of God, which is impressed upon the mind of 

man, as an invincible argument to demonstrate the existence of God; and that in this Idea 

so immense a Potency  is included, that we may understand it to be repugnant to reason, if 

God doth exist, that any thing besides him  in the world can exist unless it be created by 

him, and dependent upon him: it cannot but appear a direct and just induction, that the 

whole world, or all things else which are in being besides God, were created  by him.159 

 

 A l'objecció de que la idea de Déu al afegir-li coneixement o sustreure'n esdevé 

ja una altra idea, Charleton respón que aquest procés d'augment de coneixement no 

canvia sustancialment la idea de Déu, sinó que la fa més distinta: 

 

 But when once we have conceived the Idea of the true God, however more and more 

perfections may be revealed into us, which were not formerly known to be in  him, yet 

nevertheless is not the Idea, of him therefore Augmented, but only made more distinct  and 

express.160 

 

                                            
158 Ibid., pp. 29-31. 
159 Ibid., p. 31. 
160 Ibid., p. 33. 



41 

 Recapitulant, Charleton considera que la idea de Déu és innata en l'home, i és 

com una marca o un signe impresos per Déu a la seva ment; i alhora, de la idea de Déu, 

n'infereix racionalment la seva existència real. D'altra banda, l'existència de Déu no es 

pot deslligar, segons ell, dels seus atributs de creador i conservador; si això és així, 

demostrada l'existència de Déu, podrà passar a la demostració de la creació del món i de 

la conservació constant en virtut de la seva providència, tant general com especial. 

 

 

 

 3.1.2. La creació del món ex nihilo. 

 

 Fins ara hem analitzat com Charleton demostrava l'existència de Déu, però en 

argumentar-ho, ja enunciava prèviament que l'existència anava indissolublement lligada 

a la creació i conservació del món. El següent objectiu de Charleton consisteix en 

demostrar que Déu va crear el món del no-res, per tal de refutar la teoria de l'atzar 

epicuri, que nega la creació, la providència i la immortalitat de l'ànima humana. 

Charleton ja es posiciona a favor de l'existència dels àtoms com a primera matèria, però 

exposarà prèviament tot allò que cal rebutjar de la doctrina epicuria per a què sigui 

teològicament acceptable. Per tant, la creació del món és ja creació d'àtoms, i els àtoms 

conténen principis actius, impresos per Déu en el moment de la creació. En aquesta 

obra, l'atomisme ja és defensat per Charleton com una filosofia natural amb capacitat 

explicativa superior a les altres, encara que les hipòtesis atòmiques no hi són 

desenvolupades. A Darknes of Atheism l'afirmació de la creació del món ex nihilo  per 

Déu, i per tant, la creació dels àtoms, es constitueix en fonament de les hipòtesis 

atòmiques. El discurs teològic és molt elaborat: a partir de l'argument del designi 

s'intenta mostrar que el designi es veu també en els àtoms com a primera matèria, però 

el discurs físic és molt menys el.laborat.161 
                                            
161 La Physiologia representa l'el.laboració d'aquest discurs físic. Per exemple, a Darknes  no apareix 
pràcticament la questió del buit, la questió del clinamen  i la seva relació amb Déu,  només per citar 
alguns exemples. 



42 

 

 Les vies  utilitzades són l'autoritat de la Bíblia, i en el cas particular de 

l'atomisme, l'autoritat de Moisès.162 També apel.la Charleton a l'autoritat dels antics; i 

finalment, l'argument del designi constitueix el gran argument per demostrar la creació 

del món, i en particular la creació del àtoms. El resultat esperat és que tot s'ajusti a les 

veritats de la fe.       

 

 Per tal de portar a terme l'acte creador, Charleton defensa que la omnipotència, 

la omnisciència i la independència són atributs necessaris de Déu, i compresos també en 

la idea de Déu. 163  El raonament és que si Déu existeix, com ja ha demostrat, la 

omnipotència, la infinita saviesa i la independència són atributs necessàriament lligats a 

la seva existència.  

  

 Per arribar a l'afirmació de la creació del món per Déu a partir del no-res, 

Charleton proposa de moment, com ja ho ha fet per demostrar l'existència de Déu, dues 

vies: la primera, la creença o la fe, i la segona, la via del raonament argumentatiu: 

 

 ...when I converted my thoghts upon the almost Catholick belief of this truth, every man, 

at least, every Christian, receiving and remaining it as an Article of Faith: but when my 

second and more advised meditations had whispered me, that most heads are so indurate 

by the frost of ignorance, as not to feel the soft touches of a Collaterall and 

enthymematicall Demonstration;  as also, that my proper business was to evince by the 

testimony of meer Reason, what is commonly embraced upon the single auctority of 

Moses pen: I could not but conceive it necessary, in order to the plenary confutation of that 

as impious, as ridiculous Error of some antient Naturalists, that the World was made by 

Chance, or Fortune. 164 

                                            
162 Cf. D. Sailor, 'Moses and Atomism', op. cit. cap. 2.  n. (34). 
163 Charleton, Darknes, p. 39. 
164 Ibid., p. 40. 



43 

 

 L'objectiu és refutar la casualitat o atzar en la creació del món. Charleton 

considera la fe com una via  suficient, però pels que afirmen l'eternitat del món o de 

l'atzar en la seva creació, creu necessària la raó argumentativa. L'autoritat de la Bíblia 

com a font de coneixement forma part de la via de la fe. En el passatge citat 

anteriorment, Charleton introdueix per primera vegada l'autoritat de Moisès, com a font 

de coneixement. Perquè Moisès especialment? Perquè ja està pensant en les hipòtesis 

atòmiques per la seva filosofia natural, i seguint la tradició dels humanistes 

renaixentistes que atribuien a Moisès la teoria atòmica, troba una bona justificació, que 

li permet obviar les implicacions atees de l'atomisme. 

 

 Charleton no vol refutar només la negació de la creació, sinó també la negació 

del govern de Déu gràcies al seu concurs provident. Però, en aquesta obra ja afirma que 

a més de la refutació de l'ateisme, cal també la  refutació de l'heretjia mortalista,165 

defensant la immortalitat de l'ànima.166 L'atomisme antic s'associava a totes aquestes 

posicions, especialment des que Hobbes va ser acusat tant d'ateisme com de mortalisme, 

amb la publicació del Leviathan  i De corpore. 167 Margaret Cavendish, duquesa de 

Newcastle, i molt propera a Hobbes, va arribar fins i tot a declarar obertament l'ateisme 

com a consequència necessària de l'atomisme. Charleton, per la seva amistat amb ells, 

no podia deixar ambigua la seva posició.  

 

 L'interès de Charleton està tant en afirmar la creació del món per Déu, com 

rebutjar fermament la formació del món a partir de l'atzar. Per tal de deixar ben clares 

totes les posicions, Charleton enuncia algunes de les proposicions de la doctrina que 

                                            
165 Cf. G. Williamson, 'Milton and the Mortalist Heresy', Studies in Philology  32 (1935), 553-79. 
166 La defensa de la immortalitat de l'ànima és exposada per Charleton a Immortality of the Human Soul  
(London, 1657). 
167 Veure S. T. Mintz, The Hunting of Leviathan. 17th-Century Reactions to the materialism and Moral 
Philosophy of Thomas Hobbes  (Cambridge, 1970).  



44 

interpreta el  món com a resultat espontani a partir del caos dels àtoms,168 defensada per 

Epicur, Leucip, Empèdocles, Demòcrit i Lucreci:  

 

 ...the insolent assertion of these three horrid positions; (1) Quod mundus non fit à Deo 

constitutus, that the World was not constituted by God; (2) Quod mundus a Deo non 

gubernetur, that the World was not governed by God; (3) Quod animus noster non supersit 

a funere, that the soul of man doth not survive the funeral of his body.169 

 

 I resumeix clarament la posició d'Epicur sobre la configuració espontània de 

l'Univers: 

 

 That before the constitution of the Universe, there was an infinite Chaos of Atoms, of 

various figures and magnitudes, in an infinite space, floating hither and thither, hurried up 

and down, on all sides crowding, impelling, and justling each other, by reason of the 

Tendency rsulting from their own innate Gravity. That after a long, long afflux, reflux, 

conflux, elevation, depression, coaugmentation and other various and successive agitations 

and molitions of these Atoms, when each order had chanced to confront and meet with 

others most consimilar and convenient; then at last they all conspired, acquiesced, and 

fixed in this regular position and situation, which constitutes the Forme of the Universe.170 

 

 A continuació -en el títol d'un dels articles del capítol-, Charleton ja es posiciona 

en favor de les hipòtesis atòmiques epicuries, però convenientment modificades: 

 

 A Disgression, winnowing the Chasse from the Wheatconcealed in the former theory of 

Epicurus, & by the corollary of some castigations, restrictions and additions, declaring the 

                                            
168 Charleton, Darknes, pp. 40-2. 
169 Ibid., p. 41. 
170 Ibid., pp. 41-2. 



45 

great advantages, that this Hypothesis of Atoms hath beyond any other concerning the 

Material Principle  of all Bodies, as yet excogitated.171 

 

 El procés de correcció de les hipòtesis epicuries es realitzat per Charleton partint 

de les veritats de fe a priori,  i sense renunciar a cap d'elles, ni tant sols modificant-les. 

La questió per ell és que, partint de la fe, cal veure què s'ha de rebutjar, què s'ha de 

mantenir, i què es pot considerar verosímil de la doctrina epicuria: 

 

 In this old Romance of the spontaneous result of the World from a Casual segregation 

and disposition of that Abysse of Atoms... some things sound so harsh and discordant to 

meer Reason, as they are justly to be abominated; others carry the smooth face of so much 

Verisimility, as they deserve to be admited, at least diligently and impartially examined.172 

 

 Les posicions que pensa que s'han de rebutjar són les següents: 

 

 (1.) that the Chaos of Atoms was non-principiate, or as antient as Eternity: (2) that they 

were not created ex nihilo, ab aliqua beata simulac immortali Causa, by God: (3.) that they 

were not becalmd, separated, ranged, and disposed into their proper stations, in that serene 

order and figure, which they are now of inevitable necessity bound to observe, in every 

single concretion, or individual Entity, by the artifice of any other Cause, but the blind 

Ordination, or improvident disposure of Fortune. 173 

 

 El món físic, per Charleton, està composat d'àtoms com a primera matèria, i a la 

vegada Déu crea aquests àtoms i els hi imprimeix les lleis naturals per lliure voluntat: 

 

                                            
171 Ibid., p. 43. 
172 Ibid., p. 43. 
173 Ibid., p. 43. 



46 

 ...I have never yet found out any justifiable ground, why Atoms may not be reputed 

Mundi materies, the Material Principle of the Universe, provided that we allow, that God 

created that first Matter out of Nothing; ... and... by reason of the impulsion of their native 

Tendency [dels àtoms], or primitive impression, they strictly conform to the laws of his 

beneplacuits, and punctually execute those several functions, which his almighty Will  then 

charged upon their determinate and specifical Concretions. 174 

 

 Charleton veu en els àtoms d'Epicur un poder explicatiu superior, des del punt 

de vista de la filosofia natural, a altres hipòtesis filosòfico-naturals. Ja no està parlant 

dels àtoms en el sentit de minima naturalia 175 de la tradició aristotèlica, sinó dels 

àtoms de l'atomisme epicuri: 

 

 For, with the advantage of these restrictions, the Atoms of Epicurus have more of 

probability, and hold rational trough most of those operations, which occur to the curiosity 

of the Philosopher, with more familiarity to our conceptions, and less variation or apostasie 

from the first Hypothesis; then the impossible Materia Prima  of Aristotle, then the 

Substancial Principle of Plato, the Hyle of the Stoicks, or, indeed, the any other imaginable 

Præexistent  in the immense space.176 

 

 D'aquests àtoms com a principi físic es poden deduir les propietats dels cossos, 

convertint-se per tant en un principi explicatiu potent, que supera les altres filosofies 

naturals. 

 

                                            
174 Ibid., p. 44. 
175 Al segle XVII trobem tres tradicions corpuscularistes: primer, la teoria animista de les mònades, que 
prové de Bruno i Van Helmont; segon, la teoria aristotèlica dels minima naturalia , segons la que els 
corpuscles de diferents sustàncies difereixen qualitativament; i tercer, l' atomisme mecanicista quantitatiu 
d'Epicur, segons el que els àtoms són la primera matèria, i no difereixen en propietats qualitatives sinó 
que ténen propietats quantitatives. Veure N.R. Gelbart, Walter Charleton, op. cit. n. (1), cap. 2, pp. 156-7. 
176 Charleton, Darknes, p.44. 



47 

 El moviment inherent dels àtoms o 'impetuous tendency, inherent in them, and 

received not the same from any forreign principle, or impression extravenient', 177 

defensat per Epicur, constitueix la quarta afirmació que cal rebutjar per aconsseguir un 

sistema atomista concordant amb les veritats de la fe cristiana. Charleton afirma, contra 

Epicur, que Déu va donar als àtoms el moviment en el moment de la creació: 

 

 ...that Atoms are perpetually active and moveable, by the agitation of that internal 

tendency, or virtual impression, which the Father of Nature conferred upon them, in the 

first moment of their miraculous production ex nihilo. 178 

 

 Es interessant precisar que Charleton afirma la 'perpètua' mobilitat i activitat 

dels àtoms, que no vol dir 'eterna'. L'eternitat seria incompatible amb la creació del món, 

però la perpetuitat indica que els àtoms van tenir un principi però no ténen fi, a menys 

que Déu, per la seva lliure voluntat, decidís destruir-los. Amb aquestes correccions a 

l'atomisme epicuri, Charleton considera que les hipòtesis dels àtoms queden ja 

redimides de les seves càrregues d'ateisme.  

 

 Però queda encara una altre aspecte important, i que segons ha mostrat J. Henry, 

constitueix una de les característiques importants del mecanicisme anglès de l'època 

pre-newtoniana: l'existència de principis actius a la matèria. Charleton introdueix 

aquests principis actius o 'virtual impressions', o 'active virtues'179 a la matèria, com a 

principis de moviment, impresos per Déu en el moment de la creació : 

 

 ...in the instant of their creation [dels àtoms] received immediately from God a faculty of 

self-motion. 180 

 

                                            
177 Ibid., p.46. 
178 Ibid., p. 46. 
179 Ibid., p. 46. 
180 Ibid., p. 47. 



48 

 L'existència d'aquests principis actius, tant en Charleton, com en d'altres 

pensadors contemporanis, com per exemple Boyle, Petty i Glisson, posava de relleu 

l'afirmació de que Déu era el que havia imprimit l'activitat en el món, evitant les 

interpretacions atees de la matèria passiva. Aquesta teoria de la matèria estava 

associada al voluntarisme teològic. Per contraposició, els platònics de Cambridge, que 

van adoptar una posició teològica intel.lectualista, s'oposaven als principis actius, 

perquè una matèria totalment passiva, feia més clara la distinció matèria-esperit.181 Però 

en el cas de Charleton aquesta distinció també és clara, en el sentit de que els principis 

actius són sustàncies materials, encara que amb propietats peculiars.182 

  

 De la mateixa manera que els principis actius impresos en els àtoms permèten 

introduir a Déu com a primera causa, Charleton també parla de les 'virtuts implantades' 

en les llavors dels vegetals, i del seu 'poder procreatiu'.183 Referint-se a les 'virtuts 

impreses' en els animals, diu: 

 

 ...and humbly confess, that these are the Impresses of the infinite power and wisdome of 

an omniscient, and omnipotent Creator; but not the Contingencies, or temerarious effects 

of Chance. 184 

 

 Charleton està convençut de que les hipòtesis dels àtoms, tal com ell les presenta, 

ténen la capacitat de 'salvar els fenòmens' més que qualsevol altra filosofia natural, i 

poden constituir la base d'una bona teoria física. Una vegada enunciada la seva posició 

atomista, apel.larà novament a l'autoritat de Moisès,  per fonamentar l'afirmació de la 

creació dels àtoms com a primera matèria: 
                                            
181  Veure  J. Henry, 'Occult Qualities and the Experimental Philosophy: active principles in pre-
newtonian matter theory', History of Science  24 (1986), 335-81. 
182 Veure cap. 3.2. Encara que els principis actius siguin sustàncies materials, això no implica que 
Charleton negui el dualisme ontològic de matèria i esperit, ja que reserva la sustància espiritual per Déu, 
els àngels i l'ànima humana. Per Hobbes, en canvi, l'ànima humana és material, i per tant, mortal. Cf. R. S. 
Westfall, op. cit. n. (7), p. 80. Westfall, en el context d'una discussió sobre la providència en Charleton i 
Digby, sosté que ambdòs filòsofs naturals, acceptaven el dualisme cartesià de matèria i esperit.  
183 Ibid., p. 55. 
184 Ibid., p. 55. 



49 

  

 ...for we, who have devolved unto us the inestimable blessing of Moses history of the 

Creation, have far other thoughts of that method or order, wherein the World was founded, 

and finished by God: but the pure Natural man, who wants the illumination of the sacred 

Writ, can follow no other conduct, but that, by the light of nature, appears most consonant 

to truth.185 

 

 El recurs a l'autoritat de Moisès conté una doble vessant: d'una banda, com a via 

de fonamentació de la filosofia natural, és la via de l'apel.lació a l'autoritat dels 

antics,186 i d'altra banda, en la mesura que els renaixentistes atribueixen el relat de la 

creació a Moisès, aquesta via es converteix en una via de fonamentació a través de 

l'Escriptura. La figura de Moisès li serveix a Charleton de pont o línia de continuitat 

entre l'autoritat de la Bíblia i l'autoritat dels antics. Charleton es serveix de la filosofia 

mosaica per fonamentar la creació del món per Déu.187 Per ell, el relat mosaic, com a 

font d'autoritat, a més de fonamentar la creació estableix també que Déu va crear el 

món per un acte de la seva voluntat: 

 

 And therefore when we, who have learned our lesson out of the sacred leaves of Moses, 

say that he made the universe solo mutu, atque simplici volitione, by one simple and entire 

act of his Will, exprest in that word, Fiat 188; we speak all that can be understood by us of 

that miracle.189  

 

 L'autoritat dels antics190 es converteix en la tercera via d'accés a l'afirmació de la 

creació del món per Déu: 

                                            
185 Charleton, Darknes, p. 47. 
186 Moisès es troba a l'inici de la tradició oral que continua amb Zoroastre, Hermes Trismegist i arriba 
fins a Aristòtil, segons el neoplatonisme renaixentista.  
187 Charleton, Darknes, p. 50. 
188 El terme 'Fíat de Déu', en Charleton, conté l'acte intencionadament volitiu de Déu, i vol expressar la 
característica més genuina de l'acte creador de Déu: un acte lliure i voluntari. 
189 Charleton, Darknes, p. 72. 
190 Ibid., pp. 47-52. 



50 

 

 And first I oppose... the more noble Auctority of many antient and eminent Philosophers; 

who, though unhappily born and educated in the midnight of Paganism, had yet their 

intellectuals, so irradiated by the refulgent Light of Nature, which their Vigilancy and 

assiduous Contemplation always kept, like the Vestal tapours, shining..., that they 

discovered more then a glimps of Divinity  in the original of the World.191 

 

 El Déu artífex del món de Tales, la suma intel.ligència d'Anaxàgores, la infinita 

saviesa de Pitàgores i Plató, el primer motor immòbil d'Aristòtil, constitueixen tots ells 

infinits arguments a favor de la creació del món per Déu. En el cas particular d'Aristòtil, 

Charleton argumenta que, malgrat l'eternitat del món defensada per Aristòtil durant 

molt temps, aquest va defensar la creació del món a De Mundo. 192 La conclusió, per 

Charleton, és que, observant els antics, el balanç entre els epicuris i els que defensen la 

creació es decanta clarament cap a aquests últims. 

 

 Després d'haver esgotat l'autoritat de la Bíblia i l'autoritat dels antics, Charleton  

fa una llarga exposició de l'argument del designi,193 il.lustrant l'ordre i constància de la 

naturalesa amb nombrosos exemples. A l'argument de l'atzar, s'oposa l'argument del 

designi de Déu en el món, un designi que es mostra constantment en el funcionament i 

perpetuació de les criatures: 

 

 If they go farther, and affirm, that nature is nothing but the primitive Constitution of the 

World, wich resulted from the casual separation, conflux, and disposition of its material 

principle, Atoms; and that it doth constantly persist in the same Method, which it first 

obtained from Fortune: the answer is easie, ... yet how ridiculously stupid must he be, who 

                                            
191 Ibid., p. 47. 
192 Ibid., p. 50. Charleton no dubta en atribuir amb certesa el De Mundo  a Aristòtil, malgrat que molts 
autors questionaven l'autoria de l'obra i l'atribuien a algún deixeble d'Aristòtil; i conclou que, de fet, 
Aristòtil detestava l'atzar en el món. 
193 Ibid., pp. 53-6. 



51 

can admit a serious perswasion, that the bodies of Animals, in the beginning could be so 

exquisitely configurated by meer Chance, and without the direction and indeed the 

designement of an infinite Wisdome; in whose eternal intellect the prototypes  of each 

species  were first adumbrated? 194  

 

 Charleton continúa amb l'argumentació del designi, afirmant que la uniformitat 

de la naturalesa en el creixement i perpetuació dels vegetals és una mostra visible de la 

mà invisible de Déu, i no de l'ordenació espontània dels àtoms. 195  El Sol també 

demostra per ell,  la infinita saviesa del seu creador; el designi de Déu és vist en la 

situació del Sol a l'univers, el seu moviment i la direcció de les seves revolucions. Es 

interessant fer notar que Charleton empra en el cas del Sol l'argument del designi per la 

via negativa: què hagués passat si el Sol hagués tingut un altre moviment, o hagués 

estat localitzat en un altre lloc: 

 

 ...we cannot with any pretext of reason doubt, that, had the Sun been lodged in the bed of 

the Moon, it had long since anticipated the general combustion of the last day, and calcined 

al things to the exiguity of their primitive Atoms.196 

 

 L'ordre de l'Univers és per Charleton, un signe inequívoc de que l'atzar és 

impossible: 

 

 Now we cannot but observe, that in the great engine of the universe, nothing is with less 

order, decency, beauty, uniformity, symmetry, constancy, in a word, with less wisdom, 

either designed, or finished...assuredly the more difficult machination of the innumerably 

organ'd World  must needs be granted impossible, to be wrought by the impotent and 

ignorant fingers of Fortune. 197 

                                            
194 Ibid., p. 54. 
195 Ibid., p. 56. 
196 Ibid., p. 58. 
197 Ibid., p. 65. 



52 

 

 El designi es veu, no tant sols en l'ordenació del món sinó també en el seu 

funcionament: l'existència i funcionament de cada cos, tant animat com inanimat, ni que 

sigui el més remot, o el més petit o imperceptible, respón a un designi diví, i ens remet 

a l'artífex d'aquest món, que ha creat les coses i les conserva amb una intel.ligència 

infinita.198 Charleton fa extensiu l'argument del designi a tota la creació: 

 

 And if the Characters of an Infinite Wisdome be so plainly visible in the single and 

divided peices of the Universe; how incomparable more legible must they be in the Whole, 

wherein Amplitude  holds an æmolous contention with Pulchritude?199 

 

 Per rebutjar el moviment eternament inherent als àtoms d'Epicur, Charleton 

introdueix el designi de Déu en els àtoms: 

 

 ... that there was some first Active principle,200 which by its infinite power first created  

out of nothing, and then congested  this mass of Atoms into a Chaos, and after by its 

infinite wisdome digested  the same into that exquisite order which doth now constitute the 

form of the world.201 

 

 El designi de Déu en els àtoms és per tant, incompatible amb la capacitat de 

moviment inherent que Epicur atribueix als àtoms des de l'eternitat. Aquest designi es 

mostra segons Charleton precisament en els principis actius que conténen els àtoms. La 

matèria, per tant, en el sistema mecanicista de Charleton és activa, però crec que si bé 

és propi i correcte parlar de principis actius o activitat de la matèria en les versions del 

mecanicisme anglès pre-newtonià,202 l'expressió 'principis actius inherents a la matèria' 

                                            
198 Ibid., p. 60. 
199 Ibid., p. 61. 
200 Aquest primer principi actiu és Déu. Si Déu va imprimir principis actius a la matèria, Déu és el 
Primer principi actiu. 
201 Charleton, Darknes, p. 61. 
202 J. Henry, op. cit. n. (82). 



53 

en Charleton, és confusa, en el sentit de què el terme 'inherent' pot fer pensar en una 

activitat de la matèria 'inherent' des de l'eternitat, i precisament, Charleton el que vol 

remarcar és que aquesta activitat de la matèria és 'conferida' per Déu en el moment de la 

creació: 

 

 But that Atoms, as they are in their naked and incomplex nature, should be allowed to 

have a Plastick or fabrefactive virtue  equal to that conferred upon the seeds of 

Animals.203 

 

 Per tant, seria més propi parlar de principis actius 'impresos' o activitat de la 

matèria 'impresa', més que no pas 'inherents'. 

 

  L'argument del designi a l'Univers constitueix per Charleton un dels 

puntals més importants per demostrar la creació i el govern del món per Déu. Es una 

afirmació de la causalitat de l'univers contra la casualitat del sistema epicuri.204 La 

disposició ordenada dels àtoms a l'univers, requereix per Charleton el poder, la ciència i 

l'art d'un Arquitecte de l'univers, que n'és la causa primera; les segones causes no són 

suficients205 per a crear  l'ordre i l'harmonia de l'Univers, però la comprensió del seu 

funcionament eficaç ens mostra que existeix una primera causa.206   

 

 L'important per Charleton és que el resultat de la seva argumentació del designi 

s'ajusta perfectament als articles de la fe cristiana, que constitueixen tant el seu punt de 

partida (a priori), com el seu punt d'arribada : 

 

                                            
203 Charleton, Darknes, p. 63. 
204 Ibid., pp. 65-7. 
205  L'afirmació de la insuficiència de les segones causes, com una característica del voluntarisme 
teològic, la trobem en diversos autors i en diferents contexts. Barrow n'és un exemple: el seu 
voluntarisme teològic constitueix el fonament del seu programa de matematització de la filosofia natural. 
Veure A. Malet, 'Isaac Barrow on the Mathematization of Nature: Theological Voluntarism and the Rise 
of Geometrical Optics', pendent de publicació.  
206 Charleton, Darknes, p. 71. 



54 

 These reasons...doe yet seem strong enough in their single inferences undeniably to conclude the 

Creation of the Universe out of no præexistence, by the sole and immediate Fiat of the same Essence, and 

if judiciously twisted together into one Syndrome, or complex Argument, must oblige as firmly; since 

they clearly evince the first Article of the Christians Creed, as an incontrollable verity, which none...can 

longer doubt of.207 

 

 Charleton, coherent amb els principis de la fe cristiana, professa un dualisme 

ontològic (Déu-món o esperit-matèria)208 radicalment diferent del monisme ontològic 

de Hobbes que ho redueix tot a la  matèria, fins i tot la sustància de l'ànima.209 

L'oposició clara entre la omnipotència de Déu, que és Transcendent, i la contingència 

de les criatures és una mostra d'aquest dualisme ontològic: 

 

 ...that we draw a large line of distinction betwixt the Almightiness of the Creator, and the 

restrained activity, or rather pure imbecillity of the Creature: ascribe to him a superlative 

and pancratical energie, or virtue paramont; and on our devout kness proclaim him more 

able to create, then want  either ministers, or matter, whereby, whereon to accomplish his 

Will. 210 

  

 La omnipotència de Déu també es mostra en el fet de que Déu va crear el món 

quan va voler: 

 

God created que World in that article of eternity (we may now call it Time) which seemed 

most opportune to his Wisdom. 211 

 

                                            
207 Ibid., pp. 68-9. 
208 En aquest dualisme Déu és un ser purament espiritual i el món és material. L'home és material i 
espiritual alhora: el cos és material i l'ànima espiritual, per tant, immortal. 
209 Veure S. T. Mintz, The Hunting of Leviathan, op. cit. n. (68) i R. H. Kargon, Atomism in England,  pp. 
66-117. 
210 Charleton, Darknes, p. 73. 
211 Ibid., p. 74. 



55 

 En el capítol tercer de l'obra apareixen novament els dos temes principals de la 

relació de Déu amb el món: la creació i la conservació. L'argumentació es desplega a 

través d'objeccions i respostes. La questió que condueix el fil de les objeccions i les 

respostes és perquè Déu va crear el món, per tant, quines són les finalitats de la creació 

del món.212 

 

 A la primera objecció, -Déu no va crear el món perquè no tenia motius, causes 

finals o finalitats-, Charleton respón que la primera finalitat de la creació del món va ser 

la glòria de Déu.213 L'argumentació de la primera objecció suggereix que a Déu no li 

era necessari crear el món, i que l'home tampoc està per sobre de les altres criatures. 

Charleton respón afirmant que per a Déu, la creació del món no va ser per cap interès 

utilitari, sinó per la seva pròpia glorificació: 

 

 The End  I say, non utilitatis; as if his Essence were capable of melioration, his Beatitude  

so remiss, as to admit of Augmentation, his Condition so imperfect, as to be improved by 

Alteration: sed gloriæ, which as he could not want, so was there no reason why he should 

want. Such was the freedom of his Will, that no necessity could constrain him to the 

production of any thing.214 

 

 La principal afirmació és que Déu va crear el món per lliure voluntat, perquè va 

voler, per plaer, i amb una finalitat principal: per la seva pròpia glorificació.215 Amb 

aquesta voluntat Déu va crear especialment l'home; i aquí és on Charleton estableix la 

segona finalitat de la creació del món: el benefici de l'home. Déu, al haver creat l'home, 

l'estimava, i pel seu benefici li va donar el món: 

 

                                            
212 Ibid., pp. 77-93. 
213 Ibid., pp. 77-82. 
214 Ibid., p. 79. 
215 Ibid., p. 79. 



56 

 ...that he adorned the Universe with asterisms, and beautified the heavens with radiant 

lamps; not that he might better his own habitation, which is impossible, he being a mansion 

to himself, and his eternal condition being extreme felicity: but provide a more 

commodious place of residence for men, for whose sake principally (after of his own Glory) 

he intended the Creation.216 

 

 En la segona objecció es nega l' acte conservador de Déu argumentant-se que 

Déu no té cura especial pel benefici de l'home. Citant les paraules d'Epicur, Charleton 

exposa així l'objecció: 

 

 Why did he yet make him mortal [l'home], and so fatally subject to fragility? why expose 

him whom he adopted to a filial love, to the invasion of all kinds of evil? when on the 

contrary, in all reason, man also ought to have been both compleatly happy, as being allied 

to God, by a very neer affinity; and immortal as God himself, to the worship and 

contemplation of whom he was configurated.217 

 

 Charleton també descriu un conjunt de raons exposades per Lucreci on 

argumenta l'abandó de l'home per Déu.218 El raonament de Lucreci està en la mateixa 

línia del d'Epicur: perquè l'home està sovint subordinat a la naturalesa i les seves 

contingències? perquè la naturalesa perjudica moltes vegades l'home, i aquest sembla 

talment abandonat a la seva sort?: 

 

 That nature seems more a step-mother to man, the any other Animal; having cast him into 

the world naked, feble, unarmed, unprovided for in all but want, and by his early tears, 

portending that deluge of calamities, which in case he be so miserable to survive his birth, 

must drown all the comforts of his life, and wash him into earth again after a short flight of 

                                            
216 Ibid., p. 81. 
217 Ibid., pp. 82-83. 
218 Ibid., pp. 84-5. 



57 

time; in brief, she exposed him, as a bastard, to be taken up and nursed by the charity of 

that giddy headed gossip, Fortune.219 

 

 La resposta de Charleton a aquesta segona objecció, és tornar a afirmar les dues 

finalitats de la creació: la glòria de Déu i el benefici i felicitat de l'home. Davant la 

condició humana fràgil i desgraciada proposada per Epicur i Lucreci, Charleton canta 

les excel.lències de l'home, argumentant la seva radical distinció de la naturalesa 

purament material gràcies a la racionalitat i a l'ànima.220 Per ell, només l'home pot 

satisfer la finalitat de la glorificacio de Déu, en primer lloc gràcies a la seva facultat de 

raciocini: 

 

 That God, in  his atcheivem of the Universe, had a principal regard to Man, above all 

other the works of his hands; and considered him,...as the Mediate or Secondary End, his 

own Glory  being the Immediate or Primacy, or more plainly, the end of that end: is clearly 

deduceable even from this; that man only among that infinite variety of natures listed in the 

inventory of the Creation, is constituted in a capacity to satisifie that first end; his 

intellectuals, or cogitative essence being, by a genial verticity, or spontaneous propension, 

qualified to admire, in admiration to speculate, in speculation to acknowledge, in 

acknowledgment to laud the Goodness, Wisdome, and Power of the Worlds Creator. 221 

 

 I en segon lloc, l'ànima humana, té la capacitat de glorificar Déu, perquè està 

naturalment disposada a admirar-lo i lloar-lo. 222  Per tant, si l'home té aquestes 

capacitats i facultats distintives,223 està clar per Charleton, que l'home és la finalitat 

secundària de la creació: 

 

                                            
219 Ibid., p. 85. 
220 Ibid., pp. 86-8. 
221 Ibid., p. 86. 
222 Ibid., p. 87. 
223 Dins de la facultat de raó, el llenguatge és vist  com una capacitat especial de l'home, que li permet 
lloar i glorificar Déu. Ibid., p. 89. 



58 

 Now by virtue of this divine Prerogative is it, that man is of undoubted right entituled to 

the special care, and declared to be the Secondary end, or scope of the Creator. 224 

 

 Finalment, a  l'objecció de què l'home està sotmès a la mort, Charleton respón 

afirmant la immortalitat de l'ànima humana: 

 

 As for that demand, Why God did not endow his favorite with immortality, but exposed 

him to the stroke of death; it is manifest that the soul of man is constituted immortal, and 

shall enjoy a being to all eternity, by the Charter of its Essence. 225 

 

 Recapitulant, a la pregunta de perquè Déu va crear el món, Charleton respón que 

Déu ho va fer per dues finalitats: per la seva glòria i pel benefici de l'home, primer 

objecte del seu amor. Aleshores, Déu va crear el món en benefici de l'home (segona 

finalitat), i perquè aquest, en veure el món, contemplés la seva saviesa (primera 

finalitat). I respecte a les contingències que subjuguen l'home, Charleton afirma que 

totes són efectes de la providència de Déu: 

 

 ...that all these are the regular effects of God's Generall Providence, and have their causes, 

times, and finalities preordained, and inscribed in the diary of fate, to whose prescience 

nothing is contingent.226 

 

 Una vegada demostrada la creació del món ex nihilo  i establertes les finalitats 

de la creació -la glòria de Déu i el benefici de l'home, Charleton passa a demostrar la 

providència de Déu, exercida tant sobre el món, com sobre l'home en particular. 

 

 

                                            
224 Ibid., p. 88. 
225 Ibid., p. 90. 
226 Ibid., p. 93. 



59 

 3.1.3. La providència de Déu. 

 

 En la línia voluntarista, Charleton està a favor tant d'una providència general 

com especial, remarcant en particular, la omnipotència absoluta de Déu. Les causes 

segones o subordinades no són suficients per la conservació i funcionament del món. 

Per això cal la providència de Déu, la primera causa: 

 

 ...the Creation of the World ex nihilo, and the constant Conservation of the same in its 

primitive order and harmonious Coefficiency of causes subordinate, are the general 

operations of the Wisdome and Power of the First Cause...the Conservation of the Universe 

is nothing but the Act of Creation prolonged or continued. 227 

 

 Des de la seva posició voluntarista, Charleton no pot concebir un món 

abandonat a la seva sort des del moment de la creació, sino que creu necessari el 

concurs de la providència de Déu, tant en els seus efectes generals com en els seus 

efectes especials. I defineix així la providència, tant la general com l'especial: 

 

 The Act of Conservation of all things in their originary stations, and the perpetual 

obedience of all second Causes, in their several motions, to the laws of his will, that 

elemented them; hath ever been called Providence divine: which derived high enough, 

seems to import, the constant operation of an infinite Wisdom, and infinite Power, 

combined in the effusion of an infinite Goodness. This Providence (for to that Apellation... 

I shall adhere) most Clerks have branched into General; whereby the government of the 

whole Universe is administred: and Particular, or Special, whereby God doth take special 

care of mankind, and regulate the affairs of his master-piece.228 

 

                                            
227 Ibid., p.94. 
228 Ibid., p. 95. 



60 

 Charleton desenvolupa primer la seva defensa de la providència general, i 

després, com ho havia fet amb la creació, exposarà objeccions i argumentarà respostes. 

La seva oposició contra l'ateisme està centrada principalment en Epicur i Lucreci; així, 

gairebé sempre les objeccions plantejades surten dels textos d'Epicur i Lucreci. Per 

Charleton, «The colonell to that black regiment, that fought against the opinion of the 

governement of the World by the Sceptre of Divine Monarchy, is generally accounted 

Epicurus»,229 junt amb Leucip, Demòcrit i Heràclit. El que més li interessa és mostrar 

els errors d'Epicur per poder fer acceptable l'atomisme epicuri, i en aquest cas, remarcar 

no tant sols la negació de l'existència de Déu i la immortalitat de l'ànima humana, sinó 

la negació del cel o l'infern després de la mort: 

 

 For first, their own writings bare record, that they made it the grand scope of their studies 

to promote Atheisme, by plotting how to undermine the received belief of an omnipotent 

eternal Being, to murder the immortality of the Soul (the basis of all religion) and deride 

the Compensation of good and evil actions after death. 230 

 

 Charleton intenta fonamentar la noció de providència defensant la seva 

universalitat, i afirma que en tota societat es troba aquest fet de dirigir-se a Déu com un 

ser poderós i lliure, -dos dels atributs principals de Déu, segons el voluntarisme-, que 

actúa sobre el món i sobre l'home. Considera la providència com una noció universal, 

basant-se en l'autoritat dels antics i en l'afirmació de que és una noció implantada a la 

ment de qualsevol home.231 Trobem novament aquest recurs a l'autoritat dels antics: 

Aristòtil, els estoics, els escèptics, i finalment Gassendi,232 guiats per la raó, han arribat 

segons Charleton, a l'afirmació de la providència. 

 

                                            
229 Ibid., p. 95. 
230 Ibid., p. 97. 
231 Ibid., pp. 101-6. 
232 Ibid., p. 105. 



61 

 Charleton és conscient de la dificultat de la demostració per la via de l'autoritat 

dels antics, afirmant que la providència és una noció universal; i finalment reconeix que 

la seva línia argumentativa és tant sols persuasiva i no del tot demostrativa,233 fet que 

ens indica clarament que per ell, l'afirmació de la providència era una altra veritat a 

priori  irrenunciable. Però en canvi creia en la capacitat demostrativa de la seva 

argumentació a través de la noció innata de providència, que seguidament veurem.  

 

 En la mesura que Charleton intentava demostrar l'existència de Déu a partir de la 

idea innata de Déu, també creu poder demostrar la seva providència, ja que la considera 

una noció innata inclosa dins la idea de Déu; és a dir, si la idea innata de Déu conté 

totes les perfeccions possibles, aleshores conté els atributs divins de creador i 

conservador o governador.234 

 

 L'argumentació és la següent: pels atributs associats a la idea innata de Déu, -

saviesa, omnipotència i bondat, Déu exerceix la seva providència sobre l'home i el món: 

 

 Now, to be so infinitely Wise, Potent and Good  [Déu], as to order all things in the world 

to the best, to regulate and predetermine the operations of all second Causes, to keep Nature 

her self sober and in tune and so prevent those discords, which otherwise would in a 

moment succeed to the reduction of all a greater confusion then that of the Chaos; in a word, 

to conserve all things in existence: this no man will deny to be a Perfection.235 

 

 Per tant, per Charleton, la providència és un dels atributs de Déu, que es desprèn 

necessàriament dels atributs de la infinita saviesa, poder i bondat. El que està dient és 

que aquests tres atributs garanteixen i fan necesari l'atribut de la providència.236 

  

                                            
233 Ibid., p. 106. 
234 Ibid., p.106. 
235 Ibid., p. 107. 
236 Ibid., pp.108-9. 



62 

 En primer lloc, l'atribut de la saviesa conté en ell mateix l'acció de Déu. La 

saviesa de Déu no s'expressa en el món només creant-lo, sinó que es manifesta 

activament, governant-lo:   

 

 Again, since Sapience doth consist in, and manifest it self cheifly by Action, and the real 

administration of difficult and important affairs; with what shadow of reason can we argue 

God to be most Sapient, if we conceive him to be Idle, devoyd of all action, and taking care 

of nothing? 237 

  

 En segon lloc, per la seva omnipotència Déu tampoc pot estar privat d'acció: 

 

 ...can Inactivity  declare Supreme Power, or a cessation from acting not induce a 

suspicion of Lassitude  and imbecillity? 238 

  

 I en tercer lloc, Déu, per la seva infinita bondat tampoc pot deixar de ser 

provident, ja que la bondat és en ella mateixa comunicativa, i Déu comunica la seva 

bondat al món mitjançant la seva actuació provident.239 Per tant, els tres principals 

atributs de Déu impliquen la seva acció provident. 

  

 Una vegada demostrada la providència a partir dels atributs divins de la saviesa, 

omnipotència i bondat, Charleton provarà de demostrar-la a partir de l'observació del 

món, és a dir, a partir de la consideració de la insuficiència de les causes segones. El 

voluntarisme de Charleton es mostra en aquest rebuig a concebir el món independent 

després de l'acte creador de Déu: 

 

                                            
237 Ibid., p. 109. 
238 Ibid., p. 110. 
239 Ibid., p. 110. 



63 

  Since God made the World, as hath been already proved; it cannot but be absurd to 

imagine, that he instantly deserted it, or having once imprest a virtue of motion upon the 

greater wheels of this vast machin, immediately withdrew his hand from action, leaving 

them to be carried on by their own rapt or swinge... nothing can have existence longer then 

he shall please, in every minute of its duration, freshly to create it, or (to speak the interest 

of Providence) to conserve in being, by a continual comunication of it self.240  

 

 Fins i tot, considerant els principis actius impresos per Déu a la matèria, les 

segones causes són insuficients, i depènen sempre de la primera causa, Déu. Aquestes 

segones causes sempre continuen gràcies a l'acció constant de Déu: 

 

 ...and thence forward continued to be something [l'Univers] by the continued Power of 

the Creator: must unavoidably revert to nothing again, if the perseverance of that identical 

power be substracted, from which it once obtained to be something... But the World which 

was nothing before the fruitfull voyce of Elohim called it into something, hath nothing 

from itself to subsist upon; be must therefore... become nothing again, unless its existence 

be supported and mantained by the constant recruit of the same miraculous Power, which 

first created it.241 

 

 When therefore we say, that God is the Cause of the world; we are to understand him to 

be in the same relation, that the Sun  is the Cause of Light: and by consequence, as the 

Light  disappears in the Aer, when the Sun  discontinues its deradiation in our 

hemisphear,...so also must the World  disappear and be lost in adnihilation, when God shall 

please to discontinue his influx of minutely Creation, or to intermite his Providence.242 

 

                                            
240 Ibid., p. 111. 
241 Ibid., pp. 112-3. 
242 Ibid., p. 113. 



64 

 L'argument del designi apareix novament per demostrar la providència. 243 

Charleton descriu la infinita varietat i heterogeneitat del món, per mostrar que un món 

així no podria funcionar sense un agent rector que preservés l'ordre i l'harmonia, i 

defineix Déu com l'ànima del món244: 

 

 ...that the Soul  of this gigantick body, the Universe, is God:  therefore when this soul 

shall with draw and cease its Animation, must that body fall its own weight, an suffer 

dissolution. Not that therefore, in strictness of sense, or without the latitude of a metaphor, 

God  is a Soul, and the World  his body; but because the informing and actuating Presence 

of God is as absolutely necessary to the vitality of the World, and the moderation of all its 

parts in the execution of their distinct offices.245 

 

 Malgrat aquesta interrelació entre Déu i el món, a través de la providència, en la 

concepció de Charleton, el dualisme ontològic entre Déu i el món es manté: Déu està 

present246 i actúa en el món, però es conserva la seva transcendència. 

 

 Després d'haver caracteritzat la noció de providència, mitjançant el mètode de 

l'objecció-resposta, Charleton exposa els principals arguments a favor de la providència: 

l'existència de les lleis naturals i la seva observació constant, el designi en les lleis 

naturals, la capacitat divina de transgredir la llei natural, i finalment, l'argumentació 

dels miracles.247 

 

 La primera objecció contra la providència general es basa en l'afirmació de 

l'abisme absurd entre la felicitat de Déu i la contingència i fragilitat de la condició 

                                            
243 Ibid., pp.113-6. 
244 Charleton vol remarcar que Déu 'es 'com' l'ànima del món, per distanciar-se de la concepció platònica 
i paracelsista de l'anima mundi. 
245 Charleton, Darknes, p. 114. 
246 Per Charleton, la Omnipresència és un altre atribut de Déu. 
247 Charleton, Darknes, pp. 116-52. 



65 

humana. 248  La segona objecció es basa en l'afirmació de la irregularitat de les 

contingències en el món, d'una banda, i en la injusta distribució del bé i del mal, de 

l'altra. Pel que fa a la irregularitat de les contingències, el raonament consisteix en 

afirmar que si hi ha irregularitats, no es pot deduir un ordre de la naturalesa sinó tant 

sols l'atzar;249  pel que fa a la injusta distribució del bé i del mal,250  el raonament 

consisteix en deduir que això és inconsistent amb la justícia divina: 

 

 ...the unequal distribution of Good and Evill, and the ordinary intervention of many 

effects inconsistent with the justice and righteous administration of Divinity: this is clearly 

hinted by Lucretius, who makes it the main scope of his sixth Canto, to alienate mens 

minds from the beleif of an Universal moderator. 251 

 

 A la primera objecció, Charleton respón simplement afirmant que la comparació 

entre la naturalesa humana i la de Déu és absurda; l'error està en fer la comparació, i es 

reafirma per tant, en la distinció ontològica entre Déu i l'home. A la negació de la 

providència per la seva inconsistència amb l'adversitat humana,  també respón dient 

simplement que Déu no és la causa de la infelicitat: 

 

 God  is far from sustaining any difficulty, molestation, or diminution of felicity, in the 

constant act of Universal Providence. 252 

   

                                            
248 Ibid., pp. 97-8. 
249 En la física epicuria, els fets es succeeixen en una cadena de causes espontàniament a partir del caos. 
Al negar l'acte creador de Déu, es nega per tant, també la providència divina. 
250 Lucreci il.lustra aquesta afirmació amb l'exemple dels llamps que cauen sobre els caps dels innocents. 
En un altre lloc Charleton intenta justificar les desgràcies dels homes presentant-les com a fets merament 
naturals, i efectes per tant, de la providència general de Déu. Però com que s'adona de fet, que aixó té 
difícil explicació, intenta amb un raonament escèptic, argumentar que tots els efectes i accidents de la 
naturalesa ténen finalitat, malgrat que el nostre enteniment limitat no sigui capaç de descobrir-los. 
Darknes, pp. 155-6. 
251 Charleton, Darknes, p. 101. 
252 Ibid., p. 119. 



66 

 I a la segona objecció, és a dir, que la irregularitat de les contingències és un 

signe d'atzar en el món i no de providència, respón afirmant la preordenació del món 

segons la voluntat de Déu: 

 

  First, that to the prædestination of that Almighty Cause, which can and doth dispose the 

motions of al things according to the præscripts of his own Will, no event can be casual or 

unexpected.253 

 

 La refutació d'aquesta segona objecció és un punt important en la teologia de 

Charleton: constitueix la refutació de l'atzar en el funcionament del món, el qual 

intentarà demostrar, mitjançant l'argument del designi.  

 

 Es interessant de veure, en aquest context, l'analogia que Charleton fa entre el 

món natural i el món polític, influit per la teoria política de Hobbes, encara que només a 

nivell retòric: 

 

 ...that in this immense Commonwealth, in whose government the most inobservant cannot 

but take notice of innumerable passages so admirable,...there must of necessity be a Rector 

General  or President Paramont, by whose soveraign dictates all subordinate ministers are 

set on work, in order to the execution of his pleasure, and in their operations vary not a 

hairsbredht from the rules prescribed by his Will.254 

 

 A l'atzar i la casualitat en el funcionament del món s'oposa la predeterminació 

de tot mitjançant la providència. Aquesta predeterminació és un altre aspecte de la 

providència: 

 
                                            
253 Ibid., p. 124. 
254 Ibid., p. 125. Per Charleton, Déu és el sobirà del món i el governa  de la mateixa manera que el sobirà 
de la república. Com el Leviathan  de Hobbes, Déu governa i totes les criatures es sotmeten al seu poder i 
la seva voluntat, però la gran diferència amb Hobbes és que per Charleton, el sobirà és Déu, i per Hobbes, 
el sobirà és l'autoritat política a la que el poder religiós s'ha de sotmetre.    



67 

 ...that all occurrences in the World are predetermined, have their Causes, Times and Ends 

punctually set down in the Ephemerides of Fate; and though in the incompetent judgement 

of man, some of them may seem the Peradventures, or temerarious Hits of Chance: Yet are 

they the mature Designations of the supreme Wisdome. 255 

 

 L'atzar, per Charleton, només és aparent, fins i tot en aquells efectes de la 

naturalesa que no s'adiuen amb el seu funcionament regular: 

  

 ...that those Monstrosities, or extraordinary and prodigious effects, which the nescience 

of the multitude calls Irregularities, Perversions, and Deformities of Nature; to wiser 

considerations, prove themselves to be no wanton excursions, or random shots of her hand, 

made without aim at any final cause; but præordained, and collineated by that sure one of 

Divine Providence, point blanck at some certain end, private  or publick. 256  

 

 Però, el raonament s'acaba quan Charleton estableix que els designis de Déu són 

inescrutables:257 és el mateix que dir, que allà on acaba la raó, o més ben dit, allà on es 

incapaç de continuar, comença l'autoritat de la Bíblia. L'argument del designi258 troba el 

seu límit en les perversions de la naturalesa, i aleshores l'únic que Charleton pot fer és 

apel.lar a l'autoritat de la Bíblia, establint el límit de la raó humana.  

 

  L'argument del designi en el funcionament del món, es desenvolupat per 

Charleton a partir de la introducció del concepte de llei natural. Les lleis naturals que 

regeixen el funcionament de l'Univers es contraposen al funcionament per atzar, i la 

possibilitat atribuida a Déu d'alterar, invertir o canviar les lleis de la naturalesa en 

qualsevol moment és un tret clarament voluntarista: 

                                            
255 Charleton, Darknes, p. 126. 
256 Ibid., p. 128. 
257 Afirma que els designis de Déu són inescrutables perquè en alguns casos no es conèixen les finalitats 
de Déu. 
258 Segons l'argument del designi, la bellesa i harmonia de l'Univers són signes o senyals del designi de 
Déu. 



68 

 

 That this supernatural Nature, which excogitated and decreed this convenient law, and 

endowed each single entity with a Power or Faculty respective to its duty thereto, and 

observance or execution thereof; hath no thereby so tied up his own hands, or limited his 

Prærogative, as not to have reserved to himself an absolute superiority, or capacity, at 

pleasure to infringe, transcend, or pervert it, by giving special dispensation to any of his 

Creatures , to vary the manner of their Activities, in order to the Causation of any effect, 

which his own prudence shall think expedient. 259 

 

 Per Charleton, les lleis naturals van ser instituides per Déu, tots els cossos 

naturals estàn sotmesos a elles i cada criatura cumpleix les seves lleis específiques, 

sense capacitat de transgressió.260 La constància en l'observació d'aquestes lleis naturals 

per part dels agents naturals, és un senyal del designi de Déu, i no de l'atzar; i si la 

disposició ordenada del món creat mostrava el designi de Déu, el funcionament regular 

d'acord amb unes lleis naturals, també mostra el mateix designi.261  L'argument del 

designi és utilitzat tant per demostrar la creació del món per Déu, com el seu 

funcionament regular gràcies a la providència divina.  

 

 A partir de la demostració de que l'observació de la llei natural no prové de 

l'atzar,262 ni de la imposició de la llei per la mateixa naturalesa,263 Charleton dedueix 

que la llei natural és instituida per Déu: 

 

 ...that the Ampliation, and Limitation  of all Natural faculties, or endowments, is not in 

the arbitrary disposition, or elective power of Finite essences; and, by consequence, that 

                                            
259 Charleton, Darknes, pp. 129-30. 
260 Ibid., pp. 130-2. 
261 Ibid. pp. 132-5. 
262 Demostrat mitjançant l'argument del designi, ara referit no a la disposició ordenada i harmònica de la 
creació, sinó al funcionament regular del món d'acord a unes lleis naturals. 
263 Charleton argumenta que si la llei fos imposada per la mateixa naturalesa, cada criatura natural 
intentaria transgredir-la i canviar-la, i això no és possible. 



69 

the Law  of Propriety, or the restriction of every species to its own orb of activity, was not 

made by compact among themselves, but imposed upon them by an Infinite....it remains 

indisputable, that the Distribution and Assignation of those different Qualifications, being 

neither in the power of Fortune, nor of the Things  that enjoy them: it must properly and 

solely belong to that supernatural Infinite, which is the fountain of Being, Life, Sense, 

Locomotion  and Reason, and therefore had the power freely to give them.264 

 

 Per tant, conclueix que la institució de les lleis naturals i la seva observació 

constant té lloc gràcies a la providència divina: 

 

 ...that constant Tenor, or established method, [la llei natural] according to which all 

Natural causes operate, was instituted and is perpetuated by an Infinite Wisdome. 265 

      

 Però Charleton també accentúa clarament la capacitat de Déu per violar la llei 

natural en qualsevol moment, com un efecte de la providència: 

 

  ...that himself [Déu] is the Agent, and Nature but his Instrument, and therefore to be 

turned, wrenched, altered, and perverted at his pleasure.266 

 

 To beleive him to be the Author of that mighty and difficult miracle, the Creation, and yet 

doubt the supremacy of his Power, by conceiving that he cannot turn Natural Agents out of 

their common road, and order their disgressions to the effecting of smaller and easier 

Rarities; must be a manifest Contradiction, and an Absurdity that stabbs it self.267 

 

 Per tant, si Déu és omnipotent, i pot intervenir canviant el curs de la naturalesa, 

això no és altra cosa que permetre la possibilitat de la intervenció directe de Déu, per 

                                            
264 Charleton, Darknes, pp. 133-4. 
265 Ibid., p. 136. 
266 Ibid., p. 128. 
267 Ibid., pp. 136-7. 



70 

tant, la possibilitat dels miracles.268  L'existència dels fets sobrenaturals és una mostra 

de la voluntat lliure  i el  poder infinit de Déu. 

 

 L'afirmació dels miracles és una altre a priori o presupòsit en Charleton, però 

que, alhora, l'utilitza com a prova de que els aconteixements no són el resultat necessari 

de l'observació de les lleis naturals, sinó de l'acció de Déu. El sobrenaturalisme està 

implícit en la seva teologia natural. Charleton vol mostrar a més, l'existència dels 

miracles, basant-se en la Bíblia i en  l'autoritat dels antics: 

 

 For that there have been observed Prodigious and miraculous accidents (such as the most 

obstinate Idolaters of Nature...were forced to refer to the immediate arme of a Supernatural 

efficient) the indisputable monuments of faithfull Antiquity bear witness.269 

 

 I finalment, utilitza l'argumentació filosòfico-natural per demostrar els 

miracles. 270  En aquest cas utilitza la filosofia natural per justificar afirmacions 

religioses.  Per exemple, el diluvi universal i l'eclipse de Sol en el moment de la mort de 

Jesucrist  constitueixen per ell, fets indiscutibles, tant per la fe com per l'evidència 

històrica d'algunes fonts.271 Allò que pretén demostrar no és només el fet, sinò que el 

fet és sobrenatural, té causes sobrenaturals, i a més, pretén demostrar-ho amb arguments 

físics:272 

 

 That the Catholique Deluge  was purely Supernatural, and the destruction of all Living 

Creatures upon the sublunary Globe...by an Abyss of Waters, immediately caused by the 

                                            
268 Ibid., p. 137. 
269 Ibid., p. 137. 
270 Ibid. , pp. 141-52. 
271 Ibid., p. 137.  En el cas de l'eclipse de Sol, Charleton remet a fonts històriques egípcies i gregues, que 
presenta com evidències indiscutibles del fet. 
272 Per exemple, durant el diluvi universal, les aigues van sobrepassar el seu nivell natural, anant contra 
la gravetat; per tant, físicament no és possible anar contra la gravetat; ergo, el diluvi és un fet sobrenatural. 
El cas de l'eclipse de Sol a la mort de Jesucrist, és descrit per Charleton amb detall: a partir de taules 
astronòmiques intenta calcular quins haurien estat els efectes naturals, i conclou que l'eclipse va ser un fet 
sobrenatural, que no s'hagués produit per causes merament físiques. Darknes, pp. 149-52. 



71 

revenging Will of that same Fruitfull Spirit, that formerly brooding upon the same abyss of 

waters, had hatcht them into being...: can yet be no impossibility to prove, from 

Considerations meerly Physical. 273 

 

 El fet sobrenatural o miracle és un efecte directe de la voluntat de Déu, i de la 

seva capacitat d'alterar les lleis naturals: 

 

 I am yet to learn, what can be conceived to remain, that those Decumani Fluctus, those 

immense Cataracts had both their supply  and motion  immediately from that high hand, to 

which nothing that he wills, can be difficult.274 

 

 That God miraculously created a sufficient supply of Waters purposely for the Deluge, 

and afterwards adnihilated them again. 275 

  

 Així, els miracles, fets sobrenaturals, són també efectes de la providència divina, 

tant com ho era el funcionament regular de la naturalesa. La defensa dels miracles que 

fa Charleton és un tret molt característic del sobrenaturalisme anglès associat al 

voluntarisme teològic.276  Per Charleton, el sobrenaturalisme no és inconsistent amb 

l'acció de les segones causes; l'acció de Déu, primera causa, no invalida el poder de les 

segones causes. El poder absolut de Déu, no implica l'eliminació de les segones causes, 

sinó tant sols estableix la seva contingència i insuficiència: 

 

 Again, when we ascribe the Monarchy of the World to one supreme Cause, we do not 

derogate a jot from the Power of second Causes; but rather confirme and suscribe the 

Charter of their deputations: since we thereby inferre an assurance, that those Causes are 

                                            
273 Charleton, Darknes, p. 141. 
274 Ibid., p. 144. 
275 Ibid., p. 146. 
276 Veure K. Hutchison,  'Supernaturalism and the Mechanical Philosophy', History of Science  21 (1983), 
297-333; J. Henry, op. cit. n. (68). 



72 

really such as he was pleased to constitute them, that their activities are but emanations of 

his omnipotence; and their effects the appointments of his Wisdome.277  

 

 El voluntarisme teològic de Charleton no inclou només la providència general 

sinó també l'especial. La demostració d'aquesta providència es basa en argumentar que 

existeix la noció innata de providència especial en l'home, i a partir d'aquí inferir-ne la 

seva existència real. Charleton també fa una defensa de la providència especial 

responent a l'objecció de Lucreci, segons la qual, la injusta distribució del bé i del mal 

és signe de la manca de providència.  

   

 Per Charleton, la providència especial consisteix en l'acció constant de Déu 

sobre l'home. L'únic objecte de la providència especial de Déu és l'home, i aquest, 

gràcies a la seva ànima, porta impresa la noció de providència especial. Aquesta noció 

constitueix  la base de la religió, i la propensió humana cap a la religió mostra que la 

noció de providència especial està impresa a la ment humana, i és difícilment 

errradicable.  

 

 Per mostrar que l'home és l'objecte principal de l'amor de Déu, i per tant, objecte 

únic de la providència especial de Déu, Charleton afirma que la idea de providència 

especial està impresa en la ment humana, i que l'home és l'únic ser natural que té 

capacitat de lloança i facultat de raonament .278 

 

 En primer lloc, la providència especial de Déu envers l'home, es mostra en el fet 

de que Déu va imprimir en la ment humana un coneixement de la seva naturalesa i els 

seus atributs, superior al que tenen les altres criatures, exceptuant els àngels:279 

                                            
277 Charleton, Darknes, p. 155. 
278 Ibid., pp.166-79. 
279  Charleton es referix als àngels com esperits intuitivament intel.lectuals; són per tant, entitats 
espirituals, semblants a l'home, perquè ténen capacitat de raonament, i diferents a l'home perquè són 
totalment immaterials. 



73 

 

 ...he hath impressed upon the mind of man a knowledge of his Divinity more cleare and 

distinct, the upon any created natures beside, Angelical and intuitively intellectual spirits 

only excepted....as for the Favorite, man, he holds a clear and distinct idea  of the Nature of 

God, as hath formerly bin demostrated; and hath therefore a Logical, assured, and express 

cognition of his Creatorr and Conservator, and that so radically  united, or identified to his 

essence, that it can be no Paradox to averr, that this science is part of his soul.280 

 

 Aquesta primera argumentació és clarament circular. 281  En segon lloc, la 

finalitat d'aquest coneixement de Déu en l'home, és per Charleton, lloar Déu.282  I 

conclou, citant Gassendi, que si Déu estima tant l'home, no es pot negar la seva 

providència especial, la qual té per únic objecte l'home: 

 

 ...then betwixt God and man there is a greater relation, or Communion (so the learned 

Gassendus calls it, in Animadvers. in lib. 10. Diogen. Laert: de physiolog. Epicuri. pag. 

744) then betwixt God and any other Creatures: therefore also must there be a greater 

measure of Providence in God for man, then for any other; it being necessary that the 

Providence  of God should hold exact proportion, and be equilibrated to his Love. 283 

 

 En tercer lloc, la facultat de raó , constitueix, segons ell, una altra mostra de 

l'amor de Déu per l'home, i per tant de la seva providència especial. Un dels arguments 

a favor de la providència especial, consisteix en afirmar que l'home és un ser escollit de 

la creació, posseïdor de facultats o atributs únics i distintius284: 

 

                                            
280 Charleton, Darknes, p. 166. 
281 La idea de providència està impresa a la ment per Déu, ergo, l'home és objecte de la providència 
especial; si l'home és l'objete únic de la providència especial, ergo, Déu va imprimir en la ment humana 
la noció de providència especial. 
282  Charleton, Darknes, p. 167. 
283 Ibid., p. 167. 
284 Charleton cita com atributs distintius les facultats de l'ànima, el domini de l'home sobre la creació i la 
immortalitat de la seva ànima. 169 



74 

 To which argument, of the Creators adopting man to be his Darling and intimate Favorite, 

the Logick of every man may superadd many others of equivalent importance, drawn from 

the consideration of those Præminences  and Prærogatives, wherewith his Munificence 

hath bin pleased to ennoble his nature, and exalt him to a neerer Cognation or Affinity to 

his own glorious Essence, then any other Creature in the Universe.285 

 

 Per tant, si l'home és aquest ser escollit,286 és també l'objecte de la providència 

especial de Déu, que Charleton defineix així: 

  

That man is the object of Gods special Providence, and by consequence, that all 

occurrences of his life are punctually predetermined, ordered, and brought to pass by the 

same. 287 

 

 Per mostrar que la noció de providència especial és innata en l'home, Charleton 

afirma que es veu per la seva inclinació natural cap a la religió.288 L'home s'adona 

d'aquesta providència per inclinació natural. I per tant, aquesta noció constitueix la base 

de qualsevol religió289: 

 

 ...that this Anticipation [noció de providència especial] is the very root of Religion; for 

though man stood fully perswaded of the Existence of God, yet would not alone be 

argument sufficient to convince him into the necessity of a devout Adoration of him, unless 

his mind were also possessed with a firme beleif of this proper Attribute of his Nature, 

wich so neerly concerns his felicity or infelicity, viz. his special Providence, which 

                                            
285  Charleton, Darknes, p. 169. 
286 Per Charleton, l'home és el ser escollit de Déu, primer, per les facultats distintives, com acaba de 
mostrar, i segon, perquè com deia haver mostrat anteriorment, l'home és la finalitat secundària de la 
creació. Darknes, p. 169. 
287 Charleton, Darknes, p. 170. 
288 Charleton intenta demostrar que no existeix cap societat sense religió. Darknes, pp. 172-74. 
289 Afirma que la noció de providència especial constitueix la base de la religió, perquè la consciència de 
que els aconteixements humans, tant bons com dolents, depènen de Déu, condueix l'home a la religió. Per 
tant, afirma que és la providència especial de Déu que regula les contingències de les vides humanes 
individuals. 



75 

regulates all the affaires, and appoints all the Contingencies of every individual mans 

life.290 

 

 Tampoc és possible segons ell, erradicar la noció de providència especial de la 

ment humana, i intenta mostrar-ho afirmant que, al llarg de totes les èpoques, tothom 

reconeix en alguna ocasió la providència especial .291  El mètode que utilitza consisteix 

en fer un recorregut per diverses fonts històriques, i després interpretar-les segons el seu 

propòsit. Això és una mostra del gran coneixement que Charleton tenia de les fonts 

clàssiques, i de que realment encarnava l'esperit del 'virtuoso'.292 

 

 De la mateixa manera que Charleton inferia l'existència de Déu a partir de la 

idea innata de Déu, ara inferirà l'existència de la providència especial a partir de la 

noció de providència especial impresa a l'ànima humana: 

 

 As every man brings into the World with him a certain Prolepticall, or Anticipated 

Cognition of a Deity, or First Cause of all things, deeply and indelebly stamp'd upon his 

mind; as hath bin formerly demonstrated: so also hold he, as an Adjunct, or rather a part 

thereof, a coessentiall Prenotion, that this First Cause, or Supreme Nature, is the Fountain  

from wence those two different streams of Happiness and Misery, or Good  and Evil, the 

former by Condonation, the other by Permission, are constantly derived: and upon 

consequence, that all Occurrences of his life, are the just and prudent Designations  of its 

special Providence. 293 

 

                                            
290 Charleton, Darknes, p. 170. 
291 Ibid.,  pp. 174-9. Descriu els exemples de Julià l'apòstata i Herodes Agripa, entre d'altres.  
292 «In his junior days he dedicated much of his time to the study of Philosophy and polite literature, and 
was as well read in the Greek and Roman authors as any man of his time», a  A. Kippis, Biographia 
Britannica, op. cit. cap. 1 n. (1), p. 1291. 
293 Charleton, Darknes, p. 170. 



76 

 Es a dir, l'afirmació de la providència especial s'infereix a partir de la idea clara i 

distinta de Déu. El racionalisme cartesià li serveix a Charleton, no només per 

argumentar l'existència de Déu, sinó fins i tot per argumentar la providència especial. 

 

  Després de la demostració de la providència especial mitjançant inferència 

racional, Charleton fa una defensa pel procediment habitual d'objeccions i respostes. La 

primera objecció, atribuida a Epicur és la següent: 

 

 The First of those, we find to be that contraprovidential Argument of that Secretary of 

Hell, Epicurus: ...that those Passions of Anger and Love are inconsistent with the constant 

and immutable condition of that Nature, whose simple essence is compounded of 

Immortality  and Beatitude. 294 

 

 I la consequència d'aquesta condició immutable de Déu (o apatia de la 

naturalesa divina),295 és que la providència especial no existeix: 

 

 ...that the Supreme Nature, being wholly imployed in a blisfull vacancy, and entirely 

taken up with the superlatively-pleasant contemplation of its own excellencies, hath cast 

the rains upon our own necks, commited the managery of all our affairs to our own 

providence, and hears neither the clamours of our profane impieties, nor the sighes of our 

supplications, but stands as unconcerned in, so unregardant of all our actions.296 

 

 El perquè Déu, si té infinita bondat, permet que la naturalesa sigui cruel amb 

l'home, constitueix la segona objecció. I la tercera planteja el perquè de l'adversitat de 

l'home bó i la prosperitat del dolent.297 Charleton resumeix així la visió d'Epicur: 

 

                                            
294 Ibid., p. 158. 
295 L'expressió és de Charleton, Ibid., p. 158. 
296 Ibid., p. 159. 
297 Ibid., pp. 159-62. 



77 

 To the observation of Epicurus it appeared, that unjust Fortune, not the discriminating 

hand of Divine Providence, hath the dispensation of Happiness and Misery , for Adversity  

is the common cognizance of Honesty, and poverty, uncessant and unsuccesfull labours, 

banishment, loss of friends, and the like dolefull accidents are alwaies in the lots of Good 

men : but on the contrary, Prosperity  is frequently the pathognomonick of Villainy, and 

increase of power, accumulation of honours, and other blandishments of fortune are the 

portion of Wicked men. 298 

 

 Aquesta tercera objecció planteja un dels temes clàssics de l'ètica i la teologia: 

l'existència del mal, 299  considerat per Charleton com el principal desafiament per 

demostrar la providència especial de Déu sobre l'home. La seva resposta es basa 

inicialment en l'autoritat de la Bíblia.300   

 

 A la primera objecció epicuria, que deduia de la immutabilitat de Déu, la seva 

incapacitat per actuar sobre els homes, Charleton respón que Déu és capaç tant de 

repartir la seva ira com la seva gràcia; simplement ho afirma, probablement perquè li 

resulta consistent amb el relat bíblic.301 

 

 Però la gran questió per Charleton és com lliga l'acció de la providència especial 

de Déu amb la llibertat humana. Si Déu regula totes les accions humanes, com l'home 

és capaç d'exercir el lliure arbitri? La resposta és que Déu permet a l'home l'exercici de 

la llibertat, però regula les seves accions prescrivint normes, i en certa manera dirigint 

la seva elecció: 

 

                                            
298 Ibid., p. 161. 
299 Charleton cita uns versos d'Ovidi que expressen amb contundència la pregunta pel mal: «Cum rapiant 
mala Fata bonos, ignoscite fasso, Sollicitor nullos esse putare Deos». (quan veig les desgràcies dels 
homes bons, penso que els déus no existeixen). Darknes, p.  163. 
300 El llibre de Job mostra que finalment la providència premia la bondat de Job, alliberant-lo de les 
adversitats. Darknes, p. 165. 
301 Ibid., p. 181. 



78 

 ...yet hath he [Déu] prescribed us rules, whereby our Understanding  may be directed in 

the selection of Good, and devitation of evill... he hath set on our right hand real  and true 

Good, on our left only specious  and apparent : the Election of either is dependent on our 

Will, our Will  is guided by our Judgement, and our Judgement  is the Determination  or 

resolve of our Intellect,...but yet that he might in a manner direct us in our choyce, he hath 

annexed Happiness as a reward  to invite us to the one, and Misery  as a punishment  to 

deter us from the other: and therefore is manifest, that God wills the felicity of all men, 

more then themselves can desire it.302 

 

 La resposta a la segona objecció consisteix en afirmar que la inexistència del 

mal, anul.laria la necessitat de la raó o intel.lecte per jutjar o discernir entre el bé i el 

mal: 

 

 ...since if God had created nothing that might prove noxious to man, to what purpose 

would his Cogitation, Intellect, Science  and Reason  have served? 303 

 

 A partir de la capacitat humana de discerniment entre el bé i el mal, Charleton 

postula l'existència real del bé i del mal. Si hi ha ànima racional, existeix el bé i el mal: 

 

 ...had there bin no evill for man to avoyd, he never had bin endowed with a rational 

Soul.304 

 

 La tercera objecció epicuria plantejava la contradicció entre la providència 

especial i la constatació de l'adversitat dels bons i la prosperitat dels dolents. 305 

Charleton proposa algunes de les seves concepcions ètiques, per tal de desfer la 

contradicció. La prosperitat dels dolents pot ser 'aparent' prosperitat i l'adversitat dels 

                                            
302 Ibid., pp. 182-3. 
303 Ibid., p. 185. 
304 Ibid., p. 186. 
305 Ibid., p. 186. 



79 

bons pot ser 'aparent' adversitat, perquè Charleton canvia l'objecte de la felicitat humana: 

la felicitat no es troba en els béns terrenals sinó en el cumpliment del deure;306  afirma 

també que el bé i el mal no es troben en les coses mateixes sinó en l'home307 i que el 

criteri del bé i del mal no radica en els sentits sinó en l'ànima.308 

 

 Una vegada canviat l'objecte de la felicitat, l'home pot ser sempre feliç, tant en 

la 'aparent' adversitat com en la 'aparent' prosperitat; només cal que cumpleixi amb el 

seu deure, que consisteix en sotmetre's a la voluntat de Déu: 

 

 ...then assuredly can they only be happy, who conform their Wills to the Will of the 

Highest Wisdome: Now Good men, in all conditions of their lives, and all the changes of 

Fortune, still submit their desires and affections to the Will of Divine Providence; therefore 

are they costantly happy, and consequently those seeming Evils, which befall them, prove 

real Goods.309  

 

 Per tant, la màxima ètica consisteix en sotmetre's a la voluntat de Déu i 

desprendre's de les afeccions terrenals: 

 

 And therefore, when the soul fits in consult upon the Election of Good, she ought first to 

wipe her eyes from all the dust of Sensual Prejudice, and resolve that the Vote of 

Temporal interest  shall goe for nothing, but disturbance and seduction; fixing her 

Cogitations only upon that... infallible signe, by which the Wisdome of God hath described 

what's really Good; and that is, an indifferency to all objects but himself, or a free and 

totall resignation of our Wills to his, or more precisely, if he hath appointed it. 310 

 

                                            
306 Ibid. pp.189-90. 
307 Ibid., pp. 187-88. 
308 Ibid., pp. 192-94. 
309 Ibid., p. 191. 
310 Ibid., p. 196. 



80 

 El cumpliment d'aquesta màxima ètica és el bé suprem en aquesta vida, i per tant, 

la felicitat:  

 

 For taking this for my Hypothesis, that man, in this life, wants only so much of happiness, 

as he doth of Obedience, so much of Content, as he doth of absolute Conformity to the 

good will of Providence; I inferred, that no man can be truely miserable, but he that makes 

himself so, nor any man really happy, but he that hath pared off the bias of Affection from 

his mind, and fitted it to run smooth and even in the levell of Indifferency, as to the Goods 

of Fortune, having no other mark, but Fiat Voluntas Dei. 311 

 

  Podem veure com de  la caracterització que Charleton fa de la providència 

especial s'en desprènen  implicacions ètiques. Algunes de les seves concepcions ètiques, 

no desenvolupades amb detall a Darknes of Atheism, 312  estàn a la base del seu 

voluntarisme teològic. 

 

 Finalment, a partir de l'evidència textual, especialment quan Charleton tracta de 

la providència especial, es pot concloure que la seva fe era sincera, i que els seus 

principis teològics no eren una mera estratègia per fonamentar i legitimar l'atomisme, 

sinó uns principis defensats a priori, que després intentava argumentar racionalment. 

Com ell mateix diu: 

 

 ...in matters of Divinity, we hold it our glory, as well as duety, to subjugate our 

understanding to faith.313  
 

 

  

 

                                            
311 Ibid., 191. 
312 Charleton, W., op. cit. n. (20). 
313 Charleton, W., manuscrit  Smith. MS. 13. 15620 (Some Miscellaneous Papers), p. 52. 



81 

 3. 2. Atomisme i teologia natural  

 a la Physiologia.  

  

 La Physiologia 314  de Charleton representa el primer intent sistemàtic de 

recuperar l'atomisme epicuri a Anglaterra a mitjans del segle XVII. Però per poder 

aconsseguir de ser una filosofia natural acceptada per la comunitat intel.lectual anglesa, 

havia de ser compatible amb els principis de la fe cristiana, i per tant, s'havia de 

purificar de tots aquells elements pagans presents a Epicur. Aquesta tasca, Charleton la 

va desenvolupar d'una forma peculiar, no només a la Physiologia  de 1654, sinó 

especialment a Darknes of Atheism dispelled by the Light of Nature, or A Physico-

Theologicall Treatise (1652), com ja hem vist, i a Immortality of the Human Soul  

(1657).  

 

 Walter Charleton no va ser el primer en presentar una versió cristianitzada de 

l'atomisme antic. La seva Physiologia és una traducció i ampliació de les 

Animadversiones in Decimum Librum Diogenes Laertii  de Gassendi, publicada el 1649 

a Lyon, i per tant, una obra molt important en la transmissió i disseminació de la versió 

del mecanicisme de Gassendi a Anglaterra. Gassendi, al llarg de tota la seva obra 

filosòfica, va fer un intent de cristianització de l'atomisme epicuri, mitjançant el rebuig 

de les tesis epicuries incompatibles amb la fe cristiana. Charleton continua aquesta tasca 

amb la seva obra, però en un context diferent del de Gassendi: la publicació de la 

Physiologia té lloc només tres anys més tard que la publicació del Leviathan de Hobbes 

i com ja hem vist, les connexions de Charleton  amb Hobbes i alguns membres del 

cercle de Newcastle el van col.locar en una posició molt delicada, al igual que el seu 

amic John Evelyn. Charleton, com a home religiós, havia de prendre clarament 

distància de les posicions materialistes i atees de Hobbes.315 

                                            
314 Charleton, W., Physiologia Epicuro-Gassendo-Charltoniana: or a Fabrick of Science natural, upon 
the Hypothesis of Atoms (London, 1654, repr. New York, 1966). A partir d'ara, citat com Physiologia.  
315 Cf. R. H. Kargon, Atomism in England, op. cit. cap. (2) n. (8). 



82 

 

 Encara que la Physiologia és l'obra que representa el desenvolupament 

sistemàtic de la física epicurea, en ella es poden traçar els elements teològics essencials 

que contribueixen a cumplir els objectius principals de Charleton: mantenir les veritats 

de fe i donar fonament a l'atomisme, compatibilitzant les hipòtesis atòmiques antigues 

amb els principis fonamentals de la teologia cristiana, per tal de disipar els perills de 

materialisme i ateisme associats a aquesta filosofia.  

  

 A la Physiologia, Charleton exposa el seu sistema de filosofia natural, descrivint 

el món natural com composat de matèria en moviment en el buit. Com Gassendi, adopta 

una postura vacuista en contra del plenum cartesià. El principi fonamental de la matèria 

són els àtoms, considerats com la matèria primera universal, indivisibles i 

impenetrables. Les propietats generals dels àtoms són la consimilaritat de sustància, la 

magnitud o quantitat, la figura i el moviment. Afirmant la consimilaritat de sustància, 

Charleton estableix que tots els àtoms són qualitativament iguals, i que per tant, no són 

els minima naturalia d'Aristòtil sinó els àtoms quantitatius d'Epicur.316 La magnitud 

dels àtoms consisteix en: 

 

 ...that in our assumption of Magnitude as the first essential Propriety of Atoms, 

we intend...that... they are Entities Quantitive Simply, i.e. Realities endowed with 

certain corporeal Dimensions, though most  minute, and consisting in the lowest degree 

of physical quantity.317 

 

  Respecte a la figura, els àtoms, en la seva essència simple ténen diverses figures; 

aquests diferents tipus de figures són indefinits, o incomprensibles, encara que no són 

simples ni infinits; i el nombre d'àtoms d'un determinat tipus de figura és finit.318 El 

                                            
316 Charleton, Physiologia, p. 111. 
317 Ibid., p. 113. 
318 Ibid., p. 117-21. 



83 

moviment, com a propietat essencial dels àtoms, és l'efecte de la gravetat, i segons 

Epicur, és també la trasl.lació d'una cosa de un lloc a un altre.319  

 

 Totes les propietats dels cossos, les propietats específiques, s'expliquen en 

termes de magnitud, figura i moviment de les diferents 'concrecions' formades a partir 

dels àtoms. Aquestes propietats específiques o qualitats secundàries no són essencials 

als àtoms, ja que només magnitud, figura i moviment constitueixen propietats esencials 

dels àtoms: 

 ...that the First Matter, or Catholique Principles of all Material Natures, are 

absolutely devoyd of all Sensible Qualities; and that the Qualities of Concretions, such 

as Colour, Sound, Odour, Sapor, Heat, Cold, Humidity, Siccity, Asperity, Smoothness, 

Hardness, Softness, &c. are really nothing else but various MODIFICATIONS of the 

insensible particles of the First Matter, relative to the various organs of the Senses.320 

 

 Les qualitats ocultes,321 com la gravetat, el magnetisme i l'electricitat es poden 

explicar en termes de matèria en moviment, però si l'explicació satisfactòria no es troba, 

les qualitats no és que siguin ocultes en sentit aristotèlic, sinó que en realitat encara 

desconeixem les seves causes naturals. Charleton no rebutja les qualitats ocultes sinó 

que el que rebutja és la doctrina aristotèlica de que les qualitats ocultes no es poden 

estudiar, i representen el final del coneixement.322 

  

 Els àtoms de Charleton són entitats físiques, no matemàtiques, i vol mostrar que 

no són divisibles infinitament; la geometria fa possible la divisió infinita d'un mínim 

però això no ho considera aplicable als mínims físics que són els àtoms: 

  

                                            
319 Ibid., p. 121. 
320 Ibid, p. 190. 
321 Ibid., pp. 341-82. 
322 Cf. K. Hutchison, 'What happened to Occult Qualities in the Scientific Revolution?', op. cit. cap. (2) n. 
(4). 



84 

 ...the Minimum or Insectile of Atomists, being not Mathematicum, but Physicum, 

and of a far different nature from that least of Quantity, which Geometricians imagining 

only, denominate a Point. 

 ...the Naturalist, whose enquiries are confined to sensible objects, and such as 

are really Existent in Nature: nor is He at all concerned, to use those Abstractions 

[matemàtiques] from Matter; the Mathematician only He, who cannot, with safety to 

his Principles, admit the Tenet of Insectility, or Term of Divisibility.323 

 

 La negació de la infinita divisibilitat dels àtoms la fonamenta en la negació de la 

infinita divisibilitat dels cossos, que argumenta així: 

  

 If in a finite Body, the number of Parts, into which it mey be divided, be not 

Finite also; then must the Parts comprehended therein be really Infinite: and, upon 

Consequence, the whole Composition resulting from their Commixture, be really 

Infinite; which is repugnant to the supposition.324  

 

 Per Charleton no existeix, per tant, ni el continu físic ni la infinita divisibilitat 

física, a diferència de la divisibilitat matemàtica.325 

  

 Tots els fenòmens físics ténen lloc en el marc de l'espai i el temps absoluts.326 

L'espai, quan està ocupat per cossos és el lloc, quan no està omplert per cossos és el buit, 

però lloc i buit ténen la mateixa identitat essencial. L'espai era immens abans que Déu 

creés el món, i és absolutament immòbil i incorpori, però per evitar que quedi fora de la 

creació Charleton el desproveeix de ser sustància o accident-atributs necessaris de les 

coses creades, -és només un nihil positivum : 

 

                                            
323 Charleton, Physiologia, p. 95. 
324 Ibid., p. 91. 
325 Ibid., pp.90-98. Cf. S. Fleitmann, op. cit. introducció, n. (3), pp. 145-6. 
326 Ibid., pp. 62-84. 



85 

 ...since we consider these Spaces, and their Dimensions to be Nihil Positivum. i. 

e. nor Substance, nor Accident, under which two Categories all works of the Creation 

are comprehended.327  

 

 El temps i l'eternitat difereixen en que l'eternitat és una duració infinita, i el 

temps una certa part de la duració infinita, que comença amb la creació i acaba amb la 

dissolució del món. 328  Després d'haver descrit breument els principis físics més 

importants, veurem com Charleton relaciona les seves hipòtesis atòmiques amb la 

teologia natural. 

 

 En l'estudi sobre les relacions entre l'atomisme i la teologia natural a la 

Physiologia, em centro primer en el llibre segon, que tracta específicament de les 

hipòtesis dels àtoms. El llibre consta de quatre parts: l'existéncia dels àtoms, el rebuig 

del continu físic i la infinita divisibilitat, els àtoms com a primera matèria universal, i 

les propietats essencials dels àtoms. 

  

 El principi fonamental de la física de Charleton, com la de Gassendi i Epicur, és 

l'existència dels àtoms i el buit. Els àtoms són la primera matèria universal i indivisible, 

també anomenats plena (perquè tenen la propietat de la corporeitat per oposició a la 

inanitat o buit), elements (perquè totes les coses materials es composen d'ells) o àtoms 

(per denotar la seva indisolubilitat); aquesta última denominació és la pròpia 

d'Epicur.329 Però per Charleton aquests àtoms són creats per Déu, i cap d'ells pot passar 

al no-res sense Déu: 

 

 ...since Adnihilation  and Creation  are terms not to be found in the Dictionary 

of Nature, but proper only to Omnipotence : nor is there any sober man, who doth not 

                                            
327 Ibid., p. 68. 
328 Ibid., p. 79. 
329 Ibid., pp. 85-6. 



86 

understand the Common Material of Things to be constantly the same, through the 

whole flux of Time, or the duration of the World; so as thet from the Creation thereof 

by the Fiat  of God, no one particle of it can perish, or vanish into Nothing, until the 

total Dissolution of Nature, by the same metaphysical power; nor any one particle of 

new matter be superadded thereto, without miracle.330 

 

 Després d'afirmar l'existència dels àtoms, Charleton ha introduit immediatament 

la creació d'aquests àtoms per Déu. Charleton reconeix en Déu un poder metafísic, per 

tant, una sustància diferent a la matèria, i atribueix la creació i anihilació a Déu, no a la 

natura, desprovista per tant, d'aquest poder. La diferència ontològica entre Déu i el món 

és evident: Déu és Transcendent i Absolut, i la matèria és contingent. 

 

 En la segona part del llibre, que tracta sobre el continu físic i la infinita 

divisibilitat, Charleton no introdueix elements teològics. En la tercera part, defensa que 

els àtoms són la matèria primera i universal, de la qual estàn formats els cossos. 

Aquesta definició no implica negar els quatre elements, sinó que només queden reduits 

a elements secundaris, consistents amb àtoms, com el seu primer principi.331   

 

 Per demostrar aquest primer principi, Charleton narra un diàleg entre un 

atomista i un anti-atomista, el qual exposa les dificultats que impedeixen l'aceptació de 

les hipòtesis atòmiques. 332  Aquí, Charleton desenvolupa un dels aspectes més 

importants de la seva visió cristianitzada de l'atomisme epicuri: la creació dels àtoms 

per Déu. En aquest diàleg tant curt trobem els arguments fonamentals que articulen 

l'atomisme amb el principi  teològic irrenunciable de la creació del món ex nihilo  per 

                                            
330 Ibid., p. 88. 
331 Ibid., p. 100. 
332 Ibid., pp. 103-6. 



87 

Déu, i que es basen en els tres principis d'autoritat: la Bíblia o Revelació, l'autoritat dels 

antics i l'autoritat de la raó.333        

 

 A la questió de l'origen dels àtoms plantejada per l'anti-atomista, l'atomista 

respón afirmant la creació del món per Déu, apel.lant a l'autoritat de Moisès: 

  

 As a proficient in the sacred School of Moses, I may answer; that the fruitful 

Fiat  of God, out of the Tohu, or infinite space of Nothing, called up a sufficient stock 

of the First Matter, for the fabrication of the World in that most excellent Form, which 

He had Idea'd in his own omniscient intellect from Eternity.334 

  

 Amb general, l'autoritat de la filosofia mosaica335 va ser defensada pel platònics 

de Cambridge: tant Ralph Cudworth com Henry More atribueixen la invenció de 

l'atomisme a Moisès. Per ells, l'autoritat de Moisès representava una forma de refutar 

l'ateisme de l'atomisme antic. Cudworth, per exemple, identifica Moschus, pensador 

fenici, amb Moisès,  i com que la veritat es troba per ell en l'Antigüetat, l'atomisme és 

tant sols un renaixement dels seus orígens en Moisès, només pervertit per altres 

filosofies paganes, antigues i modernes.336  Henry More, en els tractats de teologia 

natural també basa el seu raonament en l'autoritat dels antics, i concretament en Moisès: 

 

 ...And in the first place, if we can believe the Cabbala of the Jews, we must 

assign it to Moses, the greatest Philosopher certainly that ever was in the world; to 

whom you may adde Zoroaster, Phytagoras, Epicharmus, Empedocles, Cebes, 

                                            
333 Cf. B. J. T. Dobbs, The foundations of Newton's Alchemy, op. cit. cap. (2) n. (16), pp. 102-11. Dobbs, 
referint-se a la teologia natural de mitjans de segle XVII, identifica les tres fonts d'autoritat sobre les 
quals els teòlegs naturals basaven els seus raonaments: la Revelació, l'autoritat dels antics i l'autoritat de 
la raó. 
334 Charleton, Physiologia, p. 103. 
335 Veure D. B. Sailor, 'Moses and Atomism', Journal of the History of Ideas 25 (1964), 3-16. Veure 
també, B. J. T. Dobbs, op. cit. n. (17), pp. 107-8.  
336 Cudworth, R., The True Intellectual System of the Universe, wherein all the Reason and Philosophy 
of Atheism is Confuted, and its impossibility Demonstrated (London, 1678), pp. 12-13 i 74,  citat per D. B. 
Sailor, op. cit. n. (19). 



88 

Euripides, Plato, Euclide, Philo, Virgil, Marcus, Cicero, Plotinus, Iamblicus, Proclus, 

Boethius, Psellus, and several others.337 

 

 Charleton, com Cudworth i More, seguint la tradició renaixentista, apel.la a la 

filosofia mosaica per fonamentar l'atomisme. L'autoritat de Moisès i de l'Escriptura 

també és utilitzada per rebutjar  elements pagans de l'atomisme antic, com per exemple 

la pluralitat de móns: 

  

 ...in Moses inestimable Diary or Narrative of the Creation can be found no 

mention at all of a Multitude of Worlds, but  on the contrary a positive assertion of one 

world; and the express declarement of the manner how the Fiat  of Omnipotence 

educed the several Parts thereof successively out of the Chaos, disposed them into 

subordinate Piles, and endowed them with exquisite configurations respective to their 

distinct destinations,  motions and uses: and in all the other Books of Sacred Writ, 

whatever concerns the Providence of God, the Condition of man, the mysteries of his 

Redemption, means of salvation, &c. doth more then intimate the singularity of the 

World.338 

 

  També Robert Boyle, probablement referint-se als autors renaixentistes, feia 

referència a la tesi mosaica en relació a l'atomisme:  

  

 The devising of the atomical hypothesis comonly adscribed to Leucippus and his 

disciple Democritus is by learned men attributed to one Moschus a Phænician. And 

possibly the opinion is yet ancienter than so; for it is known, that the Phenicians 

borrowed most of their learning from the Hebrew. And among those, that acknowledge 

                                            
337  More, H., The Immortality of the Soul (London, 1659), p. 247, citat per B. J. T. Dobbs, The 
foundations of Newtons's Alchemy, Cambridge, 1975, p. 105.  
338 Charleton, Physiologia,  p. 14. 



89 

the books of Moses, many have inclined to think water to have been the primitive and 

universal matter, by perusing the beginnings of Genesis.339  

  

 Per Charleton, l'autoritat de Moisès representa tant l'autoritat dels antics, com 

l'autoritat de la Revelació, en la mesura que el relat bíblic de la creació és atribuit a 

Moisès.340  

 

 Continuant amb el diàleg, Charleton introdueix l'argument del designi, que 

correspón al tercer principi d'autoritat: la raó. L'anti-atomista posa objeccions, i afirma 

que si la producció dels sers naturals té lloc a partir de les partícules individuals, 

aleshores no són necessaris els elements seminals, i els vegetals i animals es generaràn 

espontàniament a partir dels àtoms; l'atomista respón que els àtoms s'associen en 

molècules, que formen els elements seminals per qualsevol producció, i així la terra 

conté les llavors341 de tots els vegetals. Però tot el procés de generació dels sers vius a 

partir dels àtoms té lloc no per atzar sinó pel designi de Déu sobre la creació: 

 

 Hence comes it, that of them [àtoms] are first composed certain Moleculæ, small 

masses, of various figures, which are the seminaries of various productions; and then, 

from those determinate seminaries do all specifical Generations receive their contexture 

and Constitution, so præcisely, that they cannot owe their Configuration to any others. 

And, therefore, since the Earth, imprægnated with Fertility, by the sacred Magick of the 

Creators Benediction, contains the seeds of all Vegetables; they cannot arise but from 

the Earth, nor subsist or augment without roots, by the mediation of which, other small 

consimilar Masses of Atoms are continually allected for their nutrition; nor without 

                                            
339 Boyle, R., Sceptical Chymist , a The Works of the Honourable Robert Boyle, ed. T. Birch, 6 vols. 
(London, 1772), I, p.  356, citat per D. B. Sailor, op. cit. n. (19). 
340 Veure cap. 3.1. 
341 Gassendi, a les Animadversiones, també parla de les 'llavors' de les coses, referint-se als cossos que es 
formen a partir de les molècules, i aquestes a la vegada, a partir dels àtoms, però tot aquest procés té lloc 
pel designi de Déu. Gassendi també evitava el monisme materialista introduint l'acció de la providència 
divina. Cf. N. Coley, 'Gassendi's revival of Epicurean Philosophy', a The Rise of Scientific Europe 1500-
1800, D. Goodmann i C. A. Russell eds., Kent, 1991.   



90 

moisture, by the benefit of which, those minute masses are diluted, and so adapted for 

transportation and final assimilation; nor without the influence of the Sun, by vertue 

whereof their vegetative Faculty is conserved, cherished and promoted in its 

operations.342 

 

 L'argumentació desplegada en el diàleg aconssegueix d'articular l'existència dels 

àtoms com a primer principi amb la creació de Déu, el designi a la naturalesa i el rebuig 

de l'atzar epicuri. Encara que els textos on el discurs físic està articulat amb les tesis 

teològiques de fons són escassos a la Physiologia, Charleton aconssegueix el lligam 

entre ambdòs discursos de tal forma que l'atomisme epicuri queda desproveït d'aquelles 

tesis que el feien inacceptable teològicament, com per exemple l'eternitat del moviment, 

i altres característiques, que seguidament veurem.  

  

 La quarta part del segon llibre343 està dedicada al moviment. En el sistema  de 

Charleton, com en el de Gassendi, el moviment constituia una propietat molt important 

dels àtoms. Charleton creia que les característiques del moviment segons el sistema 

epicuri, eren inacceptables. La física epicuria sostenia  que respecte a la multiplicitat de 

moviments dels àtoms, es podien distingir dos tipus de moviments, els naturals i els 

accidentals. El moviment natural era descendent, però sense centre de gravetat. Aquest 

moviment natural podia ser perpendicular, en línia recte, o bé inclinat. El moviment 

inclinat dels àtoms tenia lloc gràcies a la propietat del clinamen,  que consistia en la 

capacitat dels àtoms de desviar-se de la seva trajectòria perpendicular descendent sense 

cap causa exterior. El moviment accidental o violent es produia quan els àtoms es 

desviaven del seu moviment natural com a consequència d'un xoc. 

  

 Les propietats que Epicur atribuia al moviment, especialment la del clinamen, 

eren inadmissibles per Charleton, perquè suposaven excloure les causes del moviment: 

                                            
342 Charleton, Physiologia, p. 105. 
343 Ibid., pp. 121-6. 



91 

 

 For the Declinatory Motion; we observe, that Epicurus  was by a kind of 

seeming necessity constrained to the Fiction thereof; since other wise He had left his 

fundamental Hypothesis manifestly imperfect, his Principles destitute of a Cause for 

their Convention, Conflictation, Cohærence, and consequently no possiblility of the 

emergency of Concretions from them.344 

 

 Charleton deixa la questió de l'eternitat del moviment pel final del llibre segon, i 

això li dona peu a concluir-lo amb una exposició concisa però sistemàtica d'allò que es 

pot retenir de la doctrina epicuria i allò que s'ha de rebutjar per ser incompatible amb la 

doctrina cristiana. El preludi d'aquesta conclusió és l'exposició de la doctrina epicuria 

sobre l'eternitat del moviment: els àtoms són eterns, amb essència independent i 

increada, movent-se perpètuament en l'espai infinit sense cap centre, i amb un 

moviment natural que no varia a menys que es produeixi xoc entre ells, canviant la seva 

direcció. Charleton rceorda al lector que a The Darknes of Atheism ja ha parlat de 

l'ateisme i les absurditats d'Epicur, però malgrat això, no pot concluir el llibre dels 

àtoms sense fer aquesta exposició sistemàtica dels elements rebutjables, i dels que ell 

proposa com a sustitutius per tal de mantenir els principis teològics cristians intactes, 

condensats en quatre punts.345 

 

 Primer, contra l'existència eterna dels àtoms en un espai infinit, Charleton afirma 

que els àtoms van ser creats ex nihilo  per Déu, com a materials suficients pel món, en 

un moment de l'eternitat oportú per la saviesa infinita de Déu. Segon, contra la 

inherència del moviment en els àtoms, sense cap impressió per part d'un principi extern, 

Charleton afirma que Déu, en el moment de la creació va impregnar els àtoms amb una 

'energia interna', o 'facultat de moviment', que es pot considerar com la causa primera 

                                            
344 Ibid., p. 122. 
345 Ibid., p. 126. 



92 

de totes les accions naturals o moviments.346  La gravetat i el magnetisme, com a 

moviments, també posseeixen aquesta facultat interna impresa per Déu. En el cas del 

magnetisme, diu Charleton:  

 

...that the Attraction  and Direction, or Alliciency  and Polarity  of Magneticks, are 

caused by one and the same Faculty : which being conferred upon them, by the infinite 

Wisdome and Goodness of the Creator.347 

  

 En el llibre tercer de la Physiologia, Charleton afirma que la 'energia interna' o 

'facultat de moviment' dels àtoms es troba també en les concrecions, i resideix 

principalment en les parts de la matèria anomenades 'espirituals': 

  

 Why the Motive Virtue of Concretions doth reside principally in their spiritual 

Parts... And hence is it, that because Atoms are at most freedom of range in subtile and 

spiritual Concretions; every degree of Density and Compactness causing a proportionate 

degree of Tardity in their spontaneous motions: therefore is the Motive Faculty not 

more generally, than rightly conceived, to reside chiefly in the spiritual, or (as vulgar 

Philosophy) Æthereal  Parts of al Concretions.348 

 

 Per Charleton, els principis actius, que ell anomena com 'energia interna' o 

'facultat de moviment', constitueixen aquestes 'parts espirituals' o 'més subtils' de la 

matèria. A Darknes of Atheism  també parla de les 'parts espirituals' de la matèria, i 

afirma que les ànimes vegetals i les ànimes animals són les parts més espirituals 

d'aquestes criatures, però seguidament afirma que són materials i mortals. L'ànima 

vegetal és tant sols una determinada disposició d'àtoms amb principis actius: 

 

                                            
346 Ibid., p. 126. 
347 Ibid., p. 412. 
348 Ibid., p. 270. 



93 

 ...soul of a Plant (which the best Physiology  defines to be nothing, but a certain 

modification of matter volatilized, or a contexture of smooth, globular equal and so of 

calefactive Atoms, wowen by the seminal virtue or plastick Faculty of that particular 

species, and soon disolved again, upon a variaton of figure and situation of those 

insensible particles, of which it is composed ).349 

 

 L'ànima animal és també la part més espiritual, en el sentit de 'més subtil', però 

malgrat la confusió terminològica, aquesta 'part espiritual' és només sustància material 

en sentit ontològic: 

 

 ...Soul  of an Animal (which is also a Corporeal substance, or the more spiritual 

part of the bloud subtiliated by vital heat, traduced from its genitor).350 

 

 Charleton comparteix amb Hobbes aquesta caracterització de certes ànimes com 

a sustàncies corporals i mortals, però no comparteix la mateixa caracterització de 

l'ànima humana, que la considera espiritual o immaterial i immortal. En Charleton, 

matèria i esperit s'oposen, són diferents ontològicament. 351  Però, encara que els 

principis actius siguin sustància material, pel fet de ser una matèria 'més subtil', li 

permeten introduir a Déu com la causa primera del moviment: Déu va donar la 'facultat 

de moviment' o 'energia interna' als àtoms en el moment de la creació, i en virtut 

d'aquesta 'energia interna', el moviment continua. I si Déu va imprimir el moviment, pot 

refutar novament la idea epicuria de que el moviment és inherent  a la matèria: 

 

 We need not here insist upon the Redargution of that Blasphemous and Absurd... 

dream of Epicurus , that Atoms were not only the First Matter, but also the First and 

                                            
349 Charleton, Darknes of Atheism, p. 122. 
350 Ibid., p. 122. 
351 Déu, els àngels i l'ànima humana són sustàncies espirituals; les ànimes vegetals i animals, així com 
els principis actius de la matèria, són sustàncies materials. El dualisme cartesià de matèria-esperit es 
manté. 



94 

sole Efficient  of all things; and consequently that all Motions, and so all Actions in the 

Universe are Caused meerly by the inhærent Mobility of them: because we have 

expresly refuted the same in our Treatise against Atheism. 352 

 

 Charleton afirma que els principis actius constitueixen les 'parts espirituals' o 

'més subtils' de la matèria, encara que només siguin sustància material. Els principis 

actius de la matèria no són esperits en sentit ontològic com ho podrien ser Déu o 

l'ànima humana, ni tampoc són l'intermediari entre Déu i el món, o Esperit de la natura, 

defensat pels platònics de Cambridge. Però Charleton parla de 'parts espirituals' o 

'principis actius' per tal de poder afirmar que Déu existeix, ha creat la matèria i li ha 

imprès aquests principis. El seu voluntarisme teològic està associat a la seva concepció 

de la matèria, no passiva sinó imbuida amb principis actius que conserven el 

moviment.353 

   

 En tercer lloc, Charleton postula que la gravetat no pot subsistir sense un centre, 

contra l'absència de centre postulada per Epicur. I Finalment, contra el moviment 

declinatori o clinamen connatural als àtoms (no causat), afirma la necessitat del  

moviment o 'virtut interna' perpètua dels àtoms (causada) des de la seva infusió per Déu 

fins a la fi del món.354 En aquesta conclusió, sintetitzada en quatre punts, es pot veure 

que l'últim objectiu de Charleton és mantenir les veritats de fe sense renunciar a 

l'atomisme com a filosofia natural; però en qualsevol cas, en el seu intent de 

compatibilitzar atomisme i cristianisme, la finalitat primària és mantenir intactes les 

veritats de fe, i després, secundàriament, acceptar aquells elements de la filosofia 

natural atomista que siguin compatibles amb aquestes veritats. La fe és un a priori  de 

la seva filosofia natural. 

 

                                            
352 Charleton, Physiologia, p. 270. 
353 Cf. J. Henry, 'Occult Qualities: and the Experimental Philosophy: active principles in pre-newtonian 
matter theory', History of Science  24 (1986), 335-81. 
354 Charleton, Physiologia, p. 126. 



95 

 Aquesta posició també es veu clarament a Darknes of Atheism, on la seva 

teologia sempre s'adequa a l'ortodòxia cristiana. Per exemple, l'afirmació de l'existència 

real del dimoni constitueix un bon exemple d'aquesta adequació:  

  

 That the Cessation, or (rather) Intercision of Oracles, was an Atcheivem too 

difficult for the single arm of Nature; I conceive few will dispute, but such ridiculous 

Ignorants in the Metaphysicks of Spirits, or Scale  of Creatures, as indubitate the very 

Existence  of Evil Angels, and refuse to be perswaded, that there is any such real Entity  

as a Devil. 355   

  

 Charleton va resseguint tota l'ortodòxia, pel que fa referència a l'existència del 

dimoni, i la seva naturalesa d'àngel caigut.356  

 

 Al llarg de tota la Physiologia apareix l'afirmació, directe o indirecte, d'un Déu 

provident , especialment quan parla dels sers vius, l'home i les seves qualitats.  Contra 

el primer motor immòbil d'Aristòtil, Charleton accentúa no només la creació de Déu, 

sinó la seva acció  constant en la naturalesa, conservant-la i governant-la. Déu posseeix 

també l'atribut de la lliure voluntat, que pot fer possible allò que no és possible per les 

lleis naturals:  

  

 ...because, if we convert to the Omnipotence of its Author, and consider that the 

Creator did not circumscribe his own Energy by those fundamental Constitutions, 

which his Wisedom imposed upon the Creature: we must wind up the nerves of our 

Mind to a higher key of Conception, and let our Reason learn of our Faith to admit the 

possibility of a Body existent without Extension, and the Extension of a Body 

                                            
355 Charleton, Darknes of Atheism, p. 146  
356 Ibid.,  pp. 146-7. 



96 

consistent without the Body itself; as in the sacred mystery of our Saviors Apparition to 

his Apostles, after his Resurrection the dores being shut.357 

 

 La contingència de les lleis naturals, o la seva dependència constant de Déu és 

un  tret característic del voluntarisme teològic. Si bé l'intel.lectualisme teològic admet la 

possibilitat dels miracles o transgressions de la llei natural, això no invalida la 

necessitat de la llei natural, mentre que pel voluntarisme, els miracles no són només 

efectes ocasionals contra el curs de la naturalesa, sinó un exemple clar de la 

contingència de la llei natural respecte a Déu. Charleton adopta una posició teològica 

voluntarista, que posa l'accent en la omnipotència de Déu vs la contingència dels 

fenòmens naturals: per la seva omnipotència, Déu actúa constantment en el món natural, 

o bé conservant les lleis naturals o bé alterant-les. 

 

 Aquesta acció constant de Déu sobre la gran 'màquina del món', és com diu a 

Darknes of Atheism, com la corda d'un rellotge que el manté funcionant sense parar: 

 

 ...the existence of a Grand-father Principle, or first Intelligence, from whom, as 

from the main spring in a Watch, or other Automatous Engine, all motion is derived, 

and which constantly animates the great machine of the World.358 

 

 Déu és la font del moviment, i per la seva providència general, manté la 

màquina del món. El món mecànic és una expressió de la Intel.ligència de Déu. 

L'analogia del rellotge li serveix, per afirmar que aquesta gran 'màquina del món' no pot 

funcionar sense el concurs provident de Déu. Però el voluntarisme teològic de 

Charleton es mostra en la importància que concedeix al poder absolut de Déu, que es 

manifesta tant en aquesta acció governadora i conservadora de la 'màquina del món', 

com en la seva capacitat de fer possible qualsevol cosa i en qualsevol moment: 

                                            
357 Charleton, Physiologia, p. 263. 
358 Charleton, Darknes of Atheism, p. 4. 



97 

  

 Now, that it can be no Difficulty to God, at pleasure, to adnihilate all things 

comprehended within it [sublunary Space]; and yeat at the same time to conserve the 

Sphere of the Moon entire and unaltered: cannot be doubted by any, but those inhumane 

Ideots, who dare controvert his Omnipotence.359 

 

     Es interessant de veure com l'acceptació dels miracles, per tant, l'a priori  de la fe, 

també l'utilitza Charleton com un argument  per demostrar afirmacions filosòfiques, 

com per exemple la demostració de la independència del temps respecte del moviment a 

partir del miracle de la detenció del Sol a l'horitzó el dia de la batalla entre les israelites 

i els amorreus:360 

 

 If any yet doubt of the Independence  of Time  on Cœlestial Motion; or, that old 

Chronos must stand still, in case the Orbs  should make a Halt: we advise him seriously 

to perpend that supernatural Detention  of the Sun in the day of battle betwixt the 

Israelite and the Amorrhite; assuring our selves that his thoughts will soon light upon 

this Apodictical Argument. Either there was no Time during the Cessation of the Suns 

motion on that day; or else Time kept on its constant flux: for one of these positions 

must be true. That the First  is false, is manifest from the extraordinary Duration of the 

day... the second  must be most true; and upon Consequence, though the Detention  of 

the Sun was miraculous, yet was the Duration  of the day Natural, because Time hath 

no dependence on Cœlestial Motion.361 

   

 Pel que fa a l'espai i el temps i la seva relació amb Déu, l'espai i el temps són els 

absoluts en els que Déu existeix, crea i destrueix les coses; i a diferència de les criatures 

creades, la immensitat i la eternitat són atributs de Déu: 

                                            
359 Charleton, Physiologia, p. 63. 
360 Josuè, 10: 12-13. 
361 Charleton, Physiologia, p. 77. 



98 

 

 Hence, as it is competent to the Creature  to be only somewhere, in respect of 

Place, and sometimes, in respect of Time: so it is the praerogative of the Creator, to be 

Everywhere as to place, and Forever, as to time And therefore those two illustrious 

Attributes, Immensity, whereby He is præsent in all places, and Æternity, whereby He is 

existent at all Times, are proper only to God.362 

  

 L'eternitat i immensitat de Déu s'oposen a la contingència de les criatures , que 

viuen  en un temps i espai determinats.363 La diferència entre eternitat i temps li permet 

a Charleton fer una distinció entre Déu, home, i matèria pura: 

 

 Eternity is said to be Duration Non-principiate and Interminable; which is proper only to 

God: And Time  is said to be Duration Principiate and Terminable; which is competent to 

all Caduce, Mutable, and Corruptible Natures: as also that part of Eternity...is Duration 

Principiate, but Interminable, which is adscriptive to Angelical or Intellectual Natures, and 

to the Rational Soul of man.364  

   

  Segons aquesta argumentació sobre l'eternitat i el temps, Charleton estableix la 

immortalitat de l'ànima. En aquests raonaments es mostra com el discurs teològic està 

implícit en el discurs filosòfic-natural, i com una argumentació sobre principis físics  

introdueix els principis teològics. 

 

 Referint-se a la relació entre Déu i l'espai, Charleton identifica la immensitat 

amb la ubiquitat de Déu; immensitat i ubiquitat són dos termes per expressar el mateix 

atribut, que Déu està en tot lloc: 

 

                                            
362 Ibid., p. 76. 
363 Ibid., p. 81. 
364 Ibid., pp. 79- 80. 



99 

 ...God, or the Supreme Being; whose propriety it is to be Immoveable, as being 

Ubiquitary and All in All.365 

 

 A Darknes of Atheism Charleton defineix exactament aquests atributs divins, en 

relació a l'espai i el temps: 

  

 That God is no subject to the restraint of Time, is manifest from his 

Eternity...That he is no subject to the restraint of Place, is evident from his Omniety, his 

Being All  in All; Ubiquity  being the proper and inseparable Attribute of his nature. His 

being All in All, not only ratione Præsentiæ, but ratione Essentiæ also; he being the 

chief Soul  not only of all Bodies, but of all Spirits  also.366 

  

 L' afirmació de la ubiquitat de Déu li permet a Charleton introduir una altra 

veritat de fe, sense cap mena de modificació, i  que ni tant sols es proposa demostrar-la: 

 

 ...we affirme, that God is as fully Present in Hell among the arcursed, as in 

Heaven among the blessed natures though not so comfortably; and that the Devils 

would rejoyce if they could conceive it possible for hi to be absent thence.367 

  

 Charleton nega tant la infinitat d'àtoms com la pluralitat de móns, però és 

interessant veure com compatibilitza això amb el seu voluntarisme teològic, ja que 

d'acord amb aquesta posició, no es poden posar límits a la omnipotència de Déu. 

Aleshores, el seu raonament és el següent: per la seva omnipotència i saviesa absoluta, 

Déu hagués pogut crear  una infinitat de cossos, d'àtoms i fins i tot de móns. Charleton 

deixa intacte la omnipotència de Déu -hagués pogut crear tot això, com també admeten 

                                            
365 Ibid., p.442. 
366 Charleton, Darknes of Atheism, p. 118. 
367 Ibid., p. 119. 



100 

els Pares de l'Església; però l'argument que proposa per refutar l'existència real de la 

infinitat d'àtoms és que Déu  no va crear cap cosa actualment infinita en essència: 

 

 Which we conceive to be the ground of that True; that to imagine God to be able 

to create any thing equal to Himself: is to suppose an Imperfection in his Nature. 368 

 

 Semblantment, per Charleton, la omnipotència de Déu no es contradiu amb la 

seva negació de la pluralitat de móns; de fet, afirma que Déu hauria pogut crear infinits 

mons, però en realitat no ho va fer. Negant la pluralitat real de móns no està negant la 

capacitat de Déu per haver creat mons infinits. D'una banda, salvaguarda la 

omnipotència de Déu, i de l'altra, basant-se en l'autoritat de la Bíblia, nega l'existència 

real de la pluralitat de móns. Charleton resol l'aparent contradicció, en el cas de la 

infinitat d'àtoms, per la via del raonament, i en el cas de la pluralitat de móns, per la via 

de l'autoritat de la Bíblia.   

 

 Negant els principis epicuris del caos d'àtoms increats i eterns, el moviment 

inherent i espontani dels àtoms, i l'atzar de la seva disposició en un univers ordenat, 

Charleton afirma aquesta infinita saviesa i poder de Déu, a través de l'argument del 

designi: 

 

 For, They take it for granted, that the Chaos of Atoms was not only eternal and 

Increate, but also that it disposed, and compacted it self into that Form, wich constitutes 

the World, by the spontaneous motion inhærent in Atoms, and their fortuitous 

coalescence in such and such respective Figures: when to a sober judjement appears the 

highest Impossibility  imaginable, that either the Chaos of Atoms could be eternal, self-

principate, or increate, or dispose and fix it self into so vast, so splendid, so symmetrical, 

so universally harmonical, or Analogical a structure, as this of the World. For, as the 

                                            
368 Charleton, Physiologia, p. 12. 



101 

Disposition  or Dipensation of the Chaos of Atoms into so excellent a form, can be 

adscribed to no other Cause, but an Infinite Wisdom : so neither can the Production  or 

Creation on the same Chaos be adscribed to any other Cause, but an Infinite Power, as 

we have formerly demonstrated in our Darknes of Atheism, cap. 2.369   

 

 El designi de Déu és com el rerafons de tota l'obra: per Charleton, l'atzar és 

exclós perquè el món ordenat, harmoniós, excel.lent i amb quantitats proporcionades de 

matèria, mostra la mà de Déu que ha creat i que conserva el món amb la seva 

providència. 

  

 Finalment, en Charleton, la diferència ontològica entre el món material i el món 

espiritual també es tradueix en una diferència epistemològica: coneixem l'existència 

dels cossos del món a través dels sentits, però l'existència i atributs de Déu, l'ànima 

racional de l'home i els esperits els coneixem per impressions implantades, coessecials a 

la nostra ment.370   

   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

  

                                            
369 Ibid., p. 13. 
370 Ibid., pp. 18-19.  



102 

  Conclusions 

  

 

 Les conclusions presentades a continuació conténen els resultats més importants 

del treball desenvolupat, i es refereixen als principals objectius plantejats inicialment: 

quines són les característiques més importants del voluntarisme teològic de Charleton 

(1), com Charleton articula l'atomisme amb la teologia natural (2), i en el seu intent de 

compatibilitzar filosofia natural i teologia natural, quina de les dues té prioritat, (3); 

d'altra banda, perquè algunes de les seves obres van ser publicades en un ordre 

cronològic determinat (4), i finalment, quina era la sinceritat religiosa de Charleton (5).  

 

 1. Els punts fonamentals de la teologia natural de Charleton a The Darknes of 

Atheism  són les demostracions de l'existència de Déu, la creació del món ex nihilo i la 

providència de Déu, tant general com especial.  

 

 La demostració de l'existència de Déu conté molts elements del racionalisme 

cartesià, tant en el que fa referència al dualisme ontològic de la res cogitans i la res 

extensa, com en el procés d'inferència de l'existència de Déu a partir de l'afirmació de la 

idea innata de Déu a la ment humana. Charleton argumenta la creació i la conservació 

del món per Déu com necessàriament lligades a la seva existència. Es també de destacar 

la circularitat present en el raonament.  

 

 En la demostració de la creació del món ex nihilo  per Déu, l'objectiu principal 

és la refutació de l'atzar epicuri, que nega la creació, la providència i la immortalitat de 

l'ànima humana; Charleton postula a la vegada, les hipòtesis atòmiques, amb les 

correccions pertinents per excloure les tesis materialistes i atees: afirma la creació dels 

àtoms per Déu, remarcant la omnipotència com atribut principal de Déu, la impressió de 

principis actius als àtoms, i el designi de Déu en el món, exposant també les finalitats 

de la creació. 



103 

 

 En la demostració de la providència general, el voluntarisme teològic s'expressa 

en l'afirmació de la insuficiència de les causes segones o subordinades respecte a la 

causa primera, Déu, i la necessitat de que Déu conservi constantment el món. Es 

remarca també la omnipotència de Déu en la capacitat d'alterar les lleis naturals: 

Charleton defensa l'existència dels miracles o intervencions directes de Déu. En la 

demostració de la providència especial es remarca la distinció radical de l'home, tant 

respecte a Déu, com respecte al món natural, així com la dependència de l'home 

respecte a Déu. La caracterització de la providència especial conté implicacions ètiques 

que fan pensar que algunes de les seves concepcions ètiques estàn a la base del seu 

voluntarisme teològic.   

  

 Charleton es basa en tres fonts d'autoritat: la Bíblia o Revelació, l'autoritat dels 

antics i la raó. Distingeix també entre la 'recte raó' o el que ell anomena 'Light of nature' 

i la raó argumentativa. La 'Light of Nature', així com la Revelació, proporcionen certesa 

de les veritats religioses, mentre que la raó argumentativa proporcina verosimilitud.   

 

 Charleton es basa en l'autoritat de Moisès per fonamentar l'atomisme, seguint la 

tradició dels humanistes renaixentistes, i semblantment a com ho fan alguns platònics 

de Cambridge, encara que les seves posicions teològiques siguin diferents. El recurs a 

l'autoritat de Moisès és doble: com a via de fonamentació de la filosofia natural és, 

primer, la de l'autoritat dels antics, i segon, en la mesura que el relat de la creació és 

atribuit a Moisès, aquesta via es converteix en la de l'autoritat de la Revelació. 

L'argument del designi és el principal argument de la via de la raó i aquest s'utilitza per 

demostrar tant la creació, com l'ordenació i funcionament del món, és a dir, per 

demostrar creació i providència. 

  

 La teologia natural de Charleton es pot articular entorn de la distinció ontològica 

entre Déu, home i món natural. Déu és esperit pur, el món natural és matèria, amb 



104 

principis actius, però només matèria, o àtoms disposats ordenadament; i l'home és 

matèria i esperit a la vegada: el cos és material i l'ànima és espiritual, i per tant, 

immaterial i immortal. Aquesta distinció ontològica és perfectament coherent amb una 

visió mecanitzada del món, i constitueix una bona clau hermenèutica per entendre les 

relacions entre atomisme i teologia natural en Charleton: Déu, que és transcendent, crea 

el món del no-res, per tant, crea els àtoms; però també crea l'home, que pel fet de ser el 

seu preferit, a més de matèria composada d'àtoms, està dotat d'ànima espiritual, i és 

objecte únic de la seva providència especial. Però alhora, la distinció entre Déu i totes 

les altres criatures permet remarcar més l'absolut de Déu vs. la contingència de l'home i 

el món natural. 

 

 2. Respecte a l'articulació entre atomisme i teologia natural, a través de les obres 

estudiades, es desprèn, en primer lloc, que el voluntarisme teològic de Charleton 

constitueix el fonament i garantia de la seva filosofia natural atomista. En segon lloc, 

respecte a l'articulació dels discursos teològic i físic, a través dels textos, es desprèn que 

Charleton aconssegueix aquesta articulació discursiva en les dues obres estudiades, 

encara que amb matisos diferents. A Darknes of Atheism l'articulació a nivell textual es 

produeix de forma que Charleton lliga l'afirmació dels àtoms com a primera matèria, 

amb la creació per Déu, i desenvolupa especialment el recurs a l'autoritat de Moisès i 

l'argument del designi per fonamentar l'atomisme. El discurs teològic però,  és molt més 

elaborat i en canvi el discurs físic ho és menys, ja que les hipòtesis atòmiques només 

són postulades, sense ser desenvolupades. A la Physiologia  l'articulació es produeix 

moltes vegades de forma que el discurs teològic està implícit en el físic, és com un 

teixit de principis teològics que estàn a sota del discurs físic. Aquí el discurs filosòfic-

natural és molt el.laborat, i consisteix en el desenvolupament de les hipòtesis atòmiques; 

en canvi les referències teològiques són molt escasses, però malgrat això, l'articulació 

es produeix. 

 

 



105 

 3. Encara que Charleton intenta justificar l'atomisme amb la teologia natural, de 

fet,  prioritza els principis teològics per sobre de les tesis atomistes. Charleton intenta 

compatibilitzar l'atomisme amb les veritats de la fe cristiana, -en el seu cas, un 

anglicanisme moderat-, però sempre parteix de la fe; és a dir, la fe és l'a priori de la 

seva filosofia natural. En aquest intent de compatibilització, si alguna cosa creu que ha 

de rebutjar, són certs elements de l'atomisme epicuri, però mai cap veritat de fe.Tampoc 

reformula cap d'aquestes veritats per adaptar-la millor a l'atomisme; en realitat el que fa 

es adaptar l'atomisme a les veritats de fe, mai al revés.  

 

 Per tant, l'intent de Charleton de fonamentar l'atomisme amb la teologia natural, 

no implica que aquesta sigui una mera eina al servei de la filosofia natural. La seva 

finalitat primària és mantenir intactes les veritats de fe i després, secundàriament, 

acceptar aquells elements de la filosofia natural atomista que siguin compatibles amb 

aquestes veritats; dit altrament, les tesis filosòfiques de l'atomisme estàn subordinades a 

principis teològics irrenunciables. En el cas de Charleton, l'a priori  dels principis de la 

fe respecte a la filosofia natural és més rellevant perquè personalment era molt proper a 

Hobbes, i d'entrada, la seva posició no era clara pels seus contemporanis.  

 

 Aleshores, els objectius principals de Charleton eren  mantenir les veritats de la 

fe cristiana però sense renunciar a l'atomisme, donar fonament teològic a l'atomisme, i 

així, lluitar contra l'ateisme i el materialisme d'una banda, i contra els sectaris i radicals 

de l'altra.  

 

 4. La publicació de The Darknes of Atheism el 1652, la Physiologia-Epicuro-

Gassendo-Charltoniana el 1654 i The Immortality of the Human Soul  el 1657, en 

aquest ordre, no va ser un fet casual. The Darknes of Atheism  va aparèixer dos anys 

abans que la Physiologia, per dues raons: primera, si Charleton considerava la seva 

teologia natural com el fonament de la seva filosofia natural, és lògic que publiqués la 

teologia natural abans que les hipòtesis atòmiques; i segona, després de la publicació 



106 

del Leviathan de Hobbes el 1651, Charleton no podia publicar la Physiologia sense 

haver fet una refutació de l'ateisme i el materialisme. A Darknes of Atheism diu 

explícitament que vol escriu-re un tractat sobre atomisme,371 i ja postula els àtoms com 

a primera matèria universal, encara que sense desenvolupar les hipòtesis. I finalment, ja 

només li quedava la refutació del mortalisme, defensant la immortalitat de l'ànima 

humana. 

 

 5. La compatibilització de l'atomisme amb les veritats de la fe cristiana no va ser 

una questió estratègica, sinó que Charleton era un creient sincer. Seria incorrecte una 

interpretació segons la qual Charleton amagaria sota una capa de pietat les seves 

posicions monistes materialistes. Charleton va mantenir en tot moment el dualisme 

entre matèria i esperit, a diferència de Hobbes. D'altra banda, el fet de no modificar les 

veritats religioses per adaptar-les a la seva filosofia natural, ens mostra que la seva fe 

estava per sobre de les seves concepcions filosòfiques i era un creient pietós, com 

també s'ha dit de Boyle. L'afirmació d'algunes veritats religioses, que de fet no haurien 

estat necessàries per fonamentar l'atomisme, ens mostren la seva sinceritat. Una 

sinceritat que ell mateix expressava així: 

 

 It is most certain, most evident, that to be truly Religious, that is, to acknowledge and worship 

God, & observe His Laws; is the only way to make Man happy, aswell before as after death. Contrary to 

that too common Error, that Religion, and mans chief Interest, are two distinct things.372 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                            
371 Charleton, Darknes of Atheism, Advertisement to the Reader. 
372 Charleton, W., manuscrit Smith. MS. 13. 15620 (some miscellaneous papers), p. 90. 
 



107 

 
 Bibliografia 
 
 
AUBREY, J., Brief Lives, 2 vols. (Oxford, 1898).  
 
AYLMER, G. E., 'Unbelief in Seventeenth-Century England', a Puritans and 
 Revolutionaries. Essays in XVIIth century History presented to C. Hill,  
 D. Pennington i K. Thomas eds. (Oxford, 1978).  
 
BEER, E. S. de, 'John Evelyn, F. R. S. (1620-1706)', Notes and Records of the Royal 
 Society  15 (1960), 231-38. 
 
BIRKEN, W. J., 'The Royal College of Physicians of London and Its Support of the 
 Parlamentary Cause in the English Civil War', Journal of British Studies  23(1) 
 (1983-4), 47-62. 
 
BLOCH, O. R., La Philosophie de Gassendi: Nominalisme, matérialisme et 
 metaphysique  (La Haye, 1971). 
 
BOAS, M., 'The establishment of the mechanical philosophy', Osiris 10 (1952),  
 412-541. 
 
--------, 'Matter in Seventeenth-Century Science', a The concept of matter in Modern 
 Philosophy , E. Mc Mullin ed. (Notre Dame, 1978).  
 
BOYLE, R., The Works of the Honourable Robert Boyle, 6 vols., T. Birch ed.  
 (London, 1772). 
 
BROOKE, J. H., Science and Religion. Some historical perspectives  
 (Cambridge, 1991). 
 
BROWN, C., Christianity and Western Thought, 2 vols. (Leicester, 1990).   
  
BROWN, T. M., 'The Mechanical Philosophy and the 'Animal Œconomy'. A study in 
 the development of English Physiology in the seventeenth and early eighteenth 
 century', Ph. D. Diss. (Princeton, 1968). 
 



108 

-----------, 'The College of Physicians and the acceptance of iatromechanism in England 
 1665-1695', Bulletin of the History of Medicine 44 (1970), 12-30. 
 
-----------, 'Physiology and the Mechanical Philosophy in Mid- Seventeenth-Century 
 England', Bulletin of the History of Medicine  51 (1977), 25-54. 
 
BRUNDELL, B., Pierre Gassendi. From Aristotelianism to a New Natural Philosophy  
 (Dordrecht, 1987). 
 
Calendar of the Proceedings of the Committee for Advance of Money, 1642-1656,  
 M. A. E. Green ed. (London, 1888). 
  
CAVENDISH, M., De vita et rebus gestis nobilissimi illustrissimique principis 
Guilielmi  ducis Novocastrensis, commentarii...ex Anglico in Latinum conversi  
 (London, 1668). 
 
-------------, 'Letters to Duchess of Newcastle',  a Letters and Poems in Honour of the 
 Incomparable Princess Margaret, Dutchess of Newcastle (London, 1676). 
 
CLARK, G., A History of the Royal College of Physicians of London, 2 vols.  
 (Oxford, 1964). 
 
CLERICUZIO, A., 'A Redefinition of Boyle's Chemistry and Corpuscular Philosophy', 
 Annals of Science 47 (1990), 561-89.  
 
COLIE, R. L., Light and Enlightenment. A Study of the Cambridge Platonists and the 
 Dutch Arminians (Cambridge, 1957).  
 
CRAGG, G. R., From Puritanism to the Age of Reason. A Study of Changes in 
 religious Thought within the Church of England 1660 to 1700   
 (Cambridge, 1966). 
 
CUDWORTH, R., The True Intellectual System of the Universe, wherein all the Reason 
 and Philosophy of Atheism is Confuted, and its impossibility Demonstrated 
 (London, 1678). 
 
CHARLETON, W., Spiritus Gorgonicus vi sua saxipara exutus sive de causis signis et 
 sanatione lithiaseos diatriba (Leiden, 1650). 



109 

 
-------------, The Darknes of Atheism dispelled by the Light of Nature or,  
 a Physico-Theologicall Treatise (London, 1652). 
  
-------------, Physiologia Epicuro-Gassendo-Charltoniana or a Fabrick of Science 
Natural  upon the Hypothesis of Atoms  (London, 1654, repr. New York, 1966).  
 
-------------, Epicurus's Morals collected partly out of his owne Greek text in Diogenes 
 Laertius, and partly out of the Rhapsodies of Marcus Antoninus Plutarch, 
Cicero,  and Seneca. And faithfully Englished (London, 1656). 
 
-------------, The Immortality of the Human Soul demonstrated by the Light of Nature in 
 two dialogues (London, 1657). 
 
-------------, Natural History of Nutrition, Life and Voluntary Motion (London, 1659). 
 
-------------, Œconomia animalis, novis in medicina hypothesibus superstructa et 
 mechanice explicata  (London, 1659). 
 
-------------, An Imperfect Pourtraicture of His Sacred Majesty Charls II (London, 1661). 
  
-------------, Chorea Gigantum (London, 1663). 
 
-------------, The Ephesian Matron. Based on the tale in the Satyricon of Petronius 
 (London, 1668, repr. Los Angeles, 1975).  
 
-------------, Enquiries into human nature in vi anatomic prælections (London, 1680).  
 
-------------, The Harmony of Natural and Positive Divine Laws (London, 1682). 
 
-------------, Three Anatomic Lectures  (London, 1683). 
 
-------------, manuscrit Smith. MS. 13. 15620 (Some Miscellaneous Papers). 
 
-------------, manuscrit MS. 25285 ó MS. Aubrey 11 (An Extract or Summary of the 
 Lemnata of Stone-Heng restored to the Danes by Walter Charleton). 
 



110 

DAVIS, E. B., 'God, man and nature: The problem of Creation in Cartesian thought', 
 Scot. Journ. of Theol. 44 (1991), 325-48. 
 
-----------------, 'The uses of voluntarist theology in 17-th century science', comunicació 
 presentada a la International Conference on Science and Belief (Ontario, 1992). 
  
DEASON, G. B., 'Reformation Theology and the Mechanistic Conception of Nature', a 
 God and Nature. Historical essays on the Encounter between Christianity and 
 Science, D. C. Lindberg i R. L. Numbers eds. (Berkeley, 1986). 
 
DEBUS, A. G., The Chemical Philosophy. Paracelsian Sience and medicine in the 
 sixteenth and seventeenth centuries, 2 vols. (New York, 1977). 
 
DESCARTES, R., Les Principes de la Philosophie, a Œuvres de Descartes, C. Adam i 
 P. Tannery eds. (Paris, 1964). 
 
DIJKSTERHUIS, E. J., The mechanization of the World Picture (Oxford, 1961). 
 
DOBBS, B. J. T., The foundations of Newton's Alchemy (Cambridge, 1975).  
  
FLEITMANN, S., Walter Charleton (1620-1707), "virtuoso" : Leben und Werk 
 (Frankfurt, 1986). 
 
FORCE, J. E., 'Secularisation, the language of God and the Royal Society at the turn of 
 the seventeenth-century', History of European Ideas  (2)3 (1981), 221-35. 
 
FRANK, R. G., Harvey and the Oxford Physiologists (Berkeley, 1980). 
 
GASSENDI, P., Animadversiones in Decimum Librum Diogenes Laertii qui est de Vita, 
 Moribus, Placitisque Epicuri, 3 vols. (Lyon, 1649).  
  
GELBART, N. R., 'The intellectual development of Walter Charleton', Ambix 18 
 (1971), 150-68. 
 
GOODMANN, D. i RUSSELL, C. A. eds., The Rise of Scientific Europe 1500-1800 
 (Kent, 1991).   
 
HALL, A. R., Henry More. Magic, Religion and Experiment (Oxford, 1990). 
  
HEARNE, T., Remarks and Collections, 11 vols. (Oxford, 1884-1918).  



111 

 
HELMONT, J. B. Van, A Ternary of Paradoxes; the Magnetical cure of Wounds, the 
 Nativity of Tartar in Wine, the image of God in Man, translated, illustrated and 
 ampliated by Walter Charleton (London, 1650). 
  
HELMONT, J. B. Van, Deliramenta Catarrhi: or the Incongruities, Impossibilities and 
 Absurdities couched under the vulgar opinion of Defluxions,...the translator and 
 paraphrast Dr. Charleton, Physician to the late King (London, 1650). 
 
HENRY, J., 'Atomism and Eschatology: Catholicism and Natural Philosophy in the 
 Interregnum', Brit. J. Hist. Sci. 15 (1982), 211-39. 
 
---------, 'Matter in Motion: The problem of Activity in Seventeenth-century English 
 Matter Theory', Ph. D. Diss. (Open University, 1983). 
 
---------, 'Occult Qualities and the Experimental Philosophy: Active Principles in  
 pre-Newtonian Matter Theory', History of Science  24 (1986), 335-81. 
 
---------, 'Die rezeption der atomistischen Philosophie', a Grundiss der Geschichte der 
 Philosophie, F. Ueberweg, ed. (Basel, 1988). 
 
---------, 'The Scientific Revolution in England', a The Scientific Revolution in National 
 Context, R. Porter i M. Teich eds. (Cambridge, 1992).  
 
HILL, N., Philosophia Epicurea, Democritiana, Theophrastica proposita simpliciter, 
non  edocta (Paris, 1601). 
 
HOBBES, T., Leviathan , M. Oakeshott ed. (Oxford, 1960). 
 
HOOYKAAS, R., Religion and the Rise of Modern Science (Edinburgh, 1972). 
 
HUNTER, M., 'Science and heterodoxy. An early modern problem reconsidered', a 
 Reappraisals of the Scientific Revolution, D. C. Lindberg i R. S. Westman eds. 
 (Cambridge, 1990).  
 
HUNTER, M. i WOTTON, D. eds., Atheism from the Reformation to the Enlightenment 
 (Oxford, 1992). 
 



112 

HUNTER, R. i CUTLER,  E., 'Walter Charleton's Natural History of the Passions 
 (1674) and J. F. Senault's The Use of Passions (1649). A case of Mistaken 
 Identity', Journal of the History of medicine and Allied Sciences  13 (1958),  
 87-92. 
 
HUTCHISON, K., 'What happened to Occult Qualities in the Scientific Revolution?', 
 Isis 73 (1982), 233-53. 
 
-------------, 'Supernaturalism and the Mechanical Philosophy', History of Science  21 
 (1983), 297-333. 
 
HUTTON, S. ed., Of Mysticism and Mechanism: Tercentenary studies on Henry More 
 1614-1681 (Dordrecht, 1990). 
 
JACOB, J. R., 'Boyle's atomism and the Assault on Pagan Naturalism', Social Studies 
 of Science  8 (1978), 211-33. 
 
JONES, H., Pierre Gassendi 1592-1655. An Intellectual Biography   
 (Nieuwkoop, 1981). 
  
JOY, L. S., Gassendi the Atomist. Advocate of History in an Age of Science 
 (Cambridge, 1987). 
 
KARGON, R. H., 'Walter Charleton, Robert Boyle, and the acceptance of Epicurean 
 Atomism in England', Isis  55 (1964), 184-92. 
 
-------------, Atomism in England from Hariot to Newton (Oxford, 1966). 
 
-------------, 'Thomas Hariot, the Northumberland Circle and Early Atomism in England', 
 Journal of History of Ideas  28 (1966), 128-36. 
 
-------------, 'Walter Charleton', a Dictionary of Scientific Biography, 16 vols., C.C. 
 Gillispie ed. (New York, 1981). 
 
KIPPIS, A., Biographia Britannica, 6 vols. (London, 1747-1766). 
 
MALET, A., 'Isaac Barrow on the Mathematization of Nature: Theological Voluntarism 
 and the Rise of Geometrical Optics', pendent de publicació.  



113 

 
MASON, S., 'Religion and the Rise of Modern Science', a Science and Religion. 
 Proceedings of the Symposium of the XVIII-th International Congress of History 
 of Science, A. Bäumer i M. Buttner eds. (Hamburg, 1989). 
 
MAYO, T., Epicurus in England (1650-1725) (Dallas, 1934).  
 
MEYER, G. D., The Scientific Lady in England, 1650-1760 (Berkeley, 1955).   
 
MILLEN, R., 'The manifestation of occult qualities in the scientific revolution', a 
 Religion, Science and Worldview. Essays in Honour of R. Westfall, M. Osler ed. 
 (Cambridge, 1985).  
 
MINTZ, S. T., The Hunting of Leviathan. 17th-Century Reactions to the Materialism 
 and Moral Philosophy of Thomas Hobbes  (Cambridge, 1970). 
  
MOORE, N., 'Charleton, Walter, M.D. (1619-1707)', a Dictionary of National 
 Biography, L. Stephen i S. Lee eds. (London, 1908). 
 
MORE, H. An Antidote against Atheisme, Or an Appeal to the Natural Facculties of the 
 Minde of Man, whether there be not a God (London,1653). 
 
MORE, H., The Immortality of the Soul , So farre forth as it is demonstrable from the 
 knowledge of Nature and the Light of Reason, (London, 1659). 
 
MULLIGAN, L., 'Reason, Right Reason and Revelation in mid-seventeenth-century 
 England', a Occult and Scientific Mentalities in the Renaissance,  Brian Vickers 
 ed. (Cambridge, 1984). 
 
McCOLLEY, G., 'Nicholas Hill and the Philosophia Epicurea', Annals of Science 4 
 (1939), 390-401. 
 
McGUIRE, J. E., 'Boyle's Conception of Nature', Journal of the History of Ideas 33 
 (1972), 523-42.  
 
McGUIRE, J. E. i Tamny, M., Certain Philosophical Questions: Newton's Trinity 
 Notebook  (Cambridge, 1983). 
 



114 

McKIE, D., 'English writers on atomism before Dalton', Endeavour  25 (1966), 13-15. 
  

OAKLEY, F.,  Omnipotence, covenant, & order: An excursion in the history of ideas 
 from Abelard to Leibniz (London, 1984). 
 
OGILVIE, M. B., Women in Science  (Cambridge, Mass., 1986). 
 
OSLER, M., 'Providence and divine will in Gassendi views on scientific knowledge', 
 Journal of the History of Ideas  44 (1983), 549-60. 
 
---------, 'Baptizing Epicurean atomism: Pierre Gassendi on the immortality of the soul', 
 a Religion, science and world-view. Essays in honour of Richard Westfall,  
 M. Osler ed. (Cambridge, 1985). 
 
---------, 'Fortune, Fate and Divination:  Gassendi's voluntarist theology and the baptism 
 of Epicureanism', a Atoms, Pneuma and Tranquillity, M. Osler ed.  
 (Cambridge, 1991).  
 
OSLER, M. ed., Atoms, Pneuma and Tranquillity. Epicurean and Stoic Themes in 
 European Thought (Cambridge 1991).  
 
PAGEL, W., 'The Reaction to Aristotle in seventeenth-century Biological Thought: 
 Campanella, Van Helmont, Glanvill, Charleton, Harvey, Glisson, Descartes', a 
 Science, Medicine and History. Essays on the Evolution of Scientific Thought 
 and Medical Practice written in Honour of Charles Singer, 2 vols.,  
 E. A. Underwood ed., (Oxford, 1953). 
 
PANCHIERI, L. U., 'The atomism of Pierre Gassendi: Ontology for the New Physics', 
 Ph. D. Diss. (Tulane, 1972).  
 
RATTANSI, P. M., 'Paracelsus and the Puritan Revolution', Ambix 11 (1963), 24-32. 
 
RAVEN, C. E., Natural Religion and Christian Theology (Cambridge, 1951). 
 
RAY, J., The Wisdom of God Manifested in the Works of the Creation (London, 1691), 
 a Science and Religious Belief. 1600-1900. A Selection of Primary Sources,  
 D. Goodman ed. (Open University, 1973). 
  



115 

REDWOOD, J., Reason, Ridicule and Religion. The Age of Enlightenement in England 
 1660-1750  (London, 1976). 
 
ROCHOT, B., Les travaux de Gassendi sur Epicure et sur l'atomisme 1619-1658  
 (Paris, 1944). 
 
ROLLESTON, H., 'Walter Charleton, D.M., F.R.C.P., F.R.S.', Bull. Hist. Med. 8 
 (1940), 403-16. 
 
RUSSELL, C. A., Cross-currents. Interactions between science and faith  
 (Leicester, 1985). 
 
SAILOR, D. B., 'Moses and atomism', Journal of the History of Ideas  25 (1964),  
 3-16.  
 
SARASOHN, L. T., 'Motion and Morality. Pierre Gassendi, Thomas Hobbes and the 
 Mechanical World-View', Journal of the History of Ideas  46 (1985), 363-79.  
 
SHAPIN, S. i SCHAFFER, S., Leviathan and the Air-Pump. Hobbes, Boyle and the 
 Experimental Life (Princeton, 1985). 
  
SHAPIRO, B., John Wilkins.1614-1672. An Intellectual Biography (Berkeley, 1969). 
 
SHARP, L., 'Walter Charleton's Early life 1620-1659, and Relationship to Natural 
 Philosophy in mid-seventeenth-century England', Annals of Science 30 (1973), 
 311-40.  
 
---------, 'The Royal College of Physicians and Interregnum Politics', Medical History  
 19 (1975), 107-29.  
 
TUCK, R., 'The Christian Atheism of Thomas Hobbes', a Atheism from the 
 Reformation to the Enlightenment, M. Hunter i D. Wootton eds. (Oxford, 1992). 
 
WEBSTER, Ch., 'The College of Physicians: "Solomon's House" in Commonwealth 
 England', Bulletin of the History of Medicine  41 (1967), 393-412. 
 
------------, The Great Instauration: Science, Medicine and Reform 1626-1660   
 (London, 1975).     



116 

 
WESTFALL, R. S., Science and Religion in Seventeenth-century England  
 (New Haven, 1958). 
 
WILLIAMSON, G., 'Milton and the Mortalist Heresy', Studies in Philology  32 (1935), 
 553-79. 
 
WOOD, A. à, Athenae Oxonienses. An Exact History of all Writers and Bishops who 
 have had their Education in the University of Oxford, 4 vols., P. Bliss ed. 
 (London, 1812-1820). 
 
 
 


