U " B Diposit digital

de documents
Universitat Autonoma de la UAB

de Barcelona

This is the published version of the bachelor thesis:

Martelli, Samanta; Vega Ramos, Maria José; Esteve Mestre, Francesc.

censura de la obscenidad : Poggio Bracciolini y Pietro Aretino. 2010.

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/63013
under the terms of the license

La


https://ddd.uab.cat/record/63013

SAMANTA MARTELLI

LA CENSURA DE LA LITERATURA OBSCENA:
POGGIO BRACCIOLINI Y PIETRO ARETINO

TRABAJO DE INVESTIGACION DIRIGIDO POR
Maria Jost VEGA Ramos Y Cesc EsTEVE MESTRE

DEPARTAMENTO DE FILOLOGIA ESPANOLA
PROGRAMA DE DOCTORADO EN TEORIA DE LA LITERATURA Y LITERATURA COMPARADA

UNIVERSITAT AUTONOMA DE BARCELONA, 7 DE JULIO DE 2010



INDICE

INTRODUCCION
CAPITULO 1 PoGGio BRACCIOLINT Y EL LIBER FACETLARUM
1. EL TEXTO POGGIANO Y SU ADSCRIPCION AL GENERO DE LA FACECIA
I.1. LA ELECCION DEL IDIOMA Y LOS TEMAS
1.2. LA HISTORIA EDITORIAL: LAS EDICIONES ITALIANAS
1. 1LAS RUTAS DE LA CENSURA
II.1 LLAS CRITICAS MORALISTAS
III.LA FORTUNA DEL TEXTO: IMITACIONES, REESCRITURAS, ADAPTACIONES
m.1.  LLAS HUELLAS DE LAS FACECIAS EN ESPANA
II1.2. EL CASO DE UNA REESCRITURA: LAS FACECIAS DE POGGIO SEGUN

GUILLAUME TARDIF

CAPITULO 11 PIETRO ARETINO Y LOS SONETOS LUJURIOSOS
1. BREVE PERFIL DEL AUTOR

11. GENESIS Y DESCRIPCION DEL TEXTO

111. LA OBRA EN LA TRADICION EROTICA: PALABRAS E IMAGENES
1v.LA CENSURA DE LOS MODI

IV.1.CRITICAS MORALISTAS Y RECEPCION DE LA OBRA

CONCLUSIONES
APENDICE

BIBLIOGRAFIA

18
20
23
26
33
47
51

57

66
72
77
82
85

99
105
122



LA CENSURA DE LA LITERATURA OBSCENA:
POGGIO BRACCIOLINI I PIETRO ARETINO



INTRODUCCION

La regla vir del indice de los libros prohibidos del Concilio de Trento
establecia la prohibiciéon de todos los impresos y manuscritos que versaban
sobre asuntos lascivos y obscenos, que los cuentan o que lo enseflan, para
evitar el peligro cierto de que la lectura de estos libros corrompiera la moral.
Sélo los antiguos, y sélo aquellos que por su elegancia estilistica lo merecieran,
podtian permitirse, a condicion de que nunca los leyeran los nifios.' Esta regla
tridentina no inicia la censura del libro erético en Europa, que ya habia
entrado en los catalogos anteriores al de 1564 y que habia sido ampliamente
reprobado por los moralistas, pero si establece una norma general que
persistirfa hasta la desaparicion de la Congregacion del indice con el Concilio
Vaticano 1> En el siglo xvi, la regula vii afecté a una gran cantidad de
produccion impresa- al igual que lo haria posteriormente, claro, y, sobre todo,
en el siglo xvi (lo atestigua la masa de escritos de /’Enfer de 1a Bibliothéque
Nationale, recientemente publicados), y, ante todo, a un autor, Pietro Aretino,
que fue quiza el escritor lascivo mas conocido en Europa y el mas influyente
para sentar las formas de relatar la obscenidad en las letras modernas. No
poseemos ain una valoracion clara de los impresos afectados por la regula v,
ya que la produccién erdtica ha mantenido siempre una importante
circulacion manuscrita y clandestina, especialmente la mas breve y escrita en
verso. Tampoco poseemos estudios detenidos sobre la relacion entre texto e
imagen obscena en el Quinientos. Pero si puede afirmarse que hay dos autores

de extraordinaria difusiéon internacional cuyas obras fueron prohibidas

' De hecho habia cierta desconfianza ante los liricos y especialmente ante la lirica amorosa

estrechamente ligada a la obscenidad. Se sospechaba de estas lecturas y por ello el lector tenia
que tener cuidado en el manejo y uso de ciertas obras: se podian leer pero sélo privadamente.
Véase Vega (2004:7)

Ya el Theotimus sive de tollendis et expungendis malis libris, entre otros textos de los que trataremos
sucesivamente, habfa condenado la lectura de determinadas obras. Véase Gagliardi (2004; 20006)



sistematicamente por esa causa: las Confabulationes de Poggio Bracciolini y las
obras de Pietro Aretino, que fueron condenadas en conjunto, y, en particular,
el texto conocido como Sonetos lujuriosos, cuya prohibiciéon y censura fue tan
eficaz que sélo sobrevive un ejemplar, redescubierto recientemente en una
coleccion privada.

Las Confabulationes de Bracciolini se prohibieron ya en el indice de
Lovaina de 1546, en el de Venecia de 1554, en el indice romano de 1559 y en
el tridentino de 1564, asi como en todos los indices romanos de esa centuria y
en el espafol de Quiroga, compilado en 1583 (no fue prohibido, en cambio,
en el indice de Valdés de 1559). La version francesa del texto de Poggio
Bracciolini, a pesar de que, como se vera en el trabajo, fue ya suavizada por el
traductor, se recoge en el indice de Amberes de 1570 y en el espafiol de
Quiroga. I.a obra completa de Aretino entr6 en el indice romano de 1559, y
puede hallarse en todos los italianos posteriores a esa fecha. Algunas
traducciones a otras lenguas vernaculares merecieron condenas especificas: tal
es el caso de la version castellana del Cologuio de las damas, cuya circulacion se
vet6 en Espafia y Portugal en todos los indices quinientistas.’

Las obras de Poggio Bracciolini y de Pietro Aretino estan separadas por
mas de un siglo de escritura, adoptan cauces formales diversos, narran la
obscenidad de distinta manera (Poggio en cuentecillos y anécdotas graciosos,
Aretino en didlogos y poemas), pero tienen en comun su extraordinaria
difusiéon europea, su indudable influencia en las letras renacentistas, y su
condicion de textos que la censura eclesiastica convirti6 en objetos

representativos de la regula vir.*

3 Véase la obra recopilatoria del profesor Bujanda el cual redne todas las prohibiciones

quinientistas. Bujanda (1984-2002).

Otro caso representativo y simbolico es el Decamerdn de Boccaccio que fue sometido a un
completo expurgo por las presiones florentinas para que la obra no se prohibiese totalmente.
No abordaré este tema ya que le he dedicado un estudio especifico, y ademas, la suerte de esta
obra, tras la censura, ha sido ampliamente estudiada. Remito a Martelli (2009) y a Chiecchi



El presente trabajo versa sobre estos dos autores y sobre dos de las
obras italianas renacentistas erético-pornograficas mas famosas: las
Confabulationes y los Sonetos lujuriosos. Los dos textos seleccionados se encuadran
en una tradicion de amplio respiro, es decir, la erético-pornografica, cuyos
origenes se remontan a los tiempos de los antiguos griegos. Antes de
adentrarnos en el guid de la cuestion sera conveniente trazar un breve exvursus
literario sobre el erotismo sin olvidarse, por supuesto, las relaciones existentes
entre erotismo, pornografia y obscenidad: paralelas que en determinados
momentos histéricos-culturales se encontraron.

Es bien sabido que la textualizacién de la obscenidad y del erotismo era
frecuente y estaba fuertemente ritualizada entre los griegos.” La literatura
obscena del Renacimiento, de hecho, invoca con frecuencia los precedentes
testimonios clasicos. En lo referente a la produccion literaria griega, cabria
destacar la Luzsistrata de Aristofanes- obra cumbre del erotismo antiguo que
resalta la importancia del sexo en la vida humana-, los cuentos milesios, la
tradicion poética sotadica y, quizas, el primer libro pornografico®: E/ Didlggo de
las cortesanas de Luciano. En lo referente al mundo romano, sobresale la figura
de Catulo (junto a Ovidio, a algunos poemas de Marcial, a los elegfacos y a los
textos que pueden englobarse bajo la comin denominacion de priapeas). De
hecho, Catulo fue particularmente estimado como el primer poéta erdtico

latino que, sin reparo, como recordaremos, es explicitamente obsceno cuando

(1984).

Las antiguas comedias nacieron de las fiestas anuales en honor de Dionisos, dios de la
desmesura y de la ebriedad. El culto al falo, que se desarrolla sucesivamente con las faloforias,
nace en el ambito religioso en el cual los genitales eran los simbolos de la naturaleza creadora, de
la fuerza, de la prosperidad; la genitalidad representaba, pues, la funcién creadora. Los famosos
cortejos griegos, ante citados, decretaron el zuepit del culto al falo. Llevar un falo al templo de
Dionisos y entonar himnos licenciosos significaba participar activamente al renacimiento del
dios descuartizado por los Titanes.

% Este marbete se cifie evidentemente al étimo y no al contenido.



describe a Lesbia entre los brazos de otros hombres (por no mencionar los
sentidos, nunca castos, que se concedieron en el Renacimiento al famoso
pajaro o gorrién de Lesbia). En el siglo xv se asistié a un importante revival de
la literatura erdtico-obscena y éste fue empujado, ciertamente, por el
descubrimiento de Catulo y por la escritura de poemas neolatinos al modo
catuliano tanto en Italia como en BEuropa.” Las priapeas clisicas también
fueron oportunamente recuperadas en el circulo literario napolitano por
Antonio Beccadelli, conocido como el Panormita. En su Hemnaphroditus
recogi6, de hecho, decenas y decenas de poemas latinos lascivos y obscenos
inspirados en Catulo y en Marcial entre otros autores clasicos. Por los mismos
afios otros grandes nombres contribuyeron a reforzar eficazmente la
produccién erético-obscena-pornografica: Ovidio, Petronio y Apuleyo. Con
sus obras, respectivamente los Awmores y el Ars Amatoria, el Satiricon y el Asno de
oro, alimentaron la emulacién y la prosecucion del género lascivo y erético.
Estas obras fueron leidas y apreciadas en el Humanismo y en el Renacimiento,
pero, paraddjicamente, no fueron textos muy afectados por la prohibicion
puesto que, segun la regla vi, podian permitirse por la hermosura de estilo,

siempre que no se dieran a los nifios.

Volvemos, ahora, al asunto que mas nos interesa. El estado de la
cuestion que pretendemos esbozar se dividira en dos partes. En la primera se
dara voz a las facecias bracciolinianas, a su recepcioén, difusién, imitacion y
fortuna. En la segunda, en cambio, “escucharemos” los didlogos eréticos-
pornograficos de los sonetos lujuriosos de Pietro Aretino e indagaremos las

relaciones entre el poemario y las ilustraciones celebérrimas de Giulio

7 Remito al estudio de Gaisser (1993).



Romano y Marcantonio Raimondi asi como su conexién con la Antigiedad.
Se analizaran, por lo tanto, las obras de dos autores toscanos muy conocidos y
renombrados en el Renacimiento paneuropeo y se veran las razones por las
cuales ambos textos fueron vetados durante siglos.

Las Confabulationes de Poggio Bracciolini y los Sonetos lujuriosos o Dieciséis
Modos de Pietro Aretino adoptan formas discursivas distintas, ya que la
primera es una obra en prosa, una micro-prosa que recoge chistes y donaires
de varia naturaleza y la segunda se estructura en versos y rimas que ceden la
palabra a la expresion del amor carnal, la pasion entre hombres y mujeres que,
por primera vez- al menos de forma tan directa en la literatura italiana-
proclaman sus deseos y sus preferencias dentro del ars amatoria.

La vis comica presente entre las lineas erético-sexuales “bracciolinianas”,
en efecto, funcionaba también como filtro ya que encubria una sexualidad mas
pronunciada. Suavizaba, de hecho, los elementos mas crudos, desnudos y
trabajaba como contrafigura de una sexualidad mas explicita que, en cambio,
encontraremos en Aretino. En los Sonetos lujuriosos las cosas cambian. Pietro
Aretino no quiere cubrir, él descubre y desvela los secretos intimos de dos
cuerpos en el momento del éxtasis amoroso. En sus versos no cabe espacio
para la risa, quiza una sonrisa se percibe en los rostros de los lectores mas
pudicos, dado que el lenguaje de Pietro Aretino no utiliza filtros, no tiene
tabtes, ni busca metaforas para adentrarse en el mundo del sexo. El escritor se
transforma en un woyenr y describe, con impetu, las artes amatorias
representadas por Giulio Romano y Marcantonio Raimondi.

Ademas de las materias obscenas y lascivas, con grados diversos de
mostracién y alusién, en ambas puede percibirse una critica al clero y a
algunos ambientes religiosos. La censura, en efecto, ni en estas dos obras ni en

el caso de Boccaccio, persiguia tan solo eliminar la obscenidad, sino, ante



todo, la obscenidad utilizada como arma contra las costumbres del clero.

Por esta razén ambas obras terminaron por ser clasificadas entre los
“malos” libros. Pocos afios separan la composicion de los dos textos que
respiran un periodo dificil y dominado por el control eclesiastico que
supervisaba toda produccion literaria. En efecto, terminaron en el Index
librorum  prohibitorum y fueron vetadas durante mucho tiempo, tal vez por
razones algo distintas pero, sin lugar a dudas, las mas importantes fueron la
indecencia y, sobre todo, los ataques contra el régimen eclesiastico que
pretendia ejercer control sobre todo. Lla obra de Poggio, ademas, permitia una
lectura reformadora, o proluterana, al igual que lo propiciaba Boccaccio:
aunque se habfan escrito mucho antes de la revuelta de Lutero contra la Iglesia
romana, la representacion de los vicios del clero parecia proponer una lectura,
ahora si posterior a Lutero, que sancionaba y respaldaba las quejas del
reformador (baste recordar la defensa luterana del matrimonio de los
sacerdotes, para evitar, precisamente, los abusos de lujuria).

A través de este fanden intentaremos seguir el recorrido de la censura, el
veto de estos dos textos y autores, la razén de ser y la naturaleza de los

mismos.

La eleccién de Poggio Bracciolini y su Liber Facetiarnm no es casual, es
mas bien el fruto de una concatenacién de casualidades que muy a menudo
acompanan al joven investigador en los primeros pasos y que le llevan a acudir
a determinados textos y al estudio de ciertos autores.

Al topar con Poggio- renombrado humanista aretino del siglo xv y
secretario papal durante mucho tiempo- nos encontramos con un autor que
no solo escribié obras reflexivas y trascendentes sino que también se dedic6 a

un género fronterizo entre oralidad y escritura: las facecias. En efecto, dicho



escritor nos proporciona una de las obras mas amenas y divertidas que ofrece
el humanismo italiano, escrita entre 1438 y 1452: el Liber Facetiarum o
Confabulationes. Esta recopilacion de “donaires inteligentes”, supuestamente
narrados durante las tardes en el Bugiale o taller de mentiras de la Casa
Pontificia y que Poggio habria anotado, tuvo un éxito paneuropeo de grandes
repercusiones. En efecto, desde muy pronto empezé a ser traducida a
numerosos idiomas y no sélo fue inmortalizada en imitaciones mas o menos
fieles sino que también formé parte de los Indices de los libros prohibidos, de
los que no salié nunca.

Poggio Bracciolini recoge un corpus de 273 facecias, pinceladas que por
arrebatos fantasticos siguen ensefiandonos su época: representa, ante todo, los
vicios, las corrupciones y el libertinaje de todas las capas sociales, incluida la
eclesiastica. El propdsito de este trabajo es seguir el recorrido del libro desde
su creacion, pasando por la censura de que fue objeto y siguiendo, desde
cerca, las transformaciones a las que fue sometido. Algunas de las cuestiones
que intentaremos dilucidar seran qué elementos esparcidos en las facecias
herfan a la Iglesia, cual fue la fortuna de la obra después de la inclusion en los
Indices, su posible sometimiento a expurgaciones y cémo, y hasta que punto,
éstas se incorporan en el texto. He estimado oportuno presentar la obra que,
hoy en dfa, parece permanecer en la sombra y que ya se ha alejado de las aulas
de institutos y universidades, como por otra parte ha sucedido al patrimonio
literario europeo escrito en lengua latina. No obstante, sigue siendo un
perfecto ejemplo del género faceto, quizas el mejor y el mas importante dado
que las teorizaciones sobre la facecia y la idea de facetudo se construyen a partir
del libro poggiano, pilar de la especulacion renacentista sobre la facecia ya

desde el temprano De sermone de Giovanni Pontano.

10



La eleccion del texto aretiniano enlaza con la materia estudiada en estos
aflos y que, originariamente, hubiera tenido que desarrollar en la tesis doctoral.
Al investigar sobre la censura de los textos obscenos la figura de Aretino
emerge con extremo poder y fortaleza con respecto a otros autores. Los
sonetos lujuriosos representan, de hecho, el apice de la contravencion al
decoro y la moral comun.

La obra retne catorce sonetos comentados y acompanados por catorce
ilustraciones; a éstos se afladen dos sonetos finales, a modo de epilogo. Los
sonetos son basica y eufemisticamente didlogos amorosos entre dos amantes,
y resultan bastante peculiares, no solo por la tematica, sino también por la
forma. Ademas de los dos cuartetos y dos tercetos habituales, suelen poseer

regularmente un estrambote.

Clasificar el texto de Aretino como erdtico o pornografico no es la
preocupacion principal de este discurso, sin embargo, es util anticipar, en la
medida de lo posible, la cuestiéon terminolégica y taxondmica, es decir, los
usos léxicos que adoptaré en el resto de mi trabajo. Ante todo, conviene
preguntarse por la naturaleza misma de la literatura llamada erdtica, y por las
distinciones, si las hubiere, entre lo erético, lo pornografico, lo obsceno y
lascivo.

Resulta bastante complejo establecer la definicion de literatura erdtica y
dilucidar las posibles distinciones entre lo pornografico y lo erético, teniendo
en cuenta que estos términos podrian ser considerados como variables
dependientes de muchos factores, por ejemplo, del sujeto y de la sociedad.
Son, en efecto, variables que dependen del sujeto que examina el objeto. Las
acepciones de lo erdtico, lo pornografico, lo obsceno y lo lascivo son

conceptos moviles y cambiantes, que varfan segin las reglas morales de cada

11



época. Los diccionarios sélo acogen parcialmente los muchos matices de estos
vocablos, que no acaban de estar del todo bien definidos.

José Saramago se preguntaba, por ejemplo,: “[..J¢seran eroticos los
dibujos de Giulio Romano? O son, al contrario, pornograficos? :Seran
pornograficos los sonetos de Pietro Aretino? ¢O son, al contrario erdticos?”
No existe una respuesta precisa e inequivoca.

Hoy en dia para referirnos al género desarrollado por Poggio
Bracciolini y Pietro Aretino, sobre todo, utilizamos los términos de literatura
erética o pornografica. Sin embargo estas dos voces son cultismos crudos
bastante recientes y solo se han generalizado en los ultimos afios; asi que, al
utilizarlos los usamos retrospectivamente. La practica léxica del xvi, en
realidad, solia referirse a estos libros como lascivos y obscenos y estos son los
dos términos que se utilizaban en aquel entonces y que podemos ver en la
regula vi. Estas voces se empleaban para referirse a libros que incitaban al
pecado capital de la lujuria y que empozofiaban y corrompian las costumbres
y las virtudes.

Pese a todo, no deja de ser interesante recoger las definiciones que
algunos diccionarios y autores proporcionan en lo referente a los términos
que aqui nos interesan, es decir: erotismo, pornografia, lascivia, obscenidad y
sus derivados. En el Diccionario de Autoridades aparecen recogidos los siguientes
términos con las relativas acepciones. En lo referente a erotismo encontramos
la definicion de “pasion fuerte de amor” que permanecera hasta 1925. En la
edicién de 1936 se anade una segunda acepciéon que perdurara hasta 1984:
“amor sexual exacerbado”. En la edicién de 1992 se listan tres acepciones:1-
amor sensual, 2-caracter de lo que excita el amor sensual, 3-exaltaciéon del

amor fisico en el arte. Por lo que atafie al adjetivo correspondiente en el

$ Avila (1999:16).

12



Diccionario de Autoridades de 1726 se lee, bajo la misma voz, “cosa amatoria y
perteneciente a las pasiones y efectos del amor”; y en 1791 se matiza la
definicién: “lo mismo que amatorio pero perteneciente al amor”. En 1884 el
adjetivo se une por primera vez al mundo de la poesia, a un género literario:
“amatorio, perteneciente o relativo al amor. Aplicase con frecuencia a la poesia
de este género”. En 1936 encontramos dos acepciones:1- amatorio. Aplicase
con frecuencia a la poesfa de este género y al poeta que la cultiva, 2-
perteneciente o relativo al amor sensual. En 1992, en cambio, podemos
detectar algunas variaciones:1- perteneciente o relativo al amor sensual, 2- que
excita el apetito sexual, 3- dicese especialmente de la poesia amatoria y del
poeta que la cultiva.

El adjetivo pornografico nace en el siglo xix, aunque los ejemplos de tal
concepto remontan a la Grecia y Roma clasicas. Este término insiste en la
representacion y la misma etimologia remite a ello. La voz aparece por primera
vez en el Oxford English Dictionary en 1857 aunque habia sido utilizada
anteriormente por varios teéricos y autores. Fue ciertamente el afan religioso
por clasificar y destruir los malos libros que hizo posible su existencia
terminolégica y los varios intentos de catalogacion. La voz pornografia
aparece, por primera vez, en el DRAE en 1899 y se define asi: 1-tratado acerca
de la prostitucién, 2- caracter obsceno de obras literarias o artisticas, 3- obra
literaria o artistica de este caracter; mientras que en lo referente al adjetivo en
el mismo diccionario se lee: 1-dicese del autor de obras obscenas, 2-
perteneciente o relativo a la pornografia.” Se subraya, pues, como hemos
comentado, el caracter artistico y de representacion. No en todas las lenguas y
culturas existen ambigtiedades entre lo erético y lo pornografico. El Oxford

English Dictionary (1987), por ejemplo, define lo erdtico en estos términos:

’  'Tales definiciones no se han modificado y han llegado hasta la actualidad.

13



“pasion sexual, doctrina del amor, excitaciéon” y lo pornografico como
“descripcion de la vida y las costumbres de las prostitutas asi como su
expresion en la literatura y en el arte”."” En la cultura hispanica y en la italiana,
lo erético y lo pornografico se dividen y se separan por una linea imaginaria y
la pertenencia a una u otra esfera depende del punto de vista del sujeto y de la
sociedad. Varios estudiosos distinguen sin embargo entre estos campos y a
través del tiempo se han sucedido varias y multiples definiciones. Alexandrian
Sarane, por ejemplo, auna y funde lo erético con lo pornografico, partiendo
del presupuesto de que ambos describen los placeres carnales. Lo erético, sin
embargo, tiene para ¢l un valor afadido: el amor. Ambos se alimentan de la

carne pero el erotismo lo hace en funcién del amor.

No obstante, los términos que en este estudio mas interesan son el de
lascivia y el de obscenidad. Estas palabras se utilizan, a diferencia de las dos
precedentes, tanto para la practica cuanto para los textos (recuérdese la /asciva
pagina de los liricos latinos) y se unen y asocian a la reprobacién moral, al vicio
y al pecado. Fueron, como ya hemos comentado, las que se utilizaron en el
xv1. Frente al conjunto de definiciones dadas sobre erotismo y pornografia,
cuyo nucleo comun es el amor sensual, 1a voz lascivia en un primer momento
no se encasilla como vicio y, en efecto, sélo en el prak de 1803 aparecera esta
acepcion. Los diccionarios académicos del xvir sélo la definfan como: 1- el
exceso en qualquiera cosa deleitosa o lozana; 2- incontinencia y propension a
las cosas venereas. En el Tesoro de la lengna castellana de Covarrubias, en cambio,
se explica como un término inusual en la lengua espanola y se asocia a la voz
lujuria, a la incontinencia de animo y a la inclinacién y propension a las cosas

venéreas. Se define ademas al poeta lascivo como el que escribe amores.

' Esta definicién se cifie al étimo gtiego: pornigraphia, esto es, algun tipo de arte grafico sobre las

prostitutas, sus actividades, pero también su representacion.

14



El adjetivo obsceno- segun Corominas y su Diccionario critico etimoligico-
procede del latin obscenus y entre sus definiciones figuran las de siniestro, fatal e
indecente. En el Diccionario de Antoridades se remite a conceptos como impuro,
sucio, torpe y feo y se subraya, por lo tanto, este vinculo con el pecado y el
vicio. En el prae de 1817 aparece como sinénimo de lascivo y en el
diccionario de 1869 el sustantivo obscenidad viene definido como un dicho,
hecho o imagen que ofenden el pudor (lo mismo, en sustancia, en la
definicién de 1884 como 1- impudico, torpe, ofensivo al pudor). Lo obsceno
implica explicita e implicitamente, en los escritos y en el pensamiento comun,
la devaluacion de la carne y toda la asociacion que este concepto conlleva, o
sea, su parentesco con las perversiones y con la suciedad.

Roger Thompson procuré definir algunas de estas voces en su estudio
de 1981 titulado Unfit for modest ears. El autor intenté delimitar los conceptos
de pornografico, obsceno y erético. Describié el primero de estos términos
como “writing or representation intended to arouse lust, create sexual
fantasies or feed autoerdtica desires. The aim is the erection”. Lo obsceno, en
cambio, “intended to shock or disgust, or to render the subject of the writing
shocking or disgusting”’(nétese el matiz diferencial en inglés y castellano, a
partir de la misma rafz latina), mientras que lo erético “intended to place sex
within the context of love and affection, orgasm is not the end but the
beginning”.

Las definiciones abundan pero no acotan las posibles clasificaciones,
incluso parecen ampliarlas y confundir los términos cuyos limites no son fijos,
como ya hemos dicho. El erotismo podria ser causante de generar y
desarrollar lo pornografico y lo obsceno y ambos podrian ser considerados
como hijos deformes del erotismo que adquieren estatuto propio, pero que

siempre se vinculan al sujeto que los observa o lee. En el presente trabajo

15



tomaré en cuenta la existencia de estas definiciones pero no distinguiré entre
pornografia y literatura erética salvo por variatio retorica.

Se presentaran, pues, dos obras pornogrdficas, y también erdticas, lascivas y
obscenas, irreverentes, descalificadas por muchos, pero también alabadas e
imitadas. Se trata de textos que en la época tuvieron una vida editorial dificil, y
una circulacion clandestina y manuscrita dificil de valorar. Ambas, sin
embargo, se recuerdan en la posteridad, y, sorteando la censura y las

prohibiciones, han logrado llegar hasta nuestros dfas.

16



POGGIO BRACCIOLINI Y EL LIBER FACETIARUM

17



I. El texto poggiano y su adscripcion al género literario de la
facecia

El humanista y secretario papal Poggio Bracciolini escribio el Liber
Facetiarum entre 1438 y 1452. Se trata de una de las obras mas agradables,
amenas y divertidas que ofrece el humanismo italiano y, de hecho, adquirié

muy pronto una fama notable, no sélo en Italia, sino también en otros paises.

El texto poggiano reviste una gran importancia para la formalizacion teorica
de la facecia humanista, puesto que la obra procuré el modelo en el que se
basaron los escritos tedricos mas relevantes sobre este género breve, y en
especial el De sermone, de Giovanni Pontano, el tratado que senté unos

principios mas firmes para la comprension y la escritura de la facecia.'

La facetia es un género de dificil clasificacién, dado que, al ser abierto y
modificable, acoge a varios subgéneros, como la narraciéon breve y aguda, la
anécdota, el chiste, la burla, los refranes o los motes. Pero, iqué es
exactamente la facecia?, suna mezcla de todos estos elementos o un género
con caracteristicas distintivas?, Jcuando se puede hablar de ella en sentido

estricto?

El diccionario de la Real Academia Espafiola explica el término como
“chiste, donaire o cuento gracioso”; el de Autoridades afnade el adjetivo
“fingido” y menciona su fin ultimo: la diversion y el entretenimiento.
Corominas recoge el adjetivo faceto como sinénimo de elegante, gracioso y
juguetén y explica el sustantivo facecia como broma, agudeza o chiste. Nicola
Zingarelli la define como “motto arguto e piacevole”, mientras que el
diccionario latino de Castiglioni-Mariotti traduce el vocablo como burla,

broma y mote: todos concuerdan, en fin, en remitir el significado del término

"' Véase la contribucién de Giovanni Pontano en los libros 11 y 1v del De sermone (1509) y la de

Baldassarre Castiglione que, en I/ Cortegiano (1528), desarrolld el tema de los motes y de las
gracias.

18



al mundo de la risa y a los donaires inteligentes.

Y exactamente en esto consiste la facecia. Urge recordar, empero, que
en el Renacimiento la reflexiéon sobre la risa ya no qued6 confinada al ars
oratoria, la disciplina donde habia nacido, por lo menos tedricamente (segin
los preceptos de Cicerén y Quintiliano), sino que pasé a formar parte de la
vida cotidiana y a engrosar los intereses del arte de la conversacion civil y
cortesana, de la incipiente teorfa acerca de la escritura de la novella comica y de
la poética del didlogo, que es uno de los géneros dominantes en el

Renacimiento.

19



I.1. La eleccion del idioma y los temas

Al redactar sus facecias, Poggio Bracciolini tuvo dos opciones: bien la
de escribir en vulgar, bien en latin. Considerando la liviandad del argumento,
esperarfamos encontrar una obra escrita en vulgar italiano, pero Poggio
decidi6 experimentar con el latin y explica sus razones para ello en el prélogo
programatico que precede al texto. Afirma alli que, al utilizarlo para tratar
materias frivolas, su intencion es dignificar el latin, esto es, enriquecerlo para
que pueda adaptarse a argumentos bajos y ligeros. Poggio pretende forjar, en
suma, un latin de las res /eves destinado a un publico que el autor suponia
receptivo a sus donaires y chistes. Para ello se sirve de las auctoritates de los
antiguos, apelando principalmente a Cicerén y a Quintiliano. Todos estos
propositos, sin embargo, no sirvieron para poner a Poggio a salvo de las
criticas que, como veremos, muy pronto, empezaron a turbar la recepcién de

la obra.!?

De hecho, Poggio ya habia previsto las criticas, consciente de que la obra,
por la naturaleza de su /pos, se alejaba del respeto a los canones morales que
exigia la Iglesia. La defensa de Poggio- formulada en el praefatio y en la
conclusion de su recopilacion- se anticipa cronoldgica y retoricamente a las
acusaciones que recibira. El autor, de hecho, empieza el Liber con estas

palabras:

Multos futuros esse arbitror qui has nostras confabulationes tum ut res leves et viro
gravi indignas reprehendant, tum in eis ornatiorem dicendi modum et maiorem

eloquentiam requirant."

Es evidente que Poggio actiia con plena conciencia y sabe perfectamente que

"2 Bracciolini, Facezze, 2, 4. Cito por la edicién de Pittaluga.

" Bracciolini, Facezze, 2.

20



el contenido y el tono de las facecias se prestan a censuras y a desdén, pero
cuenta con que el latin pueda dignificar las res leves, los argumentos ligeros o
trivolos, interludio de los pesares de la vida. En la obra del autor toscano, la
lengua culta y la materia nimia confluyen. Estos dos componentes, con los que
Poggio juega, se vinculan mutuamente en una relacion osmotica: la materia
leve dignifica el latin al hacerlo mas flexible, y a su vez, el latin ennoblece la
tacecia al ser escrita, ésta, en una lengua docta.

Hasta entonces, el uso del latin se habia relegado a los asuntos serios,
elevados y relevantes: el de Poggio constituye el primer intento de reclamar su
uso también para tratar materias leves, en una obra que el autor concebia ante
todo como un ejercicio de escritura e ingenio que aliviara las tensiones de la
vida y sirviera para poner de manifiesto que el latin podia ser utilizado sin
virtuosismos retéricos o estilisticos en una descripcién de anécdotas.

Se trataba de una actitud revolucionaria (o, por lo menos, vanguardista)
que por fuerza habia de comportar problemas para Poggio. El autor prevé los
conflictos y trata de evitarlos al declarar, en el prélogo, que no quiere que
censores o criticos acérrimos lean su obra. Su deseo evidencia la plena
conciencia de estar superando el umbral de la licitud y de pertenecer a una
época en la que el arte de la risa y de la conversacién placentera han perdido
valor.

El compendio de anécdotas de Poggio atanie muy singularmente a las
instituciones eclesiasticas. Entre burlas y veras, el autor insiste en las
Confabulationes en dar cuenta de los vicios y la lujuria propios del género
humano, sin embargo, en varias ocasiones se detiene en figuras como frailes,
monjes y curas, para atacar de forma directa la corrupcion de las costumbres
de las 6rdenes religiosas.

Poggio pretende mostrar la estupidez de toda condiciéon humana, pero

21



se afana, en especial, en revelar los defectos y vicios de la curia. Por ello
abundan en su librito las historias protagonizadas por frailes y abadesas
deseosos de encuentros sexuales, y la necedad del Papa y de los cardenales
constituye uno de los temas mas caracteristicos y ampliamente tratados de las
tacecias.

Ante los ataques de Poggio a la Iglesia, sélo cabia esperar que el
engranaje de la censura actuara contra el autor y la obra, de aqui que uno de
los aspectos mas significativos de la fortuna de las Confabulationes fuera su
constante presencia en los Index librorum prohibitorum. La obra poggiana
apareci6 en el primer Index de 1559 y ya nunca abandoné este tipo de
catalogos, elaborados para controlar la difusién de las ideas “enemigas de la
humanidad”, es decir, de la Iglesia, hasta 1960, afio en el que Pablo vi decretd

la aboliciéon de los indices de libros prohibidos.

22



1.2. La historia editorial: las ediciones italianas

Las Confabulationes se transmitieron durante mucho tiempo de forma
exenta y en varias colectaneas de otros autores, sobre todo alemanes, como
veremos, y s6lo sucesivamente fueron incluidas en las Opera ommnia del autor
publicadas en 1510. Se suele considerar como la editio princeps la copia de
Roma, impresa por Georg Lauer alrededor de 1470, mientras que la editio

vulgata remonta al afio 1538 y procede de Basilea.

Entre estas dos fechas, las ediciones son numerosisimas. Lionello Sozzi
las recopila en su reconocido estudio de 1966, aunque con reservas, dado que,
como afirma, el listado podria ser impreciso, considerando la dificultad de
reorganizar enteramente un material no siempre de facil localizaciéon. Sin
embargo, a la luz de los datos reunidos también por otros estudiosos, entre
ellos Marcello Ciccuto y Olimpia Cirielli, podemos afirmar que durante
mucho tiempo las facecias fueron impresas con un ritmo apremiante y con
una media de una edicién al ano. Entre 1470 y 1500 se cuentan mas de una
treintena de ediciones, que disminuyeron en el siglo sucesivo por varios
motivos: la difusion de la obra a través de selecciones antologicas, la insercion
de parte de las facecias en otros textos independientes, cierto agotamiento del
interés por los temas de las facecias y la censura de la obra, que provocé que el
texto apareciera impreso en territorios alejados de los controles eclesiasticos.'

Las vulgarizaciones son numerosas y en Italia empezaron a circular
desde poco después de la impresion del texto en latin, probablemente
coadyuvadas por la exigencia de una mayor divulgacion. La abundancia y el

ritmo de edicién de traducciones a lenguas vulgares es una prueba evidente

14

Se imprimieron ediciones en Cracovia (1592, 1612), en Tubinga (1561, 1570), lejos de toda
forma de control de Roma. Italia es el pafs que mas las imprimi6, le siguieron Alemania y
Francia.

23



del interés que desperté la obra desde su inmediata aparicion y, en efecto,
durante todo el siglo xvi convivieron ediciones latinas y vulgares. El primer
ejemplar italiano parece ser el de 1483, editado en Venecia, época en la que el
vulgar empezaba a ganar terreno al latin.

Olimpia Cirielli, con el auxilio de numerosos catalogos y manuales, ha
reconstruido la historia de las vulgarizaciones italianas del Liber facetiarnm de
Poggio. Asi, entre 1483 y 1532, se recogen cinco traducciones de la obra, sin
contar otras traslaciones que posiblemente hayan desaparecido o que todavia
queden por descubrir.

A la ediciéon de 1483- testimonio muy importante ya que desde €l se
desarrollarian otros cuatro que transmitirfan los mismos errores- le siguieron
una de 1500, una de 1519, otra de 1527, para terminar con la de 1532. Estas
italianizaciones, todas impresas en Venecia -territorio libre de la ingerencia
papal-, no presentan la totalidad de las facecias, sino una seleccién de 179
chistes. Aunque en algunos casos la traduccién suaviza los términos
demasiado crudos o directos del texto original, no existen indicios suficientes
como para concluir que la seleccion de las facecias de estas versiones
obedeciera a un proposito sistematico de depuracion moral de la obra de
Poggio.

A mediados del siglo xvi, esta reproduccion incesante de traducciones se
calma, por lo menos en Italia y, como apunta Cirielliy esto se debe a

numerosos factores:

Il declino dell’opera di Poggio, perod, non ¢ solo da imputarsi ai colpi inferti dai
decreti ecclesiastici, ma all'usura di argomenti largamente noti e sfruttati, e,
soprattutto, al mutato orientamento della letteratura in quegli anni e al nuovo gusto,
connaturato al classicismo umanistico, che accordo la sua preferenza a raccolte piu

organiche, improntate a intenti educativi e indirizzate a un diverso pubblico di

24



lettori. Si assiste, pertanto, a un vero e proprio declino dellinteresse nei confronti
delle facezie latine, che, per varie ragioni, non riflettevano gli ideali della emergente

societa cortigiana.'

En efecto, el interés por la obra de Poggio empezé a mermar
considerablemente hacia la mitad del siglo xvi, sélo en parte a causa de la
censura y de las disposiciones del Indice (que, en cierta medida, se podian
eludir), y mayormente, como recuerda la estudiosa, a causa del agotamiento de
los temas de las facecias y de la emergencia de nuevos géneros, publicos y
gustos literarios. Cabe precisar, en cualquier caso, que este desinterés hizo que
disminuyera la producciéon editorial de la obra, pero no afecté a la
supervivencia de los donaires bajo otras formas que analizaremos mas

adelante.

S Cirielli (1982-83:276)

25



II. Las rutas de la censura

Las formas y las vidas de la censura son numerosas. Ademas de las
hogueras y los renombrados Indices de libros prohibidos, existen también las
expurgaciones, es decir, las formas mas sutiles y, posiblemente, mas eficaces
de_conservar y, en algunos casos de envenenar,- modificando- las obras
literarias que iban en contra de la ortodoxia catolica.

En la Contrarreforma, la expurgaciéon se convirti6 en el principal
instrumento de moralizacién a través de los textos y la lectura. Se tachan, se
cambian y se eliminan todas las partes y los fragmentos heterodoxos que no
segufan, evidentemente, los dictamenes de la Iglesia, explicitados
cumplidamente en las diez reglas del Index tridentino de 1564, una normativa
de capital importancia, ya que regira en los estatutos de los futuros catalogos o
indices prohibitivos '°

LLa expurgaciéon consistia esencialmente en la purificaciéon de obras
generalmente consideradas heréticas, obscenas o inmorales; se trataba, pues,
de una forma de censura que preveia la modificacion de un texto para salvarlo
de la prohibicion total. La purificaciéon se conseguia ahora arrancando paginas
peligrosas o inoportunas, ahora borrando y tachando las partes que se
consideraban no aptas para los oidos devotos de los lectores y que
generalmente iban en contra del catolicismo o de la moral, o bien volviéndolas
a escribir ex novo, es decir, modificando la sustancia del pensamiento que el
padre de la obra queria transmitir. Célebre es el caso de la expurgacién moral
del Decameron de Boccaccio, suceso de amplia resonancia, al que acompafiaron
otros casos, como por ejemplo el Cortegiano de Baldassarre Castiglione."”

Las definiciones que dan los diccionarios italianos de estos procesos

' De todas formas, como veremos, el fendmeno de la expurgacion es antetior al Index tridentino.

7 Véase Martelli (2009:43-54)

26



(recogidas por Ugo Rozzo en su interesante estudio de 2005) evidencian el
vinculo existente entre la expurgaciéon y la obscenidad, una relacion
conceptual e ideologica que no aparece en la definicion del diccionario de la
Real Academia Espafiola donde se explica este proceso censorio unicamente
como un acto de purificacién, sin mencionar en ningin momento el tema de
la obscenidad. En realidad, el vinculo entre la expurgaciéon y la obscenidad
apareci6 tardfamente en la historia de la censura de libros, porque al principio
se prohibfan o expurgaban las obras por razones teoldgicas, y solo después
empezaron a censurarse (aunque fuera tacitamente, es decir, sin que mediase
un decreto formal) también las que se reputaban lascivas e inmorales, obras
que no tenfan nada que vet, al menos superficialmente, con la religion.'

La censura se ocupd por primera vez y oficialmente de las obras
literatias a partit de 1559 con el Index de Pablo IV."” Hasta entonces la
atencion se habfa focalizado en los textos religiosos que, a raiz de la Reforma
Protestante tenfan que ser vigilados. Antes de esta fecha y, por ende, de la
entrada de este tipo de literatura, generalmente lasciva, en el Indice,
numerosos personajes, autbnomamente, habfan sefialado el peligro que éstas
lecturas comportaban. * En este punto resulta imprescindible recordar algunas
obras como el Hermaphroditus de Antonio Beccadelli, condenado a la
prohibicion por sus obscenidades por parte del papa Eugenio 1v en 1431 o el
De incertitudine et vanitate scientiarum (1530) de Cornelio Agrippa, donde se

denuncia la poesia por ser obscena y mendaz, se acusa a los autores de novelas

' Sintoma de tal extension fue la aparicion de la regla vir en el Index de 1564 y de la que

hablaremos con detenimiento mas adelante.

Un intento previo se remonta a los afios 1552-1553, cuando aparecié el Index florentino en el
cual se recogen unas pocas obras licenciosas, entre ellas, el Lzber Facetiarum de Poggio Bracciolini,
ya condenado por el Index de Lovaina en 1546.

En el indice de 1559 no se menciona el problema de la obscenidad que, en cambio, habia sido
tratado en el Index nunca divulgado de 1557 y en el tridentino, donde la regla vir subrayara el
problema de este tipo de produccién literaria que sera siempre prohibida. Esta regla enfatiza el
veto de los “Libri qui res lascivas, seu obscenas ex professo tractant, narrant, aut docent”; s6lo
se exclufan los clasicos, para salvaguardar la elegancia del estilo.

20

27



de falsificadores de la historia y se ofrece, asimismo, un importante listado de
los libros que inducian a la lascivia. Por dltimo no podemos no mencionar el
texto fundacional de la moderna teoria de la censura: el Theotimus sive De
tollendis & expungendis malis libris, iis precipue, quos vix incolumi fide ac pietate plerigue
legere queant 1ibri tres (1549) de Gabriel Putherbeus. En esta obra dialégica, que
justifica la necesidad politica y ética de la censura, se condenan muchas obras a
la hoguera y se consideran las novelas como instrumentos contra la pudicia
femenina.”

Estos y otros muchos autores se habian quejado por la falta de medidas
de control de la propagacion de este tipo de literatura, lo que probablemente
indujo a la Iglesia a buscar soluciones, aunque en un principio no se mostrara
tan preocupada por el asunto. Hacia la poesia o la narrativa amorosa-
considerada corrupta e impudica-, por lo menos en un principio, los
dictamenes no se revelaron particularmente duros. En 1557, Michele Ghisleri,
comisario general de la Inquisicion, escribié una carta al Inquisidor de Génova

muy significativa en este sentido, porque en ella afirma:

Di proibire Orlando, Orlandino e cento novelle et simili altri libri piu presto
daressimo da ridere che altrimenti, perché simili libri non si leggono come a cose a
qual si habbi da credere, ma come fabule, et come si leggono ancora multi libri di

gentili come Luciano, Lucretio et altri simili[...]*

Como se desprende de las consideraciones de Ghislieri, la preocupacion por la
difusion de la literatura de ficciéon era menor, y quedaba lejos de la necesidad
acuciante de luchar contra la herejia. Pero, en 1559 el mismo Ghislieri, en otra

carta dirigida al Inquisidor de Génova, aceptaba la lectura deletis delendis de los

> Putherbeus, 1549, Theotimus, 27. Aqui se lee: “Lectio lascivia machina est ad oppugnandam

castitatem”.
*  Sorrentino (1935:58).

28



libtos d’humanita de buoni antori, condenados por el Index. *

Aunque no oficialmente, nacié asi el concepto y la practica de la
expurgacion literaria, una practica que permitia, por ejemplo, la difusiéon del
Decameron de Boccaccio, prohibido en su forma integra original, mediante

versiones manipuladas, esto es, moralizadas, de la obra.

Estos métodos censorios habian sido propuestos en los afios anteriores
a 1559 por varias autoridades. El mismo Ghislieri, en 1555, insistia en que los
autores prohibidos por cuestiones de fe quedaran categéricamente vetados,
pero afirmaba que las obras de género distinto se podian vender previa

expurgacién.z4

Después de la publicacion del Index romano, la situaciéon del mercado
editorial se habia vuelto insostenible: impresores y libreros ya no sabfan qué
obras podian estampar y vender, puesto que casi todos los libros se habian
prohibido. Con el fin de suavizar las restricciones, se autorizo la lectura de los
libros dubii, una medida que potencié el desarrollo de los primeros métodos

de expurgacion de textos.

Sin embargo, la expurgaciéon no se institucionalizé hasta 1559, con la
Instructio circa indicem librorum prohibitorum ad omnes inquisitores et ministros sacri
Officii Sanctae Romanae et Universalis Inquisitionis (documento clarificador del
Index romano que otorgaba amplio poder a la Inquisisiciéon, dado que la
conservacion de un texto ahora dependia de las eventuales licencias o patentes
concedidas tras una necesaria expurgacion). La codificaciéon del proceso
expurgatorio se afiné ulteriormente en 1561, con el documento de la Moderatio
indicis librorum probibitorum a cargo del Inquisidor general Ghislieri. Con esta

nueva reglamentacion se volvian a poder leer los libros escritos por autores

» Sorrentino (1935:59).
* Rozzo (2005b: 36-37).

29



heréticos, siempre que no contuvieran, claro esta, pasos en contra de la fe, y
que el primer indice habia prohibido 7 #oto.

El Indice romano pasara a la historia, de hecho, por su intransigencia; el
Index tridentino, en cambio, fue mas moderado y esto no sélo queda
demostrado por los hechos sino también por la extensiéon de la practica
expurgatoria evidenciada abiertamente por las reglas mi, v, vin y x. En la
primera de ellas, se reglamentaba la divulgacion de los textos sagrados y de sus
traducciones o, mejor dicho, aclaraciones, puesto que era as{ como se tenfan
que considerar. Estas se concedian sélo si habfan sido hechas por doctos
fieles; en cambio, por lo que atafie a los pasajes sospechosos, éstos tenfan que
ser eliminados bien por el Inquisidor general, bien por las facultades de
teologfa. Previa expurgacion, se concedia, asimismo, la lectura de la Biblia de
Francois Vatable y la de Isidoro Chiari (amputada del prélogo y de la parte
preliminar).

La v regla legislaba la expurgacion de pasos dudosos en las
recopilaciones léxicas, en las concordancias y en los proverbios redactados por
los herejes. Los libros heréticos o supersticiosos, en cambio, se permitian
previa expurgacion gracias a la regla vi; finalmente la regla x, la mas
importante, resumia el espiritu censorio de aquel entonces y establecia los
principios de la censura preventiva y, con ella, de la (auto)expurgacion.

A partir de las reglas del indice tridentino, hubo numerosos textos que
no fueron permitidos, ni salvados, guosque expurgati fuerint. Asimismo, aumento
de forma notable el volumen de trabajo de los censores, que revisaban y
expurgaban los libros con lentitud. En estas condiciones, el mercado editorial
se vio abocado al colapso: famosa es la iniciativa de los libreros de Napoles,
que, precisamente para superar esta situacion de estancamiento, en la que

muchas obras eran devueltas constantemente a Roma para su revision,

30



propusieron hacerse cargo ellos mismos de los costes de las tareas de

expurgacion.

La situacion empez6 a aligerarse gracias a la Instructio eorum qui libris tum
expurgandis et corrigendss, tum imprimendis diligentem et fidelem (ut par est) operam sunt
daturi, presente en el indice de 1593 y en el clementino de 1596. Esta Instructio
establecia las reglas para la expurgacion: una de las mas importantes era la que
autorizaba a los propietarios de los libros a corregir los textos, siempre previa
autorizacion. Se regulaba, asimismo, la licitud de las glosas explicativas y de las
afladiduras las cuales, demasiado pronto, torcieron y manipularon los mensajes
originarios de los textos. El propésito de tales reglas era evidente: debian
resultar utiles a todos los que poseyeran libros malos, al procurarles una guia

para enmendar correctamente los textos.

Aunque en la practica la expurgacion anticipara su nacimiento oficial, es
s6lo en los afos setenta de siglo xvi cuando aparecieron los indices
expurgatorios propiamente dichos: el Index de Amberes de 1571, el espafiol de
1584 (promulgado por el cardenal Gaspar Quiroga®) y el romano de 1607 (de
contenido pobre, incluye de hecho apenas cincuenta autores y cincuenta y tres
obras) de Gian Maria Guanzelli di Brisighella, que seguia ad /litteram los
preceptos del de Clemente viir.

Sin embargo, no hay que olvidar la purificaciéon ideoldgica que operd
con anterioridad a la publicacién de estos Indices, puesto que ya habian
aparecido ediciones correctas y enmendadas, bien por iniciativas autbnomas,
como en el caso de los Capricei del bottaio de Gelli, bien por obligacién y con el

proposito evidente de salvar ciertas obras de la destruccion o de la

» Este Indice sélo consideraba los errores de sesenta y cinco Biblias. Contenia, asimismo, los

fragmentos de las obras que tenfan que ser corregidas, aunque no se explicitasen las correcciones
necesarias.

31



desaparicion.”

26

Recordemos el caso de las Novelle de Matteo Bandello (prohibidas por primera vez en el indice
romano de 1574) que habfan sido eliminadas en buena medida (sesenta y cuatro) ya en 1560 por
Ascanio Centorio degli Ortensi. Empero, incluso antes de la institucién de la Inquisicion,
algunas obras habian sido reescritas o modificadas: es el caso, en 15306, del Canzgoniere de Petrarca
que, en clave espiritual, habfa perdido su significado original y habia tomado matices religiosos.

32



11.1. Las criticas moralistas

La materia de las Confabulationes viola en muchos aspectos las leyes de la
censura y atenta contra la moral de muchos pensadores. La indecencia
presente a lo largo de la obra, en efecto, fue siempre uno de los elementos
mas destacados por la critica. De hecho, las obscenidades y las inmoralidades
que impregnan el Liber Facetiarum tueron los aspectos en los que la critica
contemporanea y posterior a Poggio Bracciolini (procedente tanto del frente
catlico como del protestante) mas se concentrd, para subrayar, por lo
general, la ignorancia y la vulgaridad del autor toscano.

Lorenzo Valla, de la generacion sucesiva a la de Poggio, empleé mucha
tinta acusando al autor por esta obra y por las perversiones presentes en ella.
La reputa, en efecto, como una obra nefanda, pornografica y perversa, un
sporcissimum opus, manantial de corrupcion e inmoralidades y pide, por ello y
sin ningun reparo, su destruccion.

Valla procura pruebas de la corrupcion de Poggio mediante la
recopilacién de diez chistes, diez facecias que testifican la inmoralidad de la
mente perversa que las engendré y que ennoblecen, irdénicamente- segin
Valla- a los conciudadanos del escritor®” El texto que contiene estos juicios es
el segundo Awntidotum, una obra que, como senalé6 Ari Wesseling en su
importante estudio de 1984, varfa segin las ediciones. En el autégrafo (ms.
Par. lat. 8691 de la Bibliotheque Nationale), la safia de Valla esta presente, pero
desaparece en la edicion de Robert Estienne, impresa en Paris en 1529, que

s6lo deja espacio para un breve comentario donde el autor afirma no querer

2 las facecias recogidas por Lorenzo Valla son las siguientes: V-XXIV-LXII-CXLII-CLXX-CLXXXI-

CLXXXII-CXCI-cXCIV-CexxXI. El argumento de estos chistes casi siempre atafie a la esfera de la
sexualidad, con algunas pinceladas de contenido escatolégico.

33



ejemplificar la inmoralidad de Poggio.
De todas formas, la version original del segundo Antidotum contra Poggio, que

cito por la edicién impresa en Siena en 1490, recoge todo su desdén:

Quare satius est ut aliquas ad faciendam crimini fidem in iudicium afferam. Quas
siquis non fuisse proferendas putet, is non legat, nec enim volo a me illi has esse
recitatas. Necesse est enim ut vulnera ac carcinomata que sunt sananda detegantur.
Sed quam cui ante feram? Certe a brevissimis quibusque incipiendum est et iis

precipue quibus magnum patrie sue honorem Podius habuit.”®

Lorenzo Valla selecciona, entre las facecias, las diez mas indecentes, en
las cuales los protagonistas dan rienda suelta a sus goces, necesidades
fisiolégicas y perversiones, pero solo una de éstas atafie a un personaje
religioso.

En primer lugar nos detendremos en ésta, pasaremos luego a comentar
otras del mismo tipo y ahondaremos también en la obscenidad de aquellas
tacecias cuyos protagonistas son seglares: de este modo, analizaremos una
muestra representativa del contenido audaz que abunda en esta coleccion
taceta.

La facecia protagonizada por un religioso y escogida por Valla es la
ctxx. En ella, un monje don Juan seduce a una jovencita todavia virgen y
temerosa del dolor del acto sexual. Para no dejar escapar esta maravillosa
oportunidad, el hombre sagaz encuentra un remedio casero, sin duda peculiar:
interpone entre su miembro y la vagina de la doncella una tabla de madera con
un pequeno agujero para poder insertar el pene. Sin embargo, entre besos y
caricias, el miembro del monje crece, de modo que el placer da paso al dolor,

que aumenta cada vez mas, dado que la joven, ignara de todo, sigue

2 Valla, 1490, Antidotum, f. K. 1.

34



tranquilamente con los abrazos y besos que torturan al pobre monje.
Finalmente, éste encontrara el alivio solo en el momento en que la joven le
llevara el agua tan deseada. Disminuidas las dimensiones del miembro, el
monje consigue quitar su genital medio desgarrado y acudir al médico.

En contadas ocasiones el autor termina los cuentecillos con pequefias
moralejas mas o menos explicitas. En este caso, Poggio acaba avisando de que:
“si caeteris tanto sua vitia constarent, plures fierent continentiores”.””

Tales lecciones revelan el juicio moral que las anécdotas suscitan en
Poggio y sirven también, con toda probabilidad, para atenuar los ataques de la
Iglesia. El autor no ensalza ciertas actitudes reprensibles, sélo las describe. Sin
embargo, las atribuye a hombres religiosos, un gesto que no podia ser
aceptado por la Iglesia, aunque con él Poggio representara vicios casi
constitutivos de la institucién. De hecho, en el Liber Facetiarum, especie de
mmago de la realidad, hay varias facecias cuyos protagonistas son religiosos que
actian o hablan de forma inapropiada para provocar la ira, pero también y
sobre todo, 1a risa en el lector y en el auditorio.

De manera recurrente en estos micro-cuentos chistosos se subraya la
ignorancia del clero. En la facecia x1, por ejemplo, se relata el caso de un cura
que se olvida de la celebracion del domingo de Ramos y que, para suplir su
falta, se inventa una historieta para engafiar a sus ignorantes parroquianos; asi

lo relata Poggio:

Perdido entre los Apeninos hay un bonito pueblo. En ¢l vive un sacerdote mas basto
e inculto que sus mismos habitantes. No conocfa ni las estaciones del afio y ni
siquiera anunciaba la cuaresma a sus parroquianos. El sabado anterior al Domingo
de Ramos fue al mercado de Terranova, donde vio a los sacerdotes comprando

ramos y palmas para el dia siguiente; sorprendido, se pregunt6é que queria significar y

¥ Valla, Antidotum, 186.

35



al final se dio cuenta de su error, que la cuaresma habia pasado sin ser observada por
sus feligreses. De vuelta al pueblo también ¢l prepara ramos y palmas para el dia
siguiente, convoca al pueblo y les dice: “Hoy es el dia en el que, segin costumbre, se
deben repartir los ramos de olivo y las palmas; dentro de ocho dias sera Pascua; sélo
en esta semana se debe hacer penitencia y este aflo no tenemos un ayuno mas largo,
por lo que debéis oir la causa: este afio el Carnaval fue lento y tardé en llegar a causa
de los frios y las dificultades de estos caminos, no logrando superar estas montafias y
por esto la Cuaresma llegd con paso lento y cansado, de modo que no trae consigo
mas que una semana, habiendo dejado las demas en el camino, por lo tanto en el

poco tiempo que quedard con vosotros, confesaos todos y haced penitencia”.”’

En la facecia ccL aparece un cura que, a la hora de celebrar la Epifania, afirma
no saber si se trata de hombre o mujer. La Iglesia, dominada por el
oscurantismo, por los vicios y la falta de integridad moral, una vez mas se

describe asi en una facecia:

En la curia romana la Fortuna domina soberana, siendo muy raro que haya lugar
para el ingenio o para la virtud; todo se consigue con la ambicién y la suerte, por no
hablar del dinero, que es el sefior del mundo. Un amigo mio se dolia mucho y
soportaba apenas verse preferido por muchos de doctrina y méritos inferiores, por lo
que se quejaba con Angelotto, cardenal de San Marcos, de que no se tenfa en cuenta
su valfa y que se le preferfa gente que no podia bajo ningin concepto setle
equiparada. Recordaba sus estudios y los esfuerzos para llegar a su doctorado. El
cardenal, siempre pronto a criticar a la curia, le dice: “Aqui ni la ciencia ni el mérito
sirven para nada; pero no te desanimes, trabajas algun tiempo en desaprender lo que

sabes y en aprender los vicios que tu ignoras, si quieres ser bienquisto al pontifice.”

Por lo general estos rasgos se repiten en la recopilacién poggiana; el autor

* Sotelo (2001:27). Citaré por la traduccion castellana y sélo remitiré al original latino para

reducidos fragmentos.
' Sotelo (2001:30), fac. xxu.

36



juega con ellos, les da voz y los pone en situacion.

De los labios de los curas salen donaires inteligentes que reflejan que
ellos mismos son plenamente conscientes de la degeneracion patente de la
curia romana.

El cura Lorenzo, en la facecia xxix, ironiza sobre esta realidad y dice:
“tengo grandes esperanzas de que yo seré cardenal, después de que han

5 32

comenzado a ser cardenales los locos e insensatos”.

En otra, se cuenta lo siguiente:

Un amigo le preguntaba a Loiso Marsilio qué significaban las dos puntas que se
vefan en la mitra de los obispos. “Una significa el Antiguo Testamento y otra el
Nuevo, que los obispos deberfan retener en la memoria”. Fue mas alla el indagante y
preguntd qué significaban las dos cintas que colgaban de la mitra hasta las espaldas:
“Eso quiere decir”, dijo Marsilio, “que los obispos no conocen ni el uno ni el otro”.

Respuesta graciosa, apta a muchos obispos.”

Por no hablar de las andanzas de los confesores que se encienden de
deseo mientras confiesan a las jovenes mujeres. Asi, por ejemplo, el confesor
de la facecia xrvi de repente “pone su erecto pene en mano de la joven y le
suplica tenga compasion de él”’; otro fraile, a la hora de confesar, es victima de
sus ardores y cuando la mujer le pide la penitencia por sus pecados, ¢l contesta
que la penitencia se la ha dado ella a é1.**

En otra facecia, la cxii, una joven mujer pide a su confesor una
curaciéon para la fertilidad y el hombre, usando su ingenio, aunque en la

direccion equivocada, ve la ocasion de aprovecharse de la mujer trayendo a

colacién todo un discurso sobre los encantamientos para convencerla de que

2 Sotelo (2001:30), fac. xxIX.
¥ Sotelo (2001:64), fac. CLXXXVI.
* Sotelo (2001:34,49), fac. XLv1 y cxv.

37



todo lo que va a pasar no sera otra cosa que el fruto de sus visiones. En
efecto, la mujer vuelve a su casa convencida de haber tenido sélo visiones de
besos, abrazos y de las demas cosas que alli han ocurrido.

En la facecia cxcv, un fraile recurre a un divertido expediente para gozar de

una mujer; Poggio Bracciolini asi lo relata:

Un fraile mendigante habia puesto su mirada en cierta comadre joven y hermosa, de
la que estaba locamente enamorado. Como se avergonzaba de hacerle propuestas
deshonestas, excogité una treta para seducirla. Y asi se hizo ver varios dias con el
dedo indice envuelto en una venda, fingiendo terribles dolores. Tanto tiempo se
quejo que, al fin, la comadre le pregunté si habfa probado algin remedio. Le
contesté6 que muchos, pero que ninguno habia resultado. Sélo un medicamento
podia ser eficaz, segun prescripciéon del médico, pero no podia recurrir a él, siendo
de tal naturaleza, que le hacia enrojecer. La mujer lo exortd a deshacer su vergiienza,
dado que se trataba de curar un mal tan grave. Y él, haciéndose el timido, dijo que
era necesario o hacerse cortar el dedo o tenerlo en el sexo de una mujer durante
mucho tiempo, hasta que con el calor el absceso desapareciera, porque no se atrevia
a pedir tal cosa a nadie a causa de su honestidad. La comadre, llevada por la
compasion, le promete su colaboracién. El fraile le dice que, dada su verglienza,
precisa de un lugar oscuro, pues no se atreveria a usar tal remedio a plena luz del dia.
La mujer consintié también en esto, no temiendo nada malo. El fraile, una vez en la
oscuridad, hizo acostar a la mujer y primero le metié en la vulva el dedo y luego el
pene. Y realizada tal operacion, dijo que el absceso se habia abierto y habia salido su

pus. Y de esta manera se cur6 el indice.”

En la facecia ccxxin aparece un fraile que consigue acostarse con una
mujer embarazada a la que engana y asusta al profetizar que su hijo nacera sin
nariz. La mujer pide un remedio que, por supuesto, consiste en acostarse con

el fraile, que remediara asi la falta del marido.

# Sotelo (2001:66), fac. cxcv.

38



En el librito de Poggio abundan estas historias protagonizadas por
trailes y abadesas deseosos de encuentros sexuales. El escritor, en efecto, se
divierte mostrando abiertamente la estupidez del género humano y de la curia
en particular. La necedad del Papa y de los cardenales constituye uno de los
temas mas peculiares de las facecias y es tratado ampliamente.

En la facecia 1, Gregorio xiu, hombre de muchas promesas, es
parangonado a un saltimbanqui. Aqui, como en muchos otros pasajes, se
subraya la fascinacién por el poder, capaz de corromper también a espiritus
supuestamente pios. En la facecia xcv se subraya la insensatez de un cardenal
que siempre se refa de la idiotez del Papa que le habfa dado este cargo.

En la cxwv, un cura de Florencia va a Hungrfa a celebrar la misa
desconociendo la costumbre vigente en aquel pafs, que consiste en la
bendicién, mediante el agua del caliz, de los ojos de los enfermos. Al concluir
la eucaristia se da cuenta de que una gran multitud de fieles se le esta
acercando, y al no entender las razones de este acto, los toma por borrachos y
les dice: “Beete meno, che siate morti a ghiado- id est- Motiamini gladio”.”

La ignorancia de los curas, de la cual hemos dado varios ejemplos, no
resulta incompatible con la astucia y la mucha sagacidad que hay en ellos. Un
obispo espafiol, en la facecia ccxvi, transforma por convenencia las perdices
en pescado, para poder comerlas durante el viernes, dia en que, como es
sabido, no se admite comer carne. La historieta termina con la reflexion del
sacerdote: “cQué es mas, hacer del pan el cuerpo de Cristo o de las perdices
peces?”.”” El obispo después de hacer la sefial de la cruz, se come las perdices
“mudadas” en peces.

La malicia y la sutileza se presentan también en las facecias ccxvi y cexxvin

En la primera se subraya la avaricia de los curas que, con frases como “centum

% Bracciolini, Facezie, 160.

7 Sotelo (2001:69), fac. cexvi.

39



pro uno accipietis et vitam aeternam possidebitis”,”® engafian al pueblo. La

segunda merece la pena transcribirla:

Parecida historia la del cura que exponia a sus fieles el Evangelio y les comentaba el
pasaje que en nuestro Salvador habia dado de comer a cinco mil hombres con cinco
panes, y se equivoco diciendo quinientos en vez de cinco mil. Su clérigo le susurraba
que se habia equivocado en la cifra, pues el Evangelio habla de cinco mil. “Callate,

tonto, le dijo el cura, pues a duras penas creerdn la cifra que yo les he dicho”.””

Otras facecias del mismo tipo se podrian traer a colacion. La facecia cLv, por

ejemplo, relata las artimafias de otro hombre de Iglesia:

Brujas es una ilustre ciudad de Occidente. Una joven, algo simple, le confesaba al
parroco sus pecados. Este, entre otras cosas, le pregunté si pagaba regularmente al
cura los diezmos, convenciéndola ademas de que debia pagar el diezmo del coito, lo
que la joven hizo en el acto para librarse de deudas. Volvié tarde a casa y, viendo a su
marido enfadado por el retraso, le explicé sin temor alguno la causa de su tardanza.
El marido de momento disimulé la cosa, pero a los cuatro dias invité al cura a comer
con otros amigos, para que la cosa fuera mas conocida. Ya sentados todos a la mesa,
el marido conté primero la historia vy, dirigiéndose al sacerdote, le dijo: “ Dado que
mi mujer te debe el diezmo de todas sus cosas, llévate también éste”. Y al mismo
tiempo acercandole al sacerdote una vacinilla con la mierda y la orina de su mujer, le

obligd a degustarla.40

En la codicia y la hipocresia de la Curia romana se detiene la facecia
Lxx. El protagonista es un cura sagaz que, con el pretexto de catar los vinos de
las mesas de la servidumbre para que sean bien mezclados con agua, se pasa el

dia bebiendo a su costa, burlandose de ellos; los sirvientes no tardan mucho

38

Bracciolini, Facezie, 240.
¥ Sotelo (2001:71), fac. ccxxvir.
# Sotelo (2001:57), fac. cLv.

40



en entender el juego. Asi que un dia afladen un poco de orina, el cura bebe
como siempre su vaso diario ya no de vino sino del otro liquido, y al descubrir
el raro sabor se va echando pestes.

Estos ejemplos hablan por si solos y resulta facil, por lo tanto, entender
lo que molest6 a las autoridades eclesiasticas, pero también lo que divirtié
desmesuradamente a los lectores y cuyo eco resonarfa por siglos aumentando
asi la popularidad de esta obra.

La situaciones pintorescas dibujadas por Poggio, sin embargo, no
atafien solo a los fieles, a los curas, o a los Papas, en ellas hay también- como
veremos- seglares cuyos comportamientos, considerando la moral del tiempo,
inducen a pecar, al ejemplificar las rutas de la perdicion indecente.

Los puntos de vista moralistas recorren los siglos xv y xvi y pueden
observarse en Johannes Tritheim, por ejemplo. El abad de Spannheim incluyé
en su Liber de scriptoribus ecclesiasticis de 1494 a unos mil escritores (ordenados
mediante un indice alfabético y acompafiados de sus obras), entre ellos esta
Poggio Bracciolini y su opus spurcitiarum.

El catalogo de la biblioteca de Tritheim es s6lo uno de los primeros que
vio la luz, luego seguirian muchos mas. La Biblioteca Universalis (1545) de
Conrad Gesner, padre de la bibliografia moderna, por ejemplo, recupera ad
litteram el juicio del abad y afade: “Facetiae opus turpissimum, aquis et
incendium dignum, nemine prohibente, ingens nefas, non semel impressum
est. Ego vidi exemplar Mediolani aeditum 1477, in 4°.*

Erasmo también, unos afios mas tarde, expresara juicios negativos que
versaran sobre la indecencia del texto, opiniones a las que deben afadirse
algunos comentarios sobre el descuido estilistico.

La carta que en 1505 Erasmo escribe a su amigo Christopher Fisher- un inglés

% Gesner, 1545, Biblioteca Universalis, 566.

41



al servicio de la corte pontificia en Francia- condensa en si todo el desprecio

hacia el humanista y su obra:

Pogius, rabula adeo indoctus ut etiam si vacaret obscoenitate, tamen indignus esset
qui legeretur, adeo autem obscoenus ut etiam si doctissimus fuisset, tamen esset a
bonis viris reiiciendus- hic, inquam, talis ut homo candidus, scilicet sine invidia,

passim habetur in manibus, lectitatur in nullam non linguam transfusus.*”

En 1515, en una carta dirigida a Martin Dorp, Erasmo compendia los puntos
clave de la polémica sobre el Humanismo y su degeneracién, haciendo

hincapié en autores como Poggio:

Quam impia, quam spurca, quam pestifera scripsit Pogius? At hic ut autor
Christianus passim habetur in sinu, in omneis pene versus linguas. Quibus probris,

quibus maledictis clericos insectatur Pontanus? At hic ut lepidus ac festivus legitur.”

Los ataques son copiosos. En 1528, en una epistola dirigida a Longlond, en la
cual Erasmo se defendia de la censura aplicada a algunos pasajes de sus obras
y donde insistia en que éstas no contenfan nada que fuera en contra de la
cristiandad, escribia acerca de la permisividad y transigencia de la lectura de
ciertos textos como el de Poggio lleno de obscenidades y peligroso para los

jovenes:

Faustinas elegias et Pogii Facetias in omnem linguam versas, adque adeo priapeias
obscoenitates, per istos licet praelegere pueris: colloquia mea, linguae puerorum
expoliendae paratum opus, et Encomium matrimonii, thema fictum et in exemplum

declamatoriae scholae tractatum, ferre non possunt.*

* Erasmus, Opus Epistolarum, 1, 409. Cito por la edicion de Allen.
® Erasmus, Opus Epistolarum, 11, 99.
* Erasmus, Opus Epistolarum, vi, 463.

42



Significativos son también los comentarios que emergen de las
respuestas de los destinatarios. Martin Dorp, en 1505, escribia a Erasmo y
definia a Poggio como uno “scelestissimum spurcissimumgque scriptorem”.

Las diatribas no terminan aqui. En Espafa, Juan Luis Vives, en la Instruccion
de la mujer cristiana, guia a las jovenes puellae hacia las lecturas mas apropiadas
para ellas. Mediante un decalogo, advierte al lector sobre el peligro de ciertos
textos y, entre ellos, volvemos a encontrar el Liber Facetiarum de Poggio. Los

argumentos de Vives merecen citarse por extenso:

[...] y no dejo de mucho maravillarme as{ mismo de los padres cuerdos, maridos
como permiten que sus hijas y mujeres lean tales libros, y de cémo todos a una
disimulan y no quieren mirar en la vida orden y constitucion de los pueblos y dejan
que las mujeres de donde cuelga toda nuestra vida aprendan a ser malas, leyendo
malos libros en los cuales aunque parece que hay alguna aparencia de bien no le hay
porque es ponzofia en el vino que mas aina la lleva al corazén, jamas nadie durmié
seguro en medio de las sierpes y culebras, por mucho que la verdura del suelo y la
sombra del arbol se le hiciese agradable y le convidase a dormir. Asi que las leyes y
los oficiales reales deberfan no sélo mirar en las causas y pleitos particulares, mas ain
en las costumbres publicas de donde nacen los pleitos y barajas, y que se mandase
con pregon general y determinadamente se efectuasen las penas que nadie osase
imprimir ni tener tales libros. [...] Entre nosotros cada dia salen nuevos libros
empozonados para inficionar el mundo todo, y no hay quien lo quiera mirar y
llamamonos cristianos. Esto mismo se deberfa mandar puablico edicto vy
mandamiento que nadie ose cantar por las ciudades o lugares metro ni copla ni otra
cosa deshonesta; que ya mal pecado somos venidos a tanto que no parece poderse
cantar cosa que no sea llena de fealdad y tal que ningin bueno la pueda oir sin
vergiienza, ni ningun sabio sin algo; en tanto grado que parecen los que componen y
los que cantan las tales canciones no entender en otro sino cémo podran corromper

las costumbres de la ciudad haciendo como los que inficionan las fuentes publicas de

43



que los pueblos se sostienen. | Qué usanza es ésta que ya no es tenida por cancion la
que carece de deshonestidad! Todo esto deberian curar las leyes y fueros si quieren
los administradores de las tierras que las conciencias estén sanas. Lo mismo deberfan
hacer de estos otros libros vanos, como son en Espafia Amadis, Florisandro, Tirante,
Tristan de Leonis, Celestina alcahueta, madre de maldades. En Francia Lanzarote del
Lago, Paris y Viana, Ponto y Sidonia, Pedro Provenzal, y Magalona y Melvusina, y en
Flandes, Flores y Blancaflor, Leonela y Canamoro, Curial y Floreta, Piramo y Tisbe.
Otros hay sacados del latin en romance, como son las infamosisimas Facecias vy,
gracias desgraciadas, de Pogio Florentin, los cuales libros todos fueron escritos por

hombres ociosos y desocupados, sin letras, llenos de vicios y suciedad en los cuales

yo me maravillo como puede haber cosa que deleite a nadie|...].*
En 1549, de las imprentas parisinas, salié el Theotinus, texto fundamental para
la teoria de la censura al anticipar la necesidad del control de la difusién de la
cultura a través de medios impresos y de la expurgacion de textos nocivos. En
esta obra, Gabriel du Puiherbault subraya los elementos dafiinos difundidos
tanto en la obra poggiana como en muchas otras obras italicas. Para él, la
corrupcion radica sobre todo en los libros lascivos que, en Italia, abundaban.
Poggio Bracciolini, en concreto, forma parte de la caterva de autores cuyas
obras son tenidas por obscenas e impuras. En la pagina 83 del libro 1,
Nicolaus, un personaje del didlogo, se pregunta retoricamente lo siguiente:
“Pogii Facetiis quid impurius?”. Y, antes, afirma que las cosas irfan mejor si
Italia retuviese para si perfumes, olores, costumbres y libros, admitiendo, sin

embargo, lo mucho que se debe a los ingenios italianos:

Multa debemus Italici ingeniis: at multa etiam poenitet nos illis debere. Sicut enim
molle nescio quid, et parum virile in corporibus, dum occurrunt tibi homines Itali,
persentiscere cogeris, aromata et odores dicas: ita in scribendo praefactum quidpiam

et virilis maiestatis, expers agnoscas. Atque nobis consultum esset bene, si suas

# Vives (1995:60-62). Cito por la edicion de Howe.

44



merces, odores, unguenta, si suos libellos in se continuisset, sibique tantum habuisset

Ttalia.*

Nicolaus no se muestra clemente y pide la hoguera para todas aquellas obras
que ensucian la moral y la religion.

Volviendo a Francia, Francois Grandin, en su obra de 1588, titulada
Destruction de l'orgueil mondain, ambition des habitz, et autres inventions nonvelles,
extraicte de la saincte escriture, et des anciens docteurs de I’Eglise, ofrece otro listado de
obras lascivas y llenas de vicios. Entre ellas destacan las facecias de Poggio
definidas como “malheureuses et infestissimes”. ¥/

Cuatro afos antes, el franciscano Jean Benoit, en un manual confesional
titulado Somme des pechez, organizaba un sistema de catalogacion para agrupar
obras nocivas repartidas por pecados: también aqui Poggio y su libro se
condenan por profanos.

En términos generales, esta clase de admoniciones potenciarian, con el
tiempo, que la lectura de obras malas, “pestiferas”, desaprobadas vy
desaconsejables se trasformara en un acto privado. En lo que respecta a las
tacecias de Poggio, estas consideraciones determinaron las recepcion de la
obra desde su inmediata aparicion, al clasificarla en la categoria de los malos
libros. Sin embargo, las criticas moralistas también contribuyeron a crear una
cierta atraccion morbosa hacia la obra: conviene recordar, en este sentido, que
la censura sélo frené parcialmente la divulgacion de las facecias de Poggio, a la
vista de los numerosos manuscritos, ediciones y traducciones que aparecieron

a lo largo del siglo tanto en Italia como en el extranjero.

% Putherbeus (1549:79).
Y Sozzi (1982:70-71).

45



46



ITI. La fortuna del texto: imitaciones, reescrituras, adaptaciones

Pese al control inquisitorial al que se someti6 la obra, el Liber Facetiarum
no ces6 nunca de suscitar interés. No siempre con la misma magnitud e
intensidad, pero el texto de Poggio nunca par6 de transmitirse o de circular de
boca en boca.” T.a obra no pas6 desapercibida y desde el principio, como
cuenta Poggio en la segunda invectiva contra Valla, sus donaires se
difundieron profusamente y con la imprenta se expandieron aun mas, llegando
a pafses como Espafia, Alemania, Inglaterra y Francia. ¥ Es evidente que, por
lo menos al principio, su obra se dio a conocer facilmente entre la capa social

que dominaba el latin:

Sed quid mirum, facetias meas, ex quibus liber constat, non placere homini
inhumano, vasto, stupido, agresti, dementi, barbaro, rusticano? At ab reliquis
aliquando quam tu doctioribus probantur, leguntur, et in ore et manibus habentur, ut
velis nolis rumpantur licet tibi Codro ilia, diffusa (sic) sint per universam Italiam, et

ad Gallos usque, Hispanos, Germanos, Britannos, caeterasque nationes

transmigrarint qui (sic) sciant loqui latine.™

La fortuna de esta colectanea de chistes durd siglos y su éxito se

manifiesta claramente en las numerosas ediciones del texto, no solo en latin,

*# No estoy completamente de acuerdo con las reflexiones hechas por Andrea Sorrentino

(1935:26). El estudioso afirma que:

Le conseguenze della proibizione e della condanna si vedono tangibili nella storia
dell’edizioni del libro, che ebbe stampe moltissime- pit che qualunque altra opera dello stesso
autore- si in Italia che all’estero, ma che durante i secoli del dominio inquisitoriale subirono
un fermo assoluto.

La interrupcién de la difusion de la obra no fue tan tajante y definida. El bloqueo nunca fue
absoluto, excluyendo unos pocos afios que, sin embargo, no perjudicaron su fortuna. La obra
continué imprimiéndose en lugares independientes del régimen eclesiastico.

En Alemania muchos escritores recuperaron las facecias poggianas. Véase Sozzi (1982:244).
Bracciolini, Opera ommnia, 219.

49

50

47



sino en muchos idiomas, y a través de varios juicios y comentarios a la obra
hechos por letrados, que evidencian, aunque sea para desaprobar el texto, su
presencia y su importancia.

Aunque los juicios positivos sean escasos merece la pena citarlos,
puesto que destacan la preciosidad del texto. Jacopo Foresti de Bergamo, por
ejemplo, tras haber alabado al Poggio orador y escritor y haber subrayado su
fama en Roma, define su Liber Facetiarum como un “liber pulchertrimum”.”
Guillaume Crétin, en cambio, ensalza el mwodus narrandi poggiano. En una
novela de 10643, titulada Page disgracié, Tristan I’ Hermite agradece a muchos
autores, entre ellos Poggio, el haber perseguido, buscado y encontrado la cura
para la melancolia mediante sus obras.”

En fin, no faltaron puntos de vista desvinculados de los canones y las
criticas moralistas que, como se ha comentado previamente, casi siempre
determinaron la difusion de la obra, no sélo para controlarla y censurarla, sino
también para incrementar de forma involuntaria el interés hacia ella, puesto
que del hecho de circular con la reputaciéon de libro prohibido emana, muy a
menudo, cierta atraccion que beneficia a la difusiéon del texto.

Entre el publico de las facecias habia, por supuesto, conocedores del
latin, pero muy pronto, con las traducciones y con la transmisiéon oral, los
lectores-oyentes aumentaron y cabe suponer que pocos lectores las

desconocian.

Para entender mas cabalmente la fortuna de este libro, es necesario
fijarse de nuevo en las ediciones del texto sobre las que ya hemos discurrido

en parte y conviene recordar, asimismo, que la propagacion de la obra se dio

' Dicho comentatio se encuentra en el Supplementum Chronicarum, impressum autem Venetiis, per

Bernardum Rizum de Novaria, 1490, 236. Sin embargo en su traduccién de 1508, a cargo de
Giorgio de Rusconi Milanese, falta la referencia al Liber Facetiarum (véase 282t.)
2 Véase Sozzi (1982:240).

48



en un primer momento a través de los manuscritos, para luego pasar a la
transmision impresa. LLos manuscritos presentes en Europa son cincuenta, sin
embargo hay que suponer que existieron muchos mas que se perdieron o que

fueron eliminados, vista la naturaleza de la obra.

La difusiéon de las facecias fue sin duda paneuropea. Encontramos
huellas de la obra de Poggio en el anénimo Cent nonvelles nonvelles de 1462 y en
Julien Macho que, en 1480, tradujo siete de las afortunadas facecias en su
Esgpe.”

La transmision del texto poggiano, por lo menos en un principio, se
vincul6 y confundié pues con la difusion del Aesopus que el médico humanista
Heinrich Steinhowel tradujo al aleman alrededor de 1476. Su recopilacion
transmitfa, en vulgar, la tradicion medieval esépica, incluida en el Romulus, y
otros textos pertenecientes al género de la fabula: entre ellos destacan quince
ejemplos de la Disciplina Clericalis de Pedro Alfonso y once facecias de Poggio
Bracciolini que aqui nos interesan particularmente, mas todavia a la luz de la
disculpa del recopilador por haber recogido facecias obscenas. **

La importancia de la colectanea de Steinhéwel es bien conocida, puesto
que circul6 en toda Europa con sus xilografias, dando asi a conocer no sélo la
tradicion esépica en lengua vernacular junto con la latina, sino también a otros
autores como nuestro escritor florentino y una parte, aunque exigua, de sus

facecias. Ademas, la colectanea generé numerosas imitaciones o versiones en

> Se trata de adaptaciones que a veces se alejan mucho del original poggiano y que pierden, por lo

tanto, sus raices o las encuentran en una fuente comun. Sin embargo, por lo menos catorce son
los casos de parentesco entre las dos recopilaciones. Por lo general se favorecen los temas
eréticos y escatologicos. Lionello Sozzi (1966:460-463,485) recoge las filiaciones dudosas
encontradas por los estudiosos, pero también los casos de filiacién directa que resultan ser una
catorcena y que recuperan, por lo general, tematicas erdticas y escatologicas. La traduccion de
Macho de 1480 sera importante porque de esa version saldran otras como la de William Caxton
de 1484, dos holandesas de 1485 y 1498 y las tres espafiolas de 1488, 1496 y 1498.

3 Estas son las facecias: 1, I, VI, X, XXXI, XXXII, XXXIII, XXXIV, XXXVI, XLIII, LXXIX.

49



varios idiomas: célebre es la francesa del fraile agustiniano Julien Macho, ya
citada y dependiente de la de Steinhéwel, que a su vez generd la inglesa de
William Caxton, la latina de Martin Dorp >’y la de Heinrich Bebel que, con su
version bilingtie de 1542, contribuy6 sensiblemente a la difusién de Poggio en
Alemania, transmitiendo una veintena de facecias del autor italiano. No
podemos olvidarnos, ademas, de que la edicion latina de Bebel, de inigualable

éxito, fue imitada y traducida también en Italia.”

En los siguientes apartados trataré dos casos relativos a la difusion del
texto: el legado de las facecias poggianas en Espafia y la reescritura de las
facecias hecha por Guillaume Tardif. Aunque la version de Tardif es, en
términos cronolégicos, anterior a algunos de los ejemplos de reescritura
hispanicos que comentaré, me interesa examinar el texto de Tardif en ultimo
lugar, para mostrar con mayor claridad los vinculos de la traduccion y la

reescritura de las facecias con su censura.

55

Sélo la princeps y pocas ediciones, incluida la de Amberes de 1529, Aesopi Phrygis et vita et fabellae
incundissimae, incluiran las facecias poggianas. En concreto, se trata de las siguientes: 111, LXXIX, LIX,
LX, XXXVI, LXXXVI, C, CXXX, CIIL, CLXIII, CLXIV, CCXV, CCL, CCLI, CCLIX, CCLXIII, CCLXII, 1V, 1. En las
ediciones sucesivas la presencia de Poggio serd poco estable. En efecto, en la ediciéon veneciana
de 1550 las facecias de Poggio faltan, asi como en las de Brescia (1563 y 1589), probable efecto
de la Contrarreforma y del Index tridentino.

Las facecias difundidas por Bebel son las siguientes: 11, 111, IV, LXXIX, LIX, LX, XXXVI, LXXXVI, C, CXXX,
CXLVII, CLXIII, CLXIV, CCXV, CCL, CCLI, CCLIX, CCLXII, ccLx1l. Domenichi, al traducir algunas facecias
poggianas, se baso en el ejemplar de Bebel.

56

50



II1.1. Las huellas de las facecias en Espafa

El caracter fragmentario de las facecias se presta a apariciones en
numerosos contextos: estos pequefios chistes, reducidos frecuentemente a
esbozos sagaces sin un continunm estructural ni tematico, dejaron su impronta
en varias obras de amplia naturaleza: en parecidas recopilaciones de anécdotas,
en novelas, en cuentos, en obras teatrales y filosoficas. Las Confabulationes,
reducidas as{ a fragmentos, circularon de forma auténoma y, en ocasiones,
incompletas.

La influencia de las facecias en Italia es un hecho indudable,
considerando la multitud de manuscritos, ediciones e imitaciones. No nos
detendremos demasiado sobre este argumento, a sabiendas de que ha sido de
sobra estudiado.”” El interés de este analisis se centra, sobre todo, en la
recepcion del género en Espana. De este tema se ha hablado muy poco, y en
general el influjo del las facecias ha sido reducido a dos o tres autores, pese a
que, como veremos, muchos autores hispanicos utilizaron estas facecias o sus
residuos.

El estudioso José Fradejas Lebrero recopild, en los afios 1987-88, las
adaptaciones y los rehacimientos poggianos en la literatura espafiola. Su
trabajo ha sido muy importante para el conocimiento de este tema, sobre el
que, no obstante, aun queda mucho por hacer, ya que las alusiones vy
referencias a los chistes poggianos en las obras espafiolas suelen ser
numerosas y resulta un arduo trabajo ofrecer elencos completos. En efecto,
detectar la presencia de las facecias depende en buena parte de la cultura y de

la fortuna del investigador al examinar las obras y acertar a reconocer ciertos

7 Sélo cito aqui los textos mds importantes que transmitieron o emularon en varias formas las

facecias. Entre ellos destacan los De##i piacevoli de Poliziano, las Facezie di Ludovico Carbone, los
Proverbi in facezie de Antonio Cornazzano, los Motti ¢ facegie de Piovano Atlotto, las Porretane de
Giovanni Sabadino de los Arienti, las Cene de Lasca, el De sermone de Giovanni Pontano.

51



ejes tematicos cuyo alcance con frecuencia resulta dificil de acotar.

No se pretende aqui reproponer el listado de Fradejas, pero si analizar
con mas detenimiento las readaptaciones mads interesantes, bien por su
extremo parecido con el original, bien por su nueva apariencia, en la cual, a
veces, la semilla poggiana apenas se entrevé o bien su mensaje varia
perceptiblemente.

En la medida de lo posible, nos cefiiremos sobre todo a las facecias mas

divertidas, procaces, atrevidas e inmorales.

La facecia xi1, en la cual Poggio contaba la graciosa historia del crucifijo
de los campesinos, reaparece con intenciones distintas en los Cuentos de Juan
de Arguijo. Revisando fragmentos de las dos versiones, no resulta dificil ver

las diferencias sustanciales. Poggio relata asi el acontecimiento:

En un pueblo se encarga a unos paisanos fueran a Arezzo a comprar un crucifijo
de madera para la iglesia del pueblo; y ellos van a un fabricante de tales objetos,
quien entiende por las primeras palabras que estaba ante auténticos palurdos
ignorantes, por lo que aprovech6 la ocasiéon para mofarse de ellos,
preguntandoles si lo querfan vivo o muerto. Después de consultar entre ellos,
hablando en voz baja, le dijeron que lo preferfan vivo, que si sus paisanos no

quedaban satisfechos, ellos lo matarfan al momento.”®

Juan de Arguijo, en cambio, muy laconicamente y evitando inutiles detalles

para llegar al gracioso grano, cuenta:

Mandaron hazer unos labradores de Luzena a un escultor de Cérdoua un Cristo para
su cofradfa. Preguntauales el artifize si aufa de ser muerto o uiuo. No supieron

resoluerse, y en caso de duda, le dijeron que le iziese uibo, que si asi no contentase,

¥ Sotelo (2001: 27).

52



alla lo matarfan.”

Los dos cuentos difieren en los personajes. En la reescritura espafola
encontramos a un judio de Lucena que originariamente no aparecia: de esta
forma el chiste hispanico evidencia cierto antisemitismo, al destacar la
simpleza del hebreo, y confiere al micro-cuento otros matices semanticos.

En la facecia ccrxi, Poggio contaba la historia de un religioso que iba a
visitar a un conciudadano enfermo, diciéndole, durante la visita, que el Sefor
solia castigar a los que amaba con enfermedades. El enfermo, pues, exclamoé
que ya no se maravillaba de que el Sefior tuviese pocos amigos.

Juan de Arguijo retoma este chiste, pero aporta una variaciéon que atafie
a la identidad del protagonista, ahora judio. De esta manera, pues, se logra

alterar el sentido, al poner las injurias en boca de un judio y no de un cristiano.

Poggio se detiene en torno al tema de los apetitos sexuales. Como se lee

en la facecia xuvir:

Una vez le pregunt6 un marido a su mujer cual era la causa por la que, participando
sea el hombre como la mujer del mismo placer, sin embargo son mas bien los
hombres los que solicitan y persiguen a las mujeres y no aquéllas a éstos. A lo que
ella respondié: “Esta bien establecido y con gran razén que los hombres busquen a
las mujeres. Esta claro que nosotras estamos siempre dispuestas y prontas a
acostarnos con vosotros; vosotros, no. En vano nosotros podemos solicitaros, si no

estais en forma”. Sabia y agradable respuesta.

Sabia respuesta que evidencia, como muchas otras veces en Poggio, la
procacidad y argucia femenina y que es recuperada en la antologia poética

titulada Poesia erdtica del Siglo de Oro y recopilada por Alzieu, Lisongues y

59

De Arguijo, Obra completa, 496. Cito por la ediciéon de Vranich.

53



Jammes.

Asimismo, en la facecia Lx1v se cuenta que:

Una adultera habia extendido una mafiana en su ventana toda clase de ropa regalada
g
por su amante. Una matrona, al pasar delante de su casa, vio la exposicion: “Hete

una que hace su ropa con el culo, como la arafa hace sus telarafas”, dice, “y ensefia

el artistico producto de sus partes pudicas a todo el mundo”.”

Historia parecida, pero con variantes ingeniosas y que le dan mas sabor,
aparece en el Buen aviso y portacuentos de Juan Timoneda, el cual en el cuento L1

desarrolla la situacién de la siguiente manera:

Habiendo sacado a la ventana una mujer enamorada mucha piezas de lienzo, de
tobajas y pafiizuelos, pasaron por la calle dos gentileshombres que la conocian, y dijo
el uno de ellos: -¢Habéis visto qué de telas ha tejido con las nalgas esta sefiora tan
bellas? Oyéndolo ella, respondié: - Pues sois mofador de necias querellas,

mostradme, sefior, quién teje sin ellas.”

El conocedor biblico de la ramera es asi acallado por la astucia lingtistica de
ésta, lo que generara el divertimiento del publico.

La facecia cLxxx11 nos presenta a un grupo de jévenes que expresan sus
deseos. Uno de los mas peculiares consiste en la esperanza de un mancebo de
transformarse en melén para que todos puedan olerle el trasero.

Este chiste reaparece también en JuanTimoneda (en la segunda parte
del Buen aviso y Portacuentos, 1X11) con pocas variantes, y que atafien sobre todo a
la palabra culum que aqui se sustituye por rabo. Melchor de Santa Cruz también

reutiliza el donaire poggiano en la segunda parte de la Floresta espasiola donde

% Sotelo (2001: 37).
' Timoneda, Buen Aviso y portacuentos, 117-118. Cito por la edicién de Cuartero y Chevalier.

54



se sigue suavizando el término cu/um que ahora se convierte en cabo.”
Contra las 6rdenes de los médicos y de su swititia e incompetencia, Poggio
escribié6 numerosos chistes, entre los mas divertidos y que generarian luego

algunos modismos, encontramos el siguiente:

Es costumbre en Roma que se mande la orina de los enfermos al médico con dos
escudos de plata, para que las analicen y vea por su salud. Un médico, que yo mismo
conoci, escribfa durante la noche en unas papeletas (que llaman recetas) los remedios
para cada enfermedad y las metfa todas en un saquillo. Por la mafiana, cuando le
trafan las orinas y le pedfan el remedio, él metia la mano en el saco y cogfa la primera
receta que casualmente cayera en su mano vV, al cogerla, decfa en italiano popular:
“Prega dio te la mandi bona”, o sea, ruega a Dios que te dé suerte. Miserable

condicion la de aquéllos a los que no les ayuda la razén, sino la suerte.”

Esta afortunada gracia, se libra muy pronto de la estructura narrativa para dar
paso al famoso modismo italiano “Che Dio te la mandi buona” o al espafol
“Dios te la depare buena”.

Sin embargo, muchos autores hispanicos utilizaran esta narracién en sus
obras. En la tercera parte del Guzmdn de Alfarache, por ejemplo, se cuenta el

caso de un falso médico:

Quisome parecer a lo que acontecié en la Mancha con un médico falso. No sabia
letra ni habfa nunca estudiado. Trafa consigo gran cantidad de receptas, a una parte
de jarabes y a otra de purgas. Y cuando visitaba algin enfermo, conforme al
beneficio que le habia de hacer, metia la mano y sacaba una, diciendo primero entre

si: ““ {Dios te la depare buena!”, y asi le daba la con que primero encontraba.”

62 Mechor de Santa Cruz, Floresta espasiola, 81. Cito por la edicion de Cuartero-Chevalier..

8 Sotelo (2001:67), fac. cc.
% Aleman, Guzman de Alfarache, 149. Cito por la edicién de Francisco Rico.

55



Sabemos que los ejemplos de la recepcién hispanica de las facecias
podrian ampliarse, pero aqui s6lo nos interesa dar a conocer la naturaleza de

algunas adaptaciones.”

Como hemos visto, las facecias, con variantes, se expandieron de forma
independiente en numerosas obras de diversa naturaleza y eso ocurti6 en toda
Europa: en Italia zz primis, en Espafia como acabamos de comentar, pero
también en Francia, en Alemania y en Inglaterra. En definitiva, buena parte de
las literaturas europeas, de forma mas o menos consciente, utilizaron los ejes
tematicos poggianos, que crearon, por su naturaleza, un género. Sélo después
de Poggio, en efecto, aparecerian algunos estudios sobre las facecias. El género
no era del todo nuevo, pero Poggio fue capaz de darle autonomia e
independencia absoluta. Lo desvinculé del dominio del ars oratoria y de los
ambientes cortesanos y le confirié la libertad para volar y aterrizar en el
ambito civil, procurando, ademas, el modelo para las futuras y modernas

disquisiciones tedricas sobre el género.”

% Afiadiremos solamente que entre los autores y las obras que utilizaron las fuentes poggianas,

ademas de las previamente citadas, destacan: el anénimo Esopete ystoriado de 1488-89, el Didlogo de
los pajes de Diego de Hermosilla, E/ Cortesano de Luis Milan, el Fabulario de Sebastian Mey, la
Selva confusa de Lope de Vega, la Floresta espariola de Francisco Asensio, la Philosofia vulgar de Juan
de Mal Lara, las Sentencias filosdficas de Luis Galindo, el Criticon de Gracian, la Dama duende de
Pedro Calderdn, el Jardin de Venus de Félix Marfa de Samaniego, las Poesias satiricas y burlescas de
Diego Hurtado de Mendoza, los Tres tratados propios, Principios para aprender la lengna de Ambrosio
de Salazar, la Farsa Teologal de Diego Sanchez de Badajoz, la Philosofia Antigna Poética de Lopez
Pinciano etc. Para mayores detalles véase el estudio de José Fradejas Lebrero, anteriormente
mencionado.
8 Véase el De sermone de Pontano y los estudios de Pullini (1958), Soons (1976) y Pueo (1998).

56



II1.2. El caso de una reescritura: las facecias de Poggio segun

Guillaume Tardif

Las facecias de Poggio mantuvieron durante mucho tiempo el interés,
tanto de sus detractores, como de sus admiradores. Muchos escritores
transmitieron la obra, aunque modificandola considerablemente: es el caso de
Guillaume Tardif y su texto titulado Le Facecie de Poge. Se trata de una de las
traducciones mas conocidas de la obra poggiana, porque la versién de Tardif,
ademas de trasladar el texto original al francés, lo somete a un significativo
proceso de expurgacién y purificacion del sentido.

Tardif recopil6 las facecias de Poggio Bracciolini y las “tradujo” con
extrema fortuna al francés: de hecho, su traduccion se reedité hasta la mitad
del xvi. Sin embargo, como veremos, no se trata de una traduccion, sino mas
bien de una adaptacién, a veces muy distante del sentido del texto poggiano,
hasta el extremo de poder ser considerada una obra original, peculiar y con
caracteristicas propias y distintivas. En ella se advierte una moralizacién del
contenido original: resulta por lo tanto interesante trazar la historia de esta
reproduccion infiel o reescritura en el contexto de la expurgacion literaria,
aunque la purificacion tardifiana respondiera a elecciones personales y no a
constricciones explicitas impuestas por las instituciones censorias.

Esta traduccion, o mas bien reescritura, salida de las prensas en 1492,
permiti6é a un publico mas vasto el conocimiento, el goce y el entretenimiento
propios de las facecias poggianas en lengua vernacular.”

Sin embargo, esta version difiere sensiblemente y en varios puntos con

respecto al original. En primer lugar, Tardif tradujo soélo ciento catorce

 En Francia se publicaron también otras traducciones, entre las mas conocidas estin la de

Trepperel (1517-1525) y la de Anatole de Montaiglon realizada en 1878. Empero, ya en 1480
Julien Macho incluy®6 siete facecias poggianas en su Esope. Véase Sozzi (1966).

57



facecias, es decir, apenas poco mas de un tercio del original y, ademas, alargd
los micro-relatos con detalles cronotépicos y les afiadié moralejas. En suma,
Tardif se apropié del texto de las Confabulationes para revestirlo con nuevos
conceptos y ornamentos y conferitle asi cierta autonomia.®®

Las razones de estos cambios pueden ser muchas: en primer lugar, deben
considerarse las que Frederic Duval sefiala en la introduccion de su edicion de

la version de Tardif:

la traduction d’un texte comique, en effet, est un non-sens, car le comique repose sur
une complicité entre le texte et son lecteur que seules peuvent instaurer une
compréhension immédiate et une proximité reférentielle. A la différence du
traducteur d’un texte informatif, le traducteur d’un texte comique doi privilégier la

fidélité au lecteur, au détriment méme de la fidélité a auteur.”’

En efecto, el publico de Poggio era distinto al de Tardif. Este dedic la obra al
rey Charles viii: debia de esperar, por tanto, que fuese leida y comentada por el
circulo del monarca, es decir, por las clases nobles y aristocraticas. Cabe
considerar, ademas, que el espiritu de las facecias poggianas debia de ser
distinto al de un Bugiale francés, por lo que Tardif podia entender que no
habia lugar para una traduccion fidedigna del original.

Otra razoén podria encontrarse en el hecho de que la libertad extrema de
la que gozaban los humanistas italianos no era equiparable a la de los
escritores franceses, que dependian en mayor grado de sus mecenas,
protectores y destinatarios. En definitiva, la version de Tardif debia de ir
dirgida a una cultura literaria muy distinta de la de Poggio, menos receptiva, al

entender del traductor, con el tono irreverente y polémico del texto original y

% Dicha independencia es patente desde el prologo francés donde el autor no renuncia al ornatus

como hizo Poggio quien, en cambio, adopté el lenguaje de la conversacion y desestimé utilizar el
estilo alto.
Tardif, Les Facecies de Poge, 13. Cito por la edicion de Frédéric Duval y Hériché Pradeau.

69

58



con sus criticas a la sociedad, aspectos que en la versiéon francesa quedan
significativamente atenuados y disimulados. No debe desestimarse tampoco
que el mismo Tardif se negara a realizar una traduccién ad litteram de las
facecias por estimar que la obra era demasiado vulgar y obscena y considerar
excesivas las infamias y vilezas que contenia, juicios que, cabe recordar, ya
habfan comportado que se prohibiera la obra, a pesar de que las facecias
obscenas fueran minoria en ella. ” Es plausible pensar que Tardif introdujera
cambios para evitar eventuales criticas a la inmoralidad de la obra y de su

traductot.

El prologo de Tardif se revela interesante, puesto que en éste el
proposito de las dos obras, no propiamente idénticas, converge: después de la
dedicatoria a Charles vi, Tardif declara el objetivo de esta traduccion, a saber,
dar a conocer este texto a las personas cuyo dominio del latin es escaso.
Ademas, desde dicha lectura, Tardif conffa en que su publico pueda sacar
provecho y divertimiento.

En lo referente a la postfatio, en cambio, podemos notar un desajuste si
comparamos bien las dos versiones. La conclusiéon poggiana se convierte
extrafia y erréneamente en una especie de facecia, la cxv- la dltima en Tardif-,
el cual la enumera como si lo fuese. Empero el contenido no es el tipico de
una facecia; se trata mas bien de un epilogo y se corresponde, a grandes
rasgos, al de las Confabulationes. En él, de hecho, se destaca sobre todo el
aspecto ludico de la obra, en fin, la funcién del divertimiento implicita en

estos donaires, sin olvidar por supuesto la importancia ética de las criticas

0 Sin embargo, como afirma Lionello Sozzi (1966: 485-486), Tardif no elimina estos elementos,

sino que mas bien insiste, aunque de manera distinta, en ellos. Un caso representativo es el de la
primera facecia: en ésta Tardif subraya y se detiene mucho mas que Poggio en la “libertad y
generosidad” de la mujer, resaltando asi ciertas tematicas como la lujuria, que para Poggio
quedaban implicitas. Otros ejemplos interesantes se encuentran en el estudio citado.

59



burlescas.

Ahora bien, el traductor de Poggio adapta el texto a su publico para
lograr el éxito y evitar las malas criticas y lo hace insertando personajes
ausentes en el original latino como nobles, principes y gentilhombres. Les
atribuye un lenguaje digno de la posicién social que ocupan, relega a la
servidumbre las formas de hablar mas vulgares y escatologicas y cuando topa
con el lenguaje desacralizador de Poggio, lo ablanda.

Era al tratar la materia divina donde, probablemente, Tardif sabia que
debia de tener mas cuidado. De todas formas, sale del paso mediante la
frecuentemente empleada estratagema del “diz Poge’; se sustrae, pues, a la
responsabilidad por las inmoralidades presentes en el texto aunque éstas, por
supuesto, no desaparezcan completamente.

Entre los cambios mas evidentes esta la dilataciéon de los chistes
poggianos. Tardif los narrativiza, les procura detalles geograficos y, por lo
general, teatraliza lo que en origen consiste en un esbozo sagaz. Las
situaciones descritas por Poggio son breves, zz medias res y se centran en dar
una pincelada punzante, mas que recrearse en los detalles. Tardif extiende la
narracion hasta llegar a fabricar pequefios relatos llenos de discursos directos
con un zucipit y un explicit, casos que en el texto de Poggio son minoritarios.

Para entender mejor la forma en que Tardif disfraza y reinventa el texto
poggiano es necesario comentar algunos ejemplos. Nos limitaremos a
examinar las confabulationes mas atrevidas, porque de su reelaboracion puede
deducirse el modus operandi que el escritor francés utiliza en toda la obra.

En la v facecia, Poggio nos relata el caso de un marido estipido que
crefa que su mujer tenfa dos vaginas. La relacién del mismo suceso, en Tardif,
es bastante mas larga y detallada que en Poggio. El autor francés atribuye un

lugar mas definido al acontecimiento, situandolo en Roma; asimismo, da

60



nombre a algunos personajes que en Poggio eran andénimos: es el caso del
cura, que ahora se llama Jehan. Tardif suaviza el lenguaje: en lugar de cunnus
utiliza la expresion secrerz de nature. La facecia que subrayaba ya de por si la
astucia de la mujer termina con una moraleja explicativa que resta
protagonismo al sa/ poggiano: “en ceste facecie est donné a entendre que jamais homme
1'est bien assotté que par femme et qu’il n’est rien que on ne puisse persuader a nung sof”.”
En el micro-cuento cxxxii, Poggio nos contaba el suefio de Francisco
Filelfo, hombre extremadamente celoso de su mujer. Durante la noche, el
diablo, escuchando sus peticiones y angustias, le regala un anillo con poderes
magicos para protegerse contra los engafos de las mujeres. Llevando dicho
anillo, no tendra que preocuparse por la infidelidad de su mujer: en efecto,
Filelfo se despierta con el dedo en la vagina de su esposa y encuentra asi el
remedio para sus celos.
Tardif extiende el relato con numerosos detalles y lo dota de una mayor
exhaustividad; elimina otra vez el término cunnus, sustituyéndolo por feu secret y
afiade la moraleja explicativa con la que, muy a menudo, concluye sus facecias,

estropeando -en cierta medida- el brio del escritor toscano y su pointe final:

En ceste facecie est repouvé ung tresgrant vice qui peult advenir, aussi bien a homme
que a femme, c’est jalousie qui procede d’un folle melencollie, soit a droit ou a tort,
car si C’est a droit que '’homme soit jaloux de sa femme, pour neant s’en tempestera
il, car si elle ne le veut, il ne la s¢auroit garder de faire sa voulenté ne elle aussi luy. Sy
C’est a tort, c’est encore plus mal fait et peult estre ce cause d’ung grant mal, et si est

jugement contre la bonté de Dieu de presumer 'ung sur 'autre vice qui n’est pas vray

" Tardif, Les Facecies de Poge, 97.

61



ne certain.’”

En la facecia cixx, a la que ya me he referido, se cuenta la historia de un
cura que, para gozar de una doncella virgen llena de miedo al dolor de la
relacién sexual, interpone una tabla de madera con un agujero hecho
artesanalmente entre su miembro y la naturaleza de ella.

Tardif, a la hora de relatar la historieta, actia como siempre: amplifica
los detalles, libera el lenguaje de términos demasiados crudos o vulgares (aqui,
en concreto, el priapo se vuelve instrumeni), extiende y amplifica la moraleja
final- esta vez presente, aunque sélo en germen, también en Poggio-. El autor
toscano, en efecto, terminaba diciendo: “Si caeteris tanto sua vitia constarent,
plures fierent continentiores”, mientras que Tardif la desarrolla y escribe: “En
ceste facecie est monstré I'incontinence d’ung religieux qui n’a point de crainte
de defflorer une vierge, et aussi il en fut pugny et ne permist pas Dieu de la
chose sortist effect ainsi que la faulce et mauvaise voulenté du moyne le

1422 73

desiroit”.

Las irreverencias hacia Dios se eliminan o se allanan, esto es lo que

72 Tardif, Les Facecies de Poge, 189. Ahora bien, Tardif no siempte es capaz de inventar o extrapolar

una moraleja, puesto que determinados argumentos no se prestan a ella. En dichos casos, lo
manifiesta claramente. Por ejemplo, en la facecia xxxiv (correspondiente a la xrvit de Poggio),
donde se habla de la mayor disposicién de la mujer a la relacién sexual, Tardif termina diciendo
lo siguiente:

En ceste joyeuse responge il n’y a point de sens moral, mais il est a noter en ce que il mect
par la responce de la femme que les femmes sont tousjours disposees de ’homme recepvoir,
il s’entend de celles qui ont voulonté de ce faire; et si «tousjours» n’est pas a dire a toute
heure, car a tel heure les pourroyt on requerir que la cheminee seroyt abatue, mais
«tousjoursy est a entendre qu’elles sont plus souvent disposees que les hommes.

De alguna manera, pues, termina adaptando el chiste a un registro menos vulgar que el original.
Admite, sin embargo, la falta de moralidad.
Lo mismo ocurre en la rxxxi (cL poggiana), donde se relata el caso de un hombre que no
consigui6 dar placer a su mujer durante la primera noche de bodas y que se hizo ayudar por un
amigo para ‘forar’ a su mujer. Tardif termina la facecia subrayando la falta de moralidad. Esta
misma postura se repite en una veintena de facecias.

7 Tardif, Les Facecies de Poge, 208.

62



acaece en la facecia 1v, en la que Poggio nos cuenta la aventura de un judio
convencido de hacerse cristiano, al recibir la promesa de que si daba toda su
riqueza a los pobres, obtendria el céntuplo de lo que habia ofrecido. Al
principio, todos le alababan y le invitaban a los agapes en sus casas, pero luego
la gente empez6 a cansarse. De repente, el hombre enferma y es hospitalizado
para curarse de una hemorragia intestinal. Un dfa baja de la cama y va hacia un
prado para hacer de vientre, allf encuentra muchas piedras preciosas envueltas
en un pafo. Y cuando la gente empieza a decitle que Dios, al fin y al cabo, ha
cumplido con su palabra, él contesta: “Reddidit sed tamen prius ut usque ad
interitum cacarem sanguinem permisit”.”* Esta dura y punzante respuesta cede
el lugar a otra un poco mas suave en la version francesa, donde se lee: “[...] et

luy avoit laissé endurer tan de mal que a peu qu’il n’en estoit mort”.”

Como apuntaba al principio, la omision de muchas facecias en la
version francesa pudo depender bien de una eleccion antolégica de Tardif,
bien de los ejemplares de los que se sirvio.”Las facecias mas atrevidas y que
hubiera podido quitar por constricciones de tipo moral o social estan
presentes, lo cual induce a pensar que la presencia o ausencia de facecias
depende de las fuentes que Tardif manejo.

Por lo que respecta a la naturaleza de las omitidas, cabe decir que las
confabulationes ausentes en Tardif se pueden agrupar en tres clases: las relativas
al sexo- mas o menos obscenas y groseras-, las pertenecientes a la religiéon y a
sus representantes y las restantes, de argumento variado, vasto recipiente que
recoge distintos sucesos como prodigios, anécdotas o burlas mordaces. En

definitiva, se clasifican bajo los mismos marbetes de las presentes en la

™ Bracciolini, Facezie, 12.

7 Tardif, Les Facecies de Poge, 96.
" Recordemos que, como se ha sefialado, los manuscritos y ediciones de la obra fueron
UMErosos.

63



adaptacion francesa. Queda practicamente demostrado, pues, que no fueron
razones de orden moral las que impidieron a Tardif traducir ciertas facecias.
El autor, ademas, en dos ocasiones ensalza su exhaustividad, confirmando, de

alguna manera, lo dicho. En el znepit de la facecia it declara:

La facecie ensuivante que met Poge aucuns ont attribué a Ysopet et avecques la
translation des fables de Ysopet 'ont mise, mais nonobstant ne I'ay je pas laissé a
mettre et rediger en ceste presente translation, affin que nulle fanlte n’y soit veue ne
aussi congneue, car elle est reallement de ce livre et Iescripvit Poge ainsi qu’il
apparoist, car elle est en prose latine et Ysopet besongnoit en mettre. Par quoy la
difference monstre que, qui lait mise avecques les fables de Ysopet, il I'a icy

empruntee.”’

Esta lectura es sintomatica del interés suscitado por la obra de Poggio, que
estimulaba la indagacion filolégica y comparatista de traductores como Tardif
y que no dejaba de sobrevivir a pesar de los distintos sesgos y matices de las

versiones que transmitfan la obra.

77

Tardif, Les Facecies de Poge, 164. La cursiva es mia.

64



PIETRO ARETINO Y LOS SONETOS LUJURIOSOS

65



I. Breve petfil del autor

Antes de detenernos en el analisis de los Sonetos lujuriosos, objeto
principal de esta segunda parte del trabajo de investigacién, conviene
presentar al autor de la obra, ya que adentrarse en su vida y conocer su perfil

humano significa también entender la génesis y la razon de ser de su texto.

Nacido en Arezzo en 1492, tuvo una vida desenfrenada, llena de
altibajos y no siempre favorecida por la fortuna. En medio de alianzas y
pactos regidos por el concepto (puesto en practica) del do ## des, transcurrid su
vida con el carifio y el aprecio de amigos, mecenas o protectores de la
envergadura de Francisco 1, Carlos v, los Médicis, Sansovino, Tintoretto,
Tiziano, Rafael y numerosos papas, pero también entre el veneno y la envidia
de sus detractores o enemigos acumulados gracias a su punzante lengua que
siempre, sin censura alguna y sin miedo a nada o nadie, decfa todo lo que
pensaba. “Censor del mundo y profeta de la verdad”, asi se definfa y por ello
pudo ser -y fue- un propagandista excepcional, sumamente importante para
reyes y papas.

De origen humilde, nunca se contenté con formar parte de la
servidumbre de familias importantes como la de Agostino Chigi; Aretino
ambicionaba la libertad. Para él, ser un cortesano significaba ser un siervo de
los poderosos y su proposito no era servirlos, sino llegar a ser uno de ellos.
No obstante, su amistad con los Chigi le procuré numerosas ventajas, como la
de entrar a formar parte del circulo romano de Leén x y de los Médicis.
Durante mucho tiempo fue el protegido de Julio de Médicis y pudo entrar en
contacto con la vida intelectual de Roma. Tras la muerte de Ledn x accedio al
pontificado Adriano vi, un papa austero y completamente distinto a su

antecesor. El escritor se vio, entonces, obligado a huir para protegerse de

66



posibles ataques contra su persona, puesto que habfa colmado de injurias al
conclave y al recién nombrado pontifice. Conseguira volver sélo en 1523
cuando Julio de Médicis ocupe la silla papal, con el nombre de Clemente vii y
se convierta, durante afios, en su protector. Aretino debié de pensar que todo
le serfa licito, pero no fue asi y algo pasé con los Sonetos lujuriosos, como
veremos mas adelante. Ahora baste con decir que tuvo que alejarse de Roma,
ya que el papa aquella vez no pudo defenderlo, en esa ocasiéon pues el
conflicto se habfa hecho demasiado explicito y habfa adquirido grandes
dimensiones. Tras una estancia en Mantua recorrié otras zonas de Italia y en
1527 lleg6 a Venecia, donde residié hasta su muerte, fascinado por la ciudad.
Alli lleg6 a ser uno de los personajes mas importantes, temidos por
emperadores y reyes, que le pagaban, a veces, por su silencio. De delator y
enemigo de la corrupcion, termind por convertirse en prototipo de ella.
Venecia era el lugar mas idéneo para su espiritu libre: alli se podia
escribir sobre cualquier argumento. Roma y sus leyes, en efecto, no tenian
demasiado poder en la ciudad de la laguna. Venecia gozaba de una libertad de
la que carecia el resto de la peninsula y era, con diferencia, la tierra que mas se
acercaba al animo del autor, que la celebré en una carta de 1530 dirigida a

Andrea Gritti, dux de Venecia:

[-..] la credenza che sempre dedi al grido di si fatta terra e a la fama di si degno doge
ha gustati i frutti del suo giusto sperare. Tal che debbo celebrar lei e reverir voi: lei
per avermi accettato; voi per avermi diffeso da I’altrui persecuzioni, riducendomi in
grazia di Clemente]...] io che ne la liberta di cotanto Stato ho fornito d’imparare a
esser libero, refuto la corte in eterno, e qui faccio perpetuo tabernacolo a gli anni che
mi avanzano; perché qui non ha luogo il tradimento, qui il favore non puo far torto
al dritto, qui non regna la crudelta delle meretrici, qui non comanda l'insolenza de gli

effeminati, qui non si ruba, qui non si sforza e qui non si ammazza[...] O patria

67



universale! O liberta comune! O albergo de le genti disperse! Quanti sarebbero i guai
d’Italia maggiori se la tua bonta fusse minore! Qui ¢ il rifugio de le sue nazioni, qui ¢
la sicurta de le sue ricchezze, qui si salvano i suoi onori; ella 'abbraccia s’altri la

schifa, ella la regge s’altri 'abbatte; ella la pasce s’altri 'affama; ella la riceve s’altri la

caccia[...].”

Adorado y temido fue también odiado. Numerosos fueron sus
enemigos a quienes el flage/lum principum hirié con palabras y escritos y que,
luego, intentaron vengarse de sus verdades incomodas.

Aretino es, pues, un personaje sui generis, que se granjeé su fortuna con su
hiriente inteligencia. Su caracter singular salta a la vista en el célebre epitatio-
que ha pasado a la historia por su mordacidad- que el obispo Paolo Giovio
escribi6 tras haber recibido la falsa noticia de su muerte por apufialamiento. El
episodio de las cinco pufialadas, de sobra conocido, une y representa los odios,
las iras y los rencores que una figura tan comprometedora y molesta como
Aretino fue capaz de suscitar en muchas personas, entre las cuales hubo quien
intent6 quitarlo de en medio para acallar definitivamente su mordacidad.
Achille della Volta fue el sicario enviado en 1525, probablemente por Giberti,
el datario papal, extremadamente preocupado por la ambicion del poeta y por
su lengua, que ya en la Cortesana (y también en precedentes libelos y pasquines)
habia puesto en tela de juicio la incorruptibilidad de la Iglesia, desenfocando la
imagen casta y limpia que ésta queria transmitir. Cuando Aretino pidi6 justicia,
el Papa no pudo hacer nada: no habia pruebas seguras sobre los mandatarios,
o por lo menos asi se justific. La decepcién que Aretino sintié fue

inmortalizada en un soneto que reza as:

8 Aretino (1960:29-30). Cito por la edicion de Francesco Flora.

68



Sett’anni traditor ho uia gettati
Con Leon Quattro, e tre con ser Clemente
e son fatto nemico della gente

piu per li lor che per li miei peccati

et non ho pur d’intrata due ducati [...].”
La afrenta padecida se transforma en un ataque verbal hacia la institucion de
la Iglesia, y mas concretamente, hacia dos papas. No era la primera vez que
ocurria: durante su adolescencia escribié un soneto sobre la venta de
indulgencias por parte de Le6n x, y se expuso asi en primera persona contra
las injusticias y contra cierto tipo de poder; el suceso, evidentemente, no pasé
inadvertido. Afios después sus enemigos se habifan multiplicado y, como
anticipaba, con la falsa nueva de su muerte hubo quien le dedicé una divertida
y acre inscripcion funebre donde se lefa: “Qui giace I’ Aretin, poeta tosco, di
tutti disse mal fuorché di Cristo, scusandosi col dir: non lo conosco”.*

Es evidente que su mordacidad fue percibida ante todo como
envenenadora de lo sagrado y, en efecto, ni las cosas o principios
normalmente tenidos por inviolables huyeron de su pluma y de su boca.

También Anton Francesco Doni expresé su desdén a lo largo de su obra y, en

la Oratione funerale de 1557, por ejemplo, asi se expresaba:

Ecco che io serro il dir mio, et per quanto s'aspetta all'autorita, et per quanto posso
comandare in virtu di Dio, sepelisco I'anima nel fuoco, et suplico che le carni si
dieno con tutti i libti suoi heretici, disonesti, et maledetti al fuoco, et le ceneri come ¢
debito a gloria del Cielo, della Natura sacrificio e delle leggi honore, di poi si

sparghino all'Aria et al vento, havendo sempre in memoria che costui non ¢ stato

? Se trata del soneto xxii recogido en Romei (1987: 117).

[Aqui yace el Aretino, poeta toscano, de todos habl6é mal a excepciéon de Cristo, excusandose y
diciendo: “no le conozco”]. La traduccion es mia. A estos versos necrolégicos Pietro Aretino
contesté con extrema perve y espiritu: “Aqui yace el Giovio, celebérrimo historiador, de todos
habl6é mal, menos del burro, excusandose y diciendo: ‘¢l es mi préjimo’.

80

69



ammazzato come era dovere mille volte per 1 suoi misfatti, solamente per aspettare i
libri in suo vergogna scritti, i quali sono stati cagione che gli habbia veduto torsi la
prebenda da Milano, da Fiorenza, et da Pesaro, et da Roma condannarsi con l'opere
composte per heretico, tanto che questi pesi intollerabili posatisigli I'un su l'altro sul
cuore, come sempre insino alla morte esclamando si ¢ doluto, I'hanno finito et «.» in
quel disonesto atto, sporco et vituperoso della Lussuria maledetta come il mondo ha

amaestrato.|...]"

El escandalo que sus obras generaron queda testimoniado también por

Fernan Xuarez, que en la traduccion de 1547 del Cologuio de las damas escribio:

Si por ventura alguno mas curioso de lo que conviene murmurando acusasse al
traductor deste colloquio diziendo no averlo romancado al pie de la letra de como estd en
toscano, quitando en algunos cabos partes y en otros renglones, & ansi mesmo mudando
nombres & alguna sentencia, y en algun otro lugar diziendo lo mesmo que el auctor,
aunque por otros modos, a esto respondo que en los diversos lugares deste colloquio hallé
muchos vocablos que con la libertad que ay en el hablar y en el escrevir donde él se
imprimi6 se sufren que en nuestra Espafia no se permitirfan en ninguna impression por la
deshonestidad dellos. De cuya causa en su lugar acordé de poner otros mas honestos,
procurando en todo no desviarme de la sentencia, aunque por diferentes vocablos, excepto
en algunas partes donde toalmente convino huir della por ser de poco fruto y de mucho

escandalo y murmuracion.®

Sin duda alguna Pietro Aretino no deja indiferente. Hay incluso criticos
contemporaneos que siguen definiéndole como un impostor y que
infravaloran su obra. Settembrini la califica como carente de saber y de arte v,
en cambio, repleto de lascivia. De Sanctis expresa su hastio de forma atin mas

vehemente:

8" Doni, Contra Aretinum, 76. Cito por la edicién de Paolo Procaccioli.

Aretino, Coloquio de las damas, [15 1]. Este fragmento se corresponde a lo que el Xuarez nombra
“Advertencia del Traductor” y ha sido consultado en linea en el sitio del Proyecto Boscin
<http:/ /www.ub.edu/boscan>

82

70



Gast6 durante su vida mas de un millén de francos. Le fueron regalados incluso por
el corsario Barbarroja y por el sultan Soliman [...] Muri6 [...] y de tanto nombre no

queda nada. Poco después fueron olvidadas sus obras, su memoria es infame: un

hombre bien educado no pronunciatia su nombre ante una mujer.*’

Las criticas hacia su obra y su persona fueron muchas, pero sin duda
este autor fue capaz de dejar su huella, ya que de ninguna manera se dejé de
hablar de ¢l. Su obra y su “personaje” siguen aun vivos 500 anos después de

Su muerte.

% De Sanctis (1966:624).

71



II. Génesis y descripcion del texto

Los Modos o Sonetos Iujuriosos han sido descuidados, cuando no
marginados, por la critica literaria, que generalmente ha preferido adentrarse y
analizar obras como la Cortesana, las Dudas amorosas o los Ragonamientos, y ha
concedido escasa atencion a estos dialogos erético-pornograficos.

En este apartado nos ocuparemos de trazar una especie de status
quaestionis sobre esta especifica materia “obscena” persiguiendo especialmente
el origen y las circunstancias que rodean la creaciéon de estos sonetos. Para
esto conviene destacar, antes que nada, una importante carta que Aretino
escribi6 al cirujano y amigo Battista Zatti. Dada su relevancia, conviene citarla

por extenso:

Da poi ch’io ottenni da papa Clemente la liberta di Marcantonio Bolognese, il quale
era in prigione per aver intagliato in rame i Sedic: Modi, ecc., mi venne volonta di
veder le figure, cagione che le querele gibertine esclamavano che il buon vertuoso si
crocifiggesse; e vistele fui tocco da lo spirto che mosse Giulio Romano a disegnatle.
E perché i poeti e gli scultori antichi e moderni sogliono scrivere e scolpire alcuna
volta per trastullo de I'ingegno cose lascive, come nel Palazzo Chisio fa fede il satiro
di marmo che tenta di violare un fanciullo, ci sciorinai sopra 1 sonetti che si veggono
a 1 piedi [delle figure]. La cui lussuriosa memoria vi intitolo con pace de gli ipocriti,
disparandomi del giudicio ladro e de la consetudine porca che proibisce a gli occhi
quel che piu gli diletta. Che male ¢ il veder montare un uomo addosso a una donna?
Adunque le bestie debbono esser piu libere di noi? A me parebbe che il cotale datoci
da la natura per conservazion di se stessa, si dovesse portar al collo come pendente e
ne la beretta per medaglia, per cio che egli ¢ la vena che scaturisce i fiumi de le genti
e 'ambrosia che beve il mondo ne i di solenni. Egli ha fatto voi che sete de 1 primi
chirurgici che vivano. Ha creato me che son meglio che il pane. Ha prodotti i Bembi,

1 Molzi, 1 Fortuni, 1 Varchi, gli Ugolin Martelli, i Lorenzi Lenzi, i Dolci, i fra Bastiani,

72



Esta misiva es importante ya que testimonia la presencia de un conjunto de
xilograffas y sonetos que se unen y se encuentran en un Mmomento
significativo, esto es, en vida de Aretino; la epistola confirma, ademas, el
numero de las imagenes, motivo de sucesivas discusiones académicas. La
existencia de la agrupaciéon de las ilustraciones y de los sonetos vuelve a

atestiguarse en una carta que Pietro Aretino escribe a Cesare Fregoso, en

1 Sansovini, 1 Tiziani, i Michelagnoli; dopo loro, i papi, gli imperadori e i re; ha
generati i bei putti, le bellissime donne con santa santorum: onde se gli doverebbe
ordinar ferie e sacrar vigilie e feste, e non rinchiuderlo in un poco di panno o di seta.
Le mani starien bene ascose, perché esse giuocano i danari, giurano il falso, prestano
a usura, fanno le fica, stracciano, tirano, danno de le pugna, feriscano e ammazzano.
Che vi par dela bocca, che bestemmia, sputa nel viso, divora, imbriaca e rece? In
somma 1 legisti si potrebbero fare onore ne I'aggiungere una chiosa per suo conto a i
libracci loro; e credo che lo faranno. Intanto considerate s’io ho ritratto al naturale

co i versi l'attitudini de i giostranti.**

1527, para agradecerle unos regalos:

Il presente de la berretta, de 1 puntali, e de la medaglia, che mi ha fatto quella, ¢
venuto piu a tempo che non viene un canestro di frutti, quando chi desina, nel fin de
le vivande, gia gli chiedeva con la fantasia de lo appetito. Io voleva donarne una
fornita come la vostra, e volendo mandar per essa, ecco un servidor suo che me la
pone inanzi. Onde io ne ho fatta festa, e per la sua belleza, e perché io la desiderava
V.S. Illustrisima (a la cui grazia mi raccomando) il libro de i Sonetti e de le figure
lussuriose, che io per contracambio le mando. Di Vinezia il 1x di Novembre

MDXXVIL®

84

85

Aretino, Lettere, 399-400. Cito por la edicién de Francesco Flora. Con esta carta, manifiesto de la
libertad creativa del artista, Aretino celebra y justifica su escrito tachando la hipocresia del
mundo, ejemplificando, pues, las contradicciones de su época. El autor sabe perfectamente que
el material erético es funcional al relajamiento y al ocio, pero a la vez cita y menciona a unos

autores emblematicos, procurando elevar asi el género.
Aretino, Lettere, 20.

73



Gracias a estos preciosos documentos podemos deducir en qué periodo
fueron compuestos los sonetos: entre 1524-1525 y 1527. La epistola es
también muy importante porque atestigua el envio de un ejemplar original de
la obra, autorizado por el escritor. Otro dato relevante, aunque no constituya
una prueba en el sentido estricto del término, es la tristisima misiva que Juan
de Médicis envia al autor el 3 de agosto de 1524 y que podria aludir al desdén

provocado por los sonetos:

Pietro Aretino: ti prego che a la ricevuta di questa ti parti d’Arezzo, venendo a starmi
appresso: il che desidero cordialmente; ancora che nol dovessi fare, per dispregio del
tuo averti lasciato in modo metter suso da fra Nicolo e da Vasone, che nel perderte
Gian Matteo, anco il papa hai perduto. Tal che tu, che sapresti dar legge al mondo, ti
hai rovinato non senza mio dannol...]. Or io ti aspetto; che certo ¢ che per bonta, e
non per altra causa, sei uscito de i termini: e ti vo dar questa laude, che tutti

potrebbero far tristizie a le volte, e ma tu mai non gia.*

Mas alla de estas cuestiones y de las posibles fechas de redaccion hay
algo cierto y seguro: no conservamos el original, no queda, en efecto, ni el
autografo ni el apografo que, presumiblemente, fueron destruidos, o bien
conservados celosamente por alguien. Sélo tenemos una copia del siglo xvi,
conocida como el ejemplar Toscanini, probable edicion principe. Walter
Toscanini lo encontré en 1928 y este hallazgo es extraordinariamente
importante ya que nos ofrece la unica copia del Quinientos. Se trata,
probablemente, de una ediciéon falsificada, muy comprometida y con muchos
errores ortograficos, que, ademas de contener los Modos y catorce xilografias,
reune otras obras no aretinescas de tematica similar, como el Trentuno della

Zaffetta y La puttana errante de Lorenzo Venier, I/ Manganello, anénimo, y una

% Tarivaille (1980:59).

74



parodia judicial titulada Processus contra ser Catinm Vineulum. El compendio
carece de frontispicio y, por lo tanto, no puede datarse ni establecerse el lugar
de impresion. Sin embargo, ha pasado a la historia como la ediciéon de 1527 y
fue probablemente impresa en Venecia, patria de la libertad y de la tolerancia,
como hemos mencionado, pero, ademas, desvinculada del dominio papal y
especializada en xilografias e impresiones eroticas.
El ejemplar, relativo a la parte de los sonetos, se estructura asi:

AI manca
A2r  (figura)/Fottiamci animalsic|] mia, fottiamci presto/
A2v  (figura)/ M’ettimi [sic] uu[sic] dito iv[sic] cul caro secchione/

A3t (figura)/ Questo cazzo voglio io, non un tesoro/
A3v  (figura)/ Quest’e pur un bel cazzo, e lungho e grosso/
A4 manca

Bir  (figura)/ O’1 metterete voi? di tel [sic] di gratia,/

B (figura)/ E saria pur una coglioneria/

B2r  (figura)/ Tu m’hai il aczzo in la potta, €l cul mi vedi,/
B2v  (figura)/10’l voglio in cul tu mi perdonerai,/
B3r  (figura)/ Apri le coscie accio ch’io veggia bene/
B3v  (figura)/ M’arte [sic] malatestissimo poltrone/
B4r  (figura)/ Dammi la lingua, e apponta i piedi al muro,/
B4v  (figura)/ Non tirar futtutelo di Cupido/
Cir  (figura)/ M’iri [sic] ciascuno a cui chiamando duole/
Cwv (figura)/ Tu pur a2 gambe in collo in cul me I’hai/
C2r  Vedute avete le reliquie tutte/.../ Questi vostri sonetti fatti a cazzi/
C2v  bianca
Al faltar la primera hoja tampoco es posible conocer el titulo exacto

que Aretino o los otros autores de la coleccion (o sus editores) habian querido

75



dar a los sonetos. Al no disponer de esta informacién serfa, tal vez, mas
sensato hablar de la obra como de los Sedici modi, ya que en la misiva dirigida a
Zatti Aretino asi nombra a las figuras.

Las ediciones criticas sucesivas se han basado en esta edicion, que
consta de 16 sonetos y de 14 grabados o, mejor dicho, de 14 sonetos con
ilustraciones y de 2 sonetos a modo de epilogo, cuya autoria sigue poniéndose

en duda.

Los hechos que envuelven el escandalo surgido a partir del poemario y
las ilustraciones comienzan con el trabajo de Giulio Romano, discipulo y
colaborador de Rafael, quien habia dibujado una serie de imagenes
declaradamente audaces en las cuales varias parejas copulaban. Marcantonio
Raimondi, posteriormente, decidié hacer 16 incisiones sobre cobre para
comercializarlas y, cuando estos dibujos tropezaron con Giovan Matteo
Giberti (consejero papal), Marco Antonio Raimondi terminé en la carcel.
Aretino hizo de todo para liberarle y lo consiguid, finalmente, gracias al Papa y
a sus aliados.

Estas imagenes dieron pie al escritor toscano para la redaccion de unos
sonetos lujuriosos que generaron la ira de Giberti y la huida del mismo
Aretino.

Los sonetos- que bien comentaban las ilustraciones y que por lo menos
en un principio serfan insertados de forma manuscrita bajo las ilustraciones-

suscitaron el desdén y la vergiienza de muchas personas. ¥’

¥ Las incisiones sobre cobre, acompafiadas por caracteres tipograficos, prevefan dos etapas y dos

espacios distintos: textos e incisiones tenfan que ser impresos separadamente y por lo tanto era
un proceso que, econdémicamente, costaba mucho; con las xilograffas, en cambio, las
composiciones tipograficas y las imagenes podfan ser impresas contemporaneamente. Ademas,
como recuerda Bernasconi, no habian ejemplos de textos acompafiados de ilustraciones sobre
cobre en ese momento.

76



II1. La obra en la tradicion erética: palabras e imagenes

Las fuentes y los arquetipos del corpus erdtico renacentista se
encuentran en la mitologia clasica y en sus leyendas. Es aqui donde podemos
encontrar las fuentes de los dibujos de Giulio Romano, aunque éste despoje
los personajes de la ficcién y funcién mitoldgica, llevando todo a una
dimension real. Los manuales sobre el sexo, en época clasica, solian circular
habitualmente bajo pseudénimos femeninos. Suele afirmarse que Astyanassa
fue la iniciadora del género, si bien Elephantis, poetisa griega del 1 siglo a.C,
fue la mas conocida en el Renacimiento, aunque su texto, con imagenes, no ha
llegado hasta nosotros.*® Probablemente, Giulio Romano a la hora de dibujar
pensé también en las spintriac (0 monedas) erdticas donde se podian ver
parejas que copulaban. Estas monedas solian estar numeradas del 1 al 16,
numero que se repite en los dibujos originales de Giulio Romano.

A la hora de tratar el origen y la tradiciéon del ars amatoria resulta
inexcusable no citar el ars amandi ovidiana. En esa obra, Ovidio aconsejaba a
las mujeres unas cuantas posiciones amorosas. Este texto, como el lector
recordara, fue un escandalo en la Roma augusta. No obstante, a lo largo del
periodo cristiano, fue ensalzada y muy pronto llegd a considerarse como una
obra didascalica y pedagogica (sobre todo en lo referente a los asuntos
sexuales), siendo ampliamente leida en el Renacimiento. Un ejemplo mas
reciente que podria aportarse de esta tradicion, recuperada luego por Aretino,
es el poema titulado Ragionavasi di sodo de Lorenzo de Médicis. En este poema
“escuchamos” a una pareja que habla durante el acto sexual. La mujer se queja
de la postura y del modo elegido por el hombre, probablemente una posicion

sodomita como sugiere el titulo.

8  Marcial y Suetonio hablan de este texto. Véase Talvacchia (1999: 57).

71



También en Aretino encontramos parejas que discuten acerca de la posicion
amorosa, siendo representativo el soneto 1x. Las diferencias entre la narracién
aretiniana y la anterior son evidentes, ya que el lenguaje de Aretino es mucho
mas suelto, libre y agresivo que el usado por Médicis.

Lo que es importante, empero, como recuerda Bette Talvacchia en su estudio,
es que también aqui, y una generacion antes, la voz de la mujer (o a ella
atribuida) se expresa y exterioriza sus deseos. Aretino concede voz en la
literatura erdtica vernacular a la mujer y a los genitales femeninos y sélo con él
se produce la explosién, que no deja ya espacio a la voz narradora sino sélo al
didlogo de dos interlocutores, con palabras que se alejan de los dictamenes
amatorios de Bembo y que crean asi lo que varios estudiosos han definido
como un anti- lenguaje.”

A pesar de que los dibujos de Giulio Romano no presenten el acto de
sodomia, Aretino lo trata, en ocasiones de forma directa, como en el soneto
1, pero también a través de metaforas, usando, concretamente, los adjetivos
“honestos” y “deshonestos”, burlandose o jugando asi con unos fundamentos
teoricos basicos de la Iglesia (establecidos también en los polos opuestos de lo

1

natural-antinatural) y de la moral comun.” Asimismo, cita a algunos

89

Talvacchia (1999:89-90,97-99) Todo ello tendrda mucho éxito ya que, siguiendo el ejemplo de
Aretino, muchos autores escribieron obras en las que bien daban voz a los genitales bien
hablaban de ellos. Un ejemplo podtia aportarse citando le Bijoux indiscret de Diderot, la Cagzaria
de Vignali o la Carajicomedia.

En este soneto la mujer se abandona a las pasiones carnales, al impetu y parece querer renunciar
al dinero que del encuentro amoroso deberia obtener. Las expresiones que remiten a las
sodomia, como apuntaba, son muchas y entre ellas: “en culo joda noche y dia”, “que delante y
detras la aguja cabe”(3, 12-17); Y si no te va el coflo, cambia el sitio: Que quien no es bujarrén,
no es todo un hombre”, “el carajo, en cofio y culo” (2, 7-8-10); “Mas pues queréis todo el carajo
en culo” (7, 9); “ Que atras quiero joderos a menudo”, “Porque entre ojete y raja hay diferencia”,
“Por el cofo y por el culo, qué me importa” (8, 6-7-10); “Yo la quiero en culo, ti perdona”, “La
polla por detras y no delante” (10, 1-8). Cito de la traduccién hecha por Pablo Luis Avila.

En lo referente a las figuras hay tres que podrian representar este acto “contra naturam’ la
tigura 7, 1a 8 y la 10.

El profesor Pablo Luis Avila parafrasea asi el segundo cuarteto del primer soneto: “ En verdad
digo que Adan y Eva habrian satisfecho sus apetitos sexuales su hubieren jodido exclusivamente

contra natura; de ser asi habrian evitado que yo quedara embarazada y que, ademas, tuviera que

90

91

78



personajes biblicos desfigurados de la canénica imagen milenaria y utilizados
aqui con otras finalidades; subvierte, pues, el significado y juega con los
mismos significantes. El anticlericalismo puede apreciarse también en el
soneto X en el que la sodomia se define como “el banquete de prelados”

aunque, pot lo general, esparce su semilla en todo el poemario.”

En cuanto a las ilustraciones cabe decir que, evidentemente, Giulio
Romano no habia sido el primero en dibujar posiciones amorosas.” Hay una
conspicua tradiciéon que se remonta al periodo clasico: pensemos, por ejemplo,
en ciertos temas de las anforas griegas o en los frescos de Pompeya. Las casas
romanas tenfan las paredes pintadas y, muy a menudo, con parejas ocupadas
en asuntos sexuales, sin que esto procurara escandalo. En la antigiiedad se
celebraba el dios Priapo, y cabe recordar que el culto al falo nacié en un
ambito religioso: los genitales simbolizaban la naturaleza creadora y por esto
en la representacion no habia espacio para la malicia. No obstante el falo es
también un simbolo del placer, de ahi su consideracion erética que culminara

con Aretino.

El cronista Aretino se nos presenta como un zoyeury pretende lo mismo
de los lectores, que llegan a serlo a través de él. El lector voyenr se siente
fascinado tanto por los dibujos como por la cronica que le ofrece el autor,
hasta erotizarlo. La imagen del sgyenr se concreta o personifica en la celestina
presente en la figura x1, que de algin modo lo representa: asiste directamente

al acto sexual, tal y como lo hace el puablico. Las imagenes erdticas nos

parir con dolor segin la condena divina”.

Una edicién del siglo xvin tiene un frontispicio con una corona de penes irénicamente dedicada
al clero. Parece que los sonetos se originan con este espiritu y no llegan a abandonarlo nunca.
De la serie original de los dibujos hoy se conservan sélo nueve fragmentos en el British
Museum. Se trata de fragmentos “expurgados” de las partes mas comprometedoras. De hecho,
estos residuos solo ensefian partes anatémicas como cabezas y brazos. Remito al Apéndice.

92

93

79



transforman en voyeurs y nos preparan para la excitacion si alejamos éstas de su
contexto, es decir, si las apartamos de la dimensién del arte. El riesgo esta, de
hecho, en una potencial e inadvertida identificacion con los personajes, lo que
produciria excitaciéon sexual que tanto proscribia la Iglesia. El limite es débil
en casos como ¢éstos, en los que las imagenes tienen el poder de erotizar al
lector, posible y nuevo protagonista de la escena, favoreciendo un juego de
espejos, en el que los desnudos y las posiciones se vuelven familiares, dando
via libre para reflejarse en ellas y para experimentarlas.

En Aretino los 6rganos sexuales toman la palabra, se personifican, y, los
deseos de la mujer, explicitados por palabras vulgares que van mas alla del
decoro, también adquieren protagonismo. El cuerpo se libera de las
constricciones, abandona los moralismos, consiguiendo que asistamos a una
valoracion hedonista del cuerpo mediante la dramatizacion de los deseos
corporales, de las formas amatorias que en este texto, en el epilogo, el autor
mismo, o alguien en su nombre, define como el “tratado de los cofios”.

La imprenta facilité que se comecializara el sexo de forma literaria en
mayor grado y de tal forma que el placer privado se hizo publico. Los
desnudos masculinos y femeninos ahora ya no se relacionaban con el mundo
pagano y con la mitologia y creaban, por tanto, un nuevo erotismo. En la
antigiiedad habia existido una cultura de las imagenes alejada de la mitologia
pero en el Renacimiento y en el periodo de la Reforma y de la Contrarreforma
las reacciones fueron distintas: provocaron un gran escandalo y el papa
Clemente vin en el Indice de Libros Prohibidos intenté regular su difusion sin
éxito alguno.

Los Modos, en suma, constituyen una representacion limite y extrema
del mundo secreto e intimo del sexo hasta lo que algunos definen como

perversion pornografica

80



81



IV. La censura de los Modi

En la época de la Contrarreforma incluso la alusion al deseo amoroso

podia entenderse como un gesto lascivo: mas aun por tanto la explicitacion
tan contudente del sexo. Interesa, pues, examinar las ilustraciones comentadas
por Aretino, y preguntarse mas detenidamente por los sujetos representados y
por los instrumentos de la representacion.
Seguramente, el origen del texto ilustrado reside en que Giulio Romano habia
dibujado estas posturas para un uso privado, pero tal situaciéon se alterd
cuando Raimondi dio los grabados a la prensa, de tal forma que todo esto sale
del dominio privado y se convierte en publico. La publicacién de ciertos
contenidos importuné a muchisimas personas, sin embargo- como recuerda
Giorgio Vasari- pues estos dibujos se hallaron en los lugares mas
inimaginables. De este modo, la fruicién privada entra en el dominio publico y
genera escandalo e iras de varia naturaleza. Ademas, en los Modos ya no se
representan divinidades o héroes mitolégicos, sino seres reales, de carne y
hueso: se trataba, de hecho, de desnudos desvinculados de la esfera mitolégica
y alejados del mundo pagano. ** La mitologia cubtia y ahogaba el pecado que
podia nacer de los ojos, es decir, desde la mirada hacia ciertos sujetos: habia
una tolerancia social mayor hacia la obscenidad representada en dioses.

Resulta practicamente imposible desvelar quiénes fueron los modelos
que posaron para Giulio Romano (suponiendo que se tratara de dibujos del
natural), pero parece interesante remitir a la hipotesis hecha por Lynne
Lawner, la cual, al considerar la época y la situaciéon en la que las mujeres

vivian descarta a monjas y madres. Quedan asi las prostitutas, las cortesanas

** Sucesivamente, Jacopo Caraglio, a la luz de lo ocurtido, volvera a la vieja y més segura férmula

produciendo la serie G/ amori degli dei donde se representaran desnudos, pero en el ambito de lo
licito, es decir, de lo mitolégico quitando, pues, parte de la agresividad sexual presente, en
cambio, en los dibujos de Giulio Romano.

82



de aquel entonces que, mas de una vez, Aretino menciona e identifica.”. Las
cortesanas de cierta instruccion y poder eran importantes para la sociedad.
Establecida la posible identidad de las mujeres, queda ahora por establecer una
hipétesis para los modelos masculinos. Excluidos los villanos y los pobres que
no interesaban a las mujeres susodichas, quedan las personas pertenecientes a
las clases altas, con posibilidades y, por lo tanto, nobles y miembros de la
Iglesia. ”

Otra lectura interesante, hecha por Lynne Lawner, ve en los Modos los
residuos de los tarifarios, especie de guias para la eleccion de los burdeles y de
las cortesanas de la época. En efecto, estos catalogos ofrecfan informaciones
sobre las tarifas, los gustos, las posiciones preferidas y las costumbres
personales de estas mujetes.” Aretino, conocedor de este material, usa la
imaginacion y representa a las parejas en el acto sexual, escribe lo que la
tantasia y la visién de los Modos le dicta, o sea el acto sexual en si, explicitado
en el verso 8 del soneto v cuando escribe: “Finisca in me la mia genealogia”,
es decir, “termine conmigo mi genealogia”. Al fin y al cabo reivindica el acto
sexual alejado de los fines reproductivos, con el unico objetivo de procurar el
goce corporal, es decir, el placer por el placer. Representa asi una de las
realidades de aquel entonces, cuando cortesanas y prelados fornicaban en sus
cerradas y secretas habitaciones en las que el dios Priapo y su correspectivo

femenino lo protagonizaban y lo gozaban todo y aqui no puede pasar

% Es el caso Angela Greca, célebre cortesana romana, o Lorenzina y Ciabattina- citadas en el

soneto xi- o Beatrice de Bonis, amante de Lorenzo de Médicis, recordada en el soneto
siguiente. Estas “honestas” mujeres, frente a las putas picaras, eran importantes en la sociedad
del siglo xvi , ya que no sélo se encargaban de la excitacion de los clientes sino también
discurtfan con éstos de literatura, politica, poesia, etc.

Sobre el tema de la identificaciéon de los protagonistas de los sonetos de Aretino véase Lawner
(1984:27-30). A este proposito en el soneto xu aparece Ercole Rangoni, noble modenese y
caudillo al servicio de los duques de Ferrara, que el escritor, recurriendo a un tépico
renacentista, parangona con Marte, despojado de su fuerza por el amor. En el soneto 1v se
menciona a Rosso, bufén de la corte de papa Leén x.

Lawner (1984: 31). Utilizando este material fueron escritas obras como La tariffa delle puttane di
Vinegia de 1535 o I/ trionfo della lussuria di Maestro Pasquino, por ejemplo.

96

97

83



desapercibida la fuerza del verso que Aretino escribe y que condensa una
ideologia herética.

Con Aretino las mujeres tienen, por fin, el mismo protagonismo que los
hombres: toman la iniciativa, piden cosas, mandan y expresan sus preferencias
sexuales. A lo largo de los sonetos encontramos algunos patlamentos®

pronunciados por mujeres, tales como:

“Mete un dedo en mi culo” (2, 1); “ Y, si no te va el cofio, cambia el sitio /que quien
no es bujarrén, no es todo un hombre” (2, 7-8); “delante y detras la aguja cabe” (3,
17); “Si en mi culo la meto por desgracia?” (7, 4); “Un bragazas setfas /Si en el cofio
me lo haces a la antigua:/Si yo hombre fuera no quertia crica” (8, 15-17);  Si, pero
es mas grato/La polla por detrds, y no delante” (10, 7-8); “Me la meteré un dia en

culo, cierto” (13, 7); “Si no, ¢qué paz habria entre él y el culo?”’(16, 13)

Aretino subvierte el orden social establecido y, escondiéndose tras las
mujeres, lanza dardos hacia sus enemigos y hacia la falsa moral catodlica.
Aretino quiso desvelar lo que con hipocresia se consumaba en las “honestas”
alcobas y no lo revela en latin, lengua que no dominaba, sino en vulgar,
asegurando su difusién; lo que, en unos casos, significaba la divulgacion de la
vergiienza y de la corrupcién ajena, y alli donde no llegaba la palabra, las
imagenes se expresaban mediante un tipo de lenguaje universalmente

compartido y reconocido.

% Se reproduce aqui la traduccién castellana de Pablo Luis Avila.

84



IV.1. Criticas moralistas y recepcion

Muchas fueron las criticas que “mancharon” el texto desde el principio
y que nos anticipan la manera en la que el texto fue acogido.

Giorgio Vasari, por ejemplo, escribia en 1550:

Fece dopo queste cose Giulio Romano in venti fogli intagliare da Marcantonio, in
quanti diversi modi, attitudini e positure giacciono i disonesti uomini con le donne, e
che fu peggio, a ciascun modo fece messer Pietro Aretino un disonestissimo sonetto,
in tanto che io non so qual fusse piu, o brutto lo spettacolo de i disegni di Giulio
all’occhio, o le parole dell” Aretino agl’orecchi: la quale opera fu da Papa Clemente
molto biasimata. E se quando ella fu publicata Giulio non fusse gia partito per
Mantoa, ne sarebbe stato dallo sdegno del papa aspramente castigato. E poi che ne
furono trovati di questi disegni in luoghi dove meno si sarebbe pensato, furono non
solamente proibiti, ma preso Marcantonio e messo in prigione. E n’arebbe avuto il
malanno, se il cardinale de” Medici e Baccio Bandinelli, che in Roma serviva il papa,
non I'avessono scampato. E nel vero non si doverebbono i doni di Dio adoperare,

come molte volte si fa, in vituperio del mondo et in cose abominevoli del tutto.”

La relevancia de la informacién contenida en estas lineas radica, en efecto, en
el hecho de que proporciona algunos de los pocos indicios que tenemos sobre
la recepcién de la obra y sobre coémo estas imagenes y sonetos fueron

percibidos en el siglo xv1.

? Vasati, 17ite, 846. Cito por la edicion Newton. Giorgio Vasari habla de veinte hojas lo cual, segin

la mayoria de los criticos, no se corresponderia con los sonetos aretinescos. Todo esto ha hecho
pensar que el estudioso se equivocd, puesto que los sonetos que suelen ser considerados
aretinescos son 16, asi como las figuras correspondientes. Algin dibujo podria haberse perdido
o reproponer- bajo otra perspectiva- una misma escena y por esto sucesivamente eliminado en la
edicién para la prensa donde a cada soneto corresponde sélo una imagen. La cuestién de los
sonetos apocrifos hubiese podido dar la luz a ediciones con mas de 16 figuras. En efecto, visto
que los sonetos se difundieron abundantemente via clandestina y, por tanto, exentos de control,
era muy facil afladir elementos de esta naturaleza vendiéndolos por aretinescos y es posible que
Vasari haya hojeado una de estas ediciones o la de Venecia de 1556 que contaba 20 sonetos.

85



Giorgio Vasari alude a veinte incisiones pero en realidad Aretino, en sus cartas,
se refiere a dieciséis. Posiblemente, el estudioso hoje6 una edicion que recogia
este nimero o simplemente habl6 de veinte ilustraciones porque las estampas
eroticas solian ser agrupadas bajo esta cifra. Esta fue una tendencia
concerniente no sélo a los dibujos sino también a los sonetos, incluso hay
ediciones que contienen hasta 31. La recopilaciéon de los sonetos dio lugar a
ampliaciones y, de hecho, fueron anadidos otros textos no pertenecientes a
Aretino, pero vendidos como si los fuesen, por varias razones.

El renombrado bidgrafo no se detiene mucho en describir lo que ocurrio,
prefiere realizar una critica moral basada en la dicotomia entre lo honesto y lo
deshonesto. Por otro lado, no dice, como muchos han transmitido, que Giulio
Romano se hubiera tenido que marchar a Mantua para evitar la prision. Es
mas-como afirma Bette Talvacchia en su importante estudio- no fue
penalizado porque los dibujos en si no eran peligrosos, aunque llegaron a setlo
con la imprenta y, por consiguiente, con su multiplicacion y difusiéon. """En
todo caso, es verosimil que, durante mucho tiempo, la transmisiéon de los
sonetos fuera manuscrita. Aretino, ademas, nunca habla de su publicacién:
esto se explicarfa con la hipotesis de que la obra fue sacada a la luz después de
su muerte y que la edicién pirata de 1556 fue la obra de alguien que se lucrd

con ella y que sac6 provecho con el nombre del autor.

La difusion y la recepcién de la obra se ligan aqui, mas que nunca, a la
forma mentis, al constructo mental de la época, momento en el cual los limites
entre lo publico y lo privado eran muy estrictos y determinaban la division

entre lo licito y lo ilicito. '"'Son muchos los testimonios que permiten penetrar

"% Talvacchia (1999: 9).
% A la hora de hablar de recepcion trato tanto las imdgenes como los sonetos, ya que en este caso
resulta muy dificil separar las dos partes que, en definitiva, constituyen la obra en su totalidad.

86



en el pensamiento de los contemporaneos y que muestran claramente la forma
de ver y de pensar sobre esta cuestion. LLudovico Dolce, por ejemplo, en su
Dialogo della pittura, atribuye los dibujos a Rafael y los considera deshonestos y
aborda expresamente la relacion entre el espacio privado y publico. ' En este
dialogo, Aretino (uno de los personajes, detras del cual se oculta el escritor)

aclara el error sobre la autoria de los dibujos y dice:

Io vi potrei rispondere che Raffaello non ne fu inventore, ma Giulio Romano, suo
creato et erede. Ma posto pure ch’egli le avesse o tutto o parte disegnate, non le
pubblico nelle piazze né per le chiese, ma vennero esse alle mani di Marc’Antonio,
che, per trarne utile, l'intaglio al Baviera. Il quale Marc’Antonio, se non era 'opera

mia, sarebbe stato da papa Leone della sua temerita degnamente punito. '*®

De atender a Dolce, el hecho de que las imagenes no se difundieran por la
calles o por las iglesias justifica y suaviza el juicio sobre la audacia de los
autores, dado que, como explica mas adelante, es conveniente mantener cierto
decoro en lugares de culto y espacios publicos. Su posiciéon puede entenderse
como representativa del parecer de sus contemporaneos.

Sélo con el nuevo Index de 1596 y con Clemente vir se procurd
reglamentar la impresion de imagenes licenciosas, pero el esfuerzo no dio
frutos. De hecho, una posicién censoria excesivamente restrictiva podia ser
confundida y vinculada al protestantismo y a la lucha contra las imagenes. Sin
embargo, sobre los efectos nocivos de las pinturas lascivas hay muchos
testimonios, comenzando por San Agustin o por Catarino Politi y su De cultu

umaginum (1542), pasando por el tedlogo Johannes Molanus, que se desahogd

' En su tratado escribe también sobre “quelle donne et uomini che lascivamente et anco
disonestamente si abbracciano”. Se deduce facilmente, pues, como se percibian ciertas imagenes
en aquel entonces, especialmente si son tan manifiestas, es decir publicas. Dolce, Dialogo della
pittura, 1,189. Cito por la edicion Laterza.

' Dolce, Dialogo della pittura, 1, 189.

87



en el De pituris et imaginibus sacris de 1570, concretamente en el capitulo
titulado “In picturis cavendum esse quidquid ad libidinem provocat”, hasta
llegar a Gabriele Paleotti y a su Discorso intorno alle immagini sacre e profane de
1582 o a Gregorio Comanini y al Figino de 1591. Dada la relevancia de este

texto y de los siguientes conviene citar por extenso:

[...] mentre ]a sesta Sinodo Costantinopolitana comanda, ch’essendo gli uomini nel
libro de’ Proverbii da Salomone avertiti che i loro occhi debbano guardar cose rette,
e che con ogni piu diligente guardia serbino intatti i lor cuori, poiché i sensi del
corpo facilmente spargono le loro cose nell’anima: non si deba per lo avenire
permettere che si facciano tali pitture, che abbaglino gli occhi e corrompano la
mente, e destino gli incendii de’ brutti piaceri. I.a qual cosa volesse Dio che a’ nostri
tempi osservata fosse. Ma la maggior parte de’ moderni pittori par quasi che
principalmente attenda a formare imagini di cattivi costumi, forse perché loro ne
vien piu guadagno, mercé di questo nostro corrotto secolo, il quale, come che
precipitosamente corra per torte strade, brama appresso gli sproni al vizio e va
ricercando ogni occasione di lusingar maggiormente i sensi|... |

Gua. Io non avrei mai creduto che non fosse lecito al pittore il fare alcuna volta
imitazione di cattivi costumi, poiché neanche al poeta ¢ tolto di farlo; essendo che i
vizii, alla virtu contrapposti, rendono piu riguardevole la virtu [...] E vediamo che
ancora nelle sacre carte si raccontano pessime azzioni di pessimi uomini, accio che,
poste a fronte con quelle degli ottimi, pit per cagione della bruttezza e malvagita
loro ci vengano a schifo e sieno da noi maggiormente aborrite. [...] Ma delle cose
d’impudicizia o non dee farne imitazione, o, facendola, dee anzi accennare che
raccontare; percioche tali imitazioni alcun buono effetto non possono partorir negli
uomini, pur troppo da sé medesimi inchinati alle carnali immondizie, il che non
aviene degli altri vizii, contro a’ quali essi possono piu gagliardamente combattere.
Del pittore dico ancora il medesimo; percioche ben potra egli, senza rendersi reo di
biasimo, rappresentarci alcune figure, le quali imitino costumi o di vilta, o di
superbia, o di crudelta, o d’altri simili vizii; ma non sara gia fuori di colpa e lontano

dal rimprovero di mal costumato, se fara pitture che rappresentino azzioni

88



vituperevoli e disoneste, per le quali n’abbia titillazione di sozzo diletto a seguir
nell’anima di chi per ventura le mirera. Perché, come ho detto, dall'imitazioni d’atti
lascivi non pud germogliare alcun buon pensiero nelle menti degli uomini; ove dalla
contraposizione degli altri vizi alle virtu pud bene avenire che’ | riguardatore di tali
imagini piu dell’azzioni lodevoli s’innamori. Delle pitture impudiche adunque patlo
la Sinodo Costantinopolitana nel divieto che, ella fece del non dipingere immagini
corrompitrici de’ buoni costumi, non solo ne’ tempii, ma in qual si voglia altro

104

luogol...]

Y mas adelante

Ora, quello che ¢ disdicevole in iscrittura, perché vogliamo noi dubitare che non sia
disdicevole in pittura? Vieta il Concilio di Trento il tenere in casa quei libri che
trattano (come si dice) ex professo e narrano et insegnano cose lascive, dovendosi aver
riguardo alla conversazione non sol della fede, ma de’ buoni costumi ancora, i quali
dalla lezzione di simili osceni libri vengon corrotti. E perché non si dovra fare il
medesimo delle pitture impudiche? Quel che si vede non move forse gli animi tanto
gagliardamente, quanto quello che s’ode e si legge? Anzi piu, dicendo Orazio nella

Poetica:

Segnins irritant animos demissa per anres,
Quam quae sunt oculis subiecta fidelibus et quae

Ipse sibi tradit spectator.

Giovanni Molano rammemora quello che da non so chi fu scritto d’intorno alle
immagini: cio¢ che, si come non ista bene che nella famiglia s’odano lascivi
ragionamenti, cosi non conviene che si veggano pitture di poca onesta. Percioch¢ la
pittura tacita ¢ una cosa loquace e che pian piano sdrucciola nelle menti degli uomini;
e che si trovano alcuni, i quali adornano con delizie di disonesta le piu secrete parti
delle loro case, quasi che alla gioventu manchino gli allettamenti e gli sproni

all'impudicizia. «<E per qual cagione, dice egli, quelle membra, che tu per vergogna

1% Comanini, I/ Figino, overo del fine della pittura, 1, 303-305. Cito por la edicion Laterza.

89



porti nascoste, mostri nude sopra le tavole, e vuoi che stiano del continuo dinanzi
agli occhi de’ tuoi figliuoli? Parla (dice il medesimo auttore) la lingua all’orecchio, e la
pittura ragiona all’occhio, e questa ¢ molto piu loquace che quella, e spesse fiate
discende piu profondamente nel petto dell’'uomo. Che sto io a dire quanta licenza si
vegga ne’ segni e nelle pitture? Si dipingono e si rappresentano agli occhi cose, che’l
nominarle ¢ bruttissimo». Queste parole e molte altre appresso dice costui, passando
a dannare la trascurataggine delle leggi e de’ magistrati intorno a’ disordini et alle
convenevolezze delle pitture, cosi ne’ tempii come ne’ publici edificii e nelle private
case. Né mancano gli essempii de’ cattivi effetti di tali imagini disoneste. Scrive Plinio
che Apelle dipinse un eroe ignudo; alla qual pittura la natura lo provoco. Di
Prassitele ancora si legge che formo la statua di Venere in Gnido di tanta bellezza,
che un giovanetto, innamoratosene, vi lascio di notte tempo macchie dimostratrici
della sua troppa sfrenata e pazza libidine [...] Perché adunque altri non prenda
occasione dalle immagini di sdrucciolare nelle lascivie, dee I'accorto padre di famiglia
rifiutar tutte quelle che sono formate ignude e che sono rappresentatrici d’atti
impudichi[...] Quanto maggiormente poi dovrannosi fuggire le figure ignude ne’

tempii, ove ogni cosa dee incitare allo spirito?'”

Asimismo, Gabriele Paleotti en el Discorso intorno alle immagini sacre e profane

comentaba:

[...]Quello che dalle leggi ¢ proibito che non si ponga in scrittura, patimente non
sara lecito ad essere espresso da uno pittore; poiché, come piu volte di spora
abbiamo detto secondo l'autorita de’ santi dottori, non ¢ altro la pittura, che certa
sorte di libro muto e taciturno. E pero, si come le parole, quasi messaggere, portano
per le orecchie i concetti nostri ad altri, cosi la pittura rappresenta per gli occhi le
cose da noi significate alla mente altrui; per lo che da’ Greci il medesimo nome ¢
attribuito communemente allo scrittore et al pittore. Dunque, essendosi dal sacro

Concilio di Tridentino con I'Indice dei libri data buona regola per discernere quali

1% Comanini, I/ Figino, overo del fine della pittura, 11, 326-328.

90



siano 1 libri permessi e quali i proibiti, potra la istessa servire per norma al conoscere
quali siano le pitture da essere seguite o fuggite dal cristiano. Ma perché diverse sono
le classi et ordini dei libri, né tutti li non proibiti debbono perod essere egualmente
abbracciati, essendovene alcuni di materie inutili, altre puerili, altre favolose, altre

confuse e male ordinate, e molte totalmente superflue|...].'"

Giovanni Andrea Gilio hablaba de los desnudos, cuestion viva en aquel

entonces y relacionada con la obscenidad:

[...] Ma ben diro che son state trovate alcune finzioni per cagione de onesta, le quali
sono lodevoli, e queste lasciare in verun modo non si deono. E queste sono il celare
con qualche bel garbo le parti vergognose de le sacre figure; il che Michelagnolo ha
fatto al Salvator nostre et a la gloriosa Vergine, et anco a molt’altre figure. Ma n’ha
fatte molte, d’'uomini e di donne, tutte nude, del che penso che la maggior parte de’
riguardanti se ne scandelezzino, anzi che diletto ne piglino[...] Pero io dico che, se
quelle parti consideriamo in piccoli fanciulletti, non ci scandalizziamo, avendo
riguardo a I'innocenza e purita di quelli, senza malizia e peccato, non potendoci per
naturale istinto cadere. Ma se le miriamo negli uomini e ne le donne, n’arreca
vergogna e scandolo, e piu quando le veggiamo in persone et in luoghi ove vedere
non si doverebbe, perché né santi, oltra ’erubescenza, ne da non so che di rimorso
ne 'animo, considerando che que santo non solo ad altri mostre non I'arebbe, ma né
anche esso stesso miratele.. Se dunque portiamo quella riveren za ai santi per la
santita loro che cio aborrisce, perché dunque il pittore, contra quella legge della
santita e de 'onesta e del decoro, piglia ardire de in contrario ritorcerle con gesti tali
sconvenevoli? In questi casi dunque io lodo la finzione et anco coloro che I'usano e
con qualche bella finzione celano le parti vergognose a le loro figure e specialmente a
le sacre; imitando Apelle, il quale dipingendo I'imagine de lo re Antigono cieco da un
occhio, lo fece in profilo, che solo mostrava la parte sana, occultandoli la maculata. E
non vale a dire “sono uomini dipinti”, perché anco le pitture edificano e

scandelezzano. Pero io stimerei prudenza del pittore levar via 'occasioni del riso, de

19 Paleotti, Delle cose che si possono o non possono dipingere, 268-269. Cito port la edicion Laterza.

91



lo scherno e de lo scandalo”.!"”

Frente a la moralizaciéon general de las representaciones pictéricas la
libertad del artista muy a menudo contravenia estos dictamenes. De hecho, la
produccién de Aretino no hace otra cosa que alimentarlos en sentido
contrario. La fama de Aretino y de “sus posturas”, no obstante la prohibicion,
sigui6é corriendo no sélo en Italia, donde hay muchos testimonios, sino
también en Francia y en Inglaterra.'”

Conviene hacer una digresion y recordar, aunque sea un hecho notorio,
que las obras de Aretino terminaron desde el principio (1557) en los Iudices,
acompafiando toda la literatura habitualmente definida como “mala”. '’ De
todas formas, como casi siempre ocurtia, sus textos siguieron circulando, bien
gracias al trafico clandestino, bien bajo el auxilio de pseudénimos como el
anagramatico Partenio Etiro, o bajo los nombres de otros autores como Luigi
Tansillo. También, mediante el escamotage de la falsa indicacion del lugar de
impresion o a través del anonimato. Sus obras licenciosas como los
Razgonamientos o los Sonetos lujuriosos circularian, por lo tanto, de forma ilegitima.
Ademas, como recuerda Paul Grendler en su articulo “Printing and
Censorship”, el aparato de la censura, en un primer momento, no funcioné

muy bien porque se aplicaba de manera discontinua: lo que era licito bajo un

"7 Gilio, Degli errori de’ pittori, 77-78. Cito por la edicion Laterza.

1% Giovanni Tortiano, en 1666, en Piazza universale di proverbi italiani: Or a common place of Italian
Proverbs explicita estar buscando las obras “de A.” (entre las cuales las Figuras se encuentran, es
decir los sonetos lujuriosos) y manifiesta la imposibilidad de hallarlas porque estaban prohibidas.
Este dato no hace mas que corroborar la notoriedad del autor y de la obra en el siglo xvi.. Pero
también autores mds renombrados tales como Spenser, Milton, Middleton o Donne hablaran de
la obra de Aretino.

En la Francia de los siglos xix-xx Aretino seguira siendo nombrado y apreciado sobre todo por
las obras licenciosas.

' En 1557 solo se prohibieron algunas obras tales como los Dialoghi, Cortigiana, Umanita di Cristo y
Vita di Maria Vergine. En 1559, en el Indice de Roma, en cambio, el veredicto es: opera ommia.

92



papa o una jurisdiccion podia dejar de serlo en otra. El estudioso resume
magnificamente en unas pocas lineas la idiosincrasia del periodo: “[...]Jone can
view the Renaissance as a period of severely limited freedom of expression
that was occasionally circumvented, or as an epoch of openness punctuated

by crackdowns”.""

Las huellas de Aretino en la literatura europea fueron inmensas:
establecié modelos y cauces discursivos para el género en lengua vernacular (el
dialogo de cortesanas, el didlogo propedéutico al vicio, la personificacion de
los genitales). La literatura del xvi y las escuelas libertinas del siglo xvir se
alimentan de sus didlogos de cortesanas y de los elementos escatologicos.''!.

En lo referente a las huellas dejadas por Aretino, merece la pena
mencionar a Pedro de Bourdeille, abad de Brantéme que, en el siglo xvi
esctibi6 las Damas Galantes, un vasto tratado sobre el amor. En este texto habla
de las implicaciones de los preceptos de Aretino, de su efectiva repercusion en
las conductas (repercusion real, temida o imaginada) y de la idea de que el

texto conduce a la lujuria:

[...] Per di piu, e quel ch’¢ peggio, questi mariti insegnano alle loro mogli, e cio
avviene nel proprio letto, mille lubricita, mille nuovi modi lussuriosi, mille giochi e
astuzie, e praticano con lori i tremendi insegnamenti dell’ Aretino; in maniera che, da

una scintilla ch’esse hanno in corpo, ne generano cento, e le rendono lubriche|...].""

Y mas adelante

" Grendlet, Printing and Censorship, 41. Cito por la edicién Cambridge.

""" Notorias, a este proposito, son las siguientes obras: la Sdtira Sotidica (1649), falsamente atribuida
a la humanista Luisa Sigea y probablemente escrita por Nicolas Chotiet; Gargantua et Pantagruel
de Rabelais; las Priapées de Maynard, poemas publicados por primera vez en 1864; Le cabinet
satyrigue de 1632, compendio de poemas considerados entre los mejores textos de la literatura
erética francesa y los Bijoux indiscrets de Diderot.

"2 Brantome, Le dame galanti, 49. Cito por la edicién Adelphi.

93



[...] Tutte queste forme e posizioni sono odiose a Dio, epperd San Gerolamo dice:
“Colui che si dimostra pit amante depravato della propria moglie che marito, ¢
adultero e peccatore”. E, dappoichée alcuni dottori ecclesiastici hanno parlato di cio,
ripeterd brevemente la frase in latino, tanto piu che gli stessi dottori non hanno
voluta tradurla in francese “Exvessus, essi dicono, conjugum fit,quando uxor cognoscitur ante
retro stando, sedendo in latere, et mulier super virum” [Havvi eccesso tra i coniugi quando si
conosca la sposa standole in piedi davanti o di dietro, sedendole di fianco e con la
donna sopra 'uomo]; come questo scherzetto che ho letto altre volte: “In prato viridi
monialem ludere vidi cum monacho leviter, ille sub, illa super [Ho visto su un verde prato una
monaca giocare con un monaco, lui sotto, lei sopra] ”

Certuni assicurano che la donna non puo concepire quando si pone in altro modo.
Cionondimeno alcune donne asseriscono di concepire piu facilmente nelle posture
mostruose, contro natura e strane che in quelle naturali e comuni considerato che in
quelle risentono maggior piacere; oppure, come dice il poeta, quando si pongono
more canino, 11 che ¢ odioso; tuttavia le donne incinte usano a quel modo, per non
guastarsi I'utero. Altri dottori sostengono che qualsiasi forma ¢ lecita e che semen
gactletur in matricem mulieris, et quomodocungne uxor conoscatur, si vir ejaculetur semen in
matricem, non est peccatum mortale [A condizione che il seme venga eiaculato nella
matrice- ¢ in qualunque modo si conosca la propria moglie, se 'uomo eiacula nella
matrice- non vi ¢ peccato mortale]. Troverete queste dispute nella Summa Benedicti,
dotto cordigliero che con molta dottrina scrisse intorno ai peccati, dimostrando di

avere molto veduto e molto letto[...]""

Estos fragmentos brindan la ocasién para adentrarse y detenerse en el

pensamiento eclesiastico con respecto a un tema tan delicado como éste. El
discurso sobre las posiciones consonas y licitas entre marido y mujer es, en

efecto, un asunto largamente debatido por la Iglesia; y en el texto del abad,

Aretino no es mas que un mero pretexto para tratar el tema.

La esfera de la sexualidad fue siempre sumamente vigilada por la Iglesia

'3 Brantome, Le dame galanti, 56-57.

94



que decretaba lo que era licito y lo que no estaba permitido. Dentro del
matrimonio habfa ciertos tipos de uniones y posturas que se consideraban
sancionables. Tomas de Aquino es una referencia en esta materia y, en efecto,
en la Swma Teolggica (1I-11ae c. 154) habla de la lujuria haciendo una
clasificaciéon concerniente a los vicios contra naturam. Para él, el pecado de la

lujuria consiste en una deformidad especial del acto venéreo que

[...] puede proceder de dos principios. Ante todo, de la oposicién a la recta razon,
motivo en que convienen todos los vicios. Y en segundo término, de la oposicién
especial que dice al orden natural del acto venéreo dentro de la especie humana. A
este vicio, y en este orden, se denomina vicio contra la naturaleza. El modo de
realizarlo puede ser multiple. Primeramente se da cuando, sin coito carnal, por puro
placer venéreo, se procura la polucion; esto pertenece al vicio de “inmundicia”, que
también se llama “molicie”. En segundo lugar, si el coito se realiza con seres de
diversa especie; esto se llama “bestialidad”. En tercer término, si se realiza con uno
del mismo sexo, por ejemplo, de hombre con hombre o de mujer con mujer; este
vicio de llama “sodomitico”. Y, por fin, si no se observa el modo correcto de realizar
el acto humano, sea introduciendo instrumentos de placer, sea empleando otras

formas bestiales y monstruosa de pecadol...] "™

Estos principios van en contra del placer sexual que describe Aretino
as{ como de las posiciones “perversas” y tenidas por pecaminosas por la moral
catdlica. En términos generales, la posicion aceptada por la Iglesia es aquella
en la que la mujer permanece acostada con el hombre encima. La unica
imagen que puede representar este tipo de posicion es la nam. 3 (véase el
Apéndice), aunque el miembro masculino salte demasiado a la vista y sea, por
lo tanto, excesivamente evidente. De aqui el adjetivo deshonesto aplicado tanto a

las imagenes como a los sonetos, ya que se explicitaban posturas que se

" Tomas de Aquino, Suma Teoldgica, x, 236-237. Cito por la edicion La Catolica.

95



alejaban demasiado de lo que la Iglesia permitfa.
Es evidente ademas, que el lenguaje que glosa e interpreta dichas
imagenes es muy audaz. Aretino no cubre, descubre; no tapa, destapa; no

cierra, abre.

Los Modos permanecieron manuscritos, por lo tanto, durante mucho tiempo.
Es esta la suerte mas comun de la literatura erdtica preilustrada.
Posteriormente, empezaron a ser editados de forma clandestina. Por tanto, el
nombre del autor, eliminado de las obras serias, quedaba relegado sélo a las
deshonestas, escandalosas y vulgares, lo que aument6 su mala fama y
oscureci6 sus virtudes. Su nombre fue utilizado para divulgar obras peligrosas,
y llego a ser la cabeza de turco de la prensa clandestina, siendo numerosos los
textos que se le atribuyeron.'” Su inmoralidad se extendia asi a todos sus
escritos, caracterizados, principalmente, por la libertad expresiva y la
creatividad que contaminarian su produccion desde el principio, es decir desde

los primeros pasquines y pronosticos.

A pesar de las criticas y de la censura, los sonetos circularon y Aretino
volvié a ser apreciado en el siglo xvii, sobre todo en Francia, donde fueron
numerosas las ediciones de sus sonetos licenciosos, habitualmente presentes
en miscelaneas que recopilaban obras de la misma naturaleza. En el siglo
sucesivo, su obra fue ponderada por autores del calibre de Oscar Wilde y
Guillaume Apollinaire.

El estudioso italiano Fiorenzo Bernasconi investigd los testimonios
sobre la obra de Aretino y su estudio se revela como fundamental en este

contexto. Entre las ediciones supervivientes, ademas de la ya analizada de

""" Entre los cuales se encuentra el Commento di Ser Agresto da Ficarnolo sopra la prima ficata del padre
Siceo, con la diceria dei nasi, De tribus impostoribus o el Ragionamento delo Zoppino fatto frate.

96



1527, merece la pena citar la de Venecia de 1556, probablemente falsificada
por algin tipégrafo deseoso de sacar algin provecho econémico. Esta edicion
es, sin embargo, relevante, ya que es una de las mas antiguas y la unica que

116

transmite el texto sin otras obras del autor.® Después del siglo xvi,

reencontramos algunas ediciones en los siglos xvii-xix como la de Ancona de
1735; las tres ediciones parisinas (1757, 1792 y 1882); una veneciana (1779) y
dos romanas (1886'"7; 1899). Posteriormente, en el siglo xx, existe una edicion
francesa de 1904 y las romanas de 1966 y 1980'".

En lo que concierne a Espafia, el eco y la difusién clandestina de Aretino y de
los Sonetos esta atn por estudiar. En lo que respecta a las traducciones de los
sonetos habra que esperar hasta el siglo xx para tener acceso a versiones tales
como la de Bergua (1933, 1978); Metlo y Lawner'” (1990); Villena (1991);
Avila (1999) y un anénimo que en 1992 se encarga de la traduccién catalana.
Por todo esto cabe suponer, o mejor, aseverar, que entre 1556 y 1735 la
transmision de los sonetos sélo ocurrié de forma clandestina y por vias
transversales. Las copias, probablemente en manos privadas, se quedaron en la

tumba de la privacidad.

' Habitualmente los sonetos se mezclan a los Dudas amorosas y a otras obras del autor. Antetior a

esta edicién de 1556 se colocarfa la famosa de Walter Toscanini, que, desafortunadamente, no
tiene el frontispicio, por lo cual no se puede establecer ni la fecha ni el lugar de publicacion.
Ademas falta la hoja Aiiii correspondiente al v y al v1 soneto con las respectivas ilustraciones. El
ejemplar sin embargo, como ya hemos recordado, contiene otras obras no aretinescas de
tematica similar.

Se trata de una edicién con una tirada en 150 ejemplares y en cuyo prefacio, firmado por el
editor, se lee: ““|...] el cual librito se te recomienda a ti, oh amigo bibli6filo lector, para que ti lo
leas en cualquier momento de recreo y hagas que nazca espontanea en los labios la carcajada que
aprovecha, consérvalo como corresponde a una persona de tu rango, cual cosa rarisima, y tenlo,
como dicta la razén, lejos de ojos inocentes (jAy de mi, demasiado raros!)”.

Estas ediciones difieren en el nimero de los sonetos y en el criterio de agrupacién de los
mismos.

Al principio de esta edicién se lee “La lectura de este libro no esta recomendada a menores de
16 afios”.

117

118

119

97



98



CONCLUSIONES

Las Confabulationes y los Modos proceden de plumas distintas y fueron escritos
en diferentes periodos del Renacimiento, sin embargo, ambas obras tienen
varios y significativos aspectos en comun. En primer lugar, las une su
contenido obsceno y su critica a la hipocresia moral de la sociedad
contemporanea y, muy en especial, del clero a través de la representaciéon mas
o menos humoristica, mordaz o cruda de las costumbres lascivas de los
estamentos sociales mas respetables. La censura eclesiastica no tardo, por ello,
en considerar que ambas obras corrompian la moral y las costumbres de los
lectores y erosionaban la autoridad de la Iglesia.

Asi, las Confabulationes de Poggio Bracciolini permanecieron en los
indices desde 1546, mientras que la obra completa de Pietro Aretino pasé a
engrosarlos a partir de 1559. La promulgacion, en 1564, de la regla séptima del
indice de Trento, que prohibié la lectura de cualquier texto que tratase
materias lascivas, contribuy6 decisivamente a convertir las obras de Poggio y
Aretino en casos paradigmaticos de la literatura obscena que la censura se
habia propuesto perseguir. Por sus contenidos e intenciones y por su inclusion
en los indices, ambas obras tuvieron una transmisién manuscrita e impresa
complicada. No obstante, tanto las Confabulationes como los Sonetos lujuriosos
suscitaron mucho interés en el publico lector coetaneo, que probablemente
contribuy6 a aumentar la circulacion de las obras al propagar sus atractivos de
boca en boca. Tampoco debe descartarse que su condicién de “malos libros”,
o de libros prohibidos, estimulase la curiosidad de los lectores.

En cualquier caso, las facecias y los sonetos se dieron a conocer tanto
en Italia como en Europa por distintas vias y en formas diversas: circularon en

ediciones autorizadas hasta su prohibicidn, se estamparon mas alla de los

99



dominios de la censura eclesiastica, sin indicaciéon de lugar, impresor o autor y
se difundieron clandestinamente bajo pseudénimo; aparecieron impresas
como obras exentas y, en unos casos de manera fragmentaria, en otros
integramente, se divulgaron insertas en colectaneas ajenas. También de
manera parcial o completa, los textos de Poggio y Aretino fueron traducidos a
varios idiomas, y fueron comentados, imitados y reutilizados con distintos
grados de reelaboraciéon vy finalidades diversas no sélo durante el
Renacimiento, sino también en los siglos posteriores. A pesar de su presencia
en los indices de libros prohibidos y de las criticas recibidas por parte de
moralistas, ambas obras gozaron de una extraordinaria difusién internacional
durante la Edad Moderna y ejercieron una influencia determinante en la
tradicion de la literatura erotica y, mas especificamente, en la configuracion de
sus respectivos géneros, la facecia y el didlogo de cortesanas, para los que se
erigieron en textos modélicos.

Como hemos visto en este ensayo, la cultura literaria de la primera
Edad Moderna pone de manifiesto que la censura de libros actué de distintas
formas, no sélo mediante la prohibicién de los autores y las lecturas
consignados en los indices y no unicamente con el propésito de acabar con la
presencia de ciertas obras.

La historia editorial de las Confabulationes de Poggio ilustra con singular
claridad los efectos de la practica censoria y de sus vicisitudes. Las facecias
fueron duramente criticadas por influyentes escritores moralistas por su
indecencia e irreverencia hacia la Iglesia, condenas que propiciaron su
inclusién en los indices de libros prohibidos. Sin embargo, quiza en parte
gracias a su forma literaria, esto es, a su condicion de texto abierto, miscelaneo
y acumulativo, la obra de Poggio consentia cierto margen de intervencion y se

adecu6 especialmente a las pretensiones de la expurgacion textual, una medida

100



con que la censura pretendia controlar la lectura de una obra sin tener, por
ello, que eliminarla del mercado editorial o que producir una nueva obra que la
sustituyera y cumpliera sus mismas funciones.

Al tratarse de una intervencion selectiva en el texto, la expurgacion
revela que existe una cierta contigliidad ideologica y material o tecnoldgica
entre la censura y practicas muy comunes de mediacién literaria, como la
traduccién y la reescritura. La traduccion francesa de las facecias de Poggio
elaborada por Guillaume Tardif a finales del siglo xv constituye un caso
ejemplar de tales conexiones, al poner de manifiesto como la critica, la
condena y la expurgacion de una obra puede fijar los términos en que ésta se
versiona a otra lengua y para otro publico. Como hemos tenido ocasion de
comprobar, Tardif presenta su obra como una traduccién de las facecias, pero
muy pronto el lector advierte que esta ante el resultado de un ejercicio de
reescritura mas completo. El rehacimiento del texto original que lleva a cabo
Tardif pretende actualizar las facecias y adecuarlas a los gustos y expectativas
de una nueva época y de un publico lector distinto al que previé Poggio, pero
el uso recurrente de algunas estrategias de reescritura, como la suavizacién del
lenguaje y la inserciéon de moralejas en los relatos, acusa sin duda los efectos
de las criticas moralistas a la obra original y la presion de la censura
eclesiastica. Las caracteristicas de la traduccion de Tardif no pueden
entenderse sin la mediacion de la censura del original, que se revela, asi, como
una forma de intervencién textual que consigue controlar también la
producciéon de los textos derivados de la obra prohibida o expurgada y
propicia que sus autores, o divulgadores, adopten estrategias de autocensura
preventiva que, en casos como el de Tardif, redundan en beneficio propio,
puesto que facilitaron que su version se reeditara en varias ocasiones hasta el

siglo xvi1.

101



La version castellana de 1547 de E/ Cologuio de las damas de Pietro
Aretino constituye un caso analogo al de Tardif: como hemos visto, su
traductor, Fernan Xuarez, expurgd el texto original, cambié algunos de sus
nombres y sentencias y adaptd su estilo para adecuar el coloquio a las
expectativas de un publico al que, segin Xuarez, una version mas cercana al
original habria escandalizado por su manifiesta deshonestidad. Asi, aunque las
criticas y condenas a la indecencia de Aretino no suponen una censura directa
del texto original, sin duda influyen en su recepcién y difusion, mediada, en el
caso de E/ Cologquio de las damas, por una traduccion que entrafia una actividad
censoria como el expurgo y una reescritura guiada por criterios de decoro
moral.

La intervencion de la censura en el caso de los Dieciséis Modos fue
mucho ma contundente puesto que se propuso prohibir la obra en su
totalidad y eliminarla de la cultura literaria quinientista. No habifa, en los
sonetos de Aretino, aspectos que pudieran prestar el texto a lecturas y
expurgos que lo rehabilitaran parcialmente. I.a comicidad y la diversidad de
anécdotas de las facecias de Poggio Bracciolini podian contribuir a confundir
sus intenciones y a camuflar sus materias obscenas, pero en los Modos la
representacion de actos sexuales lascivos es el tema central, y se ofrece de una
forma explicita al lector, con un estilo crudo y realista. No hay lugar, en los
sonetos y en las ilustraciones de Giulio Romano, para la tolerancia que podia
merecer la obscenidad de los desnudos representados en obras de temas
divinos y mitolégicos, al confiar los moralistas en que el contexto fabuloso y

<

sagrado “vistiese” los desnudos y distrajera la mirada del lector y del
espectador de la materia lasciva. Las escenas que describe Aretino estan
protagonizadas por personajes corrientes que gozan praticando el sexo en

posturas que la Iglesia considera ilicitas y antinaturales (incluso en el seno del

102



matrimonio) y que disfrutan de practicas condenadas como la sodomia. LLos
textos sirven para denunciar la falsa moral de los clérigos aficionados al trato
con prostitutas y para vindicar el sexo por placer, no subordinados a
finalidades reproductivas. Mas peligrosa se revela la obra, si cabe, a los ojos de
la censura, y mas necesaria, por ello, su prohibicién, al estar escrita en vulgar y
contar con ilustraciones, rasgos que favorecen su capacidad de difusion y su
eficacia en la propagacion de las criticas a la Iglesia y de ejemplos de practicas
y posturas sexuales indecentes. Los temores de los censores no eran
infundados, puesto que la persecucion de la obra no evité que los disefios de
Romano se reprodujeran en espacios publicos (multiplicando, asi, sus
espectadores potenciales), ni que los sonetos dieran pie a la compilacion y
difusion de textos que trataban de asuntos afines.

La historia de las obras de Poggio Bracciolini y de Pietro Aretino en la
primiera Edad Moderna pone de manifiesto que la censura participa de
manera significativa y compleja en la difusiéon y recepcion de la literatura
obscena y anticlerical y en su concepcion misma. Como hemos visto, los casos
de Poggio y Aretino evidencian la eficacia de los mecanismos de supresion y
control de la literatura erdtica, atestiguada por la inclusion sistematica de las
obras en los indices, tanto en versién original como traducida, y por la
desaparicion casi completa de los ejemplares de los Sonetos lujuriosos de Aretino.
Sin embargo, el estudio de estos casos también demuestra que la intervencién
de la censura no implica necesariamente la voluntad de suprimir una obra, ni
comporta que en efecto un texto deje de circular cuando éste es su proposito.
El analisis revela también que la actuacién de la censura no se limita a la
prohibicion y al expurgo, puesto que en ocasiones las criticas y condenas de
una obra alcanzan a determinar las formas en el que el texto original se

reproduce mediante versiones e imitaciones. Asimismo, la persecucion y el

103



control de los peligros de la representaciéon de la obscenidad, al crear reglas
especificas para prohibirla y expurgarla y al aplicarse de forma recurrente a
obras como las Confabulationes y los Modos, contribuye a construir una idea de
la literatura erdtica, o cuanto menos a precisar los términos conceptuales del
género y a sancionar sus modelos textuales y su tradiciéon. En este sentido, la
historia de la literatura obscena adquiere, a su vez, un papel importante en la
historia de la censura de libros de la primera modernidad al erigirse en género
emblematico del peligro que los libros entrafian para las costumbres y la moral
de la ciudadania. Se trata de un género peligroso que exige la formulacién de
reglas ad hoc, como la séptima del Indice tridentino, y que, al transmitirse, con
frecuencia, en compania de ilustraciones impudicas y deshonestas, fuerza a la
censura contrarreformista a reglamentar la impresiéon de imagenes.

Las obras de Poggio y Aretino constituyen los dos textos mas
representativos de la literatura obscena, inmoral y anticlerical del
Renacimiento. Su fortuna estd estrechamente vinculada a la acciéon de la
censura, que de forma directa e indirecta las sometié a prohibiciones, cortes,
modificaciones y acérrimas criticas. A pesar de todo, las Confabulationes y los
Sonetos han llegado hasta nuestros dias sin que su agudeza, sentido del humor y
atrevimiento hayan dejado de generar un gran interés en el publico lector y de

ejercer una influencia crucial en el desarrollo de la literatura erética moderna.

104



AprENDICE

' Este apéndice contiene las ilustraciones comentadas por Aretino y proceden de la edicién
bilingtie de Pablo Luis Avila. Es la reproduccién en facsimil del original del siglo xvi. Se adjuntan
también los nueve fragmentos de los dibujos de Giulio Romano, conservados en la British
Library y en este caso procedentes de la edicién de Lynne Lawner. Recuérdese que el ejemplar
carece del folio A; y del folio As.

105



De esta posicion existen tres estampas de la incision original de Marcantonio Raimondi. La
presente xilografia se basa en ellas.

106



107



108



Algunas partes de estas figuras aparecen en dos fragmentos de las incisiones de la British
Library.

109



110



111



112



113



114



115



116



117



118



119



120



121



BIBLIOGRAFiA CITADA

ALEMAN, Mateo, Guzmdn de Alfarache, ediciéon de Francisco Rico, Barcelona,
Planeta, 1983, 149.

ALEXANDRIAN, Sarane, Historia de la literatura erdtica, Barcelona, Planeta, 1990.
AqQuiLEccHIA, Giovanni, “Per 'edizione critica dei sonetti sopra 1 xvi Modi di
Pietro Aretino™, Filologia e critica, vii, 1982, 267-282.

AReTINO, Pietro, Tutte le opere di Pietro Aretino, edicion de Francesco Flora,
Milano, Mondadori, 1960, 29-30.

————— , Lettere, il primo e il secondo libro, edicion de Francesco Flora, Milano, 1980, 1,
20, 399-400.

————— , Poesie varie, edicion de Giovanni Aquilecchia y Angelo Romano,1, Roma,
ed. Salerno, 1992, 9-21, 290-298.

————— , Lettere, edicion de Paolo Procaccioli, 1, Roma, ed. Salerno, 1997, 66.

————— , I Modi e i sonetti lussuruiosi. Secondo l'edizione clandestina stampata a Venezia nel
1527, edicion de Riccardo Braglia, Mantova, Sometti, 2000.

Avia, Pablo Luis, Sonetos sobre los «xi1 Modos», Palma de Mallorca, Universitat
de les Illes Balears, 1999.

Bertran, Evencio, “L’humaniste Guillaume Tardif”; Bibliotheque d’Humanisme et
Renaissance, xivi, n°® 1, 1986, 7-39.

Bernasconi, Fiorenzo, “Bibliografia delle edizioni dei sonetti lussuriosi
dell'Aretino”, Esopo, x1x, 1983, 21-31.

Bisanti, Armando, “Alcune osservazioni sulle Facegie di Poggio Bracciolini”,
Schede Medievali, x, 1986, 66-80.

————— , “Noterelle Braccioliniane, Maza, x1iv, 1992, 173-192.

Boxwmati SANcHEz, Virginia, “La satira humanista en la Cwarta Invectiva de

122



Poggio Bracciolini (c. 1452) contra Lorenzo Valla”, Cuadernos de Filologia
Cldsica. Estudios Latinos, xxv, n° 2, 2005, 85-100.

BraccioriNy, Poggio, Opera omnia, Torino, Bottega d’Erasmo, 1964.

————— , Facezie, edicion de M. Ciccuto, Milano, Rizzoli, 1983.

————— , Facezie, edicion de S. Pittaluga, Milano, Garzanti, 1995.

Braxtome, Pierre, Le dame galanti, Milano, Adelphi, 1982, 49.

Broai, Cecilia, VVita di Pietro Aretino: un cinico, uno scellerato, un masnadiero della
penna, ma anche un padre anoroso, un amico sincero e un generoso, il pin generoso furfante
della letteratura italiana, Arezzo, edicion Alberti & C., 1992,

Bujanpa, Jesus Martinez de, Index des Livres Interdits, Geneve, Droz, 1984-2002.
BurckHARDT, Jacob, La civilta del Rinascimento in Italia, Firenze, Sansoni, 1984.
Carvo RicuaL, Cesareo, “Sobre la recepcion de Aretino en Espafa a través de
sus traducciones”, Quaderns d'ltalia, vi, 2001, 137-154.

CaMPOREALE, Salvatore, Lorenzo Valla: Umanesimo e Teologia, Firenze, Istituto
Palazzo Strozzi, 1972.

CarrELLO, Sergio, “Letteratura narrativa e censura nel Cinquecento francese”,
en La censura libraria nell’ Europa del secolo X171, Convegno Internazionale di
Studi, Cividale del Friuli, 9/10 de Noviembre, 2005, 53-100.

Cuieccnl, Giuseppe, 1/ Decameron sequestrato: le tre edigioni censurate nel Cinguecento,
Milano, Unicopli, 1984.

CHojnackl, Stanley, “La posizione della donna a Venezia nel Cinquecento”, en
Tiziano e Venegia. Convegno Internagionale di studi (Venezia, 1976), Vicenza, ed.
Neri Pozza, 1980, 65-70.

CiavoLeLLs, Massimo, “La produzione erotica di Pietro Aretino”, en Pietro
Aretino nel Cinquecentenario della nascita, Atti del Convegno di Roma-Viterbo-
Arezzo (28 settembre-1 ottobre 1992), Toronto (23-24 ottobre 1992), Los
Angeles (27-29 ottobre 1992), Roma, ed. Salerno, 1995, 49-66.

123



Crerny, Olimpia, “I primi volgarizzamenti italiani delle Facezie di Poggio”,
Annali della Facolta di lettere e filosofia. Universita di Bari, xxv-v1, 1982-1983, 201-
290.

Covarrusias Horozco, Sebastian, Tesro de la lengua castellana o espasiola, Madrid,
Castalia, 1995.

Dt Arcuyo, Juan, Obra completa de don Juan de Arguijo (1567-1622), edicion de S.
B. Vranich, Valencia, Albatros Hispanofila, 1985.

Comaninig, Gregorio, “Il Figino overo il fine della pittura”, en Trattati d'arte del
Cingunecento: fra Manierismo e Controriforma, 11, Bari, Laterza, 1962, 303-305, 326-
328.

Dt Bujanpa, Jesus Martinez, “Sguardo panoramico sugli Indici dei libri
proibiti del XVI secolo”, en La censura libraria nell’Europa del secolo X171,
Convegno Internazionale di Studi, Cividale del Friuli, 9/10 de Noviembre,
2005, 1-14.

Dz Sancris, Francesco, Storia della letteratura italiana, Torino, Einaudi, 1966, 624.
Desipert Erasmt Roteropamt, Opus Epistolarum, edicion de P. S. Allen, Oxford,
Clarendon Press, 1928.

Dorcg, Ludovico, “Dialogo della Pittura”, en Trattati d'arte del Cinguecento, 1,
Bari, Laterza, 1960, 189.

Dont, Anton Francesco, Contra Aretinum (Leremoto, 1 ita, Oratione funerale. Con
un’Appendice di lettere), edicion de Paolo Procaccioli, Roma, Vecchiarelli, 1998.
Er-caBarawy, Saad, “Aretino's Pornography and Renaissance Satire”, Rocky
Mountain Review of Language and 1iterature, xxx, 1976, 87-99.

Ferront, Giulio, Pretro Aretino e le Corti, en Pietro Aretino nel Cinguecentenario della
nascita, Atti del Convegno di Roma-Viterbo-Arezzo (28 settembre-1 ottobre
1992), Toronto (23-24 ottobre 1992), Los Angeles (27-29 ottobre 1992),
Roma, ed. Salerno, 1995, 23-48.

124



Forest, Jacopo, Supplementum Chronicarum, Venezia, edicion de Bernardum
Rizum de Novaria, 1490.

Frabpejas LEBRERO, JosE, “Las facecias de Poggio Bracciolini en Espafia. Primer
Centenar”, en Varia Bibliographica: homenaje a José Simén Diaz, Kassel,
Reichenberger, 1988, 273-282.

————— , “Las facecias de Poggio Bracciolini en Espafia (continuacién)”, en
Arcadia. Estudios y textos dedicados a Francisco 1.dpez Estrada, Madrid, vem, 1987,
57-72.

Fracnito, Gigliola, “La censura tra Congregazione dell’Indice, Congregazione
dell’Inquisizione e Maestro del Sacro Palazzo (1571-15906), en La censura
libraria nell’Europa del secolo X171, Convegno Internazionale di Studi, Cividale
del Friuli, 9/10 de Noviembre, 2005, 163-175.

Frantz, David, Festum Voluptatis: a Study of Renaissance erotica, Ohio, Ohio State
University Press, 1989.

Gacriarpy, Donatella, “Voluptuosa Musa: 1a censura de 1a lirica de amor en la
Espana del siglo xv1”, en Idea de la lirica en el Renacimiento entre Italia y Esparia,
Pontevedra, Mirabel Editorial, 2004, 143-178.

————— ,“La censura literaria en el siglo xvi.Un estudio del Theotimus”, Biblioteca
Vico, 3, Vilagarcia de Arousa, Mirabel Editorial, 2000.

Gaisser, Julia, Catullus and his Renaissance readers, Oxtord, Clarendon press,
1993.

GariN, Eugenio, “Poggiana. Appunti sulla fortuna di Poggio Bracciolini”,
Interpres, 1,1978, 14-20.

Gesner, Conrad, Biblioteca  Universalis,  sive  catalogus — ommninm  scriptorum
loclupentissimus, Tiguri, apud Christophorum Froschnerum, 1545, 566.

Gmo, Giovanni Andrea, “Degli errori de' pittori”, en Trattati d'arte del

Cinguecento: fra Manierismo e controriforma, 11, 1961, 77-78.

125



Gzsura, Carlo, “Tiziano, Ovidio e i codici della figurazione erotica nel 5007,
en Tigiano e Venezia. Convegno Internazionale di studi (Venegia, 1976), Vicenza,
Neri Pozza Editore, 1980, 125-135.

GRENDLER, Paul, L Tnquisizione romana e l'editoria a Venezia (1540-1605), Roma, 11
Veltro, 1983.

————— ; “Printing and Censorship”, en The Cambridge History of Renaissance
Philosophy, Cambridge, Cambridge University Press, 1988.

GuiLLen, Claudio, “La expresion total: literatura y obscenidad”, en Miiltiples
moradas: ensayo de literatura comparada, Barcelona, Tusquets, 1998, 234-296.
INFELISE, Matio, I /ibri proibiti, Roma-Bari, Laterza, 1999.

LarwvaiLg, Paul, Pietro Aretino fra Rinascimento e Manierismo, Roma, Bulzoni,
1980, 59.

————— , “Pietro Aretino tra infrazione e censura”, en DPrietro Aretino nel
Cinguecentenario della nascita, Atti del Convegno di Roma-Viterbo-Arezzo (28
settembre-1 ottobre 1992), Toronto (23-24 ottobre 1992), Los Angeles (27-29
ottobre 1992), Roma, ed. Salerno, 1995, 3-21.

LawNer, Lynne, I Mod: nell'opera di Giulio Romano, Marcantonio Raimonds, Pietro
Apretino e Jean- Frédéric- Maximilien de Waldeck, Milano, Longanesi, 1984.

LonGo, Nicola, “Prolegomeni per una storia della letteratura italiana
censurata”, La Rassegna della letteratura italiana, m, 1974, 402-411.

Lorn, David, Pornografia e censura: l'erotismo in letteratura. Gli attentati del censore
alla liberta di espressione, Milano, Sugar, 1962.

MAaRTELLI, Samanta, “La censura della comicita irriverente del Decameron”,
Humanistica, v, 2, 2009, 43-54.

MELcHOR DE SaNTA CRruz, Floresta espariola, edicion de P. Cuartero-M. Chevalier,
Barcelona, Critica, 1997.

MicLioriN, Bruno, “Latino e volgare nel Quattrocento”, Lettere italiane, Vi,

126



1954, 321-335.

Nivrta, Francesca, “Libri proibiti: dai roghi ai racconciamenti”, en La citta ¢ la
parola scritta, ed. Giovanni Pugliese Carratelli, Milano, Garzanti, 1997, 375-400.
Paceorti, Gabriele, “Delle cose che si posson o non possono dipingere, e
nell'ordine da seguirsi nel presente libro”, Discorso intorno alle immagini sacre e
profane, cap. 1, libro 1, en Trattati d'arte del Cinguecento: fra Manierismo e
Controriforma, 268-269.

Pignarti, Franco, “Due schede per Poggio, Liber Facetiaruns”, Medioevo e
Rinascimento, xu1, 1999, 249-269.

Prrratuca, Stefano, “Fasi redazionali e primi lettori delle Facezie di Poggio
Bracciolini”, en L'Europa del libro nell'eta dell' umanesino, ed. Luisa Secchi Tarugi,
Firenze, ed. Cesati, 2004, 305-316.

PROYECTO BOSCAN: Catdlogo de las traducciones espariolas de obras italianas (hasta 1939)

[en linea]. < http://wwwub.edu/boscan> [12 de mayo de 2010]

Prosperi, Adriano, “Teologi e pittura: la questione delle immagini nel
Cinquecento italiano”, en La pittura in Italia. 1/ Cinguecento, 11, Milano, Electa,
1986-1994, 581-592.

————— , “Censurare le favole”, en L'Inguisizione romana. Letture e ricerche, Roma, ed.
Storia e letteratura, 2003, 345-384.

————— , “La Chiesa e la circolazione della cultura nell’Italia della Controriforma.
Effetti imprevisti della censura”, en La censura libraria nell’ Europa del secolo X171,
Convegno Internazionale di Studi, Cividale del Friuli, 9/10 de Noviembre,
2005, 147-161.

Puro, Juan Carlos, “De Cicerén a Pontano: la adaptacion de la teorfa retorica
de la risa”, en Congreso internacional sobre Humanismo y Renacimiento, vol. 2, 1998,
573-580.

Purrini, Giorgio, Burle e facezie del 400, Pisa, Nistri-Lischi, 1958.

127


http://www.ub.edu/boscan

Purnersgel, Gabrielis, Theotinus sive de tollendis et expurgandis malis libris iis
praecigue guos vix incolumi fide ac pietate plerisque legere queant libri tres, Paris, apud
Joannem Roygny, 1549, 79.

Quonbam, Amedeo, “Aretino e il libro. Un repertorio, per una bibliografia”, en
Pietro Aretino nel Cinguecentenario della nascita, Atti del Convegno di Roma-
Viterbo-Arezzo (28 settembre-1 ottobre 1992), Toronto (23-24 ottobre 1992),
Los Angeles (27-29 ottobre 1992), Roma, ed. Salerno, 1995, 197-230.

Rowmel, Danilo, ed., Seritti di Pietro Aretino nel Codice Marciano It. X1 66 (=6730),
Firenze, edicion de Franco Cesati, 1987, 117.

Rozzo, Ugo, “L’espurgazione dei testi letterari nell’Italia del secondo
Cinquecento”, en La censura libraria nell’Eunropa del secolo X171, Convegno
Internazionale di Studi, Cividale del Friuli, 9/10 de Noviembre, 20052, 219-
271.

————— , “La letteratura italiana all'Indice”; en La fletteratura italiana negli Indici del
Cinguecento, Udine, Forum, 2005b, 11-71.

SeipEL-MENcHI, Silvana, “Sette modi di censurare Erasmo”, en La censura
libraria nell’Europa del secolo X171, Convegno Internazionale di Studi, Cividale
del Friuli, 9/10 de Noviembre, 2005, 177-200.

Soons, Alan, Hazg y envés del cuento risible en el Siglo de Oro: estudio y antologia,
London, Tamesis Books, 19706.

SorreENTINO, Andrea, La letteratura italiana e il Sant’Uffizio, Napoli, Perrella,
1935.

SoreLo Arvaro, Avelino, Poggio Guccio Bracciolini (1380-1459) humanista florentino.
Facetiarum liber, introduccion critica, traduccion integral, notas: vida, obra y pensamiento
de un humanista florentino, Torrevieja (Alicante), Ph Aristos, 2001,

Sozzi, Lionello, “Le facezie di Poggio nel ‘400 francese”, en Miscellanea di studi

e ricerche sul Quattrocento francese, edicion de F. Simone, Torino, Giappichelli,

128



1966, 411-507.

————— , “Le Facezie e 1a loro fortuna europea”, en Poggio Bracciolini 1380-1980. Nel
V1 centenario della nascita, Firenze, Sansoni, 1982, 235-259.

TarvaccHia, Bette, Taking positions: on the Erotic in the Renaissance Culture,
Princeton, Princeton University Press, 1999.

Tarpir, Guillaume, Les Facecies de Poge, edicion de Frédéric Duval-Hériché
Pradeau, Geneve, Droz, 2003.

Tareo, Francesco, “La raccolta delle Facezie e lo stile comico di Poggio”, en
Poggio Bracciolini 1380-1980. Nel vi1 centenario della nascita, Firenze, Sansoni, 1982,
207-233.

TrompsoN, Roger, Unfit for modest ears: a study of pornographic, obscene and bawdy
works written or published in England in the second half of the seventeenth century,
London, MacMillan, 1979, 8-9.

TIMONEDA, Juan & ARAGONES, Juan, Buen aviso y portacuentos. El Sobremesa y Alivio
de caminantes. Cuentos, edicion de P. Cuartero, M. Chevalier, Madrid, Espasa-
Calpe, 1990.

TOMAS DE AQUINO, SAN, Suma Teoldgica, Madrid, Editorial Catodlica, x, 1955, 236-
237.

Toscaning, Walter, “Le operette erotiche aretinesche”, 1/ Vasari, xix, 1961, 30-
33.

Vavrra, Lorenzo, Antidotum in Poggium: Apologus in eunden, impressum Senae per
Henricum de Hatleim, 1490.

Vasart, Glorgio, Le vite dei pin eccellenti pittori, scultori e architetti, Roma, Newton,
1997, 845-840.

VEeca Ramos, Maria José & Esteve, Cesc, eds., Idea de la lirica en el Renaciniento
(entre Italia y Espana), Pontevedra, Mirabel editorial, 2004.

Vives, Juan Luis, Instruccion de la mujer cristiana, traduccion de Juan Justiniano,

129



introduccién, revision y anotacion de Elizabeth Teresa Howe, Madrid,
Fundacién Universitaria Espafiola, 1995, 7-33, 59-67.

WesseLING, Ari, “Per ledizione del secondo _Awtidotum contro Poggio
Bracciolini”, en Lorenzo Valla ¢ ["Umanesimo italiano, Atti del convegno
internazionale di studi umanistici, Parma, 1984, Padova, Antenore, 1986, 133-139.

Worr, Hubert, Storia dell’Indice: il Vaticano e i libri proibiti, Roma, Donzelli, 2000.

ZERNER, Henry, “L’estampe erotique au temps de Titien”, en T7giano e 1Venezia.
Convegno Internazionale di studi (Venezia, 1976), Vicenza, Neri Pozza, 1980, 85-
90.

130



131



