U " B Diposit digital
de documents

Universitat Autonoma de la UAB
de Barcelona

This is the published version of the article:

Rodriguez Martinez, Antonio-Simoén; Masgrau, Lluifs. Las relaciones de las
teorias de Jung y el trabajo de Grotowski con sus actores. 2010.

This version is available at https://ddd.uab.cat/record /67689
under the terms of the license


https://ddd.uab.cat/record/67689

LA RELACION DE LAS TEORIAS DE JUNG Y EL
TRABAJO DE GROTOWSKI CON SUS ACTORES

ANTONIO-SIMON RODRIGUEZ MARTINEZ

DIRECTOR: LLUIS MASGRAU

MASTER OFICIAL INTERUNIVERSITARI D’ESTUDIS TEATRALS

UNIVERSITAT AUTONOMA DE BARCELONA



LAS RELACIONES DE LAS TEORIAS DE JUNG Y EL TRABAJO DE GROTOWSKI CON
SUS ACTORES

Antonio-Simoén Rodriguez Martinez

Director: Lluis Masgrau

Julio 2010

“Treball de recerca”

“Master oficial interuniversitari d’estudis teatrals-MOIET-*
“Departament de Filologia Catalana- Facultat de Filosofia i LLetres”

“UNIVERSITAT AUTONOMA DE BARCELONA”

Palabras clave: Jung, autopenetracion, individuaciéon, Grotowski, trabajo actoral



La cuestién decisiva para el hombre es: ¢esta relacionado a algo
infinito o no? Esa es la pregunta significativa de su vida.

C.G. Jung



INDICE

o))

LA RELACION

INTRODUCCION ...ttt ittt et e

ALGUNOS CONCEPTOS CLAVES DE LA PSICOLOGIA ANALITICA......

DEL DIRECTOR CON EL ACTOR.........cooiiiiiiiiiie e

. EL ARTE DE LA ACTUACION ... e

ETICA Y TERAPEUTICA EN EL TRABAJO ACTORAL ....cocccoviiiiiiiiiiiieen

. CONCLUSIONES..... ..o e e e

. BIBLIOGRAFIA

13

19

25

30



INTRODUCCION

Mi centro de interés se refiere a la atraccion que, desde que me dedico
como director y pedagogo a la direccion y formacion de actores, he tenido
por el estudio de la tradiciéon pedagdgica occidental del siglo XX que ha
concebido unos sistemas de interpretacién actoral con implicaciones que
van mas alla del mero hecho artistico.

Muy a menudo, esta tradicion pedagoégica ha comprendido que el trabajo
sobre la formacién del actor se convertia en un trabajo sobre el individuo,
sobre el ser humano en si mismo, un trabajo que conduce al desarrollo de
la personalidad.

Desde este angulo de mirada, el trabajo actoral de Grotowski también se
enlaza con todas aquellas tradiciones que han buscado, a través de
diferentes elementos y caminos, un instrumento de gnosis; un “conocerse a
si mismo” a través de la relacién entre interioridad y alteridad.

Asi, por ejemplo, la ambicién de conseguir una relacion de calidad con el
publico de un espectaculo, pasa necesariamente por una presencia
escénica del actor. Para conseguir este objetivo, todos los grandes
pedagogos del siglo XX crearon una técnica y un sistema de
comportamiento escénico que, aunque siguiendo diferentes direcciones,
desembocaban siempre en un enlazamiento entre crecimiento actoral y
artistico y desarrollo del potencial humano.

En este trabajo me interesa resaltar el hecho de que desde la anterior
premisa, y sobre todo en el caso especifico del trabajo actoral de Grotowski,
se pueden encontrar unas sinergias y puntos de contacto con los objetivos
de las corrientes psicoterapéuticas que conciben el camino a la salud, como
un camino de autorrealizacion y autenticidad (en el caso de las terapias
derivadas de la corriente humanista), y como un proceso de auto-
descubrimiento y de completud (en el caso de las corrientes psico-
dindmicas).

La interseccién entre proceso de desarrollo de la personalidad y proceso
de trabajo actoral es para mi un campo de exploraciéon y constituyen mi
foco central. Desde este anhelo, planteo este trabajo. Para ello, alino a mi
formacién y trayectoria como profesor y director teatral, la formacion en
terapia Gestalt y en Psicoanalisis y Psicologia Analitica. En este trabajo me
propongo investigar algunos fundamentos de la concepcion del trabajo
actoral del maestro polaco en lo que sus estudiosos han llamado su época
teatral o primera época. Etapa ligada al teatro laboratorio y a sus
renombrados espectaculos tales como Akrépolis, Doctor Faustus vy
sobretodo, y de especial interés para mi trabajo: El Principe Constante.



El objetivo del trabajo es establecer relaciones entre el trabajo actoral
especifico de esta época y la psicologia analitica de C.G.Jung.

Tal como el mismo Grotowski declara a Mario Glantz en uno de los
apéndices de Hacia un teatro pobre, ha sido muy interesante para el
creador confrontar ciertos descubrimientos resultados de la practica artistica
con algunas de las tesis de diferentes escuelas psicoanaliticas. En concreto
respecto a Jung dice:

“La confrontacion con la escuela de Jung me ha dado conciencia de que muchas
cosas paradodjicas que habiamos descubiertas en nuestro oficio son objetivas, pero
a pesar de su gran sabiduria, sus tesis nunca nos han dado la oportunidad de
descubrir nuevos elementos de trabajo “*.

La terminologia de Jung inspira a Grotowski Yy nos servira para entender lo
que el creador polaco perseguia cuando trabajaba con el actor desde un
angulo de mirada de tipo psicolégico. Entiendo por esto, estudiar qué
vinculos se establecen entre la vida y los procesos interiores del actor, los
signos psicofisicos que elabora el actor para comunicar dichos contenidos y
la especial relaciéon entre director y actor. Para ello, aplicaré el marco
conceptual junguiano y aquellas metaforas propias. No pretendo entrar o no
en la validez de las teorias junguianas, sino en crear analogias y relaciones
entre ambas perspectivas creadoras contemplando la complejidad del
trabajo actoral desde la complejidad del trabajo sobre la personalidad tal
como la define Jung.

Como ya dije anteriormente es algo comun entre los grandes maestros del
trabajo actoral del siglo XX, entender su trabajo como un proceso de
enriquecimiento y de conocimiento personal. Lo que Stanislavski llamaba el
trabajo del actor sobre si mismo conlleva un proceso de autorrealizacion, de
individuaciéon y de ampliacion de la consciencia. Lo que en terminologia
analitica seria un trabajo sobre la psiquis, que incluye todos los procesos
psiquicos, tanto conscientes como inconscientes y un trabajo del alma. Jung
psicologizé el término alma y lo defini6 como personalidad, formada en el
tiempo por un dialogo continuo entre el ego y el inconsciente.

Al mismo tiempo este trabajo no puede entenderse sin su anclaje el soma,
en los procesos sensoriales y musculares del cuerpo. Es todo esto lo que
pretendo explorar e intentar argumentar utilizando los propios textos de
Grotowski, basicamente todos los articulos incluidos en el volumen “hacia
un teatro pobre. Asi como textos y materiales de sus colabores mas

! J.Grotowski, “Apéndice” dentro de Hacia un teatro pobre, Siglo XXI, México,1971,pagina 231



inmediatos, en especial de E. Barba y de los teatrologos que han buceado
en la obra del maestro polaco.

En Grotowski el entrenamiento del actor esta planteado como una via
negativa que actla por supresion y no por construccién y adquisicion de
habilidades y competencias. El objetivo es eliminar las resistencias
psicofisicas del individuo-actor, para luego transformar la actuaciéon en una
autopenetraciéon con la intencidn de sobrepasar asi, la estructura
estereotipada de la personalidad y del rol social del actor-individuo.

Este proceso de autopenetracién, que genera una estética apofatica, tiene
como misiébn la revelacibn de una “personalidad secreta del actor”.
Grotowski, como muchos creadores polacos, influenciado por el lenguaje y
la imagineria religiosa judeo-cristiana, describe a este proceso como el
camino que transforma al individuo en actor santo, revelando otro modelo
de actor en un proceso de transformacién de la personalidad, y rechazando
el modelo convencional del actor cortesano.

Este proceso, que me atrevo a decir conlleva una accién terapéutica velada
exige también una rigurosa creacién de la partitura escénica®. La expresion
liberadora del actor depende de un rigor y precisibn excepcional en la
forma. El trabajo actoral en el llamado teatro pobre es, en mi opinién, un
camino de ascesis, de despojamiento que desde el punto de vista de la
psicologia profunda, o analitica conlleva un proceso de ampliacién,
expansion e integracion de contenidos conscientes con contenidos
inconscientes, tanto de caracter personal, como colectivo o arquetipal. Cabe
decir, por tanto, que este trabajo artistico y escénico encapsula otra
dimensioén de tipo psicolégico. El trabajo actoral genera, por tanto, un
proceso dialdégico entre consciente e inconsciente y posibilita el progresivo
acercamiento y desvelamiento por autopenetracion de contenidos de
caracter arquetipal.

Podriamos establecer una analogia entre el pasaje de actor-individuo
cortesano a actor-individuo santo y lo que la psicologia junguiana llama
proceso de individuacion, que utilizando una metafora propia de los textos
alquimicos renacentistas explica el proceso de convertir un tu de plomo en
un ta de oro. Intentaré aportar argumentos que demuestren como el
trabajo actoral de Grotowski y toda su concepcion de la actuacion y del
teatro en su primera época estda imbuida por una fuerza numinosa de
caracter arquetipal que busca desvelar lo invisible en lo visible, que
pretende crear una via de percepcidn y expresién sensible de la vida
espiritual, de lo que Jung denomind lo numinoso.

? J.Grotowski dudé entre cursar estudios de psiquiatria y de arte dramatico, creo que su
actividad teatral vehiculo esta vocacion terapéutica.



Lo que me parece fundamental destacar es que las teorias de Jung, como
otras, aportan a Grotowski una certitud objetiva sobre los resultados de su
experiencia de utilizar el trabajo actoral como un instrumento no solo de
trabajo artistico, sino también de crecimiento del potencial humano. En
mi opinidén la ecuacion personal y los objetivos de Grotowski estarian en
sintonia con los de Jung. Hay una misma vision del conocimiento que
pretende ser una expresion viva de una tradiciéon que desea recuperar una
actualizacion del mito, de lo imaginal y de un sentido de la religiosidad y del
ritual de caracter laico. En definitiva un creer en un proceso de completud
del ser humano que despierta la luminosidad de la vida del alma. Grotowski,
tal como queda referenciado tanto en sus primeros textos como en lo que
explica Barba 2 en la correspondencia mantenida entre ambos y recogida en
un libro, conocia y sentia un gran interés por la obra del psiquiatra suizo.
Creo por ello justificado el planteamiento de este trabajo. Otra cosa es creer
que las tesis de Jung tengan una aplicaciéon directa en la praxis actoral. En
todo caso, el marco de la psicologia analitica puede generar un determinado
mapa para interpretar todo el vasto y amplio territorio derivado del trabajo
de Grotowski con el actor.

Por otra parte, creo que hay ciertos aspectos de la practica terapéutica, no
entendida desde la aplicacion clinica, sino como via de autopenetracién o
autoconocimiento, que pueden ser Utiles a la hora de analizar la relacion,
los mecanismos y procesos humanos que se activan en el trabajo actoral.
La via de la accion fisica, del rigor y precisiéon en la ejecucién de la partitura
actoral se pueden convertir en un modo de conexién con la interioridad, con
contenidos inconscientes personales y colectivos. La autopenetracion
psiquica debe ser compensada con un extremo rigor en la forma exterior.
Interacciéon de la pre-expresividad con la expresividad particular del actor.

Para que ese encuentro con la vida interior, como decia Stanislavski (el
referente  teatral mas importante para Grotowski), se produzca, es
necesaria una determinada actitud. Actitud que como dicen los textos
alquimistas despierta el punto del corazén, lo que traducido al lenguaje
analitico se llama activar el amor de transferencia y que es uno de los
conceptos claves de la teoria psicoanalitica. Esta actitud implica que no es
posible la autopenetracion sin un vinculo con el otro, con la alteridad
representada por la figura del director o del partenaire. Es un proceso del
dar y tomar, como decia el propio creador polaco. Enfoco este trabajo, por
consiguiente, desde la conviccion de que entre la experiencia grotowskiana
y la junguiana se puede establecer un dialogo nutritivo para ambos.

3 E.Barba, La tierra de cenizas y diamantes, mi aprendizaje en Polonia, Octaedro, Barcelona 2000.



ALGUNOS CONCEPTOS CLAVES DE LA PSICOLOGIA
JUNGUIANA

MODELO DE LA PSIQUE

Se hace necesario antes de entrar en el analisis de los planteamientos
grotowskianos sobre el trabajo del actor, plantear algunos de los conceptos
claves de la psicologia analitica que luego nos seran requeridos para
desarrollar este trabajo de investigacion.

El modelo de la psique segun Jung se direcciona desde algunos puntos
clave:

Para Jung, la libido no es sélo energia sexual, como en Freud, sino que esta
energia neutra es evolutiva y de caracter vital. Tiende a desarrollarse y
diferenciarse desde lo instintivo a lo espiritual y a direccionarse en
diferentes objetos. La psique es, por tanto, un sistema energético dinamico
en movimiento constante y que se autorregula homeostaticamente. Para
Jung siempre hay una dindmica que une lo bioldgico y lo energético y por
tanto su modelo de la psique tiene un pie en ambos polos. Este sistema
homeostéatico se rige por el principio de compensacion. Es decir la actitud
consciente unilateral genera una compensacién inconsciente de la misma
intensidad. Hay por tanto una dinamica enantiodromica de tension de
opuestos y polaridades que puede ser transcendida desde lo que Jung llamo
la funcién transcendente de la personalidad. Una funcién racional que une lo
consciente e inconsciente creando una nueva actitud consciente
integradora. Esta funcion opera a través de la generaciéon de simbolos,
imagenes y metaforas, acercandose a un tipo de pensamiento mitopoético.

El modelo ontolégico afirma un dualismo inmanente diddico basado en la
relacion entre el yo y el inconsciente. El concepto de inconsciente se aleja
del modelo freudiano que concibe al inconsciente como depdsito de material
reprimido. A esta dimension de tipo personal Jung afiade una dimensiéon
colectiva de caracter arquetipico. Los arquetipos son contenidos
estructurales de la psique humana de caracter universal.

Ademas, el inconsciente también es el lugar de potencialidades olvidadas,
hay por tanto una vision mas positiva del inconsciente en tanto también
fuente de imagenes y contenidos que compensan la rigidez egoica. De ahi el
caracter transpersonal de la psicologia analitica. El modelo clinico se basa
en la teoria de los complejos. Un complejo es un conglomerado ideo-
afectivo que cuando esta muy enervado energéticamente provoca una
actitud patdégena ya que funcionan separadamente de la funcién del “yo” y
conducen nuestras vidas hacia los velos de la inadaptacion y el sufrimiento
emocional.



Sin embargo, también hay un polo positivo ya que los complejos no
patégenos rigen y son los responsables de cémo asimilamos nuestra
experiencia. Asi por ejemplo, la instancia psiquica del yo, no deja de ser
sino un complejo con su correspondiente carga energética, emocional
afectiva, sus imagenes. Por lo tanto hay muchos complejos, tantos como
dinamicas vitales y experienciales. Destacar el complejo materno, paterno,
el de superioridad, inferioridad, la persona, la sombra etc.....

Cuando un trauma o acontecimiento se convierte en intolerable para el
complejo del yo, complejo que rige y es el centro de la consciencia, se carga
desmesuradamente se hace inconsciente asociandose con otras dinamicas
ya previamente enervadas e interviene directamente en nuestra actitud
vital. Un complejo personal siempre tiene un nexo de unidon con la
impersonal fuente arquetipal. Asi por ejemplo el complejo materno esta
relacionado con el arquetipo de Ila Gran Madre, de la cual se derivan
imagenes arquetipicas como la madre terrible, o la madre dadora... y
también mitos y otros expedientes culturales, como el tan famoso mito de
Edipo que dio origen al complejo del mismo nombre.

La patologia se origina cuando la autonomia del complejo se hace
absolutamente inconsciente cargandose con una gran intensidad, llevan una
existencia aparte y desde alli influyen en nuestra conciencia, donde
irrumpen con violencia y sin previo aviso. Se genera una retencion y
estancamiento de la energia vital provocando una neurosis. La disolucion
del complejo a través de la elaboracién emocional e imaginal del mismo
libera la energia retenida que tiende a desarrollarse. Por tanto, el camino a
la salud también es un camino hacia una vida con sentido apartandose del
sinsentido existencial que supone la neurosis. Desde la idea anterior, queda
claro que hay una finalidad teleoldgica en la energia psiquica. Algo que
tiende a la autorrealizacién. Convertirse en lo que en realidad ya eres. A
esto Jung lo llamo proceso de individuaciéon y es fundamental para entender
el trabajo que propondré después.

EL PROCESO DE INDIVIDUACION

Jung, al explorar los elementos estructurales de la consciencia y los
elementos intrapsiquicos y psicodinamicos que caracterizan al proceso de
crecimiento psicolégico descubrié una secuencia de desarrollo que dio lugar
a la teoria del proceso de individuacion. Desde esta perspectiva
metapsicoldgica hay que analizar los diferentes constructos estructurales de
la psicologia analitica. Asi por ejemplo, el concepto de arquetipo,
relacionado inevitablemente con la idea de inconsciente colectivo, sefala a
la preexistencia de determinadas formas en la psique que son de caracter
universal. Los arquetipos, son por tanto, elementos estructurales profundos
y universales del psiquismo, que confieren forma a la experiencia

consciente.
10



Seria muy extenso, y no es el objetivo de este trabajo, desarrollar la teoria
junguiana de desarrollo psicoldgico. En todo caso, es importante subrayar
que para la psicologia analitica el consciente surge del inconsciente, como
resultado de la interacciéon entre el medio-ambiente y las intenciones
arquetipicas propias de cada ser y de cada etapa vital.

Indicar, sin embargo, la diferencia con la concepcién freudiana que
contempla el inconsciente personal como producto de la represidon que se
genera en el proceso y resolucion de la fase edipica estructurada como un
complejo y que se convierte, por tanto, en palabras de Lacan en una
funcién estructurante de la personalidad.

Desde el punto de vista de Jung, la progresiva diferenciacion de la
consciencia y del ego como expresiones de la individualidad del nifio lleva al
mismo tiempo a una indispensable represion de ciertos contenidos que
daran lugar a las principales instancias internas o complejos psicoldgicos
autébnomos. Estas tensiones de contradicciéon corresponden a la dualizaciéon
y separacion entre adentro-afuera, consciente-inconsciente que determina
el dominio de la experiencia de cada sujeto.

Este proceso de constelacion de opuestos genera como producto de la
interaccion entre el psiquismo y las circunstancias socioculturales la
organizacion de las diferentes instancias estructurales de la personalidad a
las que Jung denominé y metaforiz6 como persona y sombra.

La persona o0 mascara, se construye como respuesta adaptativa a las
normas familiares y sociales. Esta funciéon lleva a que el nifio se comporte
tal como su entorno lo espera. Con el tiempo se desarrolla como una
mascara, lo que mostramos al exterior. Nuestro rol y funcién social. Es un
recorte severo de nuestra personalidad que nos aleja de nuestra capacidad
instintiva. Podriamos decir que Jung expresa con esta metafora una
personalizacion del concepto freudiano de super-yo.

La sombra, por el contrario, es aquella instancia que contiene todas las
inclinaciones, deseos, afectos cuya expresion es intolerable para el
autoconcepto del yo y desaprobada por las normas culturales y sociales.
Entonces, la consciencia lo reprime formandose en el inconsciente personal
un complejo que puede irrumpir con una fuerza desmesurada y apoderarse
de la funcién yo. Tal como se nos describe en diferentes ejemplos de la
literatura universal, como en el caso del Dr. Jeckill y Mr. Hyde. No obstante,
la sombra también esconde aspectos constructivos y no desarrollados de la
personalidad. En general en nuestra sociedad de caracter tan neurético
existe una enérgica tendencia del ego a permanecer ciegamente
identificado con la persona y a negar la sombra. La no contemplaciéon de
este aspecto provoca estallidos pulsionales que pueden dafar muy
seriamente la convivencia humana.

11



O por el contrario la sombra es proyectada en alguien o en un colectivo
generando la dinamica del chivo expiatorio.

Para Jung el precio del desarrollo del individuo y de su adaptaciéon social es
un ser humano separado de la mayor parte de si mismo. Necesita
reencontrarse con su inconsciente. Una vez que encontramos un “lugar en
el mundo” vendria una etapa de volver a nuestras raices que hemos dejado
por el camino. A este proceso Jung lo llamé proceso de individuacién. Y es
un viaje, un encuentro dialégico con los diferentes contenidos del
inconsciente que deben ser integrados a la consciencia. Este proceso es de
caracter vivencial, existencial y afectivo.

De alguna manera se desprende una actitud ética de querer recuperar su
condicién primaria de completud en la cual, sin que fuera consciente de ello
en su momento, el individuo estuvo inmerso al principio de su vida. Este
proceso consciente de diferenciacion, de individuacion tiene como objetivo
forjar un eslabén entre los aspectos conscientes y los inconscientes de la
psique y sigue un camino no lineal de diferentes encuentros con las
diferentes imagenes y personificaciones de los complejos y arquetipos que
habitan en el inconsciente.

Asi en la terminologia de un andlisis se habla del encuentro con la sombra,
de la tensidon persona-sombra, del encuentro con el anima o animus. Es
decir con los contenidos y aspectos energéticos contrasexuales femeninos o
masculinos de cada hombre y mujer respectivamente. No hay que literalizar
estos contenidos, sino tomarlos como metaforas para describir el
funcionamiento profundo del psiquismo.

Esta expansidon de la consciencia asegura un fundamento nuevo y mas
sélido de la personalidad. Una autenticidad, una personalidad mas
integrada, con mas relieve. Estos rasgos externos son “sintoma” de un
proceso de integracion de la consciencia y el psiquismo inconsciente en una
unidad estructural superior, sintética y mucho mas completa. Es el Self o
Si mismo. Asi como el yo o ego es el centro de la consciencia. El Self es el
centro de esta totalidad de la personalidad. Este camino de desarrollo
conduce desde una naturaleza inconsciente al desarrollo del ego en
oposicion, y, finalmente a una vuelta a la naturaleza consciente. En este
estadio de naturaleza consciente cabe un encuentro con una dimensién mas
espiritual y transcendente de la vida. Es decir con una actitud mas religiosa,
en el sentido no de dogma, sino de “religare” nuestros diferentes aspectos
internos con el “anima mundi”, utilizando la expresiéon que el gran psicélogo
arquetipal James Hillmann utiliza citando las raices neoplatonicas del
término.

12



LA RELACION DEL DIRECTOR CON EL ACTOR

“Hay algo incomparablemente intimo y productivo en el trabajo que realizo con el
actor que se me ha confiado. Debe ser cuidadoso, confiado y libre, porque nuestra
labor significa explorar sus posibilidades hasta el maximo; su crecimiento se logra
por observacion, sorpresa y deseo de ayudar” *

No es facil para el formador o el director de actores estudiar los principios
que fundamentan su trabajo con los actores, su praxis. A medida que el
trabajo cotidiano y diario hecho con rigurosidad y profesionalidad se
expande, se acaba dialogando con el principio de realidad que presenta
cada uno de los actores y actrices, los cuales han sido confiados, tal como
dice Grotowski, al director o al pedagogo. En realidad, mas que de un
sistema sustentado en poderosos principios tedéricos hay sobretodo un
permanente dialogo, una confrontacién con la individualidad del otro, del
actor. Un proceso dialégico entre actor y pedagogo, entre actor y director.

Estas circunstancias se dan, en mi opinién, en el caso de Grotowski. A una
formacion sustentada en el método de las acciones fisicas de Stanislavski,
Grotowski afade una actitud de encuentro y bulusqueda desde Ila
individualidad del otro de la que se derivan connotaciones que van mas alla
del hecho artistico. No hay voluntad de un sistema rigido ni codificado, sino
de busqueda de herramientas técnicas, como tampoco hay voluntad de
discipulos que apliquen el sistema Grotowskiano. En todo caso hay voluntad
de busqueda de compafieros de armas que compartan este objetivo comun.

El proceso de autopenetracién, como método y actitud en el trabajo con el
actor se fundamenta en lo irrepetible de la visién del proceso individual y
personal con cada actor. Este camino no es una mera coleccién de técnicas,
sino la destruccidon de obstaculos que le impiden a cada actor revelarse a
si mismo como individuo. Este trabajo con el actor también genera una
propia comprension de la personalidad del director, a través de la relaciéon
con el actor.

“Me intereso por el actor porque es un ser humano. Esto plantea dos hechos
fundamentales: primero, mi encuentro con otra persona, el contacto, el sentimiento
mutuo de comprension y la impresion que resulta del hecho de abrirse a otro
ser..En segundo lugar, el intento de comprenderme a mi mismo a través de la
conducta de otro hombre, de encontrarme en él.”°

4 J.Grotowski, “Hacia un teatro pobre”, dentro de Hacia un teatro pobre, Siglo Veintiuno, op.cit, pagina
20

> J.Grotowski,”Exploracion metédica”, dentro de Hacia un teatro pobre, Siglo Veintiuno, op. cit, pagina
91

13



Existe, por tanto, una voluntad de encontrar unas herramientas técnicas del
y para el actor que hagan posible el encuentro con el otro. Es en la
interaccion del dar y el tomar en donde un actor se revela desde el dialogo
con la alteridad, con el otro. No cabe otro método que no pase por la
construcciéon efectiva de un puente de comunicacion transitable para cada
relacion intersubjetiva que vaya a instaurarse durante el trabajo. Hay un
acto voluntario en donde el actor escoge entregarse al director y al
partenaire. Este es el principal objetivo de Grotowski en su trabajo actoral.

Lo que en este trabajo intento demostrar es la necesidad de esta actitud
dialégica, de entrega y confianza mutua, como punto nodal del trabajo de
Grotowski con el actor. Al igual que la psicoterapia junguiana, el proceso de
trabajo con un actor entendido como via negativa de autopenetracion y
eliminacion de obstaculos y resistencias, se estructura desde la necesidad
de crear un dialogo entre terapeuta-paciente, entre director-actor, y
educador-discipulo.

“El conocimiento se proyecta hacia el actor, o0 mas bien, se encuentra en él y
nuestro crecimiento comun se vuelve la revelacion. Esta no es la instruccion que se
le ofrece a un alumno, sino una apertura total hacia otra persona....El actor vuelve a
nacer, no solo como actor sino como hombre y con él yo vuelvo a nacer”®.

Este posicionamiento parte de la idea de que el dialogo es un fecundador
de las relaciones humanas y contempla tanto el proceso actor-director como
el que se establece entre terapeuta y cliente. Dialogo de presencias, de
energias, de psiques, de corporalidad, de signos y simbolos que se generan
en un camino de despojamiento para acceder al centro de la cebolla, a
aquello que de mas autentico existe en nosotros, a la perla de los gndésticos,
al Si-mismo junguiano, a la autenticidad actoral. Es decir a un nivel mas
sutil de energia y presencia escénica que nos hace aparecer lo invisible en
lo visible y lo sagrado en lo profano. Este enfoque necesita de una actitud
que posea una doble mirada. Siguiendo la voz del filosofo y tedlogo judio
Martin Buber, que conocid, compartié y polemizé con Jung sobre diferentes
temas, el principio dialégico expuesto en su obra “Yo i TU”, se fragua en
una doble vision la de ver el mundo como objeto y el mundo como sujeto
de relacion, veamos un fragmento de su concepcién de dialogo autentico:

“..Pero el que habla no percibe sélo a la persona que le es asi presente, sino que
también la acepta como interlocutor, es decir,confirma,en la medida que le es
posible, al otro en su ser...” 7.

6 J.Grotowski, "Hacia un teatro pobre” dentro de Hacia un teatro pobre, Siglo Veintiuno, , op.cit, pagina
20

’ Cita. por D. Sanchez Meca, en Buber, introduccién y textos escogidos, Biblioteca Filoséfica Orto
Editorial, Madrid pagina 7

14



Confirmar al otro en su ser es en mi opinién la gran labor llevada a cabo
por la gran tradicion de la pedagogia teatral del siglo XX. Parece
imprescindible, entonces, crear un campo de comunicaciéon creativa con el
actor que emane del centro de cada ser mediante el encuentro de dos
cuerpos-memoria, segun la propia terminologia grotowskiana.

En la entrevista realizada por Marc Fumarolli, “Ordre extern, intimitat
interna” (1969), recopilada en el libro” Grotowski, més enlla”. GrotowskKi
nos habla de las tres diferentes actitudes del director en el trabajo con el
actor:

En primer lugar, Grotowski nos habla del director domador que con su
talento desea extraer todos los elementos creadores del actor a la fuerza.
Es el que sabe qué hacer y qué esperar. Su lugar es omnipotente y facilita
la vida a aquellos actores que se sienten cémodos negando su
responsabilidad de creadores y que abandonan su iniciativa a la confluencia
de los intereses estéticos e ideolégicos del director.

En segundo lugar habla de un director hipécritamente fraternal, que genera
confianza i seguridad haciendo posible el acto creativo, pero que no
transciende lo que podriamos llamar una convencional relacion profesional.
Lo que desde una terminologia analitica junguiana denomino una relacién
enmascarada, es decir una relaciéon de persona a persona, o de mascara a
mascara que no genera una esfera ontoldgica (en términos Buberianos), o
un temenos®, en terminologia junguiana; que permita un dialogo autentico
desde la autenticidad de ser °.

Finalmente existe otra actitud, aquella que concede al actor una calidad de
atencibn que es como una consciencia luminosa, identificada con la
presencia escénica. Consciencia atenta y generosa, falta de calculo o plan
previsto de antemano por parte del director. Este tipo de director incita y
desafia a los actores desde una actitud dialégica que genera cualidad
ontoldgica en la relacion. Esta actitud o enfoque es la Unica que permite un
trabajo en profundidad con el actor que lo lleve a desarmarse y a
desnudarse, a mostrar su cuerpo-vida en un encuentro dialégico de signo
ritual con el publico. Y que posibilita el proceso de diferenciacion e
integracion, cuya meta es que cada actor se dé cuenta de su singular
realidad psicolégica y su singular cualidad de presencia escénica. A esta
autorrealizacion Jung la Illamé individuacion y Grotowski habla de
revelacion.

® Temenos: Palabra griega que significa espacio sagrado, protegido.

o D.Sharp, Lexicon junguiano, Cuatro Vientos editorial, Santiago de Chile, 1997

15



En mi opinién, en la practica del maestro polaco con los actores acontece
algo semejante a lo que se establece entre un analista y un paciente, en el
sentido que Ila relacibn transferencial entre ambos permite hacer
desaparecer los obstaculos y las resistencias liberando aquello que impide
la expresion y que crea un enquistamiento de la energia vital y del pleno
desarrollo de la potencialidad del sujeto. Evidentemente no se trata de que
el director asuma un rol de analista en un contexto terapéutico y con
objetivos clinicos, sino que al igual que un buen analista, actiue de
catalizador para la expresion del deseo y del mundo interno del actor, de su
autenticidad.

El director, dice Grotowski, al igual que el analista, es fecundo si no
pretende serlo.

¢Hacia donde nos lleva este enfoque? ¢(Por qué es punto necesario para el
trabajo del maestro polaco? Sostengo que el objetivo maximo es generar un
tipo de cualidad de relacion humana diferente a la que la vida cotidiana nos
condiciona transcendiendo la mascara social. Generarla con el actor,
creando algo con el director y el grupo que va mas alla de la suma de las
partes. Este proyecto necesita de un lugar que acoja, un lugar de
encuentro, un hogar en donde todos los participantes se sientan a gusto y
protegidos, un temenos, un atanor alquimico capaz de sostener las
profundas transmutaciones que se dan en el proceso de creaciéon entre actor
y director.

Ese espacio vital para Grotowski, pasa por la vivencia humana y artistica del
concepto de compafia, de grupo. El acto teatral y el modo de vida que de
él se deriva exigen de la convivencia y del sentido de comunidad. No es un
acto de introspeccion que puede tener tildes narcisistas, sino que es una
accion extravertida de contacto enraizado en la bUsqueda de ser, para
generar alma.

El objetivo es darle al actor la certeza de trabajar en una atmosfera de
aceptacion total. Sin este “temenos” y sin la actitud del director y del grupo
antes mencionada, sin que el actor sienta esto, es imposible que se revele.

De la misma manera que Jung en la etapa de madurez de su busqueda se
encontré con la antigua alquimia (dedicé dos libros a estudiar este no bien
interpretado arte: Psicologia y alquimia y su obra magna Mysterium
Coniunctionis), utilizandola como metéafora del proceso analitico. Cabria por
analogia, decir que, también la relacibn en el caso de Grotowski entre
director-actor es un trabajo de corte alquimico, ya que en ambos casos,
analista-paciente y director-actor se establece un proceso que implica la
transformacién mutua del analista y el paciente, o del director y el actor, a
través de la interaccién personal.

16



El interés de Jung por la alquimia es de tipo psicolégico y no esotérico, ya
que él pensaba que la alquimia es una disciplina compleja construida sobre
el fendmeno psicoldégico de la proyeccién. Tal como dice A. Stevens esta
antigua ciencia:

“..Permite adquirir conciencia de los nuevos significados que surgen del
inconsciente cuando se ven reflejados en la materia o en la realidad exterior.” *°

“El alquimista vivia su proyeccion como cualidad de la materia. Y lo que en realidad
vivia era su propio inconsciente” **

Esta resonancia de inconscientes como agente de transformacion de la
materia bruta en materia luminosa puede clarificar las palabras de
Grotowski antes citadas en la nota tres. Y hacen referencia al mitologema
alquimico del doble nacimiento. Esta metafora alquimica la utiliza Jung para
definir, por analogia, el concepto mas importante del psicoanalisis: la
transferencia. Jung la entiende como un proceso natural de vinculo afectivo
muy complejo en donde de la misma manera que cuando dos cuerpos
quimicos se combinan quedan modificados, lo mismo acontece en la
transferencia que se da entre dos personas. Esta relacibn se produce
simultaneamente en una interaccion entre Consciente-Consciente,
Inconsciente-Inconsciente, Consciente-Inconsciente e Inconsciente-
Consciente, entre analista y analizando; entre director y actor, entre
pedagogo y alumno. Tal vez este modelo junguiano pueda dar luz a la
utilizacion que hace Grotowski en varios de sus escritos a la palabra
alquimia. El proceso creativo del trabajo con el actor y del actor, consiste
finalmente en estructurar todo el material que se ha revelado. Este material
se compone de los motivos mas intimos y personales del actor. Hay un
camino y un proceso de reconocimiento de todo ese material vivo. El
fundamento de este material viviente se basa en las asociaciones o en lo
que el creador polaco llama:” memorias-clave”. El hecho decisivo consiste
en reconocer estas asociaciones no en el pensamiento, sino en los impulsos
del cuerpo. El cuerpo esconde y encierra todo un material psiquico
reprimido y escondido. Desde este punto de vista hay que entender el
concepto de coraza muscular (propio de las corrientes analiticas reichianas)
como dique que solidifica nuestra “mascara” y que es el armazén de
nuestras resistencias. Al proceso de autopenetracion que el actor debe
realizar para romper la mascara y exponer todo este material viviente,
sorteando las resistencias, le sigue un proceso de “cocidbn” que bien
catalizado generard una transformacion de este material viviente, que
expresado en la partitura actoral ira acompafada de una transiluminacién
del actor. El actor luminoso

10 A. Stevens, Jung o la bisqueda de la identidad, Debate, 1994, Madrid, 1994, paginas 257-60
'y Stevens, idem, paginas 258-60

17



De lo crudo a lo cocido (Eliade) sintetiza la metafora alquimica. En el
trabajo con el actor lo cocido es la estructura que a base de ser cocinada
una y otra vez, utilizando el catalizador de la partitura, conduce a la
aparicion de lo espiritual. Tal como dice Grotowski:

“La composicion artificial no s6lo no limita lo espiritual sino que conduce a ello, la
tension tropistica entre el proceso interno y la forma los refuerza a ambos” *?

Sin embargo este proceso de caracter alquimico en terminologia junguiana
no puede acontecer, sino va acompafado de una determinada actitud ética.
Grotowski habla de dos problemas en la actitud del actor los cuales etiqueta
con una terminologia psicologica: Narcisismo, cuando el actor actia para
ser amado; e Histeria, cuando el actor trabaja para si, directamente
observando sus emociones. Curiosamente utiliza los dos conceptos
equivocadamente, ya que en mi opinién el actor que flirtea con el publico
erotiza el entorno y el publico. Uno de los rasgos que definen el
comportamiento del histérico. En cambio el actor que busca la riqueza de
sus estados intimos es un narcisista, en tanto su libido no va al encuentro
del objeto, del otro; sino que se autoinviste .El objeto es él mismo o su
imagen reflejada, como en el mito narrado por Ovidio. Entonces si no actua
ni para el publico, ni para si mismo ¢qué sucede?:

“La respuesta es clara, primero penetra en los elementos de contacto con el cuerpo.
Busca concretamente aquellos recuerdos y asociaciones que han condicionado de
manera decisiva la forma de contacto.....Su busqueda debe orientarse de su interior
al exterior, pero no para el exterior” *3

La clave esta en la metafora del dar y recibir, primero con lo que el creador
polaco llama “camarada biografico” una autopenetracién del actor en el
estudio de sus impulsos corpdreos que produce como consecuencia de este
intercambio un renacimiento en él. El trabajo no se realiza en categorias de
personaje y situacion dramatica sino que, en un primer momento,
sobrepasando el texto se convierte en una partitura personal. Luego este
intercambio se traslada a los otros actores que son las pantallas en donde
se proyectan los contenidos biograficos transformandose en vitales
estimulando, ahora si, los personajes y la estructura de la obra. Se produce
un segundo renacimiento. Finalmente el actor descubre lo que Grotowski
llama el “compafiero seguro” frente al cual se revela. En terminologia
junguiana este compafiero seguro recibe la proyeccion del Si-mismo del
actor ante el cual se desnuda, rompiendo la méascara en un acto total de
entrega y de santidad. El Si-mismo es una metafora de la totalidad, de la

12 J Grotowski, “Hacia un teatro pobre”, Dentro de Hacia un teatro pobre, Siglo XXI, op.cit pagina 11

13J Grotowski, “Encuentro en los Estados Unidos”, Dentro de Hacia un teatro pobre, Siglo XXI, op.cit.
Pagina 203-5

18



completud, mientras la mascara es un recorte interesado de nuestra
personalidad. Este encuentro produce el tercer y mas potente renacimiento.

EL ARTE DE LA ACTUACION (condiciones)

Grotowski describe tres condiciones esenciales para el arte de la actuacion,
afirmando que su estudio debe ser objeto de investigacion metodoldgica:

A) “Estimular el proceso de autorrevelacion, llegando hasta el inconsciente,
pero canalizando los estimulos a fin de obtener la reaccion requerida”.**

Seria demasiado ambicioso para este trabajo ocuparme de manera extensa
del inconsciente. En todo caso cito al psicoanalista M.Mannoni *°* que lo
define como “Un saber que no se sabe”, y que tiene consecuencias directas
e indirectas en nuestro comportamiento consciente y en nuestra vida
cotidiana y extracotidiana.

Es un denominador comudn en los grandes maestros occidentales de la
actuacion el interés por llegar al inconsciente del actor, al que conciben, de
la misma manera que la psicologia analitica, como una fuente de creacion y
autenticidad. Para alcanzar este “saber que no se sabe” y poder dialogar
con él, hay que conocer las complejas dinamicas de la psique. Digamos, que
desde la mas conocida concepcién Freudiana que plantea como clavija
fundamental de la vida psiquica la represion y que concibe el inconsciente
“como un inconsciente que desea, y que precisamente por ello se va a
enfrentar con los mecanismos de defensa del yo y con la instancia
culpabilizadora del super-yo” *® a la no tan conocida concepcién junguiana
del psiquismo hay una gran diferencia.

Jung, ademas, propone un inconsciente que necesita proyectarse y que
altera el equilibrio del status quo egoico. Abre nuevas posibilidades a la
actitud consciente, al yo, y al abrirlas chocara con el principio de realidad
del yo, aferrado al propio autoconcepto y poco dispuesto a sostener la
tension de contrarios que implica el crecimiento y la dinamica de la
personalidad. Esta tensién que antecede a la activacion y simbolizacién e
integracion de los diferentes elementos todavia no consciente resuena en
las siguientes palabras del maestro polaco:

14 J. Grotowski, “Exploracién metddica”, dentro de Hacia un teatro pobre, Siglo XXI, op.cit. PAgina 89

15 M.Mannoni, “Un saber que no se sabe. La experiencia analitica”. Gedisa, Barcelona, 1992.

% M. Trevi, “Metéaforas del simbolo”. Anthropos, Barcelona, 1996, paginas20-24

19



“Pueden permanecer en nosotros los polos extremos que luchan dentro, pero
también podemos alcanzar una especie de cima en el momento mismo en que
empieza a actuar esa contradiccion, es decir en el momento en que hacemos una
especie de sacrificio - *’

Sostener esta contradiccién, a fin de obtener una cima para estimular el
proceso de autorrevelacion, que siempre implica un sacrificio. A esta
manera de entender el trabajo del actor, le corresponde la manera
junguiana de entender los objetivos del analisis, ya que un analista al igual
que un buen conductor de actores debe perseguir que la persona se
relacione con sus propias fuentes de Vvitalidad y de significado
simbolico.Jung llamara funcién transcendente a la capacidad del psiquismo
de generar simbolos e imagenes que integrando los contrarios generan
simbolos personales que implican, bien atendidos, una energia de
transformacion.

B) “Ser capaz de articular el proceso, disciplinarlo y convertirlo en signos.
Construir una partitura cuyas notas sirvan como elementos tenues de contacto,
como reacciones a los estimulos del mundo externo: a aquello que llamamos “dar y
recibir” 8

Este proceso de autorrevelacion del actor sobre si mismo, tiene dos
direcciones, ambas necesarias. Una es un proceso activo de introspeccion,
lo que Grotowski llama autopenetracion y otra de contacto, de dar y recibir.
Esta doble dinamica “despierta al actor”, lo santifica; convierte al actor en
un actor luminoso, como nos decia el profesor Attissani en una reciente
conferencia en el "Institut del Teatre".

Desde el punto de vista de la psicologia analitica, este doble movimiento es
muy similar a la actitud dialégica que supone el encuentro con el
inconsciente a través del dialogo con uno mismo y con la alteridad. Llegados
a este punto aparece, sin duda, el concepto mas famoso de Jung, el
arquetipo. Concepto que suele estar asociado a algo de caracter mas
metafisico que cientifico. Sin embargo, no es asi y espero argumentar como
el trabajo de Grotowski con sus actores en su primera época teatral, en
donde presentan diferentes espectaculos de fuerte caracter ritual y
mitopoético, se basa en un revelarse al caracter y estructura arquetipal
propio de la personalidad de cada uno de los actores. Jung afirmaba que
hay tantos arquetipos como situaciones tipicas en la vida. La repeticidon
continua de esas experiencias ha permitido que se grabasen en nuestra

17 J.Grotowski,” Apéndice, entrevista con M.Glantz”, dentro de Hacia un teatro pobre, Siglo xxi, op.cit.
pag., 230

18 J. Grotowski, “Exploracion metédica”, dentro de Hacia un teatro pobre, Siglo XXI, op.cit. Pagina 89

20



constitucion psiquica personal y colectiva. Dice A. Stevens, psiquiatra y uno
de los grandes analistas actuales que

“El arquetipo como tal, es profundamente inconsciente y, por tanto incognoscible,
y hay que distinguirlo de la imagenes, ideas y comportamientos arquetipicos a los
que el arquetipo como tal da origen «. *°

Continda Stevens diciendo que:

“Los arqguetipos nos predisponen a enfocar la vida y a vivirla de determinadas
maneras, de acuerdo con pautas previamente dispuestas en la psique. Es mas
también organizan las percepciones y las experiencias para ajustarlas a la pauta” #°

De esto se desprende que para que se despliegue todo el potencial psiquico
y humano se hace necesario activar el doble campo de acciéon exterior-
interior, consciente-inconsciente, contacto con el ambiente-con Ila
interioridad, con el otro-con uno mismo. Es la dialéctica del “dar y recibir”.
Este proceso generador de signos necesita y se activa mediante el soma del
actor que se expresa a través de la precisa y rigurosa ejecucion de una
partitura psicofisica. Esta partitura visible, esconde y se nutre de todo un
movimiento invisible de caracter energético e imaginal, pulsional y
arquetipal propio de cada actor (subpartitura) y que propulsa un impacto
emocional en el publico. Todo ello en la vivencia del aqui-ahora, del estar
presente en el presente.

Sin embargo y como muestra de la extrema dificultad de este objetivo del
trabajo actoral grotowskiano, sélo algunos actores excelsos y con un gran
entrenamiento, tal como fue el caso de R.Czieslack pudieron acceder a este
nivel.

C) “Eliminar del proceso creativo las resistencias y los obstaculos causados
por el propio organismo, tanto fisico como psiquico “**

Aqui entramos de pleno en la formacién del actor entendida como via
negativa, como proceso de ascesis y despojamiento de los recursos
estereotipados, del oficio del actor, en su acepcidn méas negativa. Este paso
propio del entrenamiento del actor, es paso previo a la posibilidad de la
autopenetracion, propia de la actuacion. Lo que pretende Grotowski es
la destruccidon de obstaculos. Al igual que Stanislavski borrar el estereotipo
para que aflore la autentica vida interior del artista ser& el primer objetivo.

19 A. Stevens, “Jung o la busqueda de la identidad”, Debate, Madrid, 1994, paginas 49-51
20 A Stevens, “Jung o la bisqueda de la identidad”, Debate, op.cit. Paginas 49-52

2 (8) J. Grotowski, “Exploracion metédica”, dentro de Hacia un teatro pobre, Siglo XXI, op.cit. Pagina
89-90

21



Técnica inductiva (es decir, una técnica de eliminacién); en contraposicion a
una técnica deductiva (es decir, una técnica de acumulacién de habilidades
0 competencias, tal como se dice hoy en dia). O lo que es lo mismo el actor
santo frente al actor cortesano.

“....El resultado es una liberacién que se produce en el paso del impulso interior a

la reaccion externa, de tal modo que el impulso se convierte en reaccion externa.”
22

Se trata, por tanto, de crear un acto unitario entre cuerpo y mente. No hay
mediacion entre uno y otro. Desde el punto de vista de la psicologia
junguiana esta unién en acto entre impulso o pulsion canalizada, y el cuerpo
0 accion fisica va asociada a una generacion de imagenes o simbolos. De
hecho, en realidad la imagen y el simbolo que se generan al activarse los
procesos psiquicos y somaticos, es uno de los temas centrales de estudio de
este enfoque psicoanalitico.

Cuando observo a R.Czieslack, a través de diferentes grabaciones, como
evoluciona en las diferentes improvisaciones y ejercicios que se han
conservado en diferentes, tengo la sensacibn de ver un cuerpo
transparente, un cuerpo-mente ligero que esta en permanente contacto con
un torrente de imagenes interiores. *°

Esta conexidon con el proceso imaginal interno y la poderosa composicion en
la forma, de gran rigor técnico, produce esa integracion entre las potencias
psiquicas y corporales a lo que Grotowski, poéticamente adjetivaba
utilizando la metafora de la transiluminacion del actor.

Para alcanzar este objetivo, no hay que querer alcanzarlo. Este hacer sin
hacer, tan propio del taocoismo y del zen se corresponde también con la
actitud mental con la que es necesario enfrentarse al proceso de trabajo.

Esta disposicidn pasiva, para realizar un papel activo que reclama el director
polaco es la misma que Jung adoptard en su confrontaciéon creativa con el
inconsciente. El dejar venir de esos contenidos a través de la imaginaciéon
activa, una de las técnicas expresivas mas importantes desarrollada por el
psiquiatra suizo.

Este método para asimilar contenidos inconscientes a través de alguna
forma de autoexpresion, tiene como objetivo dar voz a aspectos de la
personalidad que no son escuchados, estableciendo una linea de
comunicacién entre la conciencia y el inconsciente.

22 3. Grotowski, “Hacia un teatro pobre” dentro de Hacia un teatro pobre, Siglo XXI, op.cit.pag. 10-11

2 T.Wethal. Training at the Teatr Laboratorium, Odin Teatret Film, Wroclaw 1972

22



Pero es evidente que en el trabajo actoral grotowskiano cuerpo y psique
han de ir juntos. Se trata de devolver la vida a psiques apagadas a través
del cuerpo y a partes apagadas del cuerpo a través de la psique.

“Solo cuando lo profundo y sin forma, que habita en la oscuridad, emerge y
adquiere forma a la luz del dia, tenemos el verdadero arte tragico “2*

Creo que el arte del actor para Grotowski es un arte tragico que necesita de
lo dionisiaco para acontecer en lo apolineo, tal como afirma el profesor A.
Vega de la pintura de Rothko.

Jung, en uno de sus libros mas importantes:”Tipos psicolégicos” dedica un
capitulo al estudio de estos dos instintos. Desde el punto de vista
psicolégico lo dionisiaco es un:

“...Rompimiento, efectuado por el mundo, del yo cerrado”.?®

Hay que tener en cuenta que para Jung los procesos internos de orden
psiquico también son mundo. Mientras que lo apolineo es:

“Mesura, limite, contenedor de todo lo salvaje e indémito.” 2°

Estos instintos seran trabajados para integrarlos en lo que podriamos
utilizando la propia terminologia grotowskiana, llamar la técnica 1 y la 2.

Toda técnica conduce a una metafisica, afirma el creador polaco. Existe,
por tanto, la técnica 1, es decir la técnica teatral, la psicotecnia del actor
nacida con Stanislavski y, por otra parte existe la técnica 2, que en
palabras de Barba:

“La técnica 2 tendia a liberar la energia espiritual del individuo. Se trata de un
camino practico que conducia al yo hacia si mismo para integrar todas las fuerzas
psiquicas e individuales.”?’

Desde esta vision ya se intuye lo que se desarrollarda mas adelante: una
busqueda que permita desde la subjetividad una confrontacién con el mito,
encarnado en el hecho de la existencia del actor, con nuestras raices, con

2% A. Vega, Sacrificio y creacion en la pintura de Rothko, Siruela, Madrid, 2010, pagina 44
25 C.Jung, Tipos psicolégicos, Edhasa, Barcelona, 1994, pagina 171
26 C.Jung, idem

27 M.Marinis, La parabola de Grotowski: el secreto del novecento teatral, Galerna editorial, Buenos Aires,
2004, pagina 42

23



nuestra corporalidad antigua. Con lo que en una terminologia junguiana
llamariamos el fondo colectivo arquetipal comudn al ser humano.

Con Grotowski el arte del actor, en su primera época, se convierte en una
via de autopenetracion en donde el actor busca revelarse a su ser, a su Si-
mismo en comunién con el publico, que asiste a una especie de ritual
sagrado enmarcado en un contexto profano.

El proceso de individuacion junguiano persigue el mismo objetivo final de
abrirse a una realidad mas extensa que la mediatizada por nuestro yo, por
nuestra mascara. La diferencia, para mi, es que en el trabajo actoral
grotowskiano la via de conocimiento se auna a un impulso espiritual
derivado de la tensidon entre proceso interior y forma. Mientras que el
camino del andlisis es un proceso de completud e integracion de la
personalidad.

La autopenetracion del actor sustentada en las dos técnicas antes
mencionadas también se articula cada una por ella misma y entre ellas
desde dos principios que en terminologia alquimica serian el de “solve et
coagula”. En un lenguaje propio a la psicoterapia hablariamos de analizar y
separar por una parte y de reunir y sintetizar por la otra.

La autopenetracion psiquica del actor conlleva separar para después
integrar contenidos cada vez mas profundos, al mismo tiempo que esa
profundidad desplazada se afirma en la superficie del cuerpo del actor.

Esa interioridad desvelada, esa rotura de la mascara social acontece en el
cuerpo dilatado del actor. Dilatado porqué estd conectado con lo mas
profundo de su ser. Es a través de este material sensible que aparece lo
invisible, ese nivel espiritual al que aspira Grotowski en su trabajo con el
actor. Todavia en esta primera etapa del trabajo del director en su teatro-
laboratorio este proceso tiene en cuenta y pretende conmover al publico, a
través de personajes y situaciones dramaticas.

Permitir que el desvelamiento de la mascara acontezca en el publico que
asiste al ritual teatral que contempla el sacrificio del actor. Busqueda pues
de un sentido de comunidad todavia dentro de un marco de relacion actor-
espectaculo-publico.

24



ETICAY TERAPEUTICA EN EL TRABAJO ACTORAL

El objetivo fundamental del trabajo con el actor en Grotowski es convertir a
un individuo en un “actor santo”.

“De la misma manera que s6lo un gran pecador puede ser santo, la vileza del actor
puede convertirse en una especie de santidad”?®.

Convertirse en un actor santo implica una actitud y voluntad de exponerse a
la mirada del otro, de desafio a sus propios limites.

“Al hacerlo asi, a través del exceso, del sacrilegio, el actor en definitiva, desafia a
otros y se revela a si mismo”?°.

Esta actitud dionisiaca conlleva el rompimiento de la mascara cotidiana y
facilita, por un proceso de simpatia, que el publico pueda realizar un
proceso analogo de autopenetracion.

En la terminologia de la psicologia analitica la “persona o mascara” es un
recorte social de la totalidad de la personalidad. Es aquello que mostramos
a los demas en ara de un beneficio e inclusidbn social. Responderia al
concepto freudiano del yo ideal. Es el papel que representamos y la manera
en que anunciamos a nuestros semejantes cOmo deseamos gue nos vean y
COmMo queremos que reaccionen ante nosotros. Este constructo llamado
“persona” tiene como funcién la adaptacién social en busca del éxito. El
precio a pagar es un empobrecimiento de la globalidad de la personalidad,
un recorte en la cualidad de ser del sujeto. Sin embargo, una” persona
sana”, no demasiado desvinculada de la totalidad del individuo, es
imprescindible para la convivencia y adaptacion al marco social en que
vivimos. Sélo los psicoticos no poseen esta funcidon. Una cosa es tener una
“persona” bien desarrollada y ser consciente de ello y otra es identificarte
ciegamente con ella. Entonces tenemos “persona” pero no personalidad. En
definitiva, la “persona” es una realidad bidimensional sin profundidad. De
esto se deduce que este constructo llamado “persona” es un obstaculo para
el desarrollo psicolégico del individuo y su disolucibn es condicién
indispensable para el proceso de individuacion.

La paradoja consiste en que no se puede “dirigir’ la individuacion desde
una actitud e intencidon yoica, sino que se produce por asimilacion de

28 J.Grotowski, “El nuevo testamento del actor”, en Hacia un teatro pobre, Siglo XXI, op.cit. pag.28

2% J.Grotowski, idem, pag 28

25



contenidos inconscientes. El objetivo, por tanto, sera desarrollar la propia
completud psiquica.

Después de esta necesaria aclaracion, pienso que es facil entender que el
proceso de deshacerse de esta mascara cotidiana ha de suponer para el
actor un cierto proceso terapéutico que afecta a cuerpo y psique. Es muy
facil autoconvencerse de haberse quitado la maéascara para en realidad
ponerse otra.

Grotowski sortea este peligro a través de lo que él llama la aniquilacién,
quemar para liberar el cuerpo. El actor ya no exhibe o vende su cuerpo,
sino que lo sacrifica. Esto significa liberarse de las resistencias fisicas que
entorpecen los impulsos psiquicos creandose una conexidn simultanea
entre impulso-imagen y accion fisica.

Esta unién de cuerpo y mente provoca una expresion de la totalidad de la
personalidad en el aqui-ahora del encuentro del actor con su partenaire y
con el publico. Todo esto crea un sentido de comunidad social, empatica y
terapéutica. En mi opinién es a esto a lo que se referia Grotowski cuando
hablaba del acto total.

El actor “santificado”, a través de la técnica inductiva de eliminacion, es
capaz de manifestar fisicamente cualquier impulso psiquico pero este seria
un primer nivel que facilitaria lo que en términos de la antropologia teatral
se llama nivel pre-expresivo.

“El actor debe ser capaz también de expresar, mediante el sonido y el
movimiento, aquellos impulsos que habitan la frontera entre el suefio y la

realidad. En suma debe poder construir su propio lenguaje psicoanalitico de

sonidos y gestos”®°.

En el nivel pre-expresivo Grotowski habla de la necesidad de la partitura
actoral, pero esta partitura externa ha de estar conectada a los impulsos
internos. A la subpartitura.

La superficie del trabajo del actor-el cuerpo- debe de dejar translucir el
mundo interno nocturno del suefio y las imégenes psiquicas que se
complementa y contrasta al mundo diurno de la accion fisica. Dialogo entre
exterior-interior, macrocosmos Yy microcosmos, consciente-inconsciente.
Una partitura elaborada desde la plasticidad y el rigor maximo en la
ejecucion evoca asociaciones e imagenes no solo en el actor santificado sino
también en la psique del auditorio.

30 J.Grotowski, “El nuevo testamento del actor”, en Hacia un teatro pobre, Siglo XXI, op.cit. pag.29

26



Para Grotowski, por tanto, el actor santo utiliza el papel como un trampolin,
como un instrumento para explorar su personalidad, atravesar las
diferentes capas de cebolla que suponen nuestras mascaras y a través de la
autopoenetracién encontrarse con lo mas intimo de nuestra personalidad,
para exponerlo y en ese acto generoso de amor, sacrificarlo invitando al
publico a que haga lo mismo.

Este proceso conlleva una ética implicita en el si del trabajo y ademas exige
una actitud de humildad, de entrega. Esta predisposicion conlleva “El no
hacer algo, sino refrenarse de hacer algo”.

Jung al igual que Grotowski hablaba de humildad, de humus, de tocar
tierra, es decir contactar con ella. Sin humildad no hay sacrificio, sino
inflacién. El contacto con contenidos del inconsciente puede generar una
inflacién egoica, una nueva y poderosa mascara. Asi mismo, sin disciplina y
rigor en la penetracion psiquica y en la creacidon de la perfecta partitura
actoral realizada por el actor se puede producir un caos bioldégico y una
especie de crisis histérica de la personalidad.

En conclusion, del trabajo actoral que realiza Grotowski se deriva un
camino terapéutico. Asi el actor, de este proceso obtiene una armonia y una
paz mental, convirtiéndose en un ser mas sano de mente y cuerpo. Si, en
cambio, el actor solo se compromete de forma superficial en su trabajo se
produce un reforzamiento de la mascara cotidiana o una persona
inflaccionada, generandose un conflicto interno. Ello sin negar que el actor
pueda obtener efectos estéticos notables ante un auditorio (actor
cortesano). Si hay un compromiso con el proceso sin tener miedo de
sobrepasar los limites autoimpuestos el actor es conducido a:

“Una liberacion de complejos de la misma manera que la terapia psicoanalitica” **

Entiendo el concepto “complejo”, no s6lo como una descarga catartica, sino
sobre todo como un conglomerado ideo-afectivo con asociaciones de
imagenes cargadas emocionalmente, que generan un nucleo que
fuertemente enervado se disocia del yo, actuando inconscientemente.

De lo cual se desprende que en realidad no hay una sola personalidad. Mas
bien deberiamos hablar de subpersonalidades muy ligadas a la accién de
estos complejos. Lo importante es que haya conciencia de nuestra
complejidad. Lo patégeno se deriva de que estas subpersonalidades se
escinden actuando de forma compulsiva llegando a crear una disociacion de
la personalidad.

3 J.Grotowski, “El nuevo testamento del actor”, en Hacia un teatro pobre, Siglo XXI, op.cit. Pagina 30

27



Lo sano seria, en cambio, la capacidad de integrar todas estas sub-
personalidades dentro de un nucleo amplio del yo.

Por lo tanto la liberaciéon de complejos de la que habla Grotowski, no tiene
nada que ver con un ritual de descarga histérico, sino con una ampliacién
del actor de su conciencia y un darse cuenta de la complejidad de su
psique, a través de la personificacion y encarnaciéon que se logra de estos
complejos mediante el trabajo actoral basado en el trabajo de las acciones
fisicas segun la metodologia grotowskiana.

De la misma manera que el objetivo del analisis es apoyar el movimiento
del analizando hacia su propia totalidad psicoldgica. Este movimiento
intenso estimulado por lo externo es independiente del analisis y solamente
el andlisis acompafa e impulsa este movimiento de dar y tomar.

Asi también el objetivo del trabajo actoral de Grotowski es acompafar e
impulsar la liberacién de complejos para hacer aparecer por desvelamiento
a través de un acto total esa presencia huminosa del actor, una vez rotas
las corazas y resistencias. Este momento en que el actor se santifica
mediante su sacrificio es compartido con el director, en un primer momento
y después con el publico.

La superficialidad en el compromiso ético en este trabajo genera un
reforzamiento de la rigidez de nuestra mascara social que actia como
coraza de proteccion tanto contra nuestros instintos, tanto contra nuestra
capacidad de contacto con la alteridad.

El flujo de dar y recibir tan querido a Grotowski se interrumpe.
Posiblemente, desde el punto de vista clinico, esto se convierta en una
neurosis de caracter, o en un trastorno neurético de conversion de tipo
histérico. El actor ya no se encontrard en un camino de crecimiento o
individuacién, sino en un camino de regresion en donde lo que rige la
psique es, como decia Lacan, el autdbmata que actia desde el compulsivo
mecanismo de la repeticion.

El camino de “santificacion” del actor pasa por una transformacién de todo
su potencial, incluido la parte mas vil, o sombra en la terminologia
junguiana, para que la transiluminacién del actor pueda acontecer. La via
negativa le prepara para enfrentarse a ese momento de maxima tension en
la que el actor se ofrece, se desnuda y se expone ante el publico en una
especie de comunidn ritual de caracter escénico en la que la representacion
se convierte en una especie de ritual terapéutico social.

El término “transiluminacién” que utiliza Grotowski para definir ese
momento o acto total que acontece a través del cuerpo-totalidad, o cuerpo-
mente del actor es equivalente, en mi opinién, al concepto junguiano de
“numinosidad”.

28



Para Jung el arquetipo, un constructo que le sirve para definir la estructura
innata de nuestra psique es inconsciente e incognoscible. Sin embargo,
bosqueja nuestra relacion con el mundo. Se manifiesta como instinto y
afecto, como imagenes y simbolos en los suefios y en la mitologia, como
patrones de conducta y de experiencia.

El arquetipo tiene un polo espiritual (psicoide) en un extremo y otro
instintivo en el otro. Son centros de energia psiquica y pulsional
respectivamente que funcionan inconscientemente de forma poderosa y
autbnoma. Se manifiestan intensivamente en lo que podriamos llama
estados de fusion. Cuando en determinadas situaciones 0o momentos
excepcionales se activa este nivel el cuerpo registra un campo de energia
intensificado.

Este cuerpo intensificado o dilatado en la terminologia de Barba es, en mi
opinién, a lo que se refiere Grotowski cuando habla de ese acto total
mediante el cual el actor se revela a si mismo y al otro, creando asi la
posibilidad de que el publico pueda participar activamente de esta
revelacion. Este estado de “numinosidad”, en terminologia junguiana,
requiere de la actitud ética de sacrificio. Sacrificio del yo en la creacion,
ética del actor santo.

Por dltimo y para acabar este capitulo una cita de uno de los grandes
analistas del momento que nos advierte del peligro de la inflacién psiquica
en la terapéutica:

“La falta de conexidn con la dimensidon arquetipica genera un empobrecimiento
espiritual y la sensacion vital de falta de sentido. Pero si el material arquetipico no
estéa suficientemente anclado y encarnado, es decir, si en vez de tratar de descubrir
su significado en la experiencia concreta de los problemas y dificultades de la vida
cotidiana se especula con ello podemos caer en meros viajes mentales propios de la

patologia narcisista” *?

32 E.C.Whitmont, El retorno de la diosa, Paidos Junguiana, Barcelona 1998., pagina 31

29



CONCLUSIONES

El declarado interés por la obra de Jung, asi como por la de otros autores
cercanos (Durkheim, Eliade...) por parte de Grotowski, me ha servido de
impulso para proponer este trabajo. No he querido centrarlo en la influencia
que el concepto arquetipo tiene en la dramaturgia y el tratamiento de los
textos de la época teatral del creador polaco. Este trabajo, por
consiguiente, no se ha planteado desde una perspectiva psicocritica en la
linea de Mauron o desde una perspectiva mito poética-arquetipal en la linea
de Durand.

Mi punto de interés se ha centrado en a partir de la conceptualizacion que
de la propia experiencia clinica hace Jung, creando su corpus tedrico que
sistematiza y metaforiza dicha praxis terapéutica, intentar encontrar nexos
de uniébn entre la psicologia analitica y los objetivos que perseguia
Grotowski en el trabajo actoral de su primera época en el teatro laboratorio,
en donde el concepto de representaciéon y de ritual social y terapéutico
todavia era esencial en su concepcion del hecho escénico. Poner en paralelo
el proceso terapéutico, segun el enfoque junguiano y el trabajo del actor
entendido como proceso de desvelamiento de la mascara y de
santificacion es lo que he pretendido hacer.

Grotowski, como otros grandes directores-pedagogos del arte y del trabajo
actoral del siglo XX, pretendi6é convertir el trabajo actoral en una revelacion,
en una confirmaciéon ontolégica del ser del individuo-actor. Esto genera
implicaciones que van mas allad del mero hecho escénico. Asi a través del
encuentro con el otro y del trabajo con el cuerpo-memoria, se produce una
transiluminacioén, es decir un acontecer del ser de cada individuo-actor.

Confirmar al otro en su ser, tal como decia Buber, es el objetivo de este
tipo de trabajo actoral mas all4 de las implicaciones escénicas y artisticas
propias que se derivan.

Poner al ser por delante de su méascara también es el objetivo de la terapia
entendida como proceso de expansion de la conciencia y de crecimiento
humano. Ambos creadores, Grotowski y Jung, representantes de este
“novecento” cultural segun expresion de M.de Marinis, buscan desde sus
respectivos campos un objetivo parecido: la recuperacion del alma en la
psicologia uno y devolver el trabajo del actor a sus fuentes mistéricas y
rituales el otro, para generar un acontecer del ser, una cualidad, de
presencia que también es alma.

30



Este acercamiento conlleva una contemplacién de la dimension espiritual
de la existencia. Si este camino es apasionante, no por ello deja de ser
peligroso para la integridad fisica y mental del analizando y del actor.
También ambos creadores fueron conscientes de ello. Jung utilizo el nombre
de inflaciéon para definir este peligro de pérdida del equilibrio psiquico,
mientras que al peligro de desestabilizacion en el trabajo actoral cabria
adjudicarle el concepto de “entusiasmo”. Entendido esto como una
posesion con pérdida de consciencia de “lo Uno” (segun expresion
analitica).

El problema es que los entusiastas de lo Uno prefieren unilateralmente el
inconsciente y su indeterminacién. Para ello hay un solo remedio y
Grotowski lo vio claro, el rigor de la partitura externa, la forma ejecutada y
encarnada fisicamente con la maxima precision desde lo consciente. Si ello
es asi, el “entusiasmo” significa un afecto de tipo vigoroso y no un pseudo
ritual de corte histérico y fantasioso. De esta manera el espectador queda
captado en el acontecimiento poniendo en juego sus deseos Yy proyecciones,
aspecto propio de un ritual social con connotaciones terapéuticas.

El punto nodal de este tipo de trabajo con el individuo-actor nace del soma.
El trabajo actoral grotowskiano provoca en el cuerpo el surgimiento de
material psiquico conflictivo inconsciente, asi como de la activacion de
déficits relacionales y de posibles traumatizaciones de mayor o menor
grado de tipo preverbal y presimbolico que surgen a través de la activacion
de los recuerdos corporales y sensoriales-afectivos-motrices. Podriamos
decir que tocar el cuerpo equivale a tocar la sombra. Asi mismo es el
cuerpo, como limite de la personalidad que es, lo que permite que los
contenidos del inconsciente no tengan efectos destructivos sobre la
consciencia del yo sustentada en el soma.

De ahi la importancia de la salud y del entrenamiento actoral. La via
negativa tiene como objetivo la eliminaciéon de obstaculos para un posterior
desarrollo que diferencie a través del proceso de autopenetracion las
representaciones y expresiones de la mascara de las del centro autentico de
la personalidad del actor, lo que en términos de psicologia analitica se
conoce como “Si-mismo”. Este proceso numinoso, con su correspondiente
actitud ética, implica la integracién de los opuestos, lo cual genera una
gran tension interna desprendiéndose energia. Es decir, integrar la sombra
en la consciencia para dar profundidad a la personalidad del actor-individuo
y relieve a la méascara plana e unilateral que encorseta nuestras vidas.

31



La relacibn entre director-actor durante el proceso de trabajo se
fundamenta en un proceso dialégico que se ha de hacer consciente y que
es paralelo a la dimensidn psiquica de lo que se conoce en las psicoterapias
analiticas como la relacion de transferencia y contratransferencia.

De esta manera el punto de encuentro entre el trabajo actoral grotowskiano
en su primera época Yy la psicoterapia analitica desde el enfoque junguiano
pasa necesariamente por la vision que del cuerpo, del soma se tiene.
Entendiendo este nivel como nivel integrativo de aspectos instintivos,
sensoriales, afectivos, motrices, imaginales y simbdlicos, en donde soma y
psique son los dos aspectos de la totalidad.

Asi ambos procesos, el de individuacion junguiano y el de revelacion del
actor grotowskiano, favorecen la aparicién de un cuerpo-psique expresivo-
energético que necesita de un cuerpo que explora 'y se mueve como 6rgano
de autopercepcidon generando contacto, esa dinamica del dar y el tomar a
la qgue muy a menudo se refiere el maestro polaco. Esto quiere decir que de
lo anteriormente dicho se deriva la necesidad de visualizar y plasmar
energéticamente y muscularmente un cuerpo dialégico que sea una
ampliacion y plasmacion de los acontecimientos relacionales movidos por la
interaccion actoral. Es imprescindible, por tanto, la traduccidén corporal en
signos e imagenes de caracter simbodlico de los afectos vivenciados y
ademas su encarnacion al suceder relacional entre los actores, entre
director-actor y entre actores y publico, en el aqui-ahora.

Cabe decir, para concluir que las teorias de Jung sobre el proceso de
desarrollo de la personalidad permiten entender desde otra perspectiva
aquello que Grotowski perseguia trabajando con los actores. Por tanto, me
he centrado en aquello que buscaba en el trabajo actoral y no en como
procedia para obtenerlo. Es decir para llegar a la autopenetraciéon el actor
debia hacer un paso previo que era el entrenamiento entendido como via
negativa. Asi mismo, este proceso de entrenamiento y creaciéon genera
también una traduccién en la vida cotidiana del actor en tanto individuo
con sentido de comunidad.

Para concluir, creo que es licito afirmar que la estructura de Ila
conceptualizacién junguiana es util para iluminar aquellos objetivos que
Grotowski buscé en su trabajo con los actores y permite situarlos en una
perspectiva propia de la psicologia profunda.

32



BIBLIOGRAFIA
1. BARBA, E. La canoa de papel. Buenos Aires: Catalogos. 1994.
2. Idem. La tierra de cenizas y diamantes. Barcelona: Octaedro.2000.

3. CHEJOV, M. Sobre la técnica de la actuacion. Barcelona: Alba Editorial.
1999.

4. JUNG, C.G. Tipos psicolégicos. Barcelona: Edhasa. 2008.

5. Idem. Las relaciones entre el yo y el inconsciente. Barcelona: Paidds.
1998.

6. idem. Aion. Contribuciones al Si-mismo. Barcelona: Paidds. 2007.

7. Idem. “La psicologia de la transferencia” en La practica de la
psicoterapia. Madrid: Editorial Trotta. 2006

8. GROTOWSKI, J. Hacia un teatro pobre. México: Siglo XXI Editores. 1971.

9. idem. *“Teatre i més enlla”. (“Edici6 a cura de A. Caixach i I. Castel-
branco)”. Barcelona: Fragmenta Editorial. 2009.

10. JACOBY, M. El encuentro analitico. México: Fata Morgana.2005.
11. KNEBEL, M.-VASSILIEV, A. “L’analyse-action”. Paris: Actes-Sud.2006.

12. MANNONI, O. Un saber que no se sabe. La experiencia analitica.
Barcelona: Gedisa Editorial.1998.

13. MARINIS, M. La parabola de Grotowski: el secreto del “novecento
teatral”. Buenos Aires: Galerna GETEA. 2004.

14. MENEGAZZO, C.M. Magia, mito y psicodrama. Buenos Aires: Paidoés.
1981.

15. PAVIS,P. El andlisis de los espectaculos. Barcelona: Paidés. 2000.
16. RICHARDS, T. “Travailler avec Grotowski”. Paris: Actes-Sud. 1995.

17. SANCHEZ, D. Buber, introduccién y textos escogidos. Madrid: Orto
Editorial. 1998.

18. RUIZ,B. El arte del actor en el siglo XX. Bilbao: Artezblai.2008.

19. SHARP, D Lexicén Junguiano. Santiago de Chile: Cuatro Vientos
Editorial. 1997.

20. STANISLAVSKI, K. El trabajo del actor sobre si mismo. Barcelona: Alba
Editorial. 2003.

33



21. STEIN,M. ElI mapa del alma segun Jung. Barcelona: Luciérnaga. 2004.

22. STEVENS, A. Jung o la busqueda de la identidad. Madrid: Debate
pensamiento. 1994.

23. TREVI, M. Metéforas del simbolo. Barcelona: Anthropos. 1996.

24. YOUNG-EISENDRATH, P. Introducciéon a Jung. Madrid: Cambridge
University Espafia. 1999.

25. VEGA, A. Sacrificio y creacién en la pintura de Rothko. Madrid: Siruela.
2010.

26. WHITMONT, E. El retorno de la diosa. Barcelona: Paidés Junguiana.
1998.

MATERIAL AUDIOVISUAL:

WETHAL, T. Training at the Teatr Laboratorium, Odin Teatret Film.
Wroclaw. 1972.

REVISTA:

“Estudis Escénics”. Dossier Grotowski. Barcelona: niumero 36. “Quaderns
de lInstitut del Teatre”. 2009.

34



