
This is the published version of the article:

Martí Torras, Mireia; Badia, Lola, dir. Materials per a un edició anotada del
Desconhort de Ramon Llull. 2012. 106 p.

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/106380

under the terms of the license

https://ddd.uab.cat/record/106380


Màster d’Estudis Avançats i Aplicats en Llengua i Literatura Catalanes 
Universitat Autònoma de Barcelona i Universitat de Barcelona 

 

 

 

 

 

 

Materials per a un edició anotada 

del Desconhort de Ramon Llull 

 

 

 

 

 
 
Mireia Martí Torras 
Treball final de màster 
Directora: Lola Badia 
Curs 2011-2012 
 



2 
 

ÍNDEX 

 

 

Justificació         3  

Introducció        5   

1. Data, circumstàncies i contingut     5  

2. El projecte lul·lià       7 

2.1.  La cristiandat       7  

2.2. La conversió dels infidels, l’islam i l’Art   9 

3. Hibridació de gèneres      12 

4. Els protagonistes del Desconhort: Ramon i l’ermità  17 

5. Transmissió del text      20 

6. Criteris de regularització del text original   22 

7. Criteris per a l’elaboració d’una versió del text   23 

  Bibliografia        24  

  Text modernitzat, versió i notes     28 

  Glossari        101  

       

  



3 
 

JUSTIFICACIÓ 

Aquest treball té com a punt de partida l’experiència d’aprenentatge realitzada durant 

l’últim any de la llicenciatura en les assignatures ‘Ramon Llull i la literatura’ i ‘Edició i 

anotació de textos’, i ha acabat sent un punt de connexió entre totes dues perquè el 

resultat final prové de posar en joc els coneixements sobre la literatura lul·liana i 

l’anotació de textos medievals. Els crèdits cursats al Màster d’Estudis Avançats i 

Aplicats en Llengua i Literatura Catalanes han acabat de fornir els instruments 

necessaris per dur a terme la tasca proposada. El resultat ha estat, doncs, un treball que 

hem titulat ‘Materials per a una edició anotada del Desconhort de Ramon Llull’ i que ha 

volgut complir amb l’objectiu de presentar una proposta de guia de lectura del 

Desconhort en format d’edició divulgativa.  

La història del lul·lisme català ha produït prop d’una vintena d’edicions d’aquesta 

obra, però mai, fins ara, no s’havia donat una interpretació del text des de la llengua 

moderna, les edicions es limitaven a oferir la versió original (a vegades amb les grafies 

regularitzades, d’altres sense regularitzar) amb algun aclariment lèxic o, en el cas de 

l’edició més completa, amb notes contextuals a peu de pàgina. Així, mentre que les 

tradicions veïnes (la castellana, la francesa, portuguesa o la italiana) ja comptaven amb 

traduccions del Desconhort, en la catalana mancava una proposta interpretativa que es 

comprometés en aquells passatges més foscos i justifiqués la tria.  

L’edició divulgativa té com a punt de referència un lector culte no especialitzat, i 

aquest ha estat sempre l’horitzó de la nostra feina. Ara bé, al llarg del procés de 

construcció del treball, no sempre ha estat fàcil decidir-se per anotar un passatge o 

deixar-lo a mans de la capacitat del lector, igual que ha estat complicat trobar l’equilibri 

en l’abast i la complexitat de la informació que convenia donar en cada cas. El resultat 

és, doncs, una recopilació de ‘materials’ que posen els fonaments per editar el text amb 

notes que, en funció del lector paradigmàtic al qual es vulgui dirigir, es poden 

simplificar i retallar o amplificar i completar. En tot cas, aquesta és una qüestió que 

s’hauria de replantejar d’acord amb els criteris editorials de l’empresa que acceptés de 

publicar-ho. 

Per acabar de completar la tasca iniciada en aquest treball i donar a la literatura 

catalana una edició moderna de referència del Desconhort caldria fer-ne una edició 

crítica (per ara, l’única que tenim és del 1936) i aprofundir i madurar la lectura aportant 

detalls contextuals que envolten i condicionen l’obra, contribuint a comprendre la 



4 
 

singularitat de Ramon Llull i la dimensió de la seva obra, i establint paral·lelismes entre 

passatges i motius del Desconhort i d’altres textos de Llull mateix, sobretot, però també 

d’obres d’altres autors i, fins i tot, d’altres èpoques. 

 Amb aquesta voluntat d’acompanyar el lector contemporani en la comprensió del 

Desconhort, hem organitzat el treball de la manera següent: una introducció que 

ressegueix els fils principals de l’obra, seguida de la versió original del text 

regularitzada segons la normativa actual encarada amb una versió moderna en prosa que 

té el suport de notes aclaridores i del text i d’un glossari que recull els mots antics que 

avui han caigut en desús.  

 

  



5 
 

INTRODUCCIÓ 

 

1. Data, circumstàncies i contingut  

El Desconhort té origen en l’estada que Llull fa a Roma entre el 1295 i el 1296 per 

demanar suport per al seu projecte al papa Bonifaci VIII (1294-1303). Era la tercera 

visita que feia a la cort papal, i aquesta obra, juntament amb el pròleg de l’Arbre de 

ciència (1295-96), és el reflex de la decepció de Llull davant d’uns dirigents de 

l’Església que no fan cas de les seves peticions i propostes. De fet, al Desconhort es 

demana el mateix que a la petició en prosa (Petitio Raymundi pro conversione 

infidelium ad Bonifacium VIII papam) enviada poc abans (Llull 1935):
 
la creació, 

seguint el model de Miramar, d’escoles d’idiomes per a la formació de missioners, la 

institució d’un concili que reunís tots els cismàtics cristians i la utilització de l’Art 

com a mètode de conversió dels infidels (Sari 2012: 6-7). Els estudiosos de la 

literatura ja havien apuntat una certa influència dels «laudesi», uns poetes italians de 

l’orde franciscà que escrivien obra religiosa, en la poesia lul·liana de caire més 

popular a causa de les seves visites repetides a Itàlia. Recentment, s’ha reprès aquesta 

idea i s’ha insinuat que, com que és freqüent en la producció dels «laudesi» trobar 

poemes dedicats a papes, és possible que el Desconhort fos dedicat al papa Bonifaci 

VIII, que tot just acaba de ser elegit.
1
 

El Desconhort s’estructura, a la manera clàssica, en tres parts: un preàmbul (I-XII), 

el nucli central (XIII-LIII) i el desenllaç (LIV-LXIX). En la primera part s’explica 

que els valors del món estan invertits, per la qual cosa Ramon està trist, irat i 

desconsolat (apareix el sofriment del jo com a motiu de l’escriptura), i decideix de 

retirar-se al bosc.
2
 Allà es troba amb un  ermità (V) que s’interessa per la causa del 

seu estat, i ell li explica que, gràcies a una revelació divina, ha escrit l’Art, que ara es 

troba en perill. A partir d’aquest moment, doncs, l’ermità inicia una llarga 

argumentació destinada a consolar Ramon, però en aquest punt inicial de l’obra ja 

s’insinua que els motius convencionals no podran servir a Ramon, perquè la seva 

pèrdua és massa valuosa.  

                                                             
1. Vegeu Sari 2012, 6 i Fernández 2011, 10-11. 

2. Assenyalem el paral·lelisme de l’inici del Desconhort amb la situació que es presenta al pròleg de 

l’Arbre de ciència (OE I, 555): «En desconhort e en plors estava Ramon sots un bell arbre, e cantava 

son desconhort per ço que alleujàs un poc sa dolor, la qual havia per ço car no podia haver acabat en la 

cort de Roma lo sant negoci de Jesucrist, e la pública utilitat de tota la crestiantat.» I en aquesta 

situació, se li presenta un monjo que s’interessa per ell, i Ramon aprofita per parlar-li de l’Art.  



6 
 

En la part central del poema l’ermità desplega un ampli catàleg de vicis en els quals 

Ramon ha pogut incórrer. Aquests vicis no van indicats amb anotacions paratextuals 

(de fet, n’hi ha que ni s’esmenten pel nom) i no apareixen tots en el mateix context 

argumentatiu (la ira i la luxúria són vicis que Ramon mateix s’atribueix en l’etapa 

anterior a la conversió). De l’estrofa XIII a la XXIV l’ermità l’acusa dels pecats 

següents: negligència, de la qual es defensa al·legant l’activitat missionera durant 

trenta anys; indiscreció (vici que no forma part del cànon tradicional), que l’acusat 

atribueix a la manca d’ajudants; avarícia, que ell nega recordant que ha renunciat als 

seus béns per dedicar-se a Déu; vanaglòria, que Ramon considera que és una 

suposició injustificada i malintencionada d’una persona que no el coneix prou; i, 

finalment, enveja, de la qual es defensa dient que ha publicat molts llibres difonent 

l’Art.
3
 L’ermità clou aquesta secció d’arguments dient-li que tot el que vol fer és 

impossible, i per això l’Església no li dóna suport.  

A les dotze estrofes que segueixen (XXV-XXXVII) l’ermità entra en la valoració 

de l’Art i posa en dubte que sigui un mètode viable: no es pot provar la fe; no es 

poden convertir els infidels, perquè Déu no ho ha disposat així; és perillós predicar la 

fe, i els que ho han intentat han fracassat; i l’Art és una innovació peculiar de Ramon 

que no té tradició filosòfica antiga. En aquesta secció, l’estrofa XXXV té una 

especial rellevància, perquè l’ermità acaba la paciència de Ramon: «Ramon 

s’enfelloní, e no volia ausir». 

En les setze estrofes següents (XXXVIII-LIII) l’ermità proposa al seu interlocutor 

que sigui conformista, que accepti el món tal com funciona (és a dir, amb la primera 

intenció capgirada), servint-se dels arguments següents: el món no es perd perquè tot 

hi funciona a la seva manera; Déu ja castigarà els infidels; Déu permet el mal per 

poder premiar els bons; els predestinats ja se salvaran; si es posseeix la virtut de 

l’esperança es pot estar content, i la Mare de Déu ja vetlla pels homes; Ramon ja fa 

tot el que pot i, si és pacient, serà premiat en l’altra vida. 

A partir de l’estrofa LV, quan l’ermità pregunta pel ‘fet de Ramon’ (el seu projecte 

missional), s’inicia el desenllaç del Desconhort: l’ermità es converteix en un dels 

adeptes que Ramon reclamava al començament del poema i, un cop traçat el pla 

d’acció que ha de dur a terme cadascú, se separen enmig de plors i abraçades. Per 

                                                             
3. En aquesta acusació també s’hi podria veure l’avarícia, la qual cosa demostra que Llull no fa un ús 

mecànic dels conceptes del catàleg de vicis, com en d’altres obres seves, sinó que en fa un tractament 

particular a la manera lul·liana.  



7 
 

tant, Llull literaturitza la situació ideal que voldria que es produís: que, a mesura que 

ell anés explicant el seu ‘fet’, anés creant un cercle d’adeptes que l’ajudessin.
4
  

 

2. El projecte lul·lià  

   2.1. La cristiandat  

A l’època en la qual viu Llull, el segle XIII, és vigent la noció de cristiandat, que fa 

referència, d’una banda, al territori d’Europa habitat pels cristians i, de l’altra, a la 

població que viu en aquest espai i a les formes de vida reglades i regides per la fe 

cristiana. Així, doncs, la cristiandat té una unitat, composta per: una llengua (el llatí), 

una fe (hi ha un únic Déu, ésser suprem i omnipotent, al qual s’atribueixen la creació, 

la redempció i l’encarnació) i una autoritat (la Bíblia i la institució que actua com a 

missatgera de Déu a la terra: l’Església). La cristiandat promou unes formes i unes 

regles de vida que ensenyen a defugir la carn, el món i les temptacions del diable, per 

tant, només qui en formi part es podrà salvar. El cristianisme coexisteix amb dues 

grans religions monoteistes, la islàmica i la jueva i, a l’època de Llull, aquest ideal de 

cristiandat es comença a veure amenaçat per diverses causes. Des de mitjans segle XI 

(concretament l’any 1054) el Cisma d’Orient havia provocat que l’Església cristiana 

quedés dividia entre el cristianisme romà occidental i el cristianisme ortodox 

oriental.
5
 A aquesta ruptura interna de l’Església, s’hi afegia el poder creixent de 

l’islam, que era una amenaça per al manteniment d’una cristiandat forta i unida. A 

l’any 1291 tenia lloc un esdeveniment que seria cabdal: la caiguda de Sant Joan 

d’Acre, última fortalesa cristiana de l’Orient, la qual cosa va suposar el final definitiu 

de les croades per recuperar Terra Santa. I el temor de la pèrdua de poder del 

cristianisme es va agreujar quan, durant la primera meitat del segle XIII, les tribus 

mongoles es van unir sota el comandament de Gengis Kan i van iniciar un procés 

d’expansió política per l’Orient per crear un imperi gran i potent, que va adoptar com 

a religió la islàmica. Mentrestant, s’anaven gestant tensions internes dintre de la 

mateixa cristiandat. Sense anar gaire lluny, a Catalunya, i això Llull ho va viure de 

ben a prop, Pere el Gran va ser excomunicat pel papa Martí IV arran de la conquesta 

del regne de Sicília, en la qual es van enfrontar el rei català i el màxim defensor de la 

política papal: Carles I d’Anjou.  

                                                             
4. Per a una síntesi més completa del Desconhort vegeu Friedlein 2011, 230-31 o HLC, I.5.1.11.3.  
5. Llull fa referència als cismàtics i a la necessitat de disputar-hi a l’estrofa LVI del Desconhort (vv. 665 i 

667). 



8 
 

El projecte lul·lià, doncs, s’insereix en aquesta conjuntura històrica i pretén donar-

hi resposta. Després de la il·luminació de Randa, el beat experimenta una conversió i 

posa en marxa un projecte apostòlic, que al Desconhort anomena ‘fet de Ramon’, i 

intel·lectual, l’Art, destinat a fer que es compleixi la primera intenció (és a dir, la que 

ha de guiar qualsevol acció: estimar, entendre i recordar Déu) tant dins mateix de la 

cristiandat com més enllà dels seus límits, tal com expressa en aquests versos del 

Desconhort: «e aquell convertiment serà per tot lo món sentit / tant, que en un ovili 

seran li hom unit,» (vv. 341-42).
6
 

És una característica pròpia i original del Desconhort que el beat utilitzi 

recurrentment el mot occità fait (‘fet’),
7
 força polisèmic (en totes les accepcions de 

significat bastant genèric), per referir-se al que en català modern en diríem ‘projecte’, 

‘empresa’, ‘missió’ o, fins i tot, ‘programa’.
8
 En aquest sentit, fem notar que no és 

del tot estrany l’ús d’aquest mot perquè, dins de l’àmbit català, ja té precedents 

literaris: el Llibre del fets de Jaume I. Ara bé, Llull hi dóna una dimensió diferent que 

el rei conqueridor, perquè no parla de fets concrets, sinó d’un gran fet, és a dir, del 

projecte de la seva vida. Observem com és descrit en el Desconhort:  

—Ramon, qual és lo fait que vós tant desirats  

 per lo qual en lo món fos Déus tan fort honrats? 

          [...] 

— N’ermità, la manera com Déus fos mais amat,  

ja la vos hai contada, si bé ho havets membrat,  

ço és, que el papa hagués mant home lletrat  

qui desiràs, per Jesús, ésser marturiat 

per ço que per tot lo món fos entès e honrat.
9
   

                                                             
6. Llull expressa aquesta mateixa idea en altres passatges de les seves obres: «Si ordenen els crisitans, els 

de dintre, fan ben fet. Però, si no van a buscar a fora les ovelles perdudes i no tenen cura de la seva 

ordenació, fan mal fet, perquè deixarien ociosa i buida una potestat que els ha estat encomanada i de la 

qual hauran de rendir comptes el dia del judici.» (El fantàstic, [119]); «Només que alguns habitants de 
la ciutat del món em sabessin definir, tots els errors de la ciutat comesos contra mi es podrien extirpar i 

eliminar, hi podria haver un sol ramat, i tot el món podria estar en un bon ordenament.» (La ciutat del 

món, [43]). 
7. Hem comptabilitzat un total de quaranta-tres ocurrències, vegeu els versos: 129, 151, 167, 170, 173, 

176, 179, 182, 185, 193, 198, 223, 225, 233, 235, 242, 389, 402, 404, 600, 616, 637, 639, 640, 642, 645, 

646, 647, 686, 687, 689, 697, 700, 702, 711, 714, 741, 744. 747, 749, 764, 821, 823. 

8. Per a un desenvolupament més complet de l’abast del terme fait, vegeu «Ramon Llull», HLC, 19-28.     

Seguint la terminologia de l’obra citada, en aquest treball es parlarà del fet de Ramon. 

9. Vegeu vv. 637-38 i vv. 649-653.  



9 
 

Cal tenir en compte la condició de laic de Ramon Llull,
10

 perquè ell desenvolupa la 

seva obra en un moment que els laics comencen un procés d’emancipació espiritual 

per aconseguir un contacte més directe amb la religió. El beat impulsa un projecte 

molt potent i de gran abast per difondre la fe i, així, eixamplar els límits de la 

cristiandat i, ben aviat, s’adona que, per aconseguir un objectiu de tan alta volada des 

d’una iniciativa individual, cal obtenir el suport econòmic i institucional de 

l’Església, els monarques i les ciutats més poderoses.
11

 En diverses ocasions, doncs, 

Llull farà peticions, sovint estèrils, als diversos papes que es van succeint demanant 

que llegeixin l’Art i que formin missioners valents que sàpiguen àrab i siguin 

capaços d’anar a predicar la fe cristiana a terres d’infidels.  

El fet de Ramon, doncs, s’ha d’entendre com un intent de mantenir unida una 

cristiandat que mostra indicis d’inestabilitat. Al Desconhort Llull se serveix 

d’aquesta noció per expressar el seu desig de preservació i d’unitat de la col·lectivitat 

cristiana (vegeu els vv. 753 i 816), fins al punt que, per procediment analògic, crea el 

neologisme sarraïnitat, que designa el màxim oponent religiós de la cristiandat: 

l’islam (vegeu el v. 752). 

 

2.2. La conversió dels infidels, l’islam i l’Art  

La conversió dels infidels va ser una de les grans preocupacions vitals i 

intel·lectuals de Llull. No és estrany, doncs, que les al·lusions a l’islam es puguin 

considerar un leitmotiv de la seva obra. Ara bé, Llull en fa un tractament diferent en 

funció del públic al qual dirigeix l’obra i, per tant, al llarg de la seva producció es 

poden observar variacions en el to de la bel·ligerància, en els arguments que utilitza i 

en les informacions que proporciona sobre l’islam.
12

 

L’obra de Llull mostra un coneixement sobre l’islam molt més vast i profund que la 

tradició medieval cristiana, tant anterior com contemporània. Les fonts de les quals 

beu el beat per adquirir coneixements sobre l’islam són tres: l’experiència de les 

missions, la tradició anterior i l’accés a obres directament en àrab.
13

 S’ha de comptar, 

també, amb la influència de les obres dels dominicans Ramon de Penyafort i Ramon 

                                                             
10. Per a més detalls sobre l’emancipació intel·lectual dels laics, vegeu «Ramon Llull», HLC, 5-9. 
11. Vegeu OS I, 38-39, i la miniatura IX del Breviculum, que es pot consultar al portal ‘Qui és Llull?’.  
12. Per a més coneixements sobre Ramon Llull i l’islam consulteu Urvoy (1980). Recentment, Óscar de la 

Cruz ha complementat alguns aspectes d’aquesta qüestió, vegeu de la Cruz 2004 i 2005.    

13. Per a una informació més detallada sobre les fonts lul·lianes per al coneixement de l’islam, vegeu de 

la Cruz 2004.  



10 
 

Martí. El primer va tenir un paper important en la formació de Llull (OS I, 17), el 

segon va ser l’autor d’obres de polèmica religiosa a partir d’autoritats (Hames 2012).  

Partint de la idea que la religió cristiana és l’única que és vàlida, perquè és l’única 

que és vertadera, la proposta de Llull és establir diàleg entre clergues instruïts en la 

llengua àrab i en el coneixement de l’islam i savis musulmans, amb el convenciment 

que, un cop convertits els homes més cultes, ells ja s’encarregarien de la conversióde 

la resta de la comunitat islàmica. L’estratègia dialèctica de Llull és una de les seves 

originalitats, perquè consisteix a utilitzar arguments lògics aplicats de manera 

amable, i no pas seguint el criteri tradicional de l’autoritat doctrinal atorgada per la 

Bíblia, per aconseguir de convèncer els oponents ‘per raons necessàries’. Però, 

malgrat l’astúcia i la generositat d’aquesta estratègia, no sempre va ser ben rebuda, ni 

tan sols pels interlocutors musulmans, que consideraven que no es podia aplicar la 

lògica per entendre Déu (Urvoy 1989). 

Amb aquests objectius, doncs, la seva obra combina creences tradicionals sobre 

l’islam amb nous recursos argumentals construïts per ell mateix, i les dues obres que 

ens poden ajudar millor a comprendre els mecanismes i els arguments que utilitza 

Llull per disputar amb l’islam són la Doctrina pueril (1274-76), que basteix 

l’argumentació sobre els llocs comuns heretats de la tradició, i El llibre del gentil e 

dels tres savis (1274-76?), que reflecteix la característica més original de 

l’aproximació lul·liana a l’islam: l’enfocament des d’un punt de vista intern. Llull 

coneix perfectament els contraarguments musulmans, precisament perquè ha llegit 

alguns textos fonamentals d’aquesta religió (possiblement directament de l’àrab), 

així com l’Alcorà, la sunna, i els hadit. A més a més, és possible que conegués 

alguns filòsofs musulmans que confrontessin la doctrina en termes semblants (de la 

Cruz 2004). 

A la Doctrina pueril Llull sosté, seguint la tradició cristiana, que l’islam és una 

creació de Mahoma i que, per tant, l’Alcorà no és un text revelat, la qual cosa 

implica, d’una banda, la ridiculització del Profeta i, de l’altra, la desqualificació de 

l’Alcorà, tant pels seus arguments doctrinals com formals. Així, es vol demostrar que 

Mahoma és un fals profeta al·legant que és luxuriós, que va servir-se de la violència 

per aconseguir els primers fidels, que va fer falses promeses per atreure adeptes i que 

va presentar la seva epilèpsia com a signe de la revelació divina. A més, s’hi afegeix 

la ridiculització de les promeses de Mahoma sobre la vida al paradís islàmic, on se 



11 
 

suposa que s’ha d’obtenir un plaer corporal que és totalment absurd en un espai 

incorpori. 

Dèiem, també, que l’Alcorà és desqualificat negant-ne el caràcter de revelació 

divina que li atorga l’islam i argumentant que Mahoma n’és l’autor i enganya el seu 

poble fent-lo passar per la llei de Déu. A més, Llull escriu els Cent noms de Déu 

(1292?) per combatre l’argument musulmà segons el qual l’Alcorà és inimitable i 

demostrar que es pot escriure un llibre encara millor. 

Al Llibre del gentil e dels tres savis s’hi exposa un sistema de pensament que, 

segons reconta Llull mateix a la Vida coetània (1311), li va ser revelat per Déu i ha 

de servir per convertir tots els infidels al cristianisme. Al segle XIII, el mètode de 

disputa religiosa que imperava era la disputatio per auctoritates, que partia de les 

interpretacions canòniques que cada tradició feia sobre les Escriptures, la qual cosa, 

segons Llull, era un mètode destinat al fracàs, perquè s’acabava centrant la discussió 

en la manera d’interpretar els textos sagrats i no pas en el contingut, i cadascú 

quedava convençut que la seva era l’única interpretació possible. Llull considerava 

que aquesta situació sense sortida es podia superar a través de la raó, de manera que, 

d’acord amb la seva perspectiva del cristianisme, la raó humana té la capacitat 

d’entendre tots els ordres de la realitat, perquè estan regits per uns principis generals 

originats en l’essència divina. La raó que entén la realitat concebuda en aquests 

termes no es pot separar de la fe, per la qual cosa Llull proclamava sempre: «Nisi 

credideritis non intelligetis» [‘Si no creieu, no entendreu’, Is VII, 9).
14

 Amb aquests 

punts de partida, doncs, desenvolupa un mètode alternatiu, que anomena Art, que 

consisteix a fer entendre a l’oponent que el cristianisme concorda amb la veritat ‘per 

raons necessàries’. Així, l’Art és un mètode capaç de combinar conceptes considerats 

acceptables per a totes tres religions, especialment l’existència d’un sol Déu, 

necessàriament bo, gran i etern que, a més, posseeix aquestes qualitats en el major 

grau possible. Aquesta acceptació prèvia crea un terreny neutral per discutir i permet 

de mostrar quines combinacions d’arguments provatoris són concordants i quines no 

ho són, la qual cosa porta al que Llull anomena demostració de la fe ‘per raons 

necessàries’. L’única fe que resisteix els arguments de la raó és, segons l’Art de 

Ramon, la cristiana, amb l’encarnació de Crist, la redempció i la resurrecció. L’Art 

és, per tant, una tècnica capaç de generar arguments per confirmar o refutar una 

                                                             
14. És una de les poques cites d’autoritat que utilitza Llull al llarg de la seva producció escrita. Per a més 

detalls sobre aquesta qüestió, vegeu Bonner 2005. 



12 
 

suposició original, que pot ser un article de la fe, algun punt de la doctrina o, fins i 

tot, una pregunta relacionada amb algun camp del coneixement contemporani. 

Darrere de l’Art, doncs, hi ha un objectiu missional. La majoria de les obres 

lul·lianes fan, de manera directa o indirecta, propaganda de l’Art, al qual el mateix 

beat atribueix les funcions següents: fomentar i explicar totes les branques del saber, 

perquè té abast universal; persuadir, com que és un mètode de mètodes i, per tant, es 

troba per sobre de qualsevol forma doctrinal prèvia, té un poder neutral per persuadir 

racionalment; funcionar com a eina per dur a terme disputes religioses, la Veritat és 

difosa entre els creients perquè és presentada des de formulacions racionals (‘raons 

necessàries’) i, per tant, es fa immediatament patent i activa i és imposada als fidels 

per la força de l’evidència; resoldre qüestions de qualsevol ordre, perquè està 

concebut com una eina que capacita l’intel·lecte per distingir la veritat de la falsedat. 

Al llarg de la seva trajectòria, Llull reelabora diverses vegades l’Art per fer-lo 

comprensible a tots els sectors als quals vol arribar, de manera que s’hi poden 

distingir quatre períodes: l’etapa preartística (1271-1274), la primera fase de l’Art 

(1274-1289), la segona fase de l’Art (1290-1308) i l’etapa postartística (1308-1315). 

El Desconhort pertany a la segona etapa de l’Art o ‘fase ternària’, que és ja l’època 

de maduresa i és un simplificació de la primera. Aquest període artístic és iniciat per 

l’Ars inventiva veritatis, obra que redueix els principis a divuit i els presenta en dues 

sèries de nou. La versió de l’Art que serveix de referència a Llull en la creació del 

Desconhort, però, és la Taula General (1293-1294), acabada a Nàpols poc abans del 

viatge a Roma.
15

 

Per tant, hem vist que les dues grans preocupacions de Ramon Llull tenen una arrel 

comuna (la unió de la cristiandat) i són difondre i salvar l’Art, d’una banda, i 

convertir els heretges i els infidels, de l’altra. I la literatura és un instrument de gran 

potencial per dur-les a terme. 

 

3. Hibridació de gèneres 

   La hibridació de gèneres és un mecanisme de creació literària propi de l’obra 

lul·liana. En el Desconhort la presència de l’experiència moral de l’autor és molt 

intensa, de manera que es pot parlar d’una fusió de models lírics, propis de 

l’expressió en primera persona, amb una mètrica d’arrel èpica, els alexandrins 

                                                             
15. Sobre l’Art vegeu Bonner 2012.  



13 
 

monorims, i encara de l’afegit d’alguns trets propis de la tençó trobadoresca. Aquests 

materials de la tradició romànica es combinen amb el gènere del diàleg, que, en 

canvi, procedeix de tradició clàssica. El resultat és, doncs, únic en tot l’opus lul·lià: 

una obra dialògica escrita en vers. 

   A l’època del beat, la poesia que s’escriu per al públic laic és la trobadoresca. 

Ramon Llull pertanyia, segurament, a una família noble i, per tant, va rebre una 

educació cortesana i va formar part de la cort de Jaume de Mallorca. Com explica al 

començament de la Vida coetània, abans de la conversió escrivia poesia 

trobadoresca: «Quan Ramon era senescal de la taula del Rei de Mallorca,
16

 era 

encara jove i es dedicava massa a la composició de vanes cantilenes o cançons» (OS 

I, 12). I, com continua narrant, després que Crist se li aparegui crucificat cinc 

vegades, entén el missatge i deixa enrere les vanitats del món i inicia un període 

d’expiació dels pecats de joventut.  

   Com s’explica al capítol 118 del Llibre de contemplació en Déu (1273-74?), titulat 

“Com hom se pren guarda de ço que fan los joglars”, la poesia del segle XIII, com 

totes les manifestacions de la cultura mundana, que ignoren les nocions religioses de 

bé i mal, ha sofert una inversió de valors. En termes de Llull la poesia lloa els vicis i 

blasma les virtuts: «[els trobadors] reprenen ço que faria lloar e lloen ço que faria 

reprendre». És per això que, després de la conversió, Ramon es penedeix d’haver 

estat trobador i rebutja la poesia que exalta l’amor, la guerra i els principis de la 

cortesia. Cal dir, però, que no és el primer trobador penedit de la història, Folquet de 

Marsella (mort el 1231), per exemple, viu un procés semblant: després d’un llarg 

període dedicat a la poesia trobadoresca, decideix de retirar-se a una abadia i, temps 

després, és elegit bisbe de Tolosa i esdevé un gran enemic dels heretges càtars. A 

partir de la conversió, doncs, Llull passa a concebre la poesia com un instrument 

verbal que ha d’estar al servei de la lloança i l’honor a Déu: «Aquells qui volen ésser 

joglars vertaders en vós a lloar e a honrar e a amar e a servir». Hi ha un bé (parlar de 

Déu) i un mal (parlar dels valors del món) i, per tant, una bona joglaria i una mala 

joglaria. Llull formula una proposta que va en la mateix línia al capítol 16 (“De 

Valor”) del Romanç d’Evast e Blaquerna (1283), en el qual descriu el Joglar de 

Valor, que ha d’anar pel món difonent l’Art a través de la novel·la mateixa. 

                                                             
16. Senescal és un càrrec que no existia a la Corona d’Aragó i, per tant, aquí s’ha d’entendre com a 

sinònim de cortesà. 



14 
 

Després d’un període de rebuig total, Llull inicia una recuperació de la poesia, 

primer instrumental (utilitza el vers amb finalitats purament funcionals) i, més tard, 

plenament literària (la bellesa, la construcció, l’enginy verbal, la imatgeria...). 

L’operació lul·liana consisteix, doncs, a fer-se seva la tradició trobadoresca i 

reformular-ne alguns aspectes per transformar la poesia en una activitat al servei de 

la primera intenció i, per tant, agradable als ulls de Déu. Així, en la nova poesia que 

planteja Llull, ell mateix és el model de trobador que convé seguir, la seva midons és 

la Mare de Déu i la fin’amors s’adreça únicament a Déu. El Desconhort és el punt 

àlgid de la recuperació i reformulació de la lírica, i s’erigeix com el poema lul·lià 

més destacable.  

Tradicionalment, la valoració de la poesia lul·liana ha estat determinada per criteris 

estètics. Els estudiosos, d’acord amb les convencions de la crítica literària de 

principis del segle XX, han llegit el fenomen poètic lul·lià com l’expressió de l’amor 

a Déu i a la Mare de Déu i com a confessió de l’experiència personal en relació al 

seu projecte. Seguint, doncs, aquest criteri, han distingit la poesia, que es defineix 

perquè té valor estètic i es pot trobar tant a l’obra en vers com en prosa, i l’obra 

rimada, que és el vehicle expressiu que té el potencial necessari per difondre 

eficaçment les idees, però que està mancat de valors literaris. Per això la poesia 

lul·liana es llegeix en antologies que presenten tan sols una tria dels versos realment 

“poètics” de Ramon, amb exclusió de les obres “eixutes” i “doctrinals”.
17

 

Recentment, s’ha revisat la valoració de la poesia lul·liana i, d’acord amb les 

concepcions de Llull, s’ha establert una distinció temàtica entre obres artístiques,
 
és a 

dir, pensades per a la divulgació de l’Art, i obres de circumstància, que tenen un 

pretext extern a l’Art; el Desconhort formaria part d’aquest darrer grup (Sari 2012). 

Tot i així, malgrat que el beat hi explota i hi aprofita, entre d’altres, diversos recursos 

literaris de font trobadoresca, el poema és de caire doctrinal i té un objectiu 

absolutament missional. 

Pel que fa a la mètrica, el Desconhort es compon de seixanta-nou estrofes 

monorimes de dotze versos alexandrins. Sari adverteix de les semblances formals 

entre el Desconhort i el Plany de la Verge (1290-93?) en l’estructura mètrica, les 

rimes finals, alguns hemistiquis i el títol. Cal dir que el patró d’estrofes monorrimes 

en alexandrins no és propi de la tradició lírica, sinó que procedeix de la tradició èpica 

                                                             
17. Aquest fenomen comprèn des de d’Alòs 1925 fins a Romeu 1958 i 1988.  



15 
 

francesa, com s’indica al final de l’obra: «Aquest Desconhort canta’s en lo so de 

Berart». Berart de Mondidier era un dels guerrers de Carlemany i el protagonista de 

la cançó de gesta titulada Chanson des Saines, escrita pel trobador d’Arras Jean 

Bodel (1165 - 1210) i, actualment, perduda. 

El canvi, gairebé constant, d’interlocutor d’una estrofa a l’altra i les interpel·lacions 

regulars (“Ramon” i “ermità”) al començament de cada estrofa són dos trets formals 

que acosten el Desconhort a la tençó trobadoresca, la qual cosa permet afirmar que 

aquesta obra té una «reminiscència escadussera de les tençons dels trobadors» 

(Friedlein 2011: 235). 

El gènere dialògic té una llarga tradició a la literatura medieval, i Llull en forma 

part i hi fa aportacions essencials. El diàleg medieval és un tipus de text escrit i no 

pensat per a la representació escènica; té una dimensió situacional, és a dir, un fons 

escènic o una acció que envolten els intercanvis verbals d’un nombre limitat 

d’interlocutors; té com a centre d’atenció la interacció dialèctica dels personatges, 

que es produeix pràcticament entera en discurs directe i permet la fixació dels temes 

tractats argumentativament; i és una discussió seriosa, la qual cosa implica que 

contingui lliçons religioses o científiques destinades al coneixement o la lloança de 

Déu.
18

 

Friedlein estableix la relació del Desconhort amb el diàleg lul·lià en prosa a partir 

d’una sèrie de trets que aquesta obra comparteix amb d’altres textos: la regularitat 

estricta en el canvi d’interlocutor a través d’interpel·lacions recíproques dels 

personatges; l’estructuració simètrica de les estrofes, tant des del punt de vista 

temàtic com formal, en dues seccions (1 + 33 + 1 + 33 +1 = 69), la qual cosa recorda 

al principi constructiu seguit en l’elaboració del Liberi Tartari lul·lià (1288): 1 + 16 

+ 1 + 16 + 1 = 35; l’estructuració de les argumentacions amb el suport dels catàlegs 

de categories morals cristianes, com trobem en alguns passatges del Llibre del gentil 

e dels tres savis i en altres textos lul·lians, si bé al Desconhort l’ús que se’n fa és més 

lliure i no va acompanyat d’anotacions paratextuals; la construcció d’un pla narratiu 

en el qual els personatges són introduïts en una situació de trobada amb els elements 

recurrents del bosc i els plors de Ramon com a desencadenant del diàleg; l’aparició 

de la figura de l’ermità, que a l’any 1295 ja forma part de l’inventari de personatges 

lul·lians; el desenvolupament extern posterior a la trobada: la consolació de Ramon i 

                                                             
18. Per a una caracterització més completa del gènere dialògic a l’edat mitjana vegeu Friedlein 2011.  

http://es.wikipedia.org/wiki/1165
http://es.wikipedia.org/wiki/1210


16 
 

el canvi de parer de l’ermità, que es produeixen sobtadament i entre llàgrimes; i, en 

darrer lloc, la situació dels passatges narratius, sobretot en l’exposició, la conclusió i 

els fragments que marquen una cesura en el desenvolupament del text.  

 A la hibridació formal entre elements de la lírica i del diàleg en prosa, Llull hi 

afegeix materials de la literatura consolatòria. La consolació és una constant 

antropològica i, per tant, ja apareix a la literatura llatina precristiana (en Sèneca, per 

exemple). El text que inaugura la literatura consolatòria cristiana és La consolació de 

la filosofia (segle VI) de Boeci, una de les obres més llegides durant l’edat mitjana i 

que funciona de model, tant formal com de contingut, per a tots els escrits 

consolatoris d’aquest període. Llull té dues obres que duen el mot consolació al títol: 

la Consolatio venetorum et totius gentis desolatae (1298) i el Llibre de consolació 

d’ermità (1313). A més a més, el Plany de la Verge (obra que té moltes semblances 

amb el Desconhort) i diversos passatges del Romanç d’Evast i Blaquerna contenen 

motius propis d’aquest gènere. 

En el Desconhort Llull capgira les convencions del gènere i Ramon, igual que la 

Mare de Déu del Plany de la Verge,
19

 es nega a consolar-se perquè, com s’explicita 

ja des de la primera estrofa, el món val pel mal camí i ell ha perdut l’oportunitat 

d’honrar Déu a través de la difusió de l’Art («e tenc-la per perduda, car quaix a hom 

non cal», v. 93),
20

 la qual cosa no admet consolació possible: «—Senyor Déus 

gloriós, ha al món tal martir | com aquest que sostenc, com Tu no pusc servir?» (vv. 

412-13).
21

 Així, doncs, Llull, juga durant tota l’obra (ja des del títol) amb 

l’alternança dels mots conhort i desconhort.
22

 El terme desconhort és possible que 

faci referència a un subgènere trobadoresc homònim que apareix esmentat, sense que 

se n’expliqui res, a les Leys d’amors. En aquesta obra, però, queda clar quin és l’estat 

anímic propi del desconhort, que coincideix de ple amb el del poema de Ramon. La 

genialitat lul·liana, per tant, consisteix a convertir l’obra en un “contratext” de la 

                                                             
19. Vegeu el final del Plany de la Verge: «—Ah, Joan! —dix la reina—. No saps bé consellar, / car  en 

membrar mon fill la mort no em pot sobrar, / e si eu l’oblidava, fallir-m’hia amar; / per què eu te prec, 

fill, que d’ell me vulles parlar. —» (Romeu 1988). 
20. Com és propi del gènere, que té sempre com a objectiu el consol per una pèrdua, el mot perdre (amb 

totes les derivacions que convenen a Llull) hi és utilitzat recurrentment. Vegeu els versos: 59, 60, 61, 

64, 75, 83, 93, 95, 150, 251, 290, 291, 292, 384, 416, 419, 591, 602, 720, 777.  
21. Al llarg del text podem llegir diverses explicitacions de l’efecte invers de la consolació de l’ermità. 

Vegeu els versos: 57-58, 265, 405, 408, 433 i 457.  

22. El mot conhort compta amb deu ocurrències (vegeu els versos: 2, 5, 7, 117, 122, 487, 526, 566, 576 i 

612) i el terme desconhort apareix un total de vuit vegades (vegeu els versos: 7, 42, 107, 154, 265, 

467 i 508). A més a més, Desconhort és també el títol de l’obra, i dins del text apareix ens els versos: 

1, 817 i 828.  



17 
 

literatura consolatòria: s’hi capgiren els papers, de manera que el personatge que 

consola (l’ermità) acaba assumint el punt de vista del personatge que ha de ser 

consolat (Ramon), amb el resultat que acaben sent tots dos, els desconhortats, d’aquí 

l’encert del títol: Ramon perquè el món va pel mal camí (tot i que ja és un cert consol 

la convergència de l’interlocutor amb el seu punt de vista i la unió al seu projecte), i 

l’ermità, fins ara satisfet amb la vida que menava i el servei que professava a Déu, 

perquè descobreix la veritat sobre el mal estat del món. El Desconhort no es basa, 

com sol passar en la tradició de la consolatio, en el procés d’aprenentatge del 

personatge que es plany, sinó en el del personatge que consola, que aprendrà quin és 

el veritable camí que cal seguir per honrar Déu i redreçar el món. En definitiva, la 

subversió que Llull fa del gènere de la consolatio consisteix a fer que la pèrdua del 

consol acabi sent més important que el consol. 

 

4. Els protagonistes del Desconhort: Ramon i l’ermità 

 El Desconhort és el text que inaugura les aparicions del personatge de Ramon en la 

literatura lul·liana i preludia la literatura del jo, que esclatarà a la segona meitat del 

segle XIV i de la qual Llull és un clar precedent.
23

 Per explicar el tipus de jo que 

Llull plasma en aquesta obra Friedlein parla del jo autobiogràfic i del moral.  

L’obra dóna molta informació autobiogràfica que vincula aquest personatge a 

Ramon Llull, començant pel nom que li posa. Ja en les primeres estrofes, hi 

apareixen la major part dels motius biogràfics bàsics que queden esbossats a la Vida 

coetània: les cinc aparicions de Crist (v. 17, vv. 135-36), la referència a una vida 

passada pecaminosa (vv. 13-15, v. 140, vv. 133-34), els trenta anys d’expiació dels 

pecats dedicats a l’activitat propagandística a favor de la croada i la missió (v. 34, v. 

138),
24

 les diverses visites a governants i religiosos per aconseguir suport (vv. 28-

29), la necessitat de crear un cercle d’adeptes, companyons, en diu, que col·laborin 

amb ell (v. 114)
25

 i l’existència de l’Art com una revelació divina (vv. 85-86, v. 111).  

Els motius que caracteritzen el jo moral ja apareixen, també, en les primeres 

estrofes del poema, i són, a més del desconsol, que ja ha estat tractat a bastament: la 

                                                             
23. Des de l’any 1289 Llull, que havia començat la seva trajectòria literària en l’anonimat, comença a 

firmar les seves obres fruit d’una estratègia de difusió (vegeu Bonner 1998). Per a la figura literària de 

Ramon vegeu Badia 1995.  
24. Llull fa servir el mot passatge (vegeu el glossari) per referir-se a la croada (vegeu els versos: 30, 657 i 

662).   

25. Al Cant de Ramon (1300) aquest tema hi apareix formulat en els termes següents: «Dó’m Déus 

companyons coneixents,| devots, leials, humils, tements | a procurar sos honraments» (vv. 82-84) 

(Romeu 1988, 72-77).  



18 
 

tristesa, el dolor, la malencolia, el dol, la follia i la ira. El personatge de Ramon està 

trist perquè els homes ja no honren Déu, de manera que l’activitat predicadora que ha 

dut a terme durant els darrers trenta anys ha fracassat. Aquest és el primer motiu que 

desencadena la ira i el desconsol de Ramon i és, per tant, el pretext de l’obra. 

El dolor, la malencolia i el dol estan relacionats amb el vici de l’accídia que, en la 

tradició llatina, es considerava que estava emparentat amb la tristesa i s’entenia com 

la disposició envers el bé i el mal. Qui estima el bé, defuig l’accídia i, com a 

conseqüència, actua; Ramon es defensa de l’acusació de ser accidiós amb l’argument 

de l’activitat que ha dut a terme durant aquests últims trenta anys. 

L’atribució de follia al personatge de Ramon és característica del Desconhort: «no 

em volen escoltar, ans dien que fat só» (v. 189); «no ho tenen a re [Art], ans se’n fan 

gabament | com si ho fes home fat qui parlàs follament.» (vv. 562-63). L’associació 

de Ramon amb la follia, però, és un lloc comú que també és present en altres obres: 

al capítol 79, ‘Del ordenament que el papa Blaquerna feu en sa cort’, del Romanç 

d’Evast e Blaquerna; al pròleg de l’Arbre de ciència (OS I, 55); i al Fantàstic (1311) 

(Llull 2008: 109 i 113). És propi de Llull prendre conceptes que tenen un ampli 

ventall de sentits (com, per exemple, la follia o la ira) i jugar-hi, un recurs pres del 

mètode escolàstic de la distinctio, que consisteix a desplegar totes les accepcions dels 

mots a la recerca de la millor definició. En la seva obra, la follia és concebuda com 

un comportament paradoxal, no pas guiat pel descontrol, sinó per la raó, al servei 

d’un didactisme aplicat a la primera intenció. Ramon només pot ser foll des de 

l’òptica mundana, però aquesta follia esdevé saviesa si és considerada des del vessant 

de l’elevació espiritual. Així, doncs, es pot dir que Ramon és un foll d’amor a Déu: la 

seva follia intenta combatre la falta d’exigència moral de la societat contemporània i 

reclama un espai per a l’espiritualitat activa.
26

 Aquest retret no deixarà neta la 

integritat moral del personatge fins que, al final del poema, l’ermità convergeixi amb 

la posició de Ramon i es faci evident als ulls del lector que, la seva, és una follia 

virtuosa. 

Finalment, el darrer motiu que caracteritza el jo moral del personatge de Ramon, i 

que és el nucli de la disputa, és un dels set pecats capitals: la ira o fellonia.
27

 Igual 

que hem vist amb la follia, també és un concepte ambivalent i, per tant, no ha de ser 

                                                             
26.  Per a més detalls sobre la construcció del personatge de Ramon vegeu Llull 2008, 45-69. 

27. El mot ira i derivats apareixen als versos: 6, 40, 57, 72, 94, 107, 372, 446, 472, 473, 488, 494, 508, 

582 i 631. En el sinònim fellonia, amb els derivats corresponents, apareix als versos: 59, 409 i 433. I 

en el sinònim fat als versos: 189, 392 i 563.  



19 
 

necessàriament valorada negativament. Des del punt de vista aristotèlic, és un dels 

afectes de l’ànima que desestabilitza l’equilibri entre la voluntat i l’enteniment. Ara 

bé, com explica Llull mateix al capítol 114 del Llibre de contemplació en Déu, 

l’home pot sucumbir a la ira per dues causes diferents: per un moviment de la part 

sensitiva (i, llavors, és pecaminosa) o per un moviment de la part racional (que és 

quan es considera virtuosa i és la que s’atribueix al personatge de Ramon). I la part 

racional de l’ànima es pot irritar quan presencia errors o falliments (Ramon viu 

envoltat d’homes que menen una existència pecaminosa perquè no participen de 

l’activitat missionera ni en la conquesta de Terra Santa) o quan hi ha alguna cosa que 

impedeix d’obrar bé (la trajectòria de Ramon és plena d’obstacles que li impedeixen 

de dur a terme el seu projecte). Observem que les referències, tant explícites com 

implícites, a la ira de Ramon no s’acompanyen de cap dels símptomes externs 

habituals, la qual cosa s’explica perquè la seva ira és el resultat de «consideracions 

racionals sobre l’estat pecaminós del món» (Friedlein 2011: 251) i, per tant, 

l’expressió de l’afectivitat que l’acompanya és controlada des de la raó. Per tant, al 

Desconhort no es considera que la ira de Ramon sigui un pecat, sinó que està 

legitimada per Déu i al servei de la lluita contra el mal del món, de manera que queda 

justificada des d’un punt de vista ètic. 

El joc que s’enginya Llull per vehicular literàriament una valoració positiva de la 

ira és crear una contradicció aparent entre les afirmacions dels personatges, que la 

presenten com un pecat mortal, i el missatge final que transmet el text amb 

l’apropament de l’ermità a les posicions del seu interlocutor: que la ira de Ramon és 

virtuosa, perquè prové de l’ànima racional, i és profitosa per divulgar l’Art. Així, el 

missatge del text contradiu el que seria esperable: l’actitud suposadament 

pecaminosa és aquella a la qual cal tendir per esdevenir un veritable servent de Déu. 

Així, doncs, com assenyala Friedlein (2011: 252): «Ramon sorgeix d’un procés 

d’abstracció que comença amb la persona de Llull i hi roman lligat. Per tant, no és ni 

una categoria que pot ser omplerta lliurement (com el jo de la lírica trobadoresca) ni 

l’expressió d’un individu inconfusible en el sentit modern del terme, sinó un jo 

exemplar que és analitzat amb l’ajut del cànon de criteris d’anàlisi del moment».  

El personatge de l’ermità contrasta, ja d’entrada, perquè és anònim (Llull no li dóna 

nom i el deixa impersonalitzat), i els únics detalls que el caracteritzen mínimament 

són: «un bastó en sa mà e gran barba havia, / e en son dos cilici, e qui pauc vestia» 

(vv. 51-52). Aquest personatge representa, a l’inici del Desconhort, una determinada 



20 
 

actitud envers Déu, que és la que Llull vol combatre, i, al final, es converteix en un 

companyó, un exemple de la difusió que ha d’aconseguir el projecte lul·lià. Així, 

l’ermità acaba convençut per la dialèctica del contrincant i es dissenya el seu propi 

pla d’acció dins del fet de Ramon: d’una banda, donarà a conèixer el projecte de 

Ramon a la seva cort i procurarà que s’hi creï un cercle d’adeptes (ja preveu que, un 

cop aconseguit, hi haurà un altre deixeble que ocuparà el seu lloc i vetllarà perquè a 

la cort es continuï treballant en aquesta direcció); de l’altra, i un cop assolit el primer 

objectiu, anirà per les corts difonent l’Art lul·liana.  

 

5. Transmissió del text 

El Desconhort compta amb una tradició de tretze manuscrits catalans que arrenca al 

segle XIV, cent anys més tard de ser escrit, i acaba al segle XVIII. Heus ací la llista 

dels manuscrits que l’han transmès:  

Manuscrits medievals: Ciutat del Vaticà, Biblioteca Apostòlica, Ottob. lat. 542 

(XIV). 74v-90; Ciutat del Vaticà, Biblioteca Apostòlica, Ottob. lat. 845 (XIV). 51-

68; Barcelona, Biblioteca de Catalunya, 2017 (XIV 2ª m.). 91v-109; Palma de 

Mallorca, Biblioteca Pública, 1025 (XIV/XV). 74-85v; Ciutat del Vaticà, Biblioteca 

Apostòlica, Vat. lat. 9344 (XV). 170-177v; Londres, British Library, Add. 16431 

(XV). 79v-99v; Roma, Biblioteca di S. Isidoro, 1/71 (XV final). 38-41. 

Manuscrits de l’època moderna: Palma de Mallorca, Biblioteca Pública, 996, II 

(XVI). 19-35;  Palma de Mallorca, Biblioteca Pública,, 1184 (XVI-XVII). 10v-13v; 

Palma de Mallorca, Societat Arqueològica Lul·liana, Aguiló 110 (XVI-XVII). 91-

104; Ciutat del Vaticà, Biblioteca Apostòlica, Vat. lat. 10036 (1615). 2-16V; Munic, 

Bayerische Staatsbibliothek, Clm. 10591 (XVII). 392-406v; Palma de Mallorca, SF, 

14 (XVIII). 71v-85v.  

També compta amb tres manuscrits en llengua castellana, tots del segle XVI:  

Palma de Mallorca, Biblioteca Pública, 996, II (XVI). 44v-55v; Ciutat del Vaticà, 

Biblioteca Apostòlica, Ottob. lat. 704 (XVI). 96-111v; Palma de Mallorca, Biblioteca 

Pública, 1184 (XVI-XVII). 14-16v.
28

  

De tots aquests testimonis han estat usats com a base de les edicions de referència 

els que fem constar a continuació: Ciutat del Vaticà, Biblioteca Apostòlica, Ottob. 

lat. 542 (XIV); Ciutat del Vaticà, Biblioteca Apostòlica, Ottob. lat. 845 (XIV). 51-

                                                             
28. Per més detalls sobre la tradició manuscrita del Desconhort, vegeu Pagès 1938 i LlullDB. 

http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?253
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?253
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?259
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?259
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?731
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?30
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?30
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?296
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?296
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?877
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?877
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?232
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?9
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?9
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?78
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?711
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?711
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?299
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?161
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?161
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?610
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?610
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?9
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?255
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?255
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?78
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?78


21 
 

68; Ciutat del Vaticà, Biblioteca Apostòlica, Vat. lat. 9344 (XV); Roma, Biblioteca 

di S. Isidoro, 1/71 (XV final). 38-41. 

La primera edició catalana del Desconhort forma part d’una antologia de poesia 

lul·liana elaborada pel lul·lista mallorquí Jeroni Rosselló que té una datació molt 

tardana (1859) i que s’ha d’entendre dins d’una operació engegada pels homes de la 

Renaixença de creació d’una història de la literatura catalana, dins de la qual Llull és 

reivindicat com a origen. Després, se’n succeeixen diverses edicions, la majoria 

incloses dins d’antologies de poesia catalana o de seleccions d’obra lul·liana, o 

combinades amb una altra obra de Llull. D’entre la vora de vint edicions existents 

d’aquesta obra, la de referència obligada i que serveix de base per qualsevol reedició 

o estudi del Desconhort és la de les Obres Originals de Ramon Llull, de 1936, a 

càrrec de Salvador Galmés. L’any 1925 havia aparegut una edició de Ramon d’Alòs 

a la col·lecció Els Nostres Clàssics de l’editorial Barcino, que va ser un text 

divulgatiu de referència fins que Romeu va presentar la seva, primer a Selecta (1958) 

i, posteriorment, a Enciclopèdia Catalana (1988). En els últims anys, la darrera edició 

important ha estat la de Batalla (2004), que proposa una sèrie d’esmenes de lectura 

sobre l’edició de Romeu sense, però, aventurar-se a elaborar una edició crítica, tasca 

que queda pendent per als futurs lul·listes.
29

 Per a la versió del text original que 

presentem hem treballat sobre el text digital del Rialc esmenant-ne els errors 

mecànics que es van produir en el procés de digitalització i basant-nos en l’edició 

feta per Romeu (Llull 1988), a la qual hem aplicat una sèrie de criteris de 

regularització de la llengua antiga,
30

 sempre contrastant els passatges dubtosos amb 

l’edició crítica de les ORL. Ens ha servit de suport, sobretot per les notes, l’edició de 

Josep Batalla (Llull 2004). 

El Desconhort ha estat traduït al llatí i a diverses llengües romàniques, entre les 

quals cal tenir en compte onze versions castellanes, cinc de franceses, dues 

d’italianes i una de portuguesa. A més a més, ha transcendit els límits de la Romània 

i compta amb dues edicions alemanyes, una d’anglesa i una de polonesa.  

Per a la versió modernitzada del text original que presentem han estat edicions de 

referència la de Miquel Batllori amb traducció al castellà de Pere Gimferrer (Llull 

                                                             
29. La NEORL publicarà, enguany, una edició crítica del Plany de la Verge a cura de Simone Sari i té en 

preparació diverses obres lul·lianes en vers per estudiar des de la nova perspectiva que ha dóna el 

canvi en la valoració de la poesia de Ramon Llull.  
30. Sobre els criteris de regularització, vegeu l’apartat següent. 

http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?232
http://orbita.bib.ub.edu/llull/ms.asp?232


22 
 

1981), la versió francesa d’Armand Llinarès (Llull 1998) i l’edició anglesa, traduïda 

per James W. Heisig (Llull 2003). 

 

6. Criteris de regularització del text original 

El Desconhort és escrit en un occità gramaticalment relaxat, com és propi de la 

poesia catalana de tradició trobadoresca. En el cas de Llull, cal precisar que, com que 

la finalitat que persegueix és la facilitat de comprensió, el seu occità s’acosta 

deliberadament al català, amb errors i oscil·lacions, com solia passar en els escriptors 

catalans del segle XIV, afavorits pels copistes, que també contribuïen a la hibridació 

lingüística. Per tant, no és un tret original que Llull utilitzi aquesta llengua per 

escriure poesia, ans el contrari, és una característica (potser de les úniques d’aquest 

text) que fa l’obra absolutament coherent amb el seu context, perquè l’occità encara 

era considerada, als anys 90 del segle XIII, la llengua de prestigi per escriure poesia. 

Atès que, als temps de Llull, el català i l’occità presenten un grau de proximitat 

lingüística molt alt,
31

 hem optat per aplicar al text original, en la versió fixada per 

Romeu l’any 1988, els criteris ortogràfics fabrians, mantinguts de manera sistemàtica 

i sempre procurant facilitar tant com sigui possible la lectura sense, però, desfigurar 

la llengua antiga. Així, doncs, els criteris que hem seguit han estat els següents: 

regularitzar i unificar l’ortografia segons la norma actual; modificar la puntuació 

seguint les tendències modernes; desaglutinar els pronoms; resoldre les grafies 

medievals d’acord amb les que són pròpies del dialecte mallorquí d’avui (per 

exemple, per a la forma de la tercera persona dels verbs II i III purs amb radical 

acabat en –d, com és el cas de perdre, ho hem grafiat amb –t). Per no desconfigurar 

la construcció prosòdica del poema i per respecte de les tries lingüístiques de l’autor 

hem decidit de mantenir els occitanismes, tot i que també els hem regularitzats 

gràficament segons la llengua actual; les formes antigues dels mots (per exemple, 

negú o apendran); i la conjunció e. A més a més, hem mantingut l’alternança que, en 

alguns casos (com per exemple, ermità i eremità), Llull fa de dues formes variants 

d’un mateix mot per necessitats del còmput sil·làbic. Totes les ocurrències del mot 

Déu o les seves variants en forma pronominalitzada les hem escrites en majúscula.  

 

 

                                                             
31. Per la presència de l’occità en la lírica lul·liana, vegeu HLC, p.154-55.  



23 
 

7. Criteris per a l’elaboració d’una versió del text 

La versió que proposem vol ser una guia de lectura i una presa de partit per una 

interpretació concreta del text, la qual cosa ens ha dut a fer una paràfrasi en català 

estàndard del text original, que reflecteix la tria d’aquelles interpretacions que ens 

han semblat més vàlides, justificades, sempre que ha calgut, amb notes a peu de 

pàgina. Per tant, quan ha estat necessari per fer comprensible el text, hem canviat la 

disposició dels mots dins de la frase per adaptar-les a l’ordre convencional de la 

llengua moderna i hem actualitzat les construccions sintàctiques (com per exemple 

Es eu aiçò tractant trenta ans ha verament = I, després de trenta anys d’intentar-ho 

verament) i les formes lèxiques de la llengua medieval (com per exemple, talant = 

estat d’ànim / desig), que han caigut en desús. 

Els mots fait (regularitzat per ‘fet’), conhort-desconhort i foll els hem mantinguts 

en totes les ocurrències que tenen en el text original, perquè els considerem termes 

clau de l’obra amb una naturalesa polisèmica que permet a Llull jugar amb les 

diverses accepcions i aprofitar literàriament els suggeriments de l’ambigüitat. Així, 

doncs, els hem mantinguts sent fidels a la tria lul·liana i assenyalant oportunament 

les particularitats en notes a peu de pàgina. 

  



24 
 

BIBLIOGRAFIA 

Abreviatures  

DIEC Institut d’Estudis Catalans, Diccionari de l’Institut d’Estudis Catalans, 

Barcelona: Institut d’Estudis Catalans, 2007 (2a edició). Consultat en 

format electrònic < http://dlc.iec.cat/index.html> 

 

GGL   Miquel Colom, Diccionari General Lul·lià, 5 vols., Palma de Mallorca, 

Editorial Moll, 1982-1985. 

 

HLC Badia, Lola, Joan Santanach i Albert Soler (en premsa), «Ramon Llull», 

Història de la literatura Catalana, Vol. I, cap. 5.1, Barcelona, 

Enciclopèdia Catalana. 

 

NEORL Nova Edició de les Obres de Ramon Llull. Palma: Patronat Ramon Llull, a 

partir de 1990. 

 

OE  Ramon Llull, Obres essencials, intr. Joaquim Carreras i Artau, Miquel 

Batllori, Tomàs Carreras i Artau i Jordi Rubió i Balaguer, Barcelona, 

Selecta, 1957 i 1960. 

 

ORL Ramon Llull, Obres rimadas de Ramon Llull, ed. Jeroni Rosselló, 

Mallorca: Pere Josep Gelabert.  

 

OS  Ramon Llull, Obres selectes de Ramon Llull (1232-1316), ed. Anthony 

Bonner, Palma de Mallorca, Editorial Moll, 1989.  

 

PD  Emil Levy, Petit Dictionnaire Provençal-Français, Heidelberg, Karl 

Winter, 1966. 

 

Obres citades 

Badia, Lola (1995), «Ramon Llull: Autor i Personatge”, Aristotelica et Lulliana 

magistro doctissimo Charles H. septuagesimum annum feliciter agenti dedicata, 

ed. Fernando Domínguez, Ruedi Imbach, Theodor Pindl i Peter Walter,  

Steenbrughe La Haia: Abbatia Sancti Petri / Martinus Nijhoff International, 

“Instrumenta Patristica, XXVI”. 

 

Badia, Lola (2009), «Il re che si meravigliò del volare del falco. Un appunto su 

Raimondo Lullo e il letterario». Multas per gentes. Omaggio a Giorgio Faggin. 

Padova: Il Poligrafo, 423-430. 

 

Badia, Lola, Joan Santanach i Albert Soler (en premsa), «Ramon Llull», Història de la 

literatura Catalana, Vol. I, cap. 5.1, Barcelona: Enciclopèdia Catalana. 

 

 

 

http://dlc.iec.cat/index.html


25 
 

Bonner, Anthony (1998), «Ramon Llull: autor, autoritat i il·luminat», Actes de l’Onzè 

Col·loqui Internacional de Llengua i Literatura Catalanes, Palma de Mallorca / 

Barcelona, Publicacions de l’Abadia de Montserrat. 

 

Bonner, Anthony (2005), «Reducere auctoritates ad necessarias rationes», dins Actes de 

les Jornades Internacionals Lul·lianes. Ramon Llull al s. XXI. Palma, 2004. Ed. 

Maria Isabel Ripoll. Palma / Barcelona: Universitat de les Illes Balears / 

Universitat de Barcelona, p.47-73. “Col·lecció Blaquerna, 5”.  

 

Bonner, Anthony (2012), L’Art i la lògica de Ramon Llull. Barcelona-Palma de 

Mallorca: Edicions Universitat de Barcelona-Publicacions de l’Universitat de les 

Illes Balears. “Col·lecció Blaquerna, 9”. 

 

Fernández, Anna (en premsa), Una aproximació a la “Medicina de pecat” de Ramon 

Llull, SL 2012. 

 

Fidora, Alexander i Josep E. Rubio (2008), Raimundus Lullus. An Introduction to his 

Life, Works and Thought, trad. Robert D. Hughes, Anna A. Akasoy i Magnus 

Ryan, Turnhout: Brepols, "Corpus Christianorum. Continuatio Mediaeualis 214. 

Raimundi Lulli Opera Latina, Supplementum Lullianum II". Garcías, Sebastiàn 

(1977), El Miramar de Ramon Llull, Palma de Mallorca: Instituto de Estudios 

Baleáricos. Consejo Superior de Investigaciones Científicas.  

 

Hillgarth, J. N. (1998), Ramon Llull i el naixement del lul·lisme, a cura d’Albert Soler, 

Barcelona: Curial, “Publicacions de l’Abadia de Montserrat”. 

 

Hillgarth, J. N. (2001), Diplomatari lul·lià: documents relatius a Ramon Llull i a la seva 

família, trad. Lluís Cifuentes, Barcelona-Palma de Mallorca: Edicions 

Universitat de Barcelona-Publicacions de l’Universitat de les Illes Balears. 

“Col·lecció Blaquerna, 1”. 

 

Cruz, Óscar de la (2004), «La información de Ramon Llull sobre los otros», Què és 

l'home?: reflexions antropològiques a la Corona d'Aragó durant l'Edat Mitjana, 

ed. Josep Corcó, Alexander Fidora, Josep Olives Puig i Jordi Pardo Pastor, 

Cabrils: Prohom Edicions, p.179-201. "Col·lecció Athenea". 

 

Cruz, Óscar de la (2005), «Raymundus Lullus contra Sarracenos: el islam en la obra 

(latina) de Ramón Llull», Cahiers d'Études Hispaniques Medievales 28, p. 253-

266. 

 

Curtius, Ernst Robert (1995), Literatura europea y edad media latina, Mèxic: Fondo de 

Cultura Económica. 

 

Friedlein, Roger (2011), El diàleg en Ramon Llull: l’expressió literària com a 

estratègia apoloètica. Barcelona-Palma de Mallorca: Edicions Universitat de 

Barcelona-Publicacions de l’Universitat de les Illes Balears. “Col·lecció 

Blaquerna, 8”. 

 

 

 



26 
 

Hames, Harvey (2012), «Through Ramon Llull’s looking glass: what was the thirteenth-

century dominican mission really about?», Ramon Llull i el lul·lisme: pensament 

i llenguatge, Palma: Edicions UIB, p.49-72. 

 

Llull, Ramon (1859), Obras rimadas de Ramon Llull, ed. Jeroni Rosselló, Mallorca: 

Pere Josep Gelabert. 

 

Llull, Ramon (1925), Poesies, ed. Ramon d’Alòs-Moner. Barcelona: Barcino, “ENC, 

3”.  

 

Llull, Ramon (1935) Petitio Raymundi pro conversione infidelium ad Bonifacium VIII 

papam (1295), ed. H. Wieruszowski, «Ramón Llull et l’idée de la Cité de Dieu», 

Miscel·lània Lul·liana, Barcelona, p.403-426. 

 

Llull, Ramon (1936), Rims. Tom I, eds. Salvador Galmés i Ramon d’Alòs-Moner, ORL, 

XIX.   

 

Llull, Ramon (1938), Rims. Tom II, ed. Salvador Galmés, ORL, XX.  

 

Llull, Ramon (1958), Poesies, ed. Josep Romeu i Figueras, Barcelona: Selecta. 

 

Llull, Ramon (1988), Poesies, ed. Josep Romeu i Figueras, Barcelona: Enciclopèdia 

Catalana. 

 

Llull, Ramon (1981), Obra Escogida, ed. Miquel Batllori; trad. Pere Gimferrer, Madrid: 

Alfaguara, p.453-507. 

 

Llull, Ramon (1998), Anthologie poétique, trad. Armand Llinarès, París: Cerf, p.115-

145. "Sagesses Chrétiennes".  

 

Llull, Ramon (2002), Darrer llibre sobre la conquesta de Terra Santa, trad. Pere 

Llabrés; intr. Jordi Gayà, Barcelona: Proa, «Clàssics del Cristianisme». 

 

Llull, Ramon (2003), Ramon Llull and the Secret of Life, trad. James W. Heisig, New 

York: The Crossroad Publishing Company, p.208-225. 

 

Llull, Ramon (2004), Lo desconhort-Cant de Ramon, ed. Josep Batalla, Tona: Obrador 

Edèndum. 

 

Llull, Ramon (2005), Cant de Ramon-Lo Desconhort, ed. Gabriel Ensenyat, Muro: 

Ensiola Editorial. 

 

Llull, Ramon (2008), El Fantàstic. La ciutat del món, ed. Lola Badia, Barcelona: 

Obrador Edèndum. 

 

Llull, Ramon (2009), Poemas de Ramon Llull: Desconsolo (1295), Canto de Ramon 

(1300), O Concílio (1311), ed. Ricardo da Costa i Tatyana Nunes, São Paulo: 

Sétimo Selo. 

 



27 
 

Llull, Ramon (2009), Romanç d’Evast e Blaquerna, ed. Albert Soler i Joan Santanach, 

NEORL, VIII.  

 

Pagès, Amédée (1938) Le Desconort ou le Découragement de Ramon Llull. Étude 

littéraire et historique, édition critique et traduction française, Tolosa: Privat; 

reimpr. a Annales du Midi 50, Tolosa, 1938, 113-156, 225-267. 

 

Rubio, Josep E. (1997), Les bases del pensament de Ramon Llull: els orígens de l’art 

lul·liana. València-Barcelona: Institut Universitari de Filologia Valenciana i 

Publicacions de l’Abadia de Montserrat. 

 

Ruiz, Josep Maria (1999), L’Art de Ramon Llull i la teoria escolàstica de la ciència, 

Barcelona: Quaderns Crema. 

 

Sari, Simone (2012), «740 anys de poesia lul·liana, Tradició textual i noves 

perspectives», Mot So Razo, X-XI. 

 

Urvoy, Dominique (1980), Penser l’Islam: les présupposés islamiques de l’art de Llull. 

París: Librairie Philosophique J. Vrin. 

 

Urvoy, Dominique (1989), «Les musulmans pouvaient-ils comprendre l’argumentation 

lulliene?», Estudi general, núm.9, p.159.170.  
 

 

Recursos digitals   

DCVB  Antoni Mª Alcover i Francesc de B. Moll, Diccionari Català, Valencià, 

Balear, 10 vols., Palma de Mallorca, Editorial Moll, 1964. Consultat en 

format electrònic < http://dcvb.iecat.net/>. 

 

Llull DB  <http://orbita.bib.ub.edu/llull/>. 

 

Qui és Ramon Llull?  <http://quisestlullus.narpan.net/index.html> 

 

RIALC Repertorio Informatizzato dell’Antica Letteratura Catalana 

<http://www.rialc.unina.it/> 
 

 

 

 

 

 

 

http://dcvb.iecat.net/


28 
 

 
 
 
TEXT MODERNITZAT, VERSIÓ I 

NOTES  

  



29 
 

  I 
 

 1    Déus, ab vostra vertut començ est Desconhort, 

 2    lo qual faç en xantant,
32

 per ço que me’n conhort
33

 

 3    e que ab ell reconte lo falliment e el tort 

 4    que hom fa envers Vós, qui ens jutjats en la mort.  

 5    E, on mais mi conhort, e menys hai lo cor fort, 

 6    car d’ira e dolor
34

 fa mon coratge port, 

 7    per què el conhort retorna en molt greu desconhort. 

 8    E per aiçò estaig en treball e en deport,
35

 

 9    e no hai null amic qui negú gauig m’aport,
36

 

 10   mas tan solament Vós. Per què eu lo faix en port  

 11   en caent e en llevant,
37

 e som çai en tal sort 

 12   que res no veig ni auig d’on me venga confort. 

 

Déu, per virtut vostra començo aquest Desconhort, i el faig cantant per conhortar-me i 

mostrar l’error i l’ofensa que hom fa envers Vós, que ens jutgeu en la mort. I, com més 

em conhorto, menys força tinc al cor, perquè el meu cor esdevé port per a la ira i el 

dolor, i per això el conhort esdevé altre cop un desconhort molt greu. I per això estic 

atribolat i desencaminat, i no tinc cap amic que em doni alegria, tan sols Vós. Per això 

jo en porto el pes, caient i aixecant-me, i em trobo en una situació tan greu que no veig 

ni sento res que em conforti. 

  

                                                             
32.  El verb xantant dóna la dimensió d’oralitat, de recitació, i és que Llull compon el poema perquè 

pugui ser cantat en el «so de Berart» (vegeu Introducció, 3).  

33. Totes les ocurrències del mots conhort i desconhort les hem mantingudes a la versió moderna que             

oferim del text, perquè hem considerat que eren mots clau de l’obra. Vegeu Introducció, 3.   

34. Primera aparició de la ira i el dolor, dos estats d’ànim que defineixen el personatge de Ramon ja des 

del començament de l’obra (vegeu Introducció, 4).  

35. Hem traduït estaig en treball e en deport per «estic atribolat i desencaminat». El terme deport 

significa ‘entreteniment, recreació, apartament de l’activitat ordinària per a distreure’s’ (GGL II, 51). 

Ramon, angoixat pel fracàs de la seva missió, se sent apartat de l’activitat a la qual es dedica 
habitualment i es troba desencaminat. 

36. En aquest vers hi ha una insinuació del que més endavant en el poema es concretarà en una de les 

queixes del protagonista i en un dels motius autobiogràfics que Llull atribueix al personatge de Ramon 

en les diverses obres en les quals el farà aparèixer a partir del Desconhort: la falta de companyons que 

s’uneixin a la seva causa. Per a un seguiment d’aquest motiu al llarg de l’obra, vegeu els versos: 114, 

185-87, 743 i 746. Vegeu Introducció, 1. 
37. Ramon equipara la seva situació a la passió de Crist quan arrossega la creu: «I, quan se l'emmenaven,  

havent -se emparat d'un tal Simó, Cireneu, que venia del camp, li carregaren la creu per portar-la 

darrera de Jesús.» (Lc 23. 26-32).  



30 
 

 II 
 

 13    Quan fui gran e sentí del món sa vanitat,  

 14    comencé a far mal e entré en pecat  

 15    oblidant Déus gloriós, siguent carnalitat, 

 16    mas plac a Jesucrist, per sa gran pietat,  

 17    que es presentà a mi cinc vets crucifigat
38

  

 18    per ço que el remembràs e en fos enamorat 

 19    tan fort, que eu tractàs com Ell fos preïcat 

 20    per tot lo món e que fos dita veritat 

 21    de la sua trinitat e com fo encarnat.
39

 

 22    Per què eu fui espirat en tan gran volentat,
40

 

 23    que res àls no amé mas que Ell fos honrat,  

 24    e adoncs comencé com lo servís
41

 de grat. 

Quan vaig ser gran i vaig prendre consciència de la vanitat del món, vaig començar a fer 

males accions i vaig entrar en una vida pecaminosa, oblidant Déu gloriós i seguint els 

impulsos carnals. Però Crist va voler, per la seva gran pietat, presentar-se’m cinc 

vegades crucificat per tal que el recordés i me n’enamorés tan fort que jo m’ocupés que 

es prediqués sobre Ell per tot el món i que es digués la veritat de la seva trinitat i de com 

s’havia encarnat. Per això se’m va infondre un amor tan gran que no vaig estimar cap 

altra cosa sinó que Ell fos honrat, i llavors vaig començar a servir-lo de grat. 

 

 

 

  

 

 

                                                             
38. Es fa referència a les cinc aparicions de Crist que Llull reconta a la Vida coetània i que apareixen a la 

miniatura I del Breviculum. En el Cant de Ramon (1300) també s’hi al·ludeix (v. 5), però sense 

precisar quantes aparicions es produeixen. Al Desconhort es torna a referir a aquestes aparicions als 

vv. 135-36. Vegeu Introducció, 1.  
39. Es parla de la trinitat i l’encarnació, dos dels articles de fe de la doctrina cristiana que Llull utilitzava 

més en l’argumentació per a la conversió dels infidels, justament perquè el cristianisme no els 

compartia ni amb el judaisme ni amb l’islam.  

40. Hem traduït eu fui espirat en per «vaig ser empès cap a». El verb espirar significa ‘infondre el do de 

la profecia’ (GGL, II, 355). Segons Romeu (Llull 1988), al·ludeix a la inspiració divina a la qual es 

tornarà a referir al v. 86 amb l’expressió do espirital.  

41. El verb servís expressa l’adopció del cristianisme militant practicat plenament per Llull: la vida 

cristiana com a servei a Déu. 

 



31 
 

  

 III 

 

25    Quan pris a consirar del món son estament, 

26    com paucs són cristians e molt li descreent, 

27    adoncs en mon coratge hac tal concebiment  

28    que anàs a prelats e a reis eixament, 

29    e a religioses, per tal ordenament  

30    que se’n seguís passatge
42

 e tal preïcament 

31    que ab ferre e fust e ab ver argument
43

 

32    se donàs de nostra fe tan gran exalçament 

33    que els infeels venguessen a convertiment. 

34    Es eu aiçò tractant trenta ans
44

 ha verament, 

35    no ho hai pogut obtenir, per què n’estai dolent 

36    tant que en plore sovent e en som en llanguiment. 

Quan em vaig posar a considerar l’estat del món i em vaig adonar que els cristians són 

pocs i els infidels molts, llavors vaig tenir en el meu cor la pensada d’anar a veure tant 

prelats, com reis i religiosos amb un projecte destinat a iniciar una croada i una 

predicació que amb ferro, fusta i arguments vertaders s’exalcés tant la nostra fe que els 

infidels es convertissin. I, després de trenta anys d’intentar-ho verament, no ho he pogut 

obtenir, per la qual cosa sofreixo tant que sovint ploro i estic llangorós. 

 

  

 

 

 

 

 

                                                             
42. Llull utilitza el terme passatge per referir-se a la croada (vegeu glossari i Introducció, 4). 
43.  ferre i fust són una metonímia per referir-se a armes i naus. Per a Llull els mitjans violents han de ser 

un primer estadi de la conversió que ha de permetre que els infidels estiguin en disposició per 

discutir amb vers arguments. Aquest paral·lelisme entre armes materials i espirituals forma part de 

l’originalitat de Llull: l’element racional s’ha d’assegurar obligant a escoltar. Vegeu el Llibre de 

santa Maria (1290-92?) (OE 1, 1213): «volien i cuidaven la fe romana multiplicar per armes de fust 

i de ferre... no són armes amb les quals sia començada la fe catòlica, la qual comença amb armes de 

fe». 

44. trenta ans és una remissió, amb números rodons i aproximatius, a la conversió: trenta anys de pecat 

que han estat expiats amb trenta anys de dedicació. Vegeu Introducció, 4. 



32 
 

 

 

 IV 
 

37    Dementre que enaixí estava en tristor 

38    e consirava sovent la gran deshonor 

39    que Déus pren en lo món per sofratxa d’amor, 

40    com a home irat que fuig a mal senyor   

41    me n’ané en un boscatge,
45

 on estava en plor    

42    tan fort desconhortat, que el cor n’era en dolor. 

43    Mas per ço car plorava, hi sentia dolçor,
46

 

44    e car a Déu parlava, feent a ell clamor 

45    car tan pauc exoeix li just e el pecador,  

46    adoncs com lo requiren en tractar sa honor  

47    car, si mais los donava d’ajuda e favor,
47

 

48    que tost convertirien lo món a sa valor.
48

 

Mentre estava així de trist i anava meditant sobre el gran deshonor que Déu sofreix en el 

món per mancança d’amor, com un home irat que fuig d’un mal senyor me’n vaig anar 

en un bosc, on plorava tan desconhortat que sentia dolor al cor. Però, com que plorava, 

sentia dolçor, i també perquè parlava a Déu queixant-me perquè escolta tan poc els 

justos i els pecadors, quan el cerquen insistentment per tal de tractar el seu honor. I és 

que, si els donava més ajuda i favor, convertirien ràpidament el món al seu valor. 

  

 

 

 

 

 

                                                             
45. Ramon, desesperat perquè els seus esforços no obtenen fruit, deixa la militància i es retira al bosc. A 

l’estrofa LXV dirà que el bon cristià ha de fer una vida activa de servei a Déu i condemnarà aquells 

que busquen la solució individual. Vegeu: pròleg del Llibre de santa Maria (OE I, 1155-59); pròleg 
de l’Arbre de filosofia d’amor (1298) (OE II, 25); Romanç d’Evast e Blaquerna (Llull 2009), caps. 54 

(“D’obediència”) i 55 (“De consell”). 

46. Expressa el goig del dolor, que és un motiu líric conegut que ja trobem en Petrarca o Ausiàs March. 

47. Seguim la tria de les ORL: favor. 
48. El veritable valor del món és l’acompliment de la primera intenció: estimar, entendre i recordar Déu. 

Vegeu: Romanç d’Evast e Blaquerna, cap. 48 (“De Valor”) i Llibre de santa Maria, cap. 16 (“De 

Valor”).  

 



33 
 

 

 

                               V 
 

49    Enaixí eu estant en malencolia,  

50    esguardé e vi un hom qui venia: 

51    un bastó en sa mà e gran barba havia,  

52    e en son dors cilici, e qui pauc vestia.
49

  

53    Segons son captener, eremità
50

 paria.  

54    E quan fo prés de mi, dix-me què havia,  

55    ni lo dol que eu menava e d’on me venia,  

56    ni si ell en res ajudar me podia.  

57    Es eu, las, respòs-li que tal ira sentia,  

58    que per ell ni per altre no em consolaria
51

 

59    car, segons que hom pert, creix la fellonia.
52

 

60    Ço que eu hai perdut,
53

 e dir-ho qui poria? 

Estant així malenconiós, vaig mirar i vaig veure un home que venia: tenia un bastó a la 

mà i una gran barba, al dors duia un cilici i vestia pobrament. Segons el seu 

capteniment, semblava un ermità. I, quan va ser prop meu, em va demanar què tenia, i 

em va preguntar pel dol que manifestava i d’on em venia i si ell em podia ajudar en res. 

I jo, las, li vaig respondre que sentia tanta ira que ni per ell ni per ningú altre no em 

consolaria, perquè la indignació creix segons allò que hom perd. El que jo he perdut, qui 

ho podria dir? 

 

 

 

 

 

 

                                                             
49. Aparició de l’interlocutor, que és un ermità, és a dir, una figura amb vocació contemplativa. La 

descripció és convencional: du bastó i cilici, té barba i va vestit pobrament. Vegeu Introducció, 4. 

50. Observem l’ús de la variant eremità per aconseguir quadrar el còmput sil·làbic de l’alexandrí. 

51. La ira de Ramon és justa, és per això que no es deixa consolar.   

52. S’hi expressa la idea que la fellonia és proporcional a la magnitud de la pèrdua, i la de Ramon és 

incommensurable, perquè també ho és el bé perdut: la possibilitat de ser missioner de Déu. Vegeu 

Introducció, 3.   

53. Ús del verb perdre amb una doble dimensió: com a pretext literari per poder introduir la idea que 

l’Art està en perill, i com a mot que forma part del camp semàntic del gènere de la consolatio. Vegeu 

Introducció, 3.  



34 
 

  



35 
 

VI
54

 

61    —Ramon —dix l’eremità—, vós què havets perdut?  

62     Per què no us consolats en lo rei de salut,
55

  

63     qui abasta a tot ço qui per Ell és vengut?  

64     Mas aquell qui Ell pert no pot haver vertut 

65     en ésser consolat, car trop és abatut.  

66     E si vós no havets null amic qui us ajut,  

67     digats-me vostre cor, e què havets haüt 

68     car, si havets flac cor o si sóts decebut,  

69     bé poria ésser que us fos acorregut 

70     per la mia doctrina, tant que, si sóts vençut,  

71     que us mostrara a vençre vostre cor combatut  

72     d’ira e de dolor, ab que Déus hi ajut. 

—Ramon —digué l’ermità—, vós què heu perdut? Per què no us consoleu en el rei de 

salut, que ajuda tot allò que prové d’Ell? Però aquell que el perd a Ell no pot rebre 

consol, perquè està massa abatut. I si vós no teniu cap amic que us ajudi, expliqueu-me 

com us sentiu i què us ha passat perquè, si teniu el cor dèbil o si esteu decebut, bé 

podria ser que la meva doctrina us servís d’ajut, del tal manera que, si esteu vençut, us 

ensenyaria a vèncer el vostre cor aclaparat per la ira i el dolor, només que Déu hi ajudi.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
54.  Fins ara el poema ha tingut forma de narració, a partir d’aquesta estrofa s’inicia el diàleg, introduït 

sempre per una interpel·lació a l’interlocutor a l’inici de cada estrofa. Vegeu Introducció, 4. 

55. El rei de salut és Déu. El cristianisme considera que l’home aconsegueix la salvació (salut) perquè 

Crist l’ha redimit. 



36 
 

 VII 

 

73     —N’Eremità, si eu pogués aportar a compliment 

74     la honor que per Déu tracté tan llongament, 

75     no hagra re perdut ni en fera clamament, 

76     ans guasanyara tant, que a convertiment 

77     ne véngron li errat, e lo Sant Moniment
56

 

78     hagren los crestians. Mas per defalliment 

79     d’aquells a qui Déus ha donat mais d’honrament, 

80     qui no em volen ausir e tenen a nient 

81     mi e mes paraules, com hom qui follament 

82     parla e res fa segons enteniment, 

83     per què eu, per ells, pert tot lo procurament 

84     que faç per honrar Déu e d’hòmens salvament.  

—Ermità, si jo pogués fer que s’acomplís l’honor que durant tant de temps vaig intentar 

d’aconseguir per Déu, no hauria perdut res ni me’n lamentaria, ans hi guanyaria tant, 

que els infidels es convertirien i els cristians tindrien el Sant Monument. Però per 

feblesa d’aquells als quals Déu ha donat més honor, que no em volen escoltar i tenen 

per no res a mi i a les meves paraules, com algú que parla mancat de raó i no fa res 

segons l’enteniment, per això, a causa d’ells, jo perdo tots l’esforç que faig per honrar 

Déu i salvar els homes.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
56. El Sant Moniment és el Sant Sepulcre, una església situada a la ciutat de Jerusalem que el cristianisme 

considera un lloc sagrat perquè es creu que Jesús hi va predicar i hi va ser crucificat. A l’època de 

Llull, el Sant Sepulcre era dins del domini territorial de l’islam. 



37 
 

 

 VIII 

 

85     Encara us dic que port una art general,  

86     que novament
57

 és dada per do espirital,
58

 

87     per qui hom pot saber tota re natural 

88     segons que enteniment ateny lo sensual. 

89     A dret e medicina e a tot saber val, 

90     e a teologia, la qual m’és mais coral.
59

 

91     A soure qüestions nulla art tant no val, 

92     e a destruir errors per raó natural, 

93     e tenc-la per perduda, car quaix a hom non cal.  

94     Per què eu en planc e en plor e n’hai ira mortal,  

95     car null home qui perdés tan precios cabal  

96     no poria haver mais gauig de re terrenal. 

Encara us dic que porto una art general, que ha estat donada recentment per do 

espiritual, a través del qual hom pot conèixer totes les coses naturals segons que 

l’enteniment copsa les coses sensibles. És vàlid per al dret, la medicina i tots els sabers, 

i per la teologia, la qual m’estimo més intensament. No hi ha cap altra art que valgui 

tant per resoldre qüestions i per destruir errors amb la raó natural, i la tinc per perduda, 

perquè gairebé no la vol ningú. Per això jo me’n planyo, i ploro i tinc ira mortal, perquè 

ningú que perdés un cabal tan preuat no podria gaudir més de les coses terrenals. 

 

 

 

 

 

 

                                                             
57. Llull utilitza l’adverbi novament per indicar, precisament, que l’Art no té precedents. Vegeu l’estrofa 

XXXVI, quan l’ermità retreu a Ramon que: li filosof qui foren antigament, d’esta Art que tu has no 

hagren coneiximent (v. 422). 

58. Al·lusió a l’origen diví de l’Art. Al llarg de l’obra s’hi anirà insistint, la qual cosa és una estratègia per 

legitimar la seva missió i presentar-se com un mitjançer entre Déu i l’home. A la Vida coetània ja s’hi 

al·ludeix: «de sobte el Senyor il·lustrà el seu ment, donant-li la forma i manera de fer el llibre —

mencionat més amunt— contra els errors dels infidels.» (OS I, 23). Vegeu Introducció, 1 i 2.2.  

59.  Aquí es presenta l’Art com un mètode d’abast general útil per explicar totes les branques del saber 

(vegeu Introducció, 2.2.). 



38 
 

 

 

 IX 
 

97     —Ramon, si vós faits ço que a vós se cové  

98     en procurar honor a Déu e a faire bé, 

99     e no sóts escoltat ni ajuda no us ve  

100    d’aquells qui n’han poder, per tot ço no es cové 

101    que siats despagat, car Déus, qui tot ho ve,  

102    vos n’ha aitant de grat com si es complís dessé  

103    tot ço que demanats, car hom qui bé es capté  

104    en tractar sa honor, aconsegueix en se  

105    mèrit, esmenda e do, pietat e mercè.
60

  

106    Per què fa gran pecat qui en son cor reté  

107    ira ni desconhort faent Déus a ell bé,  

108    qui es concorda ab gauig, esperança e fe.
61

 

—Ramon, si vós feu allò que és convenient per procurar l’honor de Déu i fer el bé, i no 

sou escoltat ni us arriba ajuda d’aquells que tenen el poder, no és convenient que 

estigueu disgustat, perquè Déu, que tot ho veu, us n’està tan agraït com si es complís de 

seguida tot això que demaneu, perquè qui es comporta bé quan procura pel seu honor, 

aconsegueix mèrit en si mateix, esmena i do, pietat i mercè. Per això fa un gran pecat 

qui en el seu cor reté la ira i el desconhort quan Déu li fa el bé, que concorda amb goig, 

esperança i fe. 

 

 

 

 

 

 

                                                             
60. L’ermità aconsella conformisme a Ramon: no cal que estigui desconsolat perquè no pot acomplir el 

que s’ha proposat, perquè ja fa tot el que pot. Observem els paral·lelismes d’aquesta estrofa amb el  

Romanç d’Evast e Blaquerna, cap. 51 (“De temptació”), [6] i [7], quan el protagonista, davant de 

l’escuder que li han segrestat la donzella que custodiava i que ara retroba gràcies a Blaquerna, que l’ha 

salvada, s’adona que no n’hi ha prou posant-hi la voluntat per aconseguir un objectiu, sinó que calen 

resultats. 

61. A l’edat mitjana funciona l’equivalència entre Déu, bé, alegria, fe i esperança. Ramon té tristesa  i 

desesperança perquè està dominat per la ira.  



39 
 

 

  

  X 

 

109    Ramon, de vostra Art no siats consirós, 

110    ans en siats alegre e n’estiats joiós 

111    car, pus Déus la us ha dada, justícia e valors 

112    la multiplicaran en lleials amadors. 

113    E si vós en est temps ne sentits amargors, 

114    en altre temps mellor haurets ajudadors 

115    tals
62

 qui l’apendran e en vençran les errors  

116    d’aquest món, e en faran molts bons faits cabalós.  

117    Per què us prec, mon amic, que conhort sia ab vós. 

118    E, d’hui mais, no plorets contra fait virtuós, 

119    enans vos alegrats contra fait viciós,
63

  

120    e de Déu esperats gràcia e secors. 

Ramon, no estigueu pensatiu per la vostra Art, ans estigueu-ne alegre i joiós perquè, 

com que Déu us l’ha donada, la justícia i els valors la multiplicaran en els amadors 

lleials de Déu. I si vós ara en sentiu amargor, en un altre temps millor tindreu ajudants 

que l’aprendran, venceran els errors d’aquest món i faran molts fets excel·lents. Per això 

us prego, amic meu, que us conhorteu. I, d’ara endavant, no ploreu pels actes virtuosos, 

al contrari, alegreu-vos de combatre els actes viciosos, i espereu gràcia i socors de Déu. 

  

                                                             
62. Aparició del tema dels col·laboradors que se sumin al seu projecte. Vegeu Introducció, 1. 

63. Els versos 118-19 són especialment difícils d’interpretar i no s’acaba de trobar una solució clara. En la 

nostra versió hem seguit la proposta de la traducció francesa (Llull 1998), tot i que tampoc no resol 

del tot la dificultat interpretativa.  



40 
 

 XI 
 

121    Ramon, per què plorats e no faits bell semblant, 

122    e que vos conhortets de vostre mal talant?  

123    E, car no ho faits, mi faits ésser dubtant  

124    que siats en pecat mortal, tan mal estant 

125    per què siats indigne a far res ben estant,  

126    car Déus no es vol servir per null home en pecant.  

127    E si no ve a fi ço que desirats tant,  

128    no és culpa d’aquells d’on vos anats clamant, 

129    car Déus no vol que vostre fait
64

 vaja en avant  

130    si estats en pecat, car de bé tant ni quant 

131    no pot hom pecador d’ell éser començant, 

132    car lo bé e el pecat en res no són semblant.
65

  

Ramon, per què ploreu i no feu bona cara, i no us conhorteu del vostre estat d’ànim 

decaigut? I, com que no ho feu, em feu dubtar que no estigueu en pecat mortal, i 

estigueu tan malament que, per això, sigueu indigne de fer res com cal, perquè Déu no 

vol ser servit per cap home pecador. I si no es compleix això que desitgeu tant, no és 

culpa d’aquells dels quals us aneu queixant, perquè Déu no vol que el vostre fet vagi 

endavant si esteu en pecat, perquè no hi ha cap mena de bé que pugui venir d’un 

pecador, perquè el bé i el pecat no s’assemblen en res. 

 

  

                                                             
64. En aquest vers hi ha la primera ocurrència del mot fait referent al projecte de Ramon. Vegeu 

Introducció, 2.  

65. El pecat i el bé, com s’explica a l’Art, són conceptes oposats: el pecat és el no ésser, el bé l’ésser. En 

aquesta estrofa Llull posa en boca de l’ermità els seus propis dubtes (també insinuats en el Cant de 

Ramon, vv. 64-65) sobre la possibilitat que el projecte que mena arribi a bon port malgrat que hagi 

pecat en una etapa passada de la vida. 



41 
 

 XII 
 

133    —N’ermità, no m’excús que no haja pecat  

134    mortalment mantes vets, d’on me som confessat, 

135    mas, depús que Jesucrist a mi es fo revelat  

136    en la crots, segons que damont vos he contat,
66

  

137    e en la sua amor mon voler confermat, 

138    no pequé a cient en null mortal pecat.
67

 

139    Mas poria ésser que per ço qui és passat  

140    quant era serf del món, amant sa vanitat, 

141    no sia per Jesús en far bé ajudat. 

142    Emperò si no ho era,
68

 tort faria e pecat  

143    si no m’ajudava depús que l’hac amat 

144    e, per la sua amor, lo món desemparat.
69

 

—Ermità, no nego haver pecat mortalment diverses vegades, i d’això m’he confessat, 

però, després que Jesucrist se’m revelés a la creu, com us he explicat més amunt, i que 

la meva voluntat es refermés en el seu amor, no vaig fer conscientment cap pecat 

mortal. Però podria ser que per això que va passar quan era esclau del món, estimant la 

seva vanitat, Jesús no m’ajudi a fer el bé. Però, si no m’ajudés, faria un error i un pecat 

després que l’he estimat i, per amor a Ell, he abandonat el món. 

 

 

 

  

                                                             
66. Referència a les cinc aparicions de Crist. Vegeu el v. 17 i Introducció, 1.  

67. Al·lusió a la vida pecaminosa anterior a la conversió.  

68. Assenyalem un fenomen propi de la sintaxi oral: emperò si no ho era, traduït per «si no m’ajudava». 

69. Ramon es defensa de l’argument esgrimit per l’ermità a l’estrofa anterior al·legant que va abandonar 

el món per servir Déu (al v. 159 ho reprendrà especificant que va deixar possessions i família) i que ja 

ha compensat els trenta anys de pecats (vegeu el v. 34). Malgrat tot, Déu no li correspon, i ara és Ell 

qui s’equivoca si no accepta el seu servei.    



42 
 

 XIII 
 

145    —Ramon, hom negligent no sap bé procurar, 

146    e està negligent
70

 car molt no vol membrar  

147    ço que entén acabar. Per què mi fas dubtar  

148    que lo públic negoci que tu vols acabar 

149    ab los molts grans senyors, qui no et volen ajudar,  

150    no es perda per ço car molt no lo vols amar,
71

  

151    car ab pauca amor gran fait no es pot menar.  

152    E, si és pereós, de tu et deus rancorar,  

153    ni de ton falliment no deus altre encolpar,  

154    ni tu estant ociós no et deus desconhortar  

155    per altre, mas per tu,
72

 qui no et vols esforçar  

156    en far tot ton poder com Déus pusques honrar.  

—Ramon, l’home negligent no sap dur a terme el bé, i és negligent perquè no vol 

recordar allò que es proposa de realitzar. Per això em fas dubtar que el negoci públic 

que vols dur a terme amb els grans senyors, que no t’ajuden, no es perdi perquè no 

l’estimes prou, perquè amb poc amor no es pot tirar endavant un gran fet. I, si ets poc 

diligent, a tu t’ho has de recriminar, i no has de culpar un altre de la teva falta, i, si ets 

ociós, no t’has de desconhortar per un altre, només per tu, que no et vols esforçar a fer 

tot el que puguis per honrar Déu. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
70. L’ermità acusa Ramon de ser negligent, que significa ‘que no s’aplica a allò que s’hauria d’aplicar’ 

(GGL IV, p. 415).   

71. El verb amar fa referència al fet de Ramon.  

72. Batalla (Llull 2008, 73) observa que, fins en aquest punt de l’obra, l’ermità sempre s’ha dirigit a 

Ramon fent ús del pronom de tercera persona vós¸ en canvi, en aquesta estrofa, el tuteja (també ho 

farà més endavant, a les estrofes XXXVI, XXXVIII i LII). Segons Batalla, el canvi respon a la 

necessitat estilística de reptar Ramon d’una manera més incisiva.   



43 
 

 

 XIV 

 

157    —N’ermità, vós vejats si eu som ociós  

158    en tractar públic bé de justs e pecadors,  

159    car muller n’hai lleixada, fills e possessiós, 

160    e trenta ans n’hai estat en treball e llangors,
73

 

161    e cinc vets a la cort ab mies messiós  

162    n’hai estat,
74

 e encara a los Preïcadors  

163    a tres capítols generals, e a los Menors
75

 

164    altres tres generals capítols.
76

 E si vós  

165    sabíets què n’hai dit a reis e a senyors  

166    ni com hai treballat, no seríets dubtós  

167    en mi que sia estat en est fait pereós,  

168    ans n’hauríets pietat, si sóts hom piadós.
77

 

—Ermità, veieu vós mateix si jo sóc ociós quan m’ocupo públicament dels justos i els 

pecadors, que he deixat la muller, els fills i les possessions, i he estat trenta anys 

atribolat i decaigut, i he estat cinc vegades a la cort pagant-ne jo les despeses, i encara 

he estat a tres capítols generals dels Predicadors, i altres tres generals capítols dels 

Menors. I si vós sabéssiu què he dit als reis i als senyors i com he treballat, no dubtaríeu 

que hagués estat mandrós en aquest fet, sinó que en tindríeu compassió, si sou home 

compassiu. 

 

 

 

 

                                                             
73. En aquesta estrofa hi ha una condensació de motius autobiogràfics. Ramon es defensa de l’acusació 

de negligència al·legant l’activitat duta a terme durant trenta anys per expiar els seus pecats (vegeu v. 

34), i torna a insistir en els sacrificis i les renúncies que ha hagut de fer per servir Déu: abandonar la 

família i desposseir-se dels béns materials (vegeu v. 144). Vegeu Introducció, 4.   

74. D’aquestes cinc visites a la cort papal, la Vida coetània en documenta quatre d’anteriors al 1295, any 

de creació del Desconhort: Papa Honori, Roma, 1278 (OS I, 29); Nicolau IV, Roma, 1291 (OS I, 
1291); Celestí V, Nàpols, 1293-94 (OS I, 37); Bonifaci VIII, Roma, 1295 (OS I, 38).  

75. Els Preïcadors són els frares dominicans, i els Menors són els frares franciscans.  

76. Els capítols eren reunions plenàries dels ordes religiosos que se celebraven periòdicament. Observem 

que Ramon no es decanta per cap de tots dos ordes (tres capítols amb els uns, i tres amb els altres). És 

una constant en Llull (ja apareix a la Vida coetània) mostrar la seva afinitat tant amb els franciscans 

com amb els dominicans perquè, de fet, el seu projecte missional té molts punts en contacte amb el de 

Llull. Tradicionalment, aquesta al·lusió ha servit als lul·listes per fer càlculs sobre la datació de l’obra. 

77. Aquest final d’estrofa té una nota irònica, perquè Ramon posa en qüestió que l’ermità sigui piadós, 

quan la pietat és, precisament, un atribut propi de la persona que vol consolar-ne una altra.  



44 
 

 

                                       XV 

 

169    —Ramon, tot hom qui vol adur a compliment  

170    negú fait que sia de molt gran estament, 

171    cové que el sàpia tractar discretament.
78

 

172    Mas, si vós no sóts home discret ni entenent  

173    segons lo fait, si en faits rancorament,  

174    rancorats-vos a tort e sóts-ne reprendent  

175    d’aquells qui són discrets e qui fan sàviament  

176    ço qui a fait bo es cové e a l’exauçament  

177    de la fe cristiana. Per què us consell breument  

178    que estiats consolat en vostre defalliment,  

179    consirant que no sóts a lo fait convinent,  

180    e estats enfre vós humil e pacient.
79

 

—Ramon, tothom que vulgui acomplir algun fet que sigui molt important, convé que el 

sàpiga tractar discretament. Però, si vós no sou home discret ni entès segons la natura 

del fet, si ho recrimineu, us queixeu sense raó i repreneu aquells que són discrets i fan 

sàviament allò que convé a un bon projecte i a l’exalçament de la fe cristiana. Per això 

us aconsello que us consoleu ràpidament del vostre defalliment, considerant que no 

serviu per a l’empresa, i sigueu humil i pacient en el vostre interior. 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
78. L’ermità acusa Ramon de no ser discret, i aquí Llull juga amb el dos sentits d’aquest mot: ‘facultat de 

discernir o distingir entre allò que és bo o dolent, convenient o no convenient’ i ‘qualitat de discret, de 

judiciós o assenyat’ (GGL II, 150).  

79. Humilitat i paciència són els atributs de l’home discret.  



45 
 

 

              XVI 
 

181    — N’ermità, eu no só de tal discreció  

182    que a fait tan cabalós abastàs ma raó. 

183    E si eu, ignorant, vas Ell faç fallió  

184    per sofraita d’entendre e car discret no só,  

185    segons que el fait és gran, per ço vull companyó  

186    qui’l m’ajut a complir. Mas no em val pauc ni pro  

187    requerir companyia, ans som sol abandó, 

188    e quan los guard en la cara e els vull dir ma rasó,  

189    no em volen escoltar, ans dien que fat só
80

  

190    los de més, per ço car los dic aital sermó. 

191    Emperò al judici
81

 parrà qui ha discreció 

192    e qui de sos pecats atrobarà perdó.
82

  

—Ermità, jo no tinc tanta capacitat de discerniment per fer que la meva raó arribi a un 

fet tan transcendent. I si jo, per culpa de la ignorància, defalleixo envers Ell per manca 

de comprensió i perquè no sóc discret, i tenint en compte la grandesa del fet, per això 

vull un company que m’ajudi a dur-lo a terme. Però no em serveix de poc ni molt 

demanar companyia, perquè estic sol i abandonat, i quan els miro a la cara i els vull dir 

la meva raó, no em volen escoltar, sinó que la majoria diuen que sóc foll perquè els dic 

aquest sermó. Però el dia del judici final es veurà qui té capacitat de discerniment i qui 

trobarà perdó pels seus pecats. 

 

 

 

 

 

                                                             
80. El mot fat significa ‘mancat de seny, no entenimentat’ (DCVB). Sobre el tema de la follia de Ramon 

vegeu Introducció, 4.  

81. El judici fa referència al judici final, moment en el qual tots els homes s’hauran d’enfrontar a la 

justícia divina i sabran si són salvats.   
82. Contra l’acusació d’indiscreció Ramon argumenta la falta de seguidors que l’ajudin a dur a terme 

aquest projecte tan ambiciós que ell sol no pot assumir. Darrera d’aquesta queixa hi ha el desig que la 

seva empresa personal es converteixi en col·lectiva. Vegeu Introducció, 1. 



46 
 

 

 

             XVII 

 

193    —Ramon, home avar
83

 quan vol negú fait far,  

194    ço que volria no ho sap acabar. 

195    On, si vós sóts avar e no volets donar 

196    del vostre per ço que Déus poguéssets honrar,  

197    de vostra cobeitat vos deuríets clamar, 

198    car ella vos empatxa el bo fait procurar. 

199    O, si dar no podets, paupertat pot estar  

200    contra vostre negoci,
84

 e deuríets pensar  

201    que els senyors mais s’aclinen per donar
85

 que preicar  

202    a los precs que hom los fa. Per què us vull consellar  

203    que, si donar podets, pensats tost de l’anar, 

204    car, per donar, porets tota res acabar. 

—Ramon, quan l’home avar vol fer alguna cosa, no sap dur a terme allò que voldria fer. 

Per la qual cosa, si vos sou avar i no voleu donar res del que teniu per tal que Déu sigui 

honrat, us hauríeu de lamentar de la vostra cobejança, perquè us impedeix tirar endavant 

aquest fet tan important. O, si no podeu donar, la pobresa pot anar contra el vostre 

negoci, i hauríeu de pensar que els senyors tendeixen més a actuar si reben dons que no 

pas si se’ls suplica a base de precs. Per això us vull aconsellar que, si podeu donar, feu-

ho aviat perquè, si doneu, podreu dur-ho a terme tot. 

 

 

 

 

                                                             
83. L’ermità acusa Ramon de ser un home avariciós, és a dir, ‘excessivament guardador dels seus diners i 

altres béns’ (GGL I, p.193). Com que qui és avar no pot honrar Déu, si Ramon ho és, el seu projecte 

no obté resultats per això mateix. Sobre l’avarícia en l’obra de Llull vegeu: Arbre de ciència (OE 1, 

653) i Llibre del gentil e dels tres savis (OS I, 128).   

84. O Ramon és avar (i, si un és ric, ha de donar) o és un pobre que no sap demanar (i, llavors, ja no 

depèn d’ell, el triomf del seu projecte, sinó dels altres).  

85. Aquest és un punt especialment difícil d’entendre i en el qual les versions i traduccions no es posen 

d’acord i es decanten per interpretacions diverses. Nosaltres hem llegit per donar amb el significat de 

«si reben dons». 



47 
 

 

 

 

XVIII 

 

205    — N’ermità, certs siats que anc mais cobeitat  

206    de deners ni d’honors a mon coratge plac,  

207    e en aquest negoci de mon patrimonat  

208    hai tota hora despès e n’hai tant llarguejat,  

209    que li meu infant n’estan en paupertat.
86

 

210    Per què d’avarícia no em tem ésser reptat, 

211    ni donar eu no pusc a los hòmens de grat,  

212    car no só home ric ni senyor de ciutat. 

213    Per què de ço d’on m’encolpats m’hajats excusat 

214    ans, si eu fos senyor d’emperi o regnat,  

215    tant del meu hi donara tro que fos acabat, 

216    mas home qui pauc dóna no és bé escoltat.
87

  

—Ermità, tingueu per segur que ni una sola vegada la cobejança de diners i honors no 

ha plagut al meu cor, i per aquest negoci he gastat tant del meu patrimoni i he estat tan 

generós que els meus fills viuen en la pobresa. Per això no temo ser acusat d’avarícia, ni 

puc donar als homes voluntàriament, perquè no sóc un home ric ni un senyor de ciutat. 

Per això m’heu d’excusar d’això que m’heu culpat perquè, si jo fos senyor d’un imperi 

o un regne, donaria tant del que tingués fins que s’acabés, però a l’home que dóna poc 

no se l’escolta bé. 

 

 

 

 

                                                             
86. A la Vida coetània Llull explica que es va sentir atret pel model de sant Francesc d’Assís (el de la 

“pietat penitencial”) i «deliberà que ell faria altretal. E de fet, lleixada certa part de béns per 

sustentació de la muller e enfants anà-se’n ... a diversos llocs sants» (OE 1, 37). Un document notarial 

registra que el 1276 Blanca Picany, la seva dona, va sol·licitar un procurador de béns familiars perquè 

el seu marit “s’havia fet contemplatiu” (vegeu Hillgarth, 36-37) 

87. Ramon mostra l’exemple que haurien de seguir els potentats davant de l’Art: donar-hi suport 

econòmic. 



48 
 

 

 

  



49 
 

 XIX 
 

217    —Ramon, vanaglòria
88

 si fa a hom amar 

218    per ço que hom faça de si les gens parlar  

219    dient de hom llausor, per ço que els sia car 

220    e que l’amen e l’honren en sovint nomenar. 

221    On, si vós treballats per vós mateix llausar,  

222    ergull e vanaglòria vos fan tant menysprear  

223    a cells ab qui volets vostre fait acabar,  

224    que no us dènyon veer ni us volen escoltar, 

225    car null fait tan honrat vil hom no deu menar,  

226    e tot hom és vil qui estiï en pecar 

227    e qui mais que no es tany se vulla far honrar. 

228    Per què de vostre tort no vullats altre encolpar.  

—Ramon, la vanaglòria fa que un s’estimi a si mateix, perquè la gent en parli lloant-lo, 

perquè li tinguin afecte, l’estimin i l’honorin anomenant-lo sovint. Per això, si vós 

treballeu per lloar-vos a vós mateix, l’orgull i la vanaglòria us fan menysprear tant 

aquells amb els quals voleu acomplir el vostre fet, que no es dignen a veure-us ni a 

escoltar-vos, perquè cap fet tan honorable no ha de ser dirigit per un home vil, i tot 

home que estigui en pecat és vil i es vol fer honrar més del que es mereix. Per això no 

vulgueu culpar els altres de la vostra falta. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
88. La vanaglòria o orgull és un altre dels set pecats capitals dels quals l’ermità acusa Ramon. Llull ataca 

aquest pecat en diversos passatges de les seves obres, i un dels episodis més significatius és el que 

apareix en el Romanç d’Evast e Blaquerna (cap.18, “De vanagloria”), en el qual apareix un frare que 

predica per ser lloat pels que l’escolten fins que s’adona, gràcies al bon exemple d’Evast i Aloma, que 

la predicació vertadera no és la que només es basa en la paraula, sinó la que s’aplica a fer bones obres 

i a donar bons exemples.  



50 
 

 XX 
 

229    — N’ermità, eu no sai per qual entenció 

230    havets de mi tanta mala cogitació, 

231    car ans deu hom haver bona presumpció  

232    de hom que no coneix, que mala opinió. 

233    E com no vos pensats que a fait qui és tan bo  

234    se pusca tot donar home qui pauc ni pro  

235    no valla en lo fait? Car, si eu tot mal só,  

236    segons que ho requer natura e rasó, 

237    tractara lo contrari. E, si Déus me perdó,  

238    anc mais en mon coratge entenció no fo  

239    que, per haver llausor, parlàs d’aital sermó, 

240    car en hom pecador null llaus pot ésser bo.
89

  

—Ermità, jo no sé perquè em teniu en tan mal concepte, perquè abans s’ha de tenir en 

bona consideració que en mala opinió algú que no es coneix. I com és que no penseu 

que sigui impossible que un home que no valgui per a res es pugui lliurar enterament a 

un fet tan important? Perquè, si jo fos dolent en tot, faria el contrari, tal com ho 

demanen la natura i la raó. I que Déu em perdoni, que en el meu cor no hi ha hagut mai 

la intenció que parlés d’aquestes coses per rebre’n lloança, perquè cap lloança no pot ser 

bona en un home pecador. 

 

 

 

  

                                                             
89. Ramon es defensa dient a l’ermità que no el coneix prou i que, d’entrada, s’han de tenir les persones 

en bona consideració mentre no demostrin el contrari.  



51 
 

 XXI 
 

241    —Ramon, per aventura vós no sóts conegut, 

242    e per ço podets ésser en lo fait decebut, 

243    car null tresor qui sia en terra escondut  

244    no es cové que sia desirat ni volgut.
90

  

245    On, si vostre saber no és apercebut,  

246    co us pensats que per ço ne siats creegut?  

247    Mas mostrats ço que sabets per ço que vos ajut  

248    vostra Art e saber, car hom desconegut  

249    no ha, per ignorància, honrament ni vertut.  

250    E si vós, mon amic, amats d’hòmens salut  

251    e de Déu honrament, e que no sia perdut 

252    vostre saber, faits tant que sia conegut.  

—Ramon, potser vós no sou conegut, i per això heu fracassat en el fet, perquè cap tresor 

que estigui amagat a la terra no pot ser que sigui desitjat ni volgut. Per això, si ningú no 

s’adona del vostre saber, com us podeu imaginar que n’obtindreu reconeixement? Però 

mostreu allò que sabeu per tal que us ajudi la vostra Art i el vostre saber, perquè un 

home desconegut, a causa de la ignorància, no té ni honrament ni virtut. I si vós, amic 

meu, estimeu la salut dels homes i l’honor que es fa a Déu, i que el vostre saber no es 

perdi, procureu que sigui conegut. 

 

  

                                                             
90. En aquesta estrofa apareix el tòpic literari de “qui posseeix coneixements els ha de divulgar”. Aquest 

tòpic compta amb uns precedents que es remunten als autors de l’època clàssica, és també present en 

diversos passatges bíblics (Ecl 20. 32; Pr 5. 16; Mt 5. 15 i 25, 18) i continua sent utilitzat al llarg de la 

història de la literatura fins avui. L’ermità, doncs, acusa Ramon de tenir un tresor amagat: si no dóna 

a conèixer l’Art, és impossible que obtingui reconeixement públic i guanyi seguidors. Sobre aquest 

tòpic literari vegeu Curtius 1995 I, 131-136. 

  



52 
 

 XXII 
 

253    —N’ermità, co us pensats que eu tal saber celàs,  

254    ab lo qual home nostra fe en provàs  

255    a los hòmens errats per ço que los salvàs  

256    Déus, lo qual tant desir que tot home l’amàs?  

257    Ans siats segur que de mostrar en som las.
91

  

258    Mas, si hom en mos llibres fortment estudiàs,  

259    e que per altre saber en res no els oblidàs,  

260    jo en fóra conegut, mas com gat qui passàs  

261    tost per brases los lligen, per què ab ells no faç  

262    quaix res de mon negoci.
92

 Mas, si fos qui els membràs  

263    e qui los entesés e que en ells no dubtàs, 

264    hom pogra per mos llibres posar lo món en bon cas.
93

 

—Ermità, com us podeu imaginar que jo amagaria un saber així, amb el qual l’home 

provaria la nostra fe als infidels perquè els salvés Déu, el qual desitjo que tothom 

estimi? El contrari, estigueu segur que estic cansat de mostrar-lo. Però, si hom estudiés 

aplicadament en els meus llibres i no els oblidés per un altre saber, jo seria conegut, 

però com que més aviat els llegeixen com gat que passa ràpidament per les brases, per 

això no aconsegueixo gairebé res per al meu negoci. Però, si hi hagués algú que els 

recordés i els entengués i hi confiés, podria redreçar el món a través dels meus llibres. 

 

 

 

  

                                                             
91. El verb mostrar significa ‘demostrar, provar, fer comprendre’ (DCVB i GGL III, 379). Llull 

considerava que a les disputes teològiques s’havia de provar la fe a través de raons demonstratives i 

necessàries derivades de l’Art (vegeu el pròleg del Llibre del gentil e dels tres savis, OE I, 1059). 

Vegeu Introducció, 2.2. 

92.  Els versos mas com gat qui passàs |tost per brases los ligen té un ressò del proverbi popular «com un 

gat entre les brases», que significa ‘molt de pressa, sense entretenir-se’ (DCVB).  

93. Al·lusió a la capacitat de l’Art per reconduir el món (vegeu els vv. 560-61). 

 



53 
 

 XXIII 
 

265    —Ramon, tot ço que dic faç per vós conhortar  

266    mas, pus no us volets abstenir de plorar,  

267    poria esser que me’n vulla enujar.
94

 

268    Emperò escoltats e vejats si es pot far  

269    ço que vós demanats al papa, car no par  

270    que sia possívol la nostra fe provar 

271    ni que home pusca tals hòmens atrobar  

272    qui si mateixs se donen a marturiar  

273    a los mals sarraïns per ells a preïcar.  

274    On, per ço, vós, amic, no us devets maravellar  

275    si el papa e els cardenals no us volen atorgar  

276    ço que los demanats, pus que no es pusca far.
95

 

—Ramon, tot això que dic ho faig per conhortar-vos però, com que no voleu deixar de 

plorar, podria ser que m’enfadés. Però escolteu i considereu si pot ser això que demaneu 

al papa, perquè no sembla que sigui possible de provar la nostra fe ni que es puguin 

trobar homes que s’exposin al matiri per predicar als sarraïns malvats. Per la qual cosa, 

vós, amic, no us heu de meravellar si el papa i els cardenals no us volen concedir això 

que els demaneu, perquè no pot ser. 

 

 

 

 

  

                                                             
94. Davant la impossibilitat de consolar Ramon, l’ermità amenaça d’enfadar-se (vegeu l’estrofa XXXV, 

quan Ramon s’enfelloneix). Aquí manifesta explícitament la seva voluntat de consolar Ramon perquè 

el lector s’adoni que, encara que aconsegueixi l’efecte contrari, la seva intenció no és pas enutjar-lo, 

sinó oferir-li consol. 

95. De manera indirecta, l’ermità posa en dubte els mitjans de conversió proposats per Ramon. La qüestió 

és si la fe es pot provar o no, i l’ermità considera que l’Església li ha negat ajuda perquè no és possible 

provar la fe ni trobar predicadors disposats a anar a terres d’infidels a convertir-los.  



54 
 

 XXIV 
 

277    —N’ermità, si la fe hom no pogués provar, 

278    doncs los crestians Déus no pogra encolpar 

279    si a los infeels no la vòlon mostrar, 

280    e els infeels se pogren per dret de Déu clamar 

281    car major veritat no lleix argumentar 

282    per ço que l’enteniment ajut a nostre amar  

283    com mais am trinitat e de Déu encarnar 

284    e a la falsetat mais pusca contrastar.
96

 

285    Escrit hai lo Passatge,
97

 on hai mostrat tot clar  

286    com lo Sant Sepulcre se pusca recobrar 

287    e com hom atrob hòmens qui vagen preïcar 

288    la fe sens paor de mort e qui ho sabíon far.
98

 

—Ermità, si no es pogués provar la fe, Déu no podria culpar els cristians si no la 

volguessin demostrar als infidels, i els infidels tindrien el dret de queixar-se de Déu 

perquè no deixa argumentar una veritat superior que permeti que l’enteniment ajudi la 

nostra voluntat a estimar més la Trinitat i l’encarnació de Déu i a oposar-se a la falsedat. 

He escrit el Passatge, on he demostrat clarament com es pot recuperar el Sant Sepulcre i 

com es poden trobar homes que vagin a predicar la fe sense por de mort i que tinguin 

capacitat de fer-ho. 

 

 

 

 

 

 

                                                             
96. L’Art és un mètode creat per demostrar la fe a través de raonaments lògics. L’argument emprat per 

Ramon en aquesta estrofa és que, si la fe no fos demostrable, llavors els cristians no serien culpables 

de no voler-la demostrar i els infidels es podrien eximir de creure en una veritat que Déu no permet 
que sigui argumentada. 

97. Llull va escriure diversos llibres sobre la croada, el més famós dels quals és el Liber de fine (1305). 

Abans del Desconhort havia escrit: el Llibre de passatge (1292), el Quomodo Terra Sancta recuperari 

potest (1292) i el Tractatus de modo convertendi infideles (1292). 

98. S’hi exposa la idea, en la qual Llull insisteix diverses vegades al llarg de la seva obra, que el 

predicador no ha de témer la mort. A la miniatura X del Breviculum es pot llegir: «No s’ha de témer el 

perill de la mort si es pot aconseguir la gràcia de la vida espiritual per a les ànimes dels infidels». 

També es fa referència a la idea que el predicador ha de ser una persona formada i preparada per a la 

tasca (qui ho sabíon far). 



55 
 

 XXV 
 

289    —Ramon, si hom pogués demostrar nostra fe,  

290    hom ne perdria mèrit, e per ço no es cové 

291    que es pusca demostrar, pus que se’n perdés bé  

292    car, en perdre lo bé, fóra lo mal dessé  

293    causa al demostrar qui contra el mèrit ve, 

294    lo qual hom ha per creure veritat, que no es ve  

295    per força d’argument, mas solament per fe.  

296    Encara, que l’entendre humà gens no conté 

297    tota la veritat de Déu, qui infinida es manté  

298    tant que causa finida tota ella no té.
99

 

299    Per què vostra rasó no par que valla re  

300    e, car nous consolats, faits ço que descové. 

—Ramon, si hom pogués demostrar la nostra fe, perdria mèrit, i per això no és 

convenient que es pugui demostrar, perquè se’n perdria el bé [del mèrit] i, en perdre el 

bé, el mal de seguida es convertiria en motiu per demostrar qui va contra el mèrit, el 

qual s’ha de creure per veritat, perquè no ve per força d’argument, sinó solament per fe. 

Encara, que l’enteniment humà no conté tota la veritat de Déu, que s’afirma tan infinita 

que no té causa finita. Per això sembla que la vostra raó no val res i, com que no us 

consoleu, feu allò que no convé. 

 

 

  
                                                             
99. La doctrina cristiana ensenya al fidel que cregui per fe allò que és incomprensible des del punt de 

vista de la raó perquè l’enteniment humà, com que és finit, no té la capacitat de comprendre Déu, que 

és un ésser infinit. En canvi, Llull considera que no es pot creure sense demostrar la fe, i encara menys 

en el cas dels infidels, i busca un mètode, l’Art, que la demostri mitjançant raonaments lògics. 

L’ermità diu a Ramon que la fe (considerada un mèrit) no es pot provar perquè, si fos demostrable, 

deixaria de contenir el bé i, per tant, minvaria el mèrit («meritum fidei»). Vegeu Bonner 2005. 

 



56 
 

 XXVI 
 

301    —N’ermità, si hom fos a si mateix creat,  

302    ço que entenets provar contengra veritat 

303    mas, car Déus creà home per ço que en sia honrat,  

304    qui és pus noble fi e ha mais d’altetat  

305    que la fi que hom ha en ésser gloriejat,  

306    no val vostra raó. E és ja damunt provat  

307    que la fe es pot provar,
100

 si ben havets membrat. 

308    E, si bé es pot provar, no es segueix que creat  

309    contenga e comprena tot lo ens increat,  

310    mas que n’entén aitant com a ell se n’és dat
101

 

311    per ço que hom haja plena de Déu sa volentat,  

312    son membrar e entendre, poder e bontat.
102

 

—Ermità, si l’home s’hagués creat a si mateix, això que intenteu provar contindria 

veritat però, com que Déu va crear l’home per tal de ser honrat per ell, que és una 

finalitat més noble i té més altesa que la finalitat que l’home busca en ésser glorificat, la 

vostra raó no és vàlida. I ja ha estat provat més amunt que la fe es pot demostrar, si ho 

recordeu bé i, encara que es pugui provar, no implica que tot allò creat contingui i 

comprengui tot ésser increat, sinó que implica que l’home entengui tant com li ha estat 

donat perquè tingui la seva voluntat, la seva memòria i el seu enteniment, el seu poder i 

la seva bondat complets per Déu.  

 

 

 

 

 

 

  

                                                             
100. és ja damunt provat fa referència a l’estrofa XXIV.   

101. Provar la fe no implica pas que l’ésser creat (l’home, que és finit) comprengui plenament l’ésser 

increat (Déu, que és infinit), sinó que l’home  arribi a comprendre Déu fins on li permetin arribar les 

limitacions de la seva finitud. 

102. Al·lusió a les tres potències de l’ànima racional (voluntat, memòria i enteniment) que s’han de posar 

al servei de Déu (primera intenció).     



57 
 

 XXVII 
 

313    —Ramon, com vos pensats que hom per preïcar  

314    pusca los sarraïns adur a batejar, 

315    car segons que Mafumet
103

 ha volgut ordenar  

316    que aquell qui en diu mal no pusca escapar  

317    e que ses raons hom no vulla escoltar?  

318    Per què a mi no par utilitat l’anar.  

319    Encara, que home no sabria parlar  

320    llenguatge arabesc, mas per enterpretar 

321    no poria per res ab ells molt enançar 

322    e, si el llenguatge aprèn, porà-hi trop trigar.
104

 

323    Per què a vós consell que anets Déu pregar 

324    e en una alta muntanya ab mi Déu contemplar.
105

 

—Ramon, com us podeu pensar que per predicar es puguin dur a batejar els sarraïns, 

quan Mahoma ha volgut disposar que aquell que en digui mal no es pugui escapar i no 

se li vulguin escoltar les raons? És per això que a mi no em sembla útil anar a predicar. 

A més, com que el predicador no sabria parlar àrab, no ho podria interpretar i no podria 

avançar gaire i, si aprengués la llengua, hi trigaria molt. Per això us aconsello que aneu 

a pregar a Déu i que vingueu amb mi a una muntanya alta a contemplar Déu. 

 

 

 

 

 

                                                             
103. Mafumet és el nom amb el qual era conegut Mahoma a l’edat mitjana.  

104. L’ermità intenta convèncer Ramon que la predicació no és útil per a la conversió dels infidels a 

través dels arguments següents: és un ofici perillós, perquè Mahoma castigarà tots aquells que vagin 

contra les seves idees (vegeu la miniatura V del Breviculum, en la qual Ramon és apedregat i 

empresonat per predicar a Bugia) i perquè els sarraïns no escolten els predicadors que van contra 

Mahoma; i, a més, hi ha un impediment lingüístic. I aquí Llull posa en boca de l’ermità un problema 

que ell mateix considerava que s’havia de solucionar: aprendre les llengües dels infidels per poder-hi 

disputar en igualtat de condicions. Vegeu la miniatura III del Breviculum i la Vida coetània (OS I, 17-

21), on s’explica com Llull va comprar un esclau àrab perquè li ensenyés la seva llengua, i la 

miniatura VIII, on es resumeixen les diverses visites que va fer a les autoritats eclesiàstiques i 

polítiques demanant la fundació d’escoles de llengües orientals per a la formació de missioners 
preparats per anar a predicar a terres d’infidels.     

105. L’ermità aconsella a Ramon que es retiri a fer vida contemplativa, una manera d’entendre el servei a 

Déu absolutament contraposada a la vida activa que propugna Ramon. Així, doncs, la vida 

contemplativa és una forma d’escapisme i una manca d’amor a Déu. La lliçó més gran que dóna Llull 

de vida activa a la seva obra és el personatge de Blaquerna que, si bé al començament de la novel·la 

cometrà l’equivocació de retirar-se al bosc a fer vida contemplativa, aviat s’adonarà que aquesta no és 

la via per solucionar l’error en el qual ha caigut el món, i, doncs, tornarà a la societat i treballarà 

activament perquè s’estimi, es recordi i s’entengui Déu. Només quan ho hagi aconseguit, es retirarà 

del món i es farà contemplatiu.    



58 
 

 XXVIII 

 

325    —N’ermità, els sarraïns són en tal estament  

326    que, aquells qui són savis, per força d’argument  

327    no creen en Mafumet, ans tenen a nient  

328    l’Alcorà, per ço car no visc honestament.
106

  

329    Per què aquells venrien tost a convertiment  

330    si hom ab ells estava en gran disputament  

331    e la fe los mostrava per força d’argument,
107

  

332    e aquells, convertits, convertrien la gent.
108

 

333    E en apendre llur llenguatge hom no està llongament,
109

  

334    ni no cal que hom blastom Mafumet mantinent.
110

  

335    E, qui fa ço que pot, lo Sant Espirament  

336    fa ço que a ell cové, donant lo compliment. 

—Ermità, els sarraïns estan en un estat que, aquells que són savis, no creuen en 

Mahoma per la força dels arguments, sinó que tenen l’Alcorà per no res, perquè 

Mahoma no va viure honestament. Per això aquells aviat es convertirien a la fe cristiana 

si hom disputava intensament amb ells i els mostrava la fe per la força de 

l’argumentació, i aquells, convertits, convertirien la gent. I no es triga tant a aprendre la 

seva llengua, ni cal que es malparli de Mahoma. I, qui fa el que pot, l’Esperit Sant el 

recompensa amb el que es mereix: li dóna la plenitud. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
106. Vegeu el llibre IV del Llibre del gentil e dels tres savis (OS I, 262), quan el savi que representa 

l’islam explica al gentil que hi ha savis que no creuen en un paradís material, només espiritual. 

107. La fe cristiana és provable mitjançant la força d’arguments demostrables a través de l’Art.   
108. Ramon explica l’estratègia lul·liana de disputa amb els infidels: disputar amb les elits intel·lectuals 

perquè, un cop convençuts de la veritat del cristianisme, ells mateixos s’ocupin de convertir la resta de 

la societat. 

109. L’afirmació del v. 333 remet a l’experiència personal del mateix Llull que, com hem vist a propòsit 

de l’estrofa anterior, va aprendre àrab.  

110. En aquesta estrofa es veu molt clarament l’oscil·lació pròpia de les obres de Llull entre un actitud 

ofensiva conta l’islam que se serveix dels llocs comuns forjats per la tradició (car [Mahoma] no visc 

honestament) i una actitud més tolerant (ni no cal que hom blastom Mafumet mantinent). Sobre Llull i 

l’islam vegeu: de la Cruz 2004; de la Cruz 2005; Introducció, 2.2. 



59 
 

 XXIX 

 

337    —Ramon, quan Déus volrà que el món sia convertit, 

338    adoncs darà los llenguatges per lo Sant Esperit  

339    e convertirà lo món,
111

 segons que havets ausit 

340    de Crist e dels apòstols, d’on és fait mant escrit.
112

  

341    E aquell convertiment serà per tot lo món sentit  

342    tant, que en un ovili
113

 seran li hom unit,  

343   lo qual mais no serà en est món departit, 

344    e aquell serà nostre e per Déu establit,  

345    e jamais null pecat no serà consentit.  

346    E, car en aquest temps cascú hom ha fallit  

347    tan fortment que no vol que sia exhibit 

348    Déus a far en ell miracles pus que tant l’han aunit.
114

 

—Ramon, quan Déu voldrà que el món sigui convertit, llavors donarà les llengües per a 

l’Esperit Sant i convertirà el món, segons heu sentit sobre Crist i els apòstols i sobre el 

qual s’ha escrit diverses vegades. I tothom del món experimentarà aquesta conversió, de 

manera que els homes s’uniran en un sol ramat que no es dividirà mai en aquest món, i 

aquell [el ramat] serà nostre i establert per Déu, i mai més no serà consentit cap pecat. I, 

com que en aquest temps tothom ha comès faltes tan greus, ningú no vol que Déu es 

manifesti fent-li miracles de tant com l’han ofès.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
111. L’ermità argumenta que els infidels no es poden convertir a la fe cristiana perquè Déu no ho ha 

disposat, però hi ha l’esperança d’un futur ideal en el qual tots els homes viuran units per una sola 
religió, la cristiana, i s’acabarà el pecat. Vegeu Introducció, 2.1.    

112.  El v. 340 fa referència a la tradició cristiana de comentaris de les Escriptures fets pels pares i els 

doctors de l’Església. Aquests eren els textos que utilitzaven els professionals de la religió (recordem 

que Llull és laic). 

113. ovili és un llatinisme que té el significat literal de ‘corral’. Llull l’utilitza metafòricament per 

expressar la idea d’una cristiandat unida (vegeu Introducció 2.1.), la qual cosa prové de la Bíblia: «et 

fidei unum ovile et unus pastor» (‘i es farà un sol ramat i un sol pastor’) (Jo 10. 16).Vegeu El fantàstic 

(Llull 2008, 73) i La ciutat del món (Llull 2008, 235). 

114. Idea que l’època present hi ha una crisi de valors, perquè tothom comet pecats i ofèn Déu.  



60 
 

 XXX 

 

349    —N’ermità, en tots temps ama Déus veritat  

350    e vol ésser per home conegut e amat,  

351    e per ço en tots temps ha home llibertat  

352    en far bé e no mal.
115

 E seria forçat  

353    si, en est temps en què som, no havia potestat  

354    en tractar honrament a Déu e caritat  

355    a son proïsme haver. Per què eu no som pagat
116

  

356    de ço que dit havets, e havets gran pecat  

357    en ço que afermats que tot hom és lligat, 

358    e en est temps hom no pot convertir li errat,  

359    ni per Déus no pot ésser a sa honor ajudat.
117

  

360    Per què en lo vostre parlar estic desconsolat.
118

 

—Ermità, Déu sempre estima la veritat i vol ser conegut i estimat per l’home, i per això 

l’home sempre té la llibertat de fer el bé i no el mal. I seria molt greu si, en aquesta 

època que som, l’home no pogués ocupar-se d’honrar Déu i tenir caritat pel seu 

proïsme. Per això jo no estic complagut d’això que heu dit, i pequeu quan afirmeu que 

tothom està impedit per obrar, i que en aquesta època no es poden convertir els errats, ni 

Déu pot ser ajudat pel seu honor. Per això estic desconsolat amb el que dieu. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
115. Contra la impossibilitat d’estendre els dominis de la cristiandat Ramon al·lega la llibertat humana de 

fer el bé o el mal i, per tant, d’honrar Déu o pecar. Així, doncs, carrega tota la responsabilitat de la 

crisi de valors que s’està vivint en la voluntat humana i no pas en la divina, com pretenia l’ermità: 

ama Déus veritat (que és la validesa de la fe cristiana) i vol ésser per home conegut e amat» (vol tenir 

fidels). 

116. Comencen a aparèixer els símptomes de la fellonia, que esclatarà a l’inici de l’estrofa XXXV. 

117. Ramon acusar l’ermità de pecar perquè sosté que no es poden convertir els infidels ni es pot treballar 

per restaurar l’honor a Déu perquè és Ell mateix que no ho vol.  

118. Aparició del mot desconsolat, sinònim de desconhortat.  



61 
 

 XXXI 

 

361    —Ramon, molt mellor sen és qui sap retenir  

362    ço que ha guasanyat, que anar convertir  

363    los sarraïns malvats, com no volen ausir. 

364    Per què a los crestians deu hom tant de bé dir  

365    de Déu en preïcant que els faça Déu servir.  

366    Encara, que hom no sap si bé se pot seguir  

367    d’anar als sarraïns, car poria-hi fallir  

368    en tant que hom volguessen destruir;  

369    e ço que mais és, que no porien esdevenir 

370    null temps bons cristians, car no es poden partir 

371    de ço que han acostumat. Per què us plàcia jaquir 

372    vostra ira e mudats allor vostre desir.
119

  

—Ramon, és molt més assenyat qui sap retenir allò que ha guanyat, que no pas qui va a 

convertir els sarraïns malvats, que no volen escoltar. Per això, quan es predica, hom ha 

de dir als cristians tant de bé sobre Déu que els impulsi a servir-lo. Encara, que hom no 

sap si es poden aconseguir bons resultats anant a predicar als sarraïns, perquè podria 

errar-la si el volguessin matar. I el que encara és més, que no podrien esdevenir mai 

bons cristians, perquè no es poden allunyar dels seus costums. Per això us ha de plaure 

de deixar la vostra ira i dirigiu el vostre desig cap a una altra banda. 

 

 

 

 

 

 

 

  

                                                             
119. L’ermità considera que els sarraïns no es poden convertir perquè no volen escoltar els predicadors i 

perquè és impossible apartar-los de la seva religió, i insisteix en el perill de mort que comporta la 

predicació. Vegeu Urvoy 1989. 



62 
 

 XXXII 
 

373    — N’ermità, si fossen pauc li preïcador  

374    e li clergue seglar e li frare menor, 

375    e encara li monge, tant abat e prior, 

376    ço que vós en deïts fóra consell mellor. 

377    Mas, car en nostra fe ha mant hom de valor  

378    qui desiren morir per far a Déu honor  

379    e qui poden abastar e a nós e a llor, 

380    per ço hai desplaer, car cells qui són major 

381    no fan ço que deuen en dar de Déu llausor.
120

 

382    E, si els paires convertits no han a la fe amor, 

383    hauran-ho llurs infants. E deïts gran follor, 

384    car null hom no pert, si mor per son creador.
121

  

—Ermità, si hi hagués pocs predicadors, clergues seculars, frares menors i monjos, tant 

abats com priors, això que vós dieu seria el millor consell. Però, com que en la nostra fe 

hi ha molts homes de valor que desitgen morir per honorar Déu i que basten a nosaltres, 

els cristians, i a ells, els infidels, per això estic desplagut, perquè les autoritats no fan el 

que haurien de fer per lloar Déu. I, si els pares convertits no tenen amor per la fe, en 

tindran els seus fills. I dieu una gran bogeria, perquè ningú no hi perd, si mor pel seu 

creador. 

 

 

 

 

 

 

  

                                                             
120.  El problema no és que no hi hagi homes que prediquin la fe per difondre-la entre cristians i sarraïns, 

sinó que les autoritats (cells qui són major) no vetllen perquè Déu sigui honrat pels homes. 

121. Ramon creu que és una follia considerar una pèrdua morir per predicar la fe de Déu, perquè el 

veritable servent és el que no tem la mort i s’entrega al Senyor fins a les darreres conseqüències. 

Aquest és el model de predicador que reclama Llull, tant amb el seu exemple com amb les seves 

obres.   



63 
 

 XXXIII 
 

385    —Ramon, segons que auig dir, mant hom és anat  

386    preïcar als tartres e pauc han enançat,
122

 

387    e encara als sarraïns, d’on son meravellat 

388    quan així estats forts en vostra volentat 

389    car, de tot fait on hom se sia fadigat, 

390    e, majorment, com tantes vets l’haja assajat, 

391    se deu tot hom partir pus que sia assenat, 

392    e, si no se’n parteix, fa-se’n tenir per fat. 

393    Per què us consell, germà, que hajats pietat 

394    de vostre cors mateix, que tant havets ujat, 

395    e estats en un lloc on sia reposat 

396    e de vostres damnatges estiats consolat.
123

  

—Ramon, segons sento dir, molts homes han anat a predicar als tàrtars i han aconseguit 

poc, i encara han anat a predicar als sarraïns. Per això estic meravellat que tingueu una 

voluntat tan forta perquè, si un és assenyat, desisteix de qualsevol empresa en la qual 

s’hagi cansat, sobretot quan ho ha intentat tantes vegades, i, si no en desisteix, fa que 

se’l prengui per boig. Per això us aconsello, germà, que tingueu pietat de vós mateix, 

que tant us heu cansat, i aneu a un lloc que sigui tranquil i consoleu-vos dels vostres 

danys. 

 

 

 

 

 

  

                                                             
122. Segons l’ermità, com que els predicadors que han anat a convertir infidels han fracassat, no val la 

pena treballar per a la conversió. En l’opus lul·lià l’anècdota del predicador fracassat arriba a 

aparèixer fins a set vegades (vegeu Hames 2012).  

123.  L’ermità aconsella a Ramon que, si hi ha treballat tant de temps per al seu projecte i no n’ha 

obtingut resultats, més val que ho deixi córrer perquè, quan una persona persisteix en una empresa que 

s’ha demostrat inútil, se l’acaba prenent per boja. Apel·la al seu estat de salut i li aconsella de retirar-

se a un lloc tranquil per obtenir consol, el contrari de la vida activa que ha de seguir un bon fidel. 



64 
 

 XXXIV 
 

397    —N’ermità, cell qui vol molt servir e honrar 

398    son bon senyor, no se’n deu per nulla re lleixar, 

399    ni d’Ell a servir no es deuria enujar.
124

 

400    E, car en vostre cor ha fretura d’amar, 

401    no sabets vós mateix ni altre consellar 

402    car, si hom en un temps no pot son fait acabar,  

403    porà’l acabar en altre, si ho sap bé menar. 

404    E, qui bon fait comença, no l’ha a començar  

405    e, si els primers fan pauc, los altres poran molt far.
125

  

406    Per què us prec, per mercè, que em lleixàssets estar,  

407    car no em par que ab vós pogués res guasanyar,  

408    ans, on mais me diets, mais me faits entristar.
126

 

—Ermità, aquell que vol servir i honrar molt el seu bon senyor, no ho ha de deixar de 

fer per res, ni s’ha de cansar de servir-lo. I, com que al vostre cor li manca la capacitat 

d’estimar, no sabeu aconsellar-vos ni a vós mateix ni als altres perquè, si en un moment 

de la vida hom no pot dur a terme el seu fet, ho podrà fer en un altre moment, si és 

capaç de  guiar-lo bé. I, qui comença un gran fet, no l’aconsegueix només de començar-

lo i, si els primers fan poc, els altres podran fer-hi més. Per això us prego, per mercè, 

que em deixeu estar, perquè no em sembla que pogués guanyar res amb vós, sinó que, 

com més em dieu, més em feu entristir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
124. Es reclama la persistència i la constància com dues virtuts pròpies del bon servent de Déu.  

125.  Ramon es defensa dient que la magnitud del fet requereix temps (no n’hi ha prou engegant-lo, sinó 

que s’hi ha de persistir) i col·laboradors que continuïn la seva tasca després d’ell. 

126. Explicitació de l’efecte invers de l’intent de consolar de l’ermità.   



65 
 

 

 XXXV 
 

409    Ramon s’enfelloní,
127

 e no volia ausir 

410    l’ermità, qui el pregava com se degués jaquir 

411    de lo dol que menava, e començà a dir: 

412    —Senyor Déus gloriós, ha al món tal martir 

413    com aquest que sostenc, com Tu no pusc servir?
128

 

414    Car no hai qui m’ajut com pusca romanir 

415    esta Art que m’has dada, d’on tant de bé es pot seguir,  

416    la qual tem que sia perduda aprés lo meu fenir, 

417    car null hom no la sap bé, segons mon albir,  

418    ni eu no pusc forçar null hom d’ella ausir. 

419    Ah las! Si ella es pert, a Tu què porai dir, 

420    qui la m’has donada per ella enantir?
129

 

Ramon es va enfadar molt, i no volia escoltar l’ermità, que li pregava que abandonés el 

dol que sentia, i va començar a dir: —Senyor Déu gloriós, existeix al món un martiri tan 

gran com el que jo suporto perquè no et puc servir? Perquè no tinc ningú que m’ajudi a 

fer que perduri aquesta Art que m’has donat, d’on en pot resultar tant de bé, la qual 

temo que es perdi un cop m’hagi mort, perquè ningú no la coneix bé, segons em sembla, 

ni puc forçar ningú a escoltar-la. Ai las! Si es perd, què et podré dir a Tu, que me l’has 

donada perquè l’Art pugui anar endavant? 

 

 

 

 

 

                                                             
127. Des de l’estrofa XIII fins ara els arguments esgrimits per l’ermità han provocat que la ira de Ramon 

anés in crescendo, i és en aquesta estrofa que arriba al punt culminant (vegeu el terme enfellonir al 

glossari). Aquí el diàleg s’interromp i Ramon interpel·la Déu i li dirigeix el seu plany. Friedlein 

(2011: 229-257)  hi observa una cesura en el pla narratiu, perquè es modifica el punt de vista respecte 

de Ramon: fins ara era un ‘jo’ i, a partir d’aquesta estrofa, sense cap justificació, esdevé un ‘ell’. 

Aquest canvi es produeix molt subtilment perquè, en la primera meitat del poema, el narrador-jo 
només es fa notar en l’exposició i, un cop iniciada la conversa, desapareix rere les intervencions dels 

personatges.  

128. El sofriment de Ramon es que se li hagi negat la possibilitat de servir Déu, i aquest és, segons Llull, 

el martiri més gran que pot sofrir un home. Vegeu Introducció, 3. 

129. Per primer cop en tota l’argumentació apareix la preocupació per la perdurabilitat de l’obra. Ramon 

expressa el seu temor que, un cop mort, no hi hagi ningú que treballi per l’Art (implícitament es torna 

a queixar de la manca de col·laboradors), perquè ningú no el vol escoltar ni vol aprendre l’Art (la qual 

cosa entronca amb els vv. 260-61). També hi expressa la preocupació de ser un mal servent perquè, si 

Déu li ha confiat l’Art i ell no és capaç de difondre-la entre els homes, haurà fracassat.  



66 
 

 

 

 XXXVI 
 

421    —Ramon, li filosof qui foren antigament 

422    d’esta Art que tu has no hagren coneiximent, 

423    per què par que no sia de gran profitament. 

424    E, si ella fos vera, fóra en lo començament 

425    per los filosofs atrobada, car llur enteniment 

426    fo pus alt que lo teu.
130

 Emperò si eu ment 

427    e que l’hajes haüda de Déu,
131

 fas falliment 

428    com tems que, aprés ta mort, ella vinga a nient, 

429    car tot ço que Déus dóna ve a bo compliment.
132

 

430    Encara, que els antics, dementre eren vivent, 

431    les arts que faïen no hagren exalçament, 

432    enans són exalçades per li altre conseqüent. 

—Ramon, els filòsofs antics no coneixien aquesta Art que tu tens, per això sembla que 

no sigui gaire profitosa. I, si fos vera, els filòsofs l’haurien descoberta des del 

començament dels temps, perquè el seu enteniment va ser superior al teu. Però si jo 

menteixo i l’has obtinguda de Déu, comets un error en témer que, després de la teva 

mort, es converteixi en no res, perquè tot el que dóna Déu arriba a la plenitud. I encara 

més, mentre els antics eren vius, no es lloaven les arts que feien, sinó que han estat 

elogiades pels que han vingut després. 

 

 

 

 

 

                                                             
130. Si Ramon utilitzava com a argument en defensa de l’Art que és un mètode nou que no té precedents 

(vegeu el v. 86), l’ermità capgira l’argument i l’utilitza en contra de l’Art: com que no té tradició 

filosòfica antiga, no és vàlida.  

131. Ramon insisteix contínuament en la idea que l’Art li ha estat revelada per Déu i, en aquest punt de 

l’obra, l’ermità ho posa en dubte.  

132. Si és veritat que l’Art ve de Déu, Ramon cau en un error quan tem que es perdi un cop mort ell, 

perquè tot el que prové de Déu assoleix la perfecció.  



67 
 

 

  

 

 XXXVII 

 

433    Consolar se volc Ramon, emperò felló fo 

434    quan ausí que l’ermità havia opinió
133

 

435    que li fìlosof antic, en los quals fe no fo, 

436    sien estats començament de tot ço qui és bo 

437    a conèixer Déu, trinitat, e encarnació, 

438    car null filosof antic no hac opinió 

439    que en Déu fos trinitat ni ab hom unió, 

440    ni l’obra que Déus ha en si per producció
134

 

441    no amà ni conec. E doncs, per qual rasó 

442    li filosof antic hagren mais de visió 

443    en llur enteniment que aquells que aprés só, 

444    qui han llig e creença e esperen resurrecció?
135

 

Ramon es va voler consolar, però es va enfadar molt quan va sentir que l’ermità  

considerava erròniament que els filòsofs antics, que no tenien fe, havien estat el 

començament del tot el que serveix per conèixer Déu, la Trinitat i l’Encarnació, perquè 

cap filòsof antic no va considerar que en Déu hi hagués la Trinitat ni la unió amb 

l’home, ni va estimar ni conèixer l’obra que Déu té en si mateix per producció. Així, per 

quina raó els filòsofs antics van tenir més visió en el seu enteniment que aquells que han 

vingut després, que tenen llei i creença i esperen la resurrecció? 

 

 

 

                                                             
133. A l’edat mitjana s’utilitzava el terme opinió amb el significat de creença sense fonaments, el contrari 

de certesa que es pot provar amb arguments. En aquesta estrofa, Llull tria aquest mot referint-se a 

les creences de l’ermità i dels filòsofs antics per desacreditar-les.   
134. El substantiu producció fa referència als processos interns del misteri de la santíssima Trinitat.  

135. Els filòsofs antics eren pagans i, com que no tenien fe, no podien conèixer la veritat. Per tant, per a 

Ramon no és un argument vàlid que l’Art no tingui tradició filosòfica antiga. El rerefons d’aquesta 

estrofa és la polèmica antiaverroista. Seguint una convenció universitària, Llull anomena averroistes 

els filòsofs aristotèlics parisencs de finals del segle XIII i principis del XIV que, contràriament al 

pensament lul·lià, consideraven que filosofia i teologia no sols són disciplines totalment diferents, 

sinó que, a més, la filosofia no està subordinada a la teologia. Averrois (1126-1198) és un 

comentarista àrab d’Aristòtil que, traduït al llatí, va tenir una gran difusió. Vegeu Llull 2008, p.33-

38. 



68 
 

 

 

 

  XXXVIII 
 

445    —Ramon, no pusc far res com sies consolat? 

446    Entín esta rasó e no sies irat: 

447    en què n’és Déus, si lo món no és en bo estat? 

448    Car no lleva ni baixa a Ell quant és creat, 

449    com sia en si complit e no haja necessitat 

450    de nulla creatura, d’on deus ésser pagat 

451    del compliment que Déus ha en si per sa bontat. 

452    E tu, foll, estàs trist quaix si Déus fos mirvat 

453    per lo mal estament en què el món has trobat!  

454    Foll, com no t’alegres en lo compliment de deïtat 

455    e que gits a no cura
136

 tot ço qui és creat 

456    per ço que a ton cor abast Déus no mermat?
137

 

—Ramon, no puc fer res perquè et consolis? Entén aquesta raó i no t’iris: què li fa a 

Déu, si el món no va bé? Perquè, a Ell, tot el que és creat no l’eleva ni el rebaixa, perquè 

és perfecte en si mateix i no necessita cap criatura, per la qual cosa has d’estar content 

de la perfecció que Déu té en si mateix per la seva bondat. I tu, foll, estàs trist com si 

Déu fos minvat pel mal estat en el qual has trobat el món! Foll, com no t’alegres de la 

perfecció de la divinitat i et despreocupes de tot allò que és creat per tal que Déu arribi 

al teu cor sense minvar?  

 

 

 

 

 

                                                             
136. gitar a no cura significa ‘despreocupar-se’.  

137. En aquesta estrofa Ramon exposa la figura A de l’Art, en la qual Déu està representat per un cercle 

perquè no té principi ni fi i és la perfecció i la plenitud en si mateix (no depèn de cap altra criatura). 

Per tant, que el món vagi malament no afecta la perfecció de Déu, per això Ramon no s’hauria 

d’enfadar perquè el món va pel mal camí, sinó que s’hauria d’alegrar de la plenitud de Déu.  



69 
 

 

 

  

 XXXIX 
 

457    —N’ermità, mal me fa lo vostre consolar,  

458    per què aquell punt fo fort on vos pusc atrobar
138

 

459    e, si no fos que eu tem vergonya e mal estar, 

460    d’hui mais en avant ab vós no volgra parlar. 

461    E, doncs, com podets dir que em pusca consolar 

462    en veer Déus aunir, no servir, ni membrar,  

463    ni conèixer, ni amar? E, si bé pot bastar 

464    Déu per si mateix a mon cor per amar, 

465    no m’abasta, car no el vei molt fortment honrar. 

466    E, car per tan vils causes lo veig tant menysprear, 

467    estaig en desconhort, e no em pusc alegrar. 

468    Mas, en ço que Déus és, estaig en confortar.
139

 

—Ermità, la vostra manera de consolar em fa mal, per això en mala hora us vaig trobar 

i, si no fos perquè temo la vergonya i el mal estar, d’ara en endavant no voldria parlar 

amb vós. I, doncs, com podeu dir que em pugui consolar de veure ofendre Déu, sense 

servir-lo, ni recordar-lo, ni conèixer-lo ni estimar-lo? I, si bé el meu cor en té prou 

estimant Déu en si mateix, no em basta, perquè no veig que se l’honri gaire. I, com que 

veig que se’l menysprea per causes tan baixes, estic en desconhort, i no em puc alegrar. 

Però, en això que és Déu, estic confortat. 

 

 

 

 

 

                                                             
138. Hem traduït per què aquell punt fo fort on vos pusc atrobar per «en mala hora us vaig trobar». 

Ramon es lamenta d’haver-se trobat l’ermità. 

139. Hi ha una diferència fonamental entre el servei que volen oferir a Déu l’ermità i Ramon: mentre que 

el primer es queda en l’àmbit d’actuació individual (l’amor d’un mateix cap a Déu), el segon intenta 

transcendir l’acció individual per passar a la col·lectiva: treballar perquè tothom honri Déu.  

 



70 
 

 

 

 

 XL 
 

469    —Ramon, Déus tot quant fa tot ho fa justament 

470    e, si met en infern li malvat discreent, 

471    no devets per tot ço haver desconsolament.  

472    E, car vós sots irat car Déus fa jutjament, 

473    és vostra ira pecat, e fallits malament 

474    contra Déu, e amats aquells qui falsament 

475    crèon contra Déu e estan desobedient.
140

 

476    E, si en vós fos bo e lleial amament,  

477    vós fórets molt pagat, car Déus dóna turment 

478    a cells qui tot dia fan ves Ell falliment.
141

 

479    Car, home qui bé am, no fa rancorament 

480    de ço que fa l’amat,
142

 pus que ho fa dretament. 

—Ramon, tot el que fa Déu ho fa justament i, si envia a l’infern els malvats descreguts, 

no pas per això us heu de desconsolar. I, com que vós esteu irat perquè jutja, la vostra 

ira és un pecat, i pequeu contra Déu, i estimeu aquells les creences dels quals van contra 

Déu i són desobedients. I, si en vós hi hagués un amor bo i lleial, n’estaríeu molt 

content, perquè Déu turmenta aquells que tot el dia pequen contra Ell. I és que, l’home 

que estima verament, no es queixa del que fa l’amat, perquè ho fa justament. 

 

 

 

 

                                                             
140. L’ermità parla de la justícia divina, que és una de les qualitats de Déu, i diu a Ramon que no s’ha de 

lamentar, perquè Déu ja obra justament enviant els descreguts a l’infern. El problema és que l’ermità 

no ha entès les raons que Ramon li ha donat a l’estrofa anterior i, com que es pensa que el seu dol 

prové del comportament de Déu cap als homes (i no pas de l’actitud dels homes cap a Déu), retreu a 

Ramon de no professar-li un amor vertader i lleial.  

141. L’ermità considera que el patiment de Ramon és un càstig de Déu per les faltes que Ramon comet 

contra Ell.     

142. El terme amat és usat en aquest mateix sentit per Llull al Romanç d’Evast e Blaquerna (vegeu el 

“Llibre d’amic e amat”). A través d’un procés metafòric, es fa referència a Déu conservant, però, les 

connotacions pròpies de l’amat (objecte amorós, intimitat, predilecció, complicitat, etc.). 



71 
 

 

 

 

 

 XLI 
 

481    —N’ermità, eu no em dull per ço que fa el Senyor, 

482    ans en tot ço que fa lo llou e lo aor. 

483    Mas, per ço car volria que hom li feés honor  

484    e que sobre quant és hom li hagués amor, 

485    em dull e mi complanc e estaig en tristor.
143

  

486    E, car vós no sabets d’on ve ma greu dolor, 

487    no em sabets conhortar ni donar null secor. 

488    Per què és bo que em lleixets estar en ira e plor, 

489    e aprenets com siats millor consolador, 

490    car molt pauc en sabets.
144

 E ja li pecador 

491    per vós mais no valran, car no havets, vas llor, 

492    caritat,
145

 com Déus sia d’ells perdonador.  

—Ermità, jo no estic dolgut pel que fa el Senyor, sinó que el lloo i l’adoro en tot el que 

fa. Però, com que voldria que se l’honorés i que se l’estimés per damunt de totes les 

coses, em dolc i em planyo i estic trist. I, com que vós no sabeu d’on em ve el meu greu 

dolor, no em sabeu conhortar ni ajudar. Per això és millor que em deixeu estar irat i 

plorant, i que aprengueu a ser més bon consolador, perquè en sabeu molt poc. I ja no 

ajudareu més els pecadors per fer que Déu els perdoni, perquè no teniu caritat vers ells. 

 

 

 

 

 

                                                             
143. Ramon aclareix a l’ermità el motiu del seu estat: no són els actes de Déu, el que el desconsola, sinó 

els dels homes, que no l’estimen ni el lloen.   

144. Ramon retreu directament i explícitament a l’ermità la manca d’habilitat en la consolació. A més, 

s’apunta la idea que l’ermità és incapaç de comprendre els motius de Ramon i, per això, no el pot 

ajudar.   

145. La caritat és una virtut cardinal (fe i enyorança fan caritat), i l’ermità no l’exerceix amb els pecadors 

perquè no els vol convertir al cristianisme. Per a Llull cal tenir la voluntat de convertir els altres 

empès per la caritat. 



72 
 

 

 

 

 

 XLII 

 

493    —Ramon, per ço car am que en gauig estiats  

494    e que ira ne dolor en nulla re hajats,  

495    vos vull aconsolar, e prec-vos que aujats.  

496    Déus sofer que lo món sia així malvats  

497    per ço que mills pusca perdonar a tots llats 

498    car, on mais Ell perdona, mais ha de pietats  

499    e mais li’n cové grat. Per què segur siats  

500    que Déus ha a son poble tan alta caritats  

501    que quaix tots los hòmens del món seran salvats 

502    car, si mais non éron los salvats que els damnats,  

503    la sua mercè seria sens gran caritats. 

504    Per què en la gran mercè de Déu siats consolats.
146

  

—Ramon, com que m’agrada que tingueu goig i que no sentiu ira ni dolor per res, us 

vull consolar, i us prego que m’escolteu. Déu permet que el món sigui així de malvat 

perquè pugui perdonar millor per totes bandes, perquè Ell, com més perdona, més pietat 

té i més hi troba complaença. Per això, estigueu segur que Déu té tanta caritat per al seu 

poble que gairebé tots els homes del món seran salvats perquè, si no fossin més els 

salvats que els damnats, la seva mercè no tindria caritat. Per això us heu de consolar en 

la gran mercè de Déu. 

 

 

 

 

 

  

                                                             
146. El món va malament perquè Déu ho tolera, i ho tolera per poder exercir la caritat. Per tant, la caritat 

és una virtut pròpia de Déu, i no pas de l’home. 



73 
 

 XLIII 
 

505    —N’ermità, tot dia em tenits en parlament 

506    e no em lleixats membrar mon angoixós turment, 

507    e faits-ho per ço que git a oblidament 

508    l’ira e el desconhort d’on me ve llanguiment, 

509    mas res no acabats, e faits avocament 

510    mais de gran pietat que de gran jutjament. 

511    Per què en aiçò errats car, en Déu, egalment 

512    estan jutjar e perdonar, segons ordenament 

513    de les sues vertuts, car nulla no consent 

514    que en la sua justícia sia null minvament, 

515    per què en deu pecador haver gran espavent.
147

 

516    Per què eu no plor mas car no ha Déus honrament. 

—Ermità, tot el dia em feu conversar i no em deixeu recordar el meu angoixós turment, 

i ho feu perquè oblidi l’ira i el desconhort que em provoquen llanguiment, però no 

aconseguiu res, i advoqueu més per la gran pietat que pel gran judici. Per la qual cosa 

aneu errat en això perquè, en Déu, el judici i el perdó són iguals, segons l’ordenament 

de les seves virtuts, perquè mai no consent que la seva justícia minvi gens, per això 

qualsevol pecador ha d’estar espantat. Jo no ploro per això, sinó perquè Déu no és 

honrat.   

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

                                                             
147. La justícia de Déu i la seva capacitat de perdó són dues qualitats que Llull considera equivalents i 

intercanviables, per això els pecadors no han de confiar que la misericòrdia divina passi pel damunt 

de les seves mancances i anul·li els dictàmens de la justícia divina. L’equivalència entre les qualitats 

divines s’explica a través de la figura A de l’Art.  



74 
 

 XLIV 
 

517    —Ramon, aquells hòmens qui són predestinat,  

518    cové per fina força que ells sien salvat 

519    car, si no ho eren, poria ésser mudat  

520    lo saber que Déus ha en contrarietat, 

521    lo qual mudament no està en possibilitat  

522    car, si estar-hi podia, no seria acabat  

523    lo saber que Déus ha, ans seria mermat.  

524    E, car està complit, siats, doncs, consolat  

525    en lo seu compliment, contra el qual faits pecat   

526    en quant no us conhortats en ço qui és ja jutjat  

527    e, per la volentat de Déu, enaixí autrejat  

528    com ho sap son saber e ho fa ver veritat.  

—Ramon, convé que aquells homes que estan predestinats siguin salvats per una gran 

força perquè, si no ho fossin, podria canviar-se el saber que Déu té en contrarietat, i 

aquest canvi no és possible perquè, si ho fos, el saber que té Déu no s’acabaria, sinó que 

disminuiria. I, com que arriba a la perfecció, sigueu, doncs, consolat en la seva 

perfecció, contra la qual pequeu en no conhortar-vos en allò que ja està jutjat i, per la 

voluntat de Déu, atorgat tal com ho sap el seu saber i ho fa veritable. 

  



75 
 

 XLV 
 

529    —N’ermità, si vós fóssets home qui fos lletrat,  

530    mills sabríets parlar d’home predestinat,
148

 

531    e no hàgrets en oblit de Déu sa llibertat, 

532    la qual ha en si mateix e en quant ha creat,  

533    per la qual a home ha dada llibertat 

534    com lo vulla molt servir sens que no sia forçat,  

535    com Déus sia tan bo que es deu servir de grat; 

536    lo qual servir no pot ésser si, de necessitat,  

537    per hom predestinat fos servit e amat 

538    e fóra hom salvat sens que no fóra jutjat, 

539    car judici no pot ésser senes llibertat, 

540    ni llibertat no costreny precís ni predestinat.
149

  

—Ermità, si vós fóssiu un home lletrat, sabríeu parlar millor de la predestinació de 

l’home i no oblidaríeu la llibertat de Déu, que té en si mateix i perquè l’ha creada, per la 

qual ha donat a l’home llibertat de servir-lo sense sentir-se’n forçat, perquè Déu és tan 

bo que s’ha de servir de grat. I aquesta servitud no podria ser si, per necessitat, Déu fos 

servit i estimat per l’home predestinat i l’home fos salvat sense ser jutjat, perquè el 

judici no pot existir sense la llibertat, ni la llibertat no constreny ni el condemnat ni el 

predestinat.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
148. És rellevant que Ramon digui a l’ermità que no sap prou sobre el tema de la predestinació perquè no 

està prou instruït. El tema de la predestinació era un punt polèmic de la teologia, i l’Art hi busca una 
solució: en les arts de la primera fase hi ha la Figura X, que mostra com funciona l’equilibri entre el 

lliure albir i la predestinació que, ens les arts successives, es dedueix de la natura mateixa de les 

qualitats divines. 

149. Com que la seva saviesa és perfecta, Déu ja coneix d’antuvi qui està destinat a salvar-se (qui està 

predestinat) i qui està destinat a condemnar-se (qui està prescit). Tanmateix, la justícia divina 

estableix que l’ésser humà té la llibertat de decidir si es vol salvar o si es vol condemnar (posseeix el 

lliure albir). Si l’enteniment humà entén l’abast d’aquest acte de la justícia divina, voldrà estimar 

Déu per la seva bondat i no pas empès per la por (la necessitat). L’intel·lecte humà pot entendre, 

doncs, el misteri de la predestinació si copsa la natura i la funció de les qualitats divines.  



76 
 

 

  XLVI 

541    —Ramon, si en vós fos molt gran esperança, 

542    si tot lo món està en molt greu balança, 

543    del seu mal estament no hàgrets malanança, 

544    car Déus, qui és tot ple de gran pietança, 

545    aportarà lo món, en breu, en bonança 

546    tan gran que cascú home n’haurà alegrança. 

547    E que això sia ver hajats-hi fiança, 

548    per ço car Déus donà a home començança 

549    ab mercè e bontat, qui han sa semblança.
150

  

550    E si vós, per això, no lleixats tristança, 

551    no haurets en bontat ni mercè confiança, 

552    e serets contra Déus e la sua amistança.
151

  

—Ramon, si vós tinguéssiu una gran esperança, encara que tot el món estigui en un greu 

desequilibri, no estaríeu dolgut a causa del seu mal estat, perquè Déu, que té una gran 

pietat, durà el món, d’aquí a poc, cap a una bonança tan gran que tothom se n’alegrarà. I 

que això és veritat ja hi podeu confiar, perquè Déu va crear l’home amb mercè i bondat, 

a semblança d’Ell. I si vós, per això, no deixeu la tristesa, no tindreu confiança ni en la 

bondat ni en la mercè, i anireu contra Déu i la seva amistat.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
118. Com que l’home va ser creat a imatge i semblança de Déu, també és bondadós i misericordiós.  
119. L’ermità aconsella a Ramon de confiar en la bondat i la mercè de Déu i deixar de plànyer-se pel mal 

estat del món, perquè Déu ja l’arreglarà.  

 



77 
 

 

 XLVII 
 

553    —N’ermità, ans que el món sia en bo estament, 

554    serà fait a Déu molt vituperament. 

555    Encara, que no veig far null cadenament
152

 

556    com lo temps sia prop, car ço que en cort present 

557    el papa e als cardenals no ho prènon mantinent, 

558    ans ho van allongant.
153

 Per què n’hai marriment 

559    tant, que no pusc haver negú consolament, 

560    car ço que eu los present mostra tot clarament  

561    l’ordenament del món qui es pot far en breument,
154

 

562    e no ho tenen a re, ans se’n fan gabament 

563    com si ho fes home fat qui parlàs follament.
155

 

564    Per què d’aitals hòmens hai desperament.
156

 

—Ermità, abans que el món aconsegueixi un bon funcionament, Déu serà ofès moltes 

més vegades. I encara més, no veig cap indici que faci pensar que s’acosta el moment, 

perquè tot el que presento a la cort al papa i als cardenals no es posen a fer-ho de 

seguida, sinó que ho van deixant per més tard. Per això estic tan trist, que no em puc 

consolar de cap manera, perquè això que jo els presento mostra clarament l’ordenament 

del món i què es pot fer en poc temps, i no ho ho tenen per res, sinó que se’n burlen, 

com si ho fes un home mancat de seny que parlés follament. Per això aquests homes em 

desesperen.    

 

 

                                                             
120. El mot cadenament, segons el Pare Colom (GGL I, 271), no està documentat: «Sembla que hagi de 

significar ‘ordenament’, mes no es veu clara la relació semàntica amb ‘cadena’». L’expressió far 

null cadenament significa que els esdeveniments no s’encadenen de manera que apareguin indicis 

que el món anirà pel bon camí.  

121. Retret a les autoritats eclesiàstiques, que no fan cas de les propostes que els presenta. Al llarg de la 

seva obra, Llull es queixa en diverses ocasions de la manca d’interès de l’Església pels seus 

projectes. Les Actes del Concili de Vienne del 1311 van incorporar les propostes lul·lianes de 

fundació d’escoles de llengües orientals, i el papa Blaquerna, al llibre IV de la novel·la homònima, 
posa en pràctica el programa missioner lul·lià.    

154. Ramon presenta l’Art com la solució: és el mètode que ha de canviar el món i dur-lo per la recta via, 

perquè conté la clau de la conversió dels infidels. 

155. Apareix el tema de les acusacions de follia, motiu que caracteritzarà el personatge literari que es 

crearà Llull des dels temps de l’anonimat (per exemple, Ramon lo foll al Blaquerna) i que culmina 

amb el Fantàstic del 1311. Vegeu v.189 i  Llull 2009, 348, [3]. 
156. Per primer cop en tot el diàleg, Ramon confessa que està desesperat davant de la manca d’interès 

dels homes per canviar l’estat del món i a causa de la infructuositat de la seva tasca, perquè ningú no 

li fa cas. 



78 
 

 

 

 XLVIII 

 

565    Consirà l’ermità si per res poria 

566    aconhortar Ramon, qui tan fort planyia, 

567    e dix a Ramon que sancta Maria  

568    e que, ab ella, cascuna jerarquia  

569    dels àngels, pregàvon, e de nuit e de dia,  

570    a Jesucrist, son fill, que, per mercè, li sia  

571    que en breu donàs al món ordenament e via  

572    en Ell honrar, servir.
157

 —Per què açò us deuria 

573    consolar, Ramon, car Crist toda via 

574    fa ço d’on és pregat per sa maire pia, 

575    per los àngels e els sants. Per què en aiçò sia 

576    trastot vostre conhort e gauig en vós estia.
158

 

L’ermità va meditar si podia aconhortar d’alguna manera Ramon, que tan fort es 

planyia, i li va dir que santa Maria i, amb ella, totes les jerarquies del àngels, pregaven, 

tant de nit com de dia, a Jesucrist, el seu fill, que, per mercè, adrecés aviat el món 

perquè se l’honrés i se’l servís a Ell. —Per això us hauríeu de consolar, Ramon, perquè 

Crist sempre fa allò que li prega la seva pietosa mare, els àngels i els sants. Per això, tot 

el vostre conhort ha de venir d’aquí i el goig ha de ser en vós. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
125. Aquesta estrofa trenca el ritme del diàleg perquè s’inicia amb quatre versos narratius, que serveixen 

per emfasitzar el desconhort de Ramon malgrat els intents de l’ermità per consolar-lo. També cal fer 

notar que la primera part de la intervenció de l’ermità està reportada en estil indirecte (e dix a 

Ramon que). 
158.  Aquesta estrofa entronca amb la XLVI, perquè el consell de l’ermità és el mateix: cal conformar-se, 

perquè la Mare de Déu ja prega a Déu per als homes, i Ell sempre fa cas de les seves pregàries. 



79 
 

 

 

 

 XLIX 
 

577    —N’ermità, quan consir que la dona d’amor, 

578    dona de valor, de just e pecador, 

579    e cascú dels sants prègon nostre Senyor 

580    com tot lo món faça a Jesucrist honor, 

581    e veig que lo món li fa tan gran deshonor, 

582    adoncs cuit morir d’ira e dolor, 

583    car tant són indigne li malvat pecador, 

584    que Déus no es sosté que negú prec per llor.  

585    E, enaixí, lo mon roman en sa error 

586    e quaix no és qui de Déu vulla donar llausor, 

587    ans llausa si mateix, son fill e son austor.
159

 

588    E doncs, qui deuria haver gauig, mas tristor? 

—Ermità, quan penso que la dona d’amor, la dona de valor, dels justos i els pecadors, i 

tots els sants preguen a nostre Senyor perquè tothom honri Jesucrist, i veig que el món 

el deshonra tant, aleshores em sembla que em moro d’ira i dolor, perquè els malvats 

pecadors són tan indignes, que Déu no suporta que ningú no pregui per ells. I, així, el 

món continua en error i gairebé no hi ha ningú que vulgui lloar Déu, sinó que es lloa a si 

mateix, al seu fill i al seu astor. I doncs, qui hauria de sentir-ne goig, si no tristor? 

 

 

 

 

 

 

                                                             
159.  L’austor (astor) és un ocell de caça molt apreciat per la noblesa de l’edat mitjana, i Llull l’utilitza 

per explicar que els nobles només estan per afers mundans i descuiden la primera intenció, és a dir, 

comprendre, estimar i recordar Déu. Vegeu el Llibre de meravelles (1287-89), capítol 85 ‘De la 

similitud i de la dissimilitud’ (OS II, 279-280), en el qual es narra la trobada entre un rei i un ermità, 

i aquest darrer es meravella negativament que el rei perdi el temps anant a caçar amb el seu falcó en 

comptes d’ocupar-se de governar bé i amb justícia. Vegeu també la nota 53 d’OS II, 63, en la qual es 

recullen altres passatges del Llibre de meravelles on es blasma l’afició dels nobles a la cacera.  



80 
 

 

 

 

 

 L 
 

589    —Ramon, a mi no par siats hom pacient, 

590    per ço car per re no volets consolament.
160

 

591    E com no membrats Job, qui hac tant perdiment, 

592    e qui en sa persona sofrí tant de turment, 

593    e esdevenc si paubre que no hac nient?
161

 

594    Emperò consolà’s, e vós per re vivent 

595    no us volets consolar, e estats sanament, 

596    e havets heretat, deners e vestiment, 

597    infants e d’altres causes d’on hom ha pagament  

598    e, car a Déu no plau home impacient, 

599    no sosté que per vós venga a compliment  

600    lo seu fait que menats ni haja honrament. 

—Ramon, a mi no em sembla que sigueu un home pacient, perquè no us voleu consolar 

per res. I com és que no recordeu Job, que va perdre tant, i que va sofrir tant de turment, 

i va esdevenir tan pobre que no tenia res? Però es va consolar, i vós no us voleu 

consolar per res del món, i esteu sa, teniu herència, diners i roba, fills i altres coses que 

satisfan i, com que a Déu no plau l’home impacient, no considera que hagi d’arribar a la 

plenitud el fet que meneu ni que hagi de ser honrat. 

 

 

 

 

 

 

                                                             
160. L’ermità acusa Ramon de no tenir paciència, i els homes impacients desagraden a Déu.   
161. Job és el màxim exemple bíblic de fortalesa espiritual davant de les adversitats. Si ell, que ho va 

perdre tot, mai no es va desconsolar, Ramon, que té tot allò de més bàsic que pot desitjar un home 

(herència, diners, possessions materials i fills), s’ha de consolar.  

 



81 
 

 

 

 

 

 

 LI 

 

601    —N’ermità, no és molt si hom és consolat 

602    en perdre infants, diners e heretat  

603    e en estar malaute, pus que a Déus ve de grat. 

604    Mas, qui es pot consolar que Déus sia oblidat,  

605    menyspreat, blastomat e tan fort ignorat, 

606    com de tot ço sia Déus fortment despagat?
162

 

607    Encara, que no sabets com eu só menyspreat 

608    per Déu, tantes vets maldit e blastomat,  

609    e en perill de mort e per barba tirat
163

 

610    e, per vertut de Déu, pacient som estat?
164

 

611    Mas que Déus en lo món sia tan pauc honrat,  

612    no és hom en lo món qui me’n feés conhortat.  

—Ermità, no és una gran cosa que hom es consoli de perdre els fills, els diners, 

l’herència i estar malalt, quan a Déu li ve de grat. Però, qui es pot consolar que Déu 

sigui oblidat, menyspreat, blasmat i tan ignorat, si de tot això en resulta que Déu 

s’ofengui molt? A més d’això, no sabeu com he estat menyspreat a causa de Déu, maleït 

i blasmat diverses vegades, en perill de mort i estirat per la barba i, per virtut de Déu, he 

estat pacient? Però, de la manca d’honrament de Déu, no hi ha ningú en el món que 

me’n pugui conhortar. 

 

 

                                                             
162. L’error de l’ermità és comparar la situació de Job, que només ha sofert pèrdues materials, amb la de 

Ramon, que s’ha quedat sense la possibilitat de restaurar l’honor a Déu, i aquesta pèrdua és tan greu 

que no té consol possible.   

163. Estirar algú per la barba era un gest extremadament ofensiu a l’època. 

164. Al·ludeix als treballs que va passar durant el seu viatge a Tunis (1293) al llarg del qual, segons 

reporta a la Vida coetània (OS I, 34-37), va ser empresonat, condemnat a mort, bufetejat, apedregat 

i, finalment, expulsat, i tot per retornar l’honor a Déu, i ara es troba que n’ha perdut l’oportunitat, 

per això no el pot consolar ningú. 

 



82 
 

 

 

 

 

 LII 

 

613    —Ramon, segons que em par, tu fas tot ton poder  

614    com Déus per tot lo món honor pogués haver,  

615    per què Déus te’n deu aitant de grat haver  

616    com si el fait se complia. Per què et deurà valer  

617    aiçò a consolar e ton dol remaner,  

618    car mèrit n’has molt gran e pots n’haver esper  

619    de molt gran guasardó. E gita en noixaler  

620    lo falliment dels altres que a Déu fan desplaer, 

621    e alegra’t en tu e en ton captener, 

622    e no sies trop forts en ço que vols haver  

623    ni per ço car los altres no fan a ton voler, 

624    e a tu abast Déus per amar e temer.
165

 

—Ramon, segons em sembla, tu fas tot el que pots perquè Déu pugui tenir honor a tot el 

món, per la qual cosa Ell te n’ha d’estar tant agraït com si es complís el fet. Per tant, 

això haurà de valdre’t per consolar i abandonar el teu dol, perquè tens molt de mèrit i en 

pots esperar una gran recompensa. I queda’t indiferent davant de l’error dels altres que 

desplau a Déu, i alegra’t de tu mateix i de la teva conducta, i no et posis tan fort en el 

que vols tenir ni en allò que els altres no fan com tu vols, i conforma’t estimant i tement 

Déu. 

 

 

 

                                                             
165. L’ermità vol consolar Ramon dient-li que, com que ja fa tot el que està a les seves mans, tard o 

d’hora obtindrà recompensa del seu esforç; vegeu el Romanç d’Evast e Blaquerna, capítol 51 (“De 

fortitudo, caritat”), [6] i [7].   

 



83 
 

 

 

 

 

 

 LIII 

 

625    —N’ermità, no és hom creat principalment  

626    per ço que haja gran gloriejament,  

627    ans ho és per tal que Déus haja gran honrament,  

628    en lo món, per son poble. Per què eu no som jausent  

629    si hai gran guasardó, ni no estaig dolent  

630    si n’hai pauc, car no és d’això mon començament,  

631    ans és tota ma ira, mon dol, mon marriment,
166

 

632    car no és en lo món fait un tal ordenament  

633    com Déus fos honrat, amat per tota gent,  

634    e que tot hom fos en via de salvament.
167

  

635    E, car vós me volets dar consolament  

636    de ço d’on no es pot dar, parlats-me per nient.
168

  

—Ermità, l’home no és creat principalment perquè sigui glorificat, sinó que ho és 

perquè, en el món, Déu sigui molt honrat pel seu poble. Per això jo no estic alegre si 

tinc una gran recompensa, ni estic dolgut si en tinc poca, perquè no és aquesta la 

finalitat per la qual he estat creat, sinó que tota la meva ira, el meu dol, la meva tristesa 

hi són perquè en el món no s’ha ordenat que Déu sigui honrat i estimat per tota la gent, i 

que tothom estigui en la via de la salvació. I, com que vós em voleu donar consol d’allò 

que no se’n pot donar, em parleu en va.  

 

 

                                                             
166. Aquest vers accentua el dramatisme del desconsol de Ramon a través de la condensació de tres mots 

clau de l’obra: ira, marriment i dol (aquests dos últims propis de la semàntica del gènere 

consolatori). Vegeu Introducció, 3. 
167. Ramon replica a l’ermità que la finalitat de la seva existència no és ser glorificat, sinó vetllar pel 

compliment de la primera intenció i per la salvació de tots els homes. 

168. Ramon explicita el que ja havia insinuat a l’estrofa LI, i és que el motiu del seu estat no té consol 

possible i, per tant, la tasca de l’ermità és absolutament estèril. 



84 
 

 

 

 

 

 

 LIV 

 

 637    —Ramon, qual és lo fait que vós tant desirats  

 638    per lo qual en lo món fos Déus tan fort honrats? 

 639    Car poria esser que en lo fait no siats, 

 640    e que altre sia lo fait que vós no procurats  

 641    per lo qual lo món sia a bona fi menats 

 642    car, si altre és lo fait, per nient treballats, 

 643    e poríets treballar si mil ans viviats, 

 644    que ja vós no venríets a ço que volriats, 

 645    car hom no pot complir fait on és desviats. 

 646    Per què us prec que lo fait clarament me digats  

 647    e que abdós vejam si el fait on vós estats  

 648    és aquell per què Déus pot ésser mais amats.
169

  

—Ramon, quin és el fet que vós tant desitgeu i que faria que Déu fos tan honrat en el 

món? Perquè podria ser que no estigueu en el fet adequat i que el fet adequat sigui un 

que vós no gestioneu perquè el món arribi a una bona fi perquè, si el fet és un altre, 

treballeu per no res, i hi podríeu treballar encara que visquéssiu mil anys, que vós no 

aconseguiríeu allò que voldríeu, perquè hom no pot complir el fet del qual s’ha desviat. 

Per això us prego que m’expliqueu clarament el fet i que tots dos vegem si el fet al qual 

us dediqueu és aquell pel qual Déu pot ésser més estimat.  

 

 

 

                                                             
169.  En aquesta estrofa comença el desenllaç del Desconhort, perquè es produeix un gir en la posició de 

l’ermità, que deixa de buscar arguments per a la consolació i, per primer cop en tota l’obra, 

s’interessa pel fet de Ramon i li demana que li expliqui perquè, junts, puguin valorar si va ben 

encaminat per aconseguir la finalitat que es proposa. 



85 
 

 

 

 

 

 

 

 LV 

 

 649    — N’ermità, la manera com Déus fos mais amat,  

 650    ja la vos hai contada, si bé ho havets membrat,  

 651    ço és, que el papa hagués mant home lletrat  

 652    qui desiràs, per Jesús, ésser marturiat 

 653    per ço que per tot lo món fos entès e honrat.  

 654    E que cascú llenguatge fos mostrat,  

 655    segons que a Miramar
170

 ha estat ordenat,  

 656    e haja’n consciència qui ho ha afollat!
171

  

 657    Encara, que al passatge fos lo deè
172

 donat  

 658    de tot quant posseeixen li clergue e el prelat,  

 659    e que açò tant duràs tro que fos conquistat  

 660    lo Sepulcre.
173

 E d’aiçò llibre n’hai ordenat.
174

  

— Ermità, si ho recordeu bé, ja us he contat la manera com Déu podria ser més estimat, 

que és que el papa tingués molts homes lletrats que desitgessin ser martiritzats per Jesús 

per tal que fos entès i honrat per tot el món. I que s’ensenyessin totes les llengües 

segons ha estat ordenat a Miramar i que en tingui consciència qui l’ha destruït! Encara 

més, que es donés el delme del que posseeixen els clergues i els prelats a la croada, i 

que això durés fins que es conquerís el Sepulcre. I d’això n’he fet un llibre. 

                                                             
170. Miramar era una escola missionera situada a la costa nord de Mallorca, entre Deià i Valldemosa, en 

la qual tretze franciscans aprenien àrab perquè poguessin anar a fer de missioners a terres 

islàmiques. Segons la Vida coetània (OS I, 23-29), aquest és un dels tres objectius que Llull es va 

proposar després de la conversió, per això va adreçar una petició per crear una escola missionera a 
l’infant Jaume de Mallorca i va aconseguir que el 17 d’octubre de 1276 una butlla del Papa Joan 

XXI en consentís la fundació. Per a més informació sobre Miramar vegeu Garcías 1977.  
171. Ramon increpa el causant de la fi de Miramar. Els darrers documents sobre la Miramar són de 1301 

(vegeu Hillgarth 2001, 73).  

172. Deè es refereix a la ‘dècima pontifícia’, que és l’’impost de la desena part de la renda dels beneficis 

eclesiàstics que des del segle XIII calia pagar al papa’ (DIEC). Llull sempre va ser un defensor 

d’aquest impost eclesiàstic (vegeu Llull  2004, 115). 

173. Sepulcre fa referència al Sant Sepulcre; vegeu v.77 i  v.671. 

174. Aquest llibre podria fer referència al Llibre de passatge (1292); vegeu Llull 2002, intr. Jordi Gayà. 



86 
 

 

 

 

 

 

 

 LVI 

 

661    N’ermità, encara és altre ordenament, 

662    lo qual seria al passatge gran enantament 

663    e a destruir l’error de la gent: 

664    que lo papa feés que a reüniment 

665    venguésson los cismàtics per desputament, 

666    del qual desputar havem fait tractament,
175

 

667    e, els cismàtics cobrats, qui són mant hom vivent, 

668    no és qui pogués contrastar malament 

669    a l’Esgleia, per ferre
176

 ni per null argument; 

670    e que del Temple e l’Espital fos fait un uniment;
177

 

671    e que llur major fos rei del Sant Moniment.
178

 

672    Per què a honrar Déus no sai pus alt tractament.  

Ermità, encara hi ha una altra ordenació, que seria un gran progrés per a la croada i per 

destruir l’error de la gent: que el papa fes que es reunissin els cismàtics per disputar, 

disputació de la qual hem tractat, i, guanyats els cismàtics, que n’hi ha molts, no hi 

hauria qui pogués oposar-se a l’Església, per ferro ni per cap argument; i que s’unissin 

els Templers i els Hospitalers; i que el seu superior fos el rei del Sant Monument. Per 

això no sé una manera millor d’honrar Déu.  

                                                             
175.  Llull parla de la necessitat de discussió teològica amb els cismàtics, als quals també es fa referència 

als vv.665 i 667, per tal d’unificar les esglésies cristianes. En el Liber de Sancto Spiritu (1278-81) hi 

apareixen un catòlic i un cismàtic que disputen sobre religió; vegeu Llull 1978.  

176. Vegeu nota 12.  

177. La fusió dels ordes religiosos de l’Hospital i del Temple (que es va acabar produint, tràgicament, el 

1312) és un tema recurrent en els textos lul·lians; la formulació present a la petició presentada al 

Concili de Vienne de 1311 s’avenia amb el programa de rei de França Felip IV i del papa Climent 

V. Vegeu OS I, p.50-5 i Hillgarth 1998. 

178. El Sant Moniment és el Sant Sepulcre de Jerusalem. Vegeu els vv. 77 i 660. 



87 
 

 
 

 

 

 

 LVII 

 

673    Consirà l’ermità si Ramon deïa veritat  

674    e enfre si mateix estec molt apensat, 

675    e no poc atrobar pus profitós tractat 

676    que cell que diu Ramon, d’on li pres pietat  

677    e penedí’s molt fort com tant l’hac treballat, 

678    e volc ésser ab Ramon trist e desconsolat, 

679    e pregava Ramon que li fos perdonat 

680    en plorant, sospirant, e dix: —Ah, veritat, 

681    devoció, caritat! E vas on és anat 

682    lo grat que a Déu deuria ésser donat?  

683    Quan Ramon viu l’ermità que ab ell s’era acordat, 

684    adoncs lo va baisar. Ensems han molt plorat.
179

 

L’ermità va meditar si Ramon deia la veritat i es va quedar pensatiu durant molta estona, 

i no va poder trobar una solució millor que la que deia Ramon, per la qual cosa li va 

venir pietat i es va penedir molt d’haver-lo turmentat, i va voler estar trist i desconsolat 

amb Ramon, i li pregava que el perdonés plorant i sospirant, i va dir: —Ah, veritat, 

devoció, caritat! Què se n’ha fet de la gratitud que s’hauria de mostrar cap a Déu? Quan 

Ramon va veure que l’ermità s’havia posat d’acord amb ell, llavors el va besar. Junts van 

plorar molt. 

 

 

                                                             
179. És el punt d’inflexió del diàleg: l’ermità recapacita i s’apiada de Ramon, s’adona que té raó i es 

penedeix d’haver-lo posat en qüestió. Ara també ell està trist i desconsolat. La reacció de Ramon 

davant del canvi de l’ermità és molt emotiva: besos i plors.  



88 
 

 

 

 

 

  



89 
 

 LVIII 
 

685    —Ramon —dix l’ermità—, com poríem mover 

686    lo papa e els cardenals e lo fait obtener? 

687    Car en tan noble fait vull tots temps remaner 

688    e a Ell a tractar vull far tot mon poder, 

689    car fait és on lo món porà molt mais valer. 

690    E, car eu ans no el vi, hai-ne molt gran desplaer 

691    car, si eu ans lo vis, res no em pogra tener 

692    que eu no apresés arabesc e lo vostre saber  

693    per anar als sarraïns e la fe mantener  

694    senes paor de mort, e gran plaer haver 

695    en morir per Jesús honrar e car tener, 

696    car mais val per Ell morir que per si vida haver.
180

  

—Ramon —va dir l’ermità—, com podríem moure el papa i els cardenals i acomplir el 

fet? Perquè vull romandre per sempre en un fet tan noble i vull fer tot el que pugui per a 

Ell, perquè el món serà molt millor gràcies al fet. I, com que jo no me’n vaig adonar 

abans, n’estic molt descontent perquè, si jo l’hagués vist abans, res no m’impediria que 

aprengués àrab i el vostre saber per anar als sarrains i mantenir la fe sense por de mort, i 

que tingués un gran plaer en morir per honrar Jesús, perquè més val morir per Ell que 

tenir la vida per a un mateix. 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
180. L’ermità, anant contra els seus propis arguments, assumeix el fet de Ramon com la millor alternativa 

per salvar el món del mal estat en el qual es troba i es converteix en un col·laborador entregat (vv. 

687-89). Està preocupat per difondre el fet entre les autoritats eclesiàstiques i assumeix l’ideal 

missioner de Llull: aprendre àrab (vv. 654-55), anar a terres islàmiques a predicar la fe cristiana (vv. 

693-94) i estar disposat a morir per servir Déu (vv. 694-95). Per tant, sense fer-se explícit, aquest 

personatge renuncia a la seva condició d’ermità i a la vida contemplativa i esdevé un missioner i un 

servent actiu de Déu. 



90 
 

 

 LIX 

 

697    — N’ermità, eu som las d’aquest fait a menar  

698    en la cort, pus no hi puis nulla re acabar.  

699    E, si vós volíets en la cort procurar  

700    aquest fait de Jesús e vostre poder far 

701    en la cort llongament, bé poria estar  

702    que el fait vengués a fi, si us volien escoltar  

703    lo papa e els cardenals.
181

 Si no, que quaix joglar
182

 

704    vos feiéssets en la cort e los Cent noms
183

 cantar, 

705    los quals hai faits de Déu e posats en rimar  

706    per ço que els hi cantàs e parlàs sens dubtar, 

707    mas no ho hai de consell per ço que menysprear 

708    no faça los meus llibres que Déus m’ha faits trobar.
184

  

—Ermità, jo estic cansat de presentar aquest fet a la cort, perquè no puc aconseguir res. 

I, si vós volguéssiu mirar d’aconseguir a la cort aquest fet de Jesús i ho poguéssiu fer 

durant un llarg temps, podria ben ser que el fet s’acomplís, si el papa i els cardenals us 

volien escoltar. Si no, podríeu fer com un joglar a la cort i podríeu cantar els Cent noms, 

que he fet i he posat en rims perquè jo els ho cantés i parlés sense por, però penso que 

no em convé perquè no faci que es menystinguin els llibres que he escrit gràcies a 

l’ajuda de Déu. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
181. Com que fins ara Ramon no se n’ha sortit, deixa en mans de l’ermità la tasca d’anar a la cort a 

convèncer de l’eficàcia del fet perquè hi posin els mitjans econòmics per poder-lo dur a terme.  

182. Ramon ensenya quin tipus d’obres hauria de recitar el bon joglar: el joglar de Déu. Vegeu 

Introducció, 3.    

183. Aquest títol fa referència als Cent noms de Déu (1292?), obra en vers que se serveix de fonts de la 

tradició de l’islam per defensar la fe cristiana: parteix de la creença islàmica segons la qual només es 

poden conèixer noranta-nou dels cent noms de Déu i la supera escrivint un llibre que els conté tots 

cent amb la finalitat de desacreditar l’Alcorà. 

184. Vegeu el Cant de Ramon, en el qual Llull utilitza també el verb trobar per referir-se a la seva 

producció literària: «e som de llibres trobador» (v. 66).  



91 
 

 

 

 LX 
 

709    —Ramon, si eu en la cort estaig, vós on irets? 

710    Ni per què ab mi en la cort no procurarets 

711    lo fait de Jesucrist, pus que mogut l’havets? 

712    Ni si hom vos escarneix, e vós en què en serets?  

713    Vós manats a mi far ço que far no volets, 

714    per què em par que en est fait ni en altre no valets.  

715    Mas anem a la cort, e en res no dubtets, 

716    e no siats d’aquells qui dien: “Senyors, fets”, 

717    ço que ells no farien. Per què d’açò devets  

718    ésser envergonyit, e excusa no havets, 

719    ans faits hipocrisia, de qui pecat havets 

720    e el bé que havets fait per vergonya perdets.
185

 

—Ramon, si jo sóc a la cort, vós on anireu? I per què no us encarregareu del fet de 

Jesucrist amb mi a la cort, ja que l’heu impulsat vós? I si hom us escarneix, llavors vós 

a què us dedicareu? Vós em maneu de fer a mi allò que no voleu fer, i per això em 

sembla que no valeu ni per aquest fet ni per cap altre. Però anem a la cort i no dubteu de 

res, i no sigueu d’aquells que diuen: “Senyors, feu”, allò que ells no farien. I per això 

heu d’estar avergonyit, i no teniu excusa, sinó que sou hipòcrita, per la qual cosa pequeu 

i el bé que heu fet el perdeu per vergonya. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

                                                             
185. Una vegada més, l’ermità dubta de Ramon i l’acusa de pecar, aquest cop, d’hipocresia, retret que 

faltava en la requisitòria anterior. Considera que li delega aquesta feina a ell perquè no és capaç de 

dur-la a terme.  



92 
 

 LXI 
 

721    —N’ermità, eu prepòs als sarraïns tornar  

722    per ço que a la fe los pusca aportar, 

723    on vaig sens paor de mort, que fa pus greu portar  

724    que vergonya sofrir per Jesucrist honrar, 

725    la qual en res no tem, ans la deu hom amar. 

726    Mas per ço que ma Art no faça menysprear 

727    en tenir la manera que ténon li joglar, 

728    e encara, que en altre lloc creu mais de bé far, 

729    per què no prepòs ara a cort retornar. 

730    E, car vós tan fortment me volets encolpar, 

731    pot ésser que ho façats per vós a excusar 

732    a venir a la cort, per què ho lleixem estar.
186

 

—Ermità, jo em proposo de tornar amb els sarrains per tal de dur-los la fe, i hi vaig 

sense por de la mort, que és més important que no pas, per honrar Jesucrist, passar 

vergonya, que no la temo per res, sinó que se l’ha d’estimar. Però, perquè no faci 

menystenir la meva Art comportant-me com ho fan els joglars, i encara, perquè crec que 

seré més útil en un altre lloc, no em proposo de retornar ara a la cort. I, com que vós 

me’n voleu culpar tant, pot ser que ho feu per excusar-vos de venir a la cort, per això ho 

podem deixar estar. 

 

 

 

 

 

 

  

                                                             
186. Ramon surt amb el cop d’efecte del martiri, i és que ell s’ha reservat la tasca més perillosa: anar a 

convertir sarraïns. S’ofèn davant de la reacció de l’ermità i l’ataca dient-li que el culpa per excusar-

se d’anar a la cort i que, per tant, no cal que col·labori amb ell. 



93 
 

                       LXII 
 

733    Penedí’s l’ermità car hac Ramon reprès, 

734    e dix-li que, per ço que ab ell en cort estegués, 

735    l’havia tan fortment enaixí escomès. 

736    —Ramon —dix l’ermità— dos ans prepòs, o tres, 

737    a estar en la cort, sotsposat que no res 

738    hi faça; mas, aprés, prepòs que eu tengués,
187

 

739    per lo món ça e lla, a prelats e marquès, 

740    religioses e reis, a fer ço que pogués 

741    en menar aquest fait que m’havets escomès. 

742    Mas volgra que en mon lloc altre en cort estegués 

743    e que, enaixí, un tal cercle se’n feés, 

744    tro que aquest fait en la cort se presés.
188

 

L’ermità es va penedir d’haver reprès Ramon, i li va dir que l’havia atacat d’aquesta 

manera tan forta perquè volia que s’estigués a la cort amb ell. —Ramon —va dir 

l’ermità— us proposo d’estar a la cort dos anys, o tres, suposant que no hi faci res; però, 

després, proposo que jo vagi pel món d’ací i d’allà dirigint-me a prelats i marquesos, 

religiosos i reis, per fer tot el que pugui per guiar aquest fet que m’heu encarregat. Però 

voldria que a la cort hi hagués algú altre en el meu lloc i que, així, s’hi fes un cercle fins 

que a la cort s’encarreguessin d’aquest fet.  

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
187. Hem traduït tenir a per «dirigir-se a».  

188. L’ermità es penedeix d’haver dubtat de Ramon i li proposa que ell vagi de cort en cort difonent l’Art 

i creant cercles de seguidors.    



94 
 

 

 LXIII 
 

745    —N’ermità —dix Ramon—, bé havets consirat  

746    car per aital cercle pot ésser acabat  

747    lo fait qui és tan bo a crestianitat.  

748    E digats, ça e lla, a rei e a prelat,  

749    que si el fait tost no es pren, que ja és ordenat  

750    per sarraïns que els tartres a ells sion girat,
189

 

751    e ja n’han convertits una gran quantitat. 

752    E els tartres, convertits en sarraïnitat,
190

 

753    lleu poran destruir quaix tota cristianitat,
191

 

754    en tant, que no serà cristià qui haja regnat, 

755    ni negú prelat haurà cavall sejornat.
192

 

756    Vejats, doncs, n’ermità, lo món a què és tornat.
193

 

—Ermità —va dir Ramon—, us heu adonat encertadament que amb l’ajuda d’aquest 

cercle es pot dur a terme aquest fet que és tan bo per a la cristiandat. I digueu aquí i allà, 

a reis i a prelats que, si no duen a terme el projecte, els sarraïns ja han ordenat que els 

tàrtars es posin de part seva, i ja n’han convertits una gran quantitat. I els tàrtars, 

convertits a la sarraïnitat, fàcilment podran destruir tota la cristiandat, de manera que no 

hi haurà cristià que tingui un regnat, ni cap prelat no tindrà un cavall descansat. Veieu, 

doncs, ermità, en què s’ha convertit el món.  

 

 

  

                                                             
189. sion girat significa, literalment, ‘siguin girats’,  però aquí té el sentit de ‘decantar-se per’, ‘posar-se 

de part de’.  

190. El terme sarraïnitat designa el domini territorial de l’islam, i és una creació lèxica lul·liana per 
analogia amb la forma cristianitat. Vegeu Introducció, 2. 

191. Aparició explícita del terme cristiandat (vegeu Introducció, 2.1.).  

192. cavall sejornat significa ‘cavall descansat’. Aquí Llull utilitza aquesta imatge per explicar que 

tothom haurà de fugir perquè la cristiandat s’enfonsarà i s’imposarà l’islam, per això els cavalls 

estaran cansats.  

193. Ramon adverteix del perill que representa per a la integritat de la cristiandat que els tàrtars es 

converteixin a l’islam (fet que es va esdevenir a finals del segle XIII). Si totes les corts que formen 

part de la cristiandat no assumeixen el fet de Ramon i hi destinen mitjans econòmics per dur-lo a 

terme, l’islam s’anirà fent fort fins que destruirà la cristiandat. 



95 
 

 LXIV 

 

757    —Ramon —dix l’ermità—, fort volria saber  

758    per qual raó Déus se pot enaixí captener  

759    del món, qui és seu e el git en nonxaler, 

760    ni la sua bontat com ho pot sostener  

761    que tants pecadors vagen en infern mal haver.  

762    Per què us prec, Ramon, que me’n digats vostre saber 

763    car, on mais me’n direts, mais en sabrai retrer,  

764    e lo fait que em lliurats mills porai mantener.  

765    Car, pus que el món fo fait tro ara, a mon parer, 

766    si és un home salvat, mil ne són en doler  

767    en infern per totstemps. E açò, co és pot fer  

768    que l’Esgleia ni hom no hi fa son poder?
194

 

 

 —Ramon —va dir l’ermità—, m’agradaria molt de saber com és que Déu es pot 

comportar així amb el món, que és seu i no en té cura, i com és que la seva bondat pot 

consentir que tants pecadors vagin a l’infern a sofrir el mal. Per això us prego, Ramon, 

que em digueu el que sabeu perquè, com més me’n direu, més me’n sabré aprofitar, i 

millor podré tirar endavant el fet que m’encarregueu. Perquè, des que el món va ser 

creat fins ara, si hi ha un home que se salva, mil pateixen dolor i són a l’infern per 

sempre. I això, com és que ni l’Església ni ningú no hi fa tot el que pot? 

 

 

 

  

                                                             
194. L’ermità convergeix definitivament amb Ramon, és conscient del mal estat en el qual es troba el 

món, i es troba desconcertat davant de dos fets: de la bondat de Déu, que permet que hi hagi tants 

pecadors (la qual cosa contrasta amb el poc interès que havia mostrat per la salvació dels pecadors a 

l’estrofa XL), i de l’actitud dels homes i de l’Església, que no fan res per redreçar el món.   

 



96 
 

 LXV 
 

769    —N’ermità, ja us hai dit, si bé vos pot membrar, 

770    que Déus mais creà hom per si servir e honrar, 

771    que per ço que hom hagués gloriejar.
195

  

772    E, car hom no està en la fi de crear,  

773    en quant mais desira a si mateix procurar 

774    salvació que a Déu honor e bé estar,  

775    per aiçò aital home no pot en gràcia estar,  

776    ans està en pecat, ací és l’abissar. 

777    Per què lo món se pert e no es vol despertar,  

778    e gens no em meravell si Déus no el vol amar,  

779    ni si lleixa el demoni en lo món tant mal far  

780    per ço que del tort que pren se pusca fort venjar.
196

 

—Ermità, ja us he dit, si ho recordeu bé, que Déu va crear l’home més aviat perquè el 

servís i l’honrés, i no pas perquè l’home arribés a la glòria. I, com que l’home no té la 

finalitat de crear, perquè desitja més procurar-se la pròpia salvació que no pas que en 

Déu hi hagi honor i bé, per això un home així no pot estar en gràcia, sinó que està en 

pecat, de manera que està a punt de caure en l’abisme. Per això el món es perd i no es 

vol despertar, i no em meravello gens si Déu no el vol estimar, ni si deixa fer al dimoni 

tant de mal al món per poder-se venjar de l’ofensa que rep.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
195. El verb gloriejar fa referència a arribar a la glòria del cel, és a dir, a la salvació. 

196.  L’home es preocupa més d’obtenir la seva pròpia salvació que no pas d’honrar i servir Déu. Davant 

d’aquesta situació en la qual l’home no compleix la primera intenció per la qual ha estat creat, Déu 

s’ofèn i se’n venja tolerant el mal i deixant d’estimar l’home. Llull, doncs, demana molt dels fidels: 

ja no n’hi ha prou procurant per la salvació individual i deixant que el món vagi pel seu camí, com 

feia l’ermità, sinó que hi ha d’haver una militància activa per redreçar el món, altrament, es va a 

l’infern. 



97 
 

                          LXVI 
 

781    L’ermità e Ramon preseren comiat 

782    e abdós en plorant se són baisat e abraçat,  

783    e cascú dix a l’altre que a Déu fos comanat 

784    e en oració l’u per l’autre membrat. 

785    Al partir, s’esguardaren ab molta gran caritat, 

786    pietat e dolor, cascú agenollat, 

787    e cascú senyà l’altre e hac agraciat. 

788    L’un se partí de l’altre ab mant sospir gitat, 

789    car mais no preposaven que fossen assemblat 

790    en est món, mas en l’altre, si a Déu ve de grat. 

791    E quan cascú de l’autre se fo un petit llunyat, 

792    tantost fo l’un per l’altre molt fortment desirat.
197

 

L’ermità i Ramon es van acomiadar i plorant tots dos es van besar i abraçar, i cadascun 

va dir a l’altre que s’encomanés a Déu i que es recordessin l’un de l‘altre en les 

oracions. En partir, es van mirar amb gran caritat, pietat i dolor, tots dos agenollats, i 

cadascun va senyar l’altre i el va regraciar. Van separar-se deixant anar molts sospirs, 

perquè no contaven de retrobar-se en aquest món, sinó en l’altre, si a Déu li plaïa. I quan 

es van haver allunyat un mica, de seguida van sentir desig l’un de l’altre.  

 

 

 

 

 

 

 

  

                                                             
197. El comiat és un motiu narratiu propi de la novel·la medieval i, per tant, l’emotivitat d’aquesta estrofa 

és típica d’aquest tipus d’escenes. La separació de Ramon i l’ermità és explicada en els mateixos 

termes que la separació de dues persones que es tenen un afecte profund: petons, abraçades, plors, 

sospirs i desig de tornar-se a reunir tant bon punt s’han separat. Vegeu el comiat d’Aloma i 

Blaquerna (Llull 2009, cap. 8 “Del comiat”). 



98 
 

 LXVII 
 

793    L’ermità remembrà lo treball e l’afan 

794    en què Ramon havia estat en mant an, 

795    e encara, que es metia en perill qui és molt gran. 

796    Al cel llevà sos ulls, mans juntes, agenollant,
198

 

797    ab pietat e amor a Déu dix en plorant: 

798    —Oh, Déus humil, piadós! Per mercè vos deman 

799    que ab vós sia Ramon, tant, que el guardets de dan. 

800    A vós, Déus poderós, mon amic Ramon coman; 

801    e al món trametets hòmens que hagen talant 

802    a morir per vostra amor e qui vagen mostrant 

803    veritat de la fe, per lo món preicant, 

804    segons que Ramon ho va ja començant.  

L’ermità va recordar el treball i l’afany en el qual Ramon havia estat durant molts anys, 

i encara, que s’exposava a grans perills. Va alçar els ulls al cel, amb les mants juntes, 

agenollat, i amb pietat i amor va dir plorant a Déu: —Oh, Déu humil, piadós! Per mercè 

us demano que Ramon sigui amb vós, tant, que el guardeu de qualsevol mal. A vós, Déu 

poderós, us encomano el meu amic Ramon; i envieu al món homes que tinguin desig de 

morir pel vostre amor i que vagin demostrant la veritat de la fe, predicant pel món, com 

Ramon ho ha començat a fer. 

 

 

 

  

                                                             
198. Observem la construcció paral·lela, però amb canvi de forma per complir amb les exigència de la 

rima, dels versos 796 (Al cel llevà sos ulls, mans juntes, agenollant) i 809 (e dix a Jesucrist, mans 

juntes, agenollat). 



99 
 

 LXVIII 
 

805    Quan Ramon remembrà la molt gran tempestat  

806    en la qual llongament hac estat tabuixat 

807    e membrà l’ermità, que a ella s’era dat, 

808    adoncs plorà molt fort e hac d’ell pietat,  

809    e dix a Jesucrist, mans juntes, agenollat: 

810    —Oh, vós, ver Déus e hom, per qui eu hai treballat  

811    com per tot lo món fóssets conegut e amat!  

812    Si a dretura plau que vós me n’hajats grat,  

813    plàcia-us que l’ermità ne sia remunerat, 

814    pus que s’és mès tan fort en ma societat, 

815    e faits per ell complir ço on hai pauc enançat.
199

 

816    E a mi, ajudats enançar cristianitat.  

Quan Ramon va recordar la gran tempestat en la qual havia estat submergit llargament i 

va recordar l’ermità, que també s’hi havia entregat, llavors va plorar molt fort i va tenir 

pietat d’ell, i va dir a Jesucrist, amb les mans juntes, agenollat: —Oh, vós, Déu veritable 

i home, pel qual jo he treballat perquè fóssiu conegut i estimat per tot el món! Si és just 

que vós n’estigueu content, que us plagui que l’ermità en sigui remunerat, perquè s’ha 

posat tan intensament en el meu cercle, i feu que a través d’ell es compleixi allò en el 

qual jo he avançat tan poc. I a mi, ajudeu-me a fer progressar la cristiandat. 

 

  

                                                             
199. Podem observar un paral·lelisme en la construcció de les estrofes LXVII i LXVIII: un cop separats, 

cadascú es recorda de l’altre (un amb admiració, l’altre amb gratitud) i prega a Déu pel company. 

L’ermità li demana que protegeixi Ramon i que sorgeixi una legió de predicadors disposats a 

difondre la fe cristiana; Ramon demana que l’ermità en sigui recompensat assolint l’èxit i pugui 

aconseguir resultats a la cort i, finalment, que ell mateix pugui salvar la cristiandat. 



100 
 

 LXIX 

 

817    Fenit és lo Desconhort que Ramon ha escrit, 

818    en lo qual l’ordenament del món ha dit 

819    e en rimes posat per ço que no s’oblit,
200

 

820    car poria ésser que molt home ardit 

821    se meta en lo fait tro que sia complit 

822    ço que ha Ramon al papa requerit.
201

 

823    Car, si per lo papa lo fait és establit 

824    e que cascú de sos fraires hi hagen consentit, 

825    poran ésser del món tot li mal departit, 

826    e tot lo món serà a Déu tant abellit, 

827    que a la fe romana no serà contradit. 

828    Aquest Desconhort coman al sant Espirit.
202

  

          Aquest desconhort canta’s en lo so de Berart.
203

 

Aquí s’acaba el Desconhort que Ramon ha escrit, en el qual ha posat en vers l’ordenació 

del món per tal que no s’oblidi, perquè podria ser que molts homes ardits es posin en el 

projecte fins que es compleixi allò que Ramon ha demanat al papa. Perquè, si el papa 

institueix el fet i tots i cadascun dels frares hi consenten, tots els mals del món podran 

ser apartats, i tot el món agradarà tant a Déu, que no hi haurà res contrari a la fe romana. 

Encomano aquest Desconhort al sant Esperit. 

Aquest desconhort es canta en el so de Berart. 

 

 

 

 

 

                                                             
200. Llull hi expressa la funció mnemotècnica de la poesia, ha triat aquest gènere per escriure l’obra 

perquè la forma ajuda a recordar el contingut. Al llarg del Desconhort, Llull ha demostrat que era 
molt conscient dels recursos que podia aprofitar de cada gènere amb el qual juga per dur a terme el 

seu objectiu. Vegeu Introducció, 3. 

201. L’obra ha de servir perquè hi hagi altres homes que experimentin el mateix procés que l’ermità 

davant de la dialèctica que Llull desplega a través del personatge de Ramon. La funció de l’obra, 

doncs, queda explicitada en els vv. 820-22: obtenir col·laboradors pel seu fet.   

202. Era propi de la literatura medieval iniciar i cloure els poemes encomanant-los a Déu. En aquest cas, 

encomanar l’obra a Déu és la manera de demanar-li que vetlli perquè el seu projecte arribi a bon 

port.   

203. Vegeu v. 2 i Introducció, 3.  



101 
 

 

GLOSSARI  

El glossari que presentem a continuació recull els mots del Desconhort que han caigut 

en desús. Els substantius estan entrats per la forma singular, els adjectius per la 

masculina, i els verbs per l’infinitiu, tret d’algunes formes conjugades que avui no 

s’empren. S’indiquen amb l’abreviatura occ els mots d’origen occità. S’indica la 

categoria gramatical de les formes que necessiten aclariment amb les abreviatures 

següents: adv[erbi]; [fut]ur; ind[icatiu]; inf[initiu]; [part]icipi; perf[et]; plur[al];  

pres[ent]; sing[ular]; subj[untiu]; 1p, 2p, 3p indiquen les persones verbals. S’han 

considerat necessàries algunes remissions d’autoritat que corresponen als reculls lèxics 

DCVB, GGL i PD. 

 

aclinar: inclinar, fer que una persona o cosa s’inclini cap a algú o cap a alguna altra 

cosa (GGL I, 23).  

afollar: malmetre una cosa, inutilitzant-la de tot o en part (DCVB). 

albir: parer, manera subjectiva de veure una cosa (DCVB). 

allor: occ, adv en una altra banda (PD, 16). 

aorar: adorar (DCVB). 

apensat: pensatiu (DCVB).  

apresés: aprengués. 

assemblar: unir, ajuntar diverses coses (DCVB). 

assenat: assenyat (DCVB). 

auig: vegeu ausir.      

aujats: vegeu ausir.  

aunir: infamar, deshonrar (GGL I, 187).  

ausir: occ, sentir (GGL I, 189; PL, 35); auig: 1p sing pres ind, ‘sento’; aujats: 2p plur 

pres subj, ‘escolteu’. 



102 
 

autrejar: atorgar (DCVB). 

baisar: occ, besar.  

cabalós: de molta importància, que dóna fama o celebritat (GGL I, 267).  

celar: amagar, ocultar (DCVB). 

cobeitat: cobejança.  

compliment: plenitud, perfecció (DCVB). 

convinent: convenient, bo per a un fi determinat (GGL I, 436). 

coral: estimat intensament; amb tota la força del cor (GGL I, 438).  

coratge: cor com a sinònim de voluntat en totes les actituds que aquesta pot prendre o 

situacions en què es pot trobar / intenció, motiu, raó de fer una cosa (GGL I, 

438).  

creire: occ, creure (PL, 100); crèon: 3p plur pres ind, ‘creuen’. 

crèon: vegeu creire.  

crots: occ, creu (GGL I, 476; PL, 102).  

cuidar: (seguit d’infinitiu) fer prop, estar a punt de fer una cosa; estar en ocasió 

imminent de fer-la (DCVB); cuit: 1p sing pres ind, ‘estic a punt de’. 

cuit: vegeu cuidar. 

damnatge: dany, perjuri (GGL II, 8). 

denyar: dignar-se, condescendir (GGL II, 48); occ, 3p plur pres ind, ‘es dignen’. 

dènyon: vegeu denyar.  

deport: entreteniment, recreació (GGL II, 50).  

despagat: descontent, disgustat, felló (GGL II, 96). 

dessé: occ, de seguida, ara mateix (PD, 116).  

dolre: occ, doldre (DCVB); dull: 1p pres ind, ‘doldre’s’.  



103 
 

dretura: rectitud; conformitat amb la regla, amb la veritat, amb la bondat moral 

(DCVB). 

dull: vegeu dolre.  

eixament: igualment; de la mateixa manera (DCVB). 

enans: abans (DCVB). 

enansar: avançar, anar cap endavant (GGL II, 231). 

enantament: avançament; acte i efecte d'anar o fer anar avant (DCVB). 

enantir: fer anar endavant, fer progressar, augmentar (GGL II, 232) 

enfellonir: prendre fellonia; irritar-se (DCVB). 

entendre: intentar; tenir intenció o voluntat (DCVB). 

errat: aquell que no posseeix la fe cristiana o que no viu segons dita fe (GGL II, 318). 

espirar: infondre determinada virtut o do sobrenatural (DCVB). 

estaig: occ, 1p pres ind, del verb estar.  

exoir: exaudir (DCVB). 

faix: occ, feix (GGL II, 428; PL 182). 

falliment: falta moral, pecat (GGL II, 420). 

fat: mancat de seny, no entenimentat (DCVB). 

felló: irat, disgustat, irritat (GGL II, 433). 

fellonia: qualitat de felló, ira, irritació; acció pròpia de felló (GGL II, 434). 

fretura: mancança o escassetat de cosa necessària (DCVB). 

gabar: lloar (DCVB). 

gauig: occ, goig (GGL III, 15, PD, 204).  

gitar: gitar a noixaler, occ no preocupar-se de, no tenir cap compte de (PD, 261).  

guasanyar: occ, inf, ‘guanyar’. 

guasardó: occ, recompensa (DCVB; PL, 205). 



104 
 

jamais: mai (DCVB). 

jaquir: deixar, abandonar, cessar de, no fer alguna cosa (GGL III, 168). 

jausent: occ, content, gojós (DCVB). 

llat: costat (DCVB).  

lleu: occ, adv fàcilment; ràpidament (PD, 225).  

llarguejar: donar liberalment; ésser llarg en el donar (DCVB). 

llausor: occ, lloança (GGL III, 205; PL, 223). 

lleixar: deixar (DCVB). 

llig: llei (DCVB).  

mais: més (DCVB). 

malanança: infelicitat, desgràcia (DCVB). 

malaute: malalt (DCVB). 

mant: molt, en gran nombre (GGL III, 288). 

mantinent: tot seguit, immediatament, tot d’una (GGL III, 290). 

marriment: tristor, malenconia fonda (DCVB). 

marturiar: martiritzar (GGL III, 298). 

mermar: minvar, disminuir (DCVB). 

mills: millor (DCVB). 

mirvar: minvar, disminuir en general (DCVB). 

nient: no res (DCVB). 

ovili: ramat, congregació de fidels cristians (GGL IV, 63).  

pagat: satisfet, content, conformat amb allò que es té (GGL IV, 70). 

parer: occ, aparèixer, ésser visible; deixar-se veure (DCVB); parrà: 3p sing fut ind, ‘es 

veurà’. 

parrà: vegeu parer.  



105 
 

passatge: acció de passar d’un lloc a un altre. Designa el pas a terres d’infidels per 

convertir-los  (GGL V, 96). 

pauc: occ, poc (GGL IV, 101).  

paupertat: pobresa (DCVB).  

pensar de: preocupar-se, tenir esment d’algú, d’alguna cosa, de fer quelcom (DCVB). 

prènon: occ, 3p plur pres ind, del verb prendre.  

pris: 1p i 3p sing pret indef, del verb prendre (DCVB).  

puis: occ, 1p sing pres ind, del verb poder.  

pusca: 1p i 3p sing subj, del verb poder.  

quaix: com, a la manera / gairebé (DCVB). 

rasó: occ, acte de discórrer per l’enteniment, cercant la veritat mitjançant demostracions 

(GGL IV, 303; PL 315). 

remaner: quedar, restar, romandre (GGL IV, 339). 

res: cosa (DCVB). 

sen: occ, judici i capteniment conforme a la raó, bon sentit, ponderació mental (GGL V, 

70; PL, 339). 

senes: sense (DCVB). 

sofraita: vegeu sofratxa. 

sofratxa: també sofraita, occ, mancament, falta (GGL, 127; PL, 348).  

soure: soldre, resoldre (GGL V, 152). 

talant: desig, disposició per a obrar (GGL V, 182).  

tantost: tot seguit, immediatament (DCVB). 

tànyer: ésser propi, pertocar (DCVB). 

tenir: tenir a, considerar algú o alguna cosa com a tal o tal; creure que ho és (encara 

que no ho sigui) (DCVB). 



106 
 

ténon: occ, 3p plur pres ind, del verb tenir.  

tort: culpa, injúria, injustícia, culpabilitat, dany (GGL V, 233); a tort, injustament 

(GGL V, 233).  

tost: prest, aviat, de pressa (GGL V, 234). 

tota via: adv sempre (DCVB). 

trastot: tot en absolut, sense excepció (DCVB). 

treball: penalitat, tribulació; situació anguniosa o plena de perill (DCVB). 

tro: fins (DCVB). 

trop: occ, massa, excessivament (GGL V, 272).  

ujar: cansar, fatigar, fastiguejar (GGL V, 280). 

véngron: occ, 3p plur pres ind, del verb venir. 

venir: venir a nient,  tornar-se, convertir-se; passar d'un ésser o estat a un altre; 

convertir-se en no res (DCVB). 

vets: vegada o vegades (GGL V, 346). 

volc: 1p sing perf, del verb voler. 

xantar: occ, cantar. 

 


