
This is the published version of the article:

Ariel, Andrea; Fratini, Roberto, dir. Kathakali e interpolación: hacia una
definición del il.akiyāt.t.am.

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/222280

under the terms of the license

https://ddd.uab.cat/record/222280


	
  

                                                                             

 

 
 

 

 

KATHAKALI E INTERPOLACIÓN: 

HACIA UNA DEFINICIÓN DEL IḶAKIYĀṬṬAM 
 

Andrea Carolina Ariel 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

Tutor: Roberto Fratini 

Master Universitario en Estudios Teatrales (MUET) 

Departamento de Filología Catalana  

Facultad de Filosofía y Letras 

Universitat Autònoma de Barcelona  

15 de Julio 2015



	
  



	
  

 

 

 

 

A Sadanam Vijayan G. Warrier Asan, mi gurú. 

A Suchi, quien me pidió que escribiera. 

 

A Renju, Anoop, Nichu y el resto de la familia que dejé en Kerala. 

 

Pinne kāṇāṁ! 



	
  

 

Agradecimientos 

 Este trabajo ha sido el fruto de ideas enormes en formas inidentificables que se 

pudieron concretar gracias al apoyo, paciencia y esfuerzo de varios ejemplares que están o 

estuvieron circulando a mi alrededor: 

 Pedro Ilgenfritz, el maestro que me inculcó la investigación;  

 Sadanam Vijayan G. Warrier Asan, mi otro maestro;  

 La gente de Kerala Kathakali Centre, que abrió sus puertas ciegamente;  

 Un tutor, Roberto Fratini, que comprendió mi caos, mis intereses, el meandro de mi 

cuestión y que me presentó a personajes y conceptos que, si no, hubiese seguido felizmente 

ignorando;  

 Boris Daussà, sus libros, consejos y respuestas;  

 Isabella, Yazel e Inés, y su incondicional apoyo moral y emocional, bibliotecario y 

culinario, sin él, todo hubiera sido más tedioso; 

 Daniel y su estoicismo; 

 La familia biológica y la adoptada, acá y por ahí. 

 

           Gracias totales.  



	
  



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   v 

Título: Kathakaḷi e interpolación: hacia una 

definición del iḷakiyāṭṭam 
Autor: Andrea Carolina Ariel 

Tutor: Roberto Fratini 

Centro: Universitat Autònoma de Barcelona 

/ Institut del teatre 

Estudios: Master Universitario en Estudios 

Teatrales 

Curso Académico: 2014-2015 

 

Resumen: La presente investigación 
pretende resaltar la importancia 
del iḷakiyāṭṭam, o interpolación, en el 
Kathakaḷi con el fin de demostrar su 
potencial como objeto de estudio y a su vez 
cimentar investigaciones futuras. Desde una 
indagación de tipo descriptiva, comparativa y 
exploratoria, con el soporte teórico de una 
variedad de disciplinas como la filosofía y la 
antropología, se ha propuesto una primera 
definición de la interpolación en el contexto 
del Kathakaḷi. Asimismo, se han delimitado 
ciertas perspectivas desde las cuales se 
podría estudiar el fenómeno a través de 
ejemplos provenientes de la representación 
de una variedad de piezas de Kathakaḷi. Este 
trabajo deja ver que el iḷakiyāṭṭam es un 
ámbito de estudio amplio y aún poco 
transitado y, a su vez, delinea un posible 
camino por el cual se podría continuar la 
investigación que se presenta.   	
   

Palabras Clave: Kathakali- interpolación- 
ilakyattam- improvisación- India- teatro- 
Asia 

 
Aviso legal: © Andrea Carolina Ariel, 
Barcelona, 2015. Todos los derechos 
reservados. Ningún contenido de este trabajo 
puede ser objeto de reproducción, 
comunicación pública, difusión y/o 
transformación, de forma parcial o total, sin 
el permiso o la autorización de su autor/a. 
Ilustración de portada por © Jack Ariel. 

 

Title: Kathakaḷi and interpolation: towards a 

definition of iḷakiyāṭṭam 

Author: Andrea Carolina Ariel  

Tutor: Roberto Fratini  

Centre: Autonomous University of 

Barcelona (UAB) / Institut del teatre 

Studies: Master in Theatre Studies 

Academic Course: 2014-2015 

 

 

Abstract: This research has the intention of 
highlighting the importance of iḷakiyāṭṭam, or 
interpolation, in Kathakaḷi with the objective 
of proving its potential as a subject of study 
while laying the foundation for future 
research. A first definition of interpolation 
within the context of Kathakaḷi has been 
proposed from an explorative, comparative 
and descriptive inquiry, with the theoretical 
support of a variety of disciplines such as 
philosophy and anthropology. Moreover, 
through examples found in a variety of 
Kathakaḷi plays, certain research perspectives 
have been delineated from which this 
phenomenon could be studied. This work 
shows that iḷakiyāṭṭam is a wide area of study 
that has not been thoroughly explored and, at 
the same time, outlines a possible path for 
the continuation of this research.  
 

 
Key Words: Kathakali- interpolation- 
ilakyattam- improvisation- India- theatre- 
Asia 
 
Rights: © Andrea Carolina Ariel, Barcelona, 
2015. All rights reserved. None of the 
content of this academic work may be 
reproduced, distributed, broadcast and/or 
transformed, either in whole or in part, 
without the express permission or 
authorization of the author.  
Cover illustration by © Jack Ariel. 

KATHAKAḶI E INTERPOLACIÓN: HACIA UNA DEFINICIÓN DEL IḶAKIYĀṬṬAM 

	
  



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   vi 

 

Contenidos 

Introducción 1 

1. Hacia una definición de iḷakiyāṭṭam 7 

2. Iḷakiyāṭṭam como parte de un sistema abierto 30 

2.1. Aucitya-bōdham: el sentido de lo apropiado 33 

2.2. Abhinaya: la comunicación estética 37 

2.3. Sampṟadāyam: transmisión de conocimiento y tradiciones performáticas 42 

Conclusiones 45 

Glosario 47 

Referencias 54 

 

 

Tabla de Figuras  

Figura 1. Mutualidad del rasa. 9 
Figura 2. La suspensión de la línea principal del relato durante el āṭṭam o iḷakiyāṭṭam. 14 
Figura 3. Representación de un padam. 16 
Figura 4. Proceso del actor-bailarín durante la representación. 39 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   vii 

 

 

 

 

 
 
 
  Una mirada desde la alcantarilla 
  Puede ser una visión del mundo 
 
  La rebelión consiste en mirar una rosa 
  Hasta pulverizarse los ojos 
 
    
     A. PIZARNIK  

 

 

	
  



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   1 

 Introducción 
	
  

In the Great Stories you know who lives, who dies, 
who finds love, who doesn’t. And yet you want to 
know again. That is their mystery and their magic. 

             ARUNDHATI ROY 
 
 

 En la tradición escénica occidental, o más específicamente, Euro-Americana, la 

creatividad tiene un rol fundamental en la fase inicial del entrenamiento del actor. La 

improvisación es parte de los primeros ejercicios a los que éste se enfrenta. Sin 

preparación previa, armado sólo de intuición, ignorancia, espontaneidad y entusiasmo, a 

menudo se le pide que tome riesgos, que no piense y se deje llevar por el acontecer 

presente; se lo entrena, por así decirlo, para que desarrolle un comportamiento irreverente. 

La iniciación al entrenamiento en esta tradición actoral, se fundamenta en incentivar la 

libertad creativa del actor. Asimismo, esta creatividad, según un teórico como Richard 

Schechner, adquiere un papel predominante en la presentación:	
  

Critics go out of their way to praise performers who can “find something new” in 
classic texts. […] There is a sense that art, like everything else of value, ought to be 
progressive: is always moving on to “what’s next” (Schechner, 1985, p. 229).   

 En Asia, a pesar de compartir esta característica progresiva explicada por Schechner, 

como así también un público que valora la innovación, el lugar de la creatividad, tanto en 

la performance como en el entrenamiento, es otro. En palabras del reconocido actor-

bailarín de Kathakaḷi1, Kalamandalam Gopi, “improvisation cannot be taught. One can 

learn [its principles] by watching the teachers and the elders” (Schechner, 1985, p. 222); 

se sitúa a la improvisación en la cúspide del proceso de creación y no como su base. Es 

también importante aclarar que el término ‘improvisación’ en este tipo de disciplinas 

artísticas tradicionales “no es más que la combinación inmediata, desde luego, pero de un 

léxico ya conocido, seleccionado, admitido e incluso, en el caso de las creaciones 

colectivas, codificado según ciertos rituales de relaciones preestablecidas, intercambios, 

entregas, sustituciones, etcétera” (Louppe, 2011, pp. 203-204).   

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Ver Glosario para una guía fonética según el sistema International Phonetic Alphabet (IPA) para términos 
en Malayalam y Sánscrito.  



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   2 

 Dentro de la estructura de una pieza de Kathakaḷi, que sigue un lenguaje altamente 

codificado y ciertos principios estéticos, existe una micro unidad con mayor predisposición 

al cambio: el iḷakiyāṭṭam. Un momento que le pertenece sólo a los maestros, entendiendo 

por maestro aquel actor maduro, que ha dominado la técnica y que tiene una profunda 

identificación y conocimiento de los personajes. Schechner (1985) se refiere a la 

posibilidad de creación de la que los maestros disfrutan en momentos como el iḷakiyāṭṭam 

como un privilegio que se obtiene con la experiencia: “improvisation is something that the 

actor tries relatively late in his career: it is an earned privilege” (pp. 220-223). La 

capacidad de innovar se alcanza con la experiencia, la observación, el estudio y la práctica. 

Improvisar requiere no sólo del dote de la imaginación, de cierta transgresión y del talento 

innato del creador, sino también de una comprensión del contexto en el que se representa y 

del marco en el que se sitúa, quizá para poder justamente desafiar estas fronteras.  

 Si se observan otras artes clásicas de Asia, podremos notar que el Nō suele compartir 

algunos conceptos y principios con el Kathakaḷi. Shigenori Nagatomo, analiza las 

enseñanzas de Zeami desde la idea de la libertad como un “achieved quality”, es decir un 

atributo que se alcanza a través de moldear el cuerpo en una cierta forma. Nagatomo 

(1981) resume que el entrenamiento de Nō se basa en lograr la transformación desde un 

“estilo sin maestría” a un “estilo con maestría”. El estilo sin maestría se entiende como un 

proceso de aprendizaje de la técnica puramente basado en la imitación, mientras que en el 

estilo con maestría el performer se convierte en dueño de lo que imita (pp. 401-416). 

 Sólo el actor que ha superado el apogeo del proceso de entrenamiento en Kathakaḷi 

tiene el derecho a elaborar con libertad dentro de la matriz, formada por reglas, destrezas y 

formatos, propia del lenguaje artístico. Es, en estos momentos, cuando el artista se adueña 

de la forma y del relato. Improvisar es un privilegio ganado a través de la adquisición de 

libertad que describen Nagatomo y Schechner. 

 Con respecto al momento de la representación en formas teatrales de Asia como el 

Nō y el Kathakaḷi, los connoisseurs se deleitan prácticamente del mismo repertorio desde 

hace siglos, siguen de memoria con una mano cada ritmo, cada paso; se regocijan en la 

perfección de la técnica; elogian cuando el artista logra sorprenderlos con un nuevo matiz 

para un personaje ya macerado; “by subtle and pleasing variations, the accomplished actor 

makes the presentation of the same thing ever fresh” (Iyer, 1955, p. 97). El placer estético 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   3 

que generan las variaciones es proporcional al nivel de maestría técnica del artista y al 

conocimiento del público que lo observa. 

 Si se observan tradiciones artísticas occidentales, el Ballet y la Ópera contienen 

secciones que se asemejan al iḷakiyāṭṭam, tanto en sus partituras, como en su proceso de 

recepción. El público instruido de la ópera admira la ejecución de algo que le es familiar y 

conocido: “[…] y es el hecho de ver girar las ruedas del artificio lo que nos provoca 

deleite” (Williams, 2010, p. 187); descripción que también se aplica al connoisseur de 

ballet. 

 La cadenza que se presenta en la Ópera, se describe como floritura (Kennedy, 2006, 

pp. 140-141) y se refiere al pasaje ornamental, ya sea escrito o improvisado, ejecutado por 

el solista, a menudo dando lugar al virtuosismo; se podría decir que es una decoración 

sujeta a la creatividad del artista y al contexto en el que se ejecuta. En el Ballet, el relato 

también recurre a este recurso de prolongación y suspensión, a través de la variación, la 

cual se puede entender como “la arborescencia de un acontecer que, si bien en las partes 

más propiamente descriptivas del ballet, debe aún someterse a la jurisdicción de los 

significados, en el número cerrado expone a todos los efectos una peripecia, un 

vagabundeo de la forma” (Fratini, 2012, p. 44). 

 Un vagabundeo que también aplica al iḷakiyāṭṭam y que es posible visualizar desde el 

concepto de la modulación musical. Se debe escoger el camino para llegar de una clave a 

la otra; recorrido que responde a una cierta organización formal pero que no ha sido 

delineado aún (Kennedy, 2006, p. 584). De manera similar, el actor-bailarín de Kathakaḷi 

tiene la posibilidad de escoger y trazar simultáneamente el recorrido entre un punto y otro, 

hilvanándolos. De más está decir, que en ese hilvanar elegirá el camino con más vericuetos 

y es en estas desviaciones en las que se manifiesta la versión que propone el actor-bailarín 

sobre el relato. 

 Las tradiciones escénicas consideradas en este trabajo son artes de repertorio por lo 

que cualquier pequeña diferencia adquiere una gran importancia; en caso de ser recibidas 

con éxito, se construye la posibilidad del placer estético producido por el encuentro entre 

el intérprete y el connoisseur. Cada centellear creativo del performer no sólo tiene el 

potencial de generar un estado de conciencia superior tanto en él como en el público, sino 

que representa una posibilidad de cambio y, por lo tanto, de progreso del lenguaje. 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   4 

 Es un proceso de cambio lento, al detalle y continuo ya que el Kathakaḷi es una 

maquinaria performativa ensamblada a fines del siglo XVI y principios del XVII (Zarrilli, 

2000, p. 3). Desde entonces, vidas enteras dedicadas a encontrar la libertad de comunicar a 

través de un lenguaje teatral consolidado o añejo, terminan resumiéndose en pequeños 

estallidos de creatividad capaces de modificar de forma permanente la historia del estilo: 

But originality- the ability to affect culture at its deepest levels- is, as Zeami said five 
hundred years ago, “like an old leafless tree which still blossoms”. Creativity in art 
is the appearance- sudden and unexpected, yet prepared for by a lifetime’s devotion 
to discipline- of sheer knowledge, wisdom hard-won by experience, precipitated into 
a gesture, a song, a look: a performance.  (Schechner, 1985, pp. 229-230) 

Esta aparición creativa se acentúa durante el iḷakiyāṭṭam donde una suspensión del tiempo 

lineal del relato da lugar a variaciones propuestas por el actor-bailarín.  

 Durante el entrenamiento en Kathakaḷi recibido en Kerala en el año 2012, bajo la 

guía de Sadanam Vijayan G. Warrier Asan, recién hacia el final, comencé a comprender la 

estructura de una pieza de Kathakaḷi lo suficiente como para notar una constante en las 

representaciones a las que asistía. Ciertas escenas de los mismos relatos variaban de noche 

a noche y, a su vez, la intensidad de la presencia escénica del actor-bailarín, durante estas 

variaciones, se potenciaba. La explicación del maestro sobre esta observación se limitó a 

un “every night, different” seguido de la palabra iḷakiyāṭṭam escrita en un cuaderno de 

notas.  

 La razón detrás de la determinación por estudiar este fenómeno surge no sólo de una 

curiosidad insatisfecha frente a una respuesta vaga y escueta del maestro sino también 

como consecuencia de haber identificado una escasez manifiesta de información al 

respecto. Una cantidad significativa de estudios tanto relacionados con el Kathakaḷi como 

referidos exclusivamente al mismo, describen, definen o nombran al iḷakiyāṭṭam, algo que 

se puede observar en el extenso trabajo de Phillip Zarrilli (1984, 1990a, 1990b, 1994, 2000, 

2001). A pesar de haber encontrado interesantes reflexiones, a veces contradictorias y de 

notar que pocos autores omiten nombrarlo, en este trabajo se cuestiona la existencia de una 

conversación en torno al tema y se busca generarla a través de su desarrollo. Pareciera ser 

este el momento de irreverencia, de reinvención y de revitalización. Se podría interpretar 

que el iḷakiyāṭṭam representa aquel abandono dentro de la forma, algo que quizás, según un 

antropólogo como Victor Turner, sea necesario: “perhaps we need a little more of the 

disciplined abandonment that theatre demands” (1982, p. 100). 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   5 

 No se pretende con este trabajo crear teorías o nuevas definiciones absolutas. Por el 

contrario, se tiene como objetivo indagar lo suficiente como para llegar a insinuar la 

profundidad del iḷakiyāṭṭam, la complejidad de sus implicaciones teoréticas y las 

posibilidades de análisis ulterior que esto conlleva. Se buscara establecer un diálogo a 

través de la información disponible orientándolo hacia la propuesta de una definición más 

contundente (“Hacia una definición de iḷakiyāṭṭam”); luego se presentarán  posibles 

ángulos de estudio y sus problemáticas (“El iḷakiyāṭṭam como parte de un sistema 

abierto”); tratando siempre de hablar desde el punto de vista del performer, y teniendo 

siempre presente la dificultad para desligarlo por completo del espectador.  

  Con el fin de alcanzar este objetivo, se realizará una investigación comparativa de la 

literatura disponible que permitirá deducir conceptos comunes hacia la elaboración de una 

definición. Para ello se han considerado una variedad de autores, de diferentes 

procedencias y contextos a fin de identificar los puntos en común y en conflicto, como así 

también ampliar el espectro desde el cual se puede entender el fenómeno. Los casos que se 

presentan como ejemplos del iḷakiyāṭṭam en la representación, se limitan a la consulta de 

testimonios literarios.  

 Una de las primeras limitaciones en el desarrollo de este trabajo ha sido la falta de 

materiales audiovisuales fiables, de fácil acceso, y en idiomas comprensibles para apoyar y 

también enriquecer el análisis y la descripción del iḷakiyāṭṭam en la representación. A su 

vez, una gran cantidad de información reside en cuadernos de ensayo, notas, historias 

populares, o en la memoria de los maestros ya que la transmisión del conocimiento se hace, 

principalmente, en forma oral. Sin embargo, estas dificultades no se convierten en 

impedimentos ya que esta indagación tiene como objetivo principal comenzar una 

conversación, abrir nuevas líneas de trabajo y cimentar investigaciones futuras.  

 Se ha de tener en cuenta la brecha lingüística hacia la realización de este trabajo ya 

que parte de las fuentes y materiales relacionados al Kathakaḷi han sido publicados sólo en 

Malayalam por lo que quedan excluidos del relevamiento. Debido al complejo 

funcionamiento del lenguaje de Kerala, las traducciones literales de palabras no suelen ser 

adecuadas para facilitar su comprensión por lo cual no es inusual encontrar 

contradicciones en la definición o utilización de ciertos términos (siendo el iḷakiyāṭṭam uno 

de estos casos). Se ha tratado de considerar una variedad de traducciones o 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   6 

interpretaciones, con el fin de esbozar una definición del objeto de estudio a partir de los 

puntos en común y en conflicto.  

 A su vez, se podrá notar que gran parte de la literatura referenciada se articula en 

idioma Inglés por ser el más frecuente en las publicaciones referentes a Kathakaḷi. Debido 

a la extensión del trabajo y asumiendo la aceptación académica de esta lengua, se ha 

optado por citar en el idioma original. 

 El último aspecto lingüístico a considerar, sin ser una limitación, es la transliteración 

de palabras al abecedario romano; adaptación que suele ser inconsistente (elaki attam, 

ilakiyattom, elakiyattam, ilakyattam, iḷakiyāṭṭam). Para este trabajo se evitó el uso de la 

pluralización de términos, y se adoptó el deletreo empleado con más frecuencia en la 

bibliografía citada, considerando a su vez el sistema alfabético de anotación fonética IPA 

(International Phonetic Alphabet). 

 Por último, es importante recordar que mi visión del mundo es completamente 

diferente a la visión del mundo de quien es mi gurú. Somos dos personas que discrepan en 

la mismísima percepción del individuo. Esta brecha cultural se hace evidente en 

interpretaciones que nunca parecieran ser suficientes para comprender conceptos como el 

rasa. Derek Bailey, en referencia a conceptos de la música de la India, explica la 

ambigüedad que existe en términos de este tipo y las distorsiones que se generan al tratar 

de formular una definición precisa (Bailey, 2010, pp. 38-39). Gran parte de la bibliografía 

utilizada en este trabajo fue generada por  investigadores de distintas procedencias que han 

basado su trabajo en extensos estudios de campo y en conclusiones hechas desde la 

experiencia. Esta distancia cultural, a mi parecer, suele generar una convergencia de 

perspectivas que tienen la capacidad de concebir modos de comprender, analizar y estudiar 

fenómenos que enriquecen y amplían nuestro juicio del mundo siendo este el objetivo vital 

de la investigación que se presenta.    

  



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   7 

1. Hacia una definición de iḷakiyāṭṭam 
	
  

So then he tells a story, he handles it as he would a 
child of his own. He teases it. He punishes it. He 
sends it up like a bubble. He wrestles it to the 
ground and lets it go again. He laughs at it because 
he loves it. He can fly you across whole worlds in 
minutes; he can stop for hours to examine a wilting 
leaf.   

     ARUNDHATI ROY  

  

 Los actos creativos, ya sean individuales o colectivos, tienen la capacidad de 

introducir cambios en el entorno, ya sean imperceptibles, graduales o abruptos. Cada acto 

representa un ejemplo, y cada ejemplo, por su singularidad, tiene la autoridad suficiente 

como para generar variaciones. Giorgio Agamben se refiere al paradigma como un 

ejemplo, un caso único, que en su repetición se dispone a transformar las reglas, generando, 

al mismo tiempo, otras nuevas: “el paradigma es simplemente un ejemplo, un caso 

singular que, a través de su repetitividad, adquiere la capacidad de modelar tácitamente el 

comportamiento y las prácticas de investigación de los científicos” (Agamben, 2010, pp. 

14-15). Si se sigue una “lógica específica y singular” (Ibíd.), el movimiento de 

singularidad a singularidad es lo que genera un progreso por lo que, se podría decir que la 

creatividad germina ejemplares con el potencial de alterar el orden.  

 En una pieza de Kathakaḷi se da una suspensión momentánea del relato principal, un 

paréntesis que le otorga al actor-bailarín 2  la posibilidad de sembrar ejemplos: el 

iḷakiyāṭṭam, una unidad “extra-textual” (Nair en Nair y Paniker, 1993, p. 10) dentro de la 

partitura de la representación, en la cual el actor-bailarín elabora y desdobla, con una 

libertad subordinada a la forma, distintos aspectos y elementos que enriquecen la 

realización del relato principal. La representación de la línea base se deja a un lado, para 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2 El intérprete de Kathakaḷi debe dominar tanto la interpretación como la danza siguiendo un complejo 
sistema de ritmos: “as a dance-drama Kathakali depends equally on the performer’s skills as actor, able to 
embody and play characters within each archetypal makeup type, and as a dancer, able to perform the full 
range of complicated footwork patterns, pure dance endings, and a wide variety of choreographic patterns” 
(Zarrilli,1990a, p. 339). 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   8 

poder alimentarse de un acto de narración pura por el actor-bailarín ya que en este 

momento se apropia del mito, lo expande y lo interpreta, eventualmente enriqueciéndolo 

con su individualización, su singularidad. Esta es su contribución creativa, su 

personalización de la historia y de la técnica e incluso, en algunos casos, su legado.   

 Se utiliza el término alimentar ya que en la relación espectador-actor en las artes 

clásicas de la India, descripta en el Nāṭyaśāstra3 y luego elaborada por Abhinavagupta (c. 

950-1020 AC) en Abhinavabhāratī, el punto de sutura de los dos mundos se mide con el 

rasa que es el saborear de los sentimientos, el jugo, “the medium of tasting” (Schechner, 

1998, p. 29). La teoría del rasa es un ámbito de estudio extenso y es central para entender 

la recepción y representación estética del teatro de la India. Sin embargo, la definición de 

este concepto en occidente nos lleva a un terreno complejo: 

 We have no word in the English language that unambiguously includes what is 
signified by the words ‘artistic’ and ‘aesthetic’. Since ‘artistic’ refers primarily to 
the act of production and ‘aesthetic’ to that of perception and enjoyment, the 
absence of a term designating the two processes taken together is unfortunate. 
(Dewey citado en Tampi, 1965, p. 1)  
  

 Uno de los grandes problemas en tratar de entender el rasa es la utilización de 

conceptos occidentales cuando en realidad, para poder encontrar una comparación 

convincente debería aplicarse un modelo común de mente y conciencia (Meyer-Dinkgräfe, 

2005, p. 99). En la India, la propia percepción de la persona, del ser, así como también del 

tiempo, es completamente diferente a la occidental por lo que entender este tipo de 

términos requiere una consideración previa en lo que respecta a diferentes concepciones 

básicas en las que se difiere como resultado de un cierto contexto histórico, cultural, social, 

político y religioso.  

 De forma simple y concreta se podría explicar el rasa como el resultado de la 

expresión de emociones de manera en que puedan ser saboreadas: “the aesthetic outcome 

of moods in a relishable enjoyable form” (Pandeya, 1999, p. 95), es decir, denota la 

representación y recepción de sentimientos acorde a una cierta estética. Este concepto, 

similar al florecer que describe Zeami, abarca tanto la perspectiva del artista como la del 

espectador ya que el rasa y el hana surgen y existen en un momento de comunión:  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3 El principal tratado escrito sobre las artes escénicas atribuido a Bharata Muni, con fecha entre 200 AD y 
200 DC, contiene una colección de técnicas, convenciones, prácticas y principios estéticos del drama 
sánscrito y se lo considera un Quinto Veda. Es importante observar que el Kathakaḷi no sigue estrictamente 
todas las normas delimitadas en el Nāṭyaśāstra. 	
  



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   9 

Therefore, distinctions such as between the worshipper and the worshipped, the 
performer and the performed, or the player and the audience disappear. It is a form 
of commensality, in fact, with or without the food consecrated. (Konishi, 2006, p. 
125)  

 En el caso del Nō, la metáfora que se utiliza es la de la flor: “the flower is that 

method which draws out a feeling that people had not expected to have” (Zeami, 2006, p. 

134). Tanto el hana como el rasa son, por así decirlo, métodos que generan placer 

sensorial y que, a su vez, sólo existen en el encuentro de dos partes (artista-público) y en lo 

que éste genere. Se los podría llamar un momento de enlace entre el artista, su medio, y el 

público aunque lo que los diferencia es que en el Nō, el conocimiento previo es excluyente 

para poder apreciar la experiencia. Schechner (1985) explica que el rasa sólo precisa la 

mutualidad, es decir, la experiencia compartida es suficiente para la “transportación” de las 

partes que participan (pp. 137-144). En el proceso de estimular el rasa en el público, el 

actor-bailarín lo establece en si mismo (Meyer-Dinkgräfe, 2005, p. 103): 

	
  
Figura 1. Mutualidad del rasa. 
Fuente: Schechner, R. (1985) “Figure 3.8”, Between Theatre and Anthropology, p. 140.	
  

  

Se podría decir que en el caso del Kathakaḷi, el mito es la base común de conocimiento 

previo entre sus espectadores: “shared myths provide the basic competence for 

performance spectators and also that these myths permeate the consciousness of elitist 

appreciators and popular spectators alike” (Glynn, 2001, p. 182). 

 A pesar de no precisar el tipo de conocimiento previo que demanda el Nō, la 

elevación y exquisitez del rasa es proporcional al nivel en el que se encuentren las dos 

partes y se considera que una representación es inadecuada o desaprovechada cuando el 

nivel de competencia del artista y del público es dispar, o en otras palabras:  

Kathakali dance-drama is like a vast and deep ocean. Some may come to a 
performance with their hands cupped and only be able to take away what doesn’t 
slip through their fingers. Other may come with a small vessel, and be able to drink 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   10 

that.  And still others may come with a huge cooking pot and take away so much 
more! (V.R. Prabodhachandran Nayar citado en Zarrilli, 1994, p. 67) 

Esto se ejemplifica en una anécdota que comparte Iyer (1955) sobre la reacción de un 

miembro del público al que se refiere como “maid”, por lo que se entiende que no forma 

parte del grupo de los “kahakali mad”, como se los conoce tradicionalmente (Zarrilli, 2000, 

p. 2). Durante una representación la mujer reaccionó preguntado: “why, why is it that the 

actor is walking like an elephant?”, revelando así que el elefante y su caminar habían sido 

correctamente entendidos pero lo que se perdió en esta lectura fue la utilización poética del 

término para representar el andar de una bella y orgullosa mujer (p. 61). Asimismo, esto 

demuestra el nivel de simbolismo del lenguaje que se emplea en el Kathakaḷi.   

 El connoisseur de Kathakaḷi, o el rasika, espera el iḷakiyāṭṭam, las suspensiones del 

relato, para ser sorprendido por el intérprete con algo que en realidad ya conoce, y así, 

eventualmente, saborear el rasa:  

These appreciators will be watching for the nuance of detail in a mature actor’s 
performance. What changes will he make? How well will he identify with the role 
and fill it out? What small improvisations will he make at this point to expand on the 
character’s mood or situation? (Zarrilli, 1990, p.347)  

Se podría discutir que no son los mitos lo que sorprenden, que no son novedosas las 

historias que se cuentan una y otra vez, historias que se basan en la épica hindú 

(Mahābhārata y Rāmāyaṇa) y los Puranas conocidos por todos, ya sea en mayor o menor 

profundidad: “what is seen on the stage is a world of dreams and they are dreams of our 

deepest longings” (Iyer, 1955, p. 24). Estos relatos son parte de lo que se podría llamar el 

ADN cultural hindú, específicamente de Kerala. Las historias del Kathakaḷi, descriptas por 

Barba (1967), crean un súper mundo en el cual los dioses y demonios luchan por la fortuna 

humana: 

These figures and events therefore represent actions in the personal, social and 
political, and cosmic domains in order to illustrate and explicate dharma: right 
action in both the cosmic and the contemporary context, analysis of how the 
individual can act in accord with communal, even ‘universal’, modalities for good. 
They thus offer models and examples of action on all psychospiritual and 
sociohistorical levels. (Yarrow, 2001, p. 39) 

Si estas historias representan modelos de comportamiento como parte de un cosmos y de 

un contexto actual, lo que sorprende entonces, no son los arquetipos encarnados, sino la 

narración del intérprete de estos relatos, es decir, los nuances de su representación, la 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   11 

reactualización de los relatos utilizando su patrimonio intangible siendo el “cómo”, o el 

“proceso de desdoblamiento” (Zarrilli, 1984, p. 251), y no el “qué” lo que genera el 

reconocimiento en algo antiguo. Por lo cual, se reconoce algo original en el proceso del 

actor-bailarín ya que presenta algo que no es en verdad nuevo, sino en cambio algo que se 

esperaba sin haber sido conscientemente esperado o sin haber sido una expectativa; es 

decir, se lo reconoce por ser una obviedad.   

 Basado en la definición de liminalidad de Victor Turner, Yarrow (2001) considera al 

mito precisamente como un ejemplo de situación liminal. Turner (1990) describe a la 

liminalidad como un estado garante de infinitas posibilidades, un terreno fecundo para la 

búsquedas de nuevas formas:	
  

Liminality can perhaps be described as a fructile chaos, a fertile nothingness, a 
storehouse of possibilities, not by any means a random assemblage but a striving 
after new forms and structure, a gestation process, a fetation of modes appropriate 
to and anticipating post-liminal existence. (p. 12)  

Y son estas características liminales las que le dan al mito una condición de “generative 

openness” (Yarrow, 2001, pp. 39-41), es decir, una capacidad de creación. El mito, según 

el autor, es liminal, sugestivo, interactivo, con un modo de operación que se acerca más a 

lo transgresivo (Ibíd., pp. 39-41). Se podría afirmar que su tendencia a alternar, a 

transformarse y a multiplicarse de diversas maneras, eventualmente evolucionando, es su 

característica inherente y razón por la que perdura:  

De su constancia resulta el aliciente de reconocerlos, una y otra vez, incluso bajo una 
forma de representación plástica o ritual, de su variabilidad al estímulo a probar a 
presentarlos por cuenta propia, sirviéndonos de nuevos medios. (Blumenberg, 2003, 
p. 41) 

 Sería entonces permisible describir al iḷakiyāṭṭam como un componente dentro de la 

partitura o performance score 4  del Kathakaḷi que reúne características liminales 

funcionando por lo tanto como una situación que permite la gestación de modos apropiados. 

Por su status dual de preservación y transformación (Yarrow, 2001, pp. 39-41), el mito se 

pone en juego una vez más, se reinventa, a través del desvío que incita el iḷakiyāṭṭam.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4 El término “performance score” se refiere a la estructura performática de una pieza de Kathakaḷi; incluye la 
versión escrita de la obra (āṭṭakkatha), los iḷakiyāṭṭam que se han asentado en forma escrita y la dramaturgia 
de cada uno de los artistas en escena. El performance score contiene todas las unidades y elementos que 
estructuran la representación (Zarrilli,1984, 2000). 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   12 

 Con sutiles variaciones y matizando los estados emocionales (bhāva), el actor-

bailarín, guía al público hacia el placer invariable del rasa gracias a los elementos que 

provee el abhinaya, el cual envuelve todos los aspectos histriónicos de la puesta en 

escena que contribuyen a expresar el contenido poético del drama a los espectadores y 

que comúnmente se traduce como el arte de la expresión dramática.  Etimológicamente, la 

palabra deriva del Sánscrito abhi-‘hacia’ + nii-‘guiar’, por lo que se entiende que la 

experiencia de la representación es llevada hacia el público. El abhinaya es la 

representación o comunicación de emociones en escena orientada hacia la realización 

estética de la pieza. 

 El bhāva es el estado emocional del personaje que el actor-bailarín encarna 

utilizando los diferentes elementos que provee el abhinaya. Balakrishnan describe como el 

individuo carga en su ser con emociones latentes y como las diferentes circunstancias a las 

que se enfrenta hacen que estas emociones emerjan y se expresen (2005, p. 130). Esta 

expresión es el bhāva, el cual es reconocido como rasa cuando: 

[…] it is a sufficiently permanent and major human instinct, capable of being 
delineated and developed to its climax with its attendant and accessory feeling and if 
there are persons of that temperament to feel intuitive empathy at its presentation. 
(Ibíd., p. 128) 

Nuevamente se resalta con esto la naturaleza de mutualidad de la experiencia estética. 

Durante un mismo lapso de tiempo, el desarrollo de la emoción y su recepción proyectan 

el personaje en un lugar intermedio - entre el performer y el connoisseur - entonces la 

complejidad y por ende la excelencia del rasa dependerá del punto en el que estos se 

encuentren.  	
  

El objetivo del iḷakiyāṭṭam, según Zarrilli (2000) “is to challenge the expressive 

capacities of the performers and simultaneously to allow patrons-as-connoisseurs to 

savour and relish rasa” (p. 27), es decir, un desafío artístico en la representación del bhāva 

que, a su vez, genera el potencial de experiencia estética para el público. Balakrishnan 

(2005) también delinea su función desde la ornamentación, como factor de 

embellecimiento, enriquecimiento, realce y refinamiento de la caracterización, la emoción, 

la acción o el  “mood” (p. 223).  A la luz de estas reflexiones, es posible considerar que, 

entre otras cosas, el iḷakiyāṭṭam delega al artista la función de concebir y elevar el valor 

estético de la pieza.  



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   13 

El iḷakiyāṭṭam ha sido descripto de diferentes maneras por una variedad de autores, 

comenzando por Zarrilli (2000) quien dice que se podría referir a éste como a un “time 

out” (p. 63) de la línea base de la historia o a una detención del tiempo lineal (Figura 2). El 

relato será retomado luego de la suspensión que incita el iḷakiyāṭṭam el cual, por su 

carácter performativo, cambia la velocidad de la representación potenciando todo aquello 

que pueda suceder en escena durante esta detención. Este cambio se puede notar de 

manera concreta en la ejecución de los mudras y acciones que ya no siguen la formalidad 

del lenguaje que demanda repeticiones y ciclos, lo cual permite al actor-bailarín dictar su 

propio ritmo acorde a la versión que propone. Es necesario aclarar que no se está 

refiriendo al ritmo musical de la pieza, el cual no puede ser transformado ya que no sólo 

cohesiona a todos los artistas en escena sino que también ha sido elegido porque 

justamente acompaña y acentúa el clima de la escena. Es el aquí y ahora lo que se 

manifiesta en una celeridad ya que en su ejecución el intérprete también crea. Fratini 

(2012) describe el efecto de la ornamentación implícito en la estética de la variación del 

Ballet, desviación o interpolación que funciona como un “cuento que se suspende, que se 

retrasa aplazándose no ya en una ausencia, sino en una intensificación del acontecer” (p. 

44). Observado en esta luz, el iḷakiyāṭṭam podría ser considerado, dentro del performance 

score, como una circunstancia marcadamente mítica, según una definición específica de 

ciertas funciones del mito: “según la fórmula nietzscheana, lo característico de todas las 

mitologías es haber interpretado el acontecer como un obrar” (Blumenberg, 2003, p. 20). 

Ahora bien, el efecto de intensificación propio del iḷakiyāṭṭam, no es otra cosa que el 

resultado de un obrar del actor-bailarín ya que toda reapropiación o personalización del 

acontecer y de su potencial de expresión, implica la elaboración de una nueva versión del 

mito, y por ende una revitalización de su fortaleza narrativa. 

Durante el iḷakiyāṭṭam el actor-bailarín se convierte en un poeta en tres dimensiones 

(Nair en Nair y Paniker, 1993) que dibuja en el espacio, utilizando intricados ideogramas 

de un complejo abecedario cinético (Barba, 1967) y su expresión tiene el potencial de 

alterar su entorno. El complejo recorrido que traza con su versión del relato responde a una 

libertad condicionada por los límites que le otorga el arsenal de su patrimonio intangible el 

cual se compone por el dominio de la técnica, la comprensión de la épica Hindú y los 

Puranas, la experiencia, la tradición performática a la que pertenece (sampṟadāyam) y la 

capacidad creativa. A su vez, esto está condicionado por los confines de lo que es 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   14 

considerado apropiado (aucitya bōdham) y las “restricciones” de una comunicación 

estética matemática y ancestral, el abhinaya.  

	
  

Figura 2.	
  La suspensión de la línea principal del relato durante el āṭṭam o iḷakiyāṭṭam.	
  
Fuente: Zarrilli (2000) “Cycles of repetition and elaboration in a kathakali performance”, Kathakali dance 
drama: where gods and demons meet, p. 64. 

 

 Iyer (1955) llama al iḷakiyāṭṭam, un “conversational interlude” (p.105), pausa en la 

cual se espera que las dramatis personae se involucren en replicas5 que no son parte del 

texto6 del drama. Existen tipos de iḷakiyāṭṭam que funcionan como momento de distensión 

o “comic relief” a través de la representación mimética, como por ejemplo la escena en 

Santānōgopālam en la cual Arjuna construye una casa de flechas para proteger a la esposa 

del brahmán durante el parto. En este sentido, y asimismo en la utilización del término por 

Zarrilli (2000), ‘conversacional’ es sinónimo de ‘coloquial’ (p. 44). Sin embargo, el 

término que escoge Iyer (1955) merece ser definido desde un sentido más amplio ya que 

durante el iḷakiyāṭṭam el actor-bailarín aplica un protocolo de alocución en el cual, 

cumpliendo con ciertas formalidades, se dirige al público con su propio discurso 

(tratándose en este caso de su exégesis del mito).  

 Se podría inferir a su vez que este tono más conversacional durante el iḷakiyāṭṭam, se 

da por su naturaleza narrativa pues en busca de una definición más profunda, es importante 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5 Los diálogos se expresan a través de mudras por lo que las manos, acompañadas por el esto del cuerpo, 
interpretan ideas y objetos.	
  

6 El término texto se refiere al āṭṭakkatha, compuesto por versos en tercera persona (ślōka) y las replicas que 
interpreta el actor (padam) ajustado a un cierto rāga (modo musical) específico al contexto dramático.   



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   15 

considerar la función del actor-bailarín, más allá de la forma y del lenguaje escénico, como 

narrador7: 

Much of what goes in Indian theatre has its impetus then in narrative energy, in the 
desire to narrate and the act and process of narrating. So we need to look at the 
‘sources’ of this narrative drive. Who narrates? Why? What is being narrated? 
(Yarrow, 2001, p. 36)  

Walter Benjamin (2006) describe la narración como “artisan form of communication” 

(p.367) y como la capacidad de intercambiar experiencias. Ambas descripciones 

consideran por un lado la artesanía del oficio: la minuciosidad, dedicación, disciplina y 

creatividad del actor-bailarín; y luego su relación con el público como un acto de 

comunicación, de intercambio y de encuentro. A su vez, el autor describe parte del arte de 

la narración como la capacidad de mantener una historia libre de explicación en sus 

infinitas reproducciones, característica común al mito, y lo que consigue darle a lo 

narrativo su amplitud y apertura. El autor describe el relato como algo inagotable y con un 

poder de germinación que traspasa límites temporales:   

Story does not expend itself. It preserves and concentrates strength and is capable of 
releasing it even after a long time. It resembles the seeds of grain, which have lain 
for centuries in the chambers of the pyramids shut up air-tight and have retained 
their germinative power to this day. (Benjamin, 2006, p. 366) 

  Según las palabras de Blumenberg (2003) la historia no responde, sino que busca 

“expulsar la sensación de malestar e insatisfacción allí donde pueden empezar a generarse 

las preguntas” (p. 202). Es cierto que el Kathakaḷi tiene como gran objetivo el de generar 

placeres, no angustias. Pandit (1977) describe al rasa como algo que no genera los efectos 

negativos de una cierta emoción en el que lo saborea: “bears all the characteristics of 

actual feeling, yet it is free from its adverse effect” (p. 290). Para comprender las palabras 

del autor en su totalidad es importante considerar que en el proceso creativo del actor-

bailarín se puede apreciar un distanciamiento con respecto a las emociones que se 

representan ya que no es el objetivo del abhinaya el de internalizar las emociones del 

personaje: “rasabhinaya is characterized by detachment and dehumanized non-worldliness, 

and is found in its ultimate form in Kathakali” (Nair en Nair y Paniker p. 156).  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7 Es curioso notar que en la retrospectiva histórica de Iyer (1955), se presenta a los Cākiār, una casta entre 
los Brahmanes y los Nayar y exponentes del milenario teatro sánscrito, Kūṭiyāṭṭam, ancestro del Kathakaḷi. 
Los Cākiār afirman ser descendientes de los Sutas del Mahābhārata, servidores de los reyes y quienes 
reportaban eventos, narraban y repartían o traían mensajes y es considerada “the most ancient order of 
dramatic artists still extant” (p. 14). 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   16 

 De manera concreta y fácilmente identificable el iḷakiyāṭṭam es una de las tantas 

unidades dentro de la estructura de la realización escénica de una pieza en la cual no hay 

acompañamiento vocal. Durante esta unidad se interrumpe la característica repetición 

cíclica de ejecutar los padam o replicas (Figura 3). Como se ha dicho el ciclo musical 

cambia y los tambores, el ceṇṭa y el maddaḷam, siguen la acción8 del actor mientras que 

“habla”, conversa, a través de mudras. Si se considera el efecto de este cambio musical y 

de la interrupción cíclica sobre la ejecución de los mudras y las acciones del actor-bailarín, 

se podría decir que no sólo acentúa el carácter performativo sino que a su vez contribuye a 

una consideración más amplia del término ‘conversacional’ ya que el actor-bailarín no está 

subordinado a la repetición y sigue su propio discurso, en tiempo real, que presenta al 

público.  

	
  
Figura 3. Representación de un padam. 
Fuente: Zarrilli, P. (2000) “Cycles of repetition and elaboration in a kathakali performance”, Kathakali dance drama: 
where gods and demons meet, p. 64. 
  

 

 Se sabe que en algunas ocasiones se indica el verso (ślōka) que debe ser elaborado o 

la situación o escena que ha de ser descrita (un festival, un bosque, un casamiento) acorde 

al tipo de iḷakiyāṭṭam, el cual puede ser clasificado en cinco grupos si se consideran los 

estudios de Zarrilli (1984, 2000) y de Balakrishnan (2005):  

1.  Tanṯe tāṭṭam: similar a un soliloquio; ejecutada por personajes katti y tāṭi; sus 

diferentes versiones pertenecen a diferentes estilos o tradiciones performáticas. 

2.  “Set-pieces” o descriptivo (Zarrilli, 2000, p. 43): cuentan con sus propios textos, ya 

sea a través de poemas u otras fuentes literarias; están altamente delineados. Se 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8 Mientras que el maddaḷam contribuye a generar el “mood” del contenido de la interpolación, el ceṇṭa sigue 
la gestualidad del actor-bailarín.   



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   17 

incluyen descripciones de sonido, de hermosas mujeres, de bosque y de las 

moradas de los dioses.  

3.  Melodramático o tapassāṭṭam (Balakrishnan, 2005, p. 222): exposición de una 

agitación emocional en la cual se suele recapitular sobre una situación de gran 

arrepentimiento. 

4.  Escenas puente: proveen cohesión a la totalidad de la pieza en el caso de versiones 

que han sido editadas a través de la representación de eventos pasados que resumen 

lo que ha sido omitido. 

5.  Improvisaciones sin estructura: suelen ser escenas más coloquiales descriptas como 

interludios humorísticos, distensiones, o “comic relief”.  

Cada uno de estos tipos de iḷakiyāṭṭam demanda diferentes grados de codificación del 

lenguaje, y se sitúa en diferentes momentos de la estructura de una pieza de Kathakaḷi. 

 Durante el iḷakiyāṭṭam, el foco puede llegar a estar sobre el actor-bailarín durante 

más de una hora.  Es oportuno recordar que los tiempos del Kathakaḷi son distintos a los 

que se suelen asociar a la teatralidad occidental. Estos se dilatan debido a la meticulosa 

codificación gestual y por la naturaleza repetitiva y cíclica de los diálogos (padam) lo cual 

hace la extensión necesaria para poder alcanzar el potencial estético de la pieza: 

Kathakali’s traditional all-night duration from dusk until dawn provides both 
performers and audience the time necessary to accomplish and realize the aesthetic 
goal of the performance. It is in the various forms of elaboration and embellishment 
that each dramatic situation can be fully display and embodied by the performers for 
the delight, tasting, and savouring of the audience, thereby realizing the various 
sentiments (rasas). (Zarrilli, 1984, p. 254)  

Es también interesante observar la duración del iḷakiyāṭṭam, en relación a la totalidad del 

performance score o partitura de la realización escénica, especialmente en la actualidad, 

como puede ser el caso de Kalyānasaugandhikam, tomando como referencia la traducción 

de Zarrilli The Flower of Good Fortune, el cual será expuesto en el siguiente capítulo.  

 Literalmente, iḷakiyāṭṭam quiere decir "representación con movimiento" 

(Balakrishnan, comunicación personal, 20 de Abril, 2015); movimiento entendido como el 

medio utilizado para la comunicación de la historia, en lugar de la narración cantada. En 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   18 

una conversación con el maestro9, se separa la comprensión de este término entre el 

novicio y el que ha dominado la técnica. En el caso último, el iḷakiyāṭṭam no se limita a la 

representación de una unidad que articula diferentes partes de la realización escénica, o a 

ciertos movimientos que se copian y memorizan, sino que comprende un momento en el 

cual el actor-bailarín tiene la libertad y el espacio para explotar su imaginación y 

capacidad creativa (Balakrishnan, 2005). A su vez, el autor define el término como 

“moving away and enact” (Ibíd., p. 123) describiendo en esta definición la suspensión de 

la línea base del relato, lo cual lleva a pensar en el desvío del que se habló en la 

introducción en el cual, en un cierto punto del camino, el actor-bailarín se aleja por un 

momento del recorrido principal y sale en busca de uno propio que deberá trazar en su 

andar.  

 Menon (1979) lo define primero como “the traditional manner in which specific 

mudras have to be shown involving movement of limbs or angikabhinayam of a sloka”. 

Cuando el autor menciona la manera tradicional se refiere a tradiciones performáticas y 

linajes de estilo (sampṟadāyam) que se expondrán en el siguiente capítulo. Asimismo, el 

aṅgikābhinayam se refiere al elemento actoral relacionado con la expresión corporal y 

gestual. Su segunda definición se acerca a la “representación con movimiento” a la que se 

refiere Balakrishnan (comunicación personal, 20 de Abril, 2015): “words uttered by an 

actor while he moves about the stage” (p. 15). De la lectura de las definiciones de ambos 

autores surge la primera ambigüedad en el uso del término ya que se define como el 

momento de creación del actor-bailarín en la realización escénica de la pieza y a su vez se 

refiere a las improvisaciones que han pasado a asentarse en tradiciones performáticas que 

se pasan de maestro a alumno a través de líneas de transmisión.  

 En sus estudios sobre Kathakaḷi, Zarrilli (1984, 2000) elige la palabra ‘interpolación’ 

para referirse al iḷakiyāṭṭam, término también utilizado por Menon (1979) en una tercera 

definición del iḷakiyāṭṭam (p. 15). En su enunciación más simple y concreta interpolar 

significa poner algo entre otras cosas; o también se define como “intercalar palabras o 

frases en el texto de un manuscrito antiguo, o en obras y escritos ajenos” (Diccionario 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
9 Sadanam Balakrishnan, renombrado profesor de Kathakaḷi en la actualidad, es miembro del International 
Centre of Kathakali en Nueva Delhi y ha enseñado en prestigiosas instituciones como Gandhi Seva Sadan 
Kathakali Academy, a su vez colabora internacionalmente con instituciones como el ARTA. Asimismo, ha 
sido alumno del reconocido e innovador artista de Kathakaḷi, Keezhupadam Kumaran Nair (1916-2007).  
	
  



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   19 

esencial de la lengua española, 2006). En fotografía, interpolar es lograr una imagen de 

mayor tamaño a la inicial, rellenando los espacios vacíos de información con datos que se 

inventan a partir de un algoritmo específico. Es decir, se utilizan datos conocidos para 

estimar valores en punto desconocidos y así rellenar espacios vacíos. El iḷakiyāṭṭam 

expande el texto dramático dentro de los límites de su forma y lenguaje, a través del 

conocimiento y de la experiencia que aportan los artistas en escena; en algunos casos 

intercalando nuevos textos.  

 Las replicas que suplementan la obra original  pueden estar basadas en textos 

seleccionados o compuestos por connoisseurs, patrones y/o actores como así también en 

poesía o, en algunos casos, estas replicas pueden ser completamente improvisadas en el 

momento, convirtiéndose luego en versiones escritas. Se suele referir generalmente a estas 

adiciones al texto como iḷakiyāṭṭam pero, no es inusual encontrarse con la utilización del 

término āṭṭam de manera intercambiable como abreviatura del primero (Balakrishnan, 

2005; Zarrilli, 1984; Menon 1979).  

 El hecho de que el iḷakiyāṭṭam, en algunos casos debido a su éxito, se haya 

convertido en un texto o, por así decirlo, que se haya asentado en una cierta versión 

volcándose entonces en literatura, es también un punto significativo de contacto con las 

funciones del mito en las que insiste Blumenberg (2003): “una de las funciones del mito es 

conducir la indeterminación de lo ominoso a una concreción de nombres y hacer de lo 

inhóspito e inquietante algo que nos sea familiar y accesible” (p. 33). La creencia en el 

mito se vuelve en suma algo secundario y lo que prima es la versión o variación que se 

presente de él. Esta supremacía del "cómo" sobre el "qué", es precisamente el aspecto de la 

interpolación que contribuye con más fuerza a situar al narrador, al actor-bailarín, en el 

centro del acontecimiento escénico. 

 Las interpolaciones que han empezado a solidificarse en una cierta forma son parte 

de un corpus de elaboraciones fijas que se incluyen en el currículo de algunas escuelas 

importantes de la actualidad como lo puede ser Kerala Kalamandalam. Gran parte de estas 

interpolaciones que hoy existen en papel, o más bien que son pasadas de maestro a alumno 

ya que la transmisión de conocimiento sigue siendo primariamente oral, fueron ejecutadas 

exitosamente por artistas sénior y se han convertido en partituras fijas de ciertos linajes de 

transmisión, o estilos: “maintained by performers within their lineages of transmission 

(sampṟadāyam), the interpolations are as much a part of a text’s performance score as the 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   20 

original literary text” (Zarrilli, 2000, p. 40). Hacia los años veinte, debido a las 

circunstancias sociales, políticas y económicas de Kerala (como la caída del feudalismo), 

se volvió casi imposible para los patrocinadores del arte afrontar el costo de las compañías 

o troupes de Kathakaḷi, lo que resultó en la fundación de la institución Kerala 

Kalamandalam en 1930 por el poeta Vallathol Narayana Menon, donde hoy se imparten 

las artes clásicas de Kerala. Asimismo, la apertura del centro de enseñanza marcó, en 

cierta manera, el final de estas claras líneas de transmisión, en parte, porque varios artistas 

y sus estilos tuvieron que unificarse bajo el nombre Kalamandalam. Las demandas de un 

mundo globalizado hacen que sea más difícil hoy en día seguir una genealogía del 

Kathakaḷi ya que no es inusual que los artistas viajen a nivel nacional o internacional, 

estudien con diferentes maestros, colaboren con expertos de otras disciplinas y sigan sus 

estudios en instituciones conformadas por varios maestros pertenecientes a diferentes 

tradiciones performáticas. Estas “contaminaciones” son parte del sistema de transmisión 

de hoy. En el caso de Kerala Kalamandalam, se enseña, entre otros, un tipo de estilo 

compuesto de Kathakaḷi a una variedad de alumnos de diferentes orígenes.  

 Sin embargo, no deja de ser interesante pensar que posiblemente algunas de las 

tradiciones performáticas con respecto a las interpolaciones que han sobrevivido y que son 

populares aún hoy, surgieron de alguna decisión, de algún maestro durante alguna 

performance. Se podrían considerar las palabras de Schechner (1985) con respecto a este 

tipo de cambios: “historical research reveals that each of these “fixed forms” was at one 

time something else- and that they were suddenly transformed into what they are”(p. 252).  

 Desde el punto de vista de su enseñanza, el iḷakiyāṭṭam queda abierto, sin definir. En 

una conversación con Sadanam Balakrishnan sobre el proceso de transmisión, el maestro 

comenta que su gurú, Kumaran Nair10 (1916-2007) nunca enseñaba sus innovaciones; los 

alumnos podían observar pero no imitar: 

If we want we must fully imbibe the idea with its full spirit and then present in our 
own way or style; that is his [teaching] to me. So I never try to force my own idea to 
my students. (Balakrishnan, comunicación personal, 2015) 
 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
10 Kumaran Nair ha hecho una significativa contribución como artista y maestro de Kathakaḷi. Es reconocido 
por sus innovaciones en personajes tales como Rávana en Ravaṇōtbhavam; y también por sus composiciones 
de danza (kālaśam) para Jánuman en Kalyānasaugandhikam entre otros aportes.  
	
  



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   21 

Actualmente, varios iḷakiyāṭṭam se enseñan en clase como conjuntos de pasos que se 

repiten y se memorizan. Se aprende una partitura más o menos fija y es responsabilidad del 

artista, a medida que madura, desarrollar nuevos iḷakiyāṭṭam, innovar y gradualmente 

generar cambios. Sería interesante investigar si por un deseo de preservar la forma en el 

desenfrenado contexto global de hoy, se podría hablar de una museificación del 

iḷakiyāṭṭam: una momificación de los éxitos escénicos y los avances de los grandes 

maestros. Asimismo, sería interesante observar cuándo una versión de un actor-bailarín se 

convierte en un ejemplo adoptado por otros artistas, empezando así una nueva tradición 

performática.  

 

 En cuanto a las tradiciones performáticas es también importante considerar que en el 

período comprendido entre 1860 y 1930, en que se produce la declinación del patrocinio 

real, muchas obras fueron editadas a fin de ejecutarlas en una sola noche a diferencia de la 

duración tradicional que se extendía en algunos casos durante cuatro o cinco veladas. Esta 

situación es señalada por varios autores (Balakrishnan, 2005; Nair y Paniker, 1993) como 

factor que contribuyó y contribuye al deterioro de la calidad del Kathakaḷi. Las versiones 

que se pueden disfrutar actualmente -de una duración de sólo tres horas para algunas de las 

historias más populares, como pueden ser Narakāsuravadham o  Dakṣhayāgam- tienen, en 

parte, el fin de atraer un público más amplio, no necesariamente connoisseurs.  Sin 

embargo, en este proceso de edición, el iḷakiyāṭṭam suele mantenerse dentro de la 

estructura de la realización escénica, siendo una de las razones la comprensibilidad de la 

historia, ya que en estos casos actúa como unidad de cohesión entre distintas escenas y a 

su vez, a través de sus contenidos es posible intuir la acción que ha sido omitida.  Otro de 

los motivos por los que no se suele resignar el iḷakiyāṭṭam es su popularidad y atractivo: 

“[ciertos iḷakiyāṭṭam] are so much a part of the popular ‘tradition’ of performing that it 

would be unthinkable not to include them” (Zarrilli, 2000, p. 40). El término ‘tradición’ en 

este caso se refiere nuevamente al funcionamiento de la transmisión de conocimiento del 

Kathakaḷi a través de linajes ligados al desarrollo de diversas tradiciones performáticas 

para la representación de una misma pieza y a la aparición de estilos. No obstante, visto 

desde las características del mito, se podría decir que es una admiración simplemente 

inevitable por ser parte de su realización. 	
  

 Otro de los aspectos que entra en juego en el proceso de edición y que se ha de 

considerar es el hecho de que las escenas que se suelen omitir involucran el juego divino o 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   22 

līlā: “the endless play of cosmic forces” (Iyer, 1955, p. 23), lo cual resulta en un mayor 

enfoque sobre el conflicto moral que conllevan los personajes consecuencia del juego de 

los dioses. En los cincuenta Iyer (1955) presenta la siguiente observación: “such 

impromptu dialogues [iḷakiyāṭṭam] of very frequent occurrence [cada escena] enhance the 

human appeal of the drama and create in the audience an added relish” (p. 98). Aquellas 

interpolaciones que han sido y son veneradas tienen la ambición de elaborar, y por lo tanto 

realzar, los conflictos internos de los personajes en los cuales se descubre este ‘condimento 

extra’ nombrado por el autor, tomando como ejemplo la representación actual de 

Santānōgopālam11	
  sin las escenas 6, 7, 9, 10 y 11. Durante las escenas 6 y 7 Áryuna viaja 

a ver a Iama e Indra; mientras que durante las 9, 10 y 11 Krishna y Áryuna emprenden un 

viaje a Vaikuṃṭha, el reino de la forma suprema de Visnú para recuperar a los hijos del  

brahmán. El reconocido maestro Kalamandalam Krishnan Nair12 popularizó el personaje 

del brahmán a mediados del siglo veinte a través de diferentes iḷakiyāṭṭam enfocados en el 

dilema del personaje, generando una gran empatía en el público. Como consecuencia de 

ello, esta versión editada se convirtió en algo usual, con el fin de enfocar la narrativa en el 

conflicto del brahmán, el orgullo de Áryuna hacia la resolución de su dilema y la devoción 

hacia Krishna con el retorno de los niños (Zarrilli, 2000, p. 152). En este caso, la 

aprobación del público de la versión del personaje de Kalamandalam Krishnan Nair tuvo 

una consecuencia directa sobre la edición de la pieza y su performance score.  

 Zarrilli (1984) observa el cambio hacia el foco en el relato y la narrativa, alejándose 

de las elaboraciones y los matices que complacen al connoisseur (p. 344) como una de las 

formas de preservar el lenguaje, ya que esto atrae a un público más amplio y variado, 

incluyendo turistas. Este es uno de los puntos de discusión interminables entre 

connoisseurs ya que se busca, al fin y al cabo, encontrar un balance entre la preservación y 

progresión del Kathakaḷi, una cuestión que enfrenta el sentido de lo apropiado y lo que 

nutre la propia conservación del lenguaje artístico; es a su vez una discusión que puede 

definir el éxito o fracaso de un cierto iḷakiyāṭṭam en un determinado contexto social e 

histórico. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
11 Santānōgopālam fue escrita por Mandavapally Ittirarissa Menon (1745 AC-1809 DC)	
  y cuenta la historia 
de un brahmán al que se le han muerto sus nueve hijos al nacer; Krishna no escucha sus súplicas y es Áryuna 
el que, afectado por la historia, promete salvar al próximo hijo del brahmán o inmolarse en caso de no 
lograrlo.	
  
12 Krishnan Nair (1914-1990), uno de lo primeros graduados de Kerala Kalamandalam, es celebrado por su 
representación de  personajes con gran peso emocional como Nala, Rugmamgada y el brahmán.  



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   23 

 Las alteraciones que se presentan en el iḷakiyāṭṭam pueden tratarse de un ínfimo 

gesto que textura la acción o el cambio de un término. Ejemplo de uno de estos pequeños 

detalles es la interpretación del personaje Simhika por el actor Nelliyode Vasudevan 

Namboodiri13 que se expondrá en el siguiente capítulo junto con una variedad de casos. 

Será entonces posible comenzar a percibir los diferentes tipos y grados de cambio que el 

iḷakiyāṭṭam permite introducir sobre la totalidad de la pieza o en la representación de 

ciertos arquetipos.  

 El Kathakaḷi no es un lenguaje teatral de antaño congelado hermosamente detrás de 

la vitrina de un museo. La hipercodificación del Kathakaḷi no es sinónimo de inmovilidad. 

Si consideramos lo que se ha dicho y escrito al respecto, tanto por artistas, como por 

connoisseurs o como por estudiosos del teatro tanto de occidente como de la India, se 

podría decir que el Kathakaḷi acepta el cambio y lo celebra,  siempre dentro de los límites 

de lo apropiado (aunque toda definición de apropiado es, en el contexto mismo del 

Kathakaḷi, algo cambiante y subjetivo). Balakrishnan (2005) dice estar en contra de una 

petrificación o museificación del arte ya que hace que pierda su vitalidad (p. 271), una 

vitalidad que se encuentra en el utilizar la forma para narrar. Kumaran Nair le dice a su 

discípulo:  

 It is not enough just to imitate the great performances or performers. Each 
Kathakali actor-dancer must continue to study and explore in order to add to the 
breath of interpretation that is inherent in all of the character roles in the repertoire. 
(Balakrishnan, 2005, p. 249) 

 La porosidad de una forma que puede a primera vista parecer hermética permite que 

el Kathakaḷi se renueve en cada presentación, se reinvente, se cuestione (¿qué es 

apropiado?) y muy lentamente evolucione. En uno de sus estudios, Zarrilli (1984) discute 

innovaciones contemporáneas y se refiere al artículo de 1966 de C.G.R. Kurup “Kathakali 

on the modern stage”.  En este escrito se debaten actitudes hacia la experimentación, los 

cambios e innovaciones desde la apertura de Kerala Kalamandalam: “classicism is not 

statism”, recalcando la importancia de que los cambios surjan “within the tradition” (p. 

291). Es entonces esencial y vital para esta tradición escénica poder actualizar, transformar 

y progresar acorde a su contexto, sin perder los principios estéticos que se definieron 

durante el siglo XVI y XVII, con raíces aún más lejanas:   

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
13 Notorio discípulo del legendario maestro Kunchu Nair (1908-1981) en el estilo Kalluvayi y conocido por 
su interpretación de personajes como Kali, Nakratundi y Simhika.  



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   24 

As long as kathakali keeps its ‘classical form’ (i.e. techniques) intact, in a 
democratic era kathakali should be flexible enough to ‘respond to new social urges’ 
by bringing ‘contemporary life and aspirations’ to the kathakali stage. (Zarrilli, 
2000, p. 180).  

 En otra de sus principales publicaciones sobre Kathakaḷi, Zarrilli (2000) sigue la 

recepción de diferentes experimentaciones contemporáneas, como el espectáculo 

“Kathakali King Lear”14. En los ochenta, criticando esta producción,  D. Appukuttan Nair 

(1924-1994), fundador de Margi, una de las principales escuelas de Kathakaḷi y 

Kūṭiyāṭṭam en la actualidad, comparte el comentario de un colega: 	
  

The potential for elaboration must be there. In most [new] kathakali they simply 
translate the text into gestures and say, ‘that’s kathakali’. But that is not kathakali! 
You must take the text and see how much scope there is for expansion and 
decoration. (Ibíd., p.192) 

En sus palabras, las derivaciones del relato son entonces parte de la tradición performática 

del Kathakaḷi. Según D. Appukuttan Nair, el relato en el Kathakaḷi debe tener el potencial 

de ramificarse. El Rey Lear, una figura histórica, con rasgos conocidos, interrumpe el 

imaginario del público. Por lo que se podría decir que, siguiendo su línea de pensamiento, 

el contenido mítico en el Kathakaḷi, se vuelve la base fundamental para construir un 

sistema performático que responde al sentido de lo apropiado y que a su vez, es susceptible 

de actualizarse continuamente: “si es cierto que obedece al impulso de explicar el mundo, 

es también cierto que el mito cumple el mandato de no explicarlo del todo, de no dirimir ni 

agotar su sentido” (Fratini, 2012, p. 28). 

 La suspensión del iḷakiyāṭṭam permite justamente elaborar y presentar otra versión 

del mito. La historia queda sostenida mientras que el actor-bailarín entra en el juego del 

narrador y respira los matices de los diferentes estados emocionales (bhāva). La 

respiración es, justamente, parte de uno de los elementos de la comunicación estética del 

Kathakaḷi. Este elemento, el sātvika, comprende el concepto del prāṇa vāyu, similar al 

qì en el Nō. El sātvika es la expresión del mundo interior del personaje a través del manejo 

de la respiración que es lo que repleta la forma física. Barba (citado por Schechner, 1985) 

plantea que “the numerous and complex rules which seem to enclose the actors and 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
14  “Kathakali King Lear” es una adaptación para Kathakaḷi de El Rey Lear de William Shakespeare creada 
por David McRuvie y Annette Leday que fue estrenada el 28 de Julio de 1989 en el V.J.T Hall en 
Trivandrum, Kerala. Su estreno europeo fue el 2 de Septiembre de 1989 en el Festival de Rovereto, Italia. Se 
lo suele utilizar como un estudio de caso en las posibilidades y dificultades que presentan las prácticas 
teatrales interculturales (Ver: Zarilli, 2007; Awasthi, 1993) 	
  



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   25 

dancers of India, Bali, China and Japan in an armour of pre-established signs are in 

reality ways of modelling energy in order to transform it into communication” (p. 20), 

entendiendo que la energía se modela a través de la respiración. 	
  

 La elaboración del bhāva durante la interpolación contribuye a alcanzar el potencial 

estético de la pieza, ya que el bhāva da lugar al rasa, lo que resulta en placer estético o 

Ānanda, similar al estado de Self-Realization o “pure consciousness” (Meyer-Dinkgräfe, 

2005, p. 102): 

Therefore, Ananda (aesthetic delight) achieved through Natya should not be 
understood as a mere rejoice of our daily activities. It is more like aesthetic activities 
where pleasure and pain both contemplated as an aesthetic experience.  (Prakash, 
2008, p. 29) 

Este estado de conciencia superior que facilita el rasa, no diferencia entre lo bello y lo 

desagradable ya que ambos conviven:  “real art and anti-art coexist, love and disgust 

coexist. This is divine art” (Nair en Nair y Paniker, 1993, p. 4). No es un éxtasis activado 

por la experiencia de enfrentarse a una belleza única, es el éxtasis de enfrentarse al deleite 

de algo representado perfectamente y originalmente: “I do not experience [the emotion of] 

sorrow but appreciate his [artistic] expression of sorrow” (Ganesh Iyer citado por Zarrilli, 

2000, p. 36).  

 Según el Nāṭyaśāstra, el fin de las artes escénicas de la India es alcanzar un nivel de 

conciencia superior o un éxtasis estético y es la tarea del artista facilitar, o servir, la 

posibilidad de la experiencia a través del bhāva. Durante el iḷakiyāṭṭam el actor-bailarín 

tiene tiempo para elaborar estos estados emocionales, lo que, se puede intuir, resulta en un 

bhāva más exquisito y por lo tanto un rasa superior. Si esto es así, y el rasa es el camino 

hacia el Ānanda,  la interpolación es una unidad fundamental de la partitura para elevar y 

explotar el potencial estético de la pieza: 

The story of the Kathakali text is not important and it is when the forward movement of the 
plot is arrested, and the highly emotional love scene is interposed in very slow tempo, that 
the art of a Kathakali performance reaches its zenith at the cosmic level- where it becomes 
sublimated three-dimensional poetry for imaginative, visual, and auditive relish. (Nair en 
Nair y Paniker, 1993, p. 10) 

 El actor-bailarín tiene la oportunidad y el tiempo necesario para respirar, combinar 

los aromas indicados, a una temperatura justa, para que las emociones afloren y así 

presentar entre él y el público el rasa. Margi Vijayakumar expresa esto en una entrevista 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   26 

con Zarrilli (2000) en el año 1993: “[when we elaborate] there is no rush; no time 

limitation. We have time to think” (p. 95-96). Se trata de un pensar desde no sólo lo 

intelectual, sino un pensar también desde la técnica, la intuición, la experiencia, un 

conocimiento global que se almacena en la memoria corporal del actor-bailarín. Se podría 

relacionar esta idea con la definición de Nagatomo (1981) en la transmisión del “estilo sin 

maestría” al “estilo con maestría” en el Nō: “to put it differently, the body as that which is 

perceived is gradually turned, as it were, into that which does the perceiving; that is, the 

body becomes a true initiator of action” (1981, p. 407). Un cuerpo que en su hacer logra 

narrar desde un pasado y un presente dejando su propia huella en el relato que será pasado 

a otros artistas: “it sinks the thing into the life of the storyteller, in order to bring it out of 

him again. Thus traces of the storyteller cling to the story the way the handprints of the 

potter cling to the clay vessel” (Benjamin, 2006, p. 367).  

 Las interpolaciones suelen ser preparadas con antelación, de acuerdo con la riqueza 

del patrimonio intangible del actor-bailarín. Ciertos actores reconocidos, como puede ser 

Kalamandalam Gopi15, cuentan con su propio repertorio de interpolaciones, las cuales son 

conocidas por el público instruido. Sin embargo, a pesar de existir una preparación hacia el 

momento de improvisación y de haber un conocimiento acorde a las tradiciones 

performáticas de lo que podría aparecer en escena, es posible palpar la adrenalina 

compartida por público y artista durante este particular momento de la realización de una 

obra ya que se genera un cierto factor de riesgo que le concede mayor intensidad al 

momento. La latente posibilidad de que suceda algo nuevo, de que haya un cambio, y la 

noción conjunta de que en este momento el actor-bailarín tiene la libertad de lucir su 

propia versión del mito son suficientes para que la presencia escénica se potencie. Su 

existir dentro del sistema del Kathakaḷi es entonces algo que no se puede comentar con 

ligereza. 

 

 En su traducción literal, Kathakaḷi significa “story-play”. Esto se puede interpretar 

simplemente como el texto de una historia escrito para la escena o bien también como la 

historia que se juega en escena cada noche entre los miembros del conjunto; miembros que 

suelen juntarse por primera vez, como un todo, la misma noche de la representación: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
15 Kalamandalam Gopi entrenó en Kerala Kalamandalam donde se incorporó como director entre 1988 y 
1992. Se especializa en personajes pacca y se lo considera el heredero de Krishnan Nair (1914-1990) y es 
una de las grande “estrellas” actuales del Kathakaḷi. 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   27 

“Kathakali performances are collective and collaborative realizations of the aesthetic 

potential of the performance score” (Zarrilli, 2000, p. 63). Si tomamos esta última 

interpretación y consideramos que una de las macro estructuras narrativas (Van Dijk, 

1976) que informa las puestas en escena del Kathakaḷi es la noción de līlā (juego divino), 

entonces el iḷakiyāṭṭam podría ser considerado el período dentro de una pieza de Kathakaḷi 

durante el cual es el actor-bailarín quien juega con la historia, apoyado por el resto del 

conjunto. Lo que el público recibe es el resultado de la exteriorización del mundo interno 

del artista, su comprensión de los contenidos del relato, su experiencia tanto en el 

escenario como en la vida, su capacidad creativa, el dominio de su técnica, su reacción al 

entorno en el momento de la danza y la propia espontaneidad de la presentación. El 

público recibe una versión del relato, por lo que no es puro virtuosismo de la forma lo que 

saborea el rasika: “the masters were never content with mere technical perfection. 

Kathakali, though a traditional art, is a living, growing art form. Hence the insistence on 

self-experience” (Iyer, 1955, p. 95).   

 Si se describe al iḷakiyāṭṭam como una deriva, en un determinado momento, dictado 

por la tradición, el relato se suspende y el maestro se deja arrastrar por la narración del 

mito, con la forma como nave. Tomando esto en cuenta se podría observar el papel del 

iḷakiyāṭṭam como paradigma según la definición de Agamben (2010). Utilizando la 

gramática como modelo, el autor explica que para poder funcionar como ejemplo el 

sintagma debe ser suspendido de su función normal. En la no-función resulta su 

funcionamiento y formulación de la regla por lo que un evento imprevisto, de una norma 

que se silencia, se convierte en ejemplo y en regla: “el ejemplo está, de hecho, excluido de 

la regla, no porque no forme parte del caso normal, sino, al contrario, porque exhibe su 

pertenencia a él” (Agamben, 2010, p. 32). El narrador tiene la función de levantar la 

historia de la escritura y oralizarla en el presente que le acontece, por lo que en esta 

derivación y separación de la línea base se genera un nuevo ejemplar, singular, que puede 

o no formular una regla y que a su vez podría contribuir a definir los confines del sentido 

de lo apropiado y, porque no, comenzar una tradición performática: “el paradigma es un 

caso singular que se aísla del contexto del que forma parte sólo en la medida en que, 

exhibiendo su propia singularidad, vuelve inteligible un nuevo conjunto, cuya 

homogeneidad él mismo debe constituir” (Ibíd., p. 25).  

 Agamben (2010, pp. 40-41) enumera ciertas características que definen al paradigma 

y que parecen aplicables al papel del iḷakiyāṭṭam dentro de la partitura performática del 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   28 

Kathakaḷi. Según el autor, el paradigma es analógico en cuanto va de singularidad a 

singularidad; se suspende y expone pertenencia al conjunto siendo un ejemplo y una 

singularidad y se caracteriza, a su vez, por una historicidad que traspasa los límites 

temporales ya que se sitúa entre lo diacrónico y lo sincrónico. De la misma manera, la 

interpolación progresa en el tiempo en una fuerte tradición, a través de ejemplos y 

particularidades que se exponen en la suspensión del relato que esta misma genera durante 

la realización escénica, por lo que, en esta luz, es posible decir, según la definición y 

descripción del autor, que la interpolación cumple un papel paradigmático en el Kathakaḷi. 

 Es importante recordar que las variaciones que puedan ocurrir durante las 

interpolaciones son limitadas a fragmentos o detalles y no a cambios radicales y drásticos 

por lo que es un lento proceso de innovación y evolución, lo cual está ligado al fin de las 

artes clásicas de la India que es el saborear y degustar del rasa:  

The savouring of each moment of performance is the classical audience member’s 
goal. There are no sudden and unexpected flashes of emotion, but rather the slow 
unfolding of each moment in the dramatic enactment, which allows the spectator to 
attain the tasting of the various sentiments (rasas) offered in the full performances 
meal. (Zarrilli, 1984, p. 254)  

El iḷakiyāṭṭam tampoco puede ser introducido en cualquier momento y lugar de la pieza, 

con absoluta espontaneidad, ni tampoco puede romper con la gramática de su lenguaje, o 

desdibujar completamente su hipercodificación. Nagatomo (1981) habla de una 

espontaneidad controlada la cual Coomaraswamy (1917) describe de la siguiente manera: 

“what appears to be individual, impulsive and ‘natural’, is actually long-inherited, well-

considered and well-bred” (p. 4). Estos aspectos generan preguntas que se podrían abordar 

en futuros trabajos: ¿cuál es el lugar de cada tipo de interpolación en el performance score 

de una pieza?; ¿cómo afectan sus características y contenido el lugar en el que se sitúa 

dentro de una pieza?; ¿cómo se ve afectado su funcionamiento por sus características, 

contenido y su sitio en la partitura de la representación?; ¿cuál es su margen de acción?; 

¿qué tipo de variaciones deben introducirse?; ¿cómo difieren los patrones de 

improvisación de un tipo a otro?; ¿cómo se estructuran los casos en los cuales se acepta 

una versión y se convierte en tradición?; ¿qué hace que un iḷakiyāṭṭam trascienda los 

límites de lo anecdótico para convertirse a todas luces en un paradigma? 

 

 Considerando todo lo que se ha expuesto, sería posible discutir que el iḷakiyāṭṭam es 

una de las unidades dentro del sistema de representación del lenguaje que mantiene al 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   29 

Kathakaḷi nutrido y sano, con posibilidades de crecimiento ya que auspicia un espacio de 

ejemplificación de nuevas reglas posibles. Es factible que las interpolaciones que florecen 

y trascienden la suspensión en el tiempo, funcionen como uno de los catalizadores de 

cambios hacia la evolución del lenguaje teatral y al desarrollo de nuevos estilos y 

tendencias, como así también, una constante micro-actualización, es decir, el iḷakiyāṭṭam 

como un momento de narración, creación, irreverencia, transgresión y edición. 

 Se podría concluir que, desde diferentes perspectivas, el iḷakiyāṭṭam es una deriva 

necesaria precisamente en virtud de la excrecencia que constituye: “if these ilakyattams 

were to be excluded from the Kathakali performance, then it would be like a body without 

flesh” (Balakrishnan, 2005, p. 223); ‘flesh’ entendido como la carne, la gordura o la pulpa, 

es sinónimo de algo saludable, abundante y deleitable cuando justamente lo que busca el 

connoisseur es poder saborear. La exuberancia, esta parte, por así decirlo, “jugosa”, que 

constituye la interpolación dentro del sistema performático no sólo contiene el potencial de 

generar el placer estético que se resume en la degustación y deleite de emociones, sino que 

también altera la forma y textura del lenguaje. Se podría decir entonces que el iḷakiyāṭṭam 

no es una parte estructural del Kathakaḷi. Precisamente, este trabajo intenta demostrar que 

su función, en base de una naturaleza de floración u ornamento, es en realidad sustancial y 

que por lo tanto se convierte en una perspectiva relevante y esencial en el estudio de 

diferentes fenómenos del Kathakaḷi. 

 Teniendo en cuenta las descripciones que parecieran repetirse entre autores y las 

reflexiones presentadas que se han apoyado en otras disciplinas y en fenómenos similares, 

se propone, por el momento, la siguiente definición del iḷakiyāṭṭam que considera los 

aspectos que lo constituyen esencialmente: 

 unidad vital dentro de la estructura de una pieza de Kathakaḷi durante la cual se 

interrumpe el tiempo lineal del relato, permitiendo que el actor-bailarín se situé en el  

centro del acontecimiento escénico con la libertad de elaborar el relato y de poder generar 

su propia versión del mito acorde a una cierta tradición performática y a un sistema de 

evaluación exógeno, siguiendo un papel paradigmático capaz de sentar reglas a través del 

ejemplo.  



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   30 

2. Iḷakiyāṭṭam como parte de un sistema abierto 
	
  

He tells stories of the gods, but his yarn is spun from 
the ungodly, human heart. 

      ARUNDHATI ROY  

 

 El término performance según Fischer-Lichte (2008) se define como algo que no 

está compuesto por artefactos fijos, materiales y transferibles, sino como algo que es en 

cambio transitorio, fugaz y que existe sólo en el presente (p.75). Mientras tanto Schechner 

(1985) describe el tipo de performance que presentan las artes clásicas de la India, siendo  

el Kathakaḷi una de estas, como algo que es contingente, cambiante y sin una necesidad de 

resolución ya que se genera a través del encuentro entre público y el intérprete. Si se 

considera que el término ‘score’ se traduce, en este caso, como partitura, se podría 

entender ‘performance score’ como la partitura de la presentación de un relato, la cual es 

variable e inestable, es decir, la realización escénica de una obra de Kathakaḷi en un cierto 

contexto y bajo unas ciertas condiciones.  

 En el proceso de desarrollo de una tradición escénica, Zarrilli (1984) se refiere a la 

apertura o cierre de un sistema performático describiendo al āṭṭakkatha, o texto dramático, 

como un sistema cerrado y la realización escénica como un sistema abierto (p. 335). Es 

decir, este último es un sistema accesible y vulnerable que puede ser alterado. Si se 

recupera el estado dual del mito que describe Yarrow (2001), se podría interpretar que el 

sistema cerrado que propone Zarrilli (1984) es el que responde a la preservación mientras 

que el sistema abierto es el que sustenta la transformación. Por lo tanto, el Kathakaḷi se 

construye a través de un sistema performático abierto constituido por elementos, unidades 

y mecanismos que son fijos o variables y que, por consiguiente, permiten configurar cada 

representación, siendo el iḷakiyāṭṭam una de las unidades inestables.  

 La estructura de la realización escénica del Kathakaḷi, incluye el texto dramático que 

funciona como línea base, las distintas unidades de composición, las cuales se dividen en 

sub-unidades relacionadas con la elaboración del texto (padam y ślōka), las 

interpolaciones y las composiciones coreográficas y musicales. A su vez, la partitura de la 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   31 

representación contiene las convenciones y técnicas (abhinaya) que proveen las 

herramientas a ser utilizadas para su realización. Si bien dicha estructura escénica es más o 

menos fija, la forma que toma en el momento de la representación está ligada a las fuerzas 

que emplean las diferentes tradiciones performáticas, la transmisión del conocimiento oral, 

lo que se considera apropiado en cada contexto y el propio funcionamiento del lenguaje 

teatral. Si su forma es consecuencia de la expresión de una larga tradición escénica en un 

cierto punto en la historia, las elaboraciones de cada uno de los artistas en escena 

configuran la disposición del performance score: “Kathakali’s complex performance score 

is a series of elaborations, elaboration on and within elaborations, and embellishments” 

(Zarrilli, 1984, p. 254), por lo que el iḷakiyāṭṭam, que es justamente un momento de 

elaboración, cumple un papel fundamental como parte de este sistema performático abierto. 

 El texto dramático (āṭṭakkatha) puede ser valorado de forma aislada aunque su 

lectura fuera de la representación no suele ser algo que se practica con frecuencia. Las 

obras de importantes autores como pueden ser Kotayyam Tampuran16 (c.1645-1716) o 

Unnayi Warrier (c. 1674-1754) son apreciadas, fuera de la representación, por su 

sofisticación y riqueza poética. Sin embargo, Paniker (en Nair y Paniker, 1993) afirma que 

el texto dramático debería ser juzgado no sólo desde su valor literario sino también desde 

su potencial performático: “if an attakkatha provides scope for imaginative elaboration in 

a performance, it has to be rated high, even if there is little surface polish as literature” 

(p.20). Este comentario del autor coincide con lo que plantea la crítica del espectáculo  

“Kathakali King Lear” por D. Appukuttan Nair citada en el primer capítulo, en la cual se 

hace imposible desligar la versión escrita de un relato de sus posibilidades de 

representación. El texto dramático en el Kathakaḷi funciona entonces como el punto de 

partida, el esqueleto, la línea base desde la cual se estructura y configura el performance 

score, el cual podría ser descripto como un organismo en un lento y constante proceso de 

ciclos y transformaciones decrecientes o progresivas.    

 Paniker (en Nair y Paniker, 1993) describe la composición literaria del Kathakaḷi 

como Sutra, es decir, según el autor, un axioma del cual se han eliminado todos los 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
16  Las cuatro obras basadas en el Mahābhārata de Kottayam Tampuran (Kalyānasaugandhikam, 
Kirmiravadham, Bakavadham y Kālakeyavadham) están al centro del entrenamiento del actor y del 
repertorio de Kathakaḷi. Aunque poco se sabe de su vida, Zarrilli (2000) considera que, debido a sus 
contribuciones, Kottayam Tampuran fue para el Kathakaḷi lo que Zeami fue para el Nō (p. 101). 	
  

 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   32 

términos superfluos, permitiendo que los términos existentes contengan infinitas 

posibilidades de interpretación. Siendo esto así, el intérprete se convierte en colaborador 

del texto ya que “the interpreter of the Sutra has the liberty to give his own critical view of 

the existing meaning in the commentary. He can even contradict the meaning while 

establishing his own. So it is the critic-interpreter who enlarges the scope of the Sutra” (p. 

18). Esta reflexión del autor, pone al actor-bailarín durante la interpolación, en un lugar 

esencial del proceso que juzga, determina y potencia el valor de los textos escritos y que a 

su vez configura la realización de la pieza. El actor-bailarín, en el hacer de su versión, está 

no sólo ampliando el alcance del texto, sino que también lo comenta, lo crítica y lo celebra.  

 La representación, es decir, la ordenación de los diferentes elementos y unidades que 

constituyen el performance score ha sido brevemente delineada por Zarrilli (1984, 2000)  a 

través del análisis específico de ciertas obras, sin llegar a determinar una lógica general 

que se podría aplicar a la articulación de cada representación de un texto. Siendo la 

interpolación una de las tantas unidades en la partitura escénica de una pieza, seria 

importante en futuras investigaciones, como puede ser una tipología, poder determinar su 

colocación dentro de una cierta partitura, y la relación que existe con el nivel de libertad 

creativa que se le permite al actor-bailarín y los contenidos que se manejan17.  

 Se observarán a continuación las fuerzas que afectan la configuración del sistema 

performático, y por lo tanto, del iḷakiyāṭṭam, el cual podría ser visto como un sistema 

abierto dentro del sistema abierto al que pertenece, es decir: “a structure that is available 

to the actor as a certain range of possibilities based on an aesthetic logic of a particular 

dramaturgy” (Zarrilli, 2012, p. 49). Asimismo, las tres fuerzas que se introducirán, la 

aprobación (aucitya bōdham), la herencia (sampṟadāyam) y la técnica (abhinaya), podrían 

guiar diversas líneas de indagación en torno a la interpolación.  

 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
17 Es importante observar, en cuanto a documentación escrita original en relación a la realización escénica de 
ciertas obras, la existencia de manuales performáticos, o āṭṭapṟakāran. Estos manuales, son cuadernos de 
notas elaborados por los mismos artistas que incluyen descripciones de los diferentes mudras e indicaciones 
escénicas. Sin embargo, no sólo por la brecha lingüista, sino también por ser las libretas que contienen los 
“secretos” de los maestros, estos no son documentos oficiales o de fácil acceso y están rodeados de un cierto 
misterio, subrayando la intangibilidad del performance score.   



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   33 

2.1. Aucitya-bōdham: el sentido de lo apropiado 

	
  

 La forma de la partitura performática se delinea en parte por los límites regidos por 

el sentido de lo apropiado o aucitya bōdham, el cual se puede entender como un conjunto 

de principios estéticos que enmarcan las elecciones posibles y su recepción, y que a su vez 

cambian con el tiempo y las personas. Estos parámetros son externos al protocolo formal 

del lenguaje teatral, es decir, son exógenos por su contenido moral, social, político y 

cultural. El sentido de lo apropiado que se aplica para juzgar la representación no está 

claramente delineado en una norma general y representa la apertura del formato, por lo 

tanto sería posible enunciar, que gracias a esto, entre otras cosas, el iḷakiyāṭṭam permite la 

creación de sus propias reglas a través del ejemplo.  

 Para comprender el sentido de lo apropiado y su influencia sobre el iḷakiyāṭṭam se 

observarán dos ejemplos de interpolación tomados de las cuatro traducciones de Zarrilli 

(2000). Estas obras, seleccionadas bajo un criterio de autoridad y popularidad, se 

diferencian de otras18 no sólo por incluir notas, comentarios y reflexiones, sino también 

por ser transcripciones de representaciones a las que asistió el autor en el año 1993, lo cual 

las convierte en valiosos documentos en el contexto de la bibliografía existente (en Inglés 

y Español) por ser lo más cercano a una anotación del performance score. El trabajo del 

autor, junto con V.R. Prabodhachandran Nayar y M.P. Sankaran Namboodiri, resulta en el 

registro de una variedad de iḷakiyāṭṭam reconocidos y ejecutados por exponentes actuales 

del Kathakaḷi como Nelliyode Vasudevan Namboodiri, Kalamandalam Gopi, Margi 

Vijayakumar y Kalamandalam Balasubramanian.   

 En la primer traducción de la obra Santānōgopālam de Mandavappalli Ittiraricha 

Menon (c. 1747-94), lo primero que se puede notar es la omisión de las escenas 6, 7, 9, 10 

y 11, las cuales no suelen ser representadas en la actualidad por diversas razones tales 

como que la poesía es considerada corriente, la acción se concentraría principalmente en el 

līlā o juego divino y, sin esta edición, se requeriría una gran cantidad de actores. 

Santānōgopālam cuenta la historia de un brahmán al que se le han muerto sus nueve hijos 

al nacer y la promesa del heroico Áryuna de salvar a su próximo primogénito. En los 

últimos treinta años, el personaje del brahmán ha ganado popularidad precisamente por las 

reconocidas versiones del actor-bailarín Kunju Nayar, las cuales lograron profundizar el 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
18 Como pueden ser las traducciones al Inglés de Agatha Jane Pillar.  



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   34 

dilema del personaje y afectaron no sólo la forma de la pieza sino también el modo en el 

que se interpreta hoy en día el brahmán (Zarrilli, 2000).  

 Una de las siete interpolaciones, de tipos variados, que fueron parte de la 

representación de Mayo de 1993 en Thrissur, Kerala, comprende el cambio de un término 

que no fue bien recibido por una parte del público debido a la utilización de un adjetivo 

inapropiado: “for them it was unfitting for a character like Arjuna to call Krishna 

“ungenerous”. They felt this interpretation took his pride beyond the bounds of what they 

considered appropriate to the character” (p. 143). Para comprender esta reacción es 

necesario saber que debido al éxito de versiones anteriores, en este iḷakiyāṭṭam y a lo largo 

de la obra, se busca resaltar la devoción a Krishna, la cual es construida de manera distinta 

por cada actor-bailarín desde los personajes que representan (ya sea Áryuna o el brahmán). 

La elogiada interpolación de Kunju Nayar como el brahmán, y la cual sirve de referencia a 

otros intérpretes, motiva al orgulloso héroe a prometer en el nombre de Krishna que saltará 

en el fuego si no logra entregarle a su niño. Es evidente que un adjetivo como “mezquino” 

no sólo compromete el carácter del personaje (Áryuna) sino que también afecta el respeto 

que se busca expresar hacia el dios hindú. Con esta consideración, es posible entender que 

la versión presentada durante la representación a la que asistió Zarrilli haya fracasado por 

traspasar las expectativas de carácter del personaje y por no adherir a una cierta tradición 

performática.  

  El actor-bailarín Krishnan Nayar Asan, logró en cambio introducir otra exitosa 

interpolación para este mismo personaje, Áryuna, en Santānōgopālam, en la cual, durante 

la suspensión del relato, el actor-bailarín se desvía con su personaje para representar las 

diez encarnaciones de Visnú, resumir el bhagavad-gītā19 y concluir expresando que 

siempre que haya injusticia en el mundo Visnú aparecerá en diferentes formas para 

restituir el balance. La justificación para este tipo de iḷakiyāṭṭam, es que Áryuna no ha 

visto a Krishna en un largo tiempo por lo que quiere contar y compartir su grandeza 

(Zarrilli, 2000, p. 224). Esta interpolación se convierte en apropiada porque responde, 

justamente, a la devoción hacia el dios que se busca resaltar en este relato: “el mito es 

comprensible únicamente imaginando que las versiones recientes son en cierto modo 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
19 Los 700 versos en Sánscrito que son parte del Mahābhārata en los cuales, en forma de diálogo entre 
Áryuna y Krishna, se explican conceptos como dharma (Theodor, 2010).  

 

 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   35 

sincrónicas respecto a las antiguas, y que incluso sus variantes desconocidas o conjeturales 

son genéticamente autorizadas” (Fratini, 2012, p. 28). 	
  

 La versión que se presenta en la actualidad de Santānōgopālam (sin la 

representación de las escenas 6, 7, 9, 10 y 11) es a su vez un peculiar ejemplo de una 

estructura de representación en la cual hay un predominio de interpolaciones de tipo 

“combinadas” (Zarrilli, 2000, p. 219) o con más de un personaje, las cuales progresan la 

acción hacia su gran final feliz: una escena en la cual el brahmán y su esposa se 

reencuentran con sus nueve hijos quienes son interpretados por niños de la comunidad. 

Esta última escena es asimismo ejemplo de una interpolación de tono más coloquial, en 

gran parte desestructurada y que altera la relación con el público trayendo humor y 

cotidianeidad: “in The Progeny of Krishna [o Santānōgopālam] the ‘everyday’ 

(lokadharmi) has the potential to take on the sense of being this particular day for these 

particular people” (Zarrilli, 2000, p. 152). Se podría concluir que la realización escénica 

de este āṭṭakkatha ha sido fuertemente influenciado por lo que ha sido aprobado tras ser 

juzgado por los parámetros del aucitya bōdham. 

 En la segunda traducción de Zarrilli (2000) es también posible comprender la 

autoridad del sentido de lo apropiado sobre el iḷakiyāṭṭam a través de la versión del actor-

bailarín Nelliyode Vasudevan Namboodiri20 del personaje de Simhika en Kirmiravadham, 

texto dramático escrito por Kottayam Tampuran y que narra la mutilación del demonio 

Simhika y la muerte de su hermano Kirmira en manos de Bhima. En la interpolación de 

tipo tanṯe tāṭṭam, o soliloquio, que está al comienzo de la obra en su versión editada vemos 

a Simhika en su proceso de embellecimiento. Este es un personaje que se considera de tipo 

“negro” femenino o un demonio, por lo tanto es feroz, histérica, indomable, incivilizada, 

sexualmente activa y grotesca. Es decir, Simhika es lo opuesto a la típica heroína pulcra y 

radiante de tipo minukku, a quién copia y parodia.  

  Con respecto a su interpolación, Nelliyode Vasudevan Namboodiri explica que una 

cierta tradición performática que recibió de su maestro funcionó como el marco sobre el 

cual construyó su propia interpretación del personaje (Zarrilli, 2000, p. 96). Para la 

creación y ejecución del iḷakiyāṭṭam, el actor-bailarín consideró otro personaje de la misma 

categoría, Nakratundi en Narakāsuravadham, quien cuenta con una interpolación tanṯe 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
20  Namboodiri  ha sido reconocido por su desarrollo y representación del personaje Simhika en 
Kirmiravadham. El gran maestro es alabado por tres tipos de personajes: brahmanes, tāṭi de “barba roja” y 
personajes femeninos kari o “negros”.  



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   36 

tāṭṭam en la cual vemos al demonio en un proceso de embellecimiento similar. La mayor 

diferencia entre estos dos personajes es que mientras una vive en el bosque (Simhika), la 

otra vive en una corte (Nakratundi), por lo tanto, en el momento en que la Simhika de 

Nelliyode necesita aceite para limpiar su cabello, no utiliza una ampolla como Nakratundi, 

sino que busca aceite natural en su entorno: ve un árbol, lo sacude y cae la fruta, la toma 

en sus manos, la exprime y con este aceite es que limpia su cabello (Zarrilli, 2000). Esta 

interpolación es muy apreciada entre connoisseurs por la impecable introducción de ese 

detalle que profundiza la acción dramática y los matices del grotesco personaje ya que “the 

vibrant accuracy of his detailed mime literalizes and magnifies her exaggerated process of 

beautification” (Ibíd., p. 97).  

 Además de este detalle, Nelliyode optó por concluir la interpolación con un 

contrastante cambio de emoción en el cual Simhika pasa de lo cómico a entender que los 

llantos que se escuchan le pertenecen a su marido (Sárdula) quien está por morir en manos 

de Áryuna, lo cual hace que la representación regrese al punto del relato donde comenzó la 

deriva.  Simhika arranca el tāli21 de su cuello, lo desecha y en este estado desesperado 

continúa con la primera réplica de diálogo, retomando la línea principal del relato. En una 

conversación con Zarrilli (2000) sobre esta interpolación, V.R. Prabodhachandran Nayar 

enumera las razones por las que es recibida tan positivamente: captura el pathos de una 

mujer que acaba de enviudar, provee motivos claros que explican por qué Simhika busca 

vengarse de Draupadi y clarifica la motivación detrás de su primera réplica que se produce 

inmediatamente después de reasumir la línea base (p. 97). Cabe destacar que aquí se 

ejemplifica un caso en el cual el actor-bailarín ha premeditado las posibilidades de su 

versión por lo que se presenta una circunstancia adecuada a esa "espontaneidad 

controlada" que describe Nagatomo (1981). 

 Con el ejemplo de Simhika surgen también otras influencias que construyen la 

compleja dinámica del sentido de lo apropiado: “we should remember that what is 

considered “appropriate” in this scene, for this Simhika, is shaped entirely by male 

perceptions of the female” (Zarrilli, 2000, p. 97). Asimismo, no se trata sólo de la 

percepción de lo femenino desde lo masculino, sino también de una lectura que refleja la 

influencia residual del aún	
   arraigado e intrincado sistema de castas de la India. La 

clasificación de los personajes responde a cualidades, a características innatas y a un cierto 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
21 Colgante que se ata al cuello de la novia como parte de la ceremonia del casamiento hindú.  



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   37 

status social y dentro de esta clasificación, Simhika representa la visión que las castas más 

altas tienen de una mujer perteneciente a las castas indígenas (Ibíd.). 

 Los límites de lo apropiado se ven constantemente cuestionados, empujados y 

alterados por los cambios culturales, históricos y económicos. Entonces, ¿cómo se ve 

afectada la representación y recepción de un personaje como Simhika en una compañía 

enteramente compuesta por mujeres como lo puede ser “Tripunithura Kathakali Kendram 

Ladies Troupe”22?  

 El aucitya bōdham dicta las elecciones de los artistas y las reacciones del que las 

recibe, es decir, funciona como un sistema de evaluación colectivo que se emplea 

inconscientemente por conocedores y artistas de Kathakaḷi. Si el tipo de pensamiento que 

traen los que conforman este colectivo varia (mujeres, extranjeros, artistas de otras 

regiones de la India), se puede asumir que se modificarán también las elecciones creativas 

durante el iḷakiyāṭṭam. Asimismo, esto implica que eventualmente podrían variar las 

versiones que se presentan y su aceptación. El sentido de lo apropiado es un ámbito de 

estudio amplio y complejo, quizás un terreno que le pertenece más a la sociología, la 

historia, los gender studies y los cultural studies.  

 

2.2. Abhinaya: la comunicación estética 

	
  

	
   Durante una variación el connoisseur no observa la propia ejecución de los mudras o 

de las composiciones coreográficas debido a que el maestro ya ha incorporado la técnica y 

sería algo inusitado que falle en una pirueta o en la postura de una mano. El cuerpo del 

actor-bailarín está milimétricamente codificado en el lenguaje teatral y lo que se espera de 

él es la nueva exégesis del mito que su dominio le permite, ¿cómo utilizará el lenguaje el 

narrador para contar la/su historia? El abhinaya comprende las técnicas y convenciones 

utilizadas hacia la realización de la partitura escénica y podría ser descripto como el 

aparato de la experiencia estética. Su mecanismo provee los elementos necesarios para que 

se genere el encuentro en el que se puede saborear el rasa. Se podría simplificar diciendo 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
22 Tripunithura Kathakali Kendram Ladies Troupe es una compañía de Kathakaḷi compuesta enteramente por 
mujeres. Fue fundada en el año 1975 y aún hoy genera reacciones dispares.  

 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   38 

que el bhāva, la emoción o estado mental que representa el actor-bailarín, no puede ser 

completado sin el aparato del abhinaya, y que asimismo, el rasa no puede ser producido 

sin la correcta expresión del bhāva, Por lo tanto, el abhinaya es el vehículo de la 

experiencia estética: “the means of getting the taste across- preparing it, present it” 

(Schechner, 1998, p. 31) y se suele referir a él como a la comunicación estética del 

Kathakaḷi (Balakrishnan, 2005; Nair y Paniker, 1993). 

 Existen cuatro elementos interdependientes del abhinaya que codifican el lenguaje 

de los cuales tres (el  āhārya, el āṅgika y el sātvika) son específicos al actor-bailarín 

mientras que un último comprende el acompañamiento vocal (vācika). El āhārya 

(vestuario y maquillaje), āṅgika (cinética) y sātvika (energía vital) consiguen dilatar el 

cuerpo del actor-bailarín con el fin de acentuar el lenguaje expresivo, obtener dimensiones 

épicas y facilitar el rasa. Teniendo en cuenta la simpleza en cuanto a los recursos técnicos 

y a la complejidad poética y simbolismo que se utiliza en el lenguaje, a través del 

abhinaya el actor-bailarín logra crear complejos escenarios, situaciones y personajes:  

He creates scenes that have an extraordinary living quality; he puts us into intimate 
touch with the vital principle of the object, its pulsating life or dominant trait, so that 
its physical features are recalled to our mind. (Iyer, 1955, p. 99) 

 Tanto Barba (1983, 1967) como Zarrilli (2000) describen una doble estructura en el 

proceso de creación del actor-bailarín que se divide en el plano narrativo y el plano 

emocional, siendo las manos las que marcan lo primero y la cara lo segundo, mientras que 

el resto del cuerpo acompaña las acciones. La Figura 3 resume el proceso del actor-bailarín 

en la síntesis de lo interno y lo externo, entendiendo lo interno como el plano emocional y 

lo externo como el plano narrativo, con el fin de expresar el bhāva para despertar el rasa. 

 El iḷakiyāṭṭam, requiere el mismo proceso de combinación entre lo externo y lo 

interno que requieren las otras unidades de composición del performance score. El actor-

bailarín dispone de herramientas precisas, convenciones y procesos para que emerja y 

florezca, junto con él, el mundo emocional de los personajes arquetípicos que forman parte 

del repertorio literario. Como describe Nagatomo (1981) en relación a la adquisición de 

técnicas en el Nō, el cuerpo es adiestrado en una cierta forma la cual desaparece cuando se 

alcanza la plenitud de contenido desde el moldeo de la energía vital o prāṇa vāyu. 

 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   39 

	
  

Figura 4. Proceso del actor-bailarín durante la representación. 
Fuente: (Zarrilli, Kathakali Dance-Drama, Where Gods and Demons Come to Play, 2000, p. 69). 

 

 El prāṇa vāyu está en el centro del sātvika abhinaya, que es el elemento que 

comprende la sutil representación de lo interior a través del control de la respiración. Esto 

tiene un resultado sobre la forma exterior y se podría decir que el sātvika se ocupa de la 

plenitud de la forma. Según Balakrishnan (2005) este elemento del abhinaya es el alma de 

la comunicación estética (p. 157) y se podría decir que, a su vez, representa la pura y 

espontánea expresión de la mente, el ‘ser’ del actor-bailarín, su universalidad y su 

singularidad. En esta luz, podría ser que el sātvika sea el elemento al frente de la 

comunicación estética del actor-bailarín durante el iḷakiyāṭṭam ya que por un lado es único 

y singular a cada actor y por el otro es sustancial, ya que contribuye a la complejidad del 

bhāva: “emotional experiences are delineated with a force that has often re-written the 

history of Kathakali” (Pandeya, 1999, p. 93). 

 Además del manejo de la respiración, hay cualidades inherentes y necesarias en todo 

este proceso como lo son el bhaṅgi y manodharma23 . La primera se entiende en 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
23 Término que proviene de la música carnática.  



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   40 

Malayalam como gracia o belleza (Frohnmeyer, 1989, p. 10) y comprende la elegancia, 

fluidez y facilidad con la que el actor-bailarín ejecuta los movimientos. El bhaṅgi se puede 

lograr a través del apoderamiento de la técnica hasta tal punto que ésta se vuelve una 

segunda naturaleza: “it makes us forget the mechanics, the toil and the effort involved in 

the technique makes it appear spontaneous” (Iyer, 1955, p. 97), sin esta cualidad la 

representación sería algo estéril, “artistically sterile” (Ibíd.). El manodharma es la 

capacidad creativa del actor para transformar el “texto” en acción espontánea e 

improvisada, sin discriminar el público al que se enfrenta y la tradición performática a la 

que pertenece. Si así se define, entonces el manodharma es una cualidad indispensable en 

la creación y ejecución del iḷakiyāṭṭam. El Kathakaḷi también es analizado como una forma 

de poesía tridimensional que se equipa de tres elementos: la imaginación, los estudios y el 

entrenamiento, siendo la imaginación un producto de la intuición, lo que habilita la 

capacidad creativa y lo que coordina los impulsos del artista. Es decir, la imaginación 

conjuga el mundo imaginado con el mundo material: “excites the emotion lying dormant in 

the heart of the reader” (Prasad, 1994, p. 231) lo cual concluye en rasa.  

 En la tercer traducción de Zarrilli de Rugmāmgadacaritam 24  se encuentra la 

interpolación de tipo melodramático de Rugmamgada en la décima escena de la obra, la 

cual elabora sobre el estado mental del personaje otorgando una gran libertad de 

improvisación al actor-bailarín. Balakrishnan (2005) incluye esta elaboración como un 

ejemplo para describir el proceso del sātvika en performance ya que el actor-bailarín debe 

construir el complejo conflicto emocional de Rugmamgada. El actor-bailarín debe transitar 

los contrastantes y complejos estados del personaje al tomar la decisión de sacrificar a su 

hijo para cumplir con su palabra, culminando su crisis en un estado de raudra, el estado 

mental necesario para cometer un homicidio y uno de los nueve estados estéticos o rasa 

(Zarrilli, 2000). Debido a la riqueza del bhāva que se presenta en esta interpolación, no es 

sorpresa que sea un momento destacado de la partitura por los connoisseurs ya que los 

sabores que se presentan son más complejos y refinados: “Kathakali is, in this sense, a 

“theatre of the mind”, which is a theatre of the “cooked” and not the “raw” emotions” 

(Ibíd., p. 153).  

 La interpolación de Rugmamgada es a su vez ejemplo de uno de los recursos 

escénicos que emplea el actor-bailarín durante el iḷakiyāṭṭam tomado del Kūṭiyāṭṭam el 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
24	
  Escrito por Mandavappalli Ittiraricha Menon (c.1747-94).	
  



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   41 

cual implica la representación a través de la transferencia (Madhavan, 2010, p. 122), el 

pakarnāṭṭam. Este recurso permite justamente transferir la atención y la acción desde un 

punto de vista a otro con el fin de representar diferentes personajes, objetos y espacios. Es 

también posible observar su utilización en la interpolación de tipo descriptiva de Bhima en 

la cuarta traducción de Zarrilli de la obra Kalyānasaugandhikam 25  (2000). La 

interpolación, la cual se basa en un ślōka compuesto por Kodungallor Koccunnittampuran 

(1858-1926)26, describe el viaje de Bhima por un bosque en busca de la flor Saungandhika 

para su esposa Draupadi. El momento más conocido de este iḷakiyāṭṭam es cuando Bhima 

observa el enfrentamiento fatal y desigual de un elefante contra una pitón y un león, lo 

cual requiere que el actor represente no sólo a Bhima sino también su entorno y los 

animales que observa.  

 Según Balakrishnan (2005) el pakarnāṭṭam y el manodharma no forman parte del 

Nāṭyaśāstra y son una contribución original de Kerala a las artes escénicas (p. 124). 

Ambos aspectos son esenciales en el iḷakiyāṭṭam por lo que, si se generara una discusión 

sobre dicha afirmación del autor, sería interesante rastrear el origen de esta tradición tan 

popular en el Kathakaḷi.   

 Se podría decir que el abhinaya configura, junto con otros factores, la partitura del 

actor y a su vez determina el espacio por el cual opera en la composición de nuevas 

versiones tanto en referencia a su espacio corporal interno como externo.  La 

familiarización con la técnica le permite convertirse en narrador del mito y por lo tanto en 

co-productor de la estructuración del performance score.  

 Sería interesante analizar el funcionamiento de los diferentes elementos de la 

comunicación estética a lo largo de una representación con el fin de identificar las 

especificidades en el uso del lenguaje durante los distintos tipos de iḷakiyāṭṭam.  

 

 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
25 Escrito por Kottayam Tampuran (c.1645-1717).  

26 Miembro del gurukula del Palacio Kodungallor donde era popular la escritura de ślōka.   



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   42 

2.3. Sampṟadāyam: transmisión de conocimiento y tradiciones performáticas  

	
  

 Si el aucitya bōdham es lo que juzga al iḷakiyāṭṭam, y el abhinaya es el instrumento 

que provee las herramientas hacia la realización de una cierta partitura, el sistema de 

transmisión de conocimiento y las tradiciones performáticas son lo que le permiten 

trascender en el tiempo. Una cierta interpolación se convierte en parte de una partitura 

escénica no sólo por ser apropiado y por responder a un matemático lenguaje teatral, sino 

también por haber sido adoptado, replicado y continuado en las diferentes líneas de 

transmisión, es decir, en su repetición se manifiesta su papel como creador de reglas. Es 

también posible decir que la existencia performática del actor-bailarín al ejecutar la 

interpolación es paradigmática en la constitución del performance score 27.	
   	
  

 La personalización del lenguaje dio lugar a diferentes estilos llamados sampṟadāyam, 

que podrían ser descriptos como linajes ya que una particular tradición performática se 

establece cuando la manera de ejecutar el lenguaje es adoptado y reconocido por varios de 

sus  discípulos: 

Just as a member of a caste (jati) is defined by his birth into that particular group, so 
also an individual trained in a specific sampradaya has his entire performance 
identity defined by his lineage… a sampradaya, then, is an indigenous and self-
conscious method of recognizing legitimately created and transmitted variation 
within a cultural performance tradition. (Glynn, 2001, p. 13)	
    

A pesar de haberse perdido estos definidos linajes como consecuencia de los cambios 

sociales y políticos y que el método clásico de aprendizaje de gurukula28 esté perdiendo su 

esencia, la transmisión de conocimiento en Kathakaḷi sigue siendo principalmente oral, lo 

que infiere una personalización del lenguaje por parte del actor-bailarín en cada eslabón de 

la transferencia. Las micro variaciones son los aportes, experiencias y perspectivas de cada 

maestro y sobre las que se fundarán los que le siguen:  

A new actor is formed by imitating and old actor, then e former, in his turn, will 
offer himself as a model for his successor; and with every step, together with 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
27 Agamben (2010) expone la lógica de este pensamiento a través de las reglas monásticas utilizando como 
ejemplo la orden de San Benito. Esta regla no es en sí misma una norma, sino que la comunidad es la que 
resulta en ejemplo, convirtiendo la vida de cada monje en paradigmática: “el paradigma implica un 
movimiento que va de la singularidad a la singularidad y que, sin salir de esta, transforma cada caso singular 
en ejemplar de una regla general que nunca puede formularse a priori ” (p. 29). 

28 Tipo de escuela de la India en la cual el alumno vive cerca de su gurú ya que esta figura imparte no sólo la 
técnica, sino también una noción y visión del mundo.  



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   43 

personal variants, a complex inheritance will accumulate which is tradition and 
progress at the same time. (Savarese, 1991, p. 7) 

Al fin y al cabo, si se recupera la analogía con el narrador de Benjamin (2006) este tipo de 

experiencias son la fuente del narrador: “experience which is passed on from mouth to 

mouth is the source from which all storytellers have drawn” (p. 362).  

 Desde la segunda mitad del siglo XIX hasta la primera década del siglo XX el 

Kathakaḷi vivió su época dorada gracias al abundante y comprometido patrocinio de los 

terratenientes de Kerala ya que algunos de estos patrones eran a su vez escritores, artistas e 

intérpretes. Los diferentes estilos de actuación del Kathakaḷi, como el Kidangoor y 

Kalluvayi que aún se practican hoy, surgieron en parte por la importancia que se le dio a 

los diferentes elementos del abhinaya en combinación con el proceso de transmisión de 

conocimiento, por lo que cada línea de transmisión contaba con sus versiones de 

iḷakiyāṭṭam, las cuales llevaban el sello personal del maestro a la cabeza del linaje. Esto 

insinúa que podría existir una relación directa entre el desarrollo de estilos y la 

interpolación. 

 Las variaciones que debido a su éxito fueron consolidadas en escritos pasados de 

mano en mano o las interpolaciones provenientes de otras fuentes como la poesía y la 

literatura, forman parte del programa de enseñanza de algunas escuelas como Kerala 

Kalamandalam. Ciertas interpolaciones son parte del currículo de diferentes escuelas no 

sólo por ser parte de un estilo, porque cobraron mayor importancia en relación con el 

relato principal y porque contienen una gran riqueza en términos del abhinaya, sino 

también porque funcionan como una primera introducción al iḷakiyāṭṭam; las versiones 

enseñadas funcionan como guía y referencia para la preparación y creación de futuras 

interpretaciones así como lo demuestra el ejemplo de Nelliyode Vasudevan Namboodiri en 

la ejecución y creación de su versión de Simhika.	
  

 El artista sólo puede enseñar aquello que está impreso en su cuerpo, incluyendo sus 

elecciones en la ejecución de ciertos iḷakiyāṭṭam. Si en cada relación maestro-alumno y 

maestro-público hay un traspaso de versiones, los maestros del Kathakaḷi entonces son no 

sólo “custodios” de un legado, sino también quienes lo construyen (Iyer, 1955, p. 72) 

lentamente y artesanalmente. Si se consideran todas las funciones del actor bailarín, desde 

la adquisición de la técnica hasta las derivas que su trayectoria artística le permite, es 

entonces narrador, constructor, heredero y portador de una tradición escénica en un 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   44 

constante proceso de desarrollo.  

  La extensión de este trabajo no permite desarrollar los estilos existentes en la 

actualidad, sus antecedentes y los aportes de sus diferentes maestros ya que este aspecto 

del Kathakaḷi en relación al iḷakiyāṭṭam es en si mismo un tema de investigación. Debido 

al difícil acceso a fuentes históricas, sería una ardua tarea poder construir una genealogía 

del Kathakaḷi desde sus comienzos. Sin embargo, sería interesante observar hoy, en un 

contexto menos “puro”  de transmisión, el momento en el que un iḷakiyāṭṭam es adoptado 

por otro artista, convirtiéndose entonces en una regla, y ver si esto se relaciona con la 

ramificación del lenguaje en diferentes estilos.  

  



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   45 

Conclusiones  
	
   	
  

	
   La búsqueda que se ha articulado en este trabajo en torno al iḷakiyāṭṭam deja ver que 

su potencial de estudio es amplio, extenso y poco transitado. Tanto el análisis comparativo 

de perspectivas teóricas que permiten comprender el fenómeno, como las problemáticas 

que se presentan en este camino, demuestran que la interpolación en el Kathakaḷi es un 

ámbito de estudio que merece ser investigado por su valor dentro del lenguaje y contexto 

al que pertenece, y posiblemente dentro las artes escénicas en general.  

 El iḷakiyāṭṭam, a través de la libertad que otorga al intérprete en trazar y crear sus 

propios recorridos dentro del relato, manifiesta la progresividad del Kathakaḷi. Debido a su 

naturaleza paradigmática pareciera ser posible comprobar en futuras investigaciones que 

las versiones propuestas por el actor-bailarín durante la interpolación, son las que 

contribuyen al lento proceso de adaptación, de innovación y de refinamiento del lenguaje 

teatral y sus historias.  

 Las tres posibilidades de estudio desarrolladas en el segundo capítulo y servirían de 

base para la elaboración de futuras investigaciones han abierto una serie de preguntas que 

podrían ser abordadas desde una variedad de disciplinas y metodologías: ¿cómo se ve 

afectado por su contexto histórico el sentido de lo apropiado que se aplica al iḷakiyāṭṭam?; 

¿hasta qué punto puede, el actor-bailarín, hacer su propia versión?; ¿cuánto de su visión 

del mundo permea su versión?; ¿cuál es el lugar de cada tipo de interpolación en la 

estructura de la realización de una pieza?; ¿cómo afecta sus características y contenido su 

lugar en la pieza y su funcionamiento?; ¿cómo se podría realizar una tipología del 

iḷakiyāṭṭam?; ¿sería posible identificar patrones de improvisación de un tipo a otro? 

Asimismo, es importante resaltar que debido al punto de vista de este trabajo, se han 

dejado de lado preguntas que relacionan este fenómeno con el público que lo experimenta 

(¿cómo se vive la interpolación desde el connoisseur?).  

 En este mismo capítulo surgen otras preguntas que encuentro particularmente 

interesantes de responder por lo que podrían aportar a los conocimientos existentes en 

Kathakaḷi: ¿qué hace que un iḷakiyāṭṭam trascienda?; ¿cómo se mide el éxito y el fracaso 

hoy, y a través de los años?; ¿cuándo y por qué es adoptado por otro actor-bailarín 

convirtiéndose por lo tanto en regla?; ¿qué tipo de cambios son necesarios para que se 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   46 

convierta en una versión original del relato?; ¿cuáles son los elementos y contenidos que 

componen estos éxitos que se convierten en tradición, o en regla? Desarrollar un trabajo 

que permita indagar en estos aspectos podría contribuir a la resolución de una gran 

curiosidad: si entendemos por estilo una personalización del lenguaje, ¿cuál es la relación 

entre la interpolación y el desarrollo de nuevo estilos?  

  Debido a la complejidad y el tiempo que implicaría una investigación de tipo 

histórica en relación a esta cuestión principalmente por una falta de documentación y 

fuentes accesibles, la continuación de este trabajo se plantearía desde el seguimiento de las 

líneas de transmisión del lenguaje y sus tradiciones performáticas en el contexto actual del 

Kathakaḷi en Kerala, sin abandonar, en este proceso, una constante reflexión sobre la 

propia definición del fenómeno del iḷakiyāṭṭam. Una investigación de la interpolación en 

su contexto actual conllevaría el desarrollo de un estudio de campo que cuente con los 

protocolos adecuados para la recolección de datos necesarios, algo que, a su vez, aportaría, 

entre otros documentos, una serie de materiales audiovisuales para el estudio del Kathakaḷi 

en general. Por lo tanto, un trabajo futuro posible debería contar con la experiencia y la 

perspectiva local con el fin de apoyar las reflexiones teoréticas que han comenzado a 

surgir en esta primera indagación.  

 Tratar de ahondarse en la comprensión y definición de un fenómeno como la 

interpolación en el Kathakaḷi, podría contribuir no sólo al ámbito al cual pertenece sino 

también a una variedad de áreas de estudio con referencias en las artes escénicas. Otra 

investigación ulterior posible que no debería descartarse se podría abordar desde un 

estudio comparativo que trace analogías con otras artes escénicas que cuenten en sus 

sistemas con unidades similares al iḷakiyāṭṭam. Es decir, un trabajo que, desde el concepto 

de la floritura y la decoración, busque trazar y comprobar analogías con otras artes 

escénicas y sus equivalentes a la interpolación.  

 Por último, este trabajo permite observar que la idea de la libertad de un lenguaje 

teatral o la irreverencia que puede permitir una forma, por así decirlo, “estricta” y ancestral 

es una cuestión que implica la reflexión de un fenómeno desde una amplia perspectiva 

teórica. 

  

  



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   47 

Glosario  
	
  
 
Guía fonética (IPA)  
 
ആ  ā /aː/ 
ഈ  ī /iː/ 
ഊ  ū /uː/ 
ഓ  ō /oː/ 
ങ  ṅ /ŋ/ 
ന  ṉ /n/ 
ണ  ṇ /ɳ/ 
ട  ṭ /ʈ/ 
റ  ṟ  /r/ 
ശ  ś /ɕ/ 
ഷ  ṣ /ʂ/ 
	
  

ABHINAYA*: el arte de la expresión dramática a través de palabras, expresiones faciales 

o gestos. Se compone de cuatro elementos: sātvika, āṅgika, āhārya y vācika. 

ABHINAVABHĀRATĪ: extenso comentario sobre el Nāṭyaśāstra escrito por 

Abhinavagupta (c. 950-1020). 

ĀHĀRYA: elemento del abhinaya que comprende el vestuario y maquillaje utilizado en la 

representación.  

ĀNANDA: estado de éxtasis.  

ĀṄGIKA: elemento del abhinaya que comprende la expresión dramática gestual y 

corporal. 

AṈUPALLAVI**: sub estribillo del padam.   

ĀṬṬAKKATHA*: composición literaria de Kathakaḷi.  

ĀṬṬAM*: en su traducción literal ‘bailar’; se lo suele utilizar como abreviatura del 

término iḷakiyāṭṭam. 

ĀṬṬAPṞAKĀRAN**: manuales recopilados por los actores durante su entrenamiento que 

son utilizados como guía en la representación de diferentes obras.  



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   48 

AUCITYA BŌDHAM**: sentido de lo apropiado que guía las elecciones performáticas de 

los actores y que usualmente determina las reacciones de los connoisseurs sobre como 

debe representar un papel en relación con esas elecciones. 

BAKAVADHAM*: obra escrita por Kottayam Tampuran (1645-1716), basada en el 
Mahābhārata que relata la muerte de Bhaka en manos de Bhima.  

BHAGAVAD-GĪTĀ: 700 versos en sánscrito que son parte del Mahābhārata en los cuales, 

en forma de diálogo entre Áryuna y Krishna, se explican conceptos como dharma. 

BHAṄGI: belleza (término en Malayalam).  

BHĀVA: estado emocional representado por el actor.  

CĀKIĀR*: casta de brahmanes de Kerala asignados a la representación de Kūṭiyāṭṭam. 

CARAṆAM*: tercera parte del padam que le sigue al aṉupallavi.  

CEṆṬA*: tambor de doble parche tocado con una mano y una baqueta o con dos baquetas. 

Dicho tambor es sostenido en posición vertical mediante una correa que se apoya sobre el 

hombro izquierdo del músico.  

CIṬṬA: lo establecido por la tradición.   

COLLIYAṬṬAM: ensayos de las obras en clase con el fin de aprender las réplicas del 

texto y los movimientos correspondientes a cada personaje. 

CUṬṬI: borde decorativo hecho de pasta de arroz y papel que enmarca el maquillaje de 

ciertos personajes. 

DAKṢHAYĀGAM: el sacrificio de Daksha, obra escrita por Irayimman Tampi (1783-

1856).   

DHARMA**: deber, derecho. El orden socio-cósmico de las cosas como deben ser, 

conducta, código u observancia consuetudinaria; el deber de uno en el mantenimiento o 

sostenimiento de ese orden.  

GURUKULA: escuela-residencia que permite al alumno vivir cerca de su gurú. Sistema de 

enseñanza pre-colonial.   



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   49 

IḶAKIYĀṬṬAM: interpolaciones en el texto original compuestas por los actores; 

literalmente se traduce como “representación con movimiento” (Balakrishnan S., 

comunicación personal, 20 de Abril, 2015).	
  

IRAṬṬI*: Composición de danza al final del aṉupallavi y caraṇam del padam que sigue 

un ritmo específico.  

KĀLAKEYAVADHAM*: obra escrita por Kottayam Tampuran (1645-1716) que se basa 

en el Mahābhārata y narra los eventos luego de que Áryuna recibe la flecha Pasupata, un 

regalo de Shiva.  

KAḶARI*: lugar donde se entrena Kathakaḷi. 

KĀLAŚAM*: composición de danza que puntualiza las estrofas de un padam durante la 

performance.  

KAḶIYŌGAM**: compañía de Kathakaḷi provista de todos los elementos necesarios para 

la representación.  

KALLAṬIKKŌTTAN**: uno de los primeros estilos de Kathakaḷi originario del norte de 

Kerala caracterizado por ser más vigoroso en su expresión gestual y corporal (āṅgika).	
  

KALLUVAYI: estilo de Kathakaḷi que lleva el nombre de la aldea donde nació Ittiraricha 

Menon, el maestro de su principal contribuyente, Ravunni Menon. Es una de los dos 

tradiciones performáticas de la actualidad, habiendo sintetizado elementos de los estilos 

Kallaṭikkōttan y Kapliṇṇāṭan.  

KALYĀNASAUGANDHIKAM: este pieza de Kathakaḷi, escrita por Kottayam Tampuran 

(c. 1675- 1725) y basada en el Mahābhārata, cuenta la historia del viaje de Bhima a través 

de un bosque en busca de la flor de la buena fortuna para su esposa Draupadi. En este viaje 

se encuentra con su hermano, Jánuman.  

KAPLIṆṆĀṬAN**: uno de los primeros estilos de Kathakaḷi proveniente del sur de 

Kerala el cual lleva el nombre de su creador, Kaplingad Namboodiri. Este estilo es 

conocido por una gran cantidad de interpolaciones y por la importancia que se le dan a las 

expresiones faciales como así también a un modo de representar más realístico o 

lōkadharmi.  



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   50 

KARI*: tipo de maquillaje predominantemente negro para personajes como Simhika y 

Nakratundi.  

KATHAKAḶI**: literalmente ‘story-play’. Nombre para el distintivo de género 

performático de Kerala que representa historias de la épica hindú y los Puranas.    

KATTI: tipo de maquillaje para personajes con un predominio de egoísmo, arrogancia y 
crueldad tales como Ravana y Duriodhana.  

KAURAVA**: en el Mahābhārata este clan dirigido por Duriodhana engañó a sus primos, 

los Pándavas y los envió al destierro.  

KIRMIRAVADHAM: obra basada en el Mahābhārata escrita por Kottayam Tampuran (c. 

1675-1725) que cuenta la historia de la mutilación del demonio Simhika y la muerte de su 

hermano Kirmira en manos de Bhima.   

KIṬANGŌR**: el particular estilo de Kathakaḷi desarrollado en Travancore, al sur de 

Kerala, y uno de los dos estilos remanentes de representación.   

KŪṬIYĀṬṬAM: teatro sánscrito tradicional de Kerala. Sus convenciones y maquillaje 

influenciaron el nacimiento y desarrollo del Kathakaḷi.  

LĪLĀ: juego divino.  

LŌKADHARMI: lo concreto, ordinario, o cotidiano.   

MADDAḶAM:  tambor horizontal con dos caras.   

MAHĀBHĀRATA**: gran épico hindú, al igual que el Rāmāyaṇa, que cuenta el conflicto 

entre los Kauravas y los cinco príncipes Pándavas. 	
  

MANAYŌLA*: pigmento amarrillo que se mezcla con índigo para crear el color verde 

que se utiliza para el maquillaje de personajes de tipo pacca y katti.  

MANODHARMA: capacidad creativa; a veces se utiliza para referirse a pasajes 

improvisados de interpolación escogidos por el actor.  

MALAYĀḶAM: lengua oficial de Kerala junto con el Inglés.   

MUDRA**: gesto simbólico con la mano. El Kathakaḷi cuenta con un “alfabeto” de 24 

símbolos originales que se utilizan por sí solos o en diferentes combinaciones de las manos 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   51 

y el resto del cuerpo para “hablar” el texto o simplemente como decoración durante las 

composiciones coreográficas.  	
  

MINUKKU*: tipo de maquillaje con el cual la cara es pintada de un amarillo claro. Se 

utiliza en personajes femeninos, mensajeros y eruditos.  

NAḶACARITAM: pieza escrita por Unnayi Warrier (c. 1675-1755) basada en el 

Mahābhārata que cuenta la historia del rey Nala y su esposa Damaianti.  

NĀṬYAŚĀSTRA**: el principal trabajo sobre dramaturgia sanscrita atribuido a Bharata 

Muni cuya fecha de escritura es imprecisa y se ubica aproximadamente entre el siglo 2 AC 

y el siglo 2 DC. Es una colección enciclopédica de técnicas, convenciones, prácticas y 

estética del drama sánscrito en performance. Se lo considera el quinto Veda. 	
  

NĀTYADHARMI: lo extra-cotidiano y extraordinario; modo de representar opuesto al 

método realista. 

NARAKĀSURAVADHAM: obra escrita por Kartika Tirunal Rama Varma Maharaja 

(1724-98) que cuenta la muerte del demonio Narakasura en manos de Krishna.  

NAVARASA: las nueve expresiones faciales que representan los distintos rasa: sringāra 

(erótico), hāsya (ridículo), karuṇa (patético), raudra (furia), veera (heroísmo), bhayānaka	
  

(miedo), bibhatsa (disgusto), adbhuta (maravilla) y sānta (serenidad). 	
  

NĀYAR: casta de Kerala asociado a los primeros actores de Kathakaḷi quienes estaban al 

servicio de sus patrones como practicantes de artes marciales.  

PACCA*: tipo de maquillaje de color verde. Se utiliza en personajes nobles, virtuosos y 

heroicos como pueden ser Áryuna y Krishna.  

PADAM: versos compuestos musicalmente para ser representados por los actores.  Se 

dividen en tres partes musicales: pallavi, aṉupallavi y caraṇam.  

PAKARNĀṬṬAM: método de actuación en el cual el actor-bailarín, desde el personaje 

que represente, asume las emociones y acciones de diversos personajes. 

PALLAVI*: primera parte del padam que es repetida luego de que se canten el aṉupallavi 

y caraṇam. 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   52 

PĀṆDAVA**: los cuatro príncipes del Mahābhārata, guiados por Iudistira, que luchan 

contra sus enemigos y primos, los Kauravas en la batalla de Kurukshetra.   

PRĀṆA VĀYU: fuerza vital. 

PURĀṆA**: colecciones enciclopédicas de historias tradicionales, sabiduría popular, 

técnicas, etc., que junto con los dos grandes épicos Rāmāyaṇa y Mahābhārata, constituyen 

las “biblias” del Hinduismo.  

RĀGA: modo musical que acentúa un cierto “ambiente emocional” o estado de ánimo  

sobre el cual improvisan los músicos. 

RĀMĀYAṆA: gran épico de la India que cuenta la historia del príncipe Rama, su esposa 

Sita y su hermano Lákshman. 

RASA*: placer estético que experimenta el espectador a través de la expresión por parte 

del actor de diferentes emociones y sentimientos.  

RASIKA: el que saborea el rasa. Término utilizado para referirse al connoisseur de 

Kathakaḷi.  

RASAVASANA*: la habilidad del actor en la expresión de emociones.  

RAUDRA: furia; uno de los nueve estados estéticos o rasa.  

RAVAṆŌTBHAVAM: obra escrita por Kallekkulangara Raghava Pisharody (1725-93) y 

que narra la historia del principal antagonista en el Rāmāyaṇa. 

RUGMĀMGADACARITAM: obra escrita por Mandavappalli Ittiraricha Menon (1747-

94) que cuenta la prueba a la que es sometido el rey Rugmamgada por la hechicera Mojini.  

ŚABDA VAṞṆANA**: interpolación de Kirmira en la que se describe el sonido que 

interrumpe su meditación en Kirmiravadham.  

SAMPṞADĀYAM: técnica establecida por tradición, linaje y estilo.  

SANTĀNŌGOPĀLAM: obra escrita por Mandavappalli Ittiraricha Menon (1747-94) 

basada en uno de los Puranas que cuenta la historia de un brahmán al que se le mueren sus 

nueve hijos al nacer y que es finalmente ayudado por el noble Áryuna.  

SĀTVIKA: elemento del abhinaya que comprende la expresión de las emociones. 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   53 

STHAYI BHĀVA: los nueve estados emocionales dominantes del Kathakaḷi.  

ŚLŌKA**: verso métrico compuesto en estrofas, generalmente en tercera persona; indican 

el contexto y lo que sucederá en los diálogos que siguen.  

SŪTRA: colección de máximas que funcionan como uno de los textos en el Hinduismo, 

Budismo y  Jainismo.  

SUTAS: en la historia del Mahābhārata, casta que servía a los reyes reportando eventos, 

narrando historias o como mensajeros.  

TĀLA: ciclo rítmico que sigue la acción dramática y composiciones de danza.    

TĀLI: colgante que se ata al cuello de la novia como parte de la ceremonia de casamiento 

Hindú. 

TANṮE TĀṬṬAM*: tipo de interpolación ejecutado por personajes katti and tāṭi luego del 

tiranōkku. Soliloquio que expresa confianza de manera arrogante.   

TAPASSĀṬṬAM: la representación del arrepiento de Rávana, el demonio de diez cabezas 

y el principal antagonista en el Rāmāyaṇa. 

TĀṬI: personaje con barba de tres variedades ‘blanca’, ‘roja’ o ‘negra’.  

TIRANŌKKU*: dispositivo para la entrada de los personajes katti y tāṭi con el fin de crear 

suspenso; implica la manipulación de la cortina (tiraśśila) y ayuda a imprimir sobre el 

público la disposición natural (sthayi bhāva) del personaje.  

TIRAŚŚILA*: cortina o telón multicolor utilizado para la entrada y salida de personajes 

sostenido por dos asistentes escénicos.   

VĀCIKA: elemento vocal del abhinaya.  

VAIKUṂṬHA: la morada del dios Visnú.  

VEDAS: los textos sagrados más antiguos de la literatura sánscrita y del hinduismo.  

* Definición tomada de Menon, K. (1979). A Dictionary of Kathakali. Madras: Orient Longman. Traducción 

propia.  

**Definición tomada de Zarrilli, P. (2000). Kathakali dance-drama where gods and demons come to play. 

Chippenham: Routledge. Traducción propia.  



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   54 

Referencias  
	
  

Libros 

Agamben, G. (2010). Signatura rerum: Sobre el método. (F. Costa & M. Ruvituso, Trad.) 
Barcelona: Anagrama.  

Bailey, D. (2010). La improvisación: Su naturaleza y su práctica en la música. (M. 
Peyrou, Trad.) M Gijoón (Asturias): Trea.  

Balakrishnan, S. (2005). Kathakali, a Practioner's Perspective. Calicut: Poorna 
Publications.  

Blumenberg, H., & (2003). Trabajo sobre el mito. (P. Madrigal, Trad.) Barcelona: Paidós.  

Coomaraswamy, A., & Duggirala, G. (1917). The Mirror of Gesture: Being the Abhinaya 
Darpana of Nandikésvara. Cambridge: Harvard University Press.  

Fischer-Lichte, E. (2008). The transformative power of performance: A new aesthetics. 
Nueva York: Routledge.  
 
Fratini, R. (2011). A contracuento: La danza y las derivas del narrar. Barcelona: Mercat 
de les Flors.  

Ganguli, K. (1974). The Mahabharata of Krishna-Dwaipayana Vyasa (3era ed.). Nueva 
Delhi: Munshiram Manoharlal.  
 
Iyer, K. (1955). Kathakali: The dance-drama of Malabar. Nueva Delhi: Dev.  

Kennedy, M. (2006). The Oxford dictionary of music (2nd ed.). Oxford: Oxford University 
Press.  
 
Louppe, L. (2011). Poética de la danza contemporánea (1a. ed.) (A. Lera, Trad.) 
Salamanca: Ediciones de la Universidad de Salamanca.  

Madhavan, A. (2010). Kudiyattam Theatre and the actor's consciousness. Ámsterdam: 
Rodopi.  

Menon, K. (1979). A Dictionary of Kathakali. Madras: Orient Longman.  

Meyer-Dinkgräfe, D. (2005). Theatre and consciousness: Explanatory scope and future 
potential. Brístol: Intellect Books.  

Motokiyo, Z. (2006). The flowering spirit: Classic teachings on the art of Nō. (Wilson, W. 
Trad.) Tokio: Kodansha.  



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   55 

Nair, A., & Paniker, A. (eds.). (1993). Kathakali: The Art of the Non-Wordly. Mumbai: 
Marg Publ. 

Narayan, R. (2006). The Ramayana: A shortened modern prose version of the Indian epic 
(Nueva ed.). Londres: Penguin Classics.  
 
Narayan, R. (2003). El Mahabharata. (A. Gurria Quintana, Trad.) Barcelona: Kairos.  
 
Pandeya, A. (1999). The art of kathakali. Nueva Delhi: Munshiram Manoharlal.  

Pandit, S. (1977). An approach to the Indian theory of art and aesthetics. Nueva Delhi: 
Sterling. 

Pavis, P., & De Toro, F. (1984). Diccionario del teatro: Dramaturgia, estética, semiología 
(1era ed.). Barcelona: Ediciones Paidós.  

Pilaar, A. (1993). Kathakali plays in English: Librettos in English verse for twelve 
Kathakali plays (Vol. 1). Kottayam: A.J. Pilaar.  

Prasad, G. (1994). I.A. Richards and Indian theory of Rasa. Nueva Delhi: Sarup & Sons.  
 
Roy, A. (1997). The God of Small Things. Nueva York: Random House.   

Schechner, R. (1985). Between theater & anthropology. Filadelfia: University of 
Pennsylvania Press.  

The Nāṭyaśāstra of Bharatamuni. (1986). Nueva Delhi: Sri Satguru Publications.  
 
Theodor, I. (2010). Exploring the Bhagavad Gita ̄ philosophy, structure, and meaning. 
Farnham, Surrey, England: Ashgate Pub. 

Turner, V. (1982). From Ritual to Theatre: The Human seriousness of Play. Nueva York: 
Performing Arts Journal Publications.  

Turner, V. (1990). Are there universals of performance? En By means of performance (pp. 
8-18). Cambridge: University Press.  

Williams, B. (2010). Sobre la ópera. (G. Torrelas, Trad.) Madrid: Alianza.  
 
Yarrow, R. (2001). Indian Theatre: Theatre of Origin, Theatre of Freedom. Richmond, 
Surrey: Curzon.  

Zarrilli, P. (1984). The Kathakali complex: Actor, performance & structure. Nueva Delhi: 
Abhinav. 

Zarrilli, P. (1990). What does it mean to “become the character”: Power, presence, and 
transcendence in Asian in-body disciplines of practice. En By Means of Performance (pp. 
131-148). Cambridge University Press.  



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   56 

Zarrilli, P. (1990a). Kathakali. En Indian theatre: Traditions of performance (pp. 315-
357). Honolulu: University of Hawaii Press.  

Zarrilli, P. (2000). Kathakali dance-drama where gods and demons come to play. 
Chippenham: Routledge.  

Zarrilli, P. (2002). Action, Structure, Task and Emotion. En Teaching Performance Studies 
(pp. 145-159). SIU Press.  

Zarrilli, P. (2009). Psychophysical acting: An intercultural approach after Stanislavski. 
Londres: Routledge.  

 

Artículos 

Awasthi, S. (1993). The Intercultural Experience and the Kathakali ‘King Lear’. New 
Theatre Quarterly, 9, pp. 172-178. 

Barba, E. (1967). The Kathakali Theatre. TDR/The Drama Review, T36, 37-50.  

Benjamin, W. (2006). The Storyteller: Reflections on the Works of Nikolai Leskov.  (H. 
Zohn, Trad.) In D. Hale (ed.), The Novel: An Anthology of Criticism and Theory 1900-
2000 (pp. 361-378). Malden: Blackwell.  

Konishi, M. (2006). [Rasa: Performing the Divine in India by Susan L. Schwartz]. Asian 
Folklore Studies, 65(1), 125-127. Recuperado el 13 de Mayo, 2015, de 
http://www.jstor.org/stable/30030390 

Nagatomo, S. (1981). Zeami's Conception of Freedom. Philosophy East and West, 31(4), 
401-416. Recuperado el 30 de Abril, 2015, de http://www.jstor.org/stable/1398790 

Schechner, R. (1998). Rasaesthetics. TDR/The Drama Review, 45(3), 27-50.  

Tampi, G. (1965). Rasa as aesthetic experience. Journal of Aesthetics and Art Criticism, 
24(1), 75-80. Recuperado el 30 de Abril, 2015 de http://www.jstor.org/stable/428249 

Van Dijk, T. (1976). Narrative Macro-Structures Logical and Cognitive Foundations. A 
Journal for Descriptive Poetics and Theory of Literature, 1, 547-568.  

Zarrilli, P. (2007). An Enactive Approach to Understanding Acting. Theatre Journal, 59 
(4), 635-647.  
 
Zarrilli, P. (1994). An Ocean of Possibilities: From "Lokadharmī to Nāṭyadharmī" in a 
"Kathakaḷi Santānagōpālam. Comparative Drama, 28 (1), 67-89.  

 



KATHAKALI E INTERPOLACIÓN 

	
   57 

Tesis doctorales 

Glynn, J. (2001). Kathakali: A study of the aesthetic processes of popular spectators and 
elitist appreciators engaging with performances in Kerala. Sídney: Universidad de Sídney. 
Recuperado el 30 de Abril 2015 de http://hdl.handle.net/2123/834 

Prakash, B. (2008). Between Natya and Yue [Natya-Yue, God-Nature, Saudarya-Mei, 
Rasa-Jingjie, Lila-You, Bhakti and Prema-Damei and other Indian and  Chinese aesthetics 
elements in comparison]: A comparative study of Indian and Chinese Aesthetics. Taiwan: 
http://thesis.lib.ncu.edu.tw/ETD-db/ETD-search/view_etd?URN=941204602 

 

Simposios 

Savarese, N. (1991). Kathakali in a tube. En Simposi Internacional d'Història del Teatre 
III, Barcelona.  

 

Diccionarios 

Diccionario esencial de la lengua española. (2006). Pozuelo de Alarcón, Madrid: Espasa 
Calpe.  

Frohnmeyer, L. (1989). A progressive grammar of the Malayalam language (2da ed.). 
Nueva Delhi: Asian Educational Services.  
 
Longman dictionary of contemporary English: DCE the living dictionary (2005). (4th ed.). 
Harlow: Longman.  
 
Sadie, S. (1992). The new Grove dictionary of opera (1era ed.). Londres: Macmillan.  

 
 

 

 
 
 

 

 

 

 


