U " B Diposit digital
de documents

Universitat Autonoma de la UAB
de Barcelona

This is the published version of the article:

Ariel, Andrea; Fratini, Roberto, dir. Kathakali e interpolacién: hacia una
definicion del ilakiyattam.

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/222280
under the terms of the license


https://ddd.uab.cat/record/222280

Institut del Teatre @:zou
UnB

Universitat Autdbnoma de Barcelona

KATHAKALI E INTERPOLACION:
HACIA UNA DEFINICION DEL ILAKIYATTAM

Andrea Carolina Ariel

Tutor: Roberto Fratini
Master Universitario en Estudios Teatrales (MUET)

Departamento de Filologia Catalana
Facultad de Filosofia y Letras

Universitat Autonoma de Barcelona

15 de Julio 2015






A Sadanam Vijayan G. Warrier Asan, mi guru.

A Suchi, quien me pidi6 que escribiera.

A Renju, Anoop, Nichu y el resto de la familia que dejé en Kerala.

Pinne kanam/!



Agradecimientos

Este trabajo ha sido el fruto de ideas enormes en formas inidentificables que se
pudieron concretar gracias al apoyo, paciencia y esfuerzo de varios ejemplares que estdn o

estuvieron circulando a mi alrededor:
Pedro Ilgenfritz, el maestro que me inculcd la investigacion;
Sadanam Vijayan G. Warrier Asan, mi otro maestro;
La gente de Kerala Kathakali Centre, que abrid sus puertas ciegamente;

Un tutor, Roberto Fratini, que comprendié mi caos, mis intereses, el meandro de mi
cuestion y que me presentd a personajes y conceptos que, si no, hubiese seguido felizmente

ignorando;

Boris Daussa, sus libros, consejos y respuestas;

Isabella, Yazel e Inés, y su incondicional apoyo moral y emocional, bibliotecario y

culinario, sin él, todo hubiera sido mas tedioso;
Daniel y su estoicismo;

La familia biologica y la adoptada, aca y por ahi.

Gracias totales.






KATHAKALI E INTERPOLACION

KATHAKALI E INTERPOLACION: HACIA UNA DEFINICION DEL ILAKIYATTAM

Titulo: Kathakali e interpolacion: hacia una
definicion del ilakiyattam

Autor: Andrea Carolina Ariel

Tutor: Roberto Fratini

Centro: Universitat Autonoma de Barcelona
/ Institut del teatre

Estudios: Master Universitario en Estudios
Teatrales

Curso Académico: 2014-2015

Resumen: La presente investigacion
pretende resaltar la importancia
del ilakiyattam, o interpolacion, en el
Kathakali con el fin de demostrar su
potencial como objeto de estudio y a su vez
cimentar investigaciones futuras. Desde una
indagacion de tipo descriptiva, comparativa y
exploratoria, con el soporte tedrico de una
variedad de disciplinas como la filosofia y la
antropologia, se ha propuesto una primera
definicion de la interpolacion en el contexto
del Kathakali. Asimismo, se han delimitado
ciertas perspectivas desde las cuales se
podria estudiar el fendémeno a través de
ejemplos provenientes de la representacion
de una variedad de piezas de Kathakali. Este
trabajo deja ver que el ilakiyattam es un
ambito de estudio amplio y atn poco
transitado y, a su vez, delinea un posible
camino por el cual se podria continuar la
investigacion que se presenta.

Palabras Clave: Kathakali- interpolacion-
ilakyattam- improvisacion- India- teatro-
Asia

Aviso legal: © Andrea Carolina Ariel,
Barcelona, 2015. Todos los derechos
reservados. Ningun contenido de este trabajo
puede ser objeto de reproduccion,
comunicacién  publica, difusion  y/o
transformacion, de forma parcial o total, sin
el permiso o la autorizacion de su autor/a.
[lustracion de portada por © Jack Ariel.

Title: Kathakali and interpolation: towards a
definition of ilakiyattam

Author: Andrea Carolina Ariel

Tutor: Roberto Fratini

Centre: Autonomous University of
Barcelona (UAB) / Institut del teatre
Studies: Master in Theatre Studies
Academic Course: 2014-2015

Abstract: This research has the intention of
highlighting the importance of ilakiyattam, or
interpolation, in Kathakali with the objective
of proving its potential as a subject of study
while laying the foundation for future
research. A first definition of interpolation
within the context of Kathakali has been
proposed from an explorative, comparative
and descriptive inquiry, with the theoretical
support of a variety of disciplines such as
philosophy and anthropology. Moreover,
through examples found in a variety of
Kathakali plays, certain research perspectives
have been delineated from which this
phenomenon could be studied. This work
shows that ilakiyattam is a wide area of study
that has not been thoroughly explored and, at
the same time, outlines a possible path for
the continuation of this research.

Key Words: Kathakali- interpolation-
ilakyattam- improvisation- India- theatre-
Asia

Rights: © Andrea Carolina Ariel, Barcelona,
2015. All rights reserved. None of the
content of this academic work may be
reproduced, distributed, broadcast and/or
transformed, either in whole or in part,
without the express permission or
authorization of the author.

Cover illustration by © Jack Ariel.



KATHAKALI E INTERPOLACION

Contenidos

Introduccion
1. Hacia una definicion de ilakiyattam

2. llakiyattam como parte de un sistema abierto
2.1.  Aucitya-bodham: el sentido de lo apropiado
2.2.  Abhinaya: la comunicacion estética

2.3.  Sampradayam: transmision de conocimiento y tradiciones performaticas
Conclusiones
Glosario

Referencias

Tabla de Figuras

Figura 1. Mutualidad del rasa.

Figura 2. La suspension de la linea principal del relato durante el attam o ilakiyattam.
Figura 3. Representacion de un padam.

Figura 4. Proceso del actor-bailarin durante la representacion.

30
33
37
42

45

47

54

14
16
39

vi



KATHAKALI E INTERPOLACION

Una mirada desde la alcantarilla
Puede ser una vision del mundo

La rebelion consiste en mirar una rosa
Hasta pulverizarse los ojos

A. PIZARNIK

vii



KATHAKALI E INTERPOLACION

Introduccion

In the Great Stories you know who lives, who dies,
who finds love, who doesn’t. And yet you want to
know again. That is their mystery and their magic.

ARUNDHATI ROY

En la tradicion escénica occidental, o mas especificamente, Euro-Americana, la
creatividad tiene un rol fundamental en la fase inicial del entrenamiento del actor. La
improvisacion es parte de los primeros ejercicios a los que éste se enfrenta. Sin
preparacion previa, armado so6lo de intuicion, ignorancia, espontaneidad y entusiasmo, a
menudo se le pide que tome riesgos, que no piense y se deje llevar por el acontecer
presente; se lo entrena, por asi decirlo, para que desarrolle un comportamiento irreverente.
La iniciacion al entrenamiento en esta tradicidon actoral, se fundamenta en incentivar la
libertad creativa del actor. Asimismo, esta creatividad, segin un tedrico como Richard
Schechner, adquiere un papel predominante en la presentacion:

Critics go out of their way to praise performers who can “find something new” in

classic texts. [...] There is a sense that art, like everything else of value, ought to be
progressive. is always moving on to “what’s next” (Schechner, 1985, p. 229).

En Asia, a pesar de compartir esta caracteristica progresiva explicada por Schechner,
como asi también un publico que valora la innovacion, el lugar de la creatividad, tanto en
la performance como en el entrenamiento, es otro. En palabras del reconocido actor-
bailarin de Kathakali', Kalamandalam Gopi, “improvisation cannot be taught. One can
learn [its principles] by watching the teachers and the elders” (Schechner, 1985, p. 222);
se situa a la improvisacion en la ctspide del proceso de creacion y no como su base. Es
también importante aclarar que el término ‘improvisacion’ en este tipo de disciplinas
artisticas tradicionales “no es mas que la combinacion inmediata, desde luego, pero de un
léxico ya conocido, seleccionado, admitido e incluso, en el caso de las creaciones
colectivas, codificado segun ciertos rituales de relaciones preestablecidas, intercambios,

entregas, sustituciones, etcétera” (Louppe, 2011, pp. 203-204).

' Ver Glosario para una guia fonética segin el sistema International Phonetic Alphabet (IPA) para términos
en Malayalam y Sanscrito.



KATHAKALI E INTERPOLACION

Dentro de la estructura de una pieza de Kathakali, que sigue un lenguaje altamente
codificado y ciertos principios estéticos, existe una micro unidad con mayor predisposicion
al cambio: el ilakiyattam. Un momento que le pertenece sélo a los maestros, entendiendo
por maestro aquel actor maduro, que ha dominado la técnica y que tiene una profunda
identificacion y conocimiento de los personajes. Schechner (1985) se refiere a la
posibilidad de creacion de la que los maestros disfrutan en momentos como el ilakiyattam
como un privilegio que se obtiene con la experiencia: “improvisation is something that the
actor tries relatively late in his career: it is an earned privilege” (pp. 220-223). La
capacidad de innovar se alcanza con la experiencia, la observacion, el estudio y la practica.
Improvisar requiere no so6lo del dote de la imaginacion, de cierta transgresion y del talento
innato del creador, sino también de una comprension del contexto en el que se representa y

del marco en el que se situa, quiza para poder justamente desafiar estas fronteras.

Si se observan otras artes cldsicas de Asia, podremos notar que el NO suele compartir
algunos conceptos y principios con el Kathakali. Shigenori Nagatomo, analiza las
ensefianzas de Zeami desde la idea de la libertad como un “achieved quality”, es decir un
atributo que se alcanza a través de moldear el cuerpo en una cierta forma. Nagatomo
(1981) resume que el entrenamiento de NO se basa en lograr la transformacion desde un
“estilo sin maestria” a un “estilo con maestria”. El estilo sin maestria se entiende como un
proceso de aprendizaje de la técnica puramente basado en la imitacion, mientras que en el

estilo con maestria el performer se convierte en dueio de lo que imita (pp. 401-416).

Soélo el actor que ha superado el apogeo del proceso de entrenamiento en Kathakali
tiene el derecho a elaborar con libertad dentro de la matriz, formada por reglas, destrezas y
formatos, propia del lenguaje artistico. Es, en estos momentos, cuando el artista se aduefia
de la forma y del relato. Improvisar es un privilegio ganado a través de la adquisicion de

libertad que describen Nagatomo y Schechner.

Con respecto al momento de la representacion en formas teatrales de Asia como el
NG y el Kathakali, los connoisseurs se deleitan practicamente del mismo repertorio desde
hace siglos, siguen de memoria con una mano cada ritmo, cada paso; se regocijan en la
perfeccion de la técnica; elogian cuando el artista logra sorprenderlos con un nuevo matiz
para un personaje ya macerado; “by subtle and pleasing variations, the accomplished actor

makes the presentation of the same thing ever fresh” (Iyer, 1955, p. 97). El placer estético



KATHAKALI E INTERPOLACION

que generan las variaciones es proporcional al nivel de maestria técnica del artista y al

conocimiento del publico que lo observa.

Si se observan tradiciones artisticas occidentales, el Ballet y la Opera contienen
secciones que se asemejan al ilakiyattam, tanto en sus partituras, como en su proceso de
recepcion. El publico instruido de la 6pera admira la ejecucion de algo que le es familiar y
conocido: “[...] y es el hecho de ver girar las ruedas del artificio lo que nos provoca
deleite” (Williams, 2010, p. 187); descripcion que también se aplica al connoisseur de
ballet.

La cadenza que se presenta en la Opera, se describe como floritura (Kennedy, 2006,
pp. 140-141) y se refiere al pasaje ornamental, ya sea escrito o improvisado, ejecutado por
el solista, a menudo dando lugar al virtuosismo; se podria decir que es una decoracion
sujeta a la creatividad del artista y al contexto en el que se ejecuta. En el Ballet, el relato
también recurre a este recurso de prolongacion y suspension, a través de la variacion, la
cual se puede entender como “la arborescencia de un acontecer que, si bien en las partes
mas propiamente descriptivas del ballet, debe aun someterse a la jurisdiccion de los
significados, en el numero cerrado expone a todos los efectos una peripecia, un

vagabundeo de la forma” (Fratini, 2012, p. 44).

Un vagabundeo que también aplica al ilakiyattam y que es posible visualizar desde el
concepto de la modulacion musical. Se debe escoger el camino para llegar de una clave a
la otra; recorrido que responde a una cierta organizacion formal pero que no ha sido
delineado atn (Kennedy, 2006, p. 584). De manera similar, el actor-bailarin de Kathakali
tiene la posibilidad de escoger y trazar simultaneamente el recorrido entre un punto y otro,
hilvanandolos. De mas esta decir, que en ese hilvanar elegird el camino con mas vericuetos
y es en estas desviaciones en las que se manifiesta la version que propone el actor-bailarin

sobre el relato.

Las tradiciones escénicas consideradas en este trabajo son artes de repertorio por lo
que cualquier pequefa diferencia adquiere una gran importancia; en caso de ser recibidas
con éxito, se construye la posibilidad del placer estético producido por el encuentro entre
el intérprete y el connoisseur. Cada centellear creativo del performer no sélo tiene el
potencial de generar un estado de conciencia superior tanto en €l como en el publico, sino

que representa una posibilidad de cambio y, por lo tanto, de progreso del lenguaje.



KATHAKALI E INTERPOLACION

Es un proceso de cambio lento, al detalle y continuo ya que el Kathakali es una
magquinaria performativa ensamblada a fines del siglo XVI y principios del XVII (Zarrilli,
2000, p. 3). Desde entonces, vidas enteras dedicadas a encontrar la libertad de comunicar a
través de un lenguaje teatral consolidado o afiejo, terminan resumiéndose en pequefios

estallidos de creatividad capaces de modificar de forma permanente la historia del estilo:

But originality- the ability to affect culture at its deepest levels- is, as Zeami said five
hundred years ago, “like an old leafless tree which still blossoms”. Creativity in art
is the appearance- sudden and unexpected, yet prepared for by a lifetime’s devotion
to discipline- of sheer knowledge, wisdom hard-won by experience, precipitated into
a gesture, a song, a look: a performance. (Schechner, 1985, pp. 229-230)

Esta aparicion creativa se acentia durante el ilakiyattam donde una suspension del tiempo

lineal del relato da lugar a variaciones propuestas por el actor-bailarin.

Durante el entrenamiento en Kathakali recibido en Kerala en el afio 2012, bajo la
guia de Sadanam Vijayan G. Warrier Asan, recién hacia el final, comencé a comprender la
estructura de una pieza de Kathakali lo suficiente como para notar una constante en las
representaciones a las que asistia. Ciertas escenas de los mismos relatos variaban de noche
a noche y, a su vez, la intensidad de la presencia escénica del actor-bailarin, durante estas
variaciones, se potenciaba. La explicacion del maestro sobre esta observacion se limit6 a
un “every night, different” seguido de la palabra ilakiyattam escrita en un cuaderno de

notas.

La razén detras de la determinacion por estudiar este fendmeno surge no sélo de una
curiosidad insatisfecha frente a una respuesta vaga y escueta del maestro sino también
como consecuencia de haber identificado una escasez manifiesta de informacion al
respecto. Una cantidad significativa de estudios tanto relacionados con el Kathakali como
referidos exclusivamente al mismo, describen, definen o nombran al ilakiyattam, algo que
se puede observar en el extenso trabajo de Phillip Zarrilli (1984, 1990a, 1990b, 1994, 2000,
2001). A pesar de haber encontrado interesantes reflexiones, a veces contradictorias y de
notar que pocos autores omiten nombrarlo, en este trabajo se cuestiona la existencia de una
conversacion en torno al tema y se busca generarla a través de su desarrollo. Pareciera ser
este el momento de irreverencia, de reinvencion y de revitalizacion. Se podria interpretar
que el ilakiyattam representa aquel abandono dentro de la forma, algo que quizas, segin un
antropologo como Victor Turner, sea necesario: “perhaps we need a little more of the

disciplined abandonment that theatre demands” (1982, p. 100).



KATHAKALI E INTERPOLACION

No se pretende con este trabajo crear teorias o nuevas definiciones absolutas. Por el
contrario, se tiene como objetivo indagar lo suficiente como para llegar a insinuar la
profundidad del ilakiyattam, la complejidad de sus implicaciones teoréticas y las
posibilidades de analisis ulterior que esto conlleva. Se buscara establecer un didlogo a
través de la informacion disponible orientdndolo hacia la propuesta de una definicion mas
contundente (“Hacia una definicion de ilakiyattam”™); luego se presentaran posibles
angulos de estudio y sus problematicas (“El ilakiyattam como parte de un sistema
abierto”); tratando siempre de hablar desde el punto de vista del performer, y teniendo

siempre presente la dificultad para desligarlo por completo del espectador.

Con el fin de alcanzar este objetivo, se realizard una investigacion comparativa de la
literatura disponible que permitird deducir conceptos comunes hacia la elaboracion de una
definicion. Para ello se han considerado una variedad de autores, de diferentes
procedencias y contextos a fin de identificar los puntos en comun y en conflicto, como asi
también ampliar el espectro desde el cual se puede entender el fendmeno. Los casos que se
presentan como ejemplos del ilakiyattam en la representacion, se limitan a la consulta de

testimonios literarios.

Una de las primeras limitaciones en el desarrollo de este trabajo ha sido la falta de
materiales audiovisuales fiables, de facil acceso, y en idiomas comprensibles para apoyar y
también enriquecer el analisis y la descripcion del ilakiyattam en la representacion. A su
vez, una gran cantidad de informacion reside en cuadernos de ensayo, notas, historias
populares, o en la memoria de los maestros ya que la transmision del conocimiento se hace,
principalmente, en forma oral. Sin embargo, estas dificultades no se convierten en
impedimentos ya que esta indagacion tiene como objetivo principal comenzar una

conversacion, abrir nuevas lineas de trabajo y cimentar investigaciones futuras.

Se ha de tener en cuenta la brecha lingiiistica hacia la realizacién de este trabajo ya
que parte de las fuentes y materiales relacionados al Kathakali han sido publicados s6lo en
Malayalam por lo que quedan excluidos del relevamiento. Debido al complejo
funcionamiento del lenguaje de Kerala, las traducciones literales de palabras no suelen ser
adecuadas para facilitar su comprension por lo cual no es inusual encontrar
contradicciones en la definicidn o utilizacion de ciertos términos (siendo el ilakiyattam uno

de estos casos). Se ha tratado de considerar una variedad de traducciones o



KATHAKALI E INTERPOLACION

interpretaciones, con el fin de esbozar una definicion del objeto de estudio a partir de los

puntos en comun y en conflicto.

A su vez, se podrd notar que gran parte de la literatura referenciada se articula en
idioma Inglés por ser el mas frecuente en las publicaciones referentes a Kathakali. Debido
a la extension del trabajo y asumiendo la aceptacion académica de esta lengua, se ha

optado por citar en el idioma original.

El ultimo aspecto lingiiistico a considerar, sin ser una limitacion, es la transliteracion
de palabras al abecedario romano; adaptacion que suele ser inconsistente (elaki attam,
ilakiyattom, elakiyattam, ilakyattam, ilakiyattam). Para este trabajo se evitd el uso de la
pluralizacion de términos, y se adoptd el deletreo empleado con mds frecuencia en la
bibliografia citada, considerando a su vez el sistema alfabético de anotacion fonética IPA

(International Phonetic Alphabet).

Por ultimo, es importante recordar que mi vision del mundo es completamente
diferente a la vision del mundo de quien es mi guru. Somos dos personas que discrepan en
la mismisima percepcion del individuo. Esta brecha cultural se hace evidente en
interpretaciones que nunca parecieran ser suficientes para comprender conceptos como el
rasa. Derek Bailey, en referencia a conceptos de la musica de la India, explica la
ambigiiedad que existe en términos de este tipo y las distorsiones que se generan al tratar
de formular una definicion precisa (Bailey, 2010, pp. 38-39). Gran parte de la bibliografia
utilizada en este trabajo fue generada por investigadores de distintas procedencias que han
basado su trabajo en extensos estudios de campo y en conclusiones hechas desde la
experiencia. Esta distancia cultural, a mi parecer, suele generar una convergencia de
perspectivas que tienen la capacidad de concebir modos de comprender, analizar y estudiar
fendmenos que enriquecen y amplian nuestro juicio del mundo siendo este el objetivo vital

de la investigacion que se presenta.



KATHAKALI E INTERPOLACION

1. Hacia una definicion de ilakiyattam

So then he tells a story, he handles it as he would a
child of his own. He teases it. He punishes it. He
sends it up like a bubble. He wrestles it to the
ground and lets it go again. He laughs at it because
he loves it. He can fly you across whole worlds in
minutes; he can stop for hours to examine a wilting

leaf-

ARUNDHATIROY

Los actos creativos, ya sean individuales o colectivos, tienen la capacidad de
introducir cambios en el entorno, ya sean imperceptibles, graduales o abruptos. Cada acto
representa un ejemplo, y cada ejemplo, por su singularidad, tiene la autoridad suficiente
como para generar variaciones. Giorgio Agamben se refiere al paradigma como un
ejemplo, un caso Unico, que en su repeticion se dispone a transformar las reglas, generando,
al mismo tiempo, otras nuevas: “el paradigma es simplemente un ejemplo, un caso
singular que, a través de su repetitividad, adquiere la capacidad de modelar tacitamente el
comportamiento y las practicas de investigacion de los cientificos” (Agamben, 2010, pp.
14-15). Si se sigue una “logica especifica y singular” (Ibid.), el movimiento de
singularidad a singularidad es lo que genera un progreso por lo que, se podria decir que la

creatividad germina ejemplares con el potencial de alterar el orden.

En una pieza de Kathakali se da una suspension momentanea del relato principal, un
paréntesis que le otorga al actor-bailarin® la posibilidad de sembrar ejemplos: el
ilakiyattam, una unidad “extra-textual” (Nair en Nair y Paniker, 1993, p. 10) dentro de la
partitura de la representacion, en la cual el actor-bailarin elabora y desdobla, con una
libertad subordinada a la forma, distintos aspectos y elementos que enriquecen la

realizacion del relato principal. La representacion de la linea base se deja a un lado, para

*El intérprete de Kathakali debe dominar tanto la interpretacion como la danza siguiendo un complejo
sistema de ritmos: “as a dance-drama Kathakali depends equally on the performer’s skills as actor, able to
embody and play characters within each archetypal makeup type, and as a dancer, able to perform the full
range of complicated footwork patterns, pure dance endings, and a wide variety of choreographic patterns”
(Zarrilli, 1990a, p. 339).



KATHAKALI E INTERPOLACION

poder alimentarse de un acto de narracion pura por el actor-bailarin ya que en este
momento se apropia del mito, lo expande y lo interpreta, eventualmente enriqueciéndolo
con su individualizaciéon, su singularidad. Esta es su contribucién creativa, su

personalizacion de la historia y de la técnica e incluso, en algunos casos, su legado.

Se utiliza el término alimentar ya que en la relacion espectador-actor en las artes
clasicas de la India, descripta en el Natyasastra® y luego elaborada por Abhinavagupta (c.
950-1020 AC) en Abhinavabharati, el punto de sutura de los dos mundos se mide con el
rasa que es el saborear de los sentimientos, el jugo, “the medium of tasting” (Schechner,
1998, p. 29). La teoria del rasa es un ambito de estudio extenso y es central para entender
la recepcidn y representacion estética del teatro de la India. Sin embargo, la definicion de

este concepto en occidente nos lleva a un terreno complejo:

We have no word in the English language that unambiguously includes what is
signified by the words ‘artistic’ and ‘aesthetic’. Since ‘artistic’ refers primarily to
the act of production and ‘aesthetic’ to that of perception and enjoyment, the
absence of a term designating the two processes taken together is unfortunate.
(Dewey citado en Tampi, 1965, p. 1)

Uno de los grandes problemas en tratar de entender el rasa es la utilizacién de
conceptos occidentales cuando en realidad, para poder encontrar una comparacion
convincente deberia aplicarse un modelo comin de mente y conciencia (Meyer-Dinkgrife,
2005, p. 99). En la India, la propia percepcion de la persona, del ser, asi como también del
tiempo, es completamente diferente a la occidental por lo que entender este tipo de
términos requiere una consideracion previa en lo que respecta a diferentes concepciones
basicas en las que se difiere como resultado de un cierto contexto histérico, cultural, social,

politico y religioso.

De forma simple y concreta se podria explicar el rasa como el resultado de la
expresion de emociones de manera en que puedan ser saboreadas: “the aesthetic outcome
of moods in a relishable enjoyable form” (Pandeya, 1999, p. 95), es decir, denota la
representacion y recepcion de sentimientos acorde a una cierta estética. Este concepto,
similar al florecer que describe Zeami, abarca tanto la perspectiva del artista como la del

espectador ya que el rasa y el hana surgen y existen en un momento de comunion:

*El principal tratado escrito sobre las artes escénicas atribuido a Bharata Muni, con fecha entre 200 AD y
200 DC, contiene una colecciéon de técnicas, convenciones, practicas y principios estéticos del drama
sanscrito y se lo considera un Quinto Veda. Es importante observar que el Kathakali no sigue estrictamente
todas las normas delimitadas en el Natyasastra.



KATHAKALI E INTERPOLACION

Therefore, distinctions such as between the worshipper and the worshipped, the
performer and the performed, or the player and the audience disappear. It is a form
of commensality, in fact, with or without the food consecrated. (Konishi, 2006, p.
125)

En el caso del No, la metafora que se utiliza es la de la flor: “the flower is that
method which draws out a feeling that people had not expected to have” (Zeami, 2006, p.
134). Tanto el hana como el rasa son, por asi decirlo, métodos que generan placer
sensorial y que, a su vez, s6lo existen en el encuentro de dos partes (artista-publico) y en lo
que éste genere. Se los podria llamar un momento de enlace entre el artista, su medio, y el
publico aunque lo que los diferencia es que en el NO, el conocimiento previo es excluyente
para poder apreciar la experiencia. Schechner (1985) explica que el rasa so6lo precisa la
mutualidad, es decir, la experiencia compartida es suficiente para la “transportacion” de las
partes que participan (pp. 137-144). En el proceso de estimular el rasa en el publico, el

actor-bailarin lo establece en si mismo (Meyer-Dinkgrife, 2005, p. 103):

)
)

Spectators Ordinory

inar Performers _
il transported experience

experience transported )

w

(
(

Figura 1. Mutualidad del rasa.
Fuente: Schechner, R. (1985) “Figure 3.8”, Between Theatre and Anthropology, p. 140.

Se podria decir que en el caso del Kathakali, el mito es la base comun de conocimiento
previo entre sus espectadores: “shared myths provide the basic competence for
performance spectators and also that these myths permeate the consciousness of elitist

appreciators and popular spectators alike” (Glynn, 2001, p. 182).

A pesar de no precisar el tipo de conocimiento previo que demanda el NO, la
elevacion y exquisitez del rasa es proporcional al nivel en el que se encuentren las dos
partes y se considera que una representacion es inadecuada o desaprovechada cuando el

nivel de competencia del artista y del publico es dispar, o en otras palabras:

Kathakali dance-drama is like a vast and deep ocean. Some may come to a
performance with their hands cupped and only be able to take away what doesn’t
slip through their fingers. Other may come with a small vessel, and be able to drink



KATHAKALI E INTERPOLACION

that. And still others may come with a huge cooking pot and take away so much
more! (V.R. Prabodhachandran Nayar citado en Zarrilli, 1994, p. 67)

Esto se ejemplifica en una anécdota que comparte Iyer (1955) sobre la reaccion de un
miembro del publico al que se refiere como “maid”, por lo que se entiende que no forma
parte del grupo de los “kahakali mad”, como se los conoce tradicionalmente (Zarrilli, 2000,
p. 2). Durante una representacion la mujer reaccion6 preguntado: “why, why is it that the
actor is walking like an elephant?”, revelando asi que el elefante y su caminar habian sido
correctamente entendidos pero lo que se perdid en esta lectura fue la utilizacion poética del
término para representar el andar de una bella y orgullosa mujer (p. 61). Asimismo, esto

demuestra el nivel de simbolismo del lenguaje que se emplea en el Kathakali.

El connoisseur de Kathakali, o el rasika, espera el ilakiyattam, las suspensiones del
relato, para ser sorprendido por el intérprete con algo que en realidad ya conoce, y asi,

eventualmente, saborear el rasa:

These appreciators will be watching for the nuance of detail in a mature actor’s

performance. What changes will he make? How well will he identify with the role

and fill it out? What small improvisations will he make at this point to expand on the

character’s mood or situation? (Zarrilli, 1990, p.347)
Se podria discutir que no son los mitos lo que sorprenden, que no son novedosas las
historias que se cuentan una y otra vez, historias que se basan en la épica hinda
(Mahabharata y Ramayana) y los Puranas conocidos por todos, ya sea en mayor o menor
profundidad: “what is seen on the stage is a world of dreams and they are dreams of our
deepest longings” (lyer, 1955, p. 24). Estos relatos son parte de lo que se podria llamar el
ADN cultural hindq, especificamente de Kerala. Las historias del Kathakali, descriptas por

Barba (1967), crean un stiper mundo en el cual los dioses y demonios luchan por la fortuna

humana:

These figures and events therefore represent actions in the personal, social and
political, and cosmic domains in order to illustrate and explicate dharma: right
action in both the cosmic and the contemporary context, analysis of how the
individual can act in accord with communal, even ‘universal’, modalities for good.
They thus offer models and examples of action on all psychospiritual and
sociohistorical levels. (Yarrow, 2001, p. 39)

Si estas historias representan modelos de comportamiento como parte de un cosmos y de
un contexto actual, lo que sorprende entonces, no son los arquetipos encarnados, sino la

narracion del intérprete de estos relatos, es decir, los nuances de su representacion, la

10



KATHAKALI E INTERPOLACION

reactualizacion de los relatos utilizando su patrimonio intangible siendo el “cémo”, o el
“proceso de desdoblamiento” (Zarrilli, 1984, p. 251), y no el “qué” lo que genera el
reconocimiento en algo antiguo. Por lo cual, se reconoce algo original en el proceso del
actor-bailarin ya que presenta algo que no es en verdad nuevo, sino en cambio algo que se
esperaba sin haber sido conscientemente esperado o sin haber sido una expectativa; es

decir, se lo reconoce por ser una obviedad.

Basado en la definicion de liminalidad de Victor Turner, Yarrow (2001) considera al
mito precisamente como un ejemplo de situacion liminal. Turner (1990) describe a la
liminalidad como un estado garante de infinitas posibilidades, un terreno fecundo para la

busquedas de nuevas formas:

Liminality can perhaps be described as a fructile chaos, a fertile nothingness, a

storehouse of possibilities, not by any means a random assemblage but a striving

after new forms and structure, a gestation process, a fetation of modes appropriate

to and anticipating post-liminal existence. (p. 12)
Y son estas caracteristicas liminales las que le dan al mito una condicién de “generative
openness” (Yarrow, 2001, pp. 39-41), es decir, una capacidad de creacion. El mito, segin
el autor, es liminal, sugestivo, interactivo, con un modo de operacion que se acerca mas a
lo transgresivo (Ibid., pp. 39-41). Se podria afirmar que su tendencia a alternar, a
transformarse y a multiplicarse de diversas maneras, eventualmente evolucionando, es su

caracteristica inherente y razon por la que perdura:

De su constancia resulta el aliciente de reconocerlos, una y otra vez, incluso bajo una
forma de representacion plastica o ritual, de su variabilidad al estimulo a probar a
presentarlos por cuenta propia, sirviéndonos de nuevos medios. (Blumenberg, 2003,

p-41)

Seria entonces permisible describir al ilakiyattam como un componente dentro de la
partitura o performance score* del Kathakali que retne caracteristicas liminales
funcionando por lo tanto como una situacion que permite la gestacion de modos apropiados.
Por su status dual de preservacion y transformacion (Yarrow, 2001, pp. 39-41), el mito se

pone en juego una vez mas, se reinventa, a través del desvio que incita el ilakiyattam.

* El término “performance score” se refiere a la estructura performatica de una pieza de Kathakali; incluye la
version escrita de la obra (attakkatha), los ilakiydttam que se han asentado en forma escrita y la dramaturgia
de cada uno de los artistas en escena. El performance score contiene todas las unidades y elementos que
estructuran la representacion (Zarrilli, 1984, 2000).

11



KATHAKALI E INTERPOLACION

Con sutiles variaciones y matizando los estados emocionales (bhdva), el actor-
bailarin, guia al publico hacia el placer invariable del rasa gracias a los elementos que
provee el abhinaya, el cual envuelve todos los aspectos histrionicos de la puesta en
escena que contribuyen a expresar el contenido poético del drama a los espectadores y
que comunmente se traduce como el arte de la expresion dramatica. Etimoldgicamente, la
palabra deriva del Sanscrito abhi-‘hacia’ + nii-‘guiar’, por lo que se entiende que la
experiencia de la representacion es llevada hacia el publico. El abhinaya es la
representacion o comunicacion de emociones en escena orientada hacia la realizacion

estética de la pieza.

El bhava es el estado emocional del personaje que el actor-bailarin encarna
utilizando los diferentes elementos que provee el abhinaya. Balakrishnan describe como el
individuo carga en su ser con emociones latentes y como las diferentes circunstancias a las
que se enfrenta hacen que estas emociones emerjan y se expresen (2005, p. 130). Esta

expresion es el bhava, el cual es reconocido como rasa cuando:

[...]1 it is a sufficiently permanent and major human instinct, capable of being

delineated and developed to its climax with its attendant and accessory feeling and if

there are persons of that temperament to feel intuitive empathy at its presentation.

(Ibid., p. 128)
Nuevamente se resalta con esto la naturaleza de mutualidad de la experiencia estética.
Durante un mismo lapso de tiempo, el desarrollo de la emocion y su recepcion proyectan
el personaje en un lugar intermedio - entre el performer y el connoisseur - entonces la
complejidad y por ende la excelencia del rasa dependera del punto en el que estos se

encuentren.

El objetivo del ilakiyattam, segin Zarrilli (2000) “is fo challenge the expressive
capacities of the performers and simultaneously to allow patrons-as-connoisseurs to
savour and relish rasa” (p. 27), es decir, un desafio artistico en la representacion del bhava
que, a su vez, genera el potencial de experiencia estética para el publico. Balakrishnan
(2005) también delinea su funcion desde la ornamentacién, como factor de
embellecimiento, enriquecimiento, realce y refinamiento de la caracterizacion, la emocion,
la accion o el “mood” (p. 223). A la luz de estas reflexiones, es posible considerar que,
entre otras cosas, el ilakiyattam delega al artista la funcion de concebir y elevar el valor

estético de la pieza.

12



KATHAKALI E INTERPOLACION

El ilakiyattam ha sido descripto de diferentes maneras por una variedad de autores,
comenzando por Zarrilli (2000) quien dice que se podria referir a éste como a un “time
out” (p. 63) de la linea base de la historia 0 a una detencion del tiempo lineal (Figura 2). El
relato sera retomado luego de la suspension que incita el ilakiyattam el cual, por su
caracter performativo, cambia la velocidad de la representacion potenciando todo aquello
que pueda suceder en escena durante esta detencion. Este cambio se puede notar de
manera concreta en la ejecucion de los mudras y acciones que ya no siguen la formalidad
del lenguaje que demanda repeticiones y ciclos, lo cual permite al actor-bailarin dictar su
propio ritmo acorde a la version que propone. Es necesario aclarar que no se estd
refiriendo al ritmo musical de la pieza, el cual no puede ser transformado ya que no sélo
cohesiona a todos los artistas en escena sino que también ha sido elegido porque
justamente acompafia y acentia el clima de la escena. Es el aqui y ahora lo que se
manifiesta en una celeridad ya que en su ejecucion el intérprete también crea. Fratini
(2012) describe el efecto de la ornamentacion implicito en la estética de la variacion del
Ballet, desviacion o interpolacion que funciona como un “cuento que se suspende, que se
retrasa aplazandose no ya en una ausencia, sino en una intensificacion del acontecer” (p.
44). Observado en esta luz, el ilakiyattam podria ser considerado, dentro del performance
score, como una circunstancia marcadamente mitica, segiin una definicion especifica de
ciertas funciones del mito: “segun la férmula nietzscheana, lo caracteristico de todas las
mitologias es haber interpretado el acontecer como un obrar” (Blumenberg, 2003, p. 20).
Ahora bien, el efecto de intensificacion propio del ilakiyattam, no es otra cosa que el
resultado de un obrar del actor-bailarin ya que toda reapropiacion o personalizacion del
acontecer y de su potencial de expresion, implica la elaboracion de una nueva version del

mito, y por ende una revitalizacion de su fortaleza narrativa.

Durante el ilakiyattam el actor-bailarin se convierte en un poeta en tres dimensiones
(Nair en Nair y Paniker, 1993) que dibuja en el espacio, utilizando intricados ideogramas
de un complejo abecedario cinético (Barba, 1967) y su expresion tiene el potencial de
alterar su entorno. El complejo recorrido que traza con su version del relato responde a una
libertad condicionada por los limites que le otorga el arsenal de su patrimonio intangible el
cual se compone por el dominio de la técnica, la comprension de la épica Hinda y los
Puranas, la experiencia, la tradicion performatica a la que pertenece (sampradayam) y la

capacidad creativa. A su vez, esto estd condicionado por los confines de lo que es

13



KATHAKALI E INTERPOLACION

considerado apropiado (aucitva bodham) y las “restricciones” de una comunicacion

estética matematica y ancestral, el abhinaya.

attam
performed
following
own text

;Through line” . " .
final line i L
before attam final line repeated after

attam to return audience/
performers to the
“through line”

Figura 2. La suspension de la linea principal del relato durante el attam o ilakiyattam.
Fuente: Zarrilli (2000) “Cycles of repetition and elaboration in a kathakali performance”, Kathakali dance
drama: where gods and demons meet, p. 64.

Iyer (1955) llama al ilakiyattam, un “conversational interlude” (p.105), pausa en la
cual se espera que las dramatis personae se involucren en replicas’ que no son parte del
texto® del drama. Existen tipos de ilakiyattam que funcionan como momento de distension
o “comic relief” a través de la representacion mimética, como por ejemplo la escena en
Santanogopalam en la cual Arjuna construye una casa de flechas para proteger a la esposa
del brahman durante el parto. En este sentido, y asimismo en la utilizacién del término por
Zarrilli (2000), ‘conversacional’ es sindnimo de ‘coloquial’ (p. 44). Sin embargo, el
término que escoge lyer (1955) merece ser definido desde un sentido més amplio ya que
durante el ilakiyattam el actor-bailarin aplica un protocolo de alocucion en el cual,
cumpliendo con ciertas formalidades, se dirige al publico con su propio discurso

(tratandose en este caso de su exégesis del mito).

Se podria inferir a su vez que este tono mas conversacional durante el ilakiyattam, se

da por su naturaleza narrativa pues en busca de una definicion més profunda, es importante

> Los dialogos se expresan a través de mudras por lo que las manos, acompaiiadas por el esto del cuerpo,
interpretan ideas y objetos.

® El término texto se refiere al artakkatha, compuesto por versos en tercera persona (sloka) y las replicas que
interpreta el actor (padam) ajustado a un cierto rdga (modo musical) especifico al contexto dramatico.

14



KATHAKALI E INTERPOLACION

considerar la funcién del actor-bailarin, mas all4 de la forma y del lenguaje escénico, como

narrador’:

Much of what goes in Indian theatre has its impetus then in narrative energy, in the
desire to narrate and the act and process of narrating. So we need to look at the
‘sources’ of this narrative drive. Who narrates? Why? What is being narrated?
(Yarrow, 2001, p. 36)

Walter Benjamin (2006) describe la narraciébn como “artisan form of communication”
(p.367) y como la capacidad de intercambiar experiencias. Ambas descripciones
consideran por un lado la artesania del oficio: la minuciosidad, dedicacion, disciplina y
creatividad del actor-bailarin; y luego su relacion con el publico como un acto de
comunicacion, de intercambio y de encuentro. A su vez, el autor describe parte del arte de
la narracion como la capacidad de mantener una historia libre de explicacion en sus
infinitas reproducciones, caracteristica comtin al mito, y lo que consigue darle a lo
narrativo su amplitud y apertura. El autor describe el relato como algo inagotable y con un

poder de germinacion que traspasa limites temporales:

Story does not expend itself. It preserves and concentrates strength and is capable of
releasing it even after a long time. It resembles the seeds of grain, which have lain
for centuries in the chambers of the pyramids shut up air-tight and have retained
their germinative power to this day. (Benjamin, 2006, p. 366)

Segun las palabras de Blumenberg (2003) la historia no responde, sino que busca
“expulsar la sensacion de malestar e insatisfaccion alli donde pueden empezar a generarse
las preguntas” (p. 202). Es cierto que el Kathakali tiene como gran objetivo el de generar
placeres, no angustias. Pandit (1977) describe al rasa como algo que no genera los efectos
negativos de una cierta emocion en el que lo saborea: “bears all the characteristics of
actual feeling, yet it is free from its adverse effect” (p. 290). Para comprender las palabras
del autor en su totalidad es importante considerar que en el proceso creativo del actor-
bailarin se puede apreciar un distanciamiento con respecto a las emociones que se
representan ya que no es el objetivo del abhinaya el de internalizar las emociones del
personaje: “rasabhinaya is characterized by detachment and dehumanized non-worldliness,

and is found in its ultimate form in Kathakali” (Nair en Nair y Paniker p. 156).

7 Es curioso notar que en la retrospectiva historica de Iyer (1955), se presenta a los Cakiar, una casta entre
los Brahmanes y los Nayar y exponentes del milenario teatro sanscrito, Kiitiyattam, ancestro del Kathakali.
Los Cakiar afirman ser descendientes de los Sutas del Mahabharata, servidores de los reyes y quienes
reportaban eventos, narraban y repartian o traian mensajes y es considerada “the most ancient order of
dramatic artists still extant” (p. 14).

15



KATHAKALI E INTERPOLACION

De manera concreta y facilmente identificable el ilakiyattam es una de las tantas
unidades dentro de la estructura de la realizacion escénica de una pieza en la cual no hay
acompafiamiento vocal. Durante esta unidad se interrumpe la caracteristica repeticion
ciclica de ejecutar los padam o replicas (Figura 3). Como se ha dicho el ciclo musical
cambia y los tambores, el centa y el maddalam, siguen la accion® del actor mientras que
“habla”, conversa, a través de mudras. Si se considera el efecto de este cambio musical y
de la interrupcion ciclica sobre la ejecucion de los mudras y las acciones del actor-bailarin,
se podria decir que no s6lo acentia el caracter performativo sino que a su vez contribuye a
una consideracion mas amplia del término ‘conversacional’ ya que el actor-bailarin no esta

subordinado a la repeticion y sigue su propio discurso, en tiempo real, que presenta al

publico.
- return to begin Part |l
delivery of the text
continues
> bV >
“Through line" maninimar  mauli ratname  maniseela Part|=1—
of padam text Partll = 2-3 —
Both parts are

complete here.

Figura 3. Representacion de un padam.
Fuente: Zarrilli, P. (2000) “Cycles of repetition and elaboration in a kathakali performance”, Kathakali dance drama:
where gods and demons meet, p. 64.

Se sabe que en algunas ocasiones se indica el verso (sloka) que debe ser elaborado o
la situacion o escena que ha de ser descrita (un festival, un bosque, un casamiento) acorde
al tipo de ilakiyattam, el cual puede ser clasificado en cinco grupos si se consideran los

estudios de Zarrilli (1984, 2000) y de Balakrishnan (2005):

1. Tante tattam: similar a un soliloquio; ejecutada por personajes katti y tati; sus
diferentes versiones pertenecen a diferentes estilos o tradiciones performaticas.
2. “Set-pieces” o descriptivo (Zarrilli, 2000, p. 43): cuentan con sus propios textos, ya

sea a través de poemas u otras fuentes literarias; estan altamente delineados. Se

¥ Mientras que el maddalam contribuye a generar el “mood” del contenido de la interpolacion, el centa sigue
la gestualidad del actor-bailarin.

16



KATHAKALI E INTERPOLACION

incluyen descripciones de sonido, de hermosas mujeres, de bosque y de las
moradas de los dioses.

3. Melodramatico o tapassattam (Balakrishnan, 2005, p. 222): exposicion de una
agitacion emocional en la cual se suele recapitular sobre una situacion de gran
arrepentimiento.

4. Escenas puente: proveen cohesion a la totalidad de la pieza en el caso de versiones
que han sido editadas a través de la representacion de eventos pasados que resumen
lo que ha sido omitido.

5. Improvisaciones sin estructura: suelen ser escenas mas coloquiales descriptas como

interludios humoristicos, distensiones, o “comic relief”.

Cada uno de estos tipos de ilakiyattam demanda diferentes grados de codificacion del

lenguaje, y se sittia en diferentes momentos de la estructura de una pieza de Kathakali.

Durante el ilakiyattam, el foco puede llegar a estar sobre el actor-bailarin durante
mas de una hora. Es oportuno recordar que los tiempos del Kathakali son distintos a los
que se suelen asociar a la teatralidad occidental. Estos se dilatan debido a la meticulosa
codificacion gestual y por la naturaleza repetitiva y ciclica de los didlogos (padam) lo cual

hace la extension necesaria para poder alcanzar el potencial estético de la pieza:

Kathakali’s traditional all-night duration from dusk until dawn provides both
performers and audience the time necessary to accomplish and realize the aesthetic
goal of the performance. It is in the various forms of elaboration and embellishment
that each dramatic situation can be fully display and embodied by the performers for
the delight, tasting, and savouring of the audience, thereby realizing the various
sentiments (rasas). (Zarrilli, 1984, p. 254)

Es también interesante observar la duracion del ilakiyattam, en relacion a la totalidad del
performance score o partitura de la realizacion escénica, especialmente en la actualidad,
como puede ser el caso de Kalyanasaugandhikam, tomando como referencia la traduccion

de Zarrilli The Flower of Good Fortune, el cual serd expuesto en el siguiente capitulo.

Literalmente, ilakiyattam quiere decir '"representacion con movimiento"
(Balakrishnan, comunicacion personal, 20 de Abril, 2015); movimiento entendido como el

medio utilizado para la comunicacion de la historia, en lugar de la narracion cantada. En

17



KATHAKALI E INTERPOLACION

una conversacion con el maestro’, se separa la comprension de este término entre el
novicio y el que ha dominado la técnica. En el caso ultimo, el ilakiyattam no se limita a la
representacion de una unidad que articula diferentes partes de la realizacion escénica, o a
ciertos movimientos que se copian y memorizan, sino que comprende un momento en el
cual el actor-bailarin tiene la libertad y el espacio para explotar su imaginacion y
capacidad creativa (Balakrishnan, 2005). A su vez, el autor define el término como
“moving away and enact” (Ibid., p. 123) describiendo en esta definicion la suspension de
la linea base del relato, lo cual lleva a pensar en el desvio del que se hablo en la
introduccion en el cual, en un cierto punto del camino, el actor-bailarin se aleja por un
momento del recorrido principal y sale en busca de uno propio que deberd trazar en su

andar.

Menon (1979) lo define primero como “the traditional manner in which specific
mudras have to be shown involving movement of limbs or angikabhinayam of a sloka”.
Cuando el autor menciona la manera tradicional se refiere a tradiciones performaticas y
linajes de estilo (sampradayam) que se expondran en el siguiente capitulo. Asimismo, el
angikabhinayam se refiere al elemento actoral relacionado con la expresion corporal y
gestual. Su segunda definicion se acerca a la “representacion con movimiento” a la que se
refiere Balakrishnan (comunicacioén personal, 20 de Abril, 2015): “words uttered by an
actor while he moves about the stage” (p. 15). De la lectura de las definiciones de ambos
autores surge la primera ambigiiedad en el uso del término ya que se define como el
momento de creacion del actor-bailarin en la realizacion escénica de la pieza y a su vez se
refiere a las improvisaciones que han pasado a asentarse en tradiciones performaticas que

se pasan de maestro a alumno a través de lineas de transmision.

En sus estudios sobre Kathakali, Zarrilli (1984, 2000) elige la palabra ‘interpolacion’
para referirse al ilakiyattam, término también utilizado por Menon (1979) en una tercera
definicion del ilakiyattam (p. 15). En su enunciacion mds simple y concreta interpolar
significa poner algo entre otras cosas; o también se define como “intercalar palabras o

frases en el texto de un manuscrito antiguo, o en obras y escritos ajenos” (Diccionario

? Sadanam Balakrishnan, renombrado profesor de Kathakali en la actualidad, es miembro del International
Centre of Kathakali en Nueva Delhi y ha ensefiado en prestigiosas instituciones como Gandhi Seva Sadan
Kathakali Academy, a su vez colabora internacionalmente con instituciones como el ARTA. Asimismo, ha
sido alumno del reconocido e innovador artista de Kathakali, Keezhupadam Kumaran Nair (1916-2007).

18



KATHAKALI E INTERPOLACION

esencial de la lengua espanola, 2006). En fotografia, interpolar es lograr una imagen de
mayor tamafio a la inicial, rellenando los espacios vacios de informacion con datos que se
inventan a partir de un algoritmo especifico. Es decir, se utilizan datos conocidos para
estimar valores en punto desconocidos y asi rellenar espacios vacios. El ilakiyattam
expande el texto dramatico dentro de los limites de su forma y lenguaje, a través del
conocimiento y de la experiencia que aportan los artistas en escena; en algunos casos

intercalando nuevos textos.

Las replicas que suplementan la obra original pueden estar basadas en textos
seleccionados o compuestos por connoisseurs, patrones y/o actores como asi también en
poesia o, en algunos casos, estas replicas pueden ser completamente improvisadas en el
momento, convirtiéndose luego en versiones escritas. Se suele referir generalmente a estas
adiciones al texto como i/akiyattam pero, no es inusual encontrarse con la utilizacion del
término affam de manera intercambiable como abreviatura del primero (Balakrishnan,

2005; Zarrilli, 1984; Menon 1979).

El hecho de que el ilakiyattam, en algunos casos debido a su éxito, se haya
convertido en un texto o, por asi decirlo, que se haya asentado en una cierta version
volcandose entonces en literatura, es también un punto significativo de contacto con las
funciones del mito en las que insiste Blumenberg (2003): “una de las funciones del mito es
conducir la indeterminacién de lo ominoso a una concrecion de nombres y hacer de lo
inhospito e inquietante algo que nos sea familiar y accesible” (p. 33). La creencia en el
mito se vuelve en suma algo secundario y lo que prima es la versiéon o variacion que se
presente de ¢él. Esta supremacia del "como" sobre el "qué", es precisamente el aspecto de la
interpolacion que contribuye con mas fuerza a situar al narrador, al actor-bailarin, en el

centro del acontecimiento escénico.

Las interpolaciones que han empezado a solidificarse en una cierta forma son parte
de un corpus de elaboraciones fijas que se incluyen en el curriculo de algunas escuelas
importantes de la actualidad como lo puede ser Kerala Kalamandalam. Gran parte de estas
interpolaciones que hoy existen en papel, o mas bien que son pasadas de maestro a alumno
ya que la transmision de conocimiento sigue siendo primariamente oral, fueron ejecutadas
exitosamente por artistas sénior y se han convertido en partituras fijas de ciertos linajes de
transmision, o estilos: “maintained by performers within their lineages of transmission

(sampradayam), the interpolations are as much a part of a text’s performance score as the

19



KATHAKALI E INTERPOLACION

original literary text” (Zarrilli, 2000, p. 40). Hacia los afios veinte, debido a las
circunstancias sociales, politicas y econdomicas de Kerala (como la caida del feudalismo),
se volvid casi imposible para los patrocinadores del arte afrontar el costo de las compaiiias
o troupes de Kathakali, lo que resultdé en la fundacion de la institucion Kerala
Kalamandalam en 1930 por el poeta Vallathol Narayana Menon, donde hoy se imparten
las artes clasicas de Kerala. Asimismo, la apertura del centro de ensefianza marc6, en
cierta manera, el final de estas claras lineas de transmision, en parte, porque varios artistas
y sus estilos tuvieron que unificarse bajo el nombre Kalamandalam. Las demandas de un
mundo globalizado hacen que sea mas dificil hoy en dia seguir una genealogia del
Kathakali ya que no es inusual que los artistas viajen a nivel nacional o internacional,
estudien con diferentes maestros, colaboren con expertos de otras disciplinas y sigan sus
estudios en instituciones conformadas por varios maestros pertenecientes a diferentes
tradiciones performaticas. Estas “contaminaciones” son parte del sistema de transmision
de hoy. En el caso de Kerala Kalamandalam, se ensefia, entre otros, un tipo de estilo

compuesto de Kathakali a una variedad de alumnos de diferentes origenes.

Sin embargo, no deja de ser interesante pensar que posiblemente algunas de las
tradiciones performaticas con respecto a las interpolaciones que han sobrevivido y que son
populares ain hoy, surgieron de alguna decision, de algin maestro durante alguna
performance. Se podrian considerar las palabras de Schechner (1985) con respecto a este
tipo de cambios: “historical research reveals that each of these “fixed forms” was at one

time something else- and that they were suddenly transformed into what they are”(p. 252).

Desde el punto de vista de su ensefianza, el ilakiyattam queda abierto, sin definir. En

una conversacion con Sadanam Balakrishnan sobre el proceso de transmision, el maestro
, - 10 ~ . .

comenta que su guru, Kumaran Nair = (1916-2007) nunca ensefiaba sus innovaciones; los

alumnos podian observar pero no imitar:

If we want we must fully imbibe the idea with its full spirit and then present in our
own way or style; that is his [teaching] to me. So I never try to force my own idea to
my students. (Balakrishnan, comunicacién personal, 2015)

' Kumaran Nair ha hecho una significativa contribucion como artista y maestro de Kathakali. Es reconocido
por sus innovaciones en personajes tales como Ravana en Ravanotbhavam; y también por sus composiciones
de danza (kalasam) para Januman en Kalyanasaugandhikam entre otros aportes.

20



KATHAKALI E INTERPOLACION

Actualmente, varios ilakiyattam se ensefian en clase como conjuntos de pasos que se
repiten y se memorizan. Se aprende una partitura mas o menos fija y es responsabilidad del
artista, a medida que madura, desarrollar nuevos ilakiyattam, innovar y gradualmente
generar cambios. Seria interesante investigar si por un deseo de preservar la forma en el
desenfrenado contexto global de hoy, se podria hablar de una museificacion del
ilakiyattam: una momificacion de los éxitos escénicos y los avances de los grandes
maestros. Asimismo, seria interesante observar cuando una version de un actor-bailarin se
convierte en un ejemplo adoptado por otros artistas, empezando asi una nueva tradicion

performatica.

En cuanto a las tradiciones performaticas es también importante considerar que en el
periodo comprendido entre 1860 y 1930, en que se produce la declinacién del patrocinio
real, muchas obras fueron editadas a fin de ejecutarlas en una sola noche a diferencia de la
duracion tradicional que se extendia en algunos casos durante cuatro o cinco veladas. Esta
situacion es senalada por varios autores (Balakrishnan, 2005; Nair y Paniker, 1993) como
factor que contribuyd y contribuye al deterioro de la calidad del Kathakali. Las versiones
que se pueden disfrutar actualmente -de una duracioén de sélo tres horas para algunas de las
historias mas populares, como pueden ser Narakasuravadham o Dakshaydagam- tienen, en
parte, el fin de atraer un publico mas amplio, no necesariamente connoisseurs. Sin
embargo, en este proceso de edicion, el ilakiyattam suele mantenerse dentro de la
estructura de la realizacion escénica, siendo una de las razones la comprensibilidad de la
historia, ya que en estos casos actia como unidad de cohesion entre distintas escenas y a
su vez, a través de sus contenidos es posible intuir la accion que ha sido omitida. Otro de
los motivos por los que no se suele resignar el ilakiyattam es su popularidad y atractivo:
“[ciertos ilakiyattam] are so much a part of the popular ‘tradition’ of performing that it
would be unthinkable not to include them” (Zarrilli, 2000, p. 40). El término ‘tradicion’ en
este caso se refiere nuevamente al funcionamiento de la transmisiéon de conocimiento del
Kathakali a través de linajes ligados al desarrollo de diversas tradiciones performaéticas
para la representacion de una misma pieza y a la aparicion de estilos. No obstante, visto
desde las caracteristicas del mito, se podria decir que es una admiracion simplemente

inevitable por ser parte de su realizacion.

Otro de los aspectos que entra en juego en el proceso de edicién y que se ha de

considerar es el hecho de que las escenas que se suelen omitir involucran el juego divino o

21



KATHAKALI E INTERPOLACION

I1la: “the endless play of cosmic forces” (lyer, 1955, p. 23), lo cual resulta en un mayor
enfoque sobre el conflicto moral que conllevan los personajes consecuencia del juego de
los dioses. En los cincuenta Iyer (1955) presenta la siguiente observacion: “such
impromptu dialogues [ilakiyattam] of very frequent occurrence [cada escena] enhance the
human appeal of the drama and create in the audience an added relish” (p. 98). Aquellas
interpolaciones que han sido y son veneradas tienen la ambicién de elaborar, y por lo tanto
realzar, los conflictos internos de los personajes en los cuales se descubre este ‘condimento
extra’ nombrado por el autor, tomando como ejemplo la representacion actual de
Santanégopalam'' sin las escenas 6, 7, 9, 10 y 11. Durante las escenas 6 y 7 Aryuna viaja
a ver a lama e Indra; mientras que durante las 9, 10 y 11 Krishna y Aryuna emprenden un
viaje a Vaikumtha, el reino de la forma suprema de Visnu para recuperar a los hijos del
brahmén. El reconocido maestro Kalamandalam Krishnan Nair'? popularizé el personaje
del brahman a mediados del siglo veinte a través de diferentes ilakiyattam enfocados en el
dilema del personaje, generando una gran empatia en el publico. Como consecuencia de
ello, esta version editada se convirtié en algo usual, con el fin de enfocar la narrativa en el
conflicto del brahman, el orgullo de Aryuna hacia la resolucién de su dilema y la devocion
hacia Krishna con el retorno de los nifios (Zarrilli, 2000, p. 152). En este caso, la
aprobacion del publico de la version del personaje de Kalamandalam Krishnan Nair tuvo

una consecuencia directa sobre la edicion de la pieza y su performance score.

Zarrilli (1984) observa el cambio hacia el foco en el relato y la narrativa, alejandose
de las elaboraciones y los matices que complacen al connoisseur (p. 344) como una de las
formas de preservar el lenguaje, ya que esto atrac a un publico mas amplio y variado,
incluyendo turistas. Este es uno de los puntos de discusion interminables entre
connoisseurs ya que se busca, al fin y al cabo, encontrar un balance entre la preservacion y
progresion del Kathakali, una cuestion que enfrenta el sentido de lo apropiado y lo que
nutre la propia conservacion del lenguaje artistico; es a su vez una discusion que puede
definir el éxito o fracaso de un cierto ilakiyattam en un determinado contexto social e

historico.

" Santanogopalam fue escrita por Mandavapally Ittirarissa Menon (1745 AC-1809 DC) y cuenta la historia
de un brahman al que se le han muerto sus nueve hijos al nacer; Krishna no escucha sus stplicas y es Aryuna
el que, afectado por la historia, promete salvar al préximo hijo del brahméan o inmolarse en caso de no
lograrlo.

"2 Krishnan Nair (1914-1990), uno de lo primeros graduados de Kerala Kalamandalam, es celebrado por su
representacion de personajes con gran peso emocional como Nala, Rugmamgada y el brahmén.

22



KATHAKALI E INTERPOLACION

Las alteraciones que se presentan en el ilakiyattam pueden tratarse de un infimo
gesto que textura la accidon o el cambio de un término. Ejemplo de uno de estos pequefios
detalles es la interpretacion del personaje Simhika por el actor Nelliyode Vasudevan
Namboodiri"® que se expondra en el siguiente capitulo junto con una variedad de casos.
Serd entonces posible comenzar a percibir los diferentes tipos y grados de cambio que el
ilakiyattam permite introducir sobre la totalidad de la pieza o en la representacion de

ciertos arquetipos.

El Kathakali no es un lenguaje teatral de antafio congelado hermosamente detras de
la vitrina de un museo. La hipercodificacion del Kathakali no es sindnimo de inmovilidad.
Si consideramos lo que se ha dicho y escrito al respecto, tanto por artistas, como por
connoisseurs o como por estudiosos del teatro tanto de occidente como de la India, se
podria decir que el Kathakali acepta el cambio y lo celebra, siempre dentro de los limites
de lo apropiado (aunque toda definicion de apropiado es, en el contexto mismo del
Kathakali, algo cambiante y subjetivo). Balakrishnan (2005) dice estar en contra de una
petrificacion o museificacion del arte ya que hace que pierda su vitalidad (p. 271), una
vitalidad que se encuentra en el utilizar la forma para narrar. Kumaran Nair le dice a su

discipulo:

It is not enough just to imitate the great performances or performers. Each

Kathakali actor-dancer must continue to study and explore in order to add to the

breath of interpretation that is inherent in all of the character roles in the repertoire.

(Balakrishnan, 2005, p. 249)

La porosidad de una forma que puede a primera vista parecer hermética permite que
el Kathakali se renueve en cada presentacion, se reinvente, se cuestione (;qué es
apropiado?) y muy lentamente evolucione. En uno de sus estudios, Zarrilli (1984) discute
innovaciones contemporaneas y se refiere al articulo de 1966 de C.G.R. Kurup “Kathakali
on the modern stage”. En este escrito se debaten actitudes hacia la experimentacion, los
cambios e innovaciones desde la apertura de Kerala Kalamandalam: “classicism is not
statism”, recalcando la importancia de que los cambios surjan “within the tradition” (p.
291). Es entonces esencial y vital para esta tradicion escénica poder actualizar, transformar
y progresar acorde a su contexto, sin perder los principios estéticos que se definieron

durante el siglo XVI y XVII, con raices aun mas lejanas:

13 Notorio discipulo del legendario maestro Kunchu Nair (1908-1981) en el estilo Kalluvayi y conocido por
su interpretacion de personajes como Kali, Nakratundi y Simhika.

23



KATHAKALI E INTERPOLACION

As long as kathakali keeps its ‘classical form’ (i.e. techmiques) intact, in a
democratic era kathakali should be flexible enough to ‘respond to new social urges’
by bringing ‘contemporary life and aspirations’ to the kathakali stage. (Zarrilli,
2000, p. 180).

En otra de sus principales publicaciones sobre Kathakali, Zarrilli (2000) sigue la
recepcion de diferentes experimentaciones contemporaneas, como el espectaculo
“Kathakali King Lear”"". En los ochenta, criticando esta producciéon, D. Appukuttan Nair
(1924-1994), fundador de Margi, una de las principales escuelas de Kathakali y

Kutiyattam en la actualidad, comparte el comentario de un colega:

The potential for elaboration must be there. In most [new] kathakali they simply
translate the text into gestures and say, ‘that’s kathakali’. But that is not kathakali!
You must take the text and see how much scope there is for expansion and
decoration. (Ibid., p.192)

En sus palabras, las derivaciones del relato son entonces parte de la tradicion performatica
del Kathakali. Segin D. Appukuttan Nair, el relato en el Kathakali debe tener el potencial
de ramificarse. El Rey Lear, una figura historica, con rasgos conocidos, interrumpe el
imaginario del publico. Por lo que se podria decir que, siguiendo su linea de pensamiento,
el contenido mitico en el Kathakali, se vuelve la base fundamental para construir un
sistema performatico que responde al sentido de lo apropiado y que a su vez, es susceptible
de actualizarse continuamente: “si es cierto que obedece al impulso de explicar el mundo,
es también cierto que el mito cumple el mandato de no explicarlo del todo, de no dirimir ni

agotar su sentido” (Fratini, 2012, p. 28).

La suspension del ilakiyattam permite justamente elaborar y presentar otra version
del mito. La historia queda sostenida mientras que el actor-bailarin entra en el juego del
narrador y respira los matices de los diferentes estados emocionales (bhava). La
respiracion es, justamente, parte de uno de los elementos de la comunicacion estética del
Kathakali. Este elemento, el satvika, comprende el concepto del prana vayu, similar al
gl en el No. El satvika es la expresion del mundo interior del personaje a través del manejo
de la respiracion que es lo que repleta la forma fisica. Barba (citado por Schechner, 1985)

plantea que “the numerous and complex rules which seem to enclose the actors and

' “Kathakali King Lear” es una adaptacion para Kathakali de EI Rey Lear de William Shakespeare creada
por David McRuvie y Annette Leday que fue estrenada el 28 de Julio de 1989 en el V.J.T Hall en
Trivandrum, Kerala. Su estreno europeo fue el 2 de Septiembre de 1989 en el Festival de Rovereto, Italia. Se
lo suele utilizar como un estudio de caso en las posibilidades y dificultades que presentan las practicas
teatrales interculturales (Ver: Zarilli, 2007; Awasthi, 1993)

24



KATHAKALI E INTERPOLACION

dancers of India, Bali, China and Japan in an armour of pre-established signs are in
reality ways of modelling energy in order to transform it into communication” (p. 20),

entendiendo que la energia se modela a través de la respiracion.

La elaboracion del bhdva durante la interpolacion contribuye a alcanzar el potencial
estético de la pieza, ya que el bhava da lugar al rasa, lo que resulta en placer estético o
Ananda, similar al estado de Self-Realization o “pure consciousness” (Meyer-Dinkgrife,

2005, p. 102):

Therefore, Ananda (aesthetic delight) achieved through Natya should not be
understood as a mere rejoice of our daily activities. It is more like aesthetic activities
where pleasure and pain both contemplated as an aesthetic experience. (Prakash,
2008, p. 29)
Este estado de conciencia superior que facilita el rasa, no diferencia entre lo bello y lo
desagradable ya que ambos conviven: “real art and anti-art coexist, love and disgust
coexist. This is divine art” (Nair en Nair y Paniker, 1993, p. 4). No es un éxtasis activado
por la experiencia de enfrentarse a una belleza tinica, es el éxtasis de enfrentarse al deleite
de algo representado perfectamente y originalmente: “I do not experience [the emotion of]

sorrow but appreciate his [artistic] expression of sorrow” (Ganesh lyer citado por Zarrilli,

2000, p. 36).

Segun el Natyasastra, el fin de las artes escénicas de la India es alcanzar un nivel de
conciencia superior o un ¢€xtasis estético y es la tarea del artista facilitar, o servir, la
posibilidad de la experiencia a través del bhava. Durante el ilakiyattam el actor-bailarin
tiene tiempo para elaborar estos estados emocionales, lo que, se puede intuir, resulta en un
bhdava mas exquisito y por lo tanto un rasa superior. Si esto es asi, y el rasa es el camino
hacia el Ananda, la interpolacion es una unidad fundamental de la partitura para elevar y
explotar el potencial estético de la pieza:

The story of the Kathakali text is not important and it is when the forward movement of the

plot is arrested, and the highly emotional love scene is interposed in very slow tempo, that

the art of a Kathakali performance reaches its zenith at the cosmic level- where it becomes

sublimated three-dimensional poetry for imaginative, visual, and auditive relish. (Nair en
Nair y Paniker, 1993, p. 10)

El actor-bailarin tiene la oportunidad y el tiempo necesario para respirar, combinar
los aromas indicados, a una temperatura justa, para que las emociones afloren y asi

presentar entre ¢l y el publico el rasa. Margi Vijayakumar expresa esto en una entrevista

25



KATHAKALI E INTERPOLACION

con Zarrilli (2000) en el ano 1993: “/when we elaborate] there is no rush; no time
limitation. We have time to think” (p. 95-96). Se trata de un pensar desde no soélo lo
intelectual, sino un pensar también desde la técnica, la intuicion, la experiencia, un
conocimiento global que se almacena en la memoria corporal del actor-bailarin. Se podria
relacionar esta idea con la definicion de Nagatomo (1981) en la transmision del “estilo sin
maestria” al “estilo con maestria” en el No: “to put it differently, the body as that which is
perceived is gradually turned, as it were, into that which does the perceiving, that is, the
body becomes a true initiator of action” (1981, p. 407). Un cuerpo que en su hacer logra
narrar desde un pasado y un presente dejando su propia huella en el relato que sera pasado
a otros artistas: “it sinks the thing into the life of the storyteller, in order to bring it out of
him again. Thus traces of the storyteller cling to the story the way the handprints of the
potter cling to the clay vessel” (Benjamin, 2006, p. 367).

Las interpolaciones suelen ser preparadas con antelacion, de acuerdo con la riqueza
del patrimonio intangible del actor-bailarin. Ciertos actores reconocidos, como puede ser
Kalamandalam Gopi'®, cuentan con su propio repertorio de interpolaciones, las cuales son
conocidas por el publico instruido. Sin embargo, a pesar de existir una preparacion hacia el
momento de improvisacion y de haber un conocimiento acorde a las tradiciones
performaticas de lo que podria aparecer en escena, es posible palpar la adrenalina
compartida por publico y artista durante este particular momento de la realizacion de una
obra ya que se genera un cierto factor de riesgo que le concede mayor intensidad al
momento. La latente posibilidad de que suceda algo nuevo, de que haya un cambio, y la
nocion conjunta de que en este momento el actor-bailarin tiene la libertad de lucir su
propia version del mito son suficientes para que la presencia escénica se potencie. Su
existir dentro del sistema del Kathakali es entonces algo que no se puede comentar con

ligereza.

En su traduccion literal, Kathakali significa “story-play”. Esto se puede interpretar
simplemente como el texto de una historia escrito para la escena o bien también como la
historia que se juega en escena cada noche entre los miembros del conjunto; miembros que

suelen juntarse por primera vez, como un todo, la misma noche de la representacion:

15 Kalamandalam Gopi entrené en Kerala Kalamandalam donde se incorpor6 como director entre 1988 y
1992. Se especializa en personajes pacca y se lo considera el heredero de Krishnan Nair (1914-1990) y es
una de las grande “estrellas” actuales del Kathakali.

26



KATHAKALI E INTERPOLACION

“Kathakali performances are collective and collaborative realizations of the aesthetic
potential of the performance score” (Zarrilli, 2000, p. 63). Si tomamos esta ultima
interpretacion y consideramos que una de las macro estructuras narrativas (Van Dijk,
1976) que informa las puestas en escena del Kathakali es la nocién de /ila (juego divino),
entonces el ilakiyattam podria ser considerado el periodo dentro de una pieza de Kathakali
durante el cual es el actor-bailarin quien juega con la historia, apoyado por el resto del
conjunto. Lo que el publico recibe es el resultado de la exteriorizacion del mundo interno
del artista, su comprension de los contenidos del relato, su experiencia tanto en el
escenario como en la vida, su capacidad creativa, el dominio de su técnica, su reaccion al
entorno en el momento de la danza y la propia espontaneidad de la presentacion. El
publico recibe una version del relato, por lo que no es puro virtuosismo de la forma lo que
saborea el rasika: “the masters were never content with mere technical perfection.
Kathakali, though a traditional art, is a living, growing art form. Hence the insistence on

self-experience” (Iyer, 1955, p. 95).

Si se describe al ilakiyattam como una deriva, en un determinado momento, dictado
por la tradicion, el relato se suspende y el maestro se deja arrastrar por la narracion del
mito, con la forma como nave. Tomando esto en cuenta se podria observar el papel del
ilakiyattam como paradigma segin la definicion de Agamben (2010). Utilizando la
gramatica como modelo, el autor explica que para poder funcionar como ejemplo el
sintagma debe ser suspendido de su funcion normal. En la no-funciéon resulta su
funcionamiento y formulacion de la regla por lo que un evento imprevisto, de una norma
que se silencia, se convierte en ejemplo y en regla: “el ejemplo estd, de hecho, excluido de
la regla, no porque no forme parte del caso normal, sino, al contrario, porque exhibe su
pertenencia a é1” (Agamben, 2010, p. 32). El narrador tiene la funcion de levantar la
historia de la escritura y oralizarla en el presente que le acontece, por lo que en esta
derivacion y separacion de la linea base se genera un nuevo ejemplar, singular, que puede
o no formular una regla y que a su vez podria contribuir a definir los confines del sentido
de lo apropiado y, porque no, comenzar una tradicion performatica: “el paradigma es un
caso singular que se aisla del contexto del que forma parte s6lo en la medida en que,
exhibiendo su propia singularidad, vuelve inteligible un nuevo conjunto, cuya

homogeneidad ¢l mismo debe constituir” (Ibid., p. 25).

Agamben (2010, pp. 40-41) enumera ciertas caracteristicas que definen al paradigma

y que parecen aplicables al papel del ilakiyattam dentro de la partitura performatica del

27



KATHAKALI E INTERPOLACION

Kathakali. Segin el autor, el paradigma es analdgico en cuanto va de singularidad a
singularidad; se suspende y expone pertenencia al conjunto siendo un ejemplo y una
singularidad y se caracteriza, a su vez, por una historicidad que traspasa los limites
temporales ya que se sitia entre lo diacronico y lo sincronico. De la misma manera, la
interpolacion progresa en el tiempo en una fuerte tradicion, a través de ejemplos y
particularidades que se exponen en la suspension del relato que esta misma genera durante
la realizacion escénica, por lo que, en esta luz, es posible decir, segin la definicion y

descripcion del autor, que la interpolacion cumple un papel paradigmatico en el Kathakali.

Es importante recordar que las variaciones que puedan ocurrir durante las
interpolaciones son limitadas a fragmentos o detalles y no a cambios radicales y drasticos
por lo que es un lento proceso de innovacion y evolucion, lo cual esta ligado al fin de las

artes clasicas de la India que es el saborear y degustar del rasa:

The savouring of each moment of performance is the classical audience member’s
goal. There are no sudden and unexpected flashes of emotion, but rather the slow
unfolding of each moment in the dramatic enactment, which allows the spectator to
attain the tasting of the various sentiments (rasas) offered in the full performances
meal. (Zarrilli, 1984, p. 254)

El ilakiyattam tampoco puede ser introducido en cualquier momento y lugar de la pieza,
con absoluta espontaneidad, ni tampoco puede romper con la gramatica de su lenguaje, o
desdibujar completamente su hipercodificacion. Nagatomo (1981) habla de una
espontaneidad controlada la cual Coomaraswamy (1917) describe de la siguiente manera:
“what appears to be individual, impulsive and ‘natural’, is actually long-inherited, well-
considered and well-bred” (p. 4). Estos aspectos generan preguntas que se podrian abordar
en futuros trabajos: ;cudl es el lugar de cada tipo de interpolacion en el performance score
de una pieza?; ;como afectan sus caracteristicas y contenido el lugar en el que se sitia
dentro de una pieza?; ;como se ve afectado su funcionamiento por sus caracteristicas,
contenido y su sitio en la partitura de la representacion?; ;cudl es su margen de accion?;
(qué tipo de variaciones deben introducirse?; ;coémo difieren los patrones de
improvisacion de un tipo a otro?; ;como se estructuran los casos en los cuales se acepta
una version y se convierte en tradicion?; ;qué hace que un ilakiyattam trascienda los

limites de lo anecddtico para convertirse a todas luces en un paradigma?

Considerando todo lo que se ha expuesto, seria posible discutir que el ilakiyattam es

una de las unidades dentro del sistema de representacion del lenguaje que mantiene al

28



KATHAKALI E INTERPOLACION

Kathakali nutrido y sano, con posibilidades de crecimiento ya que auspicia un espacio de
ejemplificacion de nuevas reglas posibles. Es factible que las interpolaciones que florecen
y trascienden la suspension en el tiempo, funcionen como uno de los catalizadores de
cambios hacia la evolucién del lenguaje teatral y al desarrollo de nuevos estilos y
tendencias, como asi también, una constante micro-actualizacion, es decir, el ilakiyattam

como un momento de narracion, creacion, irreverencia, transgresion y edicion.

Se podria concluir que, desde diferentes perspectivas, el ilakiyattam es una deriva
necesaria precisamente en virtud de la excrecencia que constituye: “if these ilakyattams
were to be excluded from the Kathakali performance, then it would be like a body without
flesh” (Balakrishnan, 2005, p. 223); ‘flesh’ entendido como la carne, la gordura o la pulpa,
es sinébnimo de algo saludable, abundante y deleitable cuando justamente lo que busca el
connoisseur es poder saborear. La exuberancia, esta parte, por asi decirlo, “jugosa”, que
constituye la interpolacion dentro del sistema performatico no s6lo contiene el potencial de
generar el placer estético que se resume en la degustacion y deleite de emociones, sino que
también altera la forma y textura del lenguaje. Se podria decir entonces que el ilakiyattam
no es una parte estructural del Kathakali. Precisamente, este trabajo intenta demostrar que
su funcidn, en base de una naturaleza de floraciéon u ornamento, es en realidad sustancial y
que por lo tanto se convierte en una perspectiva relevante y esencial en el estudio de

diferentes fenomenos del Kathakali.

Teniendo en cuenta las descripciones que parecieran repetirse entre autores y las
reflexiones presentadas que se han apoyado en otras disciplinas y en fenomenos similares,
se propone, por el momento, la siguiente definicion del ilakiyattam que considera los

aspectos que lo constituyen esencialmente:

unidad vital dentro de la estructura de una pieza de Kathakali durante la cual se
interrumpe el tiempo lineal del relato, permitiendo que el actor-bailarin se situé en el
centro del acontecimiento escénico con la libertad de elaborar el relato y de poder generar
su propia version del mito acorde a una cierta tradicion performdtica y a un sistema de
evaluacion exogeno, siguiendo un papel paradigmatico capaz de sentar reglas a través del

ejemplo.

29



KATHAKALI E INTERPOLACION

2. Ilakiyagtam como parte de un sistema abierto

He tells stories of the gods, but his yarn is spun from
the ungodly, human heart.

ARUNDHATI ROY

El término performance segun Fischer-Lichte (2008) se define como algo que no
estd compuesto por artefactos fijos, materiales y transferibles, sino como algo que es en
cambio transitorio, fugaz y que existe solo en el presente (p.75). Mientras tanto Schechner
(1985) describe el tipo de performance que presentan las artes clasicas de la India, siendo
el Kathakali una de estas, como algo que es contingente, cambiante y sin una necesidad de
resolucion ya que se genera a través del encuentro entre publico y el intérprete. Si se
considera que el término ‘score’ se traduce, en este caso, como partitura, se podria
entender ‘performance score’ como la partitura de la presentacion de un relato, la cual es
variable e inestable, es decir, la realizacion escénica de una obra de Kathakali en un cierto

contexto y bajo unas ciertas condiciones.

En el proceso de desarrollo de una tradicion escénica, Zarrilli (1984) se refiere a la
apertura o cierre de un sistema performatico describiendo al attakkatha, o texto dramatico,
como un sistema cerrado y la realizacion escénica como un sistema abierto (p. 335). Es
decir, este ultimo es un sistema accesible y vulnerable que puede ser alterado. Si se
recupera el estado dual del mito que describe Yarrow (2001), se podria interpretar que el
sistema cerrado que propone Zarrilli (1984) es el que responde a la preservacion mientras
que el sistema abierto es el que sustenta la transformacion. Por lo tanto, el Kathakali se
construye a través de un sistema performatico abierto constituido por elementos, unidades
y mecanismos que son fijos o variables y que, por consiguiente, permiten configurar cada

representacion, siendo el ilakiyattam una de las unidades inestables.

La estructura de la realizacion escénica del Kathakali, incluye el texto dramatico que
funciona como linea base, las distintas unidades de composicion, las cuales se dividen en
sub-unidades relacionadas con la elaboracion del texto (padam y sloka), las

interpolaciones y las composiciones coreograficas y musicales. A su vez, la partitura de la

30



KATHAKALI E INTERPOLACION

representacion contiene las convenciones y técnicas (abhinaya) que proveen las
herramientas a ser utilizadas para su realizacion. Si bien dicha estructura escénica es mas o
menos fija, la forma que toma en el momento de la representacion esté ligada a las fuerzas
que emplean las diferentes tradiciones performaticas, la transmision del conocimiento oral,
lo que se considera apropiado en cada contexto y el propio funcionamiento del lenguaje
teatral. Si su forma es consecuencia de la expresion de una larga tradicion escénica en un
cierto punto en la historia, las elaboraciones de cada uno de los artistas en escena
configuran la disposicion del performance score: “Kathakali’s complex performance score
is a series of elaborations, elaboration on and within elaborations, and embellishments”
(Zarrilli, 1984, p. 254), por lo que el ilakiyattam, que es justamente un momento de

elaboracion, cumple un papel fundamental como parte de este sistema performatico abierto.

El texto dramatico (attakkatha) puede ser valorado de forma aislada aunque su
lectura fuera de la representacién no suele ser algo que se practica con frecuencia. Las
obras de importantes autores como pueden ser Kotayyam Tampuran'® (c.1645-1716) o
Unnayi Warrier (c. 1674-1754) son apreciadas, fuera de la representacion, por su
sofisticacion y riqueza poética. Sin embargo, Paniker (en Nair y Paniker, 1993) afirma que
el texto dramatico deberia ser juzgado no s6lo desde su valor literario sino también desde
su potencial performatico: “if an attakkatha provides scope for imaginative elaboration in
a performance, it has to be rated high, even if there is little surface polish as literature”
(p.20). Este comentario del autor coincide con lo que plantea la critica del espectaculo
“Kathakali King Lear” por D. Appukuttan Nair citada en el primer capitulo, en la cual se
hace imposible desligar la version escrita de un relato de sus posibilidades de
representacion. El texto dramatico en el Kathakali funciona entonces como el punto de
partida, el esqueleto, la linea base desde la cual se estructura y configura el performance
score, el cual podria ser descripto como un organismo en un lento y constante proceso de

ciclos y transformaciones decrecientes o progresivas.

Paniker (en Nair y Paniker, 1993) describe la composicion literaria del Kathakali

como Sutra, es decir, segin el autor, un axioma del cual se han eliminado todos los

' Las cuatro obras basadas en el Mahdbharata de Kottayam Tampuran (Kalyanasaugandhikam,
Kirmiravadham, Bakavadham y Kalakeyavadham) estan al centro del entrenamiento del actor y del
repertorio de Kathakali. Aunque poco se sabe de su vida, Zarrilli (2000) considera que, debido a sus
contribuciones, Kottayam Tampuran fue para el Kathakali lo que Zeami fue para el N6 (p. 101).

31



KATHAKALI E INTERPOLACION

términos superfluos, permitiendo que los términos existentes contengan infinitas
posibilidades de interpretacion. Siendo esto asi, el intérprete se convierte en colaborador
del texto ya que “the interpreter of the Sutra has the liberty to give his own critical view of
the existing meaning in the commentary. He can even contradict the meaning while
establishing his own. So it is the critic-interpreter who enlarges the scope of the Sutra” (p.
18). Esta reflexion del autor, pone al actor-bailarin durante la interpolacion, en un lugar
esencial del proceso que juzga, determina y potencia el valor de los textos escritos y que a
su vez configura la realizacion de la pieza. El actor-bailarin, en el hacer de su version, esta

no sélo ampliando el alcance del texto, sino que también lo comenta, lo critica y lo celebra.

La representacion, es decir, la ordenacion de los diferentes elementos y unidades que
constituyen el performance score ha sido brevemente delineada por Zarrilli (1984, 2000) a
través del andlisis especifico de ciertas obras, sin llegar a determinar una logica general
que se podria aplicar a la articulacion de cada representacion de un texto. Siendo la
interpolacion una de las tantas unidades en la partitura escénica de una pieza, seria
importante en futuras investigaciones, como puede ser una tipologia, poder determinar su
colocacion dentro de una cierta partitura, y la relaciéon que existe con el nivel de libertad

. . . , . . 1
creativa que se le permite al actor-bailarin y los contenidos que se manejan'’.

Se observaran a continuacion las fuerzas que afectan la configuracion del sistema
performatico, y por lo tanto, del ilakiyattam, el cual podria ser visto como un sistema
abierto dentro del sistema abierto al que pertenece, es decir: “a structure that is available
to the actor as a certain range of possibilities based on an aesthetic logic of a particular
dramaturgy” (Zarrilli, 2012, p. 49). Asimismo, las tres fuerzas que se introduciran, la
aprobacion (aucitya bodham), la herencia (sampradayam) y la técnica (abhinaya), podrian

guiar diversas lineas de indagacion en torno a la interpolacion.

'7 Es importante observar, en cuanto a documentacion escrita original en relacion a la realizacion escénica de
ciertas obras, la existencia de manuales performaticos, o attaprakaran. Estos manuales, son cuadernos de
notas elaborados por los mismos artistas que incluyen descripciones de los diferentes mudras e indicaciones
escénicas. Sin embargo, no sélo por la brecha lingiiista, sino también por ser las libretas que contienen los
“secretos” de los maestros, estos no son documentos oficiales o de facil acceso y estan rodeados de un cierto
misterio, subrayando la intangibilidad del performance score.

32



KATHAKALI E INTERPOLACION

2.1.  Aucitya-bodham: el sentido de lo apropiado

La forma de la partitura performatica se delinea en parte por los limites regidos por
el sentido de lo apropiado o aucitya bodham, el cual se puede entender como un conjunto
de principios estéticos que enmarcan las elecciones posibles y su recepcion, y que a su vez
cambian con el tiempo y las personas. Estos pardmetros son externos al protocolo formal
del lenguaje teatral, es decir, son exdgenos por su contenido moral, social, politico y
cultural. El sentido de lo apropiado que se aplica para juzgar la representacion no esta
claramente delineado en una norma general y representa la apertura del formato, por lo
tanto seria posible enunciar, que gracias a esto, entre otras cosas, el ilakiyattam permite la

creacion de sus propias reglas a través del ejemplo.

Para comprender el sentido de lo apropiado y su influencia sobre el ilakiyattam se
observaran dos ejemplos de interpolaciéon tomados de las cuatro traducciones de Zarrilli
(2000). Estas obras, seleccionadas bajo un criterio de autoridad y popularidad, se
diferencian de otras'® no sélo por incluir notas, comentarios y reflexiones, sino también
por ser transcripciones de representaciones a las que asistio el autor en el afio 1993, lo cual
las convierte en valiosos documentos en el contexto de la bibliografia existente (en Inglés
y Espafol) por ser lo més cercano a una anotacion del performance score. El trabajo del
autor, junto con V.R. Prabodhachandran Nayar y M.P. Sankaran Namboodiri, resulta en el
registro de una variedad de ilakiyattam reconocidos y ejecutados por exponentes actuales
del Kathakali como Nelliyode Vasudevan Namboodiri, Kalamandalam Gopi, Margi

Vijayakumar y Kalamandalam Balasubramanian.

En la primer traduccion de la obra Santanogopdlam de Mandavappalli Ittiraricha
Menon (c. 1747-94), lo primero que se puede notar es la omision de las escenas 6, 7, 9, 10
y 11, las cuales no suelen ser representadas en la actualidad por diversas razones tales
como que la poesia es considerada corriente, la accidon se concentraria principalmente en el
lila o juego divino y, sin esta edicion, se requeriria una gran cantidad de actores.
Santanogopalam cuenta la historia de un brahman al que se le han muerto sus nueve hijos
al nacer y la promesa del heroico Aryuna de salvar a su proximo primogénito. En los
ultimos treinta afos, el personaje del brahman ha ganado popularidad precisamente por las

reconocidas versiones del actor-bailarin Kunju Nayar, las cuales lograron profundizar el

' Como pueden ser las traducciones al Inglés de Agatha Jane Pillar.

33



KATHAKALI E INTERPOLACION

dilema del personaje y afectaron no sé6lo la forma de la pieza sino también el modo en el

que se interpreta hoy en dia el brahméan (Zarrilli, 2000).

Una de las siete interpolaciones, de tipos variados, que fueron parte de la
representacion de Mayo de 1993 en Thrissur, Kerala, comprende el cambio de un término
que no fue bien recibido por una parte del publico debido a la utilizaciéon de un adjetivo
inapropiado: “for them it was unfitting for a character like Arjuna to call Krishna
“ungenerous”. They felt this interpretation took his pride beyond the bounds of what they
considered appropriate to the character” (p. 143). Para comprender esta reaccion es
necesario saber que debido al éxito de versiones anteriores, en este ilakiyattam y a lo largo
de la obra, se busca resaltar la devocion a Krishna, la cual es construida de manera distinta
por cada actor-bailarin desde los personajes que representan (ya sea Aryuna o el brahman).
La elogiada interpolacion de Kunju Nayar como el brahmén, y la cual sirve de referencia a
otros intérpretes, motiva al orgulloso héroe a prometer en el nombre de Krishna que saltara
en el fuego si no logra entregarle a su nifio. Es evidente que un adjetivo como “mezquino”
no sélo compromete el caracter del personaje (Aryuna) sino que también afecta el respeto
que se busca expresar hacia el dios hindi. Con esta consideracion, es posible entender que
la version presentada durante la representacion a la que asistié Zarrilli haya fracasado por
traspasar las expectativas de caracter del personaje y por no adherir a una cierta tradicion

performatica.

El actor-bailarin Krishnan Nayar Asan, logré en cambio introducir otra exitosa
interpolacion para este mismo personaje, Aryuna, en Santanogopalam, en la cual, durante
la suspension del relato, el actor-bailarin se desvia con su personaje para representar las
diez encarnaciones de Visn®, resumir el bhagavad-gita'’y concluir expresando que
siempre que haya injusticia en el mundo Visni aparecera en diferentes formas para
restituir el balance. La justificacion para este tipo de ilakiyattam, es que Aryuna no ha
visto a Krishna en un largo tiempo por lo que quiere contar y compartir su grandeza
(Zarrilli, 2000, p. 224). Esta interpolaciéon se convierte en apropiada porque responde,
justamente, a la devocion hacia el dios que se busca resaltar en este relato: “el mito es

comprensible Unicamente imaginando que las versiones recientes son en cierto modo

¥ Los 700 versos en Sanscrito que son parte del Mahabharata en los cuales, en forma de didlogo entre
Aryuna y Krishna, se explican conceptos como dharma (Theodor, 2010).

34



KATHAKALI E INTERPOLACION

sincronicas respecto a las antiguas, y que incluso sus variantes desconocidas o conjeturales

son genéticamente autorizadas” (Fratini, 2012, p. 28).

La version que se presenta en la actualidad de Santanogopdalam (sin la
representacion de las escenas 6, 7, 9, 10 y 11) es a su vez un peculiar ejemplo de una
estructura de representacion en la cual hay un predominio de interpolaciones de tipo
“combinadas” (Zarrilli, 2000, p. 219) o con mas de un personaje, las cuales progresan la
accion hacia su gran final feliz: una escena en la cual el brahman y su esposa se
reencuentran con sus nueve hijos quienes son interpretados por nifios de la comunidad.
Esta ultima escena es asimismo ejemplo de una interpolacion de tono mas coloquial, en
gran parte desestructurada y que altera la relacién con el publico trayendo humor y
cotidianeidad: “in The Progeny of Krishna [0 Santanogopalam] the ‘everyday’
(lokadharmi) has the potential to take on the sense of being this particular day for these
particular people” (Zarrilli, 2000, p. 152). Se podria concluir que la realizacion escénica
de este attakkatha ha sido fuertemente influenciado por lo que ha sido aprobado tras ser

juzgado por los parametros del aucitya bodham.

En la segunda traduccién de Zarrilli (2000) es también posible comprender la
autoridad del sentido de lo apropiado sobre el ilakiyattam a través de la version del actor-
bailarin Nelliyode Vasudevan Namboodiri*® del personaje de Simhika en Kirmiravadham,
texto dramatico escrito por Kottayam Tampuran y que narra la mutilacion del demonio
Simhika y la muerte de su hermano Kirmira en manos de Bhima. En la interpolacion de
tipo tante tattam, o soliloquio, que esta al comienzo de la obra en su version editada vemos
a Simhika en su proceso de embellecimiento. Este es un personaje que se considera de tipo
“negro” femenino o un demonio, por lo tanto es feroz, histérica, indomable, incivilizada,
sexualmente activa y grotesca. Es decir, Simhika es lo opuesto a la tipica heroina pulcra y

radiante de tipo minukku, a quién copia y parodia.

Con respecto a su interpolacion, Nelliyode Vasudevan Namboodiri explica que una
cierta tradicién performatica que recibié de su maestro funciondé como el marco sobre el
cual construyd su propia interpretacion del personaje (Zarrilli, 2000, p. 96). Para la
creacion y ejecucion del ilakiyattam, el actor-bailarin consider6 otro personaje de la misma

categoria, Nakratundi en Narakasuravadham, quien cuenta con una interpolacion tante

*® Namboodiri  ha sido reconocido por su desarrollo y representacion del personaje Simhika en
Kirmiravadham. El gran maestro es alabado por tres tipos de personajes: brahmanes, #ati de “barba roja” y
personajes femeninos kari o “negros”.

35



KATHAKALI E INTERPOLACION

tattam en la cual vemos al demonio en un proceso de embellecimiento similar. La mayor
diferencia entre estos dos personajes es que mientras una vive en el bosque (Simhika), la
otra vive en una corte (Nakratundi), por lo tanto, en el momento en que la Simhika de
Nelliyode necesita aceite para limpiar su cabello, no utiliza una ampolla como Nakratundi,
sino que busca aceite natural en su entorno: ve un arbol, lo sacude y cae la fruta, la toma
en sus manos, la exprime y con este aceite es que limpia su cabello (Zarrilli, 2000). Esta
interpolacion es muy apreciada entre connoisseurs por la impecable introduccion de ese
detalle que profundiza la accion dramatica y los matices del grotesco personaje ya que “the

vibrant accuracy of his detailed mime literalizes and magnifies her exaggerated process of

beautification” (Ibid., p. 97).

Ademés de este detalle, Nelliyode optdé por concluir la interpolacién con un
contrastante cambio de emocidn en el cual Simhika pasa de lo comico a entender que los
llantos que se escuchan le pertenecen a su marido (Sardula) quien esta por morir en manos
de Aryuna, lo cual hace que la representacion regrese al punto del relato donde comenzoé la
deriva. Simhika arranca el ali*' de su cuello, lo desecha y en este estado desesperado
contintia con la primera réplica de didlogo, retomando la linea principal del relato. En una
conversacion con Zarrilli (2000) sobre esta interpolacién, V.R. Prabodhachandran Nayar
enumera las razones por las que es recibida tan positivamente: captura el pathos de una
mujer que acaba de enviudar, provee motivos claros que explican por qué Simhika busca
vengarse de Draupadi y clarifica la motivacion detras de su primera réplica que se produce
inmediatamente después de reasumir la linea base (p. 97). Cabe destacar que aqui se
ejemplifica un caso en el cual el actor-bailarin ha premeditado las posibilidades de su
version por lo que se presenta una circunstancia adecuada a esa "espontaneidad

controlada" que describe Nagatomo (1981).

Con el ejemplo de Simhika surgen también otras influencias que construyen la
compleja dindmica del sentido de lo apropiado: “we should remember that what is
considered “‘appropriate” in this scene, for this Simhika, is shaped entirely by male
perceptions of the female” (Zarrilli, 2000, p. 97). Asimismo, no se trata solo de la
percepcion de lo femenino desde lo masculino, sino también de una lectura que refleja la
influencia residual del aun arraigado e intrincado sistema de castas de la India. La

clasificacion de los personajes responde a cualidades, a caracteristicas innatas y a un cierto

*! Colgante que se ata al cuello de la novia como parte de la ceremonia del casamiento hindi.

36



KATHAKALI E INTERPOLACION

status social y dentro de esta clasificacion, Simhika representa la vision que las castas mas

altas tienen de una mujer perteneciente a las castas indigenas (Ibid.).

Los limites de lo apropiado se ven constantemente cuestionados, empujados y
alterados por los cambios culturales, histéricos y econdémicos. Entonces, ;como se ve
afectada la representacion y recepcion de un personaje como Simhika en una compaiia
enteramente compuesta por mujeres como lo puede ser “Tripunithura Kathakali Kendram

Ladies Troupe**?

El aucitya bodham dicta las elecciones de los artistas y las reacciones del que las
recibe, es decir, funciona como un sistema de evaluaciéon colectivo que se emplea
inconscientemente por conocedores y artistas de Kathakali. Si el tipo de pensamiento que
traen los que conforman este colectivo varia (mujeres, extranjeros, artistas de otras
regiones de la India), se puede asumir que se modificaran también las elecciones creativas
durante el ilakiyattam. Asimismo, esto implica que eventualmente podrian variar las
versiones que se presentan y su aceptacion. El sentido de lo apropiado es un ambito de
estudio amplio y complejo, quizds un terreno que le pertenece mas a la sociologia, la

historia, los gender studies y los cultural studies.

2.2.  Abhinaya: la comunicacion estética

Durante una variacion el connoisseur no observa la propia ejecucion de los mudras o
de las composiciones coreograficas debido a que el maestro ya ha incorporado la técnica y
seria algo inusitado que falle en una pirueta o en la postura de una mano. El cuerpo del
actor-bailarin estd milimétricamente codificado en el lenguaje teatral y lo que se espera de
¢l es la nueva exégesis del mito que su dominio le permite, ;cémo utilizara el lenguaje el
narrador para contar la/su historia? El abhinaya comprende las técnicas y convenciones
utilizadas hacia la realizaciéon de la partitura escénica y podria ser descripto como el
aparato de la experiencia estética. Su mecanismo provee los elementos necesarios para que

se genere el encuentro en el que se puede saborear el rasa. Se podria simplificar diciendo

*2 Tripunithura Kathakali Kendram Ladies Troupe es una compaiiia de Kathakali compuesta enteramente por
mujeres. Fue fundada en el afio 1975 y aun hoy genera reacciones dispares.

37



KATHAKALI E INTERPOLACION

que el bhava, la emocion o estado mental que representa el actor-bailarin, no puede ser
completado sin el aparato del abhinaya, y que asimismo, el rasa no puede ser producido
sin la correcta expresion del bhava, Por lo tanto, el abhinaya es el vehiculo de la
experiencia estética: “the means of getting the taste across- preparing it, present it’
(Schechner, 1998, p. 31) y se suele referir a él como a la comunicacion estética del

Kathakali (Balakrishnan, 2005; Nair y Paniker, 1993).

Existen cuatro elementos interdependientes del abhinaya que codifican el lenguaje
de los cuales tres (el aharya, el angika y el satvika) son especificos al actor-bailarin
mientras que un ultimo comprende el acompafiamiento vocal (vacika). El aharya
(vestuario y maquillaje), angika (cinética) y satvika (energia vital) consiguen dilatar el
cuerpo del actor-bailarin con el fin de acentuar el lenguaje expresivo, obtener dimensiones
épicas y facilitar el rasa. Teniendo en cuenta la simpleza en cuanto a los recursos técnicos
y a la complejidad poética y simbolismo que se utiliza en el lenguaje, a través del

abhinaya el actor-bailarin logra crear complejos escenarios, situaciones y personajes:

He creates scenes that have an extraordinary living quality, he puts us into intimate
touch with the vital principle of the object, its pulsating life or dominant trait, so that
its physical features are recalled to our mind. (Iyer, 1955, p. 99)

Tanto Barba (1983, 1967) como Zarrilli (2000) describen una doble estructura en el
proceso de creacion del actor-bailarin que se divide en el plano narrativo y el plano
emocional, siendo las manos las que marcan lo primero y la cara lo segundo, mientras que
el resto del cuerpo acompana las acciones. La Figura 3 resume el proceso del actor-bailarin
en la sintesis de lo interno y lo externo, entendiendo lo interno como el plano emocional y

lo externo como el plano narrativo, con el fin de expresar el bhava para despertar el rasa.

El ilakiyattam, requiere el mismo proceso de combinacion entre lo externo y lo
interno que requieren las otras unidades de composicion del performance score. El actor-
bailarin dispone de herramientas precisas, convenciones y procesos para que emerja y
florezca, junto con ¢€l, el mundo emocional de los personajes arquetipicos que forman parte
del repertorio literario. Como describe Nagatomo (1981) en relacion a la adquisicion de
técnicas en el NO, el cuerpo es adiestrado en una cierta forma la cual desaparece cuando se

alcanza la plenitud de contenido desde el moldeo de la energia vital o prana vayu.

38



KATHAKALI E INTERPOLACION

EXTERNAL INTERNAL
“Durable States”: love, laughter, mirth, sorrow, Personal experience of
anger, fear, disgust, astonishment the actor
Derived from daily life Experience of emotions/feeling
Physical manifestation observed Physical manifestation part of experience
Stylized and codified in gestures Realized through ‘informal’ training, experience in
of eyes, face, etc., life, maturity, and the actualization of ‘internal
representing these states energy,” manifest as ‘presence’ in performance,
{angika abhinaya) i.e., the ‘mind’ element in performance
{sattvika abhinaya)
Part o~f body-memory through Full engagement in each
training - ready-at-hand moment — actualization of
for performance each state of being-doing
L J
synthesized in
Bhava
SPECIFIC CHARACTER

shaped by the character type
expressive possibilities of the type

Rasa
experienced by the audience

Figura 4. Proceso del actor-bailarin durante la representacion.
Fuente: (Zarrilli, Kathakali Dance-Drama, Where Gods and Demons Come to Play, 2000, p. 69).

El prana vayu esta en el centro del satvika abhinaya, que es el elemento que
comprende la sutil representacion de lo interior a través del control de la respiracion. Esto
tiene un resultado sobre la forma exterior y se podria decir que el satvika se ocupa de la
plenitud de la forma. Segun Balakrishnan (2005) este elemento del abhinaya es el alma de
la comunicacién estética (p. 157) y se podria decir que, a su vez, representa la pura y
espontanea expresion de la mente, el ‘ser’ del actor-bailarin, su universalidad y su
singularidad. En esta luz, podria ser que el satvika sea el elemento al frente de la
comunicacion estética del actor-bailarin durante el ilakiyattam ya que por un lado es inico
y singular a cada actor y por el otro es sustancial, ya que contribuye a la complejidad del
bhava: “emotional experiences are delineated with a force that has often re-written the

history of Kathakali” (Pandeya, 1999, p. 93).

Ademas del manejo de la respiracion, hay cualidades inherentes y necesarias en todo

.. 23 . .
este proceso como lo son el bhangi y manodharma™. La primera se entiende en

# Término que proviene de la musica carnatica.

39



KATHAKALI E INTERPOLACION

Malayalam como gracia o belleza (Frohnmeyer, 1989, p. 10) y comprende la elegancia,
fluidez y facilidad con la que el actor-bailarin ejecuta los movimientos. El bhangi se puede
lograr a través del apoderamiento de la técnica hasta tal punto que ésta se vuelve una
segunda naturaleza: “it makes us forget the mechanics, the toil and the effort involved in
the technique makes it appear spontaneous” (lyer, 1955, p. 97), sin esta cualidad la
representacion seria algo estéril, “artistically sterile” (Ibid.). El manodharma es la
capacidad creativa del actor para transformar el “texto” en accidn espontanea e
improvisada, sin discriminar el publico al que se enfrenta y la tradicion performatica a la
que pertenece. Si asi se define, entonces el manodharma es una cualidad indispensable en
la creacion y ejecucion del ilakiyattam. El Kathakali también es analizado como una forma
de poesia tridimensional que se equipa de tres elementos: la imaginacion, los estudios y el
entrenamiento, siendo la imaginacion un producto de la intuicion, lo que habilita la
capacidad creativa y lo que coordina los impulsos del artista. Es decir, la imaginacion
conjuga el mundo imaginado con el mundo material: “excites the emotion lying dormant in

the heart of the reader” (Prasad, 1994, p. 231) lo cual concluye en rasa.

En la tercer traduccion de Zarrilli de Rugmamgadacaritam®* se encuentra la
interpolacion de tipo melodramatico de Rugmamgada en la décima escena de la obra, la
cual elabora sobre el estado mental del personaje otorgando una gran libertad de
improvisacion al actor-bailarin. Balakrishnan (2005) incluye esta elaboracion como un
ejemplo para describir el proceso del satvika en performance ya que el actor-bailarin debe
construir el complejo conflicto emocional de Rugmamgada. El actor-bailarin debe transitar
los contrastantes y complejos estados del personaje al tomar la decision de sacrificar a su
hijo para cumplir con su palabra, culminando su crisis en un estado de raudra, el estado
mental necesario para cometer un homicidio y uno de los nueve estados estéticos o rasa
(Zarrilli, 2000). Debido a la riqueza del bhava que se presenta en esta interpolacion, no es
sorpresa que sea un momento destacado de la partitura por los connoisseurs ya que los
sabores que se presentan son mas complejos y refinados: “Kathakali is, in this sense, a
“theatre of the mind”, which is a theatre of the “cooked” and not the “raw” emotions”

(Ibid., p. 153).

La interpolacion de Rugmamgada es a su vez ejemplo de uno de los recursos

escénicos que emplea el actor-bailarin durante el ilakiyattam tomado del Kutiyattam el

** Escrito por Mandavappalli Ittiraricha Menon (c.1747-94).

40



KATHAKALI E INTERPOLACION

cual implica la representacion a través de la transferencia (Madhavan, 2010, p. 122), el
pakarndttam. Este recurso permite justamente transferir la atencion y la accidén desde un
punto de vista a otro con el fin de representar diferentes personajes, objetos y espacios. Es
también posible observar su utilizacion en la interpolacion de tipo descriptiva de Bhima en
la cuarta traduccion de Zarrilli de la obra Kalyanasaugandhikam *> (2000). La
interpolacion, la cual se basa en un s/oka compuesto por Kodungallor Koccunnittampuran
(1858-1926)°, describe el viaje de Bhima por un bosque en busca de la flor Saungandhika
para su esposa Draupadi. El momento mas conocido de este ilakiyattam es cuando Bhima
observa el enfrentamiento fatal y desigual de un elefante contra una pitéon y un ledn, lo
cual requiere que el actor represente no sélo a Bhima sino también su entorno y los

animales que observa.

Segun Balakrishnan (2005) el pakarnattam y el manodharma no forman parte del
Natyasastra y son una contribucion original de Kerala a las artes escénicas (p. 124).
Ambos aspectos son esenciales en el ilakiyattam por lo que, si se generara una discusion
sobre dicha afirmacion del autor, seria interesante rastrear el origen de esta tradicion tan

popular en el Kathakali.

Se podria decir que el abhinaya configura, junto con otros factores, la partitura del
actor y a su vez determina el espacio por el cual opera en la composicion de nuevas
versiones tanto en referencia a su espacio corporal interno como externo. La
familiarizacion con la técnica le permite convertirse en narrador del mito y por lo tanto en

co-productor de la estructuracion del performance score.

Seria interesante analizar el funcionamiento de los diferentes elementos de la
comunicacion estética a lo largo de una representacion con el fin de identificar las

especificidades en el uso del lenguaje durante los distintos tipos de ilakiyattam.

** Escrito por Kottayam Tampuran (c.1645-1717).

* Miembro del gurukula del Palacio Kodungallor donde era popular la escritura de $/6ka.

41



KATHAKALI E INTERPOLACION

2.3.  Sampradayam: transmision de conocimiento y tradiciones performaticas

Si el aucitya bodham es lo que juzga al ilakiyattam, y el abhinaya es el instrumento
que provee las herramientas hacia la realizacion de una cierta partitura, el sistema de
transmision de conocimiento y las tradiciones performdticas son lo que le permiten
trascender en el tiempo. Una cierta interpolacidon se convierte en parte de una partitura
escénica no solo por ser apropiado y por responder a un matematico lenguaje teatral, sino
también por haber sido adoptado, replicado y continuado en las diferentes lineas de
transmision, es decir, en su repeticion se manifiesta su papel como creador de reglas. Es
también posible decir que la existencia performdtica del actor-bailarin al ejecutar la

. .y . y - . <y 2
interpolacion es paradigmatica en la constitucion del performance score *'.

La personalizacion del lenguaje dio lugar a diferentes estilos llamados sampradayam,
que podrian ser descriptos como linajes ya que una particular tradicion performatica se
establece cuando la manera de ejecutar el lenguaje es adoptado y reconocido por varios de

sus discipulos:

Just as a member of a caste (jati) is defined by his birth into that particular group, so

also an individual trained in a specific sampradaya has his entire performance

identity defined by his lineage... a sampradaya, then, is an indigenous and self-

conscious method of recognizing legitimately created and transmitted variation

within a cultural performance tradition. (Glynn, 2001, p. 13)
A pesar de haberse perdido estos definidos linajes como consecuencia de los cambios
sociales y politicos y que el método clasico de aprendizaje de gurukula®® esté perdiendo su
esencia, la transmision de conocimiento en Kathakali sigue siendo principalmente oral, lo
que infiere una personalizacion del lenguaje por parte del actor-bailarin en cada eslabon de

la transferencia. Las micro variaciones son los aportes, experiencias y perspectivas de cada

maestro y sobre las que se fundaran los que le siguen:

A new actor is formed by imitating and old actor, then e former, in his turn, will
offer himself as a model for his successor; and with every step, together with

7 Agamben (2010) expone la logica de este pensamiento a través de las reglas monasticas utilizando como
ejemplo la orden de San Benito. Esta regla no es en si misma una norma, sino que la comunidad es la que
resulta en ejemplo, convirtiendo la vida de cada monje en paradigmatica: “el paradigma implica un
movimiento que va de la singularidad a la singularidad y que, sin salir de esta, transforma cada caso singular
en ejemplar de una regla general que nunca puede formularse a priori ” (p. 29).

28 : . , . ,
Tipo de escuela de la India en la cual el alumno vive cerca de su guru ya que esta figura imparte no so6lo la
técnica, sino también una nocion y vision del mundo.

42



KATHAKALI E INTERPOLACION

personal variants, a complex inheritance will accumulate which is tradition and
progress at the same time. (Savarese, 1991, p. 7)
Al fin y al cabo, si se recupera la analogia con el narrador de Benjamin (2006) este tipo de
experiencias son la fuente del narrador: “experience which is passed on from mouth to

mouth is the source from which all storytellers have drawn” (p. 362).

Desde la segunda mitad del siglo XIX hasta la primera década del siglo XX el
Kathakali vivié su época dorada gracias al abundante y comprometido patrocinio de los
terratenientes de Kerala ya que algunos de estos patrones eran a su vez escritores, artistas €
intérpretes. Los diferentes estilos de actuacion del Kathakali, como el Kidangoor y
Kalluvayi que aun se practican hoy, surgieron en parte por la importancia que se le dio a
los diferentes elementos del abhinaya en combinacién con el proceso de transmision de
conocimiento, por lo que cada linea de transmision contaba con sus versiones de
ilakiyattam, las cuales llevaban el sello personal del maestro a la cabeza del linaje. Esto
insinla que podria existir una relacion directa entre el desarrollo de estilos y la

interpolacion.

Las variaciones que debido a su éxito fueron consolidadas en escritos pasados de
mano en mano o las interpolaciones provenientes de otras fuentes como la poesia y la
literatura, forman parte del programa de ensefianza de algunas escuelas como Kerala
Kalamandalam. Ciertas interpolaciones son parte del curriculo de diferentes escuelas no
solo por ser parte de un estilo, porque cobraron mayor importancia en relacion con el
relato principal y porque contienen una gran riqueza en términos del abhinaya, sino
también porque funcionan como una primera introduccion al ilakiyattam, las versiones
ensenadas funcionan como guia y referencia para la preparacion y creacion de futuras
interpretaciones asi como lo demuestra el ejemplo de Nelliyode Vasudevan Namboodiri en

la ejecucion y creacion de su version de Simhika.

El artista s6lo puede ensefiar aquello que estd impreso en su cuerpo, incluyendo sus
elecciones en la ejecucion de ciertos ilakiydattam. Si en cada relacion maestro-alumno y
maestro-publico hay un traspaso de versiones, los maestros del Kathakali entonces son no
solo “custodios” de un legado, sino también quienes lo construyen (Iyer, 1955, p. 72)
lentamente y artesanalmente. Si se consideran todas las funciones del actor bailarin, desde
la adquisicién de la técnica hasta las derivas que su trayectoria artistica le permite, es

entonces narrador, constructor, heredero y portador de una tradicion escénica en un

43



KATHAKALI E INTERPOLACION

constante proceso de desarrollo.

La extension de este trabajo no permite desarrollar los estilos existentes en la
actualidad, sus antecedentes y los aportes de sus diferentes maestros ya que este aspecto
del Kathakali en relacion al ilakiyattam es en si mismo un tema de investigacion. Debido
al dificil acceso a fuentes historicas, seria una ardua tarea poder construir una genealogia
del Kathakali desde sus comienzos. Sin embargo, seria interesante observar hoy, en un
contexto menos “puro” de transmision, el momento en el que un ilakiyattam es adoptado
por otro artista, convirtiéndose entonces en una regla, y ver si esto se relaciona con la

ramificacion del lenguaje en diferentes estilos.

44



KATHAKALI E INTERPOLACION

Conclusiones

La busqueda que se ha articulado en este trabajo en torno al ilakiyattam deja ver que
su potencial de estudio es amplio, extenso y poco transitado. Tanto el andlisis comparativo
de perspectivas tedricas que permiten comprender el fendomeno, como las problematicas
que se presentan en este camino, demuestran que la interpolacion en el Kathakali es un
ambito de estudio que merece ser investigado por su valor dentro del lenguaje y contexto

al que pertenece, y posiblemente dentro las artes escénicas en general.

El ilakiyattam, a través de la libertad que otorga al intérprete en trazar y crear sus
propios recorridos dentro del relato, manifiesta la progresividad del Kathakali. Debido a su
naturaleza paradigmatica pareciera ser posible comprobar en futuras investigaciones que
las versiones propuestas por el actor-bailarin durante la interpolacion, son las que
contribuyen al lento proceso de adaptacion, de innovacion y de refinamiento del lenguaje

teatral y sus historias.

Las tres posibilidades de estudio desarrolladas en el segundo capitulo y servirian de
base para la elaboracion de futuras investigaciones han abierto una serie de preguntas que
podrian ser abordadas desde una variedad de disciplinas y metodologias: ;jcomo se ve
afectado por su contexto historico el sentido de lo apropiado que se aplica al ilakiyattam?;
Jhasta qué punto puede, el actor-bailarin, hacer su propia version?; ;cuanto de su vision
del mundo permea su version?; ;cual es el lugar de cada tipo de interpolaciéon en la
estructura de la realizacion de una pieza?; ;como afecta sus caracteristicas y contenido su
lugar en la pieza y su funcionamiento?; ;cémo se podria realizar una tipologia del
ilakiyattam?; ;seria posible identificar patrones de improvisacion de un tipo a otro?
Asimismo, es importante resaltar que debido al punto de vista de este trabajo, se han
dejado de lado preguntas que relacionan este fendémeno con el publico que lo experimenta

(¢,como se vive la interpolacion desde el connoisseur?).

En este mismo capitulo surgen otras preguntas que encuentro particularmente
interesantes de responder por lo que podrian aportar a los conocimientos existentes en
Kathakali: ;qué hace que un ilakiyattam trascienda?; ;como se mide el éxito y el fracaso
hoy, y a través de los afios?; ;cuando y por qué es adoptado por otro actor-bailarin

convirtiéndose por lo tanto en regla?; ;qué tipo de cambios son necesarios para que se

45



KATHAKALI E INTERPOLACION

convierta en una version original del relato?; ;cudles son los elementos y contenidos que
componen estos éxitos que se convierten en tradicion, o en regla? Desarrollar un trabajo
que permita indagar en estos aspectos podria contribuir a la resolucion de una gran
curiosidad: si entendemos por estilo una personalizacion del lenguaje, ;cual es la relacion

entre la interpolacion y el desarrollo de nuevo estilos?

Debido a la complejidad y el tiempo que implicaria una investigacion de tipo
historica en relacion a esta cuestion principalmente por una falta de documentacion y
fuentes accesibles, la continuacion de este trabajo se plantearia desde el seguimiento de las
lineas de transmision del lenguaje y sus tradiciones performadticas en el contexto actual del
Kathakali en Kerala, sin abandonar, en este proceso, una constante reflexion sobre la
propia definicion del fenomeno del ilakiyattam. Una investigacion de la interpolacion en
su contexto actual conllevaria el desarrollo de un estudio de campo que cuente con los
protocolos adecuados para la recoleccidon de datos necesarios, algo que, a su vez, aportaria,
entre otros documentos, una serie de materiales audiovisuales para el estudio del Kathakali
en general. Por lo tanto, un trabajo futuro posible deberia contar con la experiencia y la
perspectiva local con el fin de apoyar las reflexiones teoréticas que han comenzado a

surgir en esta primera indagacion.

Tratar de ahondarse en la comprension y definicion de un fendémeno como la
interpolacion en el Kathakali, podria contribuir no sélo al dmbito al cual pertenece sino
también a una variedad de areas de estudio con referencias en las artes escénicas. Otra
investigacion ulterior posible que no deberia descartarse se podria abordar desde un
estudio comparativo que trace analogias con otras artes escénicas que cuenten en sus
sistemas con unidades similares al ilakiyattam. Es decir, un trabajo que, desde el concepto
de la floritura y la decoracién, busque trazar y comprobar analogias con otras artes

escénicas y sus equivalentes a la interpolacion.

Por ultimo, este trabajo permite observar que la idea de la libertad de un lenguaje
teatral o la irreverencia que puede permitir una forma, por asi decirlo, “estricta” y ancestral
es una cuestion que implica la reflexion de un fendmeno desde una amplia perspectiva

teorica.

46



KATHAKALI E INTERPOLACION

Glosario

Guia fonética (IPA)

@y a /a:/
Ny 1 1/
oy 1 /u:/
8 0 /o:/
B N g/
m n /m/
M 1 n/
S t n/
0 r /t/
w $ /el
oH S /s/

ABHINAYA*: el arte de la expresion dramatica a través de palabras, expresiones faciales

o gestos. Se compone de cuatro elementos: satvika, angika, aharya y vacika.

ABHINAVABHARATI: extenso comentario sobre el Natyasdastra escrito por
Abhinavagupta (c. 950-1020).

AHARYA: elemento del abhinaya que comprende el vestuario y maquillaje utilizado en la

representacion.
ANANDA: estado de éxtasis.

ANGIKA: elemento del abhinaya que comprende la expresion dramatica gestual y

corporal.
ANUPALLAVI**: sub estribillo del padam.
ATTAKKATHA*: composicion literaria de Kathakali.

ATTAM*: en su traduccion literal ‘bailar’; se lo suele utilizar como abreviatura del

término ilakiyattam.

ATTAPRAKARAN**: manuales recopilados por los actores durante su entrenamiento que

son utilizados como guia en la representacion de diferentes obras.

47



KATHAKALI E INTERPOLACION

AUCITYA BODHAM**: sentido de lo apropiado que guia las elecciones performaéticas de
los actores y que usualmente determina las reacciones de los connoisseurs sobre como

debe representar un papel en relacion con esas elecciones.

BAKAVADHAM*: obra escrita por Kottayam Tampuran (1645-1716), basada en el
Mahabharata que relata la muerte de Bhaka en manos de Bhima.

BHAGAVAD-GITA: 700 versos en sanscrito que son parte del Mahdabharata en los cuales,

en forma de didlogo entre Aryuna y Krishna, se explican conceptos como dharma.
BHANGI: belleza (término en Malayalam).

BHAVA: estado emocional representado por el actor.

CAKIAR*: casta de brahmanes de Kerala asignados a la representacion de Kitiyattam.
CARANAM*: tercera parte del padam que le sigue al anupallavi.

CENTA*: tambor de doble parche tocado con una mano y una baqueta o con dos baquetas.
Dicho tambor es sostenido en posicion vertical mediante una correa que se apoya sobre el

hombro izquierdo del musico.
CITTA: lo establecido por la tradicion.

COLLIYATTAM: ensayos de las obras en clase con el fin de aprender las réplicas del

texto y los movimientos correspondientes a cada personaje.

CUTTI: borde decorativo hecho de pasta de arroz y papel que enmarca el maquillaje de

ciertos personajes.

DAKSHAYAGAM: el sacrificio de Daksha, obra escrita por Irayimman Tampi (1783-
1856).

DHARMA**: deber, derecho. El orden socio-cosmico de las cosas como deben ser,
conducta, coédigo u observancia consuetudinaria; el deber de uno en el mantenimiento o

sostenimiento de ese orden.

GURUKULA: escuela-residencia que permite al alumno vivir cerca de su gurd. Sistema de

ensefianza pre-colonial.

48



KATHAKALI E INTERPOLACION

ILAKIYATTAM: interpolaciones en el texto original compuestas por los actores;
literalmente se traduce como “representacion con movimiento” (Balakrishnan S.,

comunicacion personal, 20 de Abril, 2015).

IRATTI*: Composicion de danza al final del anupallavi y caranam del padam que sigue

un ritmo especifico.

KALAKEYAVADHAM®*: obra escrita por Kottayam Tampuran (1645-1716) que se basa
en el Mahabharata y narra los eventos luego de que Aryuna recibe la flecha Pasupata, un

regalo de Shiva.
KALARTI*: lugar donde se entrena Kathakali.

KALASAM*: composiciéon de danza que puntualiza las estrofas de un padam durante la

performance.

KALIYOGAM**: compafiia de Kathakali provista de todos los elementos necesarios para

la representacion.

KALLATIKKOTTAN®**: uno de los primeros estilos de Kathakali originario del norte de

Kerala caracterizado por ser mas vigoroso en su expresion gestual y corporal (angika).

KALLUVAYT: estilo de Kathakali que lleva el nombre de la aldea donde nacid Ittiraricha
Menon, el maestro de su principal contribuyente, Ravunni Menon. Es una de los dos
tradiciones performaticas de la actualidad, habiendo sintetizado elementos de los estilos

Kallatikkottan y Kaplinnatan.

KALYANASAUGANDHIKAM: este pieza de Kathakali, escrita por Kottayam Tampuran
(c. 1675- 1725) y basada en el Mahabhdarata, cuenta la historia del viaje de Bhima a través
de un bosque en busca de la flor de la buena fortuna para su esposa Draupadi. En este viaje

se encuentra con su hermano, Januman.

KAPLINNATAN**: yno de los primeros estilos de Kathakali proveniente del sur de
Kerala el cual lleva el nombre de su creador, Kaplingad Namboodiri. Este estilo es
conocido por una gran cantidad de interpolaciones y por la importancia que se le dan a las

expresiones faciales como asi también a un modo de representar mas realistico o

lokadharmi.

49



KATHAKALI E INTERPOLACION

KART*: tipo de maquillaje predominantemente negro para personajes como Simhika y

Nakratundi.

KATHAKALI**: literalmente ‘story-play’. Nombre para el distintivo de género

performatico de Kerala que representa historias de la épica hinda y los Puranas.

KATTI: tipo de maquillaje para personajes con un predominio de egoismo, arrogancia y
crueldad tales como Ravana y Duriodhana.

KAURAVA**: en el Mahabharata este clan dirigido por Duriodhana engafi6 a sus primos,

los Pandavas y los envié al destierro.

KIRMIRAVADHAM: obra basada en el Mahabharata escrita por Kottayam Tampuran (c.
1675-1725) que cuenta la historia de la mutilacién del demonio Simhika y la muerte de su

hermano Kirmira en manos de Bhima.

KITANGOR**: el particular estilo de Kathakali desarrollado en Travancore, al sur de

Kerala, y uno de los dos estilos remanentes de representacion.

KUTIYATTAM: teatro sanscrito tradicional de Kerala. Sus convenciones y maquillaje

influenciaron el nacimiento y desarrollo del Kathakali.
LILA: juego divino.

LOKADHARMI: lo concreto, ordinario, o cotidiano.
MADDAIAM: tambor horizontal con dos caras.

MAHABHARATA**; gran épico hind{, al igual que el Ramayana, que cuenta el conflicto

entre los Kauravas y los cinco principes Pandavas.

MANAYOLA*: pigmento amarrillo que se mezcla con indigo para crear el color verde

que se utiliza para el maquillaje de personajes de tipo pacca y katti.

MANODHARMA: capacidad creativa; a veces se utiliza para referirse a pasajes

improvisados de interpolacion escogidos por el actor.
MALAYALAM: lengua oficial de Kerala junto con el Inglés.
MUDRA**: gesto simbolico con la mano. El Kathakali cuenta con un “alfabeto” de 24

simbolos originales que se utilizan por si solos o en diferentes combinaciones de las manos

50



KATHAKALI E INTERPOLACION

y el resto del cuerpo para “hablar” el texto o simplemente como decoracion durante las

composiciones coreograficas.

MINUKKU*: tipo de maquillaje con el cual la cara es pintada de un amarillo claro. Se

utiliza en personajes femeninos, mensajeros y eruditos.

NALACARITAM: pieza escrita por Unnayi Warrier (c. 1675-1755) basada en el

Mahabharata que cuenta la historia del rey Nala y su esposa Damaianti.

NATYASASTRA**: el principal trabajo sobre dramaturgia sanscrita atribuido a Bharata
Muni cuya fecha de escritura es imprecisa y se ubica aproximadamente entre el siglo 2 AC
y el siglo 2 DC. Es una coleccion enciclopédica de técnicas, convenciones, practicas y

estética del drama sénscrito en performance. Se lo considera el quinto Veda.

NATYADHARMI: lo extra-cotidiano y extraordinario; modo de representar opuesto al

método realista.

NARAKASURAVADHAM: obra escrita por Kartika Tirunal Rama Varma Maharaja

(1724-98) que cuenta la muerte del demonio Narakasura en manos de Krishna.

NAVARASA: las nueve expresiones faciales que representan los distintos rasa: sringara
(erotico), hasya (ridiculo), karuna (patético), raudra (furia), veera (heroismo), bhayanaka

(miedo), bibhatsa (disgusto), adbhuta (maravilla) y santa (serenidad).

NAYAR: casta de Kerala asociado a los primeros actores de Kathakali quienes estaban al

servicio de sus patrones como practicantes de artes marciales.

PACCA*: tipo de maquillaje de color verde. Se utiliza en personajes nobles, virtuosos y

heroicos como pueden ser Aryuna y Krishna.

PADAM: versos compuestos musicalmente para ser representados por los actores. Se

dividen en tres partes musicales: pallavi, anupallavi y caranam.

PAKARNATTAM: método de actuacion en el cual el actor-bailarin, desde el personaje

que represente, asume las emociones y acciones de diversos personajes.

PALLAVTI*: primera parte del padam que es repetida luego de que se canten el anupallavi

Yy caranam.

51



KATHAKALI E INTERPOLACION

PANDAVA**: los cuatro principes del Mahdabharata, guiados por Iudistira, que luchan

contra sus enemigos y primos, los Kauravas en la batalla de Kurukshetra.
PRANA VAYU: fuerza vital.

PURANA**: colecciones enciclopédicas de historias tradicionales, sabiduria popular,
técnicas, etc., que junto con los dos grandes épicos Ramayana y Mahdabharata, constituyen

las “biblias” del Hinduismo.

RAGA: modo musical que acentlia un cierto “ambiente emocional” o estado de dnimo

sobre el cual improvisan los musicos.

RAMAYANA: gran épico de la India que cuenta la historia del principe Rama, su esposa

Sita y su hermano Lakshman.

RASA*: placer estético que experimenta el espectador a través de la expresion por parte

del actor de diferentes emociones y sentimientos.

RASIKA: el que saborea el rasa. Término utilizado para referirse al comnoisseur de

Kathakali.
RASAVASANA#*: la habilidad del actor en la expresion de emociones.
RAUDRA: furia; uno de los nueve estados estéticos o rasa.

RAVANOTBHAVAM: obra escrita por Kallekkulangara Raghava Pisharody (1725-93) y

que narra la historia del principal antagonista en el Ramayana.

RUGMAMGADACARITAM: obra escrita por Mandavappalli Ittiraricha Menon (1747-

94) que cuenta la prueba a la que es sometido el rey Rugmamgada por la hechicera Mojini.

SABDA VARNANA**: interpolacion de Kirmira en la que se describe el sonido que

interrumpe su meditacion en Kirmiravadham.
SAMPRADAY AM: técnica establecida por tradicion, linaje y estilo.

SANTANOGOPALAM: obra escrita por Mandavappalli Ittiraricha Menon (1747-94)
basada en uno de los Puranas que cuenta la historia de un brahman al que se le mueren sus

nueve hijos al nacer y que es finalmente ayudado por el noble Aryuna.
SATVIKA: elemento del abhinaya que comprende la expresion de las emociones.

52



KATHAKALI E INTERPOLACION

STHAYI BHAVA: los nueve estados emocionales dominantes del Kathakali.

SLOKA**: verso métrico compuesto en estrofas, generalmente en tercera persona; indican

el contexto y lo que sucederd en los didlogos que siguen.

SUTRA: coleccién de méximas que funcionan como uno de los textos en el Hinduismo,

Budismo y Jainismo.

SUTAS: en la historia del Mahabharata, casta que servia a los reyes reportando eventos,

narrando historias o como mensajeros.
TALA: ciclo ritmico que sigue la accion dramatica y composiciones de danza.

TALI: colgante que se ata al cuello de la novia como parte de la ceremonia de casamiento

Hindu.

TANTE TATTAM*: tipo de interpolacion ejecutado por personajes katti and tati luego del

tiranokku. Soliloquio que expresa confianza de manera arrogante.

TAPASSATTAM: la representacion del arrepiento de Ravana, el demonio de diez cabezas

y el principal antagonista en el Ramayana.
TATI: personaje con barba de tres variedades ‘blanca’, ‘roja’ o ‘negra’.

TIRANOKKU#*: dispositivo para la entrada de los personajes katti y tati con el fin de crear
suspenso; implica la manipulacion de la cortina (tirassila) y ayuda a imprimir sobre el

publico la disposicion natural (sthayi bhava) del personaje.

TIRASSILA*: cortina o telon multicolor utilizado para la entrada y salida de personajes

sostenido por dos asistentes escénicos.
VACIKA: elemento vocal del abhinaya.
VAIKUMTHA: la morada del dios Visnu.

VEDAS: los textos sagrados mas antiguos de la literatura sanscrita y del hinduismo.

* Definicién tomada de Menon, K. (1979). A Dictionary of Kathakali. Madras: Orient Longman. Traduccién
propia.
**Definicion tomada de Zarrilli, P. (2000). Kathakali dance-drama where gods and demons come to play.

Chippenham: Routledge. Traduccién propia.

53



KATHAKALI E INTERPOLACION

Referencias

Libros

Agamben, G. (2010). Signatura rerum: Sobre el método. (F. Costa & M. Ruvituso, Trad.)
Barcelona: Anagrama.

Bailey, D. (2010). La improvisacion: Su naturaleza y su practica en la musica. (M.
Peyrou, Trad.) M Gijoon (Asturias): Trea.

Balakrishnan, S. (2005). Kathakali, a Practioner's Perspective. Calicut: Poorna
Publications.

Blumenberg, H., & (2003). Trabajo sobre el mito. (P. Madrigal, Trad.) Barcelona: Paidds.

Coomaraswamy, A., & Duggirala, G. (1917). The Mirror of Gesture: Being the Abhinaya
Darpana of Nandikésvara. Cambridge: Harvard University Press.

Fischer-Lichte, E. (2008). The transformative power of performance: A new aesthetics.
Nueva York: Routledge.

Fratini, R. (2011). 4 contracuento: La danza y las derivas del narrar. Barcelona: Mercat
de les Flors.

Ganguli, K. (1974). The Mahabharata of Krishna-Dwaipayana Vyasa (3era ed.). Nueva
Delhi: Munshiram Manoharlal.

Iyer, K. (1955). Kathakali: The dance-drama of Malabar. Nueva Delhi: Dev.

Kennedy, M. (2006). The Oxford dictionary of music (2nd ed.). Oxford: Oxford University
Press.

Louppe, L. (2011). Poética de la danza contemporanea (1a. ed.) (A. Lera, Trad.)
Salamanca: Ediciones de la Universidad de Salamanca.

Madhavan, A. (2010). Kudiyattam Theatre and the actor's consciousness. Amsterdam:
Rodopi.

Menon, K. (1979). A Dictionary of Kathakali. Madras: Orient Longman.

Meyer-Dinkgrife, D. (2005). Theatre and consciousness: Explanatory scope and future
potential. Bristol: Intellect Books.

Motokiyo, Z. (2006). The flowering spirit: Classic teachings on the art of No. (Wilson, W.
Trad.) Tokio: Kodansha.

54



KATHAKALI E INTERPOLACION

Nair, A., & Paniker, A. (eds.). (1993). Kathakali: The Art of the Non-Wordly. Mumbai:
Marg Publ.

Narayan, R. (2006). The Ramayana: A shortened modern prose version of the Indian epic
(Nueva ed.). Londres: Penguin Classics.

Narayan, R. (2003). El Mahabharata. (A. Gurria Quintana, Trad.) Barcelona: Kairos.
Pandeya, A. (1999). The art of kathakali. Nueva Delhi: Munshiram Manoharlal.

Pandit, S. (1977). An approach to the Indian theory of art and aesthetics. Nueva Delhi:
Sterling.

Pavis, P., & De Toro, F. (1984). Diccionario del teatro: Dramaturgia, estética, semiologia
(lera ed.). Barcelona: Ediciones Paidos.

Pilaar, A. (1993). Kathakali plays in English: Librettos in English verse for twelve
Kathakali plays (Vol. 1). Kottayam: A.J. Pilaar.

Prasad, G. (1994). I.A. Richards and Indian theory of Rasa. Nueva Delhi: Sarup & Sons.

Roy, A. (1997). The God of Small Things. Nueva York: Random House.

Schechner, R. (1985). Between theater & anthropology. Filadelfia: University of
Pennsylvania Press.

The Natyasastra of Bharatamuni. (1986). Nueva Delhi: Sri Satguru Publications.

Theodor, I. (2010). Exploring the Bhagavad Gita philosophy, structure, and meaning.
Farnham, Surrey, England: Ashgate Pub.

Turner, V. (1982). From Ritual to Theatre: The Human seriousness of Play. Nueva York:
Performing Arts Journal Publications.

Turner, V. (1990). Are there universals of performance? En By means of performance (pp.
8-18). Cambridge: University Press.

Williams, B. (2010). Sobre la opera. (G. Torrelas, Trad.) Madrid: Alianza.

Yarrow, R. (2001). Indian Theatre: Theatre of Origin, Theatre of Freedom. Richmond,
Surrey: Curzon.

Zarrilli, P. (1984). The Kathakali complex: Actor, performance & structure. Nueva Delhi:
Abhinav.

Zarrilli, P. (1990). What does it mean to “become the character”: Power, presence, and
transcendence in Asian in-body disciplines of practice. En By Means of Performance (pp.
131-148). Cambridge University Press.

55



KATHAKALI E INTERPOLACION
Zarrilli, P. (1990a). Kathakali. En Indian theatre: Traditions of performance (pp. 315-
357). Honolulu: University of Hawaii Press.

Zarrilli, P. (2000). Kathakali dance-drama where gods and demons come to play.
Chippenham: Routledge.

Zarrilli, P. (2002). Action, Structure, Task and Emotion. En Teaching Performance Studies
(pp. 145-159). SIU Press.

Zarrilli, P. (2009). Psychophysical acting: An intercultural approach after Stanislavski.
Londres: Routledge.

Articulos

Awasthi, S. (1993). The Intercultural Experience and the Kathakali ‘King Lear’. New
Theatre Quarterly, 9, pp. 172-178.

Barba, E. (1967). The Kathakali Theatre. TDR/The Drama Review, T36, 37-50.

Benjamin, W. (2006). The Storyteller: Reflections on the Works of Nikolai Leskov. (H.
Zohn, Trad.) In D. Hale (ed.), The Novel: An Anthology of Criticism and Theory 1900-
2000 (pp. 361-378). Malden: Blackwell.

Konishi, M. (2006). [Rasa: Performing the Divine in India by Susan L. Schwartz]. Asian
Folklore Studies, 65(1), 125-127. Recuperado el 13 de Mayo, 2015, de
http://www.jstor.org/stable/30030390

Nagatomo, S. (1981). Zeami's Conception of Freedom. Philosophy East and West, 31(4),
401-416. Recuperado el 30 de Abril, 2015, de http://www.jstor.org/stable/1398790

Schechner, R. (1998). Rasaesthetics. TDR/The Drama Review, 45(3), 27-50.

Tampi, G. (1965). Rasa as aesthetic experience. Journal of Aesthetics and Art Criticism,
24(1), 75-80. Recuperado el 30 de Abril, 2015 de http://www.jstor.org/stable/428249

Van Dijk, T. (1976). Narrative Macro-Structures Logical and Cognitive Foundations. 4
Journal for Descriptive Poetics and Theory of Literature, 1, 547-568.

Zarrilli, P. (2007). An Enactive Approach to Understanding Acting. Theatre Journal, 59
(4), 635-647.

Zarrilli, P. (1994). An Ocean of Possibilities: From "Lokadharm to Natyadharm1" in a
"Kathakali Santanagopalam. Comparative Drama, 28 (1), 67-89.

56



KATHAKALI E INTERPOLACION

Tesis doctorales

Glynn, J. (2001). Kathakali: A study of the aesthetic processes of popular spectators and
elitist appreciators engaging with performances in Kerala. Sidney: Universidad de Sidney.
Recuperado el 30 de Abril 2015 de http://hdl.handle.net/2123/834

Prakash, B. (2008). Between Natya and Yue [Natya-Yue, God-Nature, Saudarya-Mei,
Rasa-Jingjie, Lila-You, Bhakti and Prema-Damei and other Indian and Chinese aesthetics

elements in comparison]: A comparative study of Indian and Chinese Aesthetics. Taiwan:
http://thesis.lib.ncu.edu.tw/ETD-db/ETD-search/view _etd? URN=941204602

Simposios

Savarese, N. (1991). Kathakali in a tube. En Simposi Internacional d'Historia del Teatre
111, Barcelona.

Diccionarios

Diccionario esencial de la lengua espariola. (2006). Pozuelo de Alarcon, Madrid: Espasa
Calpe.

Frohnmeyer, L. (1989). 4 progressive grammar of the Malayalam language (2da ed.).
Nueva Delhi: Asian Educational Services.

Longman dictionary of contemporary English: DCE the living dictionary (2005). (4th ed.).
Harlow: Longman.

Sadie, S. (1992). The new Grove dictionary of opera (lera ed.). Londres: Macmillan.

57



