
	
  
	
  
Lesbianes,	
  televisió	
  i	
  empoderament	
  
La	
  construcció	
  dels	
  personatges	
  de	
  lesbianes	
  a	
  les	
  ficcions	
  televisives	
  
espanyoles	
  

	
  
	
  

	
  
	
  
	
  	
  
	
  
	
  

	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
Treball	
  de	
  Final	
  de	
  Màster	
  en	
  Mitjans,	
  Comunicació	
  i	
  Cultura	
  
Sònia	
  Domènech	
  Morro	
  
Director:	
  Jaume	
  Soriano	
  Clemente	
  
	
  
	
  
Universitat	
  Autònoma	
  de	
  Barcelona	
  
Departament	
  de	
  Mitjans,	
  Comunicació	
  i	
  Cultura	
  
Setembre	
  2015	
  
	
  
	
  
	
  

	
  
	
  

                                                    



	
   2 

 

1. Agraïments .................................................................................................. 4 

2. Resum .......................................................................................................... 5 

2.1 Català ........................................................................................................ 5 

2.2 Castellano ............................................................................................. 6 

2.3 English ................................................................................................... 7 

3. Introducció .................................................................................................. 9 

4. Marc teòric ................................................................................................ 12 

4.2 L’impacte social de la televisió ......................................................... 12 

4.3 Mitjans de comunicació i cultura ...................................................... 15 

4.4 Mitjans i patriarcat .............................................................................. 16 

4.5 Lesbianisme, visibilitat i mitjans ....................................................... 18 

4.6 Breu història del feminisme lesbià ................................................... 21 

4.7 Poder, empoderament i desempoderament ..................................... 25 

4.8 Els personatges de lesbianes a la ficció televisiva espanyola ...... 26 

5. Metodologia .............................................................................................. 36 

6. Fitxes tècniques ....................................................................................... 40 

6.1 Mar de dudas ...................................................................................... 40 

6.2 7 vidas ................................................................................................. 40 

6.3 Los hombres de Paco ........................................................................ 41 

6.4 Vis a vis ............................................................................................... 42 

7. Descripció de les sèries ........................................................................... 43 

7.1 Mar de dudas ...................................................................................... 43 

7.2 7 vidas ................................................................................................. 43 

7.3 Los hombres de Paco ........................................................................ 44 

7.4 Vis a vis ............................................................................................... 45 

8. Anàlisi de les sèries ................................................................................. 46 



	
   3 

8.1 7 vidas ................................................................................................. 46 

8.2 Los hombres de Paco ........................................................................ 52 

8.3 Vis a vis ............................................................................................... 64 

9. Taules-resum sèries ................................................................................. 72 

9.1 7 vidas ................................................................................................. 72 

9.2 Los hombres de Paco ........................................................................ 73 

9.3 Vis a vis ............................................................................................... 74 

10. Conclusions .............................................................................................. 77 

11. Referències ............................................................................................... 85 

 
 
 
  



	
   4 

 
1. Agraïments 

 
Voldria agrair especialment aquest treball al meu director, Jaume Soriano 

Clemente, pel suport, el seguiment, els recursos i, sobretot, la paciència. Un 

altre agraïment molt sincer a les meves companyes del Màster, Itziar Castro, 

Clara Pírez i Cristina Garde, per ser els meus grans pilars morals durant el curs 

i especialment en tot allò relacionat amb al treball. A na Marta Sintes per l’ajuda 

a la recerca bibliogràfica. A na Laura i en Marçal per omplir la casa d’ànims en 

els moments més aspres. A en Daniel Cuit Campayo per la seva ajuda en 

temes tècnics, mecànics, llargs i avorrits. I per últim, a la coordinadora del 

Màster, María Dolores Montero, un gran referent acadèmic i humà, per estar 

sempre disposada a prestar-me la seva ajuda.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



	
   5 

 

2. Resum 
 
2.1 Català 
 

Com es construeix el lesbianisme a través dels personatges lèsbics és el tema 

al voltant del qual gira aquest treball. Es focalitza especialment en l’anàlisi del 

potencial empoderador per al col·lectiu de lesbianes de les imatges que 

transmeten les televisions espanyoles a través de les sèries. Tenen els mitjans 

la capacitat d’incidir en el procés d’empoderament i desempoderament d’un 

col·lectiu oprimit? Com s’utilitza aquesta capacitat? Aquest treball es basa en la 

idea que sí, que els mitjans, com a espais de generació i transmissió de 

discursos i d’ideologia, tenen poder i capacitat per a donar o restar poder a 

determinats grups socials. Amb aquest fonament s’estudia de quina manera fan 

servir aquesta capacitat les ficcions televisives de producció espanyola pel que 

fa al col·lectiu de lesbianes. 

 

Si bé és cert que el nombre de personatges lèsbics ha crescut molt en els 

darrers anys, el present treball pretén observar si l’augment en quantitat es 

tradueix en una millora qualitativa. Per això s’observa quin paper tenen els 

patrons heteronormatius de construcció de personatges i trames en la 

construcció dels personatges de lesbianes. Prenent referents des de Monique 

Wittig fins a Judith Butler, es tracta d’un estudi de continguts que vol observar 

si les sèries espanyoles contribueixen al canvi social o, en canvi, el frenen.  

 

Per a fer-ho, s’ha escollit una mostra de sèries que va des de 1995 fins a 

l’actualitat, repassant alguns dels personatges lèsbics que han tengut més 

presència en antena els darrers vint anys. S’han analitzat fragments concrets, 

buscant aquelles escenes que tracten temàtiques com la sexualitat, la 

maternitat, les relacions de parella o les relacions familiars, per a tenir un 

quadre el més complet possible sobre la temàtica. Finalment s’ha observat 

l’evolució en el tractament del lesbianisme a les ficcions televisives espanyoles 

a través de la posada en comú dels resultats de l’anàlisi de cada temàtica a 

cada sèrie. 

 



	
   6 

Un bon tractament mediàtic del lesbianisme és imprescindible per a 

l’empoderament del col·lectiu. La visualització pública és tan important com la 

igualtat de drets per a fer possible acabar amb ideologies com la lesbofòbia o 

l’homofòbia. I en aquest cas, els mitjans de comunicació convencionals, com la 

televisió, hi tenen un gran paper. 

 

Paraules clau: lesbianisme, televisió, sèries, empoderament, 

desempoderament, canvi social, mitjans 

 

2.2 Castellano 
Cómo se construye el lesbianismo a través de los personajes lésbicos es el 

tema en torno al cual gira este trabajo. Se focaliza especialmente en el análisis 

del potencial empoderador para el colectivo de lesbianas de las imágenes que 

transmiten las televisiones españolas a través de las series. ¿Tienen los 

medios la capacidad de incidir en el proceso de empoderamiento y 

desempoderamiento de un colectivo oprimido? ¿Cómo se utiliza esta 

capacidad? Este trabajo se basa en la idea de que sí, que los medios, como 

espacios de generación y transmisión de discursos y de ideología, tienen poder 

y capacidad para dar o restar poder a determinados grupos sociales. Con este 

fundamento se estudia de qué manera utilizan esta capacidad las ficciones 

televisivas de producción española con respecto al colectivo de lesbianas. 

 

Si bien es cierto que el número de personajes lésbicos ha crecido mucho en los 

últimos años, el presente trabajo pretende observar si el aumento en cantidad 

se traduce en una mejora cualitativa. Por ello se observa qué papel tienen los 

patrones heteronormativos de construcción de personajes y tramas en la 

construcción de los personajes de lesbianas. Tomando referentes desde 

Monique Wittig hasta Judith Butler, se trata de un estudio de contenidos que 

quiere observar si las series españolas contribuyen al cambio social o, en 

cambio, el frenan. 

 

Para ello, se ha escogido una muestra de series que va desde 1995 hasta la 

actualidad, repasando algunos de los personajes lésbicos que han tenido más 

presencia en antena durante los últimos veinte años. Se han analizado 



	
   7 

fragmentos concretos, buscando aquellas escenas que tratan temáticas como 

la sexualidad, la maternidad, las relaciones de pareja o las relaciones 

familiares, para tener un cuadro lo más completo posible sobre la temática. 

Finalmente se ha observado la evolución en el tratamiento del lesbianismo en 

las ficciones televisivas españolas a través de la puesta en común de los 

resultados del análisis de cada temática en cada serie. 

 

Un buen tratamiento mediático del lesbianismo es imprescindible para el 

empoderamiento del colectivo. La visualización pública es tan importante como 

la igualdad de derechos para hacer posible acabar con ideologías como la 

lesbofobia o la homofobia. Y en este caso, los medios de comunicación 

convencionales, como la televisión, tienen un gran papel. 

 

Palabras clave: lesbianismo, televisión, series, empoderamiento, 

desempoderamiento, cambio social, medios 

 

 

2.3 English 
How lesbianism is constructed through lesbian characters is one of the main 

topics of this work. It especially focuses on analysing the lesbian images 

potential for empowering that Spanish television transmits through its series. 

Have media the ability to influence the process of empowerment and 

disempowerment of an oppressed group? How is this capacity used? This work 

is based on the idea that, in fact, they do. Media, as spaces of generation and 

transmission of discourses and ideology, have the power and capacity to give 

or remove power to certain social groups. Through this idea is studied how 

Spanish series use this ability over lesbian. 

 

While the number of lesbian characters has grown considerably in recent years, 

this study aims to observe if the increase in amount results in a qualitative 

improvement. To do this, this paper studies the role of heteronormative patterns 

of building characters and plots in the construction of lesbian characters. Taking 

references from Monique Wittig to Judith Butler, this is a study of content that 

tries to see if Spanish series are contributing to social change or not. 



	
   8 

 

To do this, it has been chosen a sample of series running from 1995 to the 

present, reviewing some of the lesbian characters who have had more 

presence on the air for the last twenty years. Specific fragments were analysed, 

looking for scenes that deal with issues such as sexuality, motherhood, 

relationships or family relationships, to have an idea as complete as possible of 

the subject. Finally, it has been studied the evolution of the treatment of 

lesbianism in Spanish television fiction through the sharing of the results of the 

analysis of each subject in each series. 

 

A good media treatment of lesbianism is essential for the empowerment of the 

collective. The public display is as important as equal rights to end with 

ideologies as homophobia or lesbophobia. And, in this case, the conventional 

media, like television, have a great role. 

 

Key words: lesbianism, television, series, empowering, disempowering, social 

change, media 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



	
   9 

3. Introducció  
 

Els mitjans de comunicació són un dels principals actors socials que incideixen 

en la construcció de models mentals i ho fan a través de la representació 

mediada de la realitat. Per aquest motiu és altament important l’anàlisi del 

contingut emès per periodistes i comunicadors, ja que aquest contingut té un 

efecte, una repercussió en forma d’intervenció –més o menys voluntària, més o 

menys intensa– en el conflicte que s’està descrivint.  

 

Conflictes que es donen en una societat desigual per definició. On la lluita entre 

grups amb interessos oposats travessa cada àmbit de les relacions establertes, 

perquè existeixen classes socials, races i gèneres i, dins d’aquestes categories, 

condicions d’explotació. 

 

Així, els mitjans representen un dels escenaris on es reprodueixen aquestes 

lluites, aquestes desigualtats. Qui posseeix els mitjans –empreses privades 

nacionals i transnacionals, Estats i administracions– es troba en una clara 

posició de privilegi i té accés de forma directa a la informació i als continguts. 

Això implica disposar d’eines de transmissió de valors, de legitimació del seu 

poder i de perpetuació i control del sistema que afavoreix els interessos del seu 

grup, liderat per homes blancs, rics i heterosexuals. 

 

Parlam de lluites que, tot i que durant les últimes dècades del segle passat 

semblava que estaven desapareixent per a molts intel·lectuals d’Occident, els 

darrers anys s’han intensificat al mateix ritme que s’han evidenciat, també 

d’una manera molt més intensa, les contradiccions del capitalisme i la relació 

indestriable d’aquest amb el patriarcat. 

 

Si, com a persones i com a professionals, tenim un compromís transformador 

amb la realitat de la qual formam part, no podem passar per alt tots aquests 

elements.  Cal que siguem crítics i autocrítics, que llegim amb detall la 

informació que ens arriba a les mans –o als dispositius mòbils, ordinadors, 

televisors, ràdios, etc.– i que siguem capaços d’avaluar l’impacte de les 

informacions que oferim. 



	
   10 

 

Per això aquest treball vol incidir en el missatge que transmeten els mitjans. En 

concret, el discurs sobre el lesbianisme a través dels personatges de lesbianes. 

Mentre als Estats Units i altres països d’Europa han pres rellevància, a l’Estat 

espanyol els estudis sobre la representació de les identitats queer o els Estudis 

Culturals en el seu conjunt tenen escassa presència (González de Garay, 

2009, p.5). Beatriz González de Garay Domínguez és de les poques autores 

que han estudiat la representació de les lesbianes a les sèries generalistes i 

on-line espanyoles. Segons aquesta autora afirma que l’estudi de la 

representació televisiva és imprescindible per «la importància que té la televisió 

en la configuració de l’imaginari social, el qual resulta determinant per a 

assenyalar el paper que juga l’homosexualitat en una societat» (González de 

Garay, 2009, p.5). 

 

Però, per què específicament la representació de lesbianes? És interessant 

perquè el col·lectiu de lesbianes representa un grup social doblement oprimit: 

per ser dones i homosexuals. Per aquest mateix motiu representen la major 

amenaça en una societat patriarcal i heterosexista, on les dones s’han entès 

durant segles com a apèndix dels homes. Aquesta condició de doble explotació 

és el que ha fet que la visibilització de les lesbianes hagi estat històricament 

marginal. González de Garay inclou un altre tipus de discriminació, «la 

preeminència de l’homosexual home com a representant del col·lectiu davant 

de la societat». I afegeix que «si el delicte d’“escàndol públic” és el que s’utilitza 

amb major freqüència per a reprimir els gais, les lesbianes –les dones–, 

expatriades d’“allò públic”, són objecte d’una repressió menys codificada i 

s’erigeixen com el paradigma d’aquest conjunt d’“éssers silents i inexistents” 

que la dictadura havia eradicat de l’espai social» (González de Garay, 2009, p. 

6). 

 

Per al col·lectiu de lesbianes, la visibilitat és un factor necessari en el camí del 

canvi social, i la televisió de caràcter generalista té, en aquest sentit, la clau de 

l’èxit, ja que és capaç d’arribar a un nombre molt elevat d’audiència. Aquesta 

necessitat d’audiència, imprescindible per al negoci televisiu, implica que la 

televisió vagi incorporant algunes de les reivindicacions socials dels grups en 



	
   11 

pugna amb el poder dominant per a adaptar-les a un model més convencional. 

D’aquesta manera «acomoda moviments potencialment radicals a la seva 

estructura de poder» (González de Garay, 2009, p. 16). 

 

El present treball pretén aportar un petit gra de sorra als estudis de gènere i 

comunicació, posant especial interès al col·lectiu de lesbianes. La intenció de 

l’estudi és analitzar de manera crítica les imatges que ofereixen les ficcions 

televisives espanyoles sobre les lesbianes. Unes imatges que ajuden a 

construir determinats discursos desempoderadors, però que també poden 

transformar la societat. 

 

«Los medios de comunicación tienen efectos poderosos, no porque sean 

capaces de determinar los comportamientos y actitudes a corto plazo, sino 

porque influyen nuestras formas de conocer, de dar sentido a la realidad y de 

interactuar con los otros» (Humanes, 2004, p.53) 

  



	
   12 

4. Marc teòric 
 

4.2 L’impacte social de la televisió 
El consum i la recepció de productes mediàtics és una activitat quotidiana que 

forma part de la rutina de la gran majoria de les persones al món globalitzat. La 

relació entre els individus i els mitjans s’ha intensificat en les darreres dècades 

gràcies a l’impacte de les noves tecnologies, que han implicat un augment i una 

diversificació dels mitjans disponibles, així com una familiarització per part de 

les noves generacions amb aquestes tecnologies. Aquests nous mitjans 

ofereixen la possibilitat de democratitzar el flux informatiu, ja que permeten la 

multi-direccionalitat del missatge, és a dir, tot receptor pot esdevenir, alhora, 

emissor. No obstant això, encara segueixen tenint un pes fonamental els 

mitjans tradicionals: la premsa impresa, la ràdio i, sobretot, la televisió. El que 

es coneix com a mitjans de comunicació de masses. A l’Estat espanyol el 

consum mig de televisió per persona i dia és de 239 minuts1, és a dir, gairebé 

quatre hores diàries davant la petita pantalla, 28 hores a la setmana, més de 

l’equivalent a mitja jornada laboral.  

 

Aquestes dades posen de manifest la rellevància social i cultural de la televisió, 

encara a dia d’avui, tot i la penetració al mercat de multitud d’altres 

plataformes. Una rellevància que porta lligada una capacitat elevada de 

contribuir a la creació de models mentals, a la generació de símbols i la 

perpetuació d’estructures i relacions de poder. Aquest control es produeix 

mitjançant discursos que reprodueixen la ideologia dominant i es mouen 

sempre dins dels seus paràmetres. 

 

En concret, la televisió és el mitjà que posseeix més riquesa simbòlica, és a dir, 

que pot transmetre un missatge més complex, ja que permet veure i escoltar 

individus que es mouen al temps i l’espai, mentre que la majoria d’altres mitjans 

tècnics només compten amb un tipus de forma simbòlica –la paraula oral o 

escrita– (Thompson, 1989, p.130). 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1	
  Segons	
  dades	
  de	
  l’Análisis	
  Televisivo	
  2014	
  de	
  Barlovento	
  Comunicación	
  



	
   13 

La televisió a la qual ens referim és la més tradicional, que ofereix un flux 

d’infirmació unidireccional i una graella programàtica tancada, on la capacitat 

de decisió de l’espectador es limita a escollir el canal. Tot i això, però, John B. 

Thompson afirma que l’individu no és passiu, sinó que s’implica i treballa amb 

els materials simbòlics que rep (Thompson, 1989, p.62). L’autor defineix la 

recepció com a quelcom situacional. És a dir, els productes mediàtics són 

rebuts per persones que es troben en un context històric i cultural específic. Tot 

i la incapacitat de l’espectador de generar informació o d’incidir en el missatge, 

com a receptor descodifica el contingut rebut i, com expressa Thompson, això 

possibilita l’adquisició d’atributs socials que passen a formar part de la seva 

personalitat. Atributs que «poden desplegar-se de forma tan automatitzada que 

ells mateixos [els individus] siguin incapaços de reconèixer les seves 

complexes, i freqüentment molt sofisticades, adquisicions socials» (Thompson, 

1998, p. 64). En aquest sentit, l’autor va una passa més enllà justificant que 

«en interpretar les formes simbòliques [transmeses pels mitjans] els individus 

les incorporen dins de la seva pròpia comprensió d’ells mateixos i de la resta. 

Les empren com a vehicle per a reflectir-se, com a base per a reflexionar sobre 

ells mateixos, els altres i el món al qual pertanyen» (Thompson, 1998, p. 66), i 

qualificant el procés de recepció, per tant, com a quelcom hermenèutic. 

 

Cal considerar, doncs, els mitjans com a un element socialitzador amb una 

potència considerable, ja que es tracta d’una institució econòmica i cultural que 

és capaç de modelar les identitats socials dels individus a través de la 

transmissió d’ideologia. Stuart Hall defineix el concepte ideologia com 

«aquelles imatges, conceptes i premisses a través de les quals representam, 

entenem i donam sentit a alguns aspectes de l’existència social» (Stuart Hall, 

1981, p. 31). Aquesta idea és important si consideram la capacitat dels mitjans 

de transmetre discursos carregats de símbols i idees que esdevenen eines 

amb les quals viure en societat. Els mitjans de comunicació, doncs, abasteixen 

formes simbòliques – idees, estructures, rols, estereotips – que són 

fonamentals per a la construcció de la personalitat. Unes formes simbòliques 

que no són un objecte d’identificació al qual les persones queden fortament 

vinculades emocionalment (Thompson, 1989, p.301). 

 



	
   14 

George Lipsitz parla del paper que van tenir les situation comedies (sitcoms) a 

la societat nord-americana de la post-Segona Guerra Mundial. L’autor observa 

com el creixement de les vendes de televisors i l’augment d’aquest tipus de 

sèries televisives es van emprar per a transformar la societat. Parla d’una 

societat que tenia una ideologia immigrant i ètnica tradicional, amb valors de 

comunitat i implicació social, que va adquirir la ideologia del somni americà, 

l’American Dream, que destacava l’individualisme, el consumisme i tota una 

sèrie de valors coherents amb les necessitats expansives del capitalisme de 

postguerra (Lipsitz, 1986, pp. 355-356). 

Aquest exemple històric ens serveix per a il·lustrar com, qui ostenta el poder 

dominant pot, a traves dels mitjans, transmetre la seva ideologia d’una forma 

tan efectiva que pot arribar a transformar els valors de tota una societat. Això 

és possible perquè els mitjans estan en mans dels mateixos poders que, per 

tant, són qui té la capacitat per a construir el missatge. A això, Gramsci i altres 

autors posteriors s’hi refereixen quan parlen d’hegemonia. L’hegemonia no 

entesa tan sols com a quelcom que opera sobre l’estructura econòmica i 

l’organització política de la societat, sinó també, específicament, sobre el mode 

de pensar, sobre les orientacions teòriques i sobre el mode de conèixer el món. 

En aquesta línia, James Lull apunta que els propietaris de les indústries 

mediàtiques poden produir i reproduir el contingut de manera favorable a les 

seves idees de manera molt més fàcil que altres grups socials, ja que controlen 

les institucions socialitzadores clau i, d’aquesta manera, garanteixen que els 

seus punts de vista es troben constantment a l’arena pública (Lull, 1995, p.62).  

Els mitjans de comunicació de masses són eines que les classes dominants 

utilitzen per a «perpetuar el seu poder, riquesa i estatus [estenent] la seva 

pròpia filosofia, cultura i moral» (Boggs, 1976, p.39). En la mateixa línia, 

Thompson també reconeix que les formes simbòliques serveixen per a establir i 

perpetuar relacions de dominació.  

Segons Lull, però, «l’hegemonia no madura estrictament de l’articulació 

ideològica». I afegeix que «les corrents ideològiques dominants han de ser 

subseqüentment reproduïdes a les activitats de les nostres unitats socials 

bàsiques –família, lloc de treball i grups d’amics en el nostre dia a dia» (Lull, 



	
   15 

1995, p. 62). En aquest sentit, l’autor explica que la teoria gramsciana de 

l’hegemonia vincula la representació ideològica amb la cultura, és a dir, que, 

per a que una ideologia esdevingui hegemònica, ha de passar a formar part del 

sentit comú, d’allò que es considera normal o quotidià en una cultura 

determinada i que, per tant, és molt difícil de detectar. 

 

D’acord amb aquestes idees, cal investigar com els mitjans poden contribuir a 

perpetuar les desigualtats socials o les poden combatre.  

 

4.3 Mitjans de comunicació i cultura 
Per a entendre la cultura moderna cal estudiar els mitjans. El lligam entre 

comunicació i cultura és indestriable. Seguint referenciant John B. Thompson, 

«si volem comprendre la naturalesa de la modernitat –és a dir, de les 

característiques institucionals de les societats modernes i les condicions de 

vida creades per elles– llavors hem de concedir un paper central al 

desenvolupament dels mitjans de comunicació i el seu impacte» (Thompson, 

1998, p.15).  

 

La societat moderna és el fruit de diferents processos de desenvolupament 

paral·lels, entre ells, els mitjans de comunicació, que formen, doncs, part 

imprescindible de la configuració de la cultura de masses moderna. Aquesta 

cultura de masses compta amb els seus codis, registres i gèneres específics 

que orienten, condicionen i limiten el seu discurs. Aquest codis són 

comunicació. En aquest sentit ja han apuntat autors des de fa anys, «la relació 

entre ambdues [comunicació i cultura] és estructural: ‘una no funciona ni 

s’explica, sense l’altra’ (...) si la cultura és un fet social, no hi ha més cultura 

que manifestada, transmesa i viscuda per l’individu» (Caune, 1995, p.211). És 

a dir, la cultura ha de ser comunicada i tota forma de comunicació és, per 

definició, cultural. 

 

Enrique Bustamante tracta extensament sobre el lligam entre aquests dos 

mons. L’autor afirma que «la novetat de la situació actual resideix en la 

completa integració entre comunicació i cultura i la seva articulació i 

jerarquització a les indústries culturals» (Bustamante, 2006, p.1). És a dir, la 



	
   16 

dependència mútua entre comunicació i cultura s’ha incrementat en el marc de 

les Indústries Culturals. L’informe MacBride, el 1980, ja proclamava aquesta 

interdependència entre la cultura i la comunicació, i situava la comunicació com 

a vector fonamental de la cultura i els mitjans com a mitjà principal d’accés a la 

cultura i a totes les formes d’expressió creada (MacBride, 1980). I en aquest 

punt es troba un element primordial en l’anàlisi de l’objecte d’estudi d’aquest 

treball. Si els mitjans són la principal via d’accés a la cultura per a moltes 

persones, els missatges continguts en aquests mitjans cobren una importància 

fonamental per a la socialització d’aquestes persones, ja que, moltes vegades, 

la única manera de conèixer una realitat és a través dels mitjans. Especialment 

si es tracta d’una realitat llunyana, tant geogràficament com social.  

 

«La integració potencial d’un text, imatges i so en el mateix sistema, 

interactuant des de punts múltiples, en un temps escollit (real o demorat) al 

llarg d’una xarxa global, amb un accés obert i assequible, canvia de forma 

fonamental el caràcter de la comunicació. I aquesta determina decisivament la 

cultura, perquè, com va escriure Postman, ‘no veiem (...) la realitat (...) com és, 

sinó com són els nostres llenguatges. I els nostres llenguatges són els nostres 

mitjans de comunicació. Els nostres mitjans de comunicació són les nostres 

metàfores. Les nostres metàfores creen el contingut de la nostra cultura’. Donat 

que la comunicació mediatitza i difon la cultura, les mateixes cultures, és a dir, 

els nostres sistemes de creences i codis produïts al llarg de la història, són 

profundament transformats, i ho seran més amb el temps, pel nou sistema 

tecnològic» (Castells, 2003, p.414) 

 

4.4 Mitjans i patriarcat 
Els mitjans, en ser una via de difusió de la ideologia dominant són 

perpetuadors del poder i de les relacions que aquest estableix entre diferents 

grups socials. Quan parlam de poder no ens referim obligatòriament al poder 

de l’Estat, sinó a un fenomen social que es produeix de manera transversal i 

sistemàtica en una societat formada per grups socials confrontats. La classe, el 

gènere, la raça o la sexualitat són algunes de les variables que defineixen els 

individus dins de dos grans grups en cada cas, burgesia i treballadors, homes i 

dones, blancs i negres, heterosexuals i homosexuals. En cadascuna 



	
   17 

d’aquestes dicotomies socials s’exerceix poder, ja que existeix un subjecte 

oprimit i un d’opressor que es troben en una relació dialèctica on, sense un, no 

existiria l’altre, ja que l’un és la negació de l’altre i, junts, formen la mateixa 

cosa. 

 

Aquestes desigualtats defineixen el món capitalista i patriarcal modern. Tot i 

que el patriarcat no té res de modern, a diferència del que moltes vegades 

s’expressa o es pensa, no és, ni de bon tros, un sistema superat. Al contrari, és 

ben present, existeix i regeix els nostres comportaments, les nostres relacions, 

ens configura i forma part dels nostres models mentals. Ens configura perquè 

és present en el sistema de valors que adquirim durant els nostres processos 

de socialització gràcies a l’educació, la família i l’entorn social i els mitjans de 

comunicació. El patriarcat, doncs, no és una cosa identificable de per si, un 

element aïllat que puguem separar de la resta, sinó que és una estructura, un 

sistema de normes i valors. Per tant, és quelcom transversal, que s’expressa 

de multitud de formes diferents, fent més complexa la seva identificació, 

combat i superació.  

 

El patriarcat existirà mentre existeixin els gèneres. I també mentre existeixin les 

classes, ja que es tracta d’un sistema de dominació bàsic per al manteniment 

del capitalisme. Per a garantir la perpetuació de la força de treball susceptible 

de ser explotada, és imprescindible que aquesta es reprodueixi. Per això, les 

famílies nuclears heteronormatives són un pilar bàsic per al sistema de 

producció. Famílies que, tot i haver experimentat, en termes generals, canvis 

en les darreres dècades, segueixen mantenint la tradicional i profundament 

arrelada premissa de la divisió sexual del treball i les seves extensíssimes 

conseqüències. Això implica que al si de les famílies es reprodueixen els rols 

de gènere atribuïts tradicionalment en funció del sexe –definit pels genitals–. 

Aquesta idea es fa extensiva a absolutament tots els àmbits de la vida de les 

persones i del funcionament de les societats occidentals modernes. 

 

Això ens porta a la definició d’un subjecte polític concret, la dona de classe 

treballadora, que acumula una doble condició d’explotació, triple o fins a 

quàdruple si hi afegim la component racial o ètnica i l’opció sexual. Aquest 



	
   18 

subjecte polític es troba en una situació d’extrema desigualtat en el sistema 

que hem definit i, per tant, posseeix una capacitat realment limitada d’accedir 

als mitjans de comunicació. Per a donar suport a aquesta idea, Larry Gross 

afirma que el grau de representativitat als mitjans de comunicació té a veure 

amb el poder. No aparèixer als mitjans implica no tenir poder i viceversa. 

Segon l’autor, els gais i les lesbianes tendeixen a estar encara més aïllats i 

invisibilitzats que membres de minories racials i ètniques i que són, a més, a 

qui se’ls ha negat més parlar per ells mateixos als mitjans de masses (Gross, 

1995, p.63). 

 

El ritme de transformació dels mitjans en les darreres dècades ha estat i 

segueix sent vertiginós, a nivell tècnic i tecnològic s’assumeixen fites cada cop 

més importants que impliquen canvis a nivell social i cultural. També s’han 

transformat molt ràpidament el paper de les dones a la societat i la visió de les 

diferents opcions i identitats sexuals. La qüestió és si els mitjans han estat 

capaços d’adaptar-se als canvis socials o no. Juana Gallego afirma, en aquest 

sentit, que «els mitjans poden actuar de dues formes: com a motor de canvi, en 

proposar lectures noves, recollir moviments latents o formes de vida 

minoritàries, allò que la societat encara no ha assumit. Altres vegades actuen 

més aviat com a rèmora per al canvi, perpetuant models ja periclitats que la 

societat ha abandonat per antiquats i obsolets i que els mitjans s’obstinen en 

seguir reproduint de manera acrítica (...) Aquesta dualitat és la que converteix 

els mitjans en un fòrum públic tan important: en part reprodueixen i perpetuen 

les bases cognitives de la societat i, en part són –o podrien ser– poderosos 

instruments per a poder propiciar el canvi social» (Gallego, 2013, p. 120). 

L’autora també afirma que «de la representació que es faci [als mitjans] en 

dependrà la nostra percepció» (Gallego, 2013, p. 20) d’una realitat concreta. En 

el cas de la representació de les dones als mitjans, Gallego defensa que 

aquests encara no han estat capaços de trencar amb els estereotips pel que fa 

a les dones i als rols de gènere atribuïts tradicionalment, i que, al contrari, 

segueixen reproduint una visió estanca i conservadora del paper social de les 

dones. 

 

4.5 Lesbianisme, visibilitat i mitjans 



	
   19 

En el cas de les lesbianes, doncs, el canvi sembla que encara estigui més 

lluny, ja que aquestes representen el subjecte més oposat possible al poderós 

home heterosexual. El paper social de les lesbianes ha canviat molt poc en les 

darreres dècades en comparació amb el de les dones i amb el dels gais. 

Diferenciam les lesbianes de les dones perquè, tot i que les lesbianes són 

també dones, la variant de l’opció sexual és determinant, ja que té un valor 

social atribuït diferenciat. L’heterosexualitat segueix dominant als mitjans de 

comunicació de manera molt clara i, no només això, els estereotips sobre gais i 

lesbianes i l’homofòbia tenen encara presència als mitjans. 

 

És necessari el compromís dels mitjans de comunicació per a efectuar el canvi 

social, ja que els prejudicis i el conservadorisme heretats de la tradició catòlica i 

feixista del franquisme invisibilitzen i criminalitzen una realitat social molt 

important. A l’Estat espanyol la primera vegada que apareix una lesbiana a una 

sèrie de televisió és a l’any 1995, vint anys després de la mort del dictador; ara 

fa vint anys (Fig. 1). Deu anys més tard, el 2005, s’aprova per primera vegada 

a l’Estat espanyol una llei que permet el matrimoni entre persones del mateix 

sexe. Aquests són alguns dels indicadors que demostren que, en general, els 

intents de normalitzar l’homosexualitat igualant en drets homosexuals i 

heterosexuals o donant visibilitat a aquesta realitat han començat fa poc i han 

fet petites passes. L’any 2014 el Ministerio de Sanidad va aprovar la Orden 

Ministerial 2065/2014, per la qual es limita el finançament de les tècniques de 

reproducció assistida a les persones que no s’han aconseguit quedar 

embarassades «tras un mínimo de 12 meses de relaciones sexuales con coito 

vaginal sin empleo de métodos anticonceptivos», amb les conseqüències que 

això implica per a les lesbianes, entre d’altres. 

 

Fig.1: Sèries espanyoles amb personatges fixes de lesbianes estrenades fins 

el 2015. Font: González de Garay, 2009 i elaboració pròpia 

SERIE CADENA EMISIÓN PERSONAJE 

Mar de dudas TVE 1 1995 
Olga 

Mónica 

Más que amigos Telecinco 1997-99 Bea 
Sole 



	
   20 

El Súper. 
Historias de todos 

los días Telecinco 1996-99 
Mercedes Cuenca 

Gloria Mateo 
Al salir de clase Telecinco 1997-2002 Clara del Río 

Compañeros Antena 3 1998-2002 Marta Durán 

Siete vidas Telecinco 1999-2006 

Diana Freire 

Nieves 
Sonia 

Moncloa, ¿dígame? Telecinco 2001 Laura 
Un paso adelante Antena 3 2002-05 Sonia 

Hospital Central Telecinco 2000-2012 

Macarena  

Ester García 
Verónica Solé 

Bea 

Aquí no hay quién 
viva Antena 3 2003-06 

Bea Villarejo 

Ana 
Rosa 

Los hombres de Paco Antena 3 2005-2010 
Pepa Miranda 

Silvia Castro 

El pasado es mañana Telecinco 2005 
Marga Ponce 
Aurora Arce 

Beatriz 

Amar en tiempos 
revueltos TVE1 2005-2012 

Beatriz de la Palma 

Matilde 
Ana 

Teresa 

Abuela de verano TVE1 2005 
Maria Antonia 

Dora 
MIR Telecinco 2007-08 Lea Izquierdo 

La que se avecina Telecinco 2007- 
Araceli 
Reyes 
Berta 

700 euros Antena 3 2008 Emilia 
Lalola Antena 3 2008 Rosa 

Cazadores de 
hombres Antena 3 2008 

Elena 
Marta 



	
   21 

Tierra de lobos Telecinco 2010-2014 
Isabel 

Cristina 

Vis a vis Antena 3 2015- 

Rizos 

Gitana 

Macarena 

El ministerio del 
tiempo TVE1 2015- 

Irene 
Amellia 

Seis hermanas TVE1 2015- 
Celia 
Petra 

 

Així com el mercat s’ha adaptat a les necessitats dels gais creant tot un nou 

nínxol de mercat destinat a ells, el que anomenam ‘capitalisme rosa’, les 

lesbianes encara estan lluny de tot això. Si les dones encara lluiten per a que 

es reconegui el seu paper social, perquè se les deixi de matar, perquè es 

reconeguin els seus drets i se les deixi de veure com a mares i esposes i com a 

objectes sexuals, el camí per a que es reconegui les dones com a subjectes 

sexuals, com a amants d’altres dones i, en definitiva, com a persones 

autònomes del poder que el patriarcat ha atribuït als homes, encara sembla ser 

llarg. 

 

4.6 Breu història del feminisme lesbià 
Cal ser conscients que totes aquestes categories: home, dona, lesbiana i 

heterosexual, són part d’una ideologia, d’un sistema cultural i social, i no són en 

cap cas producte de la biologia o part essencial de la naturalesa de les 

persones. El primer manifest que analitza l’heterosexisme i el seu efecte a la 

vida de les dones i les lesbianes, segons Beatriz Suárez Briones, afirma que 

«el lesbianisme i la homosexualitat masculina són categories de comportament 

possibles tan sols en una societat sexista caracteritzada per la rigidesa dels 

rols sexuals i dominada per la supremacia masculina [...] L’homosexualitat és 

un subproducte d’un mode particular de fixar els rols (o formes apropiades de 

comportament) sobre la base del sexe [...] En una societat on els homes no 

oprimissin les dones i es permetés que l’expressió de la sexualitat seguís els 

propis sentiments, les categories d’homosexualitat i heterosexualitat 



	
   22 

desapareixerien. ‘Lesbiana’ és una de les categories sexuals en que els homes 

han dividit la societat» (Radicalesbians, 1997, pp. 396-397). 

 

Abans d’això, a finals dels 60 i principis dels 70, s’havien produït mobilitzacions 

en favor dels drets del col·lectiu de lesbianes, gais, transsexuals i bisexuals 

(LGTB) i s’havia teoritzat sobre el potencial alliberador i revolucionari de la 

sexualitat, reprimida per a mantenir l’ordre social (W. Reich, 1968) o sobre 

l’heterosexualitat com a desig imposat i obligatori davant del qual 

l’homosexualitat és l’únic desig escollit (Deleuze i Guattari, 1972). 

 

A principis dels 70, Monique Wittig encapçala un grup de lesbianes que se 

separen del Front Homosexuel d’Action Révolutionnaire pel paper que hi 

havien assumit els homes homosexuals. Elles creen el col·lectiu de lesbianes 

Les Gouines Rouges, des d’on es planteja per primer cop la qüestió de si les 

lesbianes són dones o no (Suárez Briones, 2013, pp. 33-34). 

 

Gayle Rubin parla per primera vegada del sistema sexe-gènere l’any 1975 i el 

defineix com a «un conjunt de disposicions pel qual una societat transforma la 

sexualitat biològica en productes de l’activitat humana i en el qual se satisfan 

aquestes necessitats humanes transformades» (Rubin, 1975, p. 97). Rubin 

parla de la divisió sexual del treball, referint-s’hi com a allò que genera la 

desigualtat perquè implica la dependència d’un sexe cap a l’altre. També 

qüestiona decididament les suposades diferències biològiques i crea el gènere. 

D’això es deriva l’heterosexualitat obligatòria, la invenció d’allò masculí i allò 

femení i la constricció de la sexualitat femenina (Suárez Briones, 2013, p.35).  

 

Un any més tard, el 1976, Michel Foucault publica el primer volum de la seva 

Història de la sexualitat, La voluntat de saber, on planteja que els discursos 

dominants de la sexualitat tenen la intenció de produir cossos fàcils de 

controlar. El 1978, Wittig publica El pensamiento heterosexual i revoluciona el 

panorama teòric fins aleshores amb un text del lesbianisme radical que a dia 

d’avui es considera un dels fundacionals de la teoria queer (Suárez Briones, 

2013, p.37). Monique Wittig «defensa que és tasca històrica del feminisme i del 

feminisme lesbià definir en termes materialistes el que anomenam opressió, fer 



	
   23 

evident que les dones som una classe, és a dir, que la categoria ‘dona’ i la 

categoria ‘home’ són categories polítiques i econòmiques. Les ‘dones’ som el 

producte d’una relació social d’explotació, i ‘sexe’ és una categoria social, no 

natural. Masculí/femení, home/dona són categories que oculten el fet que les 

diferències sempre es creen dins d’un ordre social: polític i ideològic. El mateix 

passa amb el sexe: és l’opressió de les dones pels homes qui crea el sexe, i no 

al contrari; creure que el sexe és la causa de l’opressió implica creure que el 

sexe és quelcom que preexisteix d’allò social» (Suárez Briones, 2013, p. 37). 

És a dir, el sexe és una categoria ideològica, una categoria social que produeix 

relacions de dominació i sobre la qual es fonamenta la societat heterosexual i 

heterosexista moderna, ja que limita l’existència humana a dos sexes (dues 

parts oposades que formen part d’una de sola). Arianne Rich defineix aquesta 

categoria com a totalitària, ja que instaura el règim de la «heterosexualitat 

obligatòria» (Rich, 1980). Wittig fa referència aquest règim i al fet que imposa 

una cultura heterosexual que construeix un imaginari col·lectiu determinat, i 

que impedeix pensar fora del sistema de pensament heterosexual. Alhora, 

aquesta cultura imposada modela uns cossos, com apuntava Foucault, 

domesticats, que adopten la forma d’homes o dones. En aquest sentit, l’autora 

insisteix en el fet que les categories que fem servir i que formen part del nostre 

llenguatge quotidià són «conceptes primitius dins d’un conglomerat de 

disciplines, teories i idees actuals que anomenaré el pensament heterosexual 

[...] Si nosaltres com a lesbianes i vosaltres com a homosexuals [masculins] 

seguim parlant-nos i pensant-nos com a dones i com a homes, estarem 

preservant l’heterosexualitat [...] Seria incorrecte dir que les lesbianes ens 

associam, fem l’amor o vivim amb dones, perquè el terme ‘dona’ té sentit 

només en els sistemes de pensament i econòmics heterosexuals. Les 

lesbianes no som dones» (Wittig, 1992, p. 32). 

 

Ni les dones són dones. Però el fet és que sí que ho són, totes, subjectes 

oprimits pel sistema sexual binari, totes englobades en una categoria 

homogeneïtzadora, a la pràctica heterogènia, construïda per a ser controlades i 

garantir l’estabilitat del sistema. Les lesbianes són ‘dones’ i ‘homosexuals’, 

dues categories que, sumades, impliquen una doble opressió. Categories 

lingüístiques que defineixen una realitat creada culturalment i la reforcen. «La 



	
   24 

humanitat ha de trobar altres noms per a si mateixa i un altre sistema de 

gramàtica que acabi amb el gènere, l’indicador lingüístic d’una oposició 

política» (Wittig, 1979, p.121). 

 

El pensament heterosexual converteix el desig en quelcom opressiu. Suárez 

Briones afirma, fent referència a Wittig, que el «desig homosexual no és tan 

sols el desig pel propi sexe, és resistència a la norma». I afegeix que «mantenir 

el binarisme hetero/homo, home/dona, mantenir la diferència sexual és 

mantenir un ordre ideològic» (Suárez Briones, 2013, p.43). Segons la mateixa 

autora, l’heterosexualitat no és més que el context cultural construït per a 

justificar el sistema de domini dels homes sobre les dones. 

 

Wittig expressa que l’existència lesbiana posa en entredit la idea que les dones 

han d’estar al servei dels homes i és la prova evident que pot existir una 

societat lesbiana, no heterosexual, transgredint així totes les normes 

heterosexistes imposades, el que anomenam heteronormativitat. És a dir, la 

lesbiana és el subjecte més transformador i alliberador en el si del sistema 

patriarcal. «Podem dir que hi ha un contingut naixent en l’acte de triar una 

amant o una companya de vida dona davant de l’heterosexualitat 

institucionalitzada» (Rich, 1980, p.140). 

 

Quan es parla d’heteronormativitat es fa referència a la concepció cultural de 

tot allò heterosexual com a normal, és a dir, com a norma social. Es podria 

definir el concepte com la norma heterosexual, qualsevol cosa que no 

respongui a aquesta norma és marginal, està fora d’allò que es considera 

“normalitat”. Segons Cathy J. Cohen,  l’heteronormativitat és la pràctica i les 

institucions «que legitimen i privilegien l’heterosexualitat i les relacions 

heterosexuals com a fonamentals i ‘naturals’ dins de la societat» (Cohen, 2005, 

p. 24). 

 

Adrienne Rich defineix l’existència lesbiana més enllà dels contactes sexuals 

amb el terme contínuum lesbià, amb el qual es proposa «incloure una gama 

d’experiències identificades amb la dona a través de la vida de cada dona i a 

través de la història i no simplement el fet que una dona hagi tengut o desitjat 



	
   25 

conscientment una experiència sexual genital amb una altra dona» (Rich, 1980, 

p.135). Això vol dir que el concepte «inclogui moltes més formes d’intensitat 

primària entre dones, com el compartir una vida interna rica, l’associació contra 

la tirania masculina, el donar i rebre suport pràctic i polític i també es pot 

detectar en associacions com la resistència al matrimoni [...] Començam a 

captar dimensions de la història i la psicologia femenines que han quedat fora 

de la nostra comprensió com a conseqüència de definicions limitades, gairebé 

totes clíniques, del lesbianisme» (Rich, 1980, p.135). L’autora insisteix en el fet 

que les lesbianes han estat privades d’existència política i associa aquest fet a 

l’equiparació entre homosexuals d’ambdós sexes, ja que els homosexuals 

homes, pel fet de ser homes, conserven una sèrie de privilegis que les 

lesbianes, pel fet de ser dones, no tenen. 

 

Arribades a aquest punt, entenem que les lesbianes són dones i que aquests 

dos conceptes són categories socials construïdes que formen part, cadascuna 

d’elles, d’un sistema binari: home/dona, heterosexual/homosexual. Aquestes 

categories ideològiques, culturals o socials, com les vulguem anomenar, són, 

en tant que ideològiques, culturals o socials, construïdes per la societat on es 

desenvolupen i, per tant, dinàmiques, canviables, modelables. Aquestes 

categories no sorgeixen de forma arbitrària sinó que responen als interessos 

d’algú o alguns. És a dir, l’existència dels sistemes binaris dels quals parlam té 

com a motiu de ser la dominació, l’opressió d’un grup social cap a un altre, o el 

que és el mateix, l’exercici del poder. De fet, Wittig comença el seu recull 

d’assajos advertint justament això: «L’enfocament polític i filosòfic que he 

adoptat per a la primera meitat d’aquesta col·lecció d’assajos l’he anomenat 

‘lesbianisme materialista’. Amb ell descric l’heterosexualitat no com una 

institució, sinó com un règim polític que es basa en la submissió i l’apropiació 

de les dones» (Wittig, 1992, p.15). 

 

4.7 Poder, empoderament i desempoderament 
En aquest cas, per a revertir la situació d’opressió i transformar-la en una 

situació d’igualtat, cal que el subjecte oprimit s’empoderi. L’empoderament 

(empowerment en anglès) és el procés pel qual aquell subjecte privat de poder 

per part d’un altre pren el poder i es llegeix a si mateix com a igual, es rebel·la 



	
   26 

contra aquells que exerceixen poder cap a ell. El desempoderament seria el 

procés invers, pel qual un subjecte es veu incapacitat per a empoderar-se 

perquè no disposa de les eines per a fer-ho. 

 

John B. Thompson parla de quatre tipus de poder. El quart, i el que més ens 

interessa, és el que ell anomena el «poder simbòlic». Aquest poder prové de 

l’activitat productiva, que transmet i rep formes simbòliques, fonamentals per a 

la vida social. El poder simbòlic es transmet, en part, a través dels mitjans de 

comunicació, que generen missatges complexos que els receptors 

descodifiquen emprant diverses formes de coneixement i pressuposicions que 

conformen la manera de rebre els missatges i integrar-los al seu dia a dia, a la 

seva forma de comprendre el món (Thompson, 1998). L’autor defineix 

comunicació de masses com «la producció institucionalitzada i difusió 

generalitzada de béns simbòlics a través de la fixació i transmissió de contingut 

simbòlic» (Thompson, 1998, p.46). 

 

Si els mitjans de comunicació són un canal de transmissió de poder que pot, 

segons els autors i autores a qui fem referència, perpetuar l’opressió o canviar 

el sistema, cal que siguin, també, una via per a l’empoderament, en aquest cas, 

de les lesbianes. Però, seran, al contrari, mitjans de desempoderament? 

Probablement els mitjans de comunicació no contribuiran a la difusió del 

missatge del «lesbianisme materialista» de Wittig o del feminisme lesbià en 

general i, al contrari, ajudaran a construir un imaginari concret sobre les 

lesbianes que s’oposi a cap idea alliberadora per al col·lectiu, llegint-les com a 

anormals, excepcionals, rares, entre moltes altres possibilitats. 

 
4.8 Els personatges de lesbianes a la ficció televisiva espanyola 

«Pensam que a les nostres societats, a les nostres costums, tot predestina un 

sexe a l’altre; tot ensenya l’heterosexualitat, tot convida a ella, tot la provoca, 

teatre, llibres, periòdics» (André Gide, 1911, p.36). Fa més de cent anys que es 

va parlar per primera vegada d’heterosexisme i ja es va fer referència als 

mitjans de comunicació. En aquella època, 1911, els diaris, la premsa impresa. 

A dia d’avui, haurem de parlar, sens dubte, de la televisió. I, en aquest cas, de 

sèries de televisió. Un tipus de producte audiovisual que ha anat cobrant 



	
   27 

importància en els darrers anys, tot i que sempre han tengut un paper 

fonamental com a eina de reproducció de la realitat. Una possible definició del 

format audiovisual anomenat sèrie és un tipus de ficció episòdica de relats que 

conté un número de personatges fixes relacionats per unes trames (Palacio, 

2005). 

 

Això ens porta de ple al nostre objecte d’estudi: la construcció dels personatges 

de lesbianes a les ficcions televisives espanyoles. Beatriz González de Garay, 

de la seva anàlisi sobre la representació de les lesbianes a les sèries 

generalistes espanyoles, extrau algunes idees molt interessants per al present 

treball. D’una banda, afirma que la representació generalista ofereix un perfil de 

personatges de lesbianes que s’identifiquen amb el «model de comportament 

arquetípic heterosexual (conèixer-se, sortir, casar-se i tenir fills)» (Gonzalez de 

Garay, 2009, p.17).  

 

D’altra banda, posa de rellevància que l’estètica dels personatges lèsbics és 

també un tret imprescindible a l’hora d’analitzar-ne la seva construcció i 

representació a la televisió. «La majoria i els més influents personatges lèsbics 

de la ficció generalista gaudeixen de característiques que els fan més 

assimilables per part de la societat espanyola contemporània. És a dir, 

compleixen amb els cànons occidentals de bellesa femenina, són de raça 

blanca, de nacionalitat espanyola, joves, amb estudis superiors i de classe 

social mitja-alta. A més, actuen segons patrons de comportament 

tradicionalment associats a l’heterosexualitat, tals com l’aspecte físic, el 

matrimoni, la maternitat o la monogàmia. Aquesta forma de caracteritzar-les 

constitueix una estratègia d’integració en la societat heteronormativa» 

(González de Garay, 2009, p. 10). En aquesta línia, l’autora observa que tots 

els personatges de lesbianes de les ficcions espanyoles –fins al 2009– són de 

raça blanca i només dos no són de nacionalitat espanyola, i adverteix que 

aquestes excepcions corresponen a personatges secundaris amb escassa 

rellevància (González de Garay, 2009, p. 10). 

 

La mateixa autora afirma que cap de les lesbianes de les sèries espanyoles 

generalistes «subverteix la distinció de gènere». I afegeix que «no existeixen 



	
   28 

en la televisió generalista espanyola models de representació del que els 

anglosaxons denominen ‘butch’, és a dir, una lesbiana masculina (entenent 

aquest concepte com les marques de gènere que en la societat occidental 

actual s’associen als homes)» (González de Garay, 2009, p. 17). A continuació 

l’autora cita Ricardo Llamas per a explicar que «davant del qüestionament de la 

feminitat s’estableix la seva confirmació també per a les lesbianes» (Llamas, 

1997, p.76). 

 

A més d’això, González de Garay afirma que l’opció sexual dels personatges 

de lesbianes només afecta les seves relacions sexe-afectives (González de 

Garay, 2009, p. 18) i que el col·lectiu de lesbianes com a tal és invisibilitzat 

completament (González de Garay, 2009, p. 12). 

 

Un concepte important que cal definir és el mite de l’amor romàntic. És 

important perquè representa un model de relacions estretament lligat a 

l’heterosexualitat, la monogàmia i a la idea de família convencional, tot i que es 

pot reproduir fàcilment en parelles de lesbianes. Aquest concepte està 

profundament arrelat a l’imaginari social, fet que comporta que la seva 

transgressió o la construcció d’alternatives sigui un repte de gran complexitat. 

Identificar les relacions basades en el mite de l’amor romàntic servirà per a 

trobar indicis de patrons heteronormatius en els models de relacions sexe-

afectives entre dones.  

 

El mite de l’amor romàntic és aquell pel qual es considera que totes les 

persones tenen una ‘mitja taronja’, algú de qui enamorar-se i amb qui compartir 

la vida eternament. Aquestes idees porten implícita l’exclusivitat sexual, la 

gelosia, el control i la propietat del cos i les emocions de l’altra persona. 

Conceptes que situen les dones en una condició desfavorable en la relació de 

poder que es pot establir en una relació de parella heterosexual. Per això és 

interessant veure si és present o no i de quina manera s’adapta aquest mite a 

les relacions entre lesbianes a la petita pantalla. 

 

Diane Raymond el 2003 va escriure un assaig sobre la representació de gais i 

lesbianes a les sèries nord-americanes i com aquestes afecten a la cultura 



	
   29 

popular o a la cultura moderna. Aquest assaig s’anomena Popular culture and 

queer representation i serveix de referència a l’hora d’observar quins patrons 

es produeixen a les sèries nord-americanes, ja que segurament hauran servit 

d’inspiració per a les ficcions televisives, no només a l’estat espanyol, sinó a tot 

el món occidental. A més, el fet que no existeixin gairebé estudis similars 

aplicats a l’àmbit espanyol, fa que articles com el de Raymond siguin d’especial 

interès.  

 

El context de l’article al qual ens referim no dista del context actual a l’Estat 

espanyol. Es tractava d’un moment on les lesbianes i els gais començaven a 

fer-se un lloc a les sèries nord-americanes. Apareixien de forma creixent a les 

sitcoms amb més èxit, Friends o Will&Grace, però no sempre quantitat és igual 

a qualitat, ja que l’augment de lesbianes i gais a la petita pantalla no va anar 

acompanyada d’una representació més positiva per al col·lectiu LGTB. 

Raymond suggereix que «aquest nou fenomen cultural no es pot valoritzar de 

forma acrítica com un inequívoc símptoma de major tolerància i inclusió 

cultural. Al contrari, no vull reduir al mínim els beneficis d’aquests canvis en la 

consciència cultural, sinó que vull oferir unes lectures més suspicaces sobre 

aquests temes i tendències» (Raymond, 2003, p. 99).  

 

A l’Estat espanyol fa uns anys que van començar a augmentar en nombre les 

lesbianes a les ficcions televisives de producció nacional. En aquest treball es 

pretén abordar si, en el cas espanyol, es pot afirmar que la major representació 

va acompanyada de la millor construcció dels personatges i la lectura més 

positiva i normalitzadora del col·lectiu de lesbianes o, al contrari, cal millorar en 

aquest sentit. Per això, s’aplicarà aquesta suspicàcia de que parla Raymond al 

seu article. 

 

L’autora identifica tres patrons o tropos recurrents a les sitcoms nord-

americanes relacionades amb els personatges LGTB. En primer lloc, el fet que 

es referenciava abans, l’increment de personatges des lesbianes i gais com a 

personatges principals o secundaris. Aquest primer patró és qualificat per 

Raymond com a positiu, ja que posa de rellevància, d’alguna manera, el fet que 

hi ha hagut canvis en la constitució dels personatges televisius. Els altres dos 



	
   30 

tropos o tendències que defineix l’autora són estereotips repetits de forma 

sistemàtica a aquest tipus de sèries de televisió. Un fa referència al gai que s’hi 

fa passar per a evitar una possible indesitjada pretendent –l’autora l’anomena 

«gay pretender»– i l’altre l’hetero que és confós per gai per les seves maneres 

o les seves preferències culturals –l’«straight-mistaken-for-gay»–. Tot i que 

aquests dos darrers són formes de representació que no reflecteixen la 

diversitat del col·lectiu, Raymond afirma que els tres «ofereixen el potencial per 

a subvertir les normes i assumpcions heterosexistes» (Raymond, 2003, p.99). 

Tot i això, insisteix, «la manera com aquests shows resolen les tensions, sovint 

resulten ser una ‘reinscripció’ de l’heterosexualitat i una ‘contenció’ per a la 

sexualitat queer, això és, que la resolució que ofereixen aquests programes 

permet que els espectadors es distanciïn d’allò queer i, d’aquesta manera, 

tornin a les seves posicions còmodes com a part de la cultura dominant. 

Aquesta dinàmica permet que el poder s’emmascari, fent més complicat la 

seva identificació i qüestionament» (Raymond, 2003, p.108). 

 

Cal tenir ben present que la comunitat LGTB no és, ni de bon tros, un grup 

homogeni, per això resulta una tasca complexa detallar com ha de ser la seva 

representació per a assolir la seva normalització dins de la cultura moderna. 

Diane Raymond parla de la recerca de la identitat, que succeeix sempre en un 

terreny de disputa i de lluita que «té lloc en una relació dinàmica com la cultura 

dominant on els signes i significants poden ser apropiats i reapropiats en una 

cadena d’interpretació sense final» (Raymond, 2003, p.100). 

 

Però, cal preguntar-se, en primer lloc, a què es deu l’augment de personatges 

gais i lesbianes a la televisió. Raymond atribueix aquest fet a la desaparició 

gradual de les comèdies familiars tradicionals, que ha fet que, «fins i tot els 

personatges heterosexuals comencin a ocupar posicions narratives no 

normatives» (Raymond, 2003, p.101). Aquesta obertura en els esquemes 

narratius de les sèries televisives s’ha de sumar al creixement i la visibilitat del 

moviment de gais i lesbianes. A més, segons l’autora, les sitcoms no són un 

gènere realista o naturalista, sinó que la seva «manca de seriositat pot 

permetre a aquests programes jugar amb aquests temes sota una capa 

d’humor que els fa massa volàtils» (Raymond, 2003, p.101). 



	
   31 

 

Un altre factor del qual parla Raymond és el fet que aquest tipus de programes 

van dirigits a una audiència heterosexual més liberal. Avui, diu, els personatges 

homosexuals intenten representar allò queer com a quelcom normal. «Donat 

que la majoria de l’audiència és heterosexual, programar de forma simpàtica 

cap a les comunitats LGTB apel·la als espectadors liberals que avui dia deuen 

conèixer algú gai a la feina, a la família o entre els amics» (Raymond, 2003, 

p.102), i afegeix més endavant que aquest tipus d’espectador es veu a si 

mateix com a persona sense prejudicis, urbanita i «gay-friendly», que se sent 

superior al típic personatge conservador que no accepta que el seu fill sigui gai 

(Raymond, 2003, p.102). 

 

A l’Estat espanyol es pot parlar de comèdies del tipus de les sitcoms on es 

podria intentar aplicar o observar si s’aplica aquesta lògica. No obstant això, els 

personatges lèsbics tenen presència en altres gèneres ficcionals televisius. Per 

tant, no podríem parlar d’una «manca de seriositat», ja que la diversitat de 

gèneres fa que no es tracti només de comèdies situacionals. Sí que seria 

aplicable la idea de canvis pel que fa a la sèrie familiar convencional, perquè 

s’ha produït un augment i una diversificació en els tipus de ficcions ofertes a la 

televisió, en part potenciats per la visió individual dels productes audiovisuals i 

la tendència a la desaparició del visionat en família. El que és molt probable 

que hagi tengut un paper incontestable en aquests canvis és la pressió 

exercida pel feminisme, el lesbianisme polític i el moviment LGTB, tant a nivell 

estatal com mundial. Així com l’evolució en el tractament d’aquests 

personatges i les seves problemàtiques, sobretot, a les ficcions nord-

americanes, que han augmentat considerablement el nombre de personatges 

lèsbics fins al punt de crear una sèrie on les protagonistes són un grup de 

lesbianes. Tot això en un moment on les sèries de televisió comencen a 

prendre un protagonisme inequívoc als Estats Units, on fan la competència al 

cinema amb productes d’alta qualitat. Sembla que a l’Estat espanyol es 

comença ara a imitar aquesta tendència, tot i que sempre s’ha anat unes 

passes enrere. 

 



	
   32 

Pel que fa a la construcció dels personatges LGTB, Raymond apunta que se 

solen representar com a víctimes o malvats o bé a través de patrons 

estereotipats: «els homes gais com a efeminats i les lesbianes com a poc 

atractives que odien els homes» (Raymond, 2003, p.101). L’autora cita a Larry 

Gross, que afirma que els mitjans no es limiten a crear personatges gais 

normals, sinó que «se centren en la seva desviació com una amenaça per a 

l’ordre moral» que ha de ser contrarestada amb violència (Gross, 1995, p.65).  

 

Els personatges de gais i lesbianes a les sitcoms americanes són, segons 

Raymond, personatges unidimensionals, atractius i professionals. Es casen, 

tenen fills, n’hi ha de joves i de grans i normalment la seva sortida de l’armari 

està envoltada d’humor (Raymond, 2003, p.99). Aquest tipus de representació 

plana i normativa podria tendir a canviar les visions més conservadores sobre 

aquest col·lectiu. Raymond cita a Mohr, que apunta que «sense demonització, 

és difícil, potser impossible, conceptualitzar l’homosexualitat com un contagi 

vampíric, com una malaltia que es contagia als purs i innocents per la mera 

proximitat» (Mohr, 1997, p.333), es deixa de demonitzar els homosexuals per a 

criminalitzar els homòfobs. És a dir, representar les lesbianes i els gais amb els 

mateixos esquemes que es construeixen els personatges heterosexuals 

contribueix a abolir les visions més conservadores, això no obstant, implica 

l’adaptació d’aquests subjectes als models de vida heteronormatius, com s’ha 

apuntat unes línies més amunt.  

 

Parelles que s’enamoren, es casen, tenen fills, una casa, un cotxe i les típiques 

discussions. On es reprodueixen uns rols determinats normalment atribuïts pel 

gènere que, en el cas de parelles homosexuals, es distribueixen de forma 

arbitrària, ja que no es poden atribuir pels genitals, però existeixen. Tot això no 

trenca amb tot el background cultural acumulat en el si del patriarcat, amb 

l’heteronormativitat, sinó que la fomenta i la presenta com a única opció 

possible. 

 

Raymond es pregunta com afecten aquestes noves imatges de gais i lesbianes 

al discurs popular, a l’imaginari col·lectiu. La resposta que planteja és que 

existeix una tendència a contenir i minimitzar el potencial subversiu que 



	
   33 

aquestes noves representacions tenen o podrien tenir. En aquest punt fa 

referència a Adrienne Rich i la seva heterosexualitat obligatòria, que fa que tot 

allò que no sigui heterosexual no s’entengui com a quelcom natural, ja que el 

natural és ser heterosexual i la seva oposició, l’homosexualitat, és una altra 

cosa. Si, al contrari, l’heterosexualitat no és allò natural, implica que el seu 

poder disminueix i esdevé una idea fràgil, fàcil de desmuntar des d’una òptica 

homosexual (Raymond, 2003, p.104).  

 

Això implica que, per molts gais i lesbianes que apareguin a les pantalles dels 

menjadors familiars, no es qüestionarà la idea d’heterosexualitat innata, la 

presumpció d’heterosexualitat, sinó que s’inclourà aquests personatges a les 

dinàmiques pròpies de l’heterosexisme, com a un dels eixos vertebradors del 

patriarcat. Al seu article, Diane Raymond referencia el sociòleg Pierre Bourdieu, 

que fa servir la idea d’hàbit per a descriure com quelcom construït pot semblar 

natural, ja que els éssers humans vivim en un món on «els jocs socials s’han 

convertint en la segona naturalesa» (Bourdieu, 1990, p.56). També es refereix 

a Foucault, que afirma que «el Poder és tolerable només amb la condició que 

emmascari una part substancial d’ell mateix. El seu èxit és proporcional a la 

seva habilitat per a amargar els seus propis mecanismes» (Foucault, 1990, 

p.86). 

 

Tot això alimenta la idea que s’apuntava a l’inici, quantitat no és igual a qualitat. 

El mercat i la indústria audiovisual tenen la capacitat d’adaptar-se a noves 

realitats socials produïdes per factors diversos de pressió, sempre conservant, 

com es deia, uns esquemes conservadors bàsics que fan de rerefons subtil. 

Així és com sorgeix el capitalisme rosa, el nínxol de mercat que les indústries 

de l’oci nocturn, la moda, l’estètica i el turisme han trobat per als homes gais, 

atorgant-los una visibilitat, afirmant la seva existència, però introduint-los en 

una dinàmica de mercat que és de tot menys nova i, encara menys, 

transformadora. Raymond fa servir un símbol per a referir-se a la manca de 

magnitud del canvi pel que fa a la construcció de les realitats gai i lesbiana: 

«que els heterosexuals ara puguin, com turistes, visitar la cultura LGTB no és 

garantia de canvi social» (Raymond, 2003, p.105). Aquesta idea del capitalisme 

rosa és important perquè apareixerà, molt probablement, a l’anàlisi dels 



	
   34 

productes audiovisuals, ja que va lligat a un estil de vida concret, de classe 

social alta i amb una sèrie d’atributs que contribueixen a la consolidació de 

certs estereotips. 

 

D’altra banda, Raymond analitza com es pot arribar al punt de criminalitzar les 

persones que no surten de l’armari o, fins i tot, com es pot llegir un missatge 

implícit del qual es desprèn que ser gai o lesbiana és millor que ser 

heterosexual, capgirant totalment la relació de poder existent, emmascarant-la. 

 

Finalment, fent referència concretament a les lesbianes, veiem que la seva 

representació a les sèries de televisió «és menor que la dels gais i, les seves 

caracteritzacions, generalment han seguit models estereotipats de 

representació de la homosexualitat concebuts des de l’heterosexualitat o a 

models de feminitat estereotipada de la dona objecte de desig. De fet, les 

representacions de les lesbianes semblen construir-se per a que siguin 

desitjables a les audiències heterosexuals abans que qüestionar valors de la 

societat heteronormativa» (Soto-Sanfiel, Ibiti i Palencia Villa, 2014, p.277).  

 

Les professores Soto-Sanfiel, Ibiti i Palencia Villa fan referencia al fet que 

s’atribueixen valors tradicionals a les relacions lèsbiques i apunten una idea 

nova que és que les connotacions eròtiques particulars de l’homosexualitat se 

solen eliminar (Moore, 2007; Sender, 2004). Així com que la caracterització de 

les lesbianes ja ha deixat enrere l’estereotip de dona masculina, vilana o 

personatge còmic que molesta les [espectadores] lesbianes i amb el que 

moltes d’elles no s’identifiquen (Dow, 2001; Streitmatter, 2009). 

 

Amb el present treball s’intentarà observar si les dinàmiques que es 

reprodueixen als Estats Units són aplicables a l’Estat espanyol o si es 

produeixen fenòmens diferents. És a dir, es veurà de quina manera es transmet 

el fet de ser lesbiana a les ficcions produïdes a l’Estat espanyol i si aquesta 

forma de parlar del lesbianisme contribueix potencialment i de forma positiva a 

l’empoderament de les lesbianes i del col·lectiu de lesbianes o, al contrari, 

forma part d’una estratègia de desempoderament simbòlic. També s’estudiarà 

si la construcció de personatges de lesbianes a les sèries de producció 



	
   35 

espanyola ha evolucionat i de quina manera ho ha fet. Per a poder indagar en 

aquests temes, s’analitzarà quins missatges implícits es desprenen d’allò que 

el material audiovisual ofereix de forma explícita.  



	
   36 

5. Metodologia 
 

El material audiovisual s’ha estudiat des d’una perspectiva crítica que permeti 

analitzar si les imatges reproduïdes pels mitjans afavoreixen o no els discursos 

dominants. Això implica un treball en profunditat sobre el contingut de les 

escenes analitzades, intentant-ne extraure quin és el discurs ideològic que 

porten imprès. Per a la investigació, s’han hagut identificar els elements 

continguts en el material audiovisual susceptibles d’anàlisi. És a dir, l’equivalent 

a les paraules com a matèria primera sobre la qual treballar si analitzéssim un 

text escrit. 

 

En aquest sentit i per a facilitar la posterior anàlisi dels materials escollits, a 

continuació es detallen quins han estat aquests elements a identificar i estudiar. 

 

En primer lloc, s’ha fet una selecció dels materials audiovisuals que han servit 

de mostra. Per a seleccionar les sèries, s’ha emprat un sistema selectiu de 

mostreig. Aquest sistema consisteix en triar, d’entre totes les sèries emeses a 

la història de la televisió a l’Estat espanyola, aquelles on apareixen 

personatges fixes de lesbianes, que s’hagin emès per TVE, Antena 3 o Tele 5 –

com a cadenes generalistes– i que hagin estat més d’un any en pantalla. 

 

El resultat del mostreig van ser al voltant d’una desena de títols, dels quals es 

va seleccionar de forma semi-aleatòria (una de les series s’ha triat de forma 

intencionada) una sèrie corresponent a cada període de cinc anys des de 2000 

fins a 2015. Per al període de 2000 a 2005 la sèrie triada és 7 vidas, pel de 

2005 a 2010, Los Hombres de Paco, i pel de 2010 a 2015, Vis a vis. Aquesta 

última no ha estat més d’un any en pantalla, ja que s’ha estrenat el 2015 i 

només porta una temporada emesa. Tot i això, s’ha triat pel fet de ser l’exemple 

més actual i que aporta nous elements interessants per a la comparació amb la 

resta. La bona rebuda de l’audiència indica que tendrà continuïtat. A més 

d’aquestes tres sèries, s’ha fet un petit esment a Mar de dudas (TVE, 1995), 

per ser la primera vegada que apareix una lesbiana a una sèrie espanyola. No 

obstant això, el caràcter experimental i la poca audiència que va tenir fan que 

no sigui d’especial rellevància per al treball. 



	
   37 

 

D’aquests materials, s’han triat de forma intencionada cinc trames que s’han 

analitzat una a una per separat. Posteriorment, s’han justificat i descrit les 

trames escollides i s’han analitzat tenint en compte especialment els elements 

d’anàlisi que es descriuen a continuació per a veure quin contingut implícit 

aporten.  

 

Els elements d’anàlisi generals estan dividits en dues dimensions, per una 

banda, la de les relacions socials: 

- La relació del personatge amb la seva parella: quin rol juga cadascuna en la 

relació. Aquest punt ha servit per a identificar possibles visions estereotipades 

sobre les relacions sexe-afectives entre dones, així com per a observar si 

existeixen patrons recurrents a les diferents sèries. 

- La relació del personatge amb altres persones homosexuals: aquest element 

ha servit per a observar si es visualitza la comunitat de lesbianes com a tal o es 

tracta de casos aïllats. 

- La relació del personatge amb la seva família: quin és el paper de la família i 

com és la relació que s’estableix entre el personatge i els seus pares. En 

aquest punt s’han vist les possibles reaccions negatives o no de la família 

davant de l’opció sexual de la seva filla, germana, neboda o néta.  

- La relació entre el personatge i el món laboral. Com afecta el fet de ser 

lesbiana al món laboral, quines relacions s’estableixen entre el personatge i els 

seus companys i caps a la feina, quin tipus de feina fa. 

 

I d’altra banda, analitzarem la dimensió de la identitat del propi personatge: 

- La relació entre el personatge la seva sexualitat. Per a veure si el personatge 

viu la seva sexualitat de forma traumàtica o natural, així com si té dubtes o no. 

- La relació entre el personatge i la maternitat. S’ha observat quin pes té la 

maternitat a la vida del personatge, si constitueix un element clau per al seu 

desenvolupament com a dona o no i quins problemes li implica pel fet de ser 

lesbiana.  

- La relació entre el personatge i la idea de família mononuclear. Aquest 

element va lligat a l’anterior. S’ha vist quin és l’objectiu que persegueix el 



	
   38 

personatge a nivell familiar i si dista o no de l’ideal convencional de família 

mononuclear heteronormativa. 

- L’estètica del personatge. Com va vestida, com és el seu cos, en què 

s’assembla o no al de les dones heterosexuals o si s’assembla més a un home. 

 

Dins d’aquests grans grups, s’han anat identificant algunes idees interessants 

per a observar si la construcció dels personatges de lesbianes respon a un 

patró estereotipat i recurrent o no i què significa això. Aquests elements han 

aportat material per a observar el contingut implícit del que s’ha parlat 

anteriorment, alguns exemples són:  

 

-­‐ La masculinització dels personatges femenins. 

-­‐ La mimetització de les relacions lèsbiques amb les heterosexuals. 

-­‐ La maternitat obligatòria com a element imprescindible per a la 

construcció de la feminitat. 

-­‐ L’homosexualitat com un fet negatiu a l’entorn familiar i laboral. 

-­‐ L’opció sexual com un element complementari sense efectes pel que fa 

a la construcció psicològica del personatge. 

-­‐ L’homosexualitat com a quelcom transitori i experimental. 

-­‐ La identificació dels personatges de lesbianes amb personatges dolents 

o manipuladors. 

-­‐ La construcció dels perfils psicològics de les lesbianes seguint patrons 

pejoratius relacionats amb els estereotips de gènere. 

 

Finalment, s’han relacionat tots els materials analitzats per a observar 

coincidències, diferències i evolucions al llarg de la història de la ficció 

televisiva espanyola. Aquest últim pas s’ha fet amb la intenció d’aportar una 

visió global i integral de l’objecte d’estudi. 

 

Proposar un model de construcció dels personatges de lesbianes i de 

representació del lesbianisme no és gens fàcil. De fet, és una tasca que hauria 

de sorgir d’un debat obert des dels col·lectius polítics de lesbianes. En tot cas, 

davant la inexistència d’un model de referència al qual adreçar-se per a 

determinar si es fa una representació que afavoreix o no el canvi social, s’ha 



	
   39 

intentat fer això analitzant si allò que es representa transgredeix o no 

l’heteronorma. És a dir, s’ha estudiat si els personatges de lesbianes de les 

sèries escollides actuen seguint els patrons heterosexuals o, al contrari, els 

transgredeixen i proposen alternatives.  



	
   40 

6. Fitxes tècniques 
1995 – 2000: Mar de dudas (1995) 

2000 – 2005: 7 vidas (1999 – 2006) 

2005 – 2010: Los Hombres de paco (2005 – 2010) 

2010 – 2015: Vis a vis (2015) 

 

6.1 Mar de dudas 
 

Nom Mar de dudas 

Any 1995 

Gènere  

Direcció Orestes Lara, Manuel Gómez Pereira 

Guió Joan Barbero, Carlos Masip, Joaquín Oristrell 

Repartiment Cristina Marcos, Toni Cantó, Ana Gracia, Fernando 

Guillén Cuervo, Chema Muñoz, Gloria Muñoz, Elvira 

Mínguez, Francisco Olmo, Candela Peña, Francisco 

Boira 

Productora Boca a boca 

Emissora TVE 

Núm. Temporades 1 

Núm. Capítols 13 

Durada 45’ 

 

 

6.2 7 vidas 
 

Nom 7 vidas 

Any 1999 - 2006 

Gènere Comèdia de situació 

Direcció Nacho G. Velilla (Creador), Ricardo A. Solla, Arantxa 

Écija, Mario Montero, Nacho G. Velilla, José Camacho, 

Jacobo Martos, Víctor García, Marc Vigil, Raquel G. 

Ripio, Juan Carlos Cueto 



	
   41 

Guió Marta Sánchez, David S. Olivas, Mario Montero, Antonio 

Sánchez, Oriol Capel, Roberto Jiménez, Jordi Terradas, 

David Bermejo, Natxo López, Manel Nofuentes, Piedad 

Sancristóval, Sergio Guardado, Esther Morales, Tom 

Fernández, Sonia Pastor, Nacho G. Velilla, Julián Sastre, 

Víctor García, Enrique Peregrina, Almudena Ocaña, 

Carlos de Pando, Félix Jiménez Velando 

Repartiment Amparo Baró, Blanca Portillo, Gonzalo de Castro, Anabel 

Alonso, Santi Millán, Santi Rodríguez, Carmen Machi, 

Eva Santolaria, Javier Cámara, María Pujalte, Toni 

Cantó, Paz Vega, Guillermo Toledo, Florentino 

Fernández, Yolanda Ramos, Leandro Rivera, Marina 

Gatell, Cristina Peña 

Productora Estudios Picasso 

Emissora Telecinco 

Núm. Temporades 13 

Núm. Capítols 204 

Durada 60 

 

 

6.3 Los hombres de Paco 
 

Nom Los hombres de Paco 

Any 2005 - 2010 

Gènere Comèdia dramàtica  

Direcció Daniel Écija (Creador), Álex Pina (Creador), David 

Molina Encinas, Fernando González Molina, José 

Ramón Ayerra, Jesús Colmenar, Sandra Gallego 

Guió Álex Pina, Daniel Écija, Marc Cistaré, Esther Martínez 

Lobato, Iván Escobar, Javier Reguilón, David Oliva, 

Alberto Úcar, David Barrocal 

Repartiment Paco Tous, Adriana Ozores, Pepón Nieto, Juan Diego, 

Neus Asensi, Hugo Silva, Michelle Jenner, Marián 



	
   42 

Aguilera, Clara Lago, Aitor Luna, Mario Casas, Federico 

Celada, Carlos Santos, Neus Sanz, Enrique Martínez, 

Jimmy Castro, Laura Sánchez, Álvaro Benito, Alberto 

Ferreiro, Fanny de Castro, Cristina Plazas, Miguel de 

Lira, Benjamín Vicuña, Goya Toledo, Patricia Montero, 

Marcos Gracia, Alex Hernández, Ángela Cremonte, Fede 

Celada, Asier Etxeandía 

Productora Globomedia 

Emissora Antena 3 

Núm. Temporades 9 

Núm. Capítols 117 

Durada 60 

 

 

6.4 Vis a vis 
 

Nom Vis a vis 

Any 2015 

Gènere Thriller 

Direcció Daniel Écija (Creador), Álex Pina (Creador), Iván 

Escobar (Creador), Esther Martínez Lobato (Creadora), 

Jesús Colmenar 

Guió Iván Escobar, Esther Martínez, Álex Pina 

Repartiment Maggie Civantos, Roberto Enríquez, Najwa Nimri, Carlos 

Hipólito, Berta Vázquez, María Isabel Díaz, Ana 

Labordeta, Alberto Velasco, Alba Flores, Inma Cuevas, 

Cristina Plazas 

Productora Globomedia 

Emissora Antena 3 

Núm. Temporades 1 

Núm. Capítols 11 

Durada 70 

  



	
   43 

7. Descripció de les sèries 
7.1 Mar de dudas 
 

Mar de dudas, emesa l’any 1995 per TVE, és la primera sèrie produïda a l’Estat 

espanyol on apareix una parella de lesbianes com a part del gruix de 

personatges fixes. La ficció era part d’un programa anomenat El destino en sus 

manos, un producte experimental que incorporava l’emissió d’un capítol d’una 

sèrie i un debat posterior sobre les temàtiques socials tractades al capítol 

emès. El més interessant del format és que era interactiu. És a dir, els capítols 

de la sèrie Mar de dudas tenien un final obert, i era el públic al plató i 

l’audiència –a l’inici, després va passar a ser només el públic a plató– qui 

decidia el final de cada capítol. Tot i el format innovador, la manca d’audiència 

va desplaçar el programa al late night i la cadena el va decidir tancar després 

de la primera temporada. 

 

Cal esmentar aquesta sèrie per ser la primera on s’introdueixen personatges de 

lesbianes de forma regular. Això no obstant, el fet de tenir poca audiència i ser 

un producte experimental fa que la seva anàlisi en profunditat no sigui tan 

interessant per al present treball, ja que la informació que aportaria seria molt 

escassa i poc rellevant. 

 
7.2 7 vidas 
 

La sèrie de Globomedia 7 vidas és una comèdia de situació (sitcom) produïda 

per Estudios Picasso que narra les històries d’un grup d’amics que conviuen al 

Madrid de finals dels anys 90 i principis dels 2000. Es tracta d’una sèrie de 

llarga durada que compta amb 13 temporades i 204 capítols. Un dels 

personatges de la colla d’amics és na Diana Freire, una dona heterosexual que 

apareix al final de la segona temporada. Na Diana és una actriu extravertida i 

excèntrica que destaca per ser directa, sincera i atrevida alhora que simpàtica i 

bona persona. Enmig de la tercera temporada, na Diana coneix una dona 

lesbiana, na Sonia, que s’enamora d’ella. A partir d’aquest moment, na Diana 

es qüestiona la seva sexualitat fins que decideix que és lesbiana. Durant les 10 

temporades següents na Diana Freire és lesbiana i manté relacions amb 



	
   44 

diverses dones. Gonzalez de Garay afirma que el personatge de Diana és una 

excepció dins de la tendència de la resta de lesbianes de les sèries espanyoles 

que sempre estan en parella, ja que es relaciona amb diferents persones sense 

una parella fixa i té un “voraç apetit sexual” (p. 12). 

 
 

7.3 Los hombres de Paco 
 

Los hombres de Paco és una sèrie produïda per Globomedia i emesa per 

Antena 3 des de l’any 2005 fins al 2010. Es tracta d’una comèdia dramàtica 

que gira al voltant de la comissaria de San Antonio, situada al Madrid de 

principis dels 2000. La sèrie narra les vides de les persones que treballen a la 

comissaria, els policies, i les seves famílies. Essent Paco, un dels càrrecs 

policials, el personatge principal, tot i que hi ha més protagonistes. Una de les 

trames més importants i destacades de la sèrie d’Antena 3 és la història d’amor 

entre Sara, filla adolescent de Paco que es fa policia quan és major d’edat, i 

Lucas, un dels agents de la comissaria. La història entre aquests dos 

personatges és transversal durant tota la sèrie i va ser una de les trames més 

populars entre l’audiència, tal com va potenciar Antena 3 a través del web de la 

sèrie i les promocions.  

 

Tot i la clara preeminència d’aquesta història d’amor heterosexual a Los 

hombres de Paco, una altra història destaca, però aquest cop per tractar-se 

d’una relació entre dues dones, Pepa i Silvia. Na Sílvia és la filla del comissari i 

la germana de la dona d’en Paco, és a dir, és la seva cunyada. És metge 

forense i policia i treballa a la comissaria de San Antonio. Es tracta d’una dona 

jove, blanca, de classe mitja-alta i heterosexual, que té diverses històries 

d’amor amb companys de la feina que mai acaben bé. El seu personatge 

respon al concepte de dona independent, amb èxit laboral i un físic acord als 

criteris estètics establerts. Trobar l’amor de la seva vida i formar una família és 

un dels seus objectius. Na Silvia és una clara adaptació dels vells models de 

dona familiar, submisa i entregada, als nous. És una dona nova, que treballa i 

és autònoma econòmicament, que té una feina molt ben valorada socialment i 



	
   45 

amb persones al càrrec, però reprodueix els tradicionals valors familiars 

heteronormatius i no transgredeix gens els rols de gènere. 

 

 

7.4 Vis a vis 
 

Vis a vis és un thriller carcerari que té lloc en una presó de dones. Na 

Macarena n’és la protagonista, una dona jove, de classe mitja-alta, que comet 

un delicte financer induïda pel seu amant, un executiu casat i amb fills. La 

sèrie, que de moment només té una temporada, compta amb dues línies 

narratives principals, d’una banda, la vida de na Macarena a la presó i, de 

l’altra, la història de la seva família a fora, intentant aconseguir els diners per a 

pagar la fiança. A la presó, la protagonista ha d’aprendre les lleis que hi 

regeixen les relacions i, entre d’altres, entra en contacte amb el lesbianisme. A 

la presó moltes recluses mantenen relacions sexuals lèsbiques tot i no haver-

ne mantingut anteriorment, pel contacte entre dones i la necessitat de sexe i 

afecte. 

 

La sèrie té un element original i és que combina trossos d’un documental fictici 

que un equip està realitzant dins de la presó. Durant els capítols es van 

intercalant plans de les dones responent a preguntes sobre diferents temes 

relacionats amb les trames que apareixen a cada capítol: l’amor, les relacions 

sexuals, la família o el futur, per exemple. 

  



	
   46 

8. Anàlisi de les sèries 
 

8.1 7 vidas 
 

Seqüència 1: Reacció 
 

Justificació 
Aquest fragment és interessant per al treball perquè narra com na Diana, 

personatge femení fins ara heterosexual, es qüestiona la seva opció sexual pel 

fet d’haver estat objecte d’atracció d’una dona obertament lesbiana. 

 

Descripció 
Na Diana està parlant per telèfon amb na Sonia per quarta vegada, ja que cada 

vegada que hi parla penja quan entra algú a la sala perquè no la sentin. Durant 

tot el capítol està intentant aclarir el que sent, ja que el dia abans na Sonia la 

va besar al lavabo sense que s’ho esperés. Al fragment  es produeix una 

conversa entre n’Aída i na Diana, on na Diana, que intenta durant tot el capítol 

parlar del tema amb algú, explica el que va passar amb na Sonia.  

 

Anàlisi 
El personatge de Diana demostra el cúmul de sentiments contradictoris que li 

genera la possibilitat d’una relació sexe-afectiva amb una dona. D’una banda 

intenta amagar el que va passar, intentant que ningú sospiti res de forma 

exagerada. De l’altra, es pot observar com li ve de gust quedar amb na Sonia i 

s’intueix que li agrada. En general, la possibilitat d’una relació lèsbica genera 

confusió al personatge, ja que trenca la seva projecció de la pròpia sexualitat, 

que fins ara havia estat heterosexual. Entre les línies d’aquesta idea es pot 

llegir el concepte essencialista de la opció sexual, tot i que no de forma clara. 

 

Na Diana intenta explicar-li a n’Aída amagant que la persona que l’ha besada 

és una dona, però la seva amiga se n’adona. La reacció de n’Aída és primer de 

sorpresa i després negativa: “¡Menuda leche le darías!”, diu després de saber 

que una dona va besar la seva amiga. Per a aquest personatge un petó d’una 

dona mereix una reacció violenta. De la conversa posterior es pot extraure que 



	
   47 

ser lesbiana és negatiu, ja que na Diana s’esforça en demostrar que a ella no li 

agraden les dones, que és heterosexual i que les relacions lèsbiques li semblen 

fatal. De fet, fa servir els mots “espantoso”, “asqueroso”, “repugnante” i “lo 

peor” per a referir-s’hi. Tot i això, el caràcter humorístic de la sèrie i de la 

situació en concret fan que l’exageració pugui ser interpretada com a ironia, 

com una sàtira d’una reacció lesbòfoba que oculta una por enorme a la pròpia 

opció sexual.  

 

En tot cas, la forma com reacciona na Diana davant la possibilitat de sentir-se 

atreta per una dona no tendeix cap a la normalització de les relacions 

lèsbiques, ja que se n’amaga, nega la possibilitat de sentir-s’hi atreta i fins i tot 

rebutja aquest tipus de relacions. La reacció de la seva amiga, n’Aída, també 

és negativa, ja que dóna per suposat que no li ha agradat, en primera instància, 

tot i que després no reacciona malament quan interpreta que a na Diana sí que 

li agrada na Sonia. 

 

 

Seqüència 2: Amics 
 
Justificació 
El fragment escollit és d’interès per al treball perquè mostra la reacció de 

l’entorn més proper al personatge davant del fet que tengui una relació de 

parella amb una dona. 

 

Descripció 

Després que na Diana assumeixi per fi que li agrada na Sonia i decideixi iniciar 

una relació sexe-afectiva amb ella, vol explicar-ho als seus amics. Aquests 

estan preparant una festa sorpresa d’aniversari a na Diana per segon cop. A la 

primera festa hi va assistir na Sonia, que va anunciar que és lesbiana, fet que 

na Diana havia intentat ocular per a impedir possibles sospites. 

 

Al principi del fragment, els amics de na Diana tenen una conversa sobre com 

actuar davant d’una lesbiana per a que no s’ofengui. Després arriba na Diana i 

intenta anunciar la seva relació de parella, els seus amics pensen que està a 



	
   48 

punt de presentar el seu xicot i, finalment, quan es desvetlla que la seva parella 

és na Sonia, es veu la reacció de tots els amics, un per un, que no diuen el que 

pensen per por de quedar malament davant la seva amiga. 

 

Anàlisi 
D’aquest fragment podem extreure que les relacions lèsbiques són quelcom 

molt poc habitual amb què la majoria de gent no ha tengut mai contacte. La 

conversa del principi fa un retrat d’una societat que intenta ser oberta a totes 

les identitats i opcions sexuals, però que arrossega el pes d’un pensament 

conservador i heterosexista, el pensament heterosexual del que parlava 

Witting. Els amics de na Diana discuteixen sobre com han de tractar na Sonia, 

lesbiana fora de l’armari. Sembla que dir la paraula ‘lesbiana’ en la seva 

presència és ofensiu, intenten fer veure que no passa res, que la seva opció 

sexual és ‘normal’, tot i que en realitat suposa un xoc per a la seva forma 

d’entendre el món. 

 

Aquesta idea es corrobora al llarg de tota l’escena: els amics de na Diana 

intenten fer-la sentir còmoda, dient que els sembla bé la seva decisió d’iniciar 

una relació sexe-afectiva amb una dona, tot i estar profundament sorpresos i 

impactats per la notícia. Només en Paco diu el que pensa: “¿Quién es el tío?”. 

Aquesta idea també reflexa el pensament heterosexual que s’esmentava 

abans, un model mental que imposa uns rols de gènere determinats a totes les 

relacions sexe-afectives, siguin heterosexuals o homosexuals, que 

corresponen al femení i al masculí. La idea de la parella heterosexual està tan 

inscrita al nostre pensament que tota la resta de possibilitats han d’adquirir els 

patrons d’aquesta, és a dir, hi ha d’haver una persona dins la parella que faci el 

paper d’home i una que faci el de dona, amb tot el que cadascun d’aquests 

papers implica i amb tot el que aquest tipus de relacions impliquen –violència 

de gènere, gelosia, possessivitat, dominació, etc.–. 

 

Tot i això, el personatge de Paco és l’estereotip d’home ‘pringat’, amb poques 

habilitats socials, que no mesura les seves paraules i amb poca obertura 

mental i poca intel·ligència. Per això el comentari s’associa a un tipus de 



	
   49 

persona amb una mentalitat molt concreta i es pot interpretar des d’una 

perspectiva humorística i satírica. 

 

La única persona que sembla que actua amb normalitat és en Gonzalo, que 

afirma que no li importa que siguin lesbianes. Això és interpretat com una falta 

de respecte per part dels seus amics, tot i que es podria interpretar com la 

reacció més normalitzadora, ja que demostra que no se sent incòmode amb la 

relació de les seves amigues i no s’amaga de dir a les coses pel seu nom. 

 

Per últim, cal mencionar la reacció inicial dels amics quan na Diana insinua que 

té parella. “¡Tienes novio!” és el primer que pensen, aplicant la presumpció 

d’heterosexualitat que regeix el pensament heteronormatiu. Tot i que cal dir 

que, en aquest cas, el personatge mai havia mostrat indicis de ser lesbiana. 

 

 

Seqüència 3: Lesbiana o hetero? 
 
Justificació 
Aquesta escena és interessant perquè planteja la idea de l’opció sexual com 

una categoria immòbil i la homosexualitat com a quelcom ‘irreversible’. 

 

Descripció 
Na Diana es retroba amb el noi del qual estava enamorada a l’institut, en 

Sergio, just després de deixar-ho amb na Sonia. En Sergio se sent atret per 

ella i aquesta situació genera confusió a na Diana, que s’hi sent atreta però de 

forma diferent. Els dos estan prenent una cervesa al bar i ella evita el contacte 

físic amb ell. Finalment se n’adona que no ho té clar i decideix marxar. 

 

Anàlisi 
El més interessant d’analitzar d’aquest fragment és el concepte de 

l’homosexualitat com un camí de no retorn. Això implica un punt de vista 

immobilista sobre la identitat i la sexualitat que beu d’una idea essencialista 

sobre aquests conceptes: o s’és heterosexual o s’és homosexual. El fet que na 

Diana fos heterosexual i després lesbiana trenca amb la idea de l’opció sexual 



	
   50 

com a quelcom innat, però la incapacitat de definir res més que no es trobi al 

binomi hetero – homo és també criticable, ja que nega l’existència de qualsevol 

altra opció. 

 

Tot i això, l’escena dóna visibilitat a la possibilitat de prescindir de l’home en 

una relació sexe-afectiva i dóna força a la identitat lesbiana de na Diana. 

 

 

Seqüència 4: Maternitat 
 
Justificació 
La seqüència és interessant per al treball perquè tracta un dels temes 

importants per a estudiar la construcció dels personatges de lesbianes: la 

maternitat. 

 

Descripció 
Na Diana vol demanar a la seva parella, na Nieves, fer una passa més en el 

seu compromís i acaba descobrint per casualitat que aquesta està 

embarassada i no li havia dit. Na Diana s’enfada i interpreta que s’ha aprofitat 

d’ella. La seva amiga Carlota la convenç perquè parli amb na Nieves i li demani 

explicacions, ja que segur que no ho ha amagat amb cap mala intenció. 

Finalment na Diana se sent il·lusionada amb la idea de tornar amb la seva 

parella i tenir un fill. 

 

Anàlisi 
En aquest fragment destaca la idea de la família. És a dir, s’entén que les 

parelles, siguin del tipus de siguin, han de caminar cap a la formació d’una 

família, com una passa imprescindible cap al futur. Aquesta idea està 

importada directament del model familiar heteronormatiu.  

 

El més transgressor d’aquesta seqüència és com s’introdueix el tema de la 

maternitat i com es gestiona. En primer lloc, una de les membres de la relació 

decideix quedar-se embarassada sense parlar-ne amb la seva parella, de 

forma autònoma i sense passar pel matrimoni o per la creació de la llar familiar 



	
   51 

–anar a viure juntes–. L’altra se sent ofesa per la mentida, però no pel fet que 

la seva parella estigui embarassada. No se sent gelosa pel fet de no haver 

format part de l’embaràs o de la seva ideació i, al contrari, finalment s’il·lusiona 

i sent que el fill també serà seu. 

 

Aquesta manera de narrar la maternitat s’allunya dels patrons heteronormatius 

on, en la gran majoria dels casos, les dues parts de la parella són partícips de 

la concepció i no es podria tolerar que la dona es quedés embarassada 

d’amagat de l’home. 

 

A més, na Nieves, que és militar i, per aquest motiu, podria interpretar-se com 

el personatge més proper al rol masculí de la parella, és qui es queda 

embarassada per pròpia voluntat, trencant de nou amb les expectatives que es 

podrien generar. 

 

En definitiva, tot i que la mentalitat dels personatges segueix patrons 

heteronormatius basats en la idea de l’amor romàntic: na Diana vol demanar un 

compromís major a la seva parella (equivalent al matrimoni), al principi s’ofèn 

per l’embaràs de na Nieves; hi ha alguns elements que trenquen amb aquests 

patrons i ofereixen una versió moderadament diferent de les relacions de 

parella. 

 

 

Seqüència 5: Matrimoni 
 
Justificació 
La seqüència és interessant per al treball perquè tracta un dels temes 

importants per a estudiar la construcció dels personatges de lesbianes: la 

construcció de les relacions de parella, l’amor romàntic i, concretament en 

aquest cas, el matrimoni. 

 

Descripció 
Na Diana està molt trista perquè na Nieves l’ha deixat. De cop apareix na 

Nieves per a dir-li que se n’ha adonat que no pot viure sense ella i vol tornar, 



	
   52 

motivada per una gravació on se sent na Diana dir que és amb la única 

persona amb qui voldria tenir un fill. Es reconcilien i na Diana li dóna un anell 

que simbolitza el compromís entre elles. 

 

Anàlisi 
D’aquest fragment cal destacar com es reforça la idea de l’amor romàntic. Tot i 

les petites transgressions de l’heteronorma al fragment anterior, en aquest es 

recondueix el discurs cap a la idea de la mitja taronja, del matrimoni i de la 

família. Les dues dones reconeixen que estan fetes per estar juntes i 

identifiquen un excés de dependència mútua amb quelcom positiu. El seu 

objectiu és formar una família i estar juntes per sempre, ja que estan 

predestinades. 

 

No obstant això, la idea de plantejar el matrimoni homosexual l’any 2002, quan 

encara no era legal a l’Estat espanyol ni a gran part del món, és certament 

impactant. 

 

Posteriorment na Diana fa referència de forma satírica repetides vegades a 

quin serà el seu paper dins la família: “voy a ser madre o padre o lo que vaya a 

ser yo”. És interessant com amb aquest gest es podria obrir un debat sobre 

diferents models de família i sobre la importància de la necessitat de 

l’existència d’un pare i una mare que fa que fins i tot una dona es plantegi la 

possibilitat de ser pare. 

 

 

8.2 Los hombres de Paco 
 

Seqüència 1: Retrobada 
 
Justificació 
El motiu pel qual s’ha triat aquest fragment és perquè es tracta del moment en 

el qual es presenta la relació entre les dues dones que acabaran tenint una 

relació sexe-afectiva homosexual.  

 



	
   53 

Descripció 
Aquesta seqüència narra com na Silvia i na Pepa es retroben després d’anys 

sense veure’s. La localització és la comissaria de San Antonio, en concret, la 

sala de tir. L’escena comença amb música electrònica, amb un primer pla de 

na Silvia posant-se les ulleres de protecció, un pla detall de la seva mà agafant 

els protectors de les orelles i un altre cop el primer pla d’ella posant-se’ls. Agafa 

la pistola, la carrega i, quan es disposa a disparar, veiem que hi ha algú que 

també va a disparar perquè veiem la seva pistola, però no la persona. Primer 

pla de la diana i sentim els trets, que encerten directament al centre. Tornam al 

primer pla de na Silvia, que mira al seu costat impressionada, es gira i, al 

contraplà, es desvetlla la identitat de la misteriosa persona amb bona punteria: 

na Pepa, que la saluda i s’atura la música. Na Silvia està totalment sorpresa i li 

torna la salutació. Inicien una conversa: 

 

Pepa: Hola 

Silvia: Hola 

P: ¿Cuándo has dejado la medicina? 

S: No he dejado la medicina, soy forense.  

    Cuánto tiempo. 

    ¿Cómo estás? 

P: Bien, ¿y tú? 

S: Hacía un montón que no nos veíamos. Por lo menos de... bueno, desde 

aquella vez.  

(Comença una música lenta de piano) 

P: Uf, con la que liamos. 

     Igual... igual te tengo que pedir perdón por... por todo lo que pasó. Se me 

fue    mucho la cabeza ese día... 

S: No, se nos fue a las dos. No pasa nada, éramos unas crías.  

P: Traviesas, pero crías. 

S: Bueno, dame dos besos. 

P: Sí, claro. 

(Es besen als llavis involuntàriament) 

P: ¡Uh, perdona! 

(S’abracen i es miren als ulls rient) 



	
   54 

P: ¡Qué alegría! 

 

Fins que entra en escena el comissari, el pare de na Silvia, que les interromp. 

El comissari entra cercant na Pepa, la crida al seu despatx amb posat seriós i 

marxa. Na Pepa sospira, com si sabés que li espera una bronca, s’acomiaden i 

se’n va, es fan un somriure i na Silvia es queda sola somrient, amb la música 

lenta de fons. 

 

Anàlisi 
El tractament de l’escena correspon al d’una escena romàntica: dues persones 

que es retroben després d’anys i s’evidencia que entre elles hi ha hagut alguna 

cosa que encara perdura. El diàleg deixa entreveure que hi va haver algun 

episodi sexe-afectiu entre elles quan eren més joves, possiblement quan 

anaven a la universitat, i que, després, no s’han tornat a veure fins ara. La 

música ajuda a ressaltar la tensió romàntica entre les dues que, a més, estan 

nervioses, riuen i vacil·len en parlar. Quan s’acomiaden, es besen els llavis 

inintencionadament per a reforçar encara més aquesta idea. 

 

És important analitzar quins són els elements que fan de la retrobada entre 

dues velles amigues un encontre romàntic. En aquest cas, observam que es 

fan servir els mateixos recursos que si es tractés d’una parella heterosexual –la 

música, els diàlegs, l’actitud dels personatges– i es fa èmfasi amb el petó 

despistat del final i el fet que tota la conversa giri al voltant d’una bogeria que 

van fer fa temps.  

 

La mateixa escena podria estar protagonitzada per un home i una dona sense 

cap problema i passaria sense pena ni glòria. El fet que sigui entre dues dones 

és el que la fa especial. Quan veiem que algú dispara a la cabina del costat de 

la de na Silvia, encertant repetides vegades al centre de la diana, segurament 

ens hi esperam trobar un home, alt, fort i segur de si mateix. Probablement la 

imatge d’una dona al contraplà on es desvetlla la identitat del personatge ha 

sorprès a més d’un o una. 

 



	
   55 

Això és perquè el mode d’introduir l’escena segueix els patrons habituals per a 

la presentació d’un personatge masculí, ja que la persona a qui sorprèn és una 

dona, na Silvia, que es queda astorada amb la punteria del personatge 

desconegut. Aquesta idea està reforçada pel fet que na Silvia, el personatge 

femení que inicia l’escena, és heterosexual i, fins al moment, ha tingut relacions 

amb fins a tres companys homes del cos, amb un dels quals hi ha estat 

casada. El fet que no sigui com s’espera trenca amb les expectatives de 

l’audiència. 

 

D’aquesta escena, doncs, podem extraure que ha existit algun tipus de relació 

entre les dues dones quan eren joves. Que la darrera vegada que es van veure 

es va produir un episodi sexual o afectiu. Que aquest episodi va ser iniciat per 

na Pepa. Que fa temps que no es veien. Que a partir d’ara es veuran més 

sovint. I que encara existeixen sentiments d’algun tipus, potser nostàlgics, entre 

elles.  

 

Sobre els personatges veiem que na Pepa és bona disparant i que el comissari 

la cerca per algun motiu no precisament positiu. Això la situa com el típic 

personatge rebel, independent, que sempre està en problemes amb els seus 

superiors. Professors i director de l’institut si parlem d’adolescents o, com és el 

cas, caps de la feina. També sabem que va fer alguna bogeria amb na Silvia 

quan eren més joves, ja que li demana perdó, actitud també atribuïble al perfil 

de personatge rebel, extravertit i segur de si mateix. Aquest tipus de 

personatge, interessant i atractiu, sol ser encarnat per un home. En aquesta 

ocasió, és representat per una dona, de la qual sabem que és lesbiana. 

 

Na Silvia és el personatge que se sorprèn davant l’habilitat extraordinària de la 

seva companya amb la pistola. També és a qui es demana perdó pel que va 

passar i és el personatge presumptament heterosexual. Na Silvia té un paper 

actiu a la conversa i sembla que maneja bé la situació. Ella atribueix el que va 

passar fa temps a coses de “cries”, de joves immadures, restant seriositat al fet 

que, possiblement, tinguessin un encontre sexual o afectiu fa anys. 

 



	
   56 

Aquesta escena qüestiona aquesta idea de la heterosexualitat obligatòria i 

possibilita l’existència lesbiana, en paraules de Rich, i això la converteix en 

potencialment transformadora. Tot i això, de moment coneixem molt poc sobre 

la relació entre les dues dones, però podem preveure quin serà el rol de 

cadascuna simplement pel tipus de personatges: la lesbiana rebel i la 

heterosexual centrada. A més, també veiem com les dues coincideixen en 

tractar d’irracional un comportament sancionat negativament per l’ordre 

establert. D’aquesta manera justifiquen allò que socialment és injustificable 

perquè entenen que ningú ha de viure al marge d'aquest tipus de societat. És a 

dir, entenen que allò que va passar entre elles fa temps se surt de la 

“normalitat” i, per tant, cal excusar-ho i tractar-ho com es mereix. 

 

 

Seqüència 2: Patrulla 
 
Justificació 
El fragment triat és significatiu per a l’estudi pel fet que perfila perfectament el 

caràcter dels dos personatges lèsbics que apareixen a la sèrie. Es tracta d’una 

seqüència que serveix per a aprofundir en la presentació del personatge de na 

Pepa, que és nou a la sèrie, i en la presentació de la relació que existeix entre 

les dues dones i que servirà de base per a la seva relació posterior. 

 
Descripció 
Aquesta escena consta de tres parts. La primera té lloc a la comissaria de San 

Antonio. El comissari encomana a na Pepa una missió aparentment perillosa i 

ella s’hi enfronta perquè creu que ho fa per perjudicar-la. Es produeix una 

discussió tensa entre el comissari i l’agent de policia que es resol amb la 

intervenció de na Silvia, filla del comissari, que es proposa per acompanyar na 

Pepa a la patrulla. Enmig de la conversa no falta el comentari d’un altre agent 

home que es proposa per a acompanyar na Pepa en un to que denota que ho 

fa atret pel físic de la dona. 

 

La segona part se situa al cotxe patrulla d’incògnit. Les dues dones s’hi troben 

a dins, mantenen una conversa que gira al voltant de la seva relació en el 



	
   57 

passat i s’observa que existeix tensió sexual entre elles. Na Pepa demostra 

clarament el seu malestar amb el succeït anteriorment amb el seu posat de 

persona dura. 

 

Per últim, la tercera part comença quan un cotxe amb dos homes se situa al 

costat del de les dones i un d’ells comença a interpel·lar na Pepa amb 

comentaris sexuals obscens, als quals ella acaba reaccionant amb violència. 

Davant la reacció de na Pepa, na Silvia intenta aturar-la a crits al principi, però 

observa l’escena des de fora sense intervenir. Al final, na Silvia expressa el seu 

descontentament amb l’actitud de la seva companya de forma contundent. 

 

Anàlisi 
D’aquesta seqüència, doncs, es pot extraure que na Pepa manté una relació 

conflictiva amb el comissari, pare de na Silvia, com ja s’havia apuntat 

anteriorment. En aquesta relació conflictiva, na Pepa manté una actitud de 

confrontació, qüestionant les ordres d’un càrrec superior de manera 

provocativa i descarada, fent servir vocabulari molt contundent i una actitud 

irreverent i provocativa. Aquests són els primers indicis que apunten a que la 

personalitat de na Pepa és rebel, provocativa, directa i inclús inconscient del 

risc que implica el seu comportament. El seu orgull la porta a dur les situacions 

al límit quan se sent ferida o atacada. Aquest comportament se sol atribuir a 

personatges masculins, que no són capaços de controlar els seus impulsos i no 

poden deixar que se’ls humiliï en públic. Es pot observar, doncs, com 

s’atribueixen a un personatge lèsbic i, per tant, femení, els atributs d’un home. 

 

Aquesta idea es reforça a la segona i la tercera part de la seqüència, on na 

Pepa segueix demostrant una actitud irreverent i dura. A la segona part, els 

seus gestos, l’expressió facial i el vocabulari que utilitza són indicadors que 

construeixen el personatge com un personatge masculí. A més, la dona es 

burla de la seva companya Silvia quan aquesta intenta parlar-li de les 

constel·lacions que coneix, com faria un home immadur quan una dona li parla 

de temes cursis.  

 



	
   58 

A la tercera part encara es fa més evident aquesta idea quan na Pepa comet 

una greu imprudència desvetllant-se com a policia en una missió d’incògnit en 

reaccionar de forma impulsiva i agressiva davant les provocacions d’un home. 

La dona intenta no caure en la provocació, però finalment no ho pot evitar i 

perd el control de la situació.  

 

Un altre element que ens parla sobre na Pepa i apunta cap a una personalitat 

que s’allunya de la tradicionalment femenina és el vestuari i l’estilisme: colors 

foscs, pantalons, roba senzilla, pocs ornaments i gens de maquillatge. 

 

Aquesta actitud masculinitzada, és a dir, que segueix patrons associats a la 

masculinitat o al gènere masculí en tant que construcció cultural, contrasta amb 

l’actitud de na Silvia, que es comporta de forma discreta, correctora de l’actitud 

de la seva companya i, fins i tot, ingènua. Un caràcter, el de na Silvia, que 

s’associa al d’una dona com la que ella representa: reflexiva, madura i 

responsable. Na Silvia defensa na Pepa davant son pare, un petit acte de 

rebel·lia comès per amor, probablement, que demostra la seva entrega cap a la 

seva companya. Després, a la darrera part, na Silvia és qui intenta frenar els 

impulsos violents de na Pepa i qui li fa saber la seva decepció. La frase “a ver 

si va a tener razón mi padre y no tienes dos dedos de frente” explicita que el 

comissari considera que na Pepa actua de manera irresponsable, fet que ella 

mateixa ha pogut comprovar. 

 

En definitiva, si es pren de referència la personalitat i el comportament de les 

dues dones, s’observa que segueixen els patrons d’una relació heterosexual, ja 

que hi ha un personatge masculí i un femení. És a dir, aquesta idea amaga la 

premissa que a totes les relacions sexe-afectives ha d’existir un rol masculí i un 

femení, s’ha de produir el binomi de gènere tot i que es tracti d’una relació 

homosexual. Això implica que aquests personatges, tot i ser homosexuals, 

estan construïts des d’una perspectiva heteronormativa. 

 

D’altra banda, la tensió sexual que existeix entre els dos personatges es fa 

evident també en aquest fragment. El fet que na Silvia defensi na Pepa, en 

primer lloc, és una de les mostres que posen de rellevància aquesta idea. Com 



	
   59 

també ho és la conversa que té lloc al cotxe a la segona part de la seqüència 

analitzada. El tema central és la relació que van tenir en el passat. En aquest 

sentit, se sap que quan tenien 18 anys es van fer un petó i que a dia d’avui 

aparentment ho valoren com una tonteria que van fer quan eren massa joves, 

és a dir, li resten importància. Aquest fet apunta en la mateixa direcció de 

l’escena anterior, on les dues titllen d’irracional allò que no és “normal” per a 

justificar-se. Els silencis tensos i el fet que na Pepa parli de la possibilitat que 

passi alguna cosa entre elles a l’actualitat reforcen la idea de la tensió 

romàntica, com també ho fa la música lenta de piano.  

 

Pel que fa a la relació entre les dues dones, en aquesta seqüència es 

confirmen algunes de les idees que es podien extraure de la primera. Les dues 

van tenir un encontre sexual de més joves i encara existeix una tensió 

romàntica d’algun tipus. Cal recordar que na Silvia ha mantingut durant tota la 

sèrie relacions heterosexuals, fet que fa que s’hagin de destinar tota una sèrie 

de recursos audiovisuals i narratius per a que s’observi la seva atracció per una 

dona. El fet que na Pepa sigui lesbiana i respongui als patrons de conducta 

tradicionalment associats als homes facilita les coses. Com també facilita la 

construcció d’una relació sexe-afectiva entre dues dones, ja que, sigui com 

sigui la relació, serà calcada a la de qualsevol altra parella, amb les 

complicacions afegides que impliqui el lesbianisme. 

 

Per últim, és interessant destacar un detall que té lloc a la primera part. Un 

inspector jove fa un comentari que situa na Pepa com a objecte sexual de 

manera subtil. L’home s’ofereix per ser la seva parella de patrulla interessat 

implícitament en el físic de la dona. Tot i tenir una personalitat semblant a la 

d’un home, na Pepa segueix sent una dona físicament i això implica ser objecte 

de desig i de totes les agressions que pateixen els cossos de les dones. 

 

 

Seqüència 3: Maternitat 
 
Justificació 



	
   60 

La seqüència escollida tracta específicament un tema interessant per a l’anàlisi 

de la construcció dels personatges de lesbianes, la maternitat, motiu pel qual 

ha estat triada.  

 
Descripció 
Na Pepa i na Silvia es troben dins un furgó policial enmig d’una missió. Na 

Silvia comença a parlar, il·lusionada, de tenir un fill. Na Pepa no mostra la 

mateixa il·lusió, però la nit anterior li va dir borratxa que volia tenir un fill amb 

ella. Na Pepa acaba descobrint que na Silvia no pot tenir fills i que, si volen 

tenir-ne com a parella, els haurà de gestar ella. Nerviosa per la situació i veien 

que na Silvia ho està posant tot en marxa per la inseminació, surt del furgó per 

a parlar amb el seu germà, que està participant de l’operatiu policial. Na Pepa, 

alterada, li explica al seu germà que ella no vol tenir fills, que la seva companya 

és un egoista per no escoltar-la i que li fa pena dir-li que no perquè ella no pot 

tenir-ne. Tota la conversa està sent escoltada per na Silvia i la resta de policies, 

ja que hi ha un micròfon obert a la sala on tenen la conversa. 

 

Anàlisi 
Aquesta seqüència segueix reforçant la idea més important de les anteriors: la 

relació entre na Pepa i na Silvia segueix els cànons generals d’una relació 

heterosexual, amb una de les membres de la parella que actua segons els rols 

de gènere masculins i l’altra, els femenins.  

 

El tractament de la maternitat és un dels indicadors que justifiquen aquesta 

idea. Na Silvia vol ser mare, està molt il·lusionada amb la idea. Un dels atributs 

del gènere femení més importants és la idea de la maternitat com a objectiu, 

com a condició per a l’autrealització com a dona. Na Silvia encarna aquest 

tipus de dona, que persegueix ser mare i ho entén com a quelcom obligatori, 

que ha de fer i, de fet, la idea de no fer-ho l’espanta. Na Pepa, en canvi, no 

mostra el mateix interès. El fet que fos ella qui, borratxa, li proposés ser mares 

a na Silvia i després se’n penedeixi és un reflex de la seva irresponsabilitat i 

covardia, alhora que remarca la premissa que ella no vol ser mare. És a dir, na 

Pepa no respon a l’estereotip de dona que té l’objectiu de ser mare. Les 

reaccions davant la maternitat d’ambdós personatges quadren amb el seu 



	
   61 

perfil: la dona independent, exitosa, però entregada i abnegada i la dona 

masculina, irreverent, impulsiva i provocadora. 

 

Na Pepa canvia l’actitud quan veu que és ella qui ha de quedar-se 

embarassada i es posa més nerviosa. És com si es donés per suposat que na 

Silvia, qui actua com la dona de la relació a nivell de rols de gènere, ha de ser 

qui gesti i pareixi les criatures, sent coherent amb el seu paper.  

 

Durant la conversa exaltada amb el seu germà, na Pepa arriba a dir la frase “de 

novia a vientre de alquiler”. Ho viu com si la qüestió de la maternitat no anés 

amb ella fins al punt de sentir-se ventre de lloguer per a la seva companya, que 

és qui vol ser mare. A més, a na Pepa li fa pena que na Silvia no pugui quedar-

se embarassada i per això no li vol dir que no, en cap cas perquè per a ella 

també sigui un projecte emocionant. 

 

En resum, d’aquesta seqüència és destacable com xoca la idea de la 

maternitat amb la construcció dels personatges que s’ha fet fins al moment. Per 

a na Silvia, ser mare és quelcom natural, necessari i benvingut. Això concorda 

totalment amb el perfil del seu personatge. En canvi, per a na Pepa, és el que 

la seva companya vol i s’hi sent obligada contra la seva voluntat. En aquest 

punt es confronta que el rol de na Pepa sigui el de l’home de la parella amb el 

fet que, al contrari que els homes, pot quedar-se embarassada. Per això la 

reacció de la dona és tan negativa. 

 

Per últim, cal dir que la relació de parella existent entre les dues dones es basa 

en l’idea d’amor romàntic per la qual les dues parts encaixen a la perfecció i no 

poden viure sense l’altra. Na Pepa i na Silvia han seguit els patrons d’aquest 

tipus de relació: s’han conegut, s’han enamorat i han anat a viure juntes. Les 

següents passes són o bé el matrimoni  o bé tenir fills. En aquest sentit, tenir 

fills seguiria la línia de coherència del desenvolupament de la relació. 

 

 

Seqüència 4: Família 
 



	
   62 

Justificació 
Aquest curt fragment ha estat escollit per a observar com reaccionen els 

familiars dels personatges davant de la seva homosexualitat. L’anàlisi és molt 

breu, però serveix per a situar el tema dins d’aquesta sèrie. 

 

Descripció 
El pare de na Silvia i el germà de na Pepa les veuen mantenint relacions 

sexuals al lavabo sense que elles se n’adonin. La reacció del pare de na Silvia 

que, a més, no es porta bé amb na Pepa, és amagar-ho i fer veure que no ha 

passat res, que són simplement dues amigues que s’arreglaven al lavabo. 

Aquest acaba imposant la idea al germà de na Pepa. 

 

Anàlisi 
El més significatiu d’aquest fragment és que els familiars, en aquest cas dos 

homes majors amb autoritat familiar i professional, no veuen com quelcom 

natural o admissible la relació entre les dues dones. És per això que acorden 

fer veure que no ha passat res. No existeixen motius aparents per a desaprovar 

la relació entre na Pepa i na Silvia, ja que les dues són adultes, tenen bones 

feines i no hi ha problemes entre elles ni entre les seves famílies, fet que fa 

més que probable que el problema sigui el fet que siguin lesbianes. 

 

Tot i que al principi la família no accepta o té problemes per a assumir la relació 

entre les dues dones, finalment reben l’aprovació de tot el seu entorn.  

 

D’altra banda, cal remarcar que les relacions sexuals que mantenen les dues 

dones no són, en cap cas, explícites. Les dones no van totalment nues, sinó 

que mostren part del seu cos i només es veu com es besen i s’acaricien des 

d’una perspectiva suggerent, però gens explícita. El sexe entre dones és un 

tema ple de complexitats, ja que és el sexe que es pot fer sense homes, on les 

dones són plens subjectes de desig autònoms. Les escenes sexuals lèsbiques 

no abunden a la televisió i això fa que l’audiència no hi estigui tan familiaritzada 

com en el cas de les heterosexuals. Els tipus de cossos de les dones que 

protagonitzen el sexe lèsbic, acord amb els cànons de bellesa occidentals 



	
   63 

actuals, fan que una suggerent escena sexual sigui altament atractiva per a 

l’audiència masculina heterosexual. 

 

 

Seqüència 5: Sexualitat 
 

Justificació 
Aquest fragment ha estat escollit per a parlar sobre com el personatge de na 

Silvia, és a dir, el personatge fins ara heterosexual, viu la seva sexualitat pel fet 

d’estar amb una dona. 

 

Descripció 
Na Silvia explica a sa germana que se sent atreta per una dona. Comença 

l’explicació dient que “té un problema” per a referir-se al fet que està lligant amb 

una dona. Al principi la germana es qüestiona si es tracta d’una amistat estreta 

o de quelcom més enllà. Tot i això, sa germana reacciona amb certa normalitat, 

però na Silvia espera d’ella que desaprovi la possible relació lèsbica. De fet, en 

aquesta escena na Silvia nega el fet que sigui lesbiana i al·lega a haver estat 

amb “milers” d’homes. 

 

Anàlisi 
Na Silvia reacciona negativament davant la seva pròpia sexualitat quan se 

n’adona que està enamorada d’una dona. Intenta reafirmar-se en la seva 

heterosexualitat. D’aquesta escena es pot extreure la idea de la 

heterosexualitat innata, com a quelcom natural i inalterable, igual que la 

homosexualitat: o una és lesbiana de naixement o ja no ho pot ser. És a dir, la 

sexualitat com a quelcom essencial lligat a la naturalesa dels cossos.  

 

En canvi, na Pepa viu la seva sexualitat amb total normalitat. Porta les seves 

amigues a un local de lesbianes per a un comiat de soltera d’una amiga seva i 

no s’amaga de res en una seqüència anterior. És la única vegada que 

s’observen les lesbianes com a col·lectiu i no en forma de casos aïllats 

individualitzats. 

 



	
   64 

 

El final 
 
Per a acabar l’anàlisi de la construcció dels personatges de lesbianes a la sèrie 

Los hombres de Paco, cal apuntar que el final de la història d’amor entre les 

dues dones és tràgic. Decideixen casar-se i una banda d’assassins assalta la 

boda i disparen na Silvia. Aquesta dada és important perquè un gran nombre 

d’històries lèsbiques a la literatura i el cinema acaben amb un final tràgic, fet 

que tanca la història amb la idea que l’amor entre dues dones no pot acabar 

bé, no pot tenir un final feliç. 

 
 

8.3 Vis a vis 
 

Seqüència 1: Rizos 
 
Justificació 
La tria d’aquesta escena respon al fet que és la primera vegada que 

s’introdueix la idea d’una relació lèsbica a la sèrie, alhora que és la primera 

vegada que na Macarena es troba amb una situació d’aquest estil. El fragment 

és interessant, doncs, perquè mostra la reacció de la protagonista davant la 

possibilitat d’una relació amb una dona. 

 

Descripció 
Na Maca es troba a les dutxes de la presó en el seu primer dia. Entra a la dutxa 

amb vergonya de trobar-se nua entre molta gent. A la dutxa coneix na Rizos, 

una dona negra, jove i extravertida. Durant la conversa, que és breu, na Rizos 

demana sortir a na Macarena. Aquesta última es queda sorpresa amb la 

pregunta i respon que no pot, perquè no li agraden les dones. Na Rizos respon 

que sí, que allà totes són heterosexuals, amb certa ironia. De fons de la 

conversa i en desenfoc es veuen dues dones besant-se a la dutxa del costat. Al 

final de l’escena apareix la Gitana, ex-parella de na Rizos, mirant-les amb mala 

cara. 

 



	
   65 

Anàlisi 
Aquesta escena és interessant perquè, d’entrada, trenca amb la idea de la 

presumpció d’heterosexualitat. Quan na Rizos demana sortir a na Macarena, 

ho fa amb total normalitat, sense tabús pel fet de tractar-se d’una dona. També 

trenca amb l’estereotip de dona blanca, ja que una de les dues és negra, per 

primera vegada. Tot i això, les dues són joves i atractives. A més, encara 

innova en un altre sentit, és la primera vegada que surten els cossos nus de les 

dones en pantalla.  

 

Cal destacar, també, que la reacció de na Macarena no és negativa, no se sent 

ofesa o ultratjada, simplement confusa. Respon dient que no pot perquè és 

heterosexual, seguint la lògica del binomi hetero – homo, és a dir, que només 

pots identificar-te amb una categoria o l’altra, ja que aquestes són immòbils i 

tancades. 

 

D’altra banda, però, el fet que la història tengui lloc a una presó de dones 

serveix de pretext per a totes les transgressions que s’han esmentat al principi. 

És a dir, l’excusa de conviure forçosament només amb dones legitima, en certa 

manera, les relacions sexuals i afectives entre elles i facilita el fet de donar un 

tractament diferent al tema de la sexualitat i el lesbianisme.  

 

Es podria afegir que el fet que siguin preses les situa en un status social molt 

baix, és a dir, ja no ens trobam davant de dones exitoses, amb grans carreres 

professionals, autònomes i independents, sinó tot el contrari. Les protagonistes 

de la sèrie són recluses, delinqüents, éssers marginals. Això té el contrapunt 

negatiu que és relacionar el lesbianisme amb un cert tipus de persones 

excloses de la societat. Això lliga amb la idea que les lesbianes es consideren, 

des de la perspectiva dels estudis de gènere, sexualitats dissidents, marginals i 

considerades fora de la normalitat, igual que les delinqüents. 

 

Per últim i tornant a l’anàlisi més estricte del fragment seleccionat, es veu com 

al final apareix un tercer personatge, l’ex-parella de na Rizos. Es tracta d’una 

noia jove, en aquest cas gitana, que està gelosa de na Macarena. Aquí 

s’observen dues coses destacables. La primera té a veure un altre cop amb 



	
   66 

trencar amb el prototip de dona blanca, incorporant un personatge gitano a la 

trama que, a més, és lesbiana. La segona és el concepte de gelosia com a idea 

totalment relacionada amb l’amor romàntic, és a dir, amb l’exclusivitat sexual i 

afectiva, el control sobre la vida de l’altra i la creença del mite de la mitja 

taronja. 

 

 

Seqüència 2: Documental 
 
Justificació 
El fragment triat és interessant per al treball perquè aporta un punt de vista 

diferent que ajuda a definir de forma molt clara la construcció de la idea del 

lesbianisme a la sèrie. En tractar-se d’un documental dins la pròpia ficció, els 

personatges parlen sobre la seva sexualitat de forma directa. 

 

Descripció 
Al tall seleccionat apareixen quatre personatges. La primera, n’Antonia, la 

gitana més gran, explica que existeix el contacte entre les dones perquè es 

troba a faltar l’afecte, les abraçades i els petons. Després apareix una altra 

dona que s’identifica com a lesbiana i es queixa que la majoria de dones no 

són lesbianes realment, sinó que només busquen afecte. Ho fa amb una actitud 

dura i seriosa. La tercera és na Rizos, que explica que, a la presó, han de triar 

entre dones o funcionaris i que ella prefereix les dones. La quarta és na Sole, 

una dona llatinoamericana, major, que explica que no sent desig sexual i que ni 

tan sols es masturba. I, per últim, torna n’Antonia per a explicar que té un call al 

dit de tant de masturbar-se. 

 

Anàlisi 
Aquest fragment mostra diferents dones, una negra, una gitana, una 

llatinoamericana i una blanca, de diferents edats, parlant obertament sobre la 

seva sexualitat. Posant a l’esfera pública allò que sol quedar relegat a la 

privada, la vida de les dones i, encara més, la part més íntima, el sexe. No 

només això, sinó que estan parlant sobre relacions lèsbiques, manca de desig 

sexual i masturbació, temes molt poc visibles de la sexualitat femenina. Una 



	
   67 

sexualitat que se sol visualitzar com a quelcom heterosexual, és a dir, subjecte 

d’un home, i en el cos de dones joves i atractives. La masturbació femenina 

segueix sent un tabú, així com no és habitual sentir dones del voltant dels 50 

anys explicant que la necessitat d’afecte les porta a tenir sexe amb dones o 

amb ella mateixa. 

 

Més enllà d’això, es veu com més d’una dona parla sense complexes de 

relacions lèsbiques, de forma natural, tot i que, en el fons, justificant-les amb la 

necessitat i la manca d’alternatives viables. D’altra banda, només una dona 

s’identifica obertament com a lesbiana. Aquesta dona és esquerpa, freda i dura 

i critica les “bolleras de palo”, que tenen relacions lèsbiques per necessitat i no 

són ‘autèntiques’.  

 

 

Seqüència 3: Gelosia 
 
Justificació 
Aquest fragment és oportú perquè mostra el triangle amorós que es crea entre 

na Macarena, na Rizos i la Gitana, que és una de les subtrames presents al 

llarg de tota la sèrie. A més, ofereix una visió sobre el tipus de relacions que 

s’estableixen entre les dones. 

 

Descripció 
Na Macarena es troba al funeral d’una de les preses quan apareix la Gitana. 

Aquesta amenaça a la primera pel fet que pensa que està amb na Rizos, la 

seva ex-parella. La Gitana mostra una actitud provocativa i amenaçant i intenta 

deixar clar que na Rizos és seva, perquè s’ho va treballar molt per a poder 

estar amb ella, fins al punt d’auto-lesionar-se per a que la traslladessin a la 

mateixa presó que la seva companya. La Gitana fa referència a l’amor per a 

descriure el que la va motivar a fer aquestes coses. I culpa a na Macarena de 

que na Rizos no vulgui estar amb ella. Na Macarena creu que hi ha un 

malentès i li suggereix que ho parlin entre elles.  

 



	
   68 

A la següent escena na Macarena i na Rizos estan juntes. Na Macarena li diu 

que ha parlat amb la Gitana i li explica el que ha passat. Na Rizos deixa clar 

que no vol tornar amb ella i li demana a na Macarena si té dubtes al respecte. 

Ella respon que sí, però que no es planteja tenir una relació ni trobar-se enmig 

d’una altra. Acte seguit na Rizos demana a na Macarena que l’acompanyi a la 

sala de la tele, on es troba la Gitana, na Rizos la insulta i li deixa clar que no vol 

saber res d’ella. 

 
Anàlisi 
En aquesta seqüència veiem, per primera vegada, més de dos personatges 

implicats en una relació lèsbica. Es tracta d’un triangle entre na Macarena, na 

Rizos i la Gitana. Les dues últimes van ser parella, pel que sembla va ser una 

relació totalment convencional. De fet, la forma d’actuar, molt masculinitzada, 

de la Gitana, fa pensar que al si de la parella s’hi reproduïren els rols de gènere 

normatius. Després na Rizos va decidir tallar la relació amb la Gitana, però 

aquesta sembla que no ho va acceptar i vol recuperar-la. Però na Rizos vol 

estar amb na Macarena, i és per això que na Macarena és vista per la Gitana 

com una amenaça a eliminar. Gelosia i necessitat de control i exclusivitat de 

l’altra, possessió del cos i els sentiments de l’altra, mite de la mitja taronja i 

disposició per a cometre qualsevol bogeria per l’altra. Tot són elements comuns 

que conformen el mite de l’amor romàntic, que regeix el comportament de la 

Gitana. Tot i això, na Rizos planta cara a la Gitana i deixa les coses clares, 

demostrant que no es cohibeix davant les amenaces, empoderant-se davant la 

violència.  

 

No obstant la presència clara de certs patrons heteronormatius, el fet que 

existeixin aquest tipus de relacions en forma de triangle, que se surten de la 

parella convencional i que trenquen amb la lesbiana o parella de lesbianes que 

viuen aïllades en un món heterosexual, transgredeix en certa mesura el tipus 

de construcció de personatges que s’havien vist fins al moment. 

 

 

Seqüència 5: Matrimoni i família 
 



	
   69 

Justificació 
Les escenes seleccionades tenen interès pel fet que narren la manera com els 

pares de la Gitana viu l’opció sexual de la seva filla. A més, també es veu el 

paper del matrimoni concertat a la cultura gitana i com aquest afecta a la dona. 

 

Descripció 
Al principi de la seqüència, n’Antonia li diu a la Gitana que sap que es casa. La 

Gitana explicita que es casa de forma concertada perquè son pare ho ordena. 

N’Antonia la provoca dient-li que no es pot casar amb un home perquè és 

lesbiana. Després, na Zulema, amiga de la Gitana, li aconsella que sigui ella 

mateixa i que li digui als seus pares que és lesbiana. La Gitana se sent molt 

pressionada i no vol decebre la seva família. 

 

A la segona part, la Gitana està parlant amb la seva família en una visita a la 

presó. Els seus pares expliquen que s’ha de casar ja, perquè si no ho fa els 

expulsaran del poblat on viuen, amb tot el que això implica pel nom de la 

família. La Gitana els diu que no pot, que no es vol casar dins la presó. Son 

pare s’enfada i li remarca que es casarà amb qui ell digui i quan ell digui. De 

cop na Zulema s’asseu amb ells i els diu que la Gitana és lesbiana, adulta i 

lliure de fer el que vulgui. La família de la Gitana queda totalment xocada i 

decebuda, ella intenta explicar que no passa res per ser lesbiana, però no ho 

entenen i marxen acomiadant-se d’ella per sempre. 

 
Anàlisi 
L’element més interessant d’analitzar en aquesta seqüència és la contradicció 

entre la cultura gitana i l’opció sexual. Així com la pressió que tenen les dones 

amb el matrimoni concertat i l’excés de control per part dels pares. La Gitana és 

capaç de casar-se amb un home només per no decebre la seva família, és a 

dir, és incapaç de trencar amb les obligacions que la seva cultura porta 

implícites tot i portar una vida totalment diferent. És segurament la primera 

vegada que apareix a la petita pantalla espanyola una gitana lesbiana, i això és 

molt interessant a l’hora de normalitzar i visualitzar la diversitat del col·lectiu de 

lesbianes.  

 



	
   70 

Com a contraposició a la Gitana es troba na Zulema. Una dona d’origen 

musulmà, a qui els seus pares també van concertar un matrimoni, però que va 

escapar i va allunyar-se de les convencions culturals que rebutjava.  

 

La Gitana és un dels personatges de la sèrie que és obertament lesbiana i no 

ho és per la necessitat generada per la situació. Això la converteix en un 

personatge sense precedents alhora que complex i interessant. 

 

 

Seqüència 5: Novias 
 
Justificació 
La tria d’aquest fragment respon al fet que es tracta quan na Macarena accepta 

ser parella de na Rizos, després de molts capítols sense decidir-se.  

 
Descripció 
Na Macarena i na Rizos s’abracen durant una estona. Després na Macarena 

està estirada amb el cap sobre les cames de na Rizos, que està sentada 

acariciant-li el cabell, al pati de la presó. Na Rizos diu que si ella li demana és 

capaç de matar. Na Macarena respon que no, perquè no vol que la tanquin 

durant anys, ja que comença a sentir coses per ella. Na Macarena pregunta a 

na Rizos sobre la seva relació, la dona contesta que poden ser el que vulguin: 

bones amigues, bones amigues amb sexe o parella. Na Macarena respon que 

vol que siguin parella, es besen i després adverteix que mai ha tengut relacions 

sexuals amb dones. Na Rizos respon que no es preocupi. 

 
Anàlisi 
Na Macarena, després de molts dies a la presó, decideix aclarir els seus dubtes 

sobre la seva sexualitat i fer-se parella amb na Rizos. Ho fa tot i la confusió que 

li generen les relacions sexuals. Això trenca amb la idea de l’opció sexual com 

a quelcom immòbil i tancat, ja que ella és capaç d’acceptar els sentiments que 

sent cap a na Rizos.  

 



	
   71 

D’altra banda, es parla explícitament de sexe entre dones, específicament 

sobre sexe oral. Això és empoderador des del punt de vista del gènere, ja que 

suposa trencar amb la idea de la dona com a objecte sexual per a situar-la com 

a subjecte sexual i de desig, autònom i independent dels homes. 

  



	
   72 

9. Taules-resum sèries 
 

9.1 7 vidas 
 

 Parella -­‐ Na Diana no té una parella fixa, sinó que té diferents 

parelles al llarg de la sèrie 

-­‐ Constantment està a la recerca de parella 

-­‐ La seva concepció de la parella es basa en el mite de 

l’amor romàntic 

Altres 

homosexuals 

-­‐ A la sèrie na Diana és l’únic personatge fixe 

homosexual.  

-­‐ Na Diana es relaciona amb diferents dones en 

diferents moments 

Família -­‐ L’entorn social de na Diana reacciona amb sorpresa 

davant l’anunci de la nova opció sexual de la seva 

amiga 

-­‐ En poc temps la relació és normalitza i el fet que na 

Diana sigui lesbiana no genera conflicte amb l’entorn 

social 

Món laboral -­‐ No apareixen indicis sobre la relació entre l’opció 

sexual del personatge i el món laboral 

 Sexualitat -­‐ Al principi na Diana viu la seva sexualitat amb dubtes, 

confusió i vergonya 

-­‐ Finalment accepta la seva homosexualitat 

Maternitat -­‐ Per a na Diana ser mare és quelcom important, tot i 

que quan està més a prop de ser-ho no és ella qui 

pren la decisió 

Família -­‐ La idea de família convencional apareix quan na 

Diana té una relació estable amb alguna de les seves 

parelles 

Estètica -­‐ Na Diana presenta l’estètica d’una dona 

heterosexual: roba femenina, colors vius, maquillatge 

-­‐ Na Diana és una dona blanca, inicialment 

Re
la
ci
on

s	
  s
oc
ia
ls	
  

Id
en

tit
at
	
  



	
   73 

heterosexual, jove, atractiva i de classe mitja-alta 

-­‐ Na Sonia és una dona blanca, jove, atractiva, culta, 

de classe mitja-alta i lesbiana 

-­‐ Na Sonia és esportista, vegetariana, feminista i porta 

els cabells curts: compleix alguns estereotips de 

lesbiana 

-­‐ Na Nieves és una dona blanca, jove, atractiva, de 

classe mitja-alta i lesbiana 

-­‐ Na Nieves és militar, tot i que la seva estètica és la 

d’una dona heterosexual 

 

 
9.2 Los hombres de Paco 
 

 Parella -­‐ La relació entre na Pepa i na Silvia és igual que la 

d’una parella heterosexual 

-­‐ Es reprodueixen els rols de gènere normatius: na 

Silvia fa de dona i na Pepa, d’home 

-­‐ La relació es basa en l’ideal d’amor romàntic 

Altres 

homosexuals 

-­‐ La seva relació és la única homosexual que té 

continuïtat al llarg de tota la sèrie 

-­‐ Na Pepa té amigues lesbianes, però la seva 

presència és testimonial 

Família -­‐ El pare de na Silvia (la presumptament heterosexual) 

no accepta la sexualitat de la seva filla 

-­‐ La germana de na Silvia reacciona amb normalitat 

-­‐ Al final són acceptades 

Món laboral -­‐ Les dues són dones amb èxit professional 

-­‐ Na Pepa té problemes amb el seu cap per ser massa 

impulsiva i provocadora 

-­‐ La seva opció sexual no les afecta a l’hora de trobar 

feina o mantenir-la 

 Sexualitat -­‐ Na Pepa viu el fet de ser lesbiana amb normalitat 

Re
la
ci
on

s	
  s
oc
ia
ls	
  



	
   74 

-­‐ A na Silvia li costa acceptar el fet de ser lesbiana i 

s’excusa amb la idea que s’enamora d’una dona en 

concret, però és heterosexual 

Maternitat -­‐ Per a na Silvia ser mare és un objectiu 

-­‐ Per a na Pepa ser mare no és un objectiu 

-­‐ Na Silvia no pot quedar-se embarassada i na Pepa si 

Família -­‐ Les dues dones viuen juntes i es plantegen ser 

mares.  

-­‐ Al final es casen 

-­‐ El seu objectiu és formar una família mononuclear 

heteronormativa 

Estètica -­‐ Les dues són dones blanques, guapes, primes, joves 

i amb èxit 

-­‐ Na Silvia porta una estètica més femenina, amb 

colors vius, estampats, formes variades i maquillatge 

-­‐ Na Pepa té un estil més masculí: senzill, amb colors 

foscs i pocs ornaments. És més alta i forta. 

 
 

9.3 Vis a vis 
 

 Parella -­‐ Na Rizos i na Macarena tenen una relació d’amistat 

fins que na Macarena accepta ser parella de na Rizos 

-­‐ Na Rizos era parella de la Gitana 

-­‐ A la relació entre na Rizos i la Gitana es reproduïren 

els rols de gènere normatius 

-­‐ La relació entre la Gitana i la Rizos es basava en el 

mite de l’amor romàntic 

-­‐ La parella no és el nucli més important on es porten a 

terme les relacions lèsbiques 

-­‐ No existeixen parelles convencionals de lesbianes 

durant el temps que transcorre la sèrie 

Altres -­‐ A la presó hi ha lesbianes declarades i també moltes 

Id
en

tit
at
	
  

Re
la
ci
on

s	
  s
oc
ia
ls	
  



	
   75 

homosexuals dones que tenen relacions sexuals lèsbiques però se 

segueixen considerant heterosexuals 

-­‐ Fora de la presó no hi ha relacions homosexuals 

Família -­‐ La família de la Gitana desaprova totalment l’opció 

sexual de la seva filla 

-­‐ La família de na Macarena no sap res sobre les 

relacions de la seva filla dins la presó 

Món laboral -­‐ No apareixen indicis sobre la relació entre l’opció 

sexual dels personatges i el món laboral 

 Sexualitat -­‐ Hi ha dones que viuen la seva sexualitat de forma 

natural i oberta 

-­‐ Hi ha dones que viuen el fet de ser lesbianes com a 

quelcom circumstancial, però no ho rebutgen 

-­‐ A na Macarena li costa fer-se a la idea de tenir 

relacions amb dones, però acaba cedint 

Maternitat -­‐ No es planteja com a tema als fragments escollits, tot 

i que na Macarena descobreix que està embarassada 

i s’obsessiona amb la idea de ser mare, fins que perd 

el fetus 

Família -­‐ La idea de família és present quan obliguen a la 

Gitana a casar-se  

-­‐ El fet de no haver-hi parelles convencionals fa que no 

es plantegi la idea de projectar una família 

Estètica -­‐ Totes les dones van vestides amb l’uniforme de la 

presó 

-­‐ Na Macarena, la protagonista, és jove, blanca, 

heterosexual, atractiva i de classe mitja-alta 

-­‐ Na Rizos és negra i lesbiana, però també jove i 

atractiva 

-­‐ La Gitana és gitana i lesbiana, jove i té una actitud 

agressiva i provocadora 

-­‐ En general, els personatges són diversos: dones 

blanques, negres, llatines, àrabs, gitanes, lesbianes, 

Id
en

tit
at
	
  



	
   76 

heterosexuals, atractives, primes, grasses, velles i 

joves. 

 

  



	
   77 

10. Conclusions 
 

La introducció de personatges de lesbianes a les ficcions televisives 

espanyoles ha anat en augment durant les últimes dues dècades. No obstant 

això, quantitat no ha d’equivaldre a qualitat, tal com s’ha observat en el present 

treball. Les sèries analitzades no demostren una línia evolutiva clara per a 

valorar la construcció de personatges de lesbianes en termes de progrés o 

retràs. Si es mira cadascun dels elements d’anàlisi proposats inicialment, es pot 

observar que cada producte analitzat presenta unes característiques pròpies i 

no es percep cap tendència molt evident. En general, la sèrie Los hombres de 

Paco, corresponent al període 2005 – 2010, ofereix una imatge de les 

lesbianes molt més mimètica a la de les persones i parelles heterosexuals, 

mentre que 7 vidas i Vis a vis aporten, la segona més que la primera, alguns 

elements nous que ajuden a representar de forma més completa, o menys 

estereotipada, el lesbianisme. 

 

El fet de trobar lesbianes a les sèries ja es podria considerar quelcom 

empoderador, però cal anar en compte amb aquesta idea. Tot i que és cert que 

la visibilitat és imprescindible per a subvertir una posició desfavorable en una 

relació d’opressió com és el binomi hetero/homo dins del patriarcat, aquesta 

visibilitat no és buida de contingut. Això significa que les imatges que 

transmeten els mitjans tenen poder, tenen capacitat de generar idees, tenen 

efectes sobre l’audiència i, per extensió, sobre la societat. En el present treball, 

s’ha estudiat com són aquestes imatges i com contribueixen o no a 

l’empoderament del col·lectiu de lesbianes. És a dir, si ofereixen idees 

innovadores, alternatives a l’heteronormativitat i que potenciïn una idea positiva 

sobre el lesbianisme que faci de motor per a revertir i abolir les relacions de 

poder patriarcals.  

 

Un element que ha servit al llarg de tot el treball com a criteri per a valorar la 

construcció dels personatges de lesbianes i com intervenen en l’empoderament 

de col·lectiu és la imitació dels patrons heteronormatius. És a dir, si els 

personatges es comporten com personatges heterosexuals i seguint els models 

de conducta i de relacions preestablerts pel règim o cultura heterosexual 



	
   78 

(Wittig, 1992). De l’anàlisi realitzat es pot extraure que aquest tipus de patrons 

són presents a la construcció dels personatges de lesbianes a les sèries 

espanyoles. Aquesta presència es pot detectar en la manera com es 

construeixen les relacions de parella, principalment, i també en la projecció de 

la idea de família i en la construcció dels personatges femenins basada en 

l’estereotip de gènere clàssic. En aquest sentit destaca el fet que la maternitat 

sigui un element que construeix de manera important els personatges 

femenins, una maternitat imprescindible per a la realització de la dona. 

 

La presència d’aquesta cultura heterosexual no sempre és igual d’evident, com 

s’ha pogut observar al llarg de l’anàlisi de les sèries seleccionades. Tot i que 

cap de les mostres triades representa un trencament directe amb les seves 

estructures. Partint d’aquesta base, doncs, s’ha estudiat quins elements de 

transgressió apareixen a les sèries i quins elements de conservació del règim. 

Això serveix per a observar si els discursos que es transmeten a través dels 

productes que són l’objecte d’estudi d’aquest treball fan, en paraules de 

Gallego, de motor o rèmora per al canvi social (2014). 

 

Anant concretament als elements d’anàlisi proposats inicialment, s’observa que 

en les relacions de parella és allà on es fa més visible la imitació dels patrons 

heterosexuals. És el cas més evident el de Los hombres de Paco, on al si de la 

parella de lesbianes es reprodueixen els rols de gènere masculí i femení de 

forma molt evident. A la sèrie 7 vidas és menys visible, ja que la protagonista 

no manté una parella estable al llarg de tota la sèrie, sinó que es relaciona amb 

diferents persones. Tot i això, el model de parella que es reprodueix no se surt 

del preestablert, tret pel que fa al matrimoni, ja que en l’època en la qual es va 

produir la sèrie el matrimoni homosexual no era legal. En tot cas, el mite de 

l’amor romàntic i la inqüestionabilitat de la monogàmia són el teló de fons de 

totes les relacions.  

 

A la sèrie Vis a vis, en canvi, es presenten altres models de relacions. La més 

interessant és la que s’estableix entre la protagonista, na Macarena i na Rizos, 

una altra reclusa. Una relació que constantment travessa la línia que separa 

l’amistat de l’amor i no es defineix com a relació de parella fins gairebé el final 



	
   79 

de la temporada. A aquesta sèrie, però, també es reprodueixen els models 

heteronormatius en altres relacions lèsbiques, com la de na Rizos i la Gitana, 

on existeixen relacions de poder assimilables als rols de gènere. A la sèrie Mar 

de dudas, la primera on es presenta una parella de lesbianes com a part dels 

personatges principals, la idea de família és una de les principals per a 

construir els personatges.  

 

El concepte de família mononuclear respon a un model convencional de família 

que té sentit en el si del que Wittig anomenava règim heterosexual, en tant que 

unitat de reproducció de la força de treball. Es pot interpretar, doncs, que 

aquest model de família no respon a les necessitats de la comunitat 

homosexual i, per tant, la construcció de famílies convencionals per part de 

parelles de lesbianes és una imitació del model heterosexual imperant. Tot i 

això, cal destacar que aquest tipus de família és present a la societat, per tant, 

la seva presència als mitjans afavoreix la normalització, sempre i quan no es 

presenti com a la única possibilitat. 

 

D’altra banda, s’ha estudiat la relació entre els personatges principals de 

lesbianes i la comunitat de lesbianes. En la majoria dels casos el personatge o 

parella de lesbianes existeix de manera aïllada d’altres persones o del col·lectiu 

de lesbianes. Al contrari, formen part d’un grup d’amics o companys de feina 

heterosexuals. En el cas de Vis a vis és diferent pel fet de situar-se en una 

presó de dones, on les relacions lèsbiques són presents el dia a dia. Tot i això 

no es pot parlar una comunitat conscient o polititzada de lesbianes, sinó més 

aviat de dones heterosexuals, en la seva majoria, que tenen relacions 

lèsbiques conduïdes per la necessitat de la situació. El fet de presentar els 

personatges de lesbianes de forma aïllada amaga i invisibilitza l’existència 

d’una comunitat o d’un entorn d’afinitat i, encara més, d’un col·lectiu polític. 

Beatriz Gimeno anomena aquest tipus de personatges com a “lesbianes 

postmodernes” i les defineix com a personatges descontextualitzats d’un entorn 

homosexual i inserides en el món heterosexual. Són dones que no representen 

cap amenaça per al règim heterosexista perquè són atractives, simpàtiques i 

despolititzades (Gimeno, 2005, p. 314)  

 



	
   80 

Pel que fa a l’entorn familiar –o d’amistats, en el cas que la família no aparegui 

a la sèrie– dels personatges de lesbianes, el patró és bastant similar a 7 vidas i 

Los hombres de Paco. En ambdós casos els entorns més propers als 

personatges de lesbianes reaccionen amb sorpresa i, en el cas de Los 

hombres de Paco, amb rebuig davant la idea que la seva amiga o familiar sigui 

lesbiana. Però, tot i la reacció negativa inicial, al llarg de la sèrie s’arriba a 

normalitzar la presència d’una parella o una dona lesbiana al grup. En el cas de 

Vis a vis, la família de la protagonista no sap res sobre la seva relació amb na 

Rizos. És en el cas de la família de la Gitana que es mostra una reacció de 

rebuig total cap a l’opció sexual de la seva filla. Aquest és l’únic exemple de 

rebuig al lesbianisme o de lesbofòbia explícita que es produeix en totes les 

sèries analitzades. Cal destacar que aquest exemple té lloc al si d’una família 

gitana i es narra com una contradicció amb els valors de la seva cultura. La 

resta de casos, en general, són històries d’acceptació i tolerància de 

l’homosexualitat. 

 

En cap de les sèries analitzades existeix un conflicte entre els personatges i el 

seu lloc de feina o el món laboral generat per la seva opció sexual. En el cas de 

na Diana, de 7 vidas, la seva carrera com a actriu és precària, però la seva 

homosexualitat no és un problema afegit. Na Pepa i na Silvia, de Los hombres 

de Paco, gaudeixen d’èxit professional. A Vis a vis, els problemes que les 

protagonistes puguin tenir amb el món laboral van condicionats pel fet de ser 

preses, no per la seva opció sexual. 

 

Respecte de com viuen les dones d’aquestes sèries la seva pròpia sexualitat, 

existeix un patró idèntic a tots els casos estudiats. Na Diana (7 vidas), na Silvia 

(Los hombres de Paco) i na Macarena (Vis a vis) són heterosexuals. Les tres 

són dones blanques, joves, atractives, amb estudis superiors, de classe mitja-

alta i independents. Aquesta definició respon a la de la nova dona, autònoma i 

capaç, però que ha de complir amb el seu objectiu com a dona: tenir parella i 

formar una família de la qual tenir cura. Totes tres tenen relacions 

heterosexuals al principi i, en un moment donat de la seva trama, coneixen una 

dona, obertament lesbiana, que vol iniciar una relació sexe-afectiva amb elles. 

Totes tres reaccionen igual, amb dubtes pel que fa a la seva pròpia sexualitat. 



	
   81 

Es reafirmen en la seva heterosexualitat i no accepten, en primera instància, la 

possibilitat d’una relació lèsbica. Després de la insistència de les seves 

companyes i de replantejar-se els seus propis prejudicis, totes tres decideixen 

superar les seves pors i deixar-se endur pels sentiments. A totes les sèries, 

com a contraposició, existeix el personatge de lesbiana fora de l’armari que és 

qui fa que la primera “es torni” lesbiana. 

 

Precisament d’aquesta última frase se n’extreu una nova idea. El caràcter 

tancat i immòbil de l’opció sexual. El binomi homo-hetero, igual que el binomi 

home-dona, situa les dues categories com a contraposades i excloent. És a dir, 

si ets homosexual no pots ser heterosexual i viceversa. Si es parteix d’aquesta 

base s’entén per què la possibilitat de tenir relacions lèsbiques suposa una 

decisió tan important per a les dones heterosexuals, ja que significa ni més ni 

menys que passar-se a l’altra categoria, fer-se lesbianes i deixar de ser 

heterosexuals. La idea tancada i excloent de les categories que formen el 

binomi exclou altres possibilitats com, el cas més evident, la bisexualitat. 

Aquesta idea també amaga un rerefons essencialista sobre l’opció sexual que 

implica que ser heterosexual o homosexual és quelcom innat i de per vida. Pot 

ser que algú se n’adoni tard, però és quelcom que sempre l’ha acompanyat i 

una vegada ho descobreix és irreversible. 

 

Tornant als personatges de lesbianes fora de l’armari que apareixen a les 

sèries, cal destacar que en la majoria dels casos tenen papers secundaris. N’és 

excepció d’això na Pepa, a Los hombres de Paco, que pren el mateix 

protagonisme que na Silvia. Aquest personatge presenta un perfil de conducta i 

de personalitat molt masculinitzat, és a dir, molt semblant al rol de gènere 

atribuït tradicionalment als homes. En els casos de 7 vidas i Vis a vis, el fet 

d’haver-hi més d’un personatge secundari al llarg de la sèrie fa que hi hagi més 

diversitat de perfils. A 7 vidas, na Sonia, la lesbiana que torna lesbiana a na 

Diana, és feminista, esportista, vegetariana, culta i porta el cabell curt, tot 

plegat atributs que se solen relacionar amb l’estereotip de lesbiana. A Vis a vis 

també existeix un personatge que presenta actituds pròpies de la masculinitat, 

la Gitana, així com d’altres que tenen un perfil molt propi, poc classificable en la 

definició clàssica d’un i altre gènere. 



	
   82 

 

Per últim sobre la qüestió de la sexualitat s’ha observat que el sexe entre 

dones no apareix de forma explícita en la majoria dels casos. L’excepció en 

aquest aspecte és Vis a vis, on per primera vegada es veuen cossos de dones 

nus i es parla explícitament de sexe lèsbic i de masturbació femenina. Tot i 

això, les –escasses– escenes amb més contingut sexual juguen amb l’erotisme 

dels cossos de les dones, fet que fa pensar que estan destinats a agradar a 

una audiència masculina heterosexual. 

 

El fet que el personatges lèsbics principals siguin inicialment heterosexuals pot 

alimentar la idea de la presumpció d’heterosexualitat, per la qual tothom és 

heterosexual fins que es demostri el contrari. Això existeix en contraposició al 

perfil de personatge lesbià, que ha acceptat totalment la seva opció sexual, que 

ha sortit de l’armari i viu en un entorn que també viu amb normalitat el 

lesbianisme. Aquest tipus de personatge pot alimentar una idea més 

normalitzadora de l’homosexualitat femenina, restant dramatisme al fet de ser 

lesbiana i convertint-lo en quelcom quotidià. 

 

La maternitat és un altre dels elements d’anàlisi que es proposava el present 

treball per a estudiar com es construeixen els personatges de lesbianes a les 

ficcions televisives espanyoles. S’ha observat, a partir dels casos analitzats, 

que és un concepte present a totes les sèries amb el qual han de lidiar totes les 

protagonistes, d’una o altra manera. En els tres casos les dones es troben 

davant la possibilitat de ser mares i viuen la possible maternitat amb la il·lusió 

d’estar-se realitzant com a dones. A excepció del cas de na Pepa, la qual s’ha 

identificat prèviament amb els rols de gènere masculins, que viu la maternitat 

com a quelcom aliè i poc desitjat al principi. Aquest fet reforça la idea que na 

Pepa fa un paper masculí a la seva relació de parella amb na Silvia. Lligada a 

la maternitat, la projecció familiar és un altre dels elements d’anàlisi, que ja s’ha 

comentat prèviament. Simplement cal remarcar que, tant en el cas de 7 vidas, 

com en el de Los hombres de Paco i en el de Mar de dudas, pel que se sap al 

respecte, els personatges han projectat en algun moment una família 

mononuclear convencional. En canvi, na Macarena, de Vis a vis, és la única 

que es planteja la maternitat sola, sense parella. 



	
   83 

 

A més dels elements d’anàlisi prevists inicialment, s’han observat altres 

elements interessants a l’hora d’estudiar com es construeixen els personatges 

de lesbianes i les seves històries. D’una banda, a Los hombres de Paco, el final 

de la parella de lesbianes és molt tràgic. Assassinen a na Silvia el dia de la 

seva boda amb na Pepa. Acabar amb el fracàs i la tragèdia no ajuda a construir 

una imatge positiva del col·lectiu de lesbianes. 

 

D’altra banda, a la sèrie Vis a vis es veu un progrés en el tractament del 

lesbianisme des del punt de vista de la varietat de perfils que es representen, 

així com pel nombre de lesbianes que apareixen a la sèrie i pels temes que es 

tracten –sexe entre dones, masturbació femenina, maternitat sense parella o 

xocs interculturals–. Tot i això, el fet que tots aquests fets esdevinguin dins una 

presó facilita la possibilitat de retratar aquesta realitat de forma justificable 

socialment sense suposar una gran transgressió. És a dir, les lesbianes són 

preses, persones d’una condició social molt baixa, que viuen al marge de la 

societat perquè han estat castigades. En canvi, fora de la presó ens trobam 

una família, la de na Macarena, totalment tradicional, sense cap indici de 

lesbianisme. De fet, ella entra en contacte amb aquest món dins la presó. Els 

estudis de gènere relacionen les sexualitats dissidents amb la marginalitat, pel 

fet de trobar-se als marges d’allò que es considera normal, fora de la norma o 

l’heteronorma. 

 

Així, doncs, tot i que és difícil traçar una línia evolutiva que indiqui progrés o 

estancament, es pot observar com a dia d’avui les televisions espanyoles estan 

presentant productes que presenten una major sensibilitat cap al col·lectiu de 

lesbianes. Tot i així, segueixen existint barreres que no s’han travessat. Els 

patrons de construcció dels personatges i de la seva relació, sobretot, amb la 

seva sexualitat i amb la parella i la idea de família, segueixen reproduint la 

ideologia heterosexista, sense proposar models alternatius i transgressors de la 

norma. 

 

Donat el paper social dels mitjans i la capacitat de socialitzar determinats 

discursos, la possibilitat d’oferir imatges diverses i positives de lesbianes és 



	
   84 

una eina d’empoderament simbòlic per al col·lectiu. En canvi, l’associació 

d’idees negatives o la reproducció d’estereotips caducs i estancs pot portar 

precisament al contrari, al desempoderament, és a dir, la impossibilitat de 

revertir la relació de poder existent en la doble relació d’opressió de les 

lesbianes: com a dones i homosexuals. 

 

Aquest treball pot ser una petita ajuda per a interpretar quin tipus de discursos 

transmeten els mitjans sobre el lesbianisme. A l’Estat espanyol existeixen 

escassos estudis sobre aquesta temàtica, sobretot en comparació amb els 

Estats Units. Per aquest motiu és interessant continuar investigant si els mitjans 

de comunicació estan participant de l’empoderament del col·lectiu de lesbianes 

i, així, del canvi social o, al contrari, fan de fre oferint imatges que perjudiquen 

aquest empoderament. Una altra possible línia d’investigació és sobre els 

efectes que tenen les representacions mediàtiques de les lesbianes sobre 

l’audiència. O també sobre quins mecanismes són els més eficients per a oferir 

una imatge empoderadora de les lesbianes, tenint en compte la perspectiva del 

col·lectiu polític de lesbianes. 

  



	
   85 

11. Referències 
 

Boggs, C. (1976). Gramsci’s Marxism. London: Pluto Press. 

 

Bourdieu, P. (1990). In other words: Essays towards a reflexive sociology. 

Cambridge, UK: Polity. 

 

Bustamante, E. (2006). “Diversidad en la era digital: La cooperación 

iberoamericana cultural y comunicativa”. Pensar Iberoamérica-Revista de 

cultura. 

 

Castells, M. (2003). La societat xarxa. Catalunya: Universitat Oberta de 

Catalunya. 

 

Caune, J. (1995). La communication en plus. Grenoble. 

 

Cohen, C.J. (2005). “Punks, bulldaggers, and welfare queen: The radical 

potential of queer politics?”. Black Queer Studies. E. Patrick Johnson y Mae G. 

Henderson(eds) Duke UP. 

 

Deleuze, G., Guattari, F. (1972). Anti-Oedipus: Capitalism and Schizophrenia. 

 

Dines, G. & Humez J.M. (2003). A Cultural Studies Approach to Gender, Race 

and Class in Media. SAGE Publications. 

 

Dow, B.J. (2001). “Ellen, television, and the politics of gays and lesbian 

visibility”. Critical studies in Media Communication. Vol. 18. Núm 2, pàg.123-

140. 

 

Foucault, M. (1990). The history of sexuality. New York: Vintage Books. 

 

Gallego, J. (2013). De reinas a ciudadanas. España: Aresta Mujeres. 

 

Gide, A. (1924). Corydon.  



	
   86 

 

Gross, L. (1995). “Art and Artists at the Margins”. On the Margins of Art Worlds, 

Boulder: Westview Press. Pàg. 1-16. 

 

Hall, S. (1981). The whites of their eyes. Racist ideologies and the media. En 

Silver Linings, editado por George Bridges y Rosalind Brunt. Londres: 

Lawrence & Wishart, pàg. 28-52. 

 

Hall, S. (2000). “Racist ideologies and the media”. New York: Media studies: A 

Reader. University Press New York. 

 

Igartua, J.J., Humanes, M.L. (2004). Teoría e investigación en comunicación 

social. Madrid: Síntesis. 

 

Lipsitz, G. (1986). “The Meaning of Memory: Family, Class, and Ethnicity”. Early 

Network Television Programs. Cultural Anthropology. Vol. 1, Núm. 4 (Nov., 

1986), pàg. 355-387  

 

Lull, J. (1995). Media, Communication, Culture: A Global Approach. 

 

MacBride, S. (1980) Un solo mundo, voces múltiples-Informe MacBride. 

México: Fondo de Cultura Económica. 

 

Marks, E. i Stambolian, G. (1979), “Paradigm”. Homosexualities and French 

Literature. New York: Cornell University Press, Ithaca, pàg. 120-131. 

 

Mohr, R. (1997). “A gay and straight agenda”. In: J. Corvino (Ed.). Same sex: 

Debating the ethics, science, and culture of homosexuality. Lanham, MD: 

Rowman & Littlefield, pp. 331-344. 

 

Radicalesbians (1997). “The woman-identified woman”. We are Everywhere. A 

Historical Sourcebook of Gay and Lesbian Politics. Mark Blasius i Shane 

Phelan (eds.). Londres i Nova York: Routledge, pàg. 396-399. 

 



	
   87 

Raymond, D. (2003). Popular culture and queer representation. 

 

Reixh, W. (1968). Sexualidad y represión. Buenos Aires: Ed. Escuela. 

 

Rich, A. (1980). “Compulsory Heterosexuality and Lesbian Existence”. Blood, 

Bread and Poetry. Nueva York: Norton. 

 

Rubin, G. (1986). El tráfico de mujeres: Notas sobre una economia política del 

sexo.México: Nueva Antropología. Vol. VIII, núm. 30, pàg. 95-145. 

 

Sanfiel, Ibiti y Placencia (2014). “La identificación con personajes de lesbianas: 

Recepción de audiencias heterosexuales y homosexuales desde una 

aproximación metodológica mixta”. Revista Latina de Comunicación. 

 

Suárez, B. (2013). Las lesbianas (no) somos mujeres. En torno a Monique 

Wittig. Barcelona: Icaria Editorial. 

 

Thompson, J.B. (1998). Una teoría de los medios de comunicación. Barcelona: 

Ediciones Paidós Ibérica, S.A. 

 

Wittig, M. (1973). El cuerpo lesbiano. Valencia: Pre/textos. 

 

Wittig, M. i Zeig, S. (1976). Borrador para un diccionario de las amantes. 

Barcelona: Lumen. 

 

Wittig, M. (1992). The Straight Mind and Other Essays. Boston: Beacon. 

 

Wittig, M. (2001). La Pensée straigh. París: Balland. 

 

Wittig, M. (2005). El pensamiento heterosexual i otros ensayos. Madrid i 

Barcelona: Egales. 

	
  
 

 


