
This is the published version of the text:

Cao, Wei; Edo, Miquel, dir. Las traducciones españolas de poesía de la dinastía
Tang : análisis crítico de los errores de comprensión relativos a referencias
culturales sobre la antigua China. 2021. (1401 Màster Universitari en Traducció
i Estudis Interculturals)

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/266439

under the terms of the license

https://ddd.uab.cat/record/266439


 

 
 

FACULTAT DE TRADUCCIÓ I D’INTERPRETACIÓ 

 
MÀSTER DE TRADUCCIÓ I D’ESTUDIS INTERCULTURALS 

 
TREBALL DE FINAL DE MÀSTER 

Curs 2021-2022 

 

Las traducciones españolas de poesía de la dinastía Tang: 

análisis crítico de los errores de comprensión relativos a 

referencias culturales sobre la antigua China 

 
Cao Wei 
1623867 

 
 
 

TUTOR 

MIQUEL EDO 
 

 
Firma de l’estudiant                               Firma del tutor 

 
 

 
 
 

Barcelona, 27 de juny del 2022 

 



 

 
 

  



 

1 
 

 
Datos del TFM 

 
Título: Las traducciones españolas de poesía de la dinastía Tang: análisis crítico de los errores de 
comprensión relativos a referencias culturales sobre la antigua China 

 
 

Autora: Cao Wei 
Tutor: Miquel Edo 
Centro: Facultad de Traducción e Interpretación 
Estudios: Máster de traducción y estudios interculturales 
Curso académico: 2021-2022 
 
Palabras clave 

traducción literaria, error de traducción, poesía Tang, referencia cultural, antigua China    
 

Resumen del TFM 

Se presenta la poesía Tang y un estado de cuestión sobre la recepción y traducción al español de dicha 
poesía. A continuación, se revisa el concepto y propuestas de clasificación de referencia cultural y de error 
de traducción para plantear una propuesta de clasificación de error de traducción aplicable a nuestro corpus 
elaborado con cuatro antologías: dos de Guillermo Dañino (1996, 2001), una de Juan Ignacio Preciado Idoeta 
(2003), y una de Fernando Pérez Villalón (2013). Llevamos a cabo un análisis crítico de los errores en forma 
de tabla y un análisis cuantitativo para llegar a conclusiones de que las referencias culturales que provocan 
errores de comprensión principalmente se centran en el ámbito de patrimonio cultural; las lagunas en la 
enciclopedia personal de los traductores y las interferencias de la cultura occidental o de la cultura moderna 
dan lugar a comprensiones erróneas de los elementos culturales, sin embargo, estos errores no afectan 
relevantemente la transmisión del conjunto del poemario. 

  
Aviso legal 

© Wei Cao, Barcelona, 2022. Todos los derechos reservados. 
Ningún contenido de este trabajo puede ser objeto de reproducción, comunicación pública, difusión y/o 
transformación, de forma parcial o total, sin el permiso o la autorización de su autor/a. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

2 
 

 
Dades del TFM 

 
Títol: Les traduccions espanyoles de poesia de la dinastia Tang: anàlisi crítica dels errors de comprensió 
relatius a referències culturals sobre l'antiga Xina 

 
Autora: Cao Wei 
Tutor: Miquel Edo 
Centre: Facultat de traducción i d’interpretació 
Estudis: Màster de traducció i d’estudis interculturals 
Curs acadèmic: 2021-2022 

 
Paraules clau 

traducció literària, error de traducció, poesia Tang, referència cultural, antiga Xina   
  
Resum del TFM 

Es presenta la poesia Tang i un estat de la qüestió sobre la recepció i traducció a l'espanyol d'aquesta 
poesia. A continuació, es revisa el concepte i propostes de classificació de referència cultural i d'error de 
traducció a fi de plantejar una proposta de classificació d'error de traducció aplicable al nostre corpus elaborat 
amb quatre antologies: dues de Guillermo Dañino (1996, 2001), una de Juan Ignacio Preciado Idoeta (2003), 
i una de Fernando Pérez Villalón (2013). Es du a terme una anàlisi crítica dels errors en forma de taula i una 
anàlisi quantitativa per a arribar a les conclusions que les referències culturals que provoquen errors de 
comprensió principalment se centren en l'àmbit del patrimoni cultural; les llacunes en l'enciclopèdia personal 
dels traductors i les interferències de la cultura occidental o de la cultura moderna donen lloc a errors de 
comprensió dels elements culturals, no obstant això, aquests errors no afecten de forma rellevant la 
transmissió del conjunt del poemari. 

  
Avís legal 

© Cao Wei, Barcelona, 2022. Tots els drets reservats. 
Cap contingut d'aquest treball pot ser objecte de reproducció, comunicació pública, difusió i/o transformació, 
de forma parcial o total, sense el permís o l'autorització del seu autor/de la seva autora. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

3 
 

 
TFM Data 

 
Title: Spanish translations of Tang dynasty poetry: critical analysis of misunderstandings concerning 
cultural references about ancient China 

 
Author: Cao Wei 
Tutor: Miquel Edo 
Centre: Faculty of Translation and Interpreting 
Study: Translation and Intercultural Studies 
Curs acadèmic: 2021-2022 

 
Keywords 

literary translation, translation error, Tang poetry, cultural reference, ancient China    
 
TFM summary 

This paper presents Tang poems and the current state of affairs regarding the reception of these poems and 
their translation into Spanish. It then reviews the concepts and proposals of cultural reference and translation 
error classification, and a classification of translation errors in the corpus applicable to the discussion of this 
paper is constructed. One corpus is based on four anthologies: two by Guillermo Dañino (1996, 2001), one by 
Juan Ignacio Preciado Idoeta (2003) and one by Fernando Pérez Villalón (2013). The paper presents a critical 
analysis of the errors in tabular form, followed by a quantitative analysis, which concludes that: The cultural 
references that give rise to misunderstandings exist mainly in the field of cultural heritage; the translator's lack 
of general knowledge and the interference of Western or modern culture led to a misunderstanding of cultural 
elements, but these errors did not have an impact on the dissemination of the entire collection of poems. 

  
Legal notice 

© Cao Wei, Barcelona, 2022. All rights reserved. 
None of the content of this academic work may be reproduced, distributed, broadcasted and/or transformed, 
either in whole or in part, without the express permission or authorization of the author. 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

4 
 

Índice 
1. Introducción............................................................................................................................ 6 

1.1 Motivación de la investigación ..................................................................................... 6 
1.2 Justificación .................................................................................................................. 6 
1.3 Objetivos e hipótesis ..................................................................................................... 7 
1.4 Estructura del trabajo .................................................................................................... 8 

2. La poesía Tang ........................................................................................................................ 9 
2.1 Evolución ...................................................................................................................... 9 

2.1.1 Etapa inicial (618-713) .......................................................................................... 9 
2.1.2 Etapa de apogeo (713-766) ................................................................................... 9 
2.1.3 Etapa central (766-836) ....................................................................................... 10 
2.1.4 Etapa final (836-907) .......................................................................................... 10 

2.2 Temáticas .................................................................................................................... 10 
2.2.1 Descripción del paisaje ........................................................................................11 
2.2.2 Amistad-amor.......................................................................................................11 
2.2.3 Denuncia y protesta social ...................................................................................11 

2.3 Categorías formales .................................................................................................... 12 
2.3.1 Guti shi ................................................................................................................ 13 
2.3.2 Jinti shi ................................................................................................................ 14 

2.4 Traducibilidad e intraducibilidad de la poesía Tang ................................................... 15 
3. Estado de la cuestión ............................................................................................................ 18 
4. Recopilación de traducciones .............................................................................................. 25 
5. Marco teórico ........................................................................................................................ 30 

5.1 Referencia cultural ...................................................................................................... 30 
5.1.1 El concepto de referencia cultural ....................................................................... 30 
5.1.2 Clasificación de las referencias culturales .......................................................... 32 

5.2 Error de traducción ..................................................................................................... 36 
5.2.1 El concepto de error de traducción ...................................................................... 36 
5.2.2 Clasificación de los errores de traducción........................................................... 38 
5.2.3 Error de traducción y competencia traductora .................................................... 39 

6. Marco metodológico ............................................................................................................. 40 
6.1 Criterios de elaboración del corpus ............................................................................ 40 
6.2 Criterios de análisis del corpus ................................................................................... 40 

7. Presentación de los traductores de las antologías objeto de estudio ................................ 42 
7.1 Guillermo Dañino ....................................................................................................... 42 
7.2 Juan Ignacio Preciado Idoeta ...................................................................................... 43 
7.3 Fernando Pérez Villalón.............................................................................................. 44 

8. Corpus y análisis .................................................................................................................. 44 
8.1 La pagoda blanca: cien poemas de la dinastía Tang.................................................. 44 
8.2 Bosque de pinceles ...................................................................................................... 52 
8.3 Antología de poesía china .......................................................................................... 67 
8.4 Escrito en el aire. Tres poetas clásicos chinos ........................................................... 80 

9. Conclusiones ......................................................................................................................... 83 



 

5 
 

10. Bibliografía ....................................................................................................................... 93 
10.1 Bibliografía primaria .................................................................................................. 93 
10.2 Bibliografía secundaria ............................................................................................... 93 

 
 



 

6 
 

1. Introducción 

1.1 Motivación de la investigación 
Cuando tenía tres años y tan solo conocía unos pocos caracteres chinos, mi padre me regaló un 

libro titulado Los trescientos poemas de la dinastía Tang, que he conservado hasta hoy. Desde entonces, 
he tenido una vinculación inseparable con esta poesía. En aquel momento, los textos solo me parecían 
muy rítmicos, pero no entendía su sentido. A medida que crecía, gracias a las lecturas en clase y a las 
ediciones anotadas, me resultó fascinante poder vislumbrar, a través de aquellos versos, las costumbres, 
los personajes y acontecimientos históricos y las gracias y magia de la China de hace más de mil años. 
Cuando fui a la universidad y elegí la filología española como licenciatura, empecé a curiosear acerca 
de las traducciones al español de los poemas Tang, pensando en cómo los traductores habían 
transmitido su belleza de forma y sentido. Además, en mi cuarto curso de universidad tuve el placer de 
hablar con Rafael Dezcallar, embajador de España en China, y durante nuestra charla me dijo que, en 
su opinión, la mayoría de los españoles no sabía nada de la poesía Tang, y que había académicos que 
solo conocían a Li Bai. Nunca me imaginé que se hubiera difundido tan poco en España, lo que 
acrecentó aún más mi interés por las particularidades que habían caracterizado y caracterizaban la 
recepción de ese filón de poesía en los países de habla hispana. Por eso, a la hora de elegir el tema de 
mi tesis de grado, no dudé en investigar sobre las versiones al español de dicha poesía. Era un primer 
paso en mi carrera como investigadora, y ahora quiero seguir avanzando por ese camino. 

El segundo motivo responde a mi interés por la transferencia cultural. El primer poema Tang 
traducido al español que conocí fue 清明 (Qing ming) de Du Fu, en la versión del sinólogo peruano 
Guillermo Dañino. Qing ming es una fiesta tradicional china: los familiares van a los cementerios para 
rendir homenaje a sus antepasados. Dañino traduce qing ming literalmente como “pura luz” (pura es la 
palabra española para qing; luz para ming) añadiendo una nota a pie de página donde explica 
detalladamente el origen, las costumbres y el significado de la fiesta. En cambio, otro traductor, Chen 
Guojian, no aporta nota explicativa alguna y lo traduce como “El Día de los Muertos”, festividad que se 
celebra en México y otros países latinoamericanos y en la que se honra a los difuntos. De esta manera, 
los lectores pueden comprender de forma inmediata y aceptar mejor la traducción, pero no es menos 
cierto que pierden la oportunidad de conocer la fiesta tradicional china. La manera en la que Chen 
resuelve este elemento cultural presenta una orientación hacia la lengua de llegada, mientras que la 
solución de Dañino apuntaba hacia la lengua de partida. Esta diferencia me llamó poderosamente la 
atención. Además, en el transcurso de la redacción de mi tesis de grado, descubrí que había casos de 
traducción errónea de referencias culturales, que no tuve ocasión de estudiar en aquel momento, por lo 
que me gustaría hacerlo ahora. 

1.2 Justificación 
La rica historia literaria china se remonta a la dinastía Xia en el siglo XVIII a.C., mil años antes de 

Homero. Durante la dinastía Tang (618-907 d.C.) el género poético alcanzó su apogeo, surgiendo un 
gran número de grandes poetas autores de excelentes composiciones, de las que sin duda muchas se 
perdieron, lo que hace imposible cuantificar la producción total de aquellos siglos de oro: “Tan solo 
Quan Tangshi (Recopilación completa de la poesía de Tang o Poesía completa de Tang), dada a conocer 
en 1707 por el emperador Kang Xi (1654-1722) de la dinastía Qing, recoge ya 49.403 poemas escritos 
por 2.873 autores”.1  En 1992, tras años de investigación por parte de eruditos chinos y análisis de 

 
1 Guojian Chen, Trescientos poemas de la dinastía Tang (Madrid: Cátedra, 2016), 14. 



 

7 
 

materiales antiguos desenterrados, se publicó en Shanghai el suplemento, que contiene 55.730 poemas 
de 3.800 poetas.  

En China, cuando un niño puede pronunciar una frase completa, ya se le enseña a recitar de 
memoria uno o dos poemas Tang. Además, los poemas Tang son objeto de examen en la prueba de 
acceso a la universidad. En escritos o discursos, se suelen citar versos de Tang, tanto para aumentar el 
impacto de lo que se dice como para dar argumentos sólidos a las opiniones y potenciar la fuerza 
persuasiva. La influencia de los poemas Tang también se refleja en el hecho de que una cantidad nada 
desdeñable de versos célebres de aquella época han pasado a ser unidades fraseológicas o locuciones.  

Fuera de China, en el proceso de difusión de la poesía Tang en todo el mundo, esta ha cautivado a 
muchos maestros, como Goethe, Rubén Darío, Octavio Paz, Ezra Pound, Rafael Alberti. La poesía Tang 
no solo es un valioso patrimonio cultural de la literatura china, sino que también ha tenido un impacto 
en el desarrollo de la literatura en muchos países del mundo. Recuérdese, por ejemplo, cómo Pound dio 
ejemplo para que muchos poetas intentaran traducir poesía china y japonesa al inglés, con lo que logró 
que la poesía clásica china tuviera una presencia importante en “la conciencia poética de Occidente” y 
constituyera un capítulo “de la poesía moderna en esa lengua”.2 Con todo, son escasos los trabajos sobre 
las traducciones al español que se han escrito tanto en China como en el mundo de habla hispana, tanto 
en lo que se refiere a poesía china en general como a poesía Tang en particular, laguna que pretendemos 
ayudar a llenar. 

En cuanto a las referencias culturales, de las cuatro grandes civilizaciones antiguas del mundo (la 
antigua China, la antigua India, el antiguo Egipto y la antigua Babilonia), la china es la única que ha 
persistido de forma ininterrumpida, y si ha sobrevivido a miles de años de vicisitudes de lo más diversas, 
esto no solo se debe a la constancia con la que se han realizado de generación en generación los registros 
históricos, sino al papel fundamental que la poesía ha desempeñado en la transmisión de la cultura. En 
la poesía clásica china aparecen profusamente los elementos culturales, y la poesía Tang no es una 
excepción. Sus contenidos abarcan la política, la economía, el folclore, las costumbres, la geografía, los 
utensilios tradicionales, los mitos y leyendas, los acontecimientos y personajes históricos. Y esta 
profusión de elementos tiene muchas implicaciones para la traducción. Por un lado, el sentido exacto de 
algunos de las referencias culturales es difícil de verificar debido al largo tiempo transcurrido (de ello 
se sigue discutiendo en el mundo académico chino). Por otro lado, dadas las enormes diferencias 
culturales entre China y Occidente, es un gran reto para los traductores extranjeros identificar, 
comprender y traducir las referencias culturales. No es extraño, pues, que, en las lecturas que hemos 
realizado, hayamos encontrado errores. Según Hurtado, el análisis de las causas del error es de suma 
importancia: hay que descubrir tales causas para poder remediarlas.3 Nos centraremos, pues, en analizar 
los errores cometidos por una mala comprensión de índole cultural. En la actualidad, no existe ningún 
estudio que se ocupe concretamente de la errónea traducción de referencias culturales en la poesía Tang 
en ninguna lengua. 

1.3 Objetivos e hipótesis 
Este trabajo tiene como objetivo general hacer un análisis crítico de los errores de comprensión 

relativos a referencias culturales en algunas de las traducciones al español de los poemas Tang, objetivo 
general que se desglosa en los siguientes objetivos específicos: 

 
2 Flora Botton Beja, “Octavio Paz y la poesía china: las trampas de la traducción”, Estudios de Asia y África, vol. 46, 2011, n. 

2, 272. 
3 Amparo Hurtado Albir, Traducción y traductología (Madrid: Cátedra, 2001), 307. 



 

8 
 

• Objetivo 1. Presentar un estado de la cuestión sobre la recepción y traducción al español de la 
poesía Tang. 

• Objetivo 2. Analizar cuatro antologías representativas. 
• Objetivo 3. Identificar y analizar en dichas antologías los errores de comprensión relativos a las 

referencias culturales sobre la antigua China. 
La investigación formula dos hipótesis principales: 
• Hipótesis 1. Las referencias culturales que provocan errores de comprensión principalmente se 

centran en el ámbito del patrimonio cultural.  
• Hipótesis 2. Las lagunas en la enciclopedia personal de los traductores y las interferencias de la 

cultura occidental o de la cultura moderna dan lugar a comprensiones erróneas de los elementos 
culturales que tienen una afectación relevante a nivel de la transmisión del conjunto del poemario. 

1.4 Estructura del trabajo 
El presente trabajo se estructura como se indica a continuación. 
Tras el presente capítulo introductorio, en el capítulo 2, se define qué es la poesía Tang, se presentan 

brevemente su evolución, temáticas, métrica, género y se aborda su traducibilidad o intraducibilidad, 
cuestión inevitable en este trabajo. 

En el capítulo 3, “Estado de la cuestión”, se estudia de forma detallada la recepción y las 
traducciones de la poesía Tang en el mundo hispano. 

En el capítulo 4, “Recopilación de traducciones”, se presentan dos listas de traducciones al español 
de la poesía Tang, una de directas y otra de indirectas. Todas las traducciones se ordenan por año de 
publicación. Los descriptores que se utilizan para indexar las traducciones comprenden: título, traductor, 
lugar, editorial, año. 

En el capítulo 5, “Marco teórico”, se presenta la teoría en la que se fundamenta nuestro trabajo de 
investigación: se describen los conceptos de referencia cultural, error de traducción y se recogen las 
propuestas de clasificación de uno y otro. También se discute brevemente la relación que existe entre la 
competencia traductora y los errores traductores. 

En el capítulo 6, “Marco metodológico”, se describe y justifica el corpus, así como la metodología 
empleada en el análisis del mismo. 

El capítulo 7, “Presentación de los traductores de las antologías objeto de estudio”, presenta los 
traductores de las antologías objeto de estudio 

En el capítulo 8, “Corpus y análisis”, se identifican y analizan los errores de comprensión relativos 
a referencias culturales de la antigua China. 

El capítulo 9 son conclusiones: se valora la consecución de los objetivos planteados y la 
verificación de las hipótesis. 

En último lugar se encuentra la bibliografía, que incluye tanto la de referencia como la de las 
antologías en el corpus.  

 
 
 
 
 
 

 



 

9 
 

2. La poesía Tang 

2.1 Evolución 
La dinastía Tang (618-907) fue un gran imperio sin precedentes a lo largo de la historia feudal de 

China, con un territorio de más de 11 millones de kilómetros cuadrados, y fomentó profundamente los 
intercambios y el aprendizaje con otros países, por tanto, fue una época que se caracterizó por una 
diversidad y apertura económica, social, cultural y artística, lo que tuvo un profundo impacto en las 
generaciones posteriores:  

muchos de los chinos que viven en el extranjero se llaman durante siglos a sí mismo tang ren (gente o personas de 
Tang), siguen haciéndolo actualmente… y llaman a la colonia china o Chinatown (barrio chino) tangren jie (calles 
de gente de Tang), sin disminuir nunca su orgullo por esta gloriosa y apasionante página de la historia de su nación.4  

Durante el apogeo de la dinastía Tang, la poesía china floreció con una rica variedad de temáticas, 
estilos, géneros y una gran cantidad de composiciones de mucha calidad: “Al hablar de la historia de la 
literatura china, son unánimes los filólogos del país en señalar que ese período constituye la edad de oro 
de la poesía china y que representa su apogeo y su máximo esplendor.”5  Lu Xun, famoso literato, 
pensador, y uno de los pioneros de la literatura china moderna, escribió una vez en una respuesta a un 
amigo: “Creo que toda la buena poesía ya estaba hecha en la dinastía Tang”. En cuanto a su evolución, 
el mundo académico chino adopta los criterios empleados por Gao Bing (1350-1423) para distinguir 
cuatro etapas coincidentes con las etapas políticas e históricas de dicha dinastía. Estas cuatro etapas son6: 

2.1.1 Etapa inicial (618-713) 
Fue una etapa de preparación para la prosperidad de la poesía Tang, gracias principalmente a Wang 

Bo, Yang Jiong, Lu Zhaolin y Luo Binwang, conocidos como los “cuatro eminentes del Tang inicial”. 
la poesía seguía hasta entonces el formalismo que reinaba en la dinastía anterior en la que predominaba 
la poesía cortesana, y que perseguía a ciegas una retórica sin cuidar el contenido, lo que no cambió hasta 
la aparición de estos cuatro poetas que estaban descontentos con el statu quo, y propusieron ampliar las 
temáticas de la poesía. Durante esta etapa cabe mencionar también al poeta Chen Ziang, que criticó 
teóricamente el formalismo poético de la dinastía anterior, al tiempo que insistía en recuperar la tradición 
del Shi Jing y la de las dinastías de Han y Wei, es decir, abandonar el estilo florido y componer versos 
que tuvieran contenido vigoroso y estuvieran relacionados con la vida real. Surgieron en esta etapa “los 
gutishi (estilo antiguo), los lüshi (octavillas), jueju (cuartetas), y se definieron bien sus esquemas 
métricos.”7 Asimismo se desarrollaron las técnicas de alusión, antítesis y paralelismo. 

2.1.2 Etapa de apogeo (713-766) 
Con el reinado del emperador Xuanzong (712-756), la dinastía Tang se volvió económicamente 

próspera y poderosa, y la poesía Tang alcanzó su apogeo tras más de cien años de preparación. La poesía 
de este periodo se caracteriza por una gran variedad de temas y distintas escuelas: la “Escuela de Poesía 
Fronteriza”, la “Escuela de Poesía de Paisaje y Campo”, la “Escuela de Poesía Romántica” y la “Escuela 
de Poesía Realista”. Surgió un gran número de destacados autores, entre ellos Li Bai, Du Fu y Wang 
Wei, los representantes más relevantes de este periodo y del conjunto de lo que llamamos poesía Tang. 

 
4 Chen, Trescientos poemas, 34. 
5 Ibíd., 15. 
6 Gao Bing, 《唐诗品汇》[Categorías de poesía Tang] (Beijing: Zhonghua Book Company, 2015). 
7 Ibíd., 40. 



 

10 
 

Por otro lado, “se desarrollaron las diversas formas de versificar y se alcanzaron altas cotas en guiti shi 
(estilo antiguo) y jueju (cuartetas) en cuanto a la técnica de la versificación.”8 

Los poetas fronterizos están representados por Gao Shi, Cen Shen y Wang Changling, cuyos 
poemas describen sobre todo la crueldad de la guerra y el majestuoso paisaje de las tierras fronterizas, 
alabando el espíritu heroico de la defensa del país y expresando el deseo de armonía nacional. Entre los 
poetas de paisaje y de campo se encuentran Wang Wei, Meng Haoran, Chu Guangxi y Chang Jian, cuyos 
poemas representan sobre todo paisajes naturales y pregonan la soledad y la quietud del alma. La escuela 
de poesía romántica se centra en la expresión de los sentimientos personales, y Li Bai es su representante. 
Du Fu, por su parte, fue representante del realismo y vivió en la época en que estalló la Rebelión de An-
Shi (755-763) que marcó el inicio de la decadencia de la dinastía. Sus poemas no solo reflejan lo que le 
ocurrió en la vida,9 sino que también son un testimonio de los años en que el Imperio Tang pasó de la 
prosperidad a la decadencia, describiendo fielmente las guerras, los conflictos sociales, la pobreza y el 
sufrimiento del pueblo de la época, por lo que los académicos chinos han valorado sus poemas como 
“historia poética” o “historia en poesía”.  

2.1.3 Etapa central (766-836) 
Tras la Rebelión de An-Shi, la prosperidad y la estabilidad de la dinastía Tang se esfumaron y el 

país estuvo en constante crisis. Este periodo fue un punto de inflexión para el desarrollo de la poesía 
Tang: “Surgió el Movimiento de Nuevo Yuefu, liderado por Bai Juyi y Yuan Zhen, que proponían el lema 
‘los artículos se escriben en relación con la época en que se vive, y los poemas, con respecto a 
acontecimientos que suceden’, mostrando explícitamente la preocupación por el destino del Estado y la 
situación del pueblo.”10  Con la influencia del Movimiento, el contenido poético de este periodo se 
centró principalmente en el Estado y el pueblo, reflejando la realidad y buscando la reforma, perdiéndose 
la variedad de los temas y la calidad literaria de los productos. 

2.1.4 Etapa final (836-907) 
En este período, se agudizó la crisis política de la dinastía Tang, que acabó provocando su caída. 

La mentalidad de los poetas cambió drásticamente, ya que se desesperaron ante la decadencia del 
imperio, y sus obras mostraban el pesimismo y la ira, atacando ferozmente la tiranía oficial, la 
corrupción y las deficiencias del sistema feudal. Aunque no fue un período tan próspero como los 
anteriores, sí surgieron notables poetas, como Li Shangyin, Du Mu, Wen Tingyun, Wei Zhuang y Sikong 
Tu. Durante esta etapa, la utilización de metáforas e imágenes como recurso poético tuvo un gran auge, 
y la forma de la poesía comenzó a pasar a la modalidad ci (poemas para cantar) que experimentaría su 
florecimiento en la siguiente dinastía Song, que se considera como la continuación de la edad de oro de 
la poesía clásica china. 

2.2 Temáticas  
En comparación con la poesía de las dinastías anteriores, la poesía Tang es muy rica en temática, 

gracias a que la dinastía Tang aplicaba una política cultural de carácter ilustrado, de esta manera, no 
existía la inquisición literaria y los poetas podían aprovechar sus poemas para expresar todo tipo de 
emociones y opiniones. Sus fundamentales temáticas quedan como sigue: 

 
8 Ibíd., 42. 
9 De joven, Du Fu fracasó en los exámenes imperiales, y cuando llegó a ser funcionario fue degradado. En sus últimos años, 
fue capturado por los rebeldes de la Rebelión de An-Shi, y aunque escapó, llevó una vida agitada. Todo esto se refleja en sus 
poemas. 
10 Qixin Ni, 《关于唐诗的分期》 [Sobre la evolución de la poesía Tang], Patrimonio literario, vol. 4 (1986): 18. 



 

11 
 

2.2.1 Descripción del paisaje 
Es en efecto el motivo más frecuente de la poesía china: el paisaje en función de determinados 

estados del alma del poeta, tal como nos recuerda Marcela De Juan.11 Es decir, el poeta plasma sus 
sentimientos y emociones en la descripción de la naturaleza con la que se integra el mismo poeta. Véase 
por ejemplo el trabajo de Li Shangyin: 

Ocaso. El tedio de mí se apodera. 
Dirijo el carro a la antigua pradera. 
¡Qué maravilloso es el sol poniente! 
¡Qué lástima su extensión inminente!12 

2.2.2 Amistad-amor  
En la poesía Tang, la amistad y el amor se expresan específicamente a través de dos subtemas 

muy importante: la nostalgia y la despedida. Es la nostalgia por “los tiempos que transcurren o han 
transcurrido, por las antiguas costumbres que desaparecen, por la tierra natal, por la persona amada o 
el amigo ausente, por la tranquilidad y la soledad, por las flores caídas con el viento, etc.”13 Leamos 
los versos de Li Bai, que son más populares entre los chinos: 

Plateada luz ante mi lecho. 
¿Será la escarcha sobre el suelo? 
Veo la brillante luna al alzar la cabeza. 
Al bajar, me hundo en la añoranza de mi tierra.14  

En cuanto a la despedida, en la antigüedad, debido a los inconvenientes del transporte y a la falta 
de una comunicación desarrollada, una vez que los amigos y los amantes se separaban, era difícil volver 
a reunirse durante años, por lo que los antiguos atribuían especial importancia a la despedida en la que 
la gente solía recitar versos, por lo que llegó a ser un tema constante. Veamos un ejemplo de Wang Wei: 

Nos hemos despedido en la montaña. 
Se pone el sol, y cierro la portilla. 
La hierba reverdece año tras año, 
Pero vos, señor, ¿volveréis acaso?15 

2.2.3 Denuncia y protesta social 
En su apogeo, la dinastía Tang fue el periodo más poderoso y económicamente desarrollado a lo 

largo de la bimilenaria sociedad feudal china. Sin embargo, como ya hemo dicho más arriba, a partir del 
comienzo de la Rebelión de An-Shi, se intensificaron diversos conflictos sociales y el país estuvo en 
plena crisis. Ante este gran cambio, no falta el tema de la denuncia y protesta social: contra las injusticias, 
los abusos de los mandarines y la diferencia abismal entre la lujosa vida de los ricos y la miseria de los 
pobres, las guerras y el caos que causan tantos sufrimientos a los más desfavorecidos. Los poemas de 

 
11 Marcela de Juan, Poesía china: del siglo XXII a. C. a las canciones de la Revolución Cultural (Madrid: Alianza, 1973), 15. 
12 Chen, Trescientos poemas, 306.  
13 Ibíd., 67. 
14 Ibíd., 250.  
15 Anne-Hélène Suárez Girard, 99 cuartetos de Wang Wei y su círculo (Valencia: Pre- textos, 2000), 415.  



 

12 
 

Du Fu y Bai Juyi se encuentran en los ejemplos más relevantes. Ofrecemos uno de Bai Juyi como 
ejemplo: 

El palacio de Li 
casi se toca con el cielo. 
El viento esparce por doquier 
los divinos acordes 
que acompañan a alegres danzas. 
El emperador ya no distingue  
entre el día y la noche.16 

2.3 Categorías formales 
Desde la dinastía Tang hasta hoy día, la división en categorías formales de la poesía Tang siempre 

ha sido un tema muy discutido. Se habían llegado a manejar hasta cinco categorías, pero hoy en día tanto 
los círculos académicos como las historias literarias utilizadas en el sistema educativo apoyan la opinión 
de que la poesía Tang está dividida en dos categorías generales: guti shi (poesía al estilo antiguo) y jinti 
shi (poesía al estilo moderno). Como este trabajo solo ofrece una breve introducción a la poesía Tang, 
decidimos adoptar esta más común y bien aceptada clasificación de su poética para una explicación 
general. A fin de facilitar una representación visual y clara de sus categorías y subcategorías, 
introducimos el siguiente esquema gráfico: 

La poesía Tang

Guti shi (poesía al estilo antiguo)

Jinti shi (poesía al estilo moderno) Lüshi

Jüeju

Pailü

Wuyan (pentasílabo)

Qiyan (heptasílabo)
Pentasílabo

Heptasílabo

Pentasílabo

Heptasílabo

 
Dado que los criterios de clasificación de las modalidades de la poesía Tang están determinados 

por el número de los versos y por la métrica que está estrechamente relacionada con la fonética china, 
para seguir adelante, conviene que nos detengamos un poco en el deletreo de sonidos del chino. La 
lengua china es monosilábica, lo que significa que un carácter chino es una sílaba. El deletreo del sonido 
de un carácter chino consta de dos partes: el ataque silábico y la rima silábica que se compone, a su vez, 
de un medial, una vocal y una coda. La rima silábica podría no contener el medial ni la coda, pero sí 

 
16 Guojian Chen, Poesía clásica china (Madrid: Cátedra, 2001), 228-229. 



 

13 
 

debe tener la vocal. Para rimar, la combinación de la vocal y la coda del último carácter del verso debe 
ser igual o casi igual a la de otros finales de verso. A continuación, presentamos cuatro gráficos que 
pueden dar una idea clara sobre el deletreo del sonido de los caracteres chinos: 

 
天(cielo)-tiān 

Ataque silábico 
Rima silábica 

Medial Vocal Coda 
t i ā n 

 
头(cabeza)-tóu 

Ataque silábico 
Rima silábica 

Medial Vocal Coda 
t \ ó u 

 
月(luna)-yuè 

Ataque silábico 
Rima silábica 

Medial Vocal Coda 
y u è \ 

 
乐(alegría)-lè 

Ataque silábico 
Rima silábica 

Medial Vocal Coda 
l \ è \ 

 
Por otro lado, en el chino no existen acentos sino cuatro tonos, rasgo fonético que en las 

combinaciones de caracteres constituye un medio imprescindible para componer un ritmo. En chino 
antiguo estos tonos se llamaban “‘llanto’ (píng), ‘ascendente’ (shàng), ‘descendente’ (qù), ‘muy breve’ 
(rù)”, 17  pero a efectos de ritmo en poesía, sobre todo en la poesía Tang, los tonos ascendente, 
descendente y muy breve cuentan como una sola variante, llamada ze (modulado), de modo que a efectos 
rítmicos es como si hubiera solo dos tonos, ping (el llanto) y ze (el modulado). Esto garantiza la armonía 
y la musicalidad del poema. Veremos a continuación, a propósito de los esquemas métricos, algunos 
ejemplos de distribución de tonos. 

2.3.1 Guti shi 
La poesía Guti shi se refiere a un estilo de poesía que fue popular antes de la dinastía Tang y 

continuó siéndolo durante la misma. Antes de la dinastía Tang, la poesía guti shi tenía cuatro medidas 
de verso: siyan (tetrasílabo), wuyan (pentasílabo), liuyan (hexasílabo), qiyan (heptasílabo), pero durante 
la dinastía Tang solo se popularizaron wuyan (pentasílabo) y qiyan (heptasílabo), dentro de un número 
ilimitado de estrofas y versos, y permitiéndose variar la rima dentro de un mismo poema. En resumen, 
a diferencia de la poesía jinti shi, que tiene requisitos métricos muy estrictos, guti shi es relativamente 
libre en la disposición de la rima y en el número de versos. 

 
17 Guojian Chen, Trescientos poemas, 70. Dichos tonos eran similares a los cuatro tonos del chino moderno, que han pasado a 
denominarse yin ping, yang ping, shang, ru, también conocidos como primer tono, segundo tono, tercer tono, cuarto tono 
respectivamente. 



 

14 
 

2.3.2 Jinti shi 
La poesía jinti shi, también conocida como poesía regulada, consiste en tres formas: lüshi 

(literalmente ‘poemas estrictamente reglamentados’), jüeju (cuarteto) y pailü (literalmente, ‘regla fila’, 
son poemas también estrictamente reglamentados pero más largos, de más de diez versos). En las tres 
formas riman los versos pares todos obligatoriamente entre sí y optativamente con el verso inicial de la 
composición, siempre con la misma rima en todo el poema. También los patrones tonales están bien 
regulados. El número de versos es de cuatro en el jueju, ocho en el lüshi y un número ilimitado, pero 
superior a diez en el pailü. Según el número de caracteres, o sílabas, de cada verso, el lüshi y el jüeju se 
subdividen en: wulü (lüshi pentasílabo), qilü (lüshi heptasílabo), wujüe (cuarteto pentasílabo), qijüe 
(cuarteto heptasílabo). 

Veamos un ejemplo de lüshi de Du Fu, en concreto, qilü (lüshi heptasílabo, puesto que qi significa 
siete). Primero ofrecemos su traducción a cargo de Guillermo Dañino, seguida de la transcripción 
fonética, y al final su fórmula métrica: 

Traducción al español: 

Se difunde veloz en Jian wai, recuperamos Jibei. 
Lágrimas, ante la nueva, empapan mi ropa. 
¿Dónde la angustia de los míos? 
Loco de alegría recojo mis libros. 
Espléndido es el día. Canto. Bebo a saciedad. 
Brillante primavera. Regresamos. 
Desde Baxia cruzo Wu xia, 
Bajo luego a Xiangyang hacia Luoyang.18 

Transcripción fonética del original: 
jiàn wài hū chuán shōu jì běi， 
chū wén tì lèi mǎn yī chánɡ。 
què kàn qī zǐ chóu hé zài， 
màn juǎn shī shū xǐ yù kuánɡ。 
bái rì fànɡ ɡē xū zònɡ jiǔ， 
qīnɡ chūn zuò bàn hǎo huán xiānɡ。 
jí cónɡ bā xiá chuān wū xiá， 
biàn xià xiānɡ yánɡ xiànɡ luò yánɡ。 

Las terminaciones de los versos segundo, cuarto, sexto, octavo son: chang, kuang, xiang, yang, 
coincidiendo en la combinación de la vocal y la coda: ang. Si usamos R para la rima, P para el tono ping 
(el llanto), Z para el tono ze (el modulado), el esquema métrico queda como sigue (cada par de versos 
observa una simetría perfecta): 

ZZPPPZZ 
PPZZZPP (R)  
PPZZPPZ 
ZZPPZZP (R) 
ZZPPPZZ 

 
18 Guillermo Dañino, La pagoda blanca: cien poemas de la dinastía Tang (Madrid: Hiperión, 2009), 147. 



 

15 
 

PPZZZPP (R) 
PPZZPPZ 
ZZPPZZP (R) 
Veamos el siguiente ejemplo de jüeju de Li Bai, en concreto, wujüe (cuarteto pentasílabo, wu 

significa cinco): 
Traducción: 

Mil varas mide mi blanco cabello, 
Y mis tristezas son igual de largas. 
Ante el brillante espejo, no comprendo 
De dónde viene esta otoñal escarcha.19 

Transcripción fonética del original: 
bái fà sān qiān zhàng 
yuán chóu sì gè cháng 。 
bù zhī míng jìng lǐ  
hé chù dé qiū shuāng  
Los versos primero, segundo y cuarto terminan con “ang” que constituye la rima del poema. 
Esquema métrico, perfecto en los dos primeros versos, imperfecto en el tercero y cuarto: 
ZZPPZ (R) 
PPZZP (R) 
ZPPZZ  
PZPPP (R) 

2.4 Traducibilidad e intraducibilidad de la poesía Tang 
Se suele decir que traducir es una tarea difícil, y traducir poesía lo es aún más. La posibilidad o 

imposibilidad de la traducción de los textos poéticos es un dilema muy frecuente en la traductología. 
Gallego Roca afirma: 

el moderno concepto de intraducibilidad parte de la estética idealista de Croce, concretamente de su negativa a la 
posibilidad de dar una forma estética a lo que ya la tiene. El momento de la intuición artística es irrepetible de lo 
que se deduce que la traducción lo único que hace es disminuir o estropear los efectos de la misma.20  

En este sentido, siendo una armoniosa combinación de las bellezas fonética, de sentido y forma, la 
poesía es intraducible. Siguiendo esta línea, Baudelaire, importante traductor de la poesía de Edgar Allan 
Poe, insiste en que “una traducción de poesías tan exigentes, tan concentradas, puede ser un sueño 
acariciador, pero tan solo un sueño.”21  Por otro lado, como ocurre con todas las traducciones, la 
condición previa para traducir un poema es entenderlo. Dicha comprensión no es únicamente semántica, 
sino que exige del traductor que tenga empatía con el poeta para percibir los sentimientos y emociones 
que quiere transmitir con su producto. Es decir, traducir un poema es también traducir al poeta. Sin 
embargo, no es un trabajo que se lleve a cabo de manera sencilla. Steiner nos comparte en su libro 

 
19 Chen, Trescientos poemas, 541. 
20 Miguel Gallego Roca, Traducción y literatura: los estudios literarios ante las obras literarias (Madrid: Jucar, 1998), 20.  
21 Charles Baudelaire, “Nuevas notas sobre Edgar Poe”, en Edgar Allan Poe, trad. de Carmen Santos (Madrid: Visor, 1989), 
109. 



 

16 
 

Despúes de Babel la conclusión de Diderot: “he creído poder asegurar que era imposible trasladar un 
poeta a otra lengua, y que era más común comprender bien a un geómetra que a un poeta.”22   

Sin embargo, también hay defensores de la posibilidad de la traducción de obras poéticas. Octavio 
Paz declara explícitamente que le repugna la idea, propuesta por Mounin, de que sí es posible la 
traducción de los significados denotativos, mientras que es imposible traducir los significados 
connotativos.23 Dice Mounin: “hecha de ecos, reflejos y correspondencias entre el sonido y el sentido, 
la poesía es un tejido de connotaciones y, por tanto, es intraducible.”24 La antipatía que tiene Paz no 
solo se debe a que la opinión de Mounin es opuesta a la imagen que él se ha hecho de la universalidad 
de la poesía, sino también a que Paz cree que se basa en una concepción errónea de lo que es traducción. 
El poeta mexicano insiste en que “los significados connotativos pueden preservarse si el poeta-traductor 
logra reproducir la situación verbal, el contexto poético, en que se engastan.”25 Bassnett es otra que 
comparte este punto de vista: “When the rewriter is perfectly fused with the source, a poema is translated. 
That this happens so frequently is a cause for celebration. Poetry is not what is lost in translation, it is 
rather what we gain through translation and translators.”26 

Entre las teorías de la traducción de la poesía clásica china, la teoría de las tres bellezas (la belleza 
del sentido, la fonética, la de la forma) que propone Xu Yuanchong, quien es uno de los más importantes 
traductores de la poesía clásica china al inglés y francés, es sin duda la más influyente, y se ha convertido 
en un criterio para evaluar la calidad de las traducciones de la poesía Tang. Según Xu Yuanchong, de las 
tres bellezas del original, la del sentido es la más importante, la fonética es la segunda y la de la forma 
es aún menos importante. El traductor debe esforzarse por conseguir las tres y, si no es posible, por 
transmitir la belleza fonética y la de la forma del texto original en la medida de lo posible, sin dejar de 
transmitir en ningún caso la belleza de su sentido.27  Aunque esta teoría tiene bastantes partidarios, 
también recibe muchas críticas. Chen Guojian, traductor importante de la poesía Tang en el mundo 
hispánico, señala que la teoría de las tres bellezas es un ideal y no debe considerarse como una teoría o 
un criterio de traducción, porque es imposible transmitir la belleza fonética y la de la forma del 
original.28 A continuación intentaremos exponer nuestro punto de vista. 

La definición de Xu favorable a la belleza del sentido consiste en transmitir fielmente el contenido 
del poema original en su conjunto, lo que la mayoría de los traductores pueden y deben lograr. Pero al 
mismo tiempo, la poesía es un fruto de las emociones, lo que es una característica importante de la 
poesía. Entonces, si el contenido general de la poesía es traducible, ¿qué pasa con las emociones? 
Creemos que también son traducibles. Octavio Paz declara: “en lenguas distintas los hombres dicen 
siempre las mismas cosas. La universidad del espíritu era la respuesta a la confusión babélica: hay 
muchas lenguas, pero el sentido es uno.”29  Asimismo, “las listas de palabras son distintas pero el 
contexto, la emoción y el sentido son análogos.”30 Es decir, las emociones humanas son compartidas, y 

 
22 George Steiner, Después de babel. Aspectos del lenguaje y de la traducción, trad. de Adolfo Castañón (México: Fondo de 
Cultura Económica, 1980), 277. 
23 Octavio Paz, “Traducción: literatura y literalidad”, en László Scholz (ed.), El reverso del tapiz: Antología de textos teóricos 
latinoamericanos sobre la traducción literaria (Budapest: Eötvös József, 2003), 159-164. 
24 Ibíd.,159. 
25 Ibíd., 160. 
26  Susan Bassnett, “Transplanting the Seed: Poetry and Translation”, cap. 4 en Susan Bassnett y André Lefevere (eds.), 
Constructing cultures: Essays on literary translation (Shanghai: Shanghai Foreign Language Education Press), 74. 
27 Yuanchong Xu, 《再谈意美、音美、形美》[Más sobre la belleza del sentido, la fonética y la de la forma], Foreign Language 
Research, n. 4 (1983): 68. 
28 Guojian Chen, 《再评许渊冲教授的三美论》[Otra crítica a la teoría de las tres bellezas del profesor Xu Yuanchong], 
Journal of Guangdong University of Foreign Studies, n. 6 (2001): 73-75. 
29 Paz, “Traducción: literatura y literalidad”, 157. 
30 Ibíd., 160. 



 

17 
 

como se ha mencionado en el apartado anterior, las temáticas de la poesía Tang son sobre todo la 
nostalgia, la amistad, la despedida, el amor, etc. Estas son comunes a la gente de todo el mundo, y pueden 
ser traducidas y comprendidas por los lectores de la lengua de llegada. Por lo tanto, afirmamos que el 
sentido general y las emociones de la poesía Tang son traducibles. 

Ahora bien, ¿son traducibles la fonética y la forma de la poesía Tang? Creemos que ninguna de 
ellas es traducible. Explicamos primero la intraducibilidad de la primera. En el apartado 2.3 ya hemos 
indicado que la poesía Tang se caracteriza por su musicalidad, expresada en la rima y el ritmo, que está 
estrechamente relacionada con la pronunciación y el tono de los caracteres chinos, lo cual es una 
propiedad inherente a la propia lengua china, y que no puede traducirse a otros idiomas: “Desde el 
enfoque semiótico, lo que solo puede conseguir un efecto artístico con la estructura del propio signo 
suele ser intraducible.”31  

A continuación, discutimos la belleza de la forma. En primer lugar, casi todos los poemas Tang 
eran heptasílabos y pentasílabos y el chino es una lengua monosilábica, pues un carácter chino es una 
sílaba y cada carácter ocupa un mismo espacio, lo que permite que cada verso tenga la misma longitud. 
Cuando se traduce poemas Tang a lenguas indoeuropeas, es casi imposible conseguir la misma longitud 
en el texto meta, aunque el número de sílabas de los versos traducidos pueda ser igual. Por otra parte, la 
belleza de la forma de la poesía Tang no solo se refleja en la igual longitud de los versos de un mismo 
poema, sino también en la forma de los caracteres chinos. Por ejemplo, de los diez caracteres del dístico 
de Du Fu “雷霆空霹雳，雲雨水皆无”, seis (el primero, el segundo, el cuarto, el quinto, el sexto y el 
séptimo) están compuestos por “雨” y otro carácter, lo que ocurre también en el verso de Meng Haoran 
“渔梁渡头争渡喧” en el que de los siete hay cuatro caracteres (primero, segundo, tercero, sexto) que 
tienen como uno de sus componentes “氵” .Esta particular belleza visual que poseen los caracteres 
chinos solo se puede experimentar con el TO y es intraducible sin duda alguna. 

En conclusión, a nuestro parecer, si se toma únicamente la belleza del sentido como criterio para 
traducir los poemas Tang, serán traducibles; si se considera solo la belleza fonética o de la forma como 
criterio de traducción, los poemas serán intraducibles; más aún, es absolutamente imposible cumplir las 
tres al mismo tiempo. Dicho esto, aunque las bellezas fonética y de la forma del original no pueden 
conservarse en la traducción, eso no significa que en el proceso de traducción, dichas bellezas del texto 
meta no deban tenerse en cuanta. Entonces, ¿qué debe hacer el traductor cuando traduce un poema Tang? 
Compartimos los criterios que sigue Chen: 

Primero, transmitir con fidelidad del contenido del original en su conjunto, sobre todo, los sentimientos y 
emociones del autor, ya que son, para mí, lo que difiere de la poesía de los otros géneros literarios. Segundo, buscar 
la belleza de la expresión y la belleza o armonía en lo fónico, uno de los rasgos distintivos de la poesía china. En 
fin, procuro que sea poesía y que sea bella, lo que es mucho más importante que la transmisión del significado 
preciso de los términos y expresiones.32  

    En otras palabras, Chen insiste en transmitir fielmente solo el contenido del original, abandonando 
la belleza fonética y la de forma del texto origen y buscando una belleza en la lengua de llegada con 
recursos que no tendrán nada que ver con los de las bellezas obtenidas en la lengua de partida. Con estos 
criterios, sí podemos afirmar que la poesía Tang es traducible. 

 
31 Zhengkun Gu, 《中西诗比较鉴赏与翻译理论》[China y Occidente: poesía comparada y traductología] (Beijing: Tsinghua 
University Press, 2003), 374. 
32 Guojian Chen, Antología poética de la dinastía Tang (Shanghai: Shanghai Foreign Language Education Press, 2016), 19. 



 

18 
 

3. Estado de la cuestión  

En este capítulo se recogen y describen brevemente aquellos trabajos o artículos en los que se 
tratan la recepción y traducciones al español de la poesía de la dinastía Tang. Se procede trabajo a 
trabajo, sin desarrollar un estado de la cuestión orgánico y articulado, porque este se reserva para 
futuras investigaciones. 

1) La poesía china en el mundo hispánico33 — Chen Guojian 
Este libro trata del recorrido de la traducción de la poesía china en el mundo hispánico. Si nos 

centramos en el caso de la poesía Tang, según el autor, la evolución de la traducción al español de la 
poesía Tang se divide en seis etapas. 
 De los años veinte a los cuarenta del siglo XX 

A finales del siglo XIX y principios del XX, un reducido número de literatos de países de habla 
hispana conocieron la poesía Tang a través de sus versiones inglesas, francesas y alemanas. Entre ellos 
se encontraba el poeta nicaragüense Rubén Darío, que en 1894 mencionó a Li Bai en su poema 
Divagación. Esta fue la primera vez que aparecieron datos relacionados con la poesía Tang en la 
literatura del mundo hispánico. Aunque Darío no presentó a Li Bai ni sus obras, esta mención despertó 
el interés de los lectores hispanohablantes por la poesía china en general, como Guillermo Valencia, uno 
de los poetas más destacados de Colombia y pionero de la traducción española de la poesía clásica china. 
El poemario francés La flûte de jade se publicó en París en 1920, que tenía 164 poemas chinos traducidos 
por Tsao-Chang-Ling y esta colección juega un papel imprescindible en la traducción al español de la 
poesía Tang, puesto que de ella se tradujeron muchas versiones. En 1929, inspirado por la edición 
francesa La flûte de jade, Valencia publicó en Bogotá Catay. Poemas orientales, una colección de poesía 
clásica china de diferentes épocas donde predominan los poemas de Li Bai y Du Fu, ambos de la dinastía 
Tang. Aunque traducido del francés, fue el primer poemario de poesía china vertida al castellano. A 
pesar de que no se difundió mucho (solo se encuentra hoy dos ejemplares en las bibliotecas públicas de 
todo el mundo hispánico), marcó el inicio de la traducción y difusión de la poesía Tang en el mundo de 
habla hispana. En la década de los treinta (no se dispone del año concreto) se publicó en Barcelona una 
Antología de la poesía china que incluía poemas Tang, traducida indirectamente por Juan Ruiz de Larios 
a partir de Dichtungen der T'ang- und Sung-Zeit de Alfred Forke y Florilège des poèmes song de Soulié. 
Era la primera vez que aparecían en España versiones españolas de la poesía Tang. A partir de esta 
colección y hasta 1945, se publicaron otras seis antologías con poemas Tang en Barcelona, México y 
Buenos Aires, todas ellas traducidas al español desde el francés, el inglés y el alemán. No se publicó una 
traducción directa hasta 1947 en el que Romeo Salinas Salinas publicó en Chile Poesía de la antigua 
China, siendo esta la primera traducción directa de la poesía Tang al español. Al año siguiente, Marcela 
de Juan, la traductora que ha hecho mayores aportes a la traducción directa al español de la poesía Tang, 
publicó en Madrid su primera traducción de la poesía china: Breve antología de la poesía China. 
 Los años cincuenta y sesenta 

Entre 1951 y 1962 se publicaron siete traducciones que incluían poesía Tang, de las cuales solo una 
fue traducida de manera directa, titulada Segunda antología de la poesía china, publicada por Marcela 
de Juan en 1962. Ese mismo año, Luis Enrique Délano dio a conocer en Chile Poemas de Li Po, 
traducidos del francés y del inglés: fue el primer libro de los poemas de Li Bai vertidos al castellano. 

 
33 Guojian Chen, La poesía china en el mundo hispánico (Madrid: Miraguano, 2015). 



 

19 
 

 Los años setenta 
En la década de 1970, el número de traducciones directas experimentó un ligero aumento, con la 

publicación de siete colecciones que incluían poesía Tang, entre ellas tres traducciones directas. Los 
traductores más importantes de este periodo fueron Marcela de Juan y Octavio Paz. En total, desde los 
años veinte hasta los setenta se publicaron 24 libros con poesía Tang en los países de habla hispana, de 
los cuales solo seis eran traducciones directas del chino. 
 Los años ochenta 

Al entrar en los años 80, la cantidad de traducciones en general y directas en particular aumentó 
significativamente. Este periodo puede considerarse la etapa de despegue de la traducción y publicación 
de la poesía Tang en el mundo hispánico. Durante este periodo se publicaron trece libros, nueve de los 
cuales eran traducciones directas. Cabe destacar que, en 1982, Chen Guojian publicó en México Copa 
en mano, pregunto a la luna, que fue la primera traducción directa de la poesía de Li Bai. Además, en 
1983 se publicó en Barcelona Poetas de la dinastía Tang, la primera antología específicamente de la 
poesía Tang editada en España y la primera traducida del chino directamente. Entre los traductores de 
este periodo se encuentran Chen Guojian, Pauliane Huang, Carlos del Saz-Orozco, Bernardo Acevedo, 
Anne-Hélène Suárez. 
 Los años noventa  

La década de los noventa fue testigo del auge de las traducciones de la poesía Tang, con la aparición 
de una gran cantidad de traducciones directas, sobre todo en España. En total se editaron (año 2000 
incluido) veinte colecciones que incluían poesía Tang, doce de las cuales directas, una proporción sin 
precedentes. Entre los traductores más destacados de esta época se encuentran Chen Guojian, Anne-
Hélène Suárez, Guillermo Dañino, Juan Ignacio Preciado. El libro traducido por este último Poemas del 
río Wang, de Wang Wei fue publicado en 1999 en Madrid y Chen afirma que es uno de los libros de 
traducción de poesía Tang que han recibido más elogios en España.34  
 Siglo XXI (2001-2016)  

Al entrar en el nuevo siglo, el auge en la traducción de poesía Tang no decayó. Fue un período en 
el que la mayoría fueron traducciones directas y de alta calidad, y en el que surgieron estudios e 
investigaciones sobre la poesía Tang. El año 2001 fue especialmente fructífero, con cinco traducciones 
publicadas en un solo año, incluyendo cuatro directas, un récord hasta el momento. Entre 2002 y 2013 
se publicaron 29 poemarios, 20 de ellos en traducción directa. La colección más reciente de la poesía 
Tang llevada a cabo por un traductor no nativo es Escrito en el aire. Tres poetas clásicos chinos, 
publicada en Chile en 2013 y traducida directamente por Fernando Pérez Villalón. En 2016, dos años 
después de la publicación de este trabajo, se publicó en Madrid Trescientos poemas de la dinastía Tang, con 
traducción del nativo Chen Guojian, la más reciente conocida. 

En resumen, en la actualidad existen 90 traducciones al español de poemas Tang, de las cuales 55 
son vertidas directas del chino y 35 son indirectas del francés, el inglés y el alemán. 

2) Sinología y traducción: El problema de la traducción de poesía china clásica en ocho poemas de 
Du Fu 杜甫 (712-770)35 — Anne-Hélène Suárez Girard 

Suárez es una reconocida sinóloga que trabaja en la traducción al español de poesía china y muy 
especialmente de poesía Tang, en particular la de Li Bai, Wang Wei y Bai Juyi. En su tesis doctoral 

 
34 Ibíd., 95. 
35 Anne-Hélène Suárez Girard, Sinología y traducción: El problema de la traducción de poesía china clásica en ocho poemas 
de Du Fu 杜甫 (712-770) (tesis doctoral, Universidad Autónoma de Barcelona, 2009). 



 

20 
 

combina sinología y traducción, y analiza los problemas específicos de traducción de ocho poemas de 
Du Fu, como la métrica, los nombres propios, los juegos de ambigüedad, los paralelismos, la polisemia, 
las referencias temporales y espaciales etc. Ofrece asimismo varias traducciones propias para un mismo 
poema con el propósito de cubrir los diversos aspectos de este que se perderían debido a las opciones 
que el traductor tiene que hacer cuando es imposible transmitirlos simultáneamente. Las conclusiones 
son las siguientes: 
 Las traducciones directas de la poesía clásica china a las lenguas occidentales suelen pasar por alto 

algunos de los principales puntos de interés, tales como el paralelismo, los juegos de ambigüedades, 
las imágenes, la temporalidad etc. bien porque los traductores optaron por otros aspectos más útiles 
para el estudio en cuestión, bien porque no consideraron que mereciera la pena intentar transmitir 
la totalidad de lo que implica y explica un poema chino, o porque simplemente los descuidaron. 

 Los juegos de simetría, equilibrio fónicos, sintácticos y semánticos de la poesía Tang son un 
problema importante para los traductores, y la mayoría de los sinólogos deja de reproducirlas en 
sus traducciones. 

 Dadas las enormes distancias espacio-temporales y culturales, no es posible en absoluto producir 
un equivalente exacto de todos los elementos, explícitos e implícitos, de la poesía china clásica. 

 Es aceptable traducir un poema Tang con paratexto, lo que no reducirá el interés del lector. 

3) “Las traducciones de poesía china de Marcela de Juan”36 — Tian Mi 
Este artículo se ocupa de la biografía del traductor y de las características de sus traducciones de la 

poesía china. El autor comienza con una breve biografía de Marcela de Juan, una importante traductora 
del siglo XX cuyo padre fue diplomático del gobierno Qing y que vivió en Beijing durante quince años 
antes de establecerse en España, donde prestó sus servicios en el Ministerio de Asuntos Exteriores 
durante treinta años. Entre sus numerosas traducciones, destacan precisamente las de poesía china. De 
hecho, se consideran la mejor manera de que los hispanohablantes estudien dicha poesía. La traductora 
ha publicado tres antologías, a saber, Breve antología de poesía china (1948), Segunda antología de la 
poesía china (1962), Poesía china: del siglo XXII a.C. a las canciones de la Revolución Cultural (1973), 
todas las cuales han dejado influencias en las que han hecho los posteriores traductores. En segundo 
lugar, el autor ha recopilado estadísticas sobre los poemas chinos que ha traducido, y las estadísticas 
muestran que de los 195 poemas chinos traducidos por la traductora en total, la poesía Tang constituye 
la mayor proporción, con 91 poemas. Marcela de Juan mostró una especial preferencia por Li Bai y Du 
Fu (de los 91 poemas son 40 de ellos) por su gran influencia y su papel fundamental en la historia 
literaria china. Por último, comparando las traducciones de la traductora con las de otros traductores y 
cotejando sus traducciones con los textos originales, el autor resume las características de sus versiones 
del siguiente modo: 
 Intenta reproducir la prosodia y la entonación rítmica del original (no se explica cómo lo realiza en 

este artículo). 
 No añade notas sino que simplifica las ideas abstractas. 

 
36 Mi Tian, “Las traducciones de poesía china de Marcela de Juan”, Estudios de Traducción, vol. 7 (2017): 111-121. 



 

21 
 

 Faltan títulos en sus traducciones, lo que dificulta encontrar sus originales. 
 Selecciona el contenido de sus antologías con un criterio de preferencia personal. Lo demuestra el 

hecho de que algunas traducciones sean fragmentos de un poema o una selección de versos de un 
poema extenso. 

4) “La traducción chino-español en el siglo XX: Marcela de Juan, la poesía”37 — Gabriel García- 
Noblejas 

Este artículo es una breve descripción del trabajo de Marcela de Juan en la traducción de poesía 
clásica china. Se incide también aquí en el hecho de que la traductora publicó tres antologías de poesía 
china de distintas épocas abriendo un camino que luego han recorrido otros traductores especializados 
como ella en poesía china clásica y, sobre todo, de la dinastía Tang, tales como Chen Guojian, Anne-
Hélène Suárez, Guillermo Dañino. El autor subraya la progresión en el trabajo de la traductora: en 1948 
se publicó su primera antología, en 1962 la segunda, añadiendo a la primera un gran número de poemas 
de Li Bai, y en 1973 la tercera, añadiendo poesía contemporánea, especialmente de Mao Zedong. Para 
terminar, el autor valora muy positivamente sus traducciones, considerando que la mayoría son 
insuperables y que se destacan por la sencillez: 
 Elimina casi toda nota a pie de página sin que esto impida al lector entender el poema original. 
 Todas sus traducciones son poemas en las que solo se centra en lo importante apartando insustancial. 
 En el prólogo de cada una de sus antologías, solo introduce la poesía comentando sus 

particularidades, pero nunca ha situado los poemas en su contexto social, político ni cultural. Los 
únicos contextos que añade son breves biografías de sus favoritos poetas, por ejemplo, Li Bai. 

5) “Tres poetas latinoamericanos traductores de poesía china”38 — José Ramón Álvarez 
Este trabajo se dedica a cómo tres poetas latinoamericanos traductores, a saber, Guillermo Valencia, 

Octavio Paz, Bernardo Acevedo traducen la poesía clásica china. La mayoría de sus poemas traducidos 
son de la dinastía Tang. Dado que dos de ellos no saben chino, el autor comienza con la pregunta: ¿cómo 
se traduce un poema chino si no se sabe chino? 

Guillermo Valencia, a diferencia de muchos otros traductores, afirma directamente en la 
introducción de su libro Catay. Poemas orientales que sus traducciones son indirectas y reconoce 
claramente que, como no sabe chino, su libro no es serio. El propio traductor es muy consciente de que 
el problema central de sus traducciones es su fidelidad al original chino. Como el poeta no puede obtener 
el contenido del original directamente, solo puede ser lo más fiel posible a la versión francesa, en la que 
espera y confía que el traductor francés haya sido fiel. Con todo, el autor del artículo considera que el 
hecho de traducir del francés no quita los valores poéticos y estéticos de sus traducciones, aunque no 
explica por qué ni se detiene en analizar la modalidad traductora de Valencia. Destaca, eso sí, que para 
él la poesía china reúne tres características: “repetición en los temas, valiéndose de pocos y selectos 
símbolos, delicadeza de expresión, y frescura y naturalidad”.39 

El segundo traductor es Octavio Paz. En su obra Versiones y diversiones se incluyen poemas de los 
poetas más famosos de la dinastía Tang, como Wang Wei, Du Fu y Li Bai. Al igual que Valencia, Paz no 
sabe chino, así que ¿cómo traduce Paz la poesía china sin saber chino? De acuerdo con el prólogo del 

 
37  Gabriel García- Noblejas, “La traducción chino-español en el siglo XX: Marcela de Juan, la poesía”, Centro Virtual 
Cervantes, 28 de febrero de 2011, https://cvc.cervantes.es/trujaman/anteriores/febrero_11/28022011.htm. 
38 José Ramón Álvarez, “Tres poetas latinoamericanos traductores de poesía china”, Noticias de Taiwán, 1 de julio de 1998, 
https://noticias.nat.gov.tw/news.php?unit=99,108,115&post=91310. 
39 Ibíd. 

https://cvc.cervantes.es/trujaman/anteriores/febrero_11/28022011.htm
https://noticias.nat.gov.tw/news.php?unit=99,108,115&post=91310


 

22 
 

libro Versiones y diversiones y entrevistas, José Ramón Álvarez nos notifica tres métodos que utilizó 
Paz: traducciones interlineales, transcripciones fonéticas y traducción directa del inglés al español. La 
traducción directa del inglés es un tipo de traducción convencional. En cuanto a las traducciones 
interlineales, hay que establecer una premisa. Debido a la falta de partículas de unión y de flexión en el 
chino clásico, un poema se compone de caracteres aislados, cada uno de los cuales expresa una idea. 
Los caracteres tienen poca unión sintáctica, pero cuando se traducen a una lengua con una sintaxis como 
la del español las partículas de unión son imprescindibles, lo que crea un texto mucho más discursivo 
que el original, frente al que algunos traductores prefieren el método de la traducción interlineal, que 
consiste en traducir cada uno de los caracteres sin preocuparse de establecer entre ellos una sintaxis. 
Este método minimiza el número de palabras de la traducción, pero también requiere que el lector 
aproveche al máximo su imaginación para recomponer el poema, es decir, el lector tiene que ser capaz 
de unir las ideas del texto meta en su mente. Es un tipo de traducción que, en efecto, “extrema las 
características de la poesía china: universalidad, intemporalidad, impersonalidad, ausencia de sujeto”.40 

Paz también utiliza traducciones fonéticas cuando alguien le lee el poema original, para que el 
ritmo y el sonido de la traducción se acerque lo más posible al original, José Ramón Álvarez comenta 
que esto es muy difícil sin saber chino, pese a lo cual juzga admirable la tentativa de Paz, que demuestra 
su seriedad y profesionalidad como hombre de letras. 

El último traductor es Bernardo Acevedo, poeta cubano que domina el chino. La mayoría de los 
poemas traducidos de su libro Florilegio de Canto y Poesía China son de la dinastía Tang. Según 
Acevedo, la poesía china se caracteriza por la parquedad del chino en su expresión lingüística y la 
densidad que contiene. Por tanto, cree que “el traductor puede y debe extenderse y adornar, aunque sin 
tocar la delicada sustancia original”,41 es decir, aboga por la combinación de traducción y recreación, 
lo que en efecto define una de las dos principales particularidades de las traducciones de Acevedo. Otra 
consiste en que en sus traducciones pretende recuperar el original chino con rimas y medidas familiares 
al castellano. A pesar de que esta traducción-recreación del poeta cubano no es aceptada por todos, José 
Ramón Álvarez defiende que puede ser un método que hace más atractiva y cercana la poesía china. 

6) “Las bellas infieles: la traducción de la poesía china por Guillermo Valencia”42 — Luisa Shu-ying 
Chang 

La autora pone su énfasis en el modernismo hispanoamericano dentro del que se mueve el poeta 
colombiano. La trayectoria poética de Valencia se puede dividir en tres etapas: parnasianismo, 
simbolismo francés, modernismo. A partir de tales influencias, Valencia ha forjado su propia estilística 
y especial creación poética, todo lo cual establece las características de sus traducciones. Influenciado 
por el modernismo, Valencia intenta hacer una traducción poética conforme a la métrica y el gusto del 
modernismo. Desde el punto de vista de la autora, sus traducciones son indudablemente excelentes ya 
que se esfuerza mucho en la métrica y la rima, sin que por ello haya que obviar las deficiencias, que no 
se limitan solo a la falta de fidelidad. Así, en primer lugar, con los datos que ofrece el libro Catay, tales 
como, el poeta, la época, el título, es difícil encontrar el original, incluso, en algunos casos, no existe el 
poeta que está en el libro en toda la historia literaria china. En segundo lugar, se refiere a que la 
traducción de algunos poemas es parcial. Y la tercera deficiencia reside en las dimensiones de cada 

 
40 Octavio Paz, “Variaciones chinas”, en Obras completas (México: Fondo de Cultura Económica, 1994), 558, cit. Álvarez, 
“Tres poetas latinoamericanos traductores de poesía china”. 
41 Ramón, “Tres poetas latinoamericanos traductores de poesía china”. 
42 Luisa Shu-ying Chang, “Las bellas infieles: la traducción de la poesía china por Guillermo Valencia”, en Actas del VIII 
Congreso Internacional de la Asociación Asiática de Hispanistas, editado por School of European and Latin American Studies 
of Shanghai International Studies University (Shanghai: Shanghai Foreign Language Education Press, 2015), 1044-1056. 



 

23 
 

traducción: Valencia utiliza una estrofa para traducir la idea integral de un verso chino, lo que respeta 
más bien poco la proverbial parquedad de la poesía clásica china. Con todo, la autora nos presenta unos 
poemas de Du Fu y Li Bai que traduce Valencia para llegar a la conclusión de que: 
 En las traducciones de Valencia, no solo descubrimos las bellas infieles, y una representación del 

modernismo hispanoamericano sino también una estética semejante a la poesía de Du Fu y Li Bai, 
una responsabilidad social y una admiración a la belleza de los poetas de todo el mundo.  

 La traducción de Valencia es más valiosa que una simple traducción porque es muy precisa en 
cuanto a la forma, la idea y la armonía musical.   

7) “Octavio Paz y la poesía china: las trampas de la traducción”43 — Flora Botton Beja 
Este trabajo se dedica a la evolución que se observa en las traducciones de Paz. Paz no encontró su 

propio patrón para traducir la poesía clásica china hasta que recorrió un largo camino. En toda su obra 
manifiesta su gran interés por Oriente, concretamente, por China, Japón, India. Cuando empezó a 
traducir algunos breves textos clásicos chinos del inglés y del francés, Paz no se preocupó demasiado 
por las dificultades de la lengua china y por la fidelidad de su traducción. Sin embargo, con el tiempo 
se dio cuenta de la necesidad de aprender más, en particular sobre la lengua china y la poesía clásica del 
país asiático.  

En la etapa inicial de su producción como traductor poético, Paz siguió el ejemplo de Pound quien 
traduce los poemas chinos en versos libres sin buscar la métrica ni la rima, y tejiendo más bien 
invenciones que traducciones, en un terreno en el que la traducción y creación se hacen indistinguibles. 
pero poco a poco, comenzaba a tener dudas sobre el método usado por Pound y finalmente encontró su 
propio camino con los escritos de Arthur Waley, Wai- lim Yip y James Liu. Al evaluar las traducciones 
de la poesía clásica china que hizo Waley, Paz señala que Waley trató de resolver el problema prosódico 
“procurando que a cada monosílabo chino, correspondiese un acento tónico inglés, lo que ha dado como 
resultado versos muy largos y que es inaplicable al español, donde las palabras tienen más sílabas y 
menos acentos tónicos”.44 Por ello, Paz no intenta reproducir la métrica china sino buscar asonancias 
en sus traducciones. Además, con el libro The art of chinese poetry de Liu y la obra Chinese poetry: 
najor modes and genres de Yip, fue profundizando en su conocimiento de las estrictas reglas de 
versificación china, así como de los rasgos sintácticos de la poesía Tang. Así es como Paz ha desarrollado 
sus propias normas fijas de traducción basadas en las características de dicha poesía: conservar el 
número de versos de cada poema y respetar las asonancias y el paralelismo, que es un fundamental arte 
poético de los mejores poemas chinos. En su proceso de traducción, intenta reproducir ciertos rasgos 
sintácticos del poema original y recoger la esencia filosófica del poema. Para ilustrarlo, Flora Botton 
Beja pone como ejemplo tres versiones de Paz de una cuarteta de Wang Wei. Según Botton Beja, cada 
versión presenta una visión nueva y más profunda de cada verso y la traducción se modifica, o sea, 
mejora a medida que Paz enriquece su conocimiento sobre la poesía China, el poeta, la dinastía Tang y 
el país asiático.  

 

 
43 Flora Botton Beja, “Octavio Paz y la poesía china: las trampas de la traducción”, Estudios de Asia y áfrica, vol. 1, 2011, n. 
2, 269-286. 
44 Octavio Paz, “Variaciones chinas”, en Obras completas (México: Fondo de Cultura Económica, 1994), 556, cit. Flora Botton 
Beja, “Octavio Paz y la poesía china”, 277. 



 

24 
 

8) “Poesía china clásica Tang y cosmopolítica en Juan L. Ortiz: la izquierda radical del poeta de la 
intemperie”45 — Andrea Juliana Enciso 

En este artículo se estudia la presencia de la poesía Tang en los poemas de Juan L. Ortiz, poeta 
argentino. Según la autora, Ortiz hace apropiación de los modelos de pensamiento y los recursos 
formales de la poesía Tang en sus poemas, creando así una poética cosmopolítica. El sistema de 
pensamiento chino, concretamente la filosofía del Tao, es la base del sistema poético y pensamiento del 
poeta. Con las influencias del taoísmo, en sus poemas se propugnan políticas igualitarias, la coexistencia 
entre los seres humanos y la naturaleza y la pérdida de la importancia del ser humano. Revisando la 
poesía de Ortiz, la autora afirma que, cuando versifica, este emplea dos dispositivos formales, el primero 
referido al sistema escena-sentimiento, como en los poemas de Wang Wei y Li Bai; el otro se refiere al 
uso de elementos simbólicos chinos clásicos, como la luna, el loto, el viento, la montaña, el río, el vino, 
el sauce, etc.    

9) “La poesía china y japonesa y su influencia en los poetas Jorge Carrera Andrade y Rubén 
Astudillo”46 — Eduardo Mora Anda  

En este artículo, el autor analiza la influencia ejercida por la poesía china en Rubén Astudillo y de 
la poesía japonesa en Jorge Carrera Andrade, ambos poetas ecuatorianos. Mora destaca algunas 
características de la poesía clásica de ambos países asiáticos que aparecen en la poesía de los dos poetas 
mencionados, a saber, el fuerte amor a la naturaleza o el humanismo contra el totalitarismo, entre otros. 
La poesía china, concretamente de la dinastía Tang, influenció al poeta Rubén Astudillo quien lleva años 
trabajando en China como diplomático del Ecuador, y esta influencia se expresa por el humanismo que 
valora en sus obras poéticas. Mora muestra dos poemas, uno de Du Fu y otro de Li Bai, como forma de 
ilustrar como ambos poetas celebran la amistad, y señala que en los poemas de Astudillo también aparece 
esa misma manera de exaltar los momentos de amistad. 

10) “Del clasicismo chino a la poesía occidental moderna”47 — Gustavo Martínez 
El objetivo principal del autor consiste en ofrecer una breve introducción de la poesía Tang y 

proponer sus propias versiones indirectas españolas de algunos poemas. Martínez indica que la poesía 
clásica china comenzó a formarse hacia el siglo II a.C. y se desarrolló durante los tres siglos siguientes. 
En la dinastía Tang (618- 906) llegó a su apogeo. Resume las características de la poesía Tang en los 
siguientes puntos:  
 Tiene una gran riqueza en sus temas: hay imágenes taoístas; poemas históricos y poemas dedicados 

a los animales, a las plantas, a los objetos. 
 Se escribe sobre personajes populares: soldados, pescadores, campesinos. 
 Se valora ante todo el legado poético precedente. 
 Busca incesantemente nuevos aportes.   

Martínez describe los métodos de traducción interlineal y fonética utilizados por Paz para traducir 
al español los poemas Tang del inglés y del francés. Inspirándose en el poeta mexicano y con las notas 
y transcripciones directas del chino que le ofrecen sus traducciones, Martínez emplea el método de 

 
45 Andrea Juliana Enciso, “Poesía china clásica Tang y cosmopolítica en Juan L. Ortiz: la izquierda radical del poeta de la 
intemperie”, Transmodernity: Journal of Peripheral Cultural Production of the Luso-Hispanic World, vol. 9, 2019, n. 1, 80-99. 
46 Eduardo Mora Anda, “La poesía china y japonesa y su influencia en los poetas Jorge Carrera Andrade y Rubén Astudillo”, 
Colloquia Revista de Pensamiento y Cultura, vol. 4, 2017, 1-22. 
47 Gustavo Martínez, “Del clasicismo chino a la poesía occidental moderna”, Inventio, la génesis de la cultura universitaria 
en Morelos, vol. 1, 2015, n.2, 89-94. 



 

25 
 

traducción interlineal para proponer sus propias traducciones indirectas al español de doce poemas de 
Li Bai, Du Fu, Wang Wei. 

4. Recopilación de traducciones 

En este capítulo presentamos dos cuadros en los que recopilamos todas las traducciones directas e 
indirectas que incluyen poemas Tang hasta la fecha. 

Traducciones directas 
Título Traductor/a Lugar Editorial Año 

Poesía de la antigua China Romeo Salinas Salinas 
Santiago de 

Chile 
Escuela Nacional de 

Artes Gráficas 
1947 

Breve antología de la poesía 
china 

Marcela de Juan Madrid en Revista de Occidente 1948 

Segunda antología de la poesía 
china 

Marcela de Juan Madrid en Revista de Occidente 1962 

Poemas de China por la tarde Carlos del Saz Orozco Taipei Tien Educational Center 1966 
Viento del este. Mao y la poesía 

china. Con poemas de: Chu 
Yuan, Tao Chien, Li Po, Tu 
Fu, Lu Yu, Mao Tse Tung, 

Kuo Mo Jo 

Antonio Fernández Arce Trujllo Diego E. Natal 1972 

Poesía china: del siglo XXII 
a.C. a las canciones de la 

Revolución Cultural 
Marcela de Juan Madrid Alianza 1973 

Notas sobre poesía china Marcela de Juan Madrid en La poesía actual 1975 

Dieciocho poemas de Li Po Guojian Chen México 
en Estudios de Asia y 

África 
1981 

Dieciocho poemas de Tu Fu Guojian Chen México 
en Estudios de Asia y 

África 
1981 

Li Bo. Copa en mano: pregunto 
a la luna 

Guojian Chen México El Colegio de México 1982 

Poetas de la dinastía Tang (618-
906) 

Pauline Huang y Carlos 
del Saz - Orozco 

Barcelona Plaza & Janés 1983 

Poemas de Bai Juyi Guojian Chen Lima Viento Sur 1984 
Florilegio de Canto y Poesía 

China 
Bernardo Acevedo S. J. Taipei Central Book Co 1985 

Poemas de Tang: edad de oro 
de la poesía china 

Guojian Chen Madrid Cátedra 1988 

Cincuenta poemas de Li Po 
Anne-Hélène Suárez 

Girard 
Madrid Hiperión 1988 

Poemas de Li-Po: poesía 
clásica china 

Guojian Chen Barcelona Icaria 1989 



 

26 
 

Du Fu: siete poemas de 
melancolía 

Joaquín Pérez Arroyo Málaga 
Consejería de Cultura de 

la Junta de Andalucía 
1990 

Diez despedidas de la Dinastía 
Tang 

Javier Yagüe Bosch 
Luxemburg

o 
La Moderna 1996 

La pagoda blanca: cien poemas 
de la dinastía Tang 

Guillermo Dañino Lima 
Pontifica Universidad 

Católica del Perú 
1996 

Poetas chinos de la dinastía 
Tang 

Concepción García 
Moral 

Madrid Visor 1997 

Surrealismo y budismo zen. 
Convergencias y diferencias. 

Estudio de literatura 
comparada y antología de 

poesía zen de China, Corea y 
Japón 

Juan Whangbai Bahk Madrid Verbum 1997 

Manantial de vino: poemas de 
Li Tai Po 

Guillermo Dañino Lima 
Pontifica Universidad 

Católica del Perú 
1998 

El bosque de las plumas, Li Tai 
Po 

Fernán Alayza Alves-
Oliveira y Ricardo 
Silva-Santisteban 

Lima 
Pontifica Universidad 

Católica del Perú 
1999 

Li Po. Eres tan bella como una 
flor pero las nubes nos 

separan 
Guojian Chen Barcelona Grijalbo Mondadori 1999 

Antología poética de las 
dinastías Tang y Song: los 
dos períodos de oro de la 

literatura china 

Chen, Guang Fu y 
Alfredo Gómez Gil 

Madrid Edaf 1999 

Poemas del río Wang (poemas 
de Wang Wei) 

Juan Ignacio Preciado 
Idoeta 

Madrid 
Ediciones del Oriente y 

del Mediterráneo 
1999 

Li Po y otros. Las mejores 
poesías chinas 

Roberto Curto 
Buenos 
Aires 

Errepar 2000 

El vuelo oblicuo de las 
golondrinas (poemas de Du 

Fu) 

Juan Ignacio Preciado 
Idoeta 

Madrid 
Ediciones del Oriente y 

del Mediterráneo 
2000 

99 cuartetos de Wang Wei y su 
círculo 

Anne-Hélène Suárez 
Girard 

Valencia Pre-Textos 2000 

Poesía Zen: antología crítica de 
poesía zen de China, Corea y 

Japón 
Juan Whangbai Bahk Madrid Verbum 2001 

300 poemas de la dinastía Tang 
Chang Shiru, Antonio 

Zaya 
Madrid Cromart 2001 

Poesía clásica china Guojian Chen Madrid Cátedra 2001 
La canción del laúd (poemas de 

Bai Juyi) 
Guillermo Dañino Lima 

Pontifica Universidad 
Católica del Perú 

2001 



 

27 
 

Bosque de pinceles (poemas de 
Du Fu) 

Guillermo Dañino Lima 
Pontifica Universidad 

Católica del Perú 
2001 

Cien poemas- Li Po Guojian Chen Barcelona Icaria 2002 

Antología de poesía china 
Juan Ignacio Preciado 

Idoeta 
Madrid Gredos 2003 

111 cuartetos de Bai Juyi 
Anne-Hélène Suárez 

Girard 
Valencia Pre-Textos 2003 

De la China a Al-Andalus: 39 
jueju y 6 robaiyat (esplendor 

del cuarteto oriental) 

Anne-Hélène Suárez 
Girard 

Barcelona Azul 2004 

La montaña vacía (poemas de 
Wang Wei) 

Guillermo Dañino Lima 
Pontifica Universidad 

Católica del Perú 
2004 

Wang Wei. Poemas del río 
Wang 

Pilar González España Madrid Trotta 2004 

A punto de partir: 100 poemas 
de Li Bai 

Anne-Hélène Suárez 
Girard 

Valencia Pre-Textos 2005 

Alma y Materia. Poesía y 
caligrafía chinas 

Jorge C. Tseng; Rafael 
Barneto Carmona 

Madrid Miraguano 2005 

Poesía china caligrafiada e 
ilustrada 

Guojian Chen Madrid Tran 2006 

Bosque de pinceles (poemas de 
Du Fu) 

Guillermo Dañino Madrid Hiperión 2006 

Lo mejor de la poesía amorosa 
china 

Guojian Chen Madrid Calambur 2007 

Segunda antología de la poesía 
china 

Marcela de Juan Madrid Alianza 2007 

Poesía china elemental Guojian Chen Madrid Miraguano 2008 
El maestro del monte frío 

(poemas de Han Shan) 
Lola Díez Pastor Madrid Hiperión 2008 

Antología poética de las 
dinastías Tang y Song: los 
dos períodos de oro de la 

literatura china 

GuangFu Chen y 
Alfredo Gómez Gil 

Madrid Miraguano 2009 

Antología de poetas prostitutas 
chinas (Siglo V-Siglo XXI) 

Guojian Chen Madrid Visor Libros 2010 

Poesía y pintura de la dinastía 
Tang-Antología selecta 

Shiru Chang Beijing 
China Intercontinental 

Press 
2010 

Poemas chinos para disfrutar Guojian Chen Madrid Latorre literaria 2012 
Poesía china: siglo XI a.C.—

siglo XX 
Guojian Chen Madrid Cátedra 2013 

Escrito en el aire. Tres poetas 
de la dinastía Tang (poemas 

de Li Bai, Du Fu y Wang 
Wei) 

Fernando Pérez Villalón 
Santiago de 

Chile 
Tácitas 2013 



 

28 
 

Trescientos poemas de la 
dinastía Tang 

Guojian Chen Madrid Cátedra 2016 

Cuadro de las traducciones directas  

Traducciones indirectas 

Título Traductor/a 
Lengua de 

partida 
Lugar Editorial Año 

Catay. Poemas 
Orientales 

Guillermo Valencia Francés Bogotá 
Camacho Rolden 

& compañía 
1929 

Antología de la 
poesía China 

Juan Ruiz de Larios 
Inglés, 
francés, 
alemán 

Barcelona Tartessos 
s.d. 

(años 
30) 

El Pabellón de 
Porcelana: 

compilación de 
Poesías Chinas 

Carlos Enrique 
Telaya 

Inglés, 
francés, 
alemán 

Lima Atlántida 1938 

El color de la vida. 
Interpretaciones de 

poesía china 

Marià Manent i 
Cisa 

Inglés, francés Barcelona Estel 1942 

La flauta de jade 
Ernestina de 
Champourcín 

Francés México Centauro 1945 

El Pabellón de 
Porcelana: poesías 

chinas 

Manuel Gutiérrez 
Marín 

Lenguas 
europeas 

Barcelona 
Montaner y 

Simón 
1945 

Sabiduría china 
Alfredo A. 
Whitelow 

Inglés Barcelona Biblioteca Nueva 1945 

La flauta de jade 
Ángel José 
Battistessa 

Francés Buenos Aires Guillermo Kraft 1951 

Poetas chinos Álvaro Yunque Francés Buenos Aires Quetzal 1958 

Poesía china 
Rafael Alberti y 

María Teresa León 
Francés Buenos Aires 

Compañía 
General Fabril 

Editora 
1960 

Poetas chinos de la 
dinastía Tang 

Raúl A. Ruy Inglés Buenos Aires Mundonuevo 1962 

Poemas de Li Po 
Luis Enrique 

Délano 
Inglés, francés 

Santiago de 
Chile 

Universitaria 1962 

Vida y poesía de Li 
Po 

Marià Manent i 
Cisa 

Inglés Barcelona Seix Barral 1968 

Los poetas de la 
dinastía Tang 

Roberto Donoso No se conoce Buenos Aires 
Centro Editor de 
América Latina 

1970 

Versiones y 
diversiones 

Octavio Paz Inglés, francés México D. F. Joaquín Moritz 1973 



 

29 
 

Cantos de pájaro y 
torrentes: poesía 

clásica china 
Javier Sologuren Francés, sueco Lima Capulí 1977 

Poesía china: 
Antología esencial 

Fritz Aguado Pertz No se conoce Buenos Aires Andrómeda 1977 

Poesía china 
Julio Sánchez 

Trabalón 
Francés Barcelona Adiax 1982 

Los poemas de Han 
Shan, poesía Zen 

Francisco Caudet 
Yarza 

Inglés Madrid Ayuso 1985 

Poemas chinos Alberto Laiseca No se conoce Buenos Aires Tierra Firme 1987 
El bosque de los 

bambúes: poemas 
de China 

Guillermo Martínez 
González 

Inglés Bogotá Trilce 1988 

Poemas chinos de 
amor 

Harold Álvarado 
Tenorio 

Inglés, francés Beijing China Hoy 1992 

El solitario de la 
montaña fría: 

poemas de Han 
Shan 

José Manuel 
Arango 

Inglés Medellín Intergraf 1994 

La montaña vacía. 
Poemas de Wang 

Wei 

Guillermo Martínez 
González 

No se conoce Bogotá Trilce 1996 

Poetas chinos de la 
dinastía Tang 

Concepción García 
Moral 

No se conoce Madrid Visor 1997 

Ventana al Oriente: 
Li Po, Tu Fu, y 

Wang Wei 

Miguel Ángel 
Flores 

Francés México Verdehalago 1997 

Ciento setenta 
poemas chinos 

Lucía Carro Marina Inglés Madrid Biblioteca Nueva 1999 

Cien poemas chinos Carlos Manzano Inglés Barcelona Lumen 2001 
Actos 

sacramentales: 
poemas 

Carlos Manzano Inglés Madrid Gadir 2005 

El amor y el tiempo 
y su mudanza: cien 
nuevas versiones de 

poesía china 

Carlos Manzano Inglés Madrid Gadir 2006 

El barco de 
orquídeas: poetisas 

de China 
Carlos Manzano Inglés Madrid Gadir 2007 



 

30 
 

François Cheng 
(ed.) La escritura 

poética china, 
seguida de una 

antología de 
poemas de los Tang 

Juan Luis Delmont 
y Eugenia Montejo 

Francés Valencia Pre-texto 2007 

Los poemas de la 
Montaña Fría 

Luis Hernán 
Rodríguez Felder 

No se conoce Buenos Aires Proyecto Larsen 2010 

Antología bilingüe 
de poesía china 

No se conoce No se conoce Buenos Aires Rúcula Libros 2011 

El libro de jade Julián Gea Francés Madrid Ardicia 2013 
Cuadro de las traducciones indirectas 

5. Marco teórico 

5.1 Referencia cultural 

5.1.1 El concepto de referencia cultural 
Como este trabajo consiste en analizar los errores de comprensión relativos a referencias culturales 

en algunas traducciones al español de la poesía Tang, es necesario delimitar a qué se refiere cuando se 
habla de la referencia cultural.  

En los estudios de traducción, según Hurtado, Nida fue pionero en establecer un vínculo entre la 
cultura y la traducción y en estudiar los problemas de traducción causados por las diferencias culturales 
señalando en su artículo “Linguistics and Ethnology in Translation problems” que quienes traducen de 
una lengua a otra deben ser siempre conscientes de las diferencias culturales entre ambos idiomas, y sin 
embargo pocos autores han estudiado los problemas de traducción desde esta perspectiva.48 Tanto Nida 
como Newmark observan que determinadas áreas de una cultura poseen un vocabulario específico muy 
rico.49  En este sentido, Newmark plantea el concepto cultural focus definido así “when a speech 
community focuses its attention on a topic (this is usually called ‘cultural focus’), it spawns a plethora 
of words to designate its special language or terminology.”50 En el caso de chino, por ejemplo, hay una 
serie de denominaciones para el vaso de vino, como 斛 (hu), 觥 (gong), 觞 (shang), 觚 (gu), 觯 
(zhi), 爵 (jüe), 尊 (zun), 斗 (dou), 角 (jiao), 卮 (zhi), 杯 (bei), 壶 (hu), 区 (qu), 皿 (min), 
鉴  (jian), 瓮  (weng), 瓿  (bu), 彝  (yi), 舟  (zhou), 斝  (jia), 罍  (lei), entre otras. Esto es una 
muestra típica de lo que Newmark llama cultural focus. Y afirma que, cuando hay un foco cultural, con 
frecuencia surgen problemas de traducción debido a las diferencias culturales entre la lengua de origen 
y la de llegada. 51  Al mismo tiempo, el autor define los objetos o actividades que contienen un 
significado cultural específico como cultural words 52  y señala que estas palabras pueden causar 
problemas de traducción cuando no hay concordancia entre dos culturas.53 Bödeker y Frese, y Koller 
amplian el concepto de realia propuesto por Vlokhov y Florin para referirse a “las realidades físicas o 
ideológicas propias de una cultura concreta y que, a la hora de ser traducidas a otras lenguas, plantean 

 
48 Amparo Hurtado Albir, Traducción y traductología (Madrid: Cátedra, 2001), 523. 
49 Ibíd., 610-611. 
50 Peter Newmark, A Text Book of Translation (Shanghai: Shanghai Foreign Language Education Press, 2001), 94. 
51 Ibíd. 
52 Peter Newmark, About Translation (Clevedon, Philadelphia, and Adelaide: Multilingual matters, 1991), 8. 
53 Newmark, A Text Book of Translation, 94. 



 

31 
 

problemas de traducción.” 54  Además, existe otro término más utilizado, culturema, que propone 
Vermeer y que Nord define como “un fenómeno cultural pertinente a una cultura A, que es considerado 
como relevante por los miembros de esta cultura y que comparado con un fenómeno social análogo en 
una cultura B, parece específico de la cultura A.”55 Según esta definición, es evidente que la autora está 
limitando los culturemas a la categoría de fenómenos sociales. Hurtado también emplea esta 
denominación, pero le da una definición más amplia que la de Nord. Como dice Hurtado, el culturema 
se refiere a: “los elementos culturales característicos de una cultura presentes en un texto y que, por su 
especificidad, pueden provocar problemas de traducción.” 56  Molina también utiliza el término 
culturema, pero se centra en la transformación de la información cultural. Los receptores de la cultura 
origen y los de la meta pertenecen a dos comunidades diferentes, con distintas visiones del mundo y 
formas de percibir y reflexionar sobre la realidad, lo que conlleva a que cuando se trasladan elementos 
verbales o paraverbales que contienen connotaciones específicas en una cultura a otra pueden sufrir una 
transferencia nula o distinta al original.57  

Del mismo modo, Mayoral pone énfasis en la transferencia de información cultural y en el receptor, 
es decir, en la comprensión de los elementos culturales de la cultura origen por parte del receptor de la 
lengua meta, por lo que aplica la denominación referencias culturales para referirse a:  

los elementos del discurso que por hacer referencia a particularidades de la cultura de origen no son entendidos en 
absoluto o son entendidos en forma parcial o son entendidos de forma diferente por los miembros de la cultura de 
término; ofrecen las referencias culturales una gran expresividad, similar a la de las figuras e idiomatismos en 
otros niveles del discursivo.58  

Teniendo en cuenta los puntos de vista de los autores mencionados anteriormente y sus definiciones 
de los elementos culturales, observamos que la posibilidad de que provoquen o no problemas de 
traducción es un aspecto imprescindible a la hora de definir los elementos culturales. Sin embargo, 
¿todos los elementos culturales plantean problemas de traducción? Compartimos la opinión de 
Mangiron de que con el paso del tiempo y la profundización de los intercambios culturales, algunos 
elementos propios de una cultura ya dejan de ser opacos para los receptores de otras culturas,59 como 
el tofu y el hotpot, dos comidas típicas de China que han llegado a ser tan comunes que hoy en día ya 
no plantean ni problemas de traducción ni dificultades de comprensión para los receptores de la lengua 
meta. Tomemos otro ejemplo más reciente para ilustrar esta cuestión: en 2018, KFC comenzó a vender 
en China un plato de origen mexicano, el taco, que hasta entonces era desconocido para la gran mayoría 
de los chinos, pero después de que KFC lo introdujera en el mercado chino, esta comida mexicana se ha 
convertido en algo muy familiar y popular en el país asiático, sobre todo, está sobreentendida por los 
jóvenes, lo que permite emplear el préstamo como transferencia válida y equivalente.  

Nos quedamos, por consiguiente, con una definición todavía más amplia, que es justamente la 
definición de “referencia cultural” aportada por Mangiron: “els elements discursius presents en un text 

 
54 Hurtado, Traducción y traductología, 611. 
55 Christiane Nord, Traducir, una actividad con propósito: Introducción a los enfoques funcionalistas (Berlin: Frank & Timme, 
2018), 42. 
56 Hurtado, Traducción y traductología, 611. 
57 Lucía Molina, Análisis descriptivo de la traducción de los culturemas árabe-español (tesis doctoral, Universidad Autónoma 
de Barcelona, 2001), 89. 
58 Roberto Mayoral, “La explicación de información en la traducción intercultural”, en Amparo Hurtado Albir (ed.), Estudis 
sobre la traducción (Castellón de la Plana: Universitat Jaume I, 1994), 76. 
59 Carmen Mangiron, El tractament dels referents culturals a les traduccions de la novella de Botxan: la interacció entre els 
elements textual i extratextuals (tesis doctoral, Universitat Autònoma de Barcelona, 2006), 65. 



 

32 
 

que al·ludeixen a una cultura determinada i aporten significat, expressivitat o color local (o una 
combinació de tots ells).”60 Observamos que esta autora no limita su definición a los problemas de 
traducción ni a las dificultades de comprensión por parte del receptor, sino que se centra en la cultura 
original. Como dice Mangiron, “és una definició àmplia que inclou tant els culturemes i comportemes, 
com els reàlia o objetes, els noms propis i les allusions intertextuals.”61 

Cabe destacar que los términos que se utiliza para hacer referencia a los elementos culturales son 
más numerosos que los mencionados anteriormente. A continuación, sobre la base del trabajo de 
Hurtado62 y Mangiron,63 ofrecemos un cuadro que resume las denominaciones y sus corrientes autores 
correspondientes: 

Realia 
Vlakhov y Florin (1970), Bödeker y Frese (1987), 

Koller (1992), 
Palabras culturales (Cultural words) Peter Newmark (1988), 

Punto rico (rich point) Christiane Nord (1994) 

Culturema 
Hans Vermeer (1983), Chistiane Nord (1997), 
Amparo Hurtado (2001), Lucía Molina (2001), 

Elemento específico de una cultura 
(Culture-specific ítems [CSI]) 

Javier Franco (1996) 

Elemento vinculado a una cultura 
(Culture bound element) 

Nedergaard-Larsen (1993), Christiane Nord (1994), 

Referencia cultural Roberto Mayoral (1994), Carme Mangiron (2006) 
Marcador cultural (culture-makers) Christiane Nord (1994), Roberto Mayoral (1994) 

Marca cultural Assumpta Forteza (2005) 

Referente cultural 
Laura Santamaria (1999, 2001), Josep Marco (2002, 

2004), Assumpta Forteza (2005) 

5.1.2 Clasificación de las referencias culturales 
No hay unanimidad en cuanto a las clasificaciones de las referencias culturales, puesto que los 

autores abordan este tema desde diferentes perspectivas. A continuación, ofreceremos algunas de las 
principales propuestas de clasificación. 

Nida 
En su artículo “Linguistics and Ethnology in Translation problems” Nida clasifica las diferencias 

culturales en cinco ámbitos a base de su experiencia como traductor de la Biblia: 
 Ecology 
 Material culture  
 Social culture 
 Religious culture 
 Linguistic culture64  

 
 

60 Mangiron, “El tractament dels referents culturals”, 63. 
61 Ibíd., 63. 
62 Hurtado, Traducción y traductología, 608-611. 
63 Mangiron, El tractament dels referents culturals, 52-60. 
64 Eugene Nida, “Linguistics and Ethnology in Translation problems”, Word, vol. 1, 1945, n. 2, 196. 



 

33 
 

Vlakhov y Florin 
Acuñaron el término realia y lo dividen en cuatro grupos: 
 Geográficos y etnográficos 
 Folclóricos y mitológicos 
 Objetos cotidianos 
 Elementos sociohistóricos65 

Newmark 
Siguiendo la aportación de Nida, Newmark divide las palabras culturales en cinco categorías: 
 Ecology  
 Material culture (artefacts)  
 Social culture - work and leisure  
 Organisations, customs, activities, procedures, concepts  
 Gestures and habits66 

Katan 
Katan propone seis niveles lógicos de cultura para organizar la información cultural: 
 Entorno 
 Conducta 
 Capacidades, estrategias y habilidades para comunicarse 
 Valores 
 Creencias 
 Identidad67  

Molina 
Molina, por su parte, divide los culturemas en cuatro áreas. Citamos literalmente: 

Ámbitos culturales 
Medio Natural Flora, fauna, fenómenos atmosféricos, climas, vientos, paisajes (naturales y 

creados), topónimos. 
Patrimonio cultural Personajes (reales o ficticios), hechos históricos, conocimiento religioso, 

festividades, creencias populares, folklore, obras y monumentos emblemáticos, 
lugares conocidos, nombres propios, utensilios, objetos, instrumentos musicales, 
técnicas empleadas en la explotación de la tierra, de la pesca, cuestiones 
relacionadas con el urbanismo, estrategias militares, medios de transporte, etc. 

Cultura social Convenciones y hábitos sociales: el tratamiento y la cortesía, el modo de comer, 
de vestir, de hablar; costumbres, valores morales, saludos gestos, la distancia 
física que mantienen los interlocutores, etc. 
Organización social: sistemas políticos, legales, educativos, organizaciones, 
oficios y profesiones, monedas, calendarios, eras, medidas, etc. 

 
65  Sergey Vlakhov y Sider Florin, “Neperevodimoe v perevode: realii”, en Masterstvo perevoda (Moscú: Sovetskii 
pisatel,1970), 432 -456, cit. Hurtado, Traducción y traductología, 608. 
66 Newmark, A Text Book of Translation, 95. 
67 David Katan, Translating cultures: An introduction for translators, interpreters and mediators (Manchester: St. Jerome, 
1999), 45, cit. Hurtado, Traducción y traductología, 609-610. 



 

34 
 

Cultura lingüística Transliteraciones, refranes, frases hechas, metáforas generalizadas, asociaciones 
simbólicas, interjecciones, blasfemias, insultos, etc. 

Interferencia cultural 
Falsos amigos Ej. El búho (la lechuza) Sabiduría (Cultura Occidental) 

Mal agüero (Cultura árabe) 
Injerencia cultural Ej. “Hasta la vista, baby” (original inglés) 

“Sayonara, baby” (traducción castellana). 
Cuadro de clasificación de ámbitos culturales según Molina68 

Santamaria 
Santamaria usa el término referente cultural y lo define como “los objetos y eventos creados dentro 

de una cultura determinada con un capital cultural distintivo, intrínseco en el conjunto de la sociedad, 
capaz de modificar el valor expresivo que se otorga a los individuos que están relacionados al mismo.”69 
Partiendo de dicha definición, establece una serie de categorizaciones en las que clasifica los referentes 
culturales tal y como se reproduce en la tabla a continuación:   

 

Primary categorization  Secondary categorization Examples 
1. Ecology 1. geography/topography  mountains, rivers 
 2. metereology weather  weather 

3. biology flora, fauna 
4. human being  

2. History 1. buildings monuments, castles 
 2. events festivities, revolutions 

3. personalities  authors, statespersons 
3. Social structure 1. work  industry, energy, business 
 2. social organization legislat, execut, powers 

3. politics organizations, elections 
4. Cultural institutions 1. arts  music, literature, cinema 
 2. religion churches, rites, celebration  

3. education curricula, education system 
4. mass media TV, press, radio, internet 

5. Social universe 1. social conditions groups, family relations 
 2. cultural geography regions, towns, roads 

3. transport vehicles, community transp 
6. Material culture 1. food cooking, rest, beverages 
 2. clothing  clothes, complements 

3. cosmetics, hairdressing   
4. leisure  sports, recreation 
5. material objects furniture, bedclothes 

 
68 Molina, Análisis descriptivo de la traducción, 97-98. 
69 Laura Santamaria, “Función y traducción de los referentes culturales en subtitulación”, en Lourdes Lorenzo García y Ana 
Mª Pereira Rodríguez (ed.), Traducción subordinada II, El subtitulado:(inglés-español/gallego) (Vigo: Universidad de Vigo y 
Servizo de Publicacións, 2001), 13. 



 

35 
 

6. technology  chips, engines 
Cuadro de clasificación de referentes culturales según Santamaria70 

Mangiron 
Sobre la base de la clasificación de Santamaria, Mangiron plantea su clasificación de las referencias 

culturales y queda como sigue: 

1. Medi natural 1.1. Geologia  
1.2. Biologia 

1.2.1. Flora  
1.2.2. Fauna 

2. Historia  2.1. Edificis  
2.2. Esdeveniments històrics  
2.3. Institucions i personatges històrics  
2.4. Símbols nacionals  

3. Cultura social 3.1. Treball  
3.1.1. Professions  
3.1.2. Unitats de mesura  
3.1.3. Unitat monetària  

3.2. Condicions socials 
3.2.1. Antropònims  

3.2.1.1. Antropònims convencionals  
3.2.1.2. Antropònims simbòlics  

3.2.2. Relacions familiars  
3.2.3. Relacions socials  
3.2.4. Costums  
3.2.5. Geografia cultural  
3.2.6. Transport  

4. Institucions culturals  4.1. Belles arts  
4.1.1. Pintura, ceràmica i escultura  
4.1.2. Arts florals  
4.1.3. Música i dansa  

4.2. Art  
4.2.1. Teatre  
4.2.2. Literatura  

4.3. Religió  
4.4. Educació  

5. Cultura material  
 

5.1. Llar  
5.2. Alimentació  

5.2.1. Menjar  
5.2.2. Beguda  
5.3. Indumentària  

 
70 Laura Santamaria, “Cultural References in Translation: Informative Contribution and Cognitive Values”, en Beyond the 
Western Tradition y Marilyn Gaddis Rose (ed.), Translation Perspectives, XI Center for Research in Translation (Binghamton: 
State University of New York, 2000), 421. 



 

36 
 

5.4. Lleure  
5.4.1. Jocs  
5.4.2. Esports i arts marcials  
5.4.3. Hotels i restaurants  

5.5. Objectes materials  
6. Cultura lingüística  6.1. Sistema d’ escriptura 

6.2. Dialectes  
6.3. Dites, expressions i frases fetes  
6.4. Jocs de paraules  
6.5. Insults  
6.6.  Onomatopeies  

7. Interjerències culturals  7.1. Referències a altres llengües  
7.2. Referències a institucions culturals  

7.2.1. Pintura, ceràmica i escultura  
7.2.2. Literatura  

7.3. Referències històriques 
Clasificación de las referencias culturales según Mangiron71 

Para nuestro trabajo, queremos una clasificación que tiene un número reducido de categorías, y que 
cada ámbito incluye conceptos culturales exhaustivos, y que las subcategorías no se entrecruzan para 
facilitar combinarla con la clasificación de errores de comprensión relativos a referencias culturales que 
propondremos en el marco metodológico. Creemos que la propuesta de Molina satisface nuestra 
necesidad. 

5.2 Error de traducción 

5.2.1 El concepto de error de traducción  
Son muchos autores han definido el error de traducción, hecho que ha provocado una 

heterogeneidad al respecto de este concepto. A continuación, plasmamos algunas de las principales 
aportaciones que han hecho estos autores. 

En la traductología, definir el error de traducción desde la comprensión del texto origen y su 
reexpresión en la lengua de llegada es lo más extendido.72 Delisle, que emplea el término falta en lugar 
de error, a la hora de distinguir entre faltas de lengua y de traducción, menciona que la mala 
interpretación del original es uno de los motivos para las faltas de traducción: “Erreur qui figure dans le 
texte d'arrivée et qui est attribuable soit à la méconnaissance ou à la mauvaise application des principes 
de traduction, des règles de traduction ou des procédés de traduction, soit à l'interprétation erronée d'un 
segment du texte de départ, soit à un défaut de méthode.” 73  En esta misma línea, Bensoussan y 
Rosenhouse definen el error de traducción en base de una deficiente comprensión del original. 74 
Además, también hay autores que entienden el error de traducción bajo el paradigma de la equivalencia, 
Palazuelos et al. sostiene que la actividad de traducción consta de dos etapas, la comprensión correcta 
del contenido contextual del original y la reexpresión de su sentido en la lengua de llegada, y que se 

 
71 Mangiron, El tractament dels referents culturals, 138-140. 
72 Hurtado, Traducción y traductología, 290. 
73  Jean Delisle, La traduction raisonnée. Manuel d’initiation à la traduction professionnelle de l’anglais vers le français 
(Ottawa: Presses de l'université d'Ottawa, 1993), 41. 
74 Miguel Tolosa Igualada, Don de errar. Tras los pasos del traductor errante (Castellón: Universitat Jaume I, 2013), 41. 



 

37 
 

cometen errores de traducción cuando el traductor no reproduce el sentido del origen en la traducción.75 
En otras palabras, según el autor, un error de traducción es una falta de equivalencia entre el contenido 
textual del origen y el del texto meta. También, de modo general, Hurtado entiende este concepto como 
una equivalencia inadecuada.76  

Muchos autores funcionalistas también han contribuido al tema que abordamos. Desde el enfoque 
funcionalista, es imposible definir un error de traducción sin relacionarlo con la finalidad de la 
traducción. 77  Kupsch-Losereit fue la primera autora que adoptó esta perspectiva para definirlo, 78 
afirmando que un error traslativo es una falta a “1. la funcionalidad de la traducción, 2. la coherencia 
del texto, 3. las convenciones del género textual, 4. las convenciones lingüísticas, 5. las convenciones y 
condiciones específicas de la cultura y la situación, y 6. el sistema lingüístico.” 79  Luego, esta 
perspectiva funcionalista con respecto al error traslativo fue desarrollada por Hönig, que cree que un 
error traslativo aparece cuando no se cumple una norma que se establece por parte de la función del 
texto meta, y el error consiste en todo lo que distorsiona la función textual y comunicativa del texto.80 
Hurtado señala que un problema de traducción se convierte en un error cuando no se aborda 
adecuadamente.81 Del mismo modo, desde este punto de vista y en relación con el encargo de traducción, 
Nord entiende un error traslativo como “un no cumplimiento de una exigencia indicada en el encargo 
de traducción y una solución inadecuada a un problema traslativo.” 82  A diferencia de Delisle, 
Bensoussan y Rosenhouse, que definen el error de traducción atendiendo a sus causas fundamentales, 
estos tres autores lo definen por sus consecuencias. 

Todo lo que demuestra que no contamos con una definición de error de traducción que goce de un 
consenso, y compartimos la opinión de Tolosa: “Más que un concepto concreto, la noción de error parece 
un contenedor o cajón de sastre en el que se diría que todas las definiciones tienen cabida, lo cual 
complica sobremanera la posibilidad de concretar una definición que venga a decir lo que es y supone 
el error en el ámbito de la traducción.”83  Al mismo tiempo, el autor sostiene que las numerosas 
definiciones de error de traducción existentes en la traductología parecen todas útiles y los puntos de 
partida de los autores son lógicos, pero ninguna de ellas aborda todos los aspectos del error de 
traducción. 84  Por lo tanto, Tolosa une la esencia de cada una para proponer una definición 
multidimensional del error traslativo desde la perspectiva lingüística, discursivo-textual, comunicativo-
funcional y profesional: 

El error de traducción supone el incumplimiento de la función que el texto traducido debería desempeñar en el 
polo de llegada, la ruptura de la coherencia, la cohesión y la adecuación textual, la violación del sistema lingüístico 
de llegada, la ausencia de respeto al considerar la tipología textual, las convenciones lingüístico-culturales y las 
situaciones de comunicación específicas de todo encargo; todos ellos, con un denominador común: el pliego de 
condiciones que subyace a todo encargo de traducción no justifica tales inobservancias.85 

 
75 Ibíd., 47. 
76 Hurtado, Traducción y traductología, 289. 
77 Nord, Traducir, una actividad con propósito, 93. 
78 Ibíd. 
79 Ibíd. 
80 Tolosa, Don de errar, 28. 
81 Hurtado, Traducción y traductología, 279. 
82 Nord, Traducir, una actividad con propósito, 95. 
83 Tolosa, Don de errar, 77. 
84 Ibíd. 
85 Ibíd., 78. 



 

38 
 

Esta es, sin duda, la definición más amplia hasta la fecha; sin embargo, el autor todavía reconoce 
que sigue siendo incompleta e insuficiente. 

5.2.2 Clasificación de los errores de traducción 
En cuanto a las clasificaciones de los errores de traducción, parece que tampoco hay consenso, 

puesto que como dice Hurtado, carecemos de estudios amplios y rigurosos que validen una tipología de 
errores, su gravedad etc.86 A continuación, sobre la base de las recopilaciones y estados de la cuestión 
de Hurtado87 y Tolosa88, ofrecemos un cuadro que resume las clasificaciones propuestas hasta la fecha: 

Año Autores Tipos de errores 
1997 Juliane House Errores encubiertos Errores patentes 

1977 Wolfram Wilss 
Errores en el área de la 
competencia receptiva 

Errores en el área de la competencia 
reproductiva 

1981 Daniel Gouadec Errores relativos Errores absolutos 
1984 Irene Spilka Error Falta Desviación 
1985 Sigrid Kupsch-Losereit Errores textuales Errores léxicos Errores gramaticales 

1988 Christiane Nord 
Errores 

pragmáticos 
Errores 

culturales 
Errores lingüísticos 

Errores 
específicos 

1988 Peter Newmark Errores referenciales Errores lingüísticos Errores de uso 

1989 
Juan Sager 

(dos tipologías) 

Errores causados por 
desconocimiento de la lengua 

origen 

Errores causados por 
desconocimiento de la lengua meta 

Errores lingüísticos Errores semánticos Errores pragmáticos 

1989 Jeanne Dancette 
Errores por una mala 

descodificación lingüística 
Errores en las operaciones 

cognitivas 

1989 
Candace Séguinot 
(dos tipologías) 

Errores producidos por: 
limitada capacidad humana de procesamiento cognitivo, limitaciones de 
acceso a la información almacenada, condiciones de trabajo, cantidad de 

tiempo, ritmo de traducción, multitarea de la actividad traductora, 
factores externos 

Errores que se asocian a niveles de competencia, derivados de: 
una mala comprensión del texto origen, una mala gestión de la lengua de 

llegada, un proceso de traducción defectuoso 

1989 Malcolm Williams 
Error de traducción 
(menor y mayor) 

Error de lengua 
(menor y mayor) 

1990 
Marsh Bensoussan y 
Judith Rosenhouse 

Errores en el nivel de la 
equivalencia superficial 

Errores en el nivel de 
la equivalencia 

semántica 

Errores en el nivel de 
la equivalencia 

pragmática 
1992 Daniel Gile Faltas de comprensión Faltas de restitución 
1992 Anthony Pym Errores binarios Errores no binarios 
1993 Jean Delisle Faltas de lengua Faltas de traducción 

 
86 Hurtado, Traducción y traductología, 307. 
87 Ibíd., 289-306. 
88 Tolosa, Don de errar, 17-77. 



 

39 
 

1993 Amparo Hurtado 
Errores de 

comprensión del texto 
origen 

Errores de expresión Errores pragmáticos 

1994 Julio César Santoyo 

Errores producidos por: 
distracción, insuficiente preparación del traductor para la tarea, 

desconocimiento del idioma materno, ignorancia del idioma de destino, 
desconocimiento de lo que se traduce, expresión pobre, apresuramiento, 

carencia de sentido común, carencia de inspiración 
1995 Paul Kussmaul Errores léxicos Errores pragmáticos 

1997 
Basil Hatim y Ian 

Mason 
Errores a nivel textual 

(errores de registro, errores pragmáticos, errores semióticos) 

2001 Susana Cruces Colado 
Errores que dependen de la 
intencionalidad del texto de 

llegada 
Errores de reformulación 

2009 Gyde Hansen Errores lingüísticos y estilísticos 
Errores producidos por la 

interferencia o los falsos amigos 
Cuadro de las clasificaciones de errores de traducción 

A pesar de que contamos con tantas tipologías para clasificar los errores de traducción, pensamos, 
igual que Tolosa, que la traductología tal y como la conocemos hoy en día no ofrece mucha nitidez 
conceptual ni taxonómica al respecto, y que resulta complicado llevar a cabo una sistematización de las 
clasificaciones.89 

5.2.3 Error de traducción y competencia traductora 
Según Amparo Hurtado, en el proceso de traducción, el traductor se encuentra con una serie de 

problemas objetivos de traducción, que ella clasifica en problemas lingüísticos, extralingüísticos, 
instrumentales y pragmáticos, y cuando no puede resolver dichos problemas de forma adecuada, 
cometerá errores de traducción. 90  Para identificar los problemas de traducción y tomar luego las 
decisiones adecuadas, el traductor debe poseer múltiples competencias. Según el modelo del PACTE, la 
competencia traductora se compone de la competencia bilingüística, la extralingüística, la de 
transferencia, la instrumental y profesional, la psicofisiológica y la estratégica.91 Hurtado sostiene que 
la falta de competencia bilingüística, extralingüística, instrumental, estratégica y de transferencia puede 
conducir a errores de traducción.92 Se detiene muy particularmente en la segunda. La comprensión y la 
reexpresión se consideran generalmente dos vertientes fundamentales del proceso de traducción, y una 
correcta comprensión es la base de una adecuada reexpresión, lo que exige al traductor una competencia 
no solo lingüística, sino también extralingüística. Los errores de comprensión relativos a las referencias 
culturales que se van a estudiar en este trabajo dependen en gran medida de esta competencia, que según 
Hurtado está formada por “1) conocimientos sobre la traducción; 2) conocimientos biculturales, en la 
cultura de partida y la de llegada; 3) conocimientos enciclopédicos (del mundo en general); 4) 
conocimientos temáticos (de ámbitos específicos).”93 

 
89 Ibíd., 79. 
90 Hurtado, Traducción y traductología, 279. 
91 Ibíd., 395-396. 
92 Ibíd., 306. 
93 Ibíd., 395. 



 

40 
 

6. Marco metodológico 

6.1 Criterios de elaboración del corpus 
Disponemos de noventa antologías de uno o varios poetas Tang o de poesía clásica china que 

incluyen textos Tang. Nos centramos en cuatro de traducciones directas, dos de Guillermo Dañino (La 
pagoda blanca: cien poemas de la dinastía Tang, 1996, 2001; Bosque de pinceles, 2001, 2006), una de 
Juan Ignacio Preciado Idoeta (Antología de poesía china, 2003), y una de Fernando Pérez Villalón 
(Escrito en el aire. Tres poetas de la dinastía Tang, 2013) con la intención de proseguir después con las 
demás, o una parte de ellas, en una posible tesis doctoral.  

Muchas de las antologías incluyen textos de un solo poeta Tang, o de unos pocos (especialmente 
Li Bai, Du Fu, Wang Wei y Bai Juyi), lo que limita el número y alcance de las referencias culturales. En 
cambio, La pagoda blanca: cien poemas de la dinastía Tang y Antología de poesía china acogen gran 
variedad de autores y épocas, lo que implica más variedad y mayor número de referencias culturales.  

Bosque de pinceles es antología de poemas de Du Fu, representante del realismo y de lo que se 
conoce como “historia en poesía” (véase 2.1.2). Entender su poesía es una prueba de los conocimientos 
que tiene el traductor sobre la historia de antigua China, y si el traductor no tiene suficientes 
conocimientos, es probable que no capte el sentido oculto de sus poemas, provocando así errores. Por 
lo tanto, consideramos que este poemario es significativo para nuestro trabajo. 

La justificación de nuestro corpus reside asimismo en el perfil de los traductores. Dañino y Preciado 
tienen en común el pertenecer al grupo de traductores de finales del siglo XX y principios del XXI, y el 
ser sinólogos que han vivido y trabajado en China. Los suyos no serán los errores de un amateur que se 
acerca a la poesía china sin un sólido bagaje formativo. 

El cuarto poemario, Escrito en el aire. Tres poetas de la dinastía Tang, es el más reciente de las 
traducciones al español de la poesía Tang realizado por un traductor no nativo de la lengua china. En 
este libro, Pérez Villalón destaca que para elaborar sus traducciones ha consultado muchas versiones 
anteriores en castellano, francés e inglés, y que solo traduce los poemas bien comprendidos en los 
originales.94 Dados el gran número de versiones consultadas y el esfuerzo que — en efecto, y como 
veremos — ha hecho el autor por la fidelidad, creemos que merece la pena estudiar los errores que ha 
cometido. 

Así, pues, las cuatro antologías permiten elaborar un corpus de estudio suficientemente amplio y 
que nos lleve a conclusiones significativas. Vamos a efectuar un vaciado de las referencias culturales 
presentes en estas cuatro antologías, así como a analizarlas para aislar los errores de comprensión 
relativos a referencias culturales, que serán presentados en forma de tabla más abajo. 

6.2 Criterios de análisis del corpus 
Nuestro corpus contiene las obras de muchos poetas, cada uno con sus propias experiencias vitales, 

la situación social en el que vivían, su forma de pensar y su estilo. Teniendo esto en cuenta, decidimos 
no analizar los factores extratextuales de los textos originales de forma independiente, sino hacerlo con 
el análisis de los errores, si es necesario.  

En cuanto a los factores extratextuales de los textos meta, precisamente porque este trabajo es un 
análisis crítico de los errores de comprensión relativos a las referencias culturales y la comprensión de 
tales referencias está estrechamente relacionada con la competencia no solo lingüística sino también 

 
94 Fernando Pérez Villalón, Escrito en el aire. Tres poetas de la dinastía Tang (Santiago de Chile: Tácitas, 2013), 50. 



 

41 
 

extralingüística del traductor, que es a la vez el receptor del texto origen y el emisor del texto meta,95 
llevaremos a cabo una breve investigación sobre los tres traductores.  

En cuanto a los factores textuales, nos centramos únicamente en los errores causados por la mala 
interpretación por parte del traductor de las referencias culturales del texto origen. 

Para la clasificación de las referencias culturales, decidimos utilizar la de Molina. Con el propósito 
de que esta clasificación se adapte a las necesidades de la presente investigación, añadimos la 
subcategoría “localización geográfica” al medio natural y quitamos las que incluye Molina pero no 
hemos utilizado. Debemos incidir, pues, en que no se trata de una agrupación de todos los ámbitos 
culturales, sino que simplemente es una clasificación que nos permite recoger las referencias culturales 
que aparecen en el corpus: 

Clasificación de las referencias culturales del corpus 

Medio natural 

Topónimo 
Fenómeno atmosférico 
Localización geográfica 

Clima 

Patrimonio cultural 

Personaje real 
Utensilio 

Hecho histórico 
Edificio 

Estrategia militar 
Objeto 

Festividad 
Vino 

Conocimiento religioso 
Agricultura 

Cultura social 

Convenciones y hábitos sociales: 
tratamiento, modo de describir, costumbre 

Organización social: 
sistema político y económico, unidad de tiempo, 

calendario 
Cultura lingüística Frase hecha, alabanza 

Interferencia cultural Falsos amigos culturales 

Por lo que se refiere a los errores de traducción, una vez resumidas las clasificaciones existentes en 
el apartado 5.2.2, observamos que ninguna de ellas es aplicable al corpus de este trabajo, ya que ninguna 
se refina lo suficiente como para clasificar los errores de comprensión relacionados con las referencias 
culturales. En este sentido, decidimos combinar la tipología de los errores con las categorías de las 
referencias culturales para plantear nuestra propuesta. En nuestro caso, las referencias culturales abarcan 
cinco categorías (medio natural, patrimonio cultural, cultura social, cultura lingüística, interferencia 
cultural), por lo que los tipos de errores que analizaremos serán: 

 
 

95 Mangiron, El tractament dels referents culturals, 130. 



 

42 
 

Errores de comprensión de medio natural 
Errores de comprensión de patrimonio cultural 
Errores de comprensión de cultura social 
Errores de comprensión de cultura lingüística 
Errores causados por la interferencia cultural 

En el proceso de identificación de dichos errores, nos hemos dado cuenta de que muchos de ellos 
tienen que ver con el espacio, es decir, que existe una divergencia entre el autor y el traductor sobre el 
concepto y el tratamiento del espacio: “si l’espai representat és construït per l’escriptor i traduir és 
reescriure i reescriure manipular, el traductor o l'imitador, el receptor en general, en part reproduirà i en 
part modificarà l'espai materialitzat en el text original”.96 En este sentido, para analizar tales errores 
utilizaremos la semiótica del espacio, cuya utilidad se ha demostrado en estudios de traducción entre 
lenguas europeas. 

7. Presentación de los traductores de las antologías objeto de estudio 

7.1 Guillermo Dañino 
La pagoda blanca: cien poemas de la dinastía Tang fue publicada en Lima en 1996 por la Pontificia 

Universidad Católica del Perú y en España en 2001 por Hiperión. Bosque de pinceles fue publicado por 
las mismas editoriales en 2001 y 2006 respectivamente. La traducción de ambos poemarios corre a cargo 
del reconocido sinólogo peruano Guillermo Dañino, doctor en literatura y semiótica, nacido en 1929 en 
Trujillo y era catedrático de la Universidad Católica de Perú. En 1979, a los cincuenta años, fue invitado 
por el gobierno chino a trabajar en China, donde enseñó durante 12 años en la Universidad de Nanjing 
y en la Universidad de Negocios Internacionales y Economía. Luego se instaló en Beijing y se dedicó 
al estudio de la cultura china antes de regresar a Perú en 2002.97 La razón más directa de su amor por 
China, admite, fue su “encuentro” con el poeta Li Bai. Un día, charlando con el portero del hotel donde 
se alojaba en Beijing, este le entregó un ejemplar de《唐诗一百首》(Cien Poemas Tang). Como el 
traductor no llevaba mucho tiempo aprendiendo chino, no podía entender ni la mitad de los veinte 
caracteres del poema《静夜思》(Nostalgia en una noche tranquila). Pasó tres días descifrando el 
significado general, y se sintió conmovido por el fuerte sentimiento humanista que transmitía el poema, 
al mismo tiempo que le intrigaba y fascinaba la forma mágica en que unos pocos caracteres pueden 
transmitir un sentido tan amplio y sentimientos profundos. A continuación, intentó traducirlo al 
castellano, y recibió los elogios de los expertos, en realidad, de sus colegas en la universidad donde 
trabajaba en Beijing. Esto le animó y alegró.98 Desde entonces, Dañino se ha dedicado a la traducción 
de poesía china y ha publicado un total de siete libros de poesía china vertida al castellano: La Pagoda 
Blanca. Cien poemas de la dinastía Tang (1996, 2001), Manantial de vino: poemas de Li Tai Po (1998), 
Sobre un sauce, la tarde (poemas de Zhang Kejiu; 1998, 2001), La canción del laúd (poemas de Bai 
Juyi; 2001), Bosque de Pinceles (poemas de Du Fu; 2002, 2006), La Montaña Vacía (poemas de Wang 
Wei; 2004), El maestro de los cinco sauces, poemas de Tao Yuanming (2006, 2007),  

 
96 Miquel Edo Julià, Carducci a la literatura catalana: recepció i traduccions (tesis doctoral, Universidad de Barcelona, 2007), 
6. 
97  “Guillermo Dañino”, Baidu Baike, acceso el 24 de mayo de 2022, 
https://baike.baidu.com/item/%E5%90%89%E5%8F%B6%E5%A2%A8/12664129?fr=aladdin. 
98 Yu Li, 《中国变化的亲历者，专访秘鲁汉学家吉叶墨》[Testigo del cambio que se produce en China, una entrevista con 
el sinólogo peruano Guillermo Dañino], People, 23 de mayo de 2015,  http://world.people.com.cn/n/2015/0523/c157278-
27045848.html. 

https://baike.baidu.com/item/%E5%90%89%E5%8F%B6%E5%A2%A8/12664129?fr=aladdin
http://world.people.com.cn/n/2015/0523/c157278-27045848.html
http://world.people.com.cn/n/2015/0523/c157278-27045848.html


 

43 
 

Además, Dañino ha compilado de forma independiente una Enciclopedia de la Cultura China de 
más de 600.000 palabras, que abarca todos los aspectos de la historia, la religión, la cultura y las 
personalidades chinas. Se mencionó específicamente y fue homenajeado por el presidente chino Xi 
Jinping durante su visita a Perú en noviembre de 2016, y el traductor dijo que se sentía honrado por el 
estímulo del líder chino, que también lo inspiró a escribir más.99 Y afirma: “En mi próxima vida, espero 
nacer como chino, aprender chino desde muy niño, dedicar mi vida al estudio de los 5.000 años de 
civilización china y difundir lo que he aprendido en mi vida al mayor número posible de personas que 
amen la cultura del país asiático, y que mi vida comience a los 50 años, en el año que llegué a China.”100 

En cuanto a las normas que sigue al traducir la poesía clásica china, sobre todo, la poesía Tang, 
Dañino indica, en primer lugar, que las connotaciones visuales plasmadas en los caracteres chinos, la 
rima, el ritmo y la métrica de la poesía Tang son intraducibles. En segundo lugar, el significado general 
del poema debe presentarse íntegramente en la traducción, y lo más importante de un poema es el espíritu 
que contiene, cuya transmisión es la principal tarea del traductor. Para respetar los valores del espíritu y 
el sentido del poema, es más apropiado utilizar el verso libre. Por último, el traductor considera que cada 
poema tiene su propio contexto cultural e histórico específico, y si estos contextos ya no existen en la 
actualidad, no deben presentarse en la traducción, sino que deben añadirse notas para explicarlos, con 
el fin de que el lector pueda comprender mejor el texto origen. En resumen, las normas que sigue son: 
“renunciar al significante, conservar el significado del poema, respetar el espíritu, crear lenguaje 
acorde.”101 

7.2 Juan Ignacio Preciado Idoeta 
Antología de poesía china fue publicada en Madrid en 2003 por Gredos e incluye 128 poemas Tang 

traducidos por Iñaki Preciado Idoeta. Es un distinguido sinólogo y el único tibetólogo hispanohablante, 
nacido en Madrid en 1941, doctorado en la Facultad de Filosofía y Letra de la Universidad Autónoma 
de Madrid, con la tesis La dimensión ética de la revolución cultural china. De 1973 a 1976 trabajó como 
traductor en la Embajada de España en China, y en 1984 comenzó a estudiar la lengua y la cultura 
tibetanas.102 Sus traducciones abarcan no solo la poesía china, sino también libros sobre el taoísmo. En 
1979 obtuvo el Premio de traducción Fray Luis de León por su versión del Lao Zi (Libro del Taoísmo).103 
Entre sus numerosas traducciones se encuentran tres de poesía china, a saber, Poemas del río Wang 
(poemas de Wang Wei; 1999, 2004), El vuelo oblicuo de las golondrinas (poemas de Du Fu; 2000), 
Antología de poesía china (2003). 

El traductor considera que al traducir la poesía china al español es difícil conservar la musicalidad 
y el ritmo del original y reproducir su ambiente. La principal tarea a la hora de traducir poesía china es, 
por tanto, ser lo más fiel posible al original, simplificar al máximo la traducción y dar al lector 
hispanohablante la misma sensación que al chino siempre que sea posible.104 

 
 

 
99 Ibíd. 
100 Xiaowei Chen, 《秘鲁著名汉学家吉叶墨：生命始于 50 岁》[El famoso sinólogo peruano Guillaume: la vida empieza 
a los 50], Chinawriter, 24 de febrero de 2017, http://www.chinawriter.com.cn/n1/2017/0224/c405057-29104292.html.  
101 Guillermo Dañino, La pagoda blanca: cien poemas de la dinastía Tang (Madrid: Hiperión, 2001), 22-23. 
102  “Juan Ignacio Preciado Idoeta”, Baidu Baike, acceso el 24 de mayo de 2022, 
https://baike.baidu.com/item/%E6%AF%95%E9%9A%90%E5%B4%96/10613248?fr=aladdin. 
103 “Iñaki Preciado Idoeta”, Wikipedia, acceso el 24 de mayo de 2022, 
https://es.wikipedia.org/wiki/I%C3%B1aki_Preciado_Idoeta.  
104 Juan Ignacio Preciado Idoeta, Antología de poesía china (Madrid: Gredos, 2003), 13.  

http://www.chinawriter.com.cn/n1/2017/0224/c405057-29104292.html
https://baike.baidu.com/item/%E6%AF%95%E9%9A%90%E5%B4%96/10613248?fr=aladdin
https://es.wikipedia.org/wiki/I%C3%B1aki_Preciado_Idoeta


 

44 
 

7.3 Fernando Pérez Villalón  
Escrito en el aire. Tres poetas de la dinastía Tang fue publicado en Santiago de Chile por Tácitas 

en 2013. Es una selección de poemas de Li Bai, Du Fu y Wang Wei, traducidos por Fernando Pérez 
Villalón. Este es el único libro de poemas Tang traducidos al castellano por el traductor. Pérez Villalón 
es profesor de la universidad Alberto Hurtado de Chile y doctor en Literatura Comparada. Su interés por 
la poesía Tang proviene de la obra Catay de Ezra Pound, y para traducirla ha consultado un gran número 
de versiones españolas, inglesas y francesas. Cabe señalar, sin embargo, que todas sus traducciones son 
directas del chino. A la hora de traducir poesía Tang, su principio primordial es la fidelidad. El traductor 
lo explica así: “me impuse como regla no incluir ningún poema que no hubiera comprendido bien en el 
original, y si algún mérito tienen estas versiones está en el intento de reproducir en castellano con la 
mayor fidelidad posible su manera de decir, evitando adornar o deformar más de la cuenta la extremada 
concisión de estos poemas, sin caer por otra parte ni en el prosaísmo plano de algunas versiones ni en la 
lengua tarzanesca de la más extrema literalidad.”105 

8. Corpus y análisis  

8.1 La pagoda blanca: cien poemas de la dinastía Tang 

Ficha n. 1 

TO1 (Du Fu): 

岱宗/夫如何？ 

dai zong / fu ru he? 

Montaña sagrada / cómo?  

齐/鲁/青/未了。 

qi/ lu/ qin/ wei liao. 

Reino Qi / reino Lu / verde / sin límite. 

造化/钟/神/秀， 

Zao hua / zhong /sheng / xiu,  

Naturaleza / reunir / maravilla / belleza, 

阴/阳/割/昏/晓。  

Yin / yang / ge / hun / xiao. 

Yin / yang / dividir / crepúsculo / aurora. 

TM1 (Guillermo Dañino): 

¿Cómo describir el grandioso monte? 

 

 

Desde Qi y Lu se aprecia su verdor infinito. 

 

 

¡Qué privilegio disfrutar de tanta belleza! 

 

 

Por el oeste aún es noche, la alborada ilumina el este. 

 

 

 
105 Pérez, Escrito en el aire, 50. 



 

45 
 

[...] [...] 

Error de comprensión de patrimonio cultural (conocimiento religioso) 

Este poema es escrito por Du Fu. Dai Zong (sobrenombre del monte Tai, tai significa grandioso) 
que se encuentra a caballo entre la llanura de Huabei y la llanura de Qilu, en comparación con las llanuras 
y colinas, parece visualmente muy alto. Por lo tanto, en la antigüedad se consideraba que el monte Tai 
era la montaña más alta de China. En este poema, Du Fu elogia y describe su sublime magnitud, su 
mágica belleza, su majestuoso paisaje. La idea principal queda como sigue: ‘¡Qué hermosa es la montaña 
sagrada Tai! Cuando se sale de los reinos Qi y Lu, los colores verdes de la montaña siguen siendo 
vivamente visibles. La naturaleza concentra aquí todas sus gracias y magia. Sus altas cumbres dividen 
el norte y el sur en crepúsculo y alba’. “阴阳”(yin yang) en el último verso son:  

dos conceptos del taoísmo, que son usados para representar o referirse a la dualidad que esta filosofía atribuye a 
todo lo existente en el universo. Describe las dos fuerzas fundamentales opuestas y complementarias, que se 
encuentran en todas las cosas. El yin es el principio femenino, la tierra, la oscuridad, la pasividad y la absorción. 
El yang es el principio masculino, el cielo, la luz, la actividad y la penetración.106  

Así, pues, la dimensión religiosa de estos dos famosos términos se basa en un primer sentido físico 
en donde simplemente yin es oscuridad y yang es luz. En la antigua China, la gente vivía principalmente 
a lo largo del curso medio de la cuenca del río Amarillo, que está al norte del Trópico de Cáncer, por lo 
que el sol solo brillaba desde el sur, lo que significa que, en la percepción de los antiguos, solo la 
vertiente sur de las montañas podía recibir el sol, mientras que la vertiente norte se quedaba a oscuras. 
Así, los chinos llaman a la vertiente de una cordillera a la que no llegan los rayos del sol —la vertiente 
norte— como la vertiente yin, y viceversa, a la sur como la vertiente yang. 

De este modo, en este contexto, “阴阳” (yin yang) se refieren a las vertientes yin y yang de la 
montaña Tai, es decir, sus vertientes norte y sur. En la traducción, el traductor y el autor discrepan en el 
tratamiento de la semiótica del espacio. Dañino occidentalizó el espacio traduciendo el yin y el yang 
como este y oeste, lo que se debe a que los occidentales siempre han considerado que el sol sale por el 
este y se pone por el oeste. Por la falta de conocimientos culturales enciclopédicos y la interferencia de 
la percepción occidental, el traductor no comprendió los contenidos referenciales del yin y el yang y los 
tradujo erróneamente de un modo que no coincide con lo que se expresa en el original ni con las 
características geográficas de la montaña Tai, que va de este a oeste y se encuentra al norte del Trópico 
de Cáncer. En resumen, la traducción correcta será “por el norte aún es noche, la alborada ilumina el 
sur”. 

 

 

 

 

 
106 “Yin y yang”, Wikipedia, acceso el 27 de mayo de 2022, https://es.wikipedia.org/wiki/Yin_y_yang. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Yin_y_yang


 

46 
 

Ficha n. 2 

TO2 (Li Shangyin): 

Título: 登/乐/游/原   

deng / le / you / yuan 

subir / alegría / paseo / pradera 

 

向晚/意/不/适， 

xiang wan / yi / bu / shi,  

atardecer / estado de ánimo / no / bueno, 

驱/车/登/古原。 

qu / che / deng / gu yuan. 

Tomar / carro / subir / antigua pradera. 

[...] 

TM2 (Guillermo Dañino):  

Título: Alegre paseo por la llanura 

 

 

 

Es la tarde con su melancolía. 

 

 

En mi carreta subo a la antigua llanura. 

 

 

[...] 

Error de comprensión de medio natural (topónimo) 

Los dos versos significan: ‘por la tarde, con un mal estado de ánimo, subo solo a la antigua pradera 
en carro.’ La antigua pradera no es sino el “乐游原” (le you yuan) mencionado en el título, que era un 
lugar pintoresco al sur de la ciudad Chang’an, y desde el que se podía ver todo el conjunto de la ciudad. 
El “乐游原” (le you yuan) significa literalmente “pasear por la llanura con alegría”, pero aquí es un 
topónimo. Como el traductor carecía de conocimientos relativos a la geografía china antigua, no lo sabía, 
y lo interpretó y tradujo directamente de forma literal, lo que provocó un error de traducción. Por otro 
lado, el autor occidentalizó el sentido de la semiótica del espacio. Apoyándose en un concepto de 
melancolía de corte modernista, le parecía lógico que el autor disfrutara del sufrimiento, y por tanto no 
consideraba contradictorios el alegre y la melancolía. En otras palabras, a pesar de que en el primer 
verso el autor expresa que está de mal humor, desde la perspectiva modernista esto no es muy 
contradictorio con el título del TM Alegre paseo por la llanura. Puede ser un paseo alegre con una 
melancolía. Para una traducción más adecuada, se puede ver la traducción de Chen: “Paseo por la 
pradera del Gozo”107. 

 

 

 
107 Chen, Trescientos poemas, 306. 



 

47 
 

Ficha n. 3 

TO3 (Wang Han): 

葡萄/美酒/夜/光/杯， 

pu tao / mei jiu / ye / guang / bei, 

uva / buen vino / noche / luz / copa, 

欲/饮/琵琶/马上/催。 

yu / yin / pi pa / ma shang / cui. 

querer / beber / pipa / enseguida / apresurar 

[...] 

TM3 (Guillermo Dañino): 

En la noche, resplandecen las copas de espumoso vino. 

 

 

Cantan las cuerdas invitando a beber sin pausa. 

 

 

[...] 

Error de comprensión de patrimonio cultural (utensilio) 

El dístico significa: ‘el vino de uva se sirve en las copas y el sonido del laúd invita a beberlo’. El 
“夜光杯” (ye guang bei, donde ye es noche, guang es luz, bei es copa) que se menciona en el primer 
verso es un objeto típicamente chino de gran valor: una copa de vino esculpida con verde jade 
transparente de la cordillera de Qilian. Esta denominación se debe a que el jade es cristalino y por la 
noche la luz de la luna puede penetrar en la copa. Por tanto, no se refiere a una copa que resplandece 
por la noche. Propondríamos “las copas de jade espléndido”. 

Ficha n. 4 

TO4 (Du Mu)： 

Título: 将赴/吴兴/登/乐/游/原/一/绝 

jiang fu / wu xing / deng / le / you / yuan / yi / jue 

ir a / Wuxing / subir/ alegría / paseo / pradera / uno / 
cuarteto 

[...] 

欲/把/一/麾/江/海/去， 

yu / ba / yi / hui / jiang / hai / qu, 

querer / sostener / uno / bandera / río / mar / ir, 

乐/游/原/上/望/昭/陵。 

TM4 (Guillermo Dañino): 

Título: Iré a Wuxing y subiré a 
Leyouyuan 

 

 

[...] 
Iré a Jianghai, nombramiento en 
mano, 

 

Subiré a Leyouyuan y contemplaré el 
mausoleo de Zhao. 



 

48 
 

le / you / yuan / shang / wang / zhao / ling. 

alegría / paseo / pradera / en / contemplar / Zhao / mausoleo. 

Error de comprensión de medio natural (topónimo) 

Este poema fue escrito cuando el autor dejaba Chang’an para ocupar un puesto en Wuxing. El 
sentido del dístico es: ‘Me gustaría ir a Wuxing con una bandera en la mano, y ahora estoy contemplando 
el mausoleo de Zhao desde la pradera Leyou’. El título del poema indica que el lugar al que se dirigía 
el autor era Wuxing. El “江海” (jiang hai, jiang significa río, hai significa mar) que menciona el autor 
en el primer verso no es un topónimo. “江” (jiang) se refiere al Río Yangtze, que se encuentra al norte 
de Wuxing, y “海” (hai) se refiere al Mar de la China Oriental, que se halla al sureste de Wuxing. El 
autor utiliza el río y el mar para referirse al lugar al que se dirige: Wuxing. Sin embargo, el traductor los 
traduce como “Jianghai”, que es una transcripción fonética, lo que hará que el lector del TM considere 
que “Jianghai” es un lugar y provocará confusión: el título indica con toda claridad que el destino es 
Wuxing, entonces ¿por qué se menciona en el TM otro lugar (Jianghai)? Este error demuestra el 
desconocimiento de la geografía china por parte del traductor. 

Ficha n. 5 

TO5 (Meng Haoran): 

[...] 

欲/济/无/舟/楫， 

yu / ji / wu / zhou / ji, 

querer / cruzar / sin / barco / remo, 

端/居/耻/圣明。 

duan / jü / chi / sheng ming. 

ocioso / vida / vergüenza / sabio.  

[...] 

TM5 (Guillermo Dañino): 

[...] 

Deseo cruzar las aguas y no hay barca. 

 

 

Vida apacible. Vergüenza de los sabios. 

 

Nota：El sabio es el poeta que se avergüenza de no 
servir como conviene a su soberano. 

[...] 

Error de comprensión de cultura lingüística (alabanza) 

Meng Haoran quería dedicarse a la política, pero no tuvo la oportunidad, así que escribió este 
poema a Zhang Jiuling, el primer ministro de la época, con la esperanza de que le presentara (y le) 
ayudara a buscar un puesto oficial. Este dístico significa: ‘Quiero cruzar este lago, pero no encuentro ni 
una barca ni un remo. Me avergüenzo de mi vida ociosa en esta época de sabios gobernantes.’ La nota 



 

49 
 

añadida por el traductor muestra al propio autor como sujeto del texto “圣明” (sheng ming, significa 
sabio). Sin embargo, este adjetivo se utiliza específicamente para alabar la sabiduría del emperador. Así 
pues, en una sociedad feudal jerarquizada, el autor no lo habría utilizado para referirse a sí mismo de 
ninguna manera. Además, los antiguos creían que siempre que el emperador fuera sabio, la sociedad 
sería estable y próspera, por lo que el término “圣明” (sheng ming) era también una alabanza a la paz y 
la prosperidad en la época feudal, y en este poema significa precisamente eso. A pesar de que el traductor 
percibía el significado literal de “圣明” (sheng ming), no sabía que solo podía utilizarse para el 
emperador y consideraba que el autor la utilizaba para referirse a sí mismo, lo que dio lugar a una 
traducción errónea. La traducción más adecuada queda como sigue: 

Quería cruzar el lago, 
mas no hallo bote ni barco. 
Me avergüenza estar ocioso 
en esta época de sabios soberanos.108  

Ficha n. 6 

TO6 (Wang Bo)： 

[...] 

无为/在/歧路， 

wu wei / zai / qi lu, 

no es necesario / en / encrucijada,  

儿/女/共/沾/巾。 

er / nü / gong / zhan / jin. 

niño / dama / junto / mojar / pañuelo. 

TM6 (Guillermo Dañino): 

[...] 

En la encrucijada no es necesario 

 

 

como niños o damas mojar el pañuelo. 

Error de comprensión de cultura social (tratamiento) 

Estos dos versos son de un poema de despedida y significan: ‘cuando nos separamos en la 
encrucijada, no debemos dejar que nuestros pañuelos se mojen con lágrimas, como hacen los jóvenes’. 
El “儿女”(er nü) es un tratamiento para los jóvenes, especialmente para los enamorados. Así pues, no 
debe tomarse literalmente, como lo ha hecho el traductor, como “niño y dama”. En definitiva, la 
traducción “niños y damas” podría sustituirse por “jóvenes” o “chiquillos”. 

 

 
108 Chen, Trescientos poemas, 379. 



 

50 
 

Ficha n. 7 

TO7 (Luo Binwang)： 

Título: 易/水/送别 

yi / shui / song bie 

Yi / río / despedirse 

[...] 

昔时/人/已/没， 

xi shi / ren / yi / mo, 

pasado / persona / ya / desaparecer, 

今日/水/犹/寒。 

jin ri / shui / you / han. 

ahora / agua / todavía / frío. 

TM7 (Guillermo Dañino): 

Título: Despedida de Yishui 

 

 

[...] 

Los antiguos desaparecieron. 

 

 

Las aguas aún siguen frías. 

Error de comprensión de patrimonio cultural (personaje real) 

Este poema fue escrito cuando el poeta se despedía de un amigo en el río Yi. El sentido de estos 
dos versos es: ‘la persona del pasado ha desaparecido, pero hoy el río sigue tan frío como siempre’. 
Durante el periodo de los reinos combatientes (de 453 a.C. a 221 a.C.) había siete reinos, el más poderoso 
de los cuales era el reino Qin, que intentaba invadir a los otros. El rey de Yan envió a su guerrero Jing 
Ke para asesinar al rey Qin y despedirlo en el río Yi, pero Jing Ke fracasó y finalmente fue matado por 
el brutal rey Qin. Desde entonces, Jing Ke ha sido considerado un héroe. El “昔时人” (xi shi ren, xi shi 
significa del pasado, ren significa persona) que se menciona en el primer verso se refiere al personaje 
histórico Jing Ke. El poeta Luo Binwang, hombre de gran talento político, fue perseguido por 
funcionarios con los que tenía conflictos de intereses políticos, lo que le impidió ejercer su talento 
político. En este poema, cita la alusión a Jing Ke, asociada al lugar, el río Yi donde despidió a su amigo, 
para expresar tanto su admiración por el héroe como su gran angustia por no poder hacer valer su talento. 
Sin embargo, en la traducción, el “昔时人” (xi shi ren), que debería estar en singular, se ha transformado 
en plural. Consideramos que esto se debe a que el traductor no detectó la alusión al asesinato del rey de 
Qin por parte de Jing Ke, ni sabía que “昔时人” (xi shi ren) se refería específicamente a Jing Ke, así 
que lo interpretó literalmente como “los hombres antiguos”, lo que llevó a una traducción errónea. 

 

 



 

51 
 

Ficha n. 8 

TO8 (Du Fu)： 

[...] 

三/顾/频烦/天下/计， 

san / gu / pin fan / tian xia / ji, 

tres / visitor / frecuencia / país / tácita, 

两/朝/开/济/老/臣/心。 

liang / chao / kai / ji / lao / chen / xin. 

dos / dinastía / fundar / ayudar / viejo / cortesano / 
corazón. 

[...] 

TM8 (Guillermo Dañino): 

[...] 

Tres veces fue llamado a gobernar, 

 

 

Sirvió a dos reinos con dedicación de 
estratega. 

 

 

[...] 

Error de comprensión de patrimonio cultural (hecho histórico) 

Zhuge Liang fue un destacado político y militar de la antigua China. A pesar de que vivía aislado 
en las montañas y se resistía a involucrarse en la política, Liu Bei lo visitó tres veces y, finalmente, su 
persistencia lo movió a elaborar una serie de estrategias para que unificara el país y lo ayudara a fundar 
el reino Shu (la actual provincia Sichuan). Después de la muerte de Liu Bei, seguía ayudando a su hijo, 
Liu Chan, a gobernar dicho reino. Para rendir homenaje a Zhuge Liang, las generaciones posteriores 
construyeron un templo en Chengdu, la capital de la provincia de Sichuan, donde Du Fu se estableció 
en sus últimos años. Estos dos versos, escritos por Du Fu durante una visita a dicho templo, resumen la 
vida de Zhuge Liang y significan: ‘El rey vino a la cabaña tres veces para pedirte consejo sobre cómo 
gobernar el país. Serviste a dos reyes con gran lealtad’. En chino, “朝” (chao) no sólo significa “dinastía” 
sino también “el período del reinado de un gobernante”. En este sentido, a la luz de los hechos históricos, 
“两朝” (liang chao, liang significa dos) que se menciona en el segundo verso se refiere a los reinados 
de Liu Bei y Liu Chan. Por otra parte, Zhuge Liang solo sirvió a un reino en toda su vida, a saber, el 
Shu, el que ayudó a fundar a Liu Bei, por lo que la traducción “dos reinos” es poco coherente con los 
hechos históricos. En definitiva, creemos que la traducción “dos reinos” debe ser sustituida por “dos 
reyes”. 

 

 

 



 

52 
 

8.2 Bosque de pinceles 

Ficha n. 9 

TO1 (Du Fu): 

[...] 

安/得/广/厦/千/万/间， 

an / de / guang / sha / qian / wan / jian, 

cómo / tener / amplio / casa / mil / diez mil / sala, 

大/庇/天下/寒/士/俱/欢/颜。 

da / bi / tian xia / han / shi / ju / huan / yan. 

generalmente / albergar / mundo / frío / intelectual / 
todo / alegría / cara. 

[...] 

TM1 (Guillermo Dañino): 

[...] 

¡Ah, si tuviera una hermosa casa de diez mil 
salas, 

 

para alojar, gozosos, a quienes sufren de 
frío! 

 

 

[...] 

Error de comprensión de cultura social (tratamiento) 

Estos dos versos pertenecen al poema de Du Fu, Canción de una cabaña rota por el viento de otoño, 
que relata la dolorosa experiencia de la familia del autor, al quedar empapada por la lluvia en una cabaña 
con el techo roto. El poeta relacionaba su propia experiencia con la situación de los eruditos del mundo 
y se lamentaba de cómo podía conseguir una casa espaciosa para albergar a todos los pobres eruditos 
para que sonrieran. En el segundo verso, la denominación completa de “寒士” (han shi, han significa 
frío, shi significa letrado) es “寒门士子” (han men shi zi, donde han no significa literalmente frío, sino 
humilde, men significa casta y shi zi significa letrado). Era un tratamiento para los letrados 
pertenecientes a familias pobres. El “寒门” (han men) está relacionado con el sistema de Chaju, un 
sistema de selección de funcionarios por parte de los gobernadores locales, que se decretó en la dinastía 
Han (134 a.C.). Sin embargo, el derecho a recomendar talentos pasaba gradualmente a estar bajo el 
control de un pequeño número de funcionarios de alto rango, que tendían a recomendar solo a miembros 
de sus propias familias para puestos oficiales, independientemente de sus cualidades académicas, lo que 
condujo a un monopolio gradual del poder político por parte de unas pocas grandes familias. Estas 
familias, que tenían el monopolio del poder político, eran conocidas como “世家” (shi jia, se refiere a 
la familia que está en el gobierno durante generaciones; shi es la palabra china para generación, jia 
para familia), mientras que las familias menos poderosas políticamente eran conocidas como “寒门” 
(han men, significa casta humilde), que más tarde llegó a referirse a las familias pobres. En la antigüedad, 
los letrados de origen pobre, es decir, de “寒门” (han men), que se denominaban como “寒门士子” (han 
men shi zi), también eran conocidos como “寒士” (han shi). Así, el “寒士” (han shi) que se menciona 
en el poema no se refiere a “los que sufren de frío” como lo entiende el traductor sino a “los eruditos 



 

53 
 

pobres”. Como el poema describe que la familia del autor se mojaba bajo la lluvia por la noche, el 
traductor asociaba el significado del “寒士” (han shi) lógicamente con la frialdad de la noche lluviosa. 
Por tanto, con la interferencia del significado literal del carácter “寒” (han, significa frío) el traductor 
interpretó el “寒士” (han shi), como: “las personas que sufren de frío”, como la familia del autor, lo que 
llevó a una traducción inadecuada. 

Ficha n. 10 

TO2 (Du Fu): 

[...] 

先/帝/侍女/八千/人， 

xian / di / shi nv / ba qian / ren, 

anterior / emperador / dama / ocho mil / 
persona,  

公孙/剑器/初/第一。 

gong sun / jian qi / chu / di yi. 

Gongsun / espada / en aquel entonces / primero. 

[...] 

TM2 (Guillermo Dañino): 

[...] 

Ocho mil damas, cortesanas de emperadores, 

 

 

Se eclipsan ante la danza de la espada de 
Gongsun. 

 

 

[...] 

Error de comprensión de patrimonio cultural (personaje real) 

Estos dos versos significan: ‘el emperador tenía unas ocho mil sirvientas, de las cuales la mejor 
bailarina de espada era Gongsun’. En el primer verso, el término “先帝” (xian di, donde xian es la 
palabra china para anterior, di para emperador) es un tratamiento respetuoso para los difuntos 
emperadores, y en el presente verso no se refiere a los “emperadores” como lo entiende el traductor sino 
específicamente al emperador Xuanzong, que era un gran amante de la canción y la danza y enseñaba a 
sus sirvientas a tocar instrumentos y a bailar en el Parque de Peras, y Gongsun era la mejor bailarina 
entre ellas. De esto trata este dístico, no obstante, las lagunas en los conocimientos históricos del 
traductor le llevaron a desconocer que el “先帝” (xian di) se refería específicamente al emperador 
Xuanzong y a interpretarlo erróneamente como “los emperadores”. 

 

 

 

 



 

54 
 

Ficha n. 11 

TO3 (Du Fu)： 

孟冬/十/郡/良/家/子， 

meng dong / shi / jun / liang / jia /zi, 

meng invierno / diez / provincia/ bueno / familia / 
hijo, 

血/作/陈陶/泽/中/水。 

xue / zuo / chen tao / ze / Zhong / shui. 

sangre / convertirse en / Chentao / ciénaga / en / 
agua.  

[...] 

TM3 (Guillermo Dañino): 

Es pleno invierno. Hijos de familias honestas 
de diez provincias 

 

 

derramaron su sangre en la ciénaga de 
Chentao 

 

[...] 

Error de comprensión de cultura social (calendario)  

Estos dos versos significan: ‘a principios del invierno, los hijos de las buenas familias de una 
docena de provincias cuya sangre fue derramada en las aguas de Chentao’. En la antigüedad, se creía 
que había tres meses en cada estación, al mismo tiempo utilizaba “孟” (meng), “仲” (zhong), “季” (ji) 
para denominar los tres meses de cada estación, siendo “孟” (meng) el primer mes, “仲” (zhong) el 
segundo y “季” (ji) el tercero. Así pues, los doce meses del año pueden expresarse de la siguiente manera: 
primavera meng, primavera zhong, primavera ji, verano meng, verano zhong, verano ji, otoño meng, 
otoño zhong, otoño ji, invierno meng, invierno zhong, invierno ji. De acuerdo con el calendario lunar, el 
“孟冬” (meng dong, dong significa invierno), es decir, el invierno meng, corresponde al décimo mes y 
es el primer mes del invierno, en otras palabras, hace referencia al “temprano invierno”, mientras que el 
“pleno invierno” como lo entiende el traductor correspondería al invierno zhong. En definitiva, 
propondríamos sustituir “pleno invierno” por “temprano invierno”. 

Ficha n. 12 

TO4 (Du Fu)： 

八月/秋/高/风/怒/号， 

ba yue /qiu / gao / feng / nu / hao, 

octavo mes / otoño / alto / viento / furia / 
rugir, 

TM4 (Guillermo Dañino): 

Octava luna. A mitad del otoño, el viento ruge con 
furia; 

 

 



 

55 
 

[...] [...] 

Error de comprensión de medio natural (fenómeno atmosférico) 

Este verso significa: ‘el cielo está despejado y el viento aúlla en el octavo mes del calendario lunar’. 
El “秋高” (qiu gao) es un fenómeno meteorológico especial de China que hace referencia a la pureza 
del cielo. El verano chino suele ser caluroso y lluvioso. Debido a las abundantes lluvias estivales, el 
polvo y las impurezas de la atmósfera se reducen mucho en otoño, lo que permite que la atmósfera sea 
mucho más transparente, por lo que, en China, el cielo es sumamente despejado en otoño, de esta manera, 
el cielo parece visualmente, muy alto. El término “秋高” (qiu gao, qiu significa otoño, gao significa 
alto) se emplea entonces para denominar este fenómeno meteorológico tan particular. Ya hemos 
mencionado en el análisis del ejemplo anterior que los chinos creen que cada estación consiste en tres 
meses, y el otoño son el séptimo, el octavo y el noveno mes del calendario lunar, por lo que se puede 
considerar que el octavo mes era “la mitad del otoño”. Desde nuestro punto de vista, el traductor quizá 
desconocía este singular fenómeno atmosférico, por tanto, tomó erróneamente “秋高” (qiu gao) como 
complemento de “八月” (ba yue, significa octavo mes), al mismo tiempo, recurriendo a sus propios 
conocimientos culturales enciclopédicos lo tradujo como “a mitad del otoño”. También es posible que 
el traductor haya omitido “秋高” (qiu gao). Opinamos que esto se debe a que el traductor no entendió 
su significado, ya que el autor escribió otro verso en la segunda parte del poema “秋天漠漠向昏黑” (el 
cielo se torna oscuro), que muestra que el cielo pasa de estar despejado a nublado. Si el traductor percibió 
el significado de “秋高” (qiu gao), teniendo en cuenta la coherencia de todo el TM, no es lógico que lo 
omitiera. En cualquier caso, consideramos que el traductor no era consciente de que el “秋高” (qiu gao) 
era un fenómeno atmosférico exclusivamente de China, lo que provocó una traducción inadecuada. 

Ficha n. 13 

TO5 (Du Fu)： 

[...] 

府/帖/昨夜/下， 

fu / tie / zuo ye / xia, 

gobierno / decreto / anoche / llegar, 

次选/中男/行。 

ci xuan / Zhong nan / xing. 

elegir / muchacho / ir al combate. 

中男/绝/短/小， 

TM5 (Guillermo Dañino): 

[...] 

Anoche nos llegó un decreto del gobierno, 

 

 

La orden es reclutar muchachos. 

 

 

Aquí no son numerosos, 



 

56 
 

Zhong nan / jue / duan / xiao,  

muchacho / muy / corto / pequeño, 

何以/守/王城？ 

he yi / shou / wang cheng? 

cómo / defender / ciudad imperial? 

[...] 

 

 

¿cómo defender el fortín imperial? 

 

 

[...] 

Error de comprensión de cultura social (modo de describir) 

Cuando estalló la Rebelión de An-Shi, la corte necesitaba desesperadamente un gran ejército para 
reprimir a los rebeldes, y como no había suficientes hombres adultos, la corte no tenía más remedio que 
reclutar a los muchachos. Al ver esta situación, el autor escribió este poema. Los cuatro versos nos 
notifican: ‘anoche llegó la orden de reclutar a los muchachos, pero estos eran demasiado bajos para 
defender el reino’. El “短” (duan, significa corto) del tercer verso es una forma china particular de 
describir la altura. Cuando describen a una persona baja, los chinos no solo utilizan el adjetivo “矮” (ai, 
significa bajo) sino también el adjetivo para la longitud “短” (duan). Por lo tanto, el TO no significa 
“los niños son pocos” como lo entiende el traductor sino “los niños son muy bajos”.  

Ficha n. 14 

TO6 (Du Fu)： 

[...] 

佳人/拾/翠/春/相问， 

jia ren / shi / cui / chun / xiang wen, 

bellas mujeres / coger / verde / primavera / 
reglarse,  

[...] 

TM6 (Guillermo Dañino): 

[...] 

Bellas mujeres juntan homenajes de verdor a 
la primavera; 

 

 

[...] 

Error de comprensión de cultura social (costumbre) 

Este poema describe a las mujeres que salen a pasear en primavera. En la antigüedad, había un 
pájaro llamado “翠鸟” (cui niao, donde cui es verde, niao es pájaro), que tenía plumas verdes brillantes 
en la cola y las alas. Como sus plumas nunca se decoloraban, pasaban a ser materiales para hacer joyas 
de alta gama. Las mujeres solían recoger las plumas caídas para hacerse sus propias joyas, e incluso los 



 

57 
 

hombres las recogían para regalárselas a sus amadas, lo que se conoce como “拾翠” (shi cui, shi significa 
recoger, cui significa verde). En este sentido, el “拾翠” (shi cui) en este verso se refiere a recoger las 
plumas del pájaro “翠鸟”. El significado del verso es, por tanto, ‘en un día de primavera, las mujeres 
hermosas recogen las plumas del pájaro y se las regalan’. Sin embargo, debido a sus lagunas en los 
conocimientos enciclopédicos culturales, el traductor desconocía que se trataba de un acto común en la 
vida cotidiana de la antigua China, por lo que hizo una abstracción del “翠” (cui), o sea, plumas verdes, 
y lo tomó de forma literal para traducir el “拾翠” (shi cui) como “juntan homenajes de verdor” , lo que 
llevó a una traducción errónea de todo el verso. 

Ficha n. 15 

TO7 (Du Fu)： 

[...] 

王/侯/第宅/皆/新/主， 

wang / hou / di zhai / jie / xin / zhu, 

príncipe / marqués / vivienda / todo / nuevo / 
propietario, 

文/武/衣/冠/异/昔时。 

wen / wu / yi / guan / yi / xi shi. 

letrado / guardia / uniforme / sombrero / 
diferente / pasado. 

[...] 

TM7 (Guillermo Dañino): 

[...] 

Príncipes y marques intrusos se acomodan en sus 
palacios; 

 

Letrados y guardias nuevos, capotes y uniformes 
en vez de los vencidos. 

 

 

[...] 

Error de comprensión de cultura social (tratamiento) 

Este dístico fue escrito en los últimos años del autor, cuando recordaba la guerra en la capital de 
aquella época. Su sentido es: ‘las viviendas de los príncipes y marqueses ya tienen nuevos propietarios, 
al mismo tiempo los funcionarios civiles y militares son diferentes a los del pasado’. En la época feudal, 
solo los funcionarios podían llevar trajes y sombreros formales, por lo que “衣冠” (yi guan, donde yi es 
traje, guan es sombrero) se convirtió en un tratamiento para los funcionarios. Por lo tanto, el “衣冠” (yi 
guan) del segundo verso se refiere en realidad a “los funcionarios”, pero el traductor concretó esta 
denominación como “capotes y uniformes”. En resumen, “文武衣冠” (wen wu yi guan, donde wen es 
letrado, wu es guardia) significa ‘funcionarios civiles y militares’. 

 

 



 

58 
 

Ficha n. 16 

TO8 (Du Fu)： 

[...] 

牵/衣/顿足/拦/道/哭， 

qian / yi / dun zu / lan / dao / ku, 

agarrar / ropa /patalear / cerrar / paso / llover, 

哭声/直/上/干/云霄。 

ku sheng / zhi / shang / gan / yun xiao. 

Llanto / directamente / subir / estremecer / cielo. 

道旁过者/问/行人， 

dao pang guo zhe / wen / xing ren,  

transeúnte / preguntar / los que van de expedición, 

行人/但/云/点行/频。 

xing ren / dan / yun / dian xing / pin. 

los que van de expedición / solo / decir / reclutar / 
frecuencia. 

[...] 

长/者/虽/有问， 

zhang / zhe / sui / you wen, 

mayor / persona / aunque / preguntar, 

役夫/敢/申/恨？ 

yi fu / gan / shen / hen? 

soldado / atreverse / expresar / resentimiento? 

[...]  

TM8 (Guillermo Dañino): 

[...] 

Se cuelgan de sus ropas, les cierran el paso 
llorando; 

 

El clamor y sus lamentos estremecen el cielo. 

 

 

Pregunto a un soldado y me responde: 

 

 

“Una vez más nos llevan a la guerra”. 

 

 

 

Aunque ancianos del pueblo nos pregunten, 

 

 

No osamos, simples soldados, expresar 
resentimiento. 

 

[...] 



 

59 
 

Error de comprensión de cultura social (tratamiento) 

Estos seis versos pertenecen a la obra de Du Fu: El carro de los soldados, que describe la escena 
de un reclutamiento forzoso. El poema se divide en dos partes con el tercer verso como límite: la primera 
describe una trágica despedida y la segunda transmite la queja del recluta. El poema utiliza las palabras 
que el recluta le contesta al autor para expresar el odio del pueblo a la guerra. Conviene aclarar que el 
“transeúnte” del tercer verso se refiere al propio poeta, y que lo que sigue son las palabras del soldado 
al autor.109 Los seis versos del poema dicen: ‘sus familiares se agarraron a su ropa. Pataleando, cerraron 
su paso y lloraron amargamente. Sus llantos miserables subieron al cielo. Cuando el transeúnte pidió la 
razón, uno que estaba a punto de irse a la guerra respondió que el gobierno reclutaba con demasiada 
frecuencia a los soldados… usted me ha preguntado, pero ¿cómo podemos los soldados atrevernos a 
expresar nuestras quejas?’ El “长者” (zhang zhe, se refiere a los de edad avanzada) es un tratamiento 
respetuoso para una persona mayor y muy virtuosa. El poema fue escrito en el año 751, cuando Du Fu 
ya tenía cuarenta años. Como la esperanza de vida media en la antigüedad era menor que la de hoy, los 
cuarenta años se consideraban una edad avanzada. En este contexto, “长者” (zhang zhe) es el tratamiento 
que da el soldado a Du Fu, equivalente a “usted”. Aunque el traductor sabía que el “长者” (zhang zhe) 
se refiere a una persona mayor, no se daba cuenta de que era también un tratamiento respetuoso, lo que 
le llevó a concretar este concepto abstracto erróneamente como “ancianos del pueblo”. 

Ficha n. 17 

TO9 (Du Fu)： 

万/里/桥/西/一/草堂， 

wan / li / qiao / xi / yi / cao tang, 

diez mil / legua / puente / oeste / uno / cabaña, 

百/花/潭/水/即/沧浪。 

bai / hua / tan / shui / ji / cang lang. 

cien / flor / estanque / agua / ser / torrentera. 

[...] 

TM9 (Guillermo Dañino): 

Al oeste del puente de Diez mil Leguas, una cabaña; 

 

 

el agua del río de las Cien Flores parece una 
torrentera. 

 

[...] 

Error de comprensión de medio natural (topónimo) 

Tras la Rebelión de An-Shi, el poeta Du Fu, con el apoyo económico de sus amigos, construyó una 
cabaña a orillas del estanque de las Cien Flores en las afueras de Chengdu, donde pudo vivir 

 
109 Zhao’ao Qiu, 《杜诗详注》[Notas detalladas sobre los poemas de Du Fu] (Beijing: Zhonghua Book Company, 1979), 
1789. 



 

60 
 

temporalmente en paz tras el sufrimiento de la guerra. Este poema fue escrito durante este periodo. El 
sentido de este dístico consiste en: ‘al oeste del puente Wanli se encuentra mi cabaña y el agua del 
estanque de las Cien Flores es tan clara como el río Canglang’. El “沧浪” (cang lang) que se menciona 
en el segundo verso se refiere al “río Canglang”, un afluente del río Yangtze, famoso por sus aguas 
cristalinas. El traductor, sin embargo, no identificó esta referencia e interpretó literalmente “沧浪” (cang 
lang) como “torrentera”, creyendo que el autor está describiendo la gran rapidez con que corre el agua 
del estanque de las Cien Flores, mientras que, en realidad, el autor lo cita para destacar la limpieza del 
agua de dicho estanque.  

Ficha n. 18 

TO10 (Du Fu)： 

[...] 

盘/飧/市/远/无/兼/味， 

pan / shi / shi / yuan / wu / jian / wei, 

plato / comida / mercado / lejos / sin / mucho / sabor, 

樽/酒/家/贫/只/旧/醅。 

zun / jiu / jia / pin / zhi / jiu / pei. 

vaso / vino / familia / pobre / solo / viejo / vino. 

[...] 

TM10 (Guillermo Dañino): 

[...] 

El mercado está lejos, es pobre mi cena. 

 

 

Mi humilde familia te ofrece vino casero. 

 

 

[...] 

Error de comprensión de patrimonio cultural (vino) 

Estos dos versos significan: ‘Mi casa está demasiado lejos del mercado, por eso no puedo servirte 
platos buenos para la cena. Mi familia es tan pobre que no tengo más remedio que servirte con vino 
añejo’. Según las percepciones contemporáneas, cuanto más tiempo se almacene el vino, mayor será su 
calidad. Sin embargo, como la tecnología de destilación de la dinastía Tang aún no era perfecta, el vino 
tenía muchos sedimentos tras el largo almacenamiento, lo que afectaba a su sabor, por lo que los antiguos 
preferían beber vino recién elaborado, razón por la que Du Fu se lamentaba de no tener vino recién 
hecho para sus invitados. En el segundo verso, el “旧醅” (jiu pei, jiu es la palabra china para viejo, pei 
significa vino) se refiere al “vino añejo”. Si el traductor lo traduce como “vino casero”, con el contexto 
de la traducción, el lector podría considerar que el “vino casero” es un vino malo. Sin embargo, en la 
antigüedad, casi todas las familias elaboraban vino y las personas nunca se disculpaban por servir “vino 
casero” a sus invitados sino que solo compartía su propio vino con los muy cercanos. A nuestro juicio, 
el traductor no conocía bien las preferencias de bebida de los antiguos chinos, pues de lo contrario no 
habría generalizado “旧醅” (jiu pei) como “vino casero”, lo que no corresponde a la realidad, por lo que 
“vino casero” debería sustituirse por “vino añejo”. 



 

61 
 

Ficha n. 19 

TO11 (Du Fu)： 

[...] 

明/朝/有/封/事， 

ming / zhao / you / feng / shi, 

mañana / por la mañana / tener / sellado / asunto, 

数/问/夜/如何。 

shu / wen / ye / ru he. 

Varias veces / preguntar / noche / cómo. 

TM11 (Guillermo Dañino): 

[...] 

Por la mañana he de presentar mis 
credenciales; 

 

pregunto, ¿cuánto faltará para que acabe la 
noche? 

Error de comprensión de cultura social (sistema político) 

Estos dos versos significan: ‘Tengo que presentar un asunto secreto al emperador mañana por la 
mañana. He preguntado varias veces qué hora es por la noche’. El “封事” (feng shi, feng significa sellado, 
shi significa asunto) era un sistema de confidencialidad política. Por lo general, los documentos que se 
presentaban al emperador no estaban sellados, pero cuando un funcionario tenía que informar al 
emperador de un asunto de gran importancia y secreto, metía el documento en un sobre negro y lo sellaba. 
Este tipo de documento se llamaba “封事” (feng shi). El hecho de tener que informar de un asunto 
secreto al emperador al día siguiente por la mañana, es la razón por la que el autor estaba tan preocupado, 
que preguntaba varias veces qué hora era por la noche. Por un lado, desde nuestro punto de vista, quizá 
el traductor no era consciente de que el “封事 ” (feng shi) se relacionaba con un sistema de 
confidencialidad política; por otro, el carácter “封” (feng) en chino no solo significa “sellar” sino 
también “conceder a uno un cargo oficial”. Por lo tanto, el traductor interpretó erróneamente “封事” 
(feng shi) como “credenciales”, provocando así un error de traducción. Para una traducción más 
adecuada, véase la traducción de Chen: 

Mañana temprano debo presentar 
un informe a la Corte. 
Me preocupa que se haya deslizado 
gran parte de la noche.110 

 

 

 
110 Chen, Trescientos poemas, 156. 



 

62 
 

Ficha n. 20 

TO12 (Du Fu)： 

天/上/秋/期/近， 

tian / shang / qiu / qi / jin, 

cielo / en / otoño / fecha / acercarse, 

人/间/月/影/清。 

ren / jian / yue / ying / qing. 

persona / mundo / luna / sombra / aclarar. 

[...] 

TM12 (Guillermo Dañino): 

En otoño, se nos acerca el cielo; 

 

 

la luna resplandece con deslumbrante 
claridad. 

 

[...] 

Error de comprensión de patrimonio cultural (festividad) 

Estos dos versos describen la luna en una noche de otoño. En el primer verso, “秋期” (qiu qi) es 
una denominación alternativa de una fiesta tradicional china, a saber, el Festiva de Qi Xi (qi es la palabra 
china para siete, xi es para noche). Según la leyenda, una vez, el hada-tejedora se encontró con un pastor 
mientras vino a pasear por el mundo. Los dos se enamoraron, se casaron y tuvieron hijos. Sin embargo, 
el amor entre los hombres y las hadas iba en contra de las reglas del cielo, por lo que el Emperador 
Celestial ordenó a la Reina del Cielo que escoltara al hada de vuelta al cielo. Al ver que se llevaban a su 
esposa, el pastor la persiguió. Justo cuando estaba a punto de alcanzarla, la Reina utilizó de repente una 
horquilla de oro para dibujar una Vía Láctea en el cielo. Así, quedaron separados por la Vía. Finalmente, 
su firme amor conmovió a las urracas, que acudieron en masa a construir un puente sobre la Vía Láctea 
con sus cuerpos para que la pareja se reuniera en él. Desde entonces, cada séptimo día del séptimo mes 
del calendario lunar, las urracas utilizaban sus cuerpos para construir un puente para que se reunieran el 
pastor y el hada. Así, este día se convirtió en una fiesta de los enamorados. Al mismo tiempo, este día 
cae en otoño, por tanto, también se conoce como “秋期” (qiu qi, qiu es la palabra china para otoño, qi 
es para fecha). En resumen, estos dos versos significan: ‘el pastor y el hada-tejedora están a punto de 
encontrarse en el cielo, y la luz de la luna en la tierra se ha vuelto más luminosa y transparente’. En 
nuestra opinión, las lagunas en los conocimientos culturales enciclopédicos del traductor le impidieron 
relacionar el “天上” (tian shang, significa en el cielo) con esta leyenda (el lugar de encuentro del pastor 
y el hada está en el cielo), por lo que interpretó el verso como “en otoño, se nos acerca el cielo” según 
el significado literal de cada palabra del primer verso, lo que dio lugar a un error de traducción. 

 

 

 



 

63 
 

Ficha n. 21 

TO13 (Du Fu)： 

[...] 

湖/南/为/客/动/经/春， 

hu / nan / wei / ke / dong / jing / chun, 

lago / sur / ser / forastero / pasar / primavera, 

燕子/衔/泥/两度新。 

yan zi / xian / ni / liang du xin. 

golondrina / sostener con el pico / barro / segunda 
vez.  

[...] 

TM13 (Guillermo Dañino): 

[...] 

Viajando por Hunan, vi llegar la primavera. 

 

 

Barro en el pico, otra vez las golondrinas hacen 
su nido.  

 

 

[...] 

Error de comprensión de medio natural (topónimo) 

En 769, Du Fu llevó a su familia a Tanzhou para reunirse con un amigo. Por desgracia, tan pronto 
como llegó a Tanzhou, su amigo murió de enfermedad. Así pues, la familia de Du Fu tuvo que instalarse 
en un barco, a la deriva en el río Xiang, en Tanzhou. Fue en ese momento cuando se escribió este 
poema.111 Este dístico significa: ‘Ha pasado una primavera desde que llegué a Tanzhou, al tiempo que 
las golondrinas anidan aquí por segunda vez’. El “湖南” (hu nan, donde hu es lago, nan es sur) que se 
menciona en el primer verso no es un topónimo. “湖” (hu) se refiere al “lago Dongting”, que se encuentra 
al norte de Tanzhou. En otras palabras, el autor recurrió a “湖南” (hu nan), es decir, el sur del lago 
Dongting, para aludir al lugar donde estaba: Tanzhou. Sin embargo, el traductor lo transcribió 
fonéticamente como “Hunan” considerándolo un topónimo. Cabe destacar que, efectivamente, hoy 
existe una provincia en China llamada “湖南” (hu nan), pero este topónimo no se utilizaba en la dinastía 
Tang. En consecuencia, a nuestro entender, el traductor se dejó engañar por los conocimientos 
geográficos más recientes, por consiguiente, modernizó la semiótica del espacio construido por el autor. 

 

 

 

 

 
111 Qiu, 《杜诗详注》[Notas detalladas sobre los poemas de Du Fu], 1876. 



 

64 
 

Ficha n. 22 

TO14 (Du Fu)： 

[...] 

陇右/河/源/不/种/田， 

long you / he / yuan / bu / zhong / tian, 

Longyou / río / venaje / no / cultivar / tierra, 

胡/骑/羌/兵/入/巴/蜀。 

hu / ji / qiang / bing / ru / ba / shu. 

bárbaro / caballeros / tártaro / soldado / entrar 
/ Ba / Shu. 

[...] 

TM14 (Guillermo Dañino): 

[...] 

En Longyou, donde nace el río, no se cultiva más 
tierra; 

 

Caballeros bárbaros y guerreros tártaros entraron a 
Ba y Shu. 

 

 

[...] 

Error de comprensión de medio natural (topónimo) 

El sentido de estos dos versos es: ‘Las tierras de Longyou y Heyuan ya no se pueden cultivar, al 
tiempo que los caballeros bárbaros han invadido Ba y Shu’. El “河源” (he yuan, donde he es río, yuan 
es venaje) que se menciona en el primer verso es un topónimo, al igual que “陇右” (long you). En la 
traducción, sin embargo, el traductor no consiguió reproducir el espacio construido en el original. 
Debido a las lagunas en los conocimientos geográficos del traductor, el mismo, no se daba cuenta de 
que “河源” (he yuan) era un topónimo, de modo que lo tomó como complemento de “陇右” (long you) 
y lo interpretó literalmente como “el nacimiento del río”, lo que provocó un error de traducción. 

Ficha n. 23 

TO15 (Du Fu)： 

Título: 铜/瓶 

tong / ping 

bronce / botella 

 

乱/后/碧/井/废， 

TM15 (Guillermo Dañino): 

Título: Vaso de bronce 

 

 

 

Cubierto de musgo el pozo derruido; 



 

65 
 

luan / hou / bi / jing / fei, 

guerra / tras / verde / pozo / abandonar,  

时/清/瑶/殿/深。 

shi / qing / yao / dian / shen. 

tiempo / paz / jade / palacio / maravilloso.  

铜/瓶/未/失/水， 

tong / ping / wei / shi / shui, 

bronce / botella / no / perder / agua, 

百/丈/有哀音。 

bai / zhang / you ai yin. 

ciento / legua / crujir. 

侧想/美/人/意， 

ce xiang / mei / ren / yi, 

suponer / belleza / persona / sentimiento, 

应/悲/寒/甃/沉。 

ying / bei / han / zhou / chen. 

deber / triste / frío / pared del pozo / profundo. 

蛟龙/半/缺落， 

jiao long / ban / que luo, 

dragón / medio / caerse, 

犹/得/折/黄金。 

you / dei / zhe / huang jin. 

todavía / poder / cambiar / oro. 

 

 

en su tiempo, este palacio asombró al mundo. 

 

 

El vaso, atareado en servir para beber, 

 

 

crujió cien veces al moverse su cubierta. 

 

 

Bella muchacha de la corte lo lleno de vino 

 

 

y se miró en el frío fondo suspirando. 

 

 

Aunque mellado y sucio su relieve de dragones, 

 

 

¡alguien daría por este vaso más de mil 
monedas! 

 

Nota: Los recipientes para el vino podían ser 
bronce y disponer de una cubierta o tapa, con 
bisagras, del mismo material. 



 

66 
 

Error de comprensión de patrimonio cultural (utensilio); error de comprensión de patrimonio cultural 
(objeto) 

Tras el estallido de la Rebelión de An-Shi, los rebeldes invadieron la capital y el emperador 
Xuanzong tuvo que abandonar el palacio para refugiarse. En este momento, muchas de las pertenencias 
del palacio fueron robadas. El “铜瓶” (tong ping, tong significa cobre, ping es la palabra china para 
botella) descrito en este poema, es una de ellas. Al escribir sobre lo que le ocurrió a una botella de bronce 
durante la guerra, el poeta expresa su dolor por la inquietud social y la ruina de su país.112 El poema 
nos notifica: ‘Después de la guerra, el pozo abandonado en palacio se cubrió de musgo. En tiempos de 
paz el palacio estaba magnífico y la botella de cobre se llenaba de agua. Las cuerdas del pozo crujían 
contra las paredes. El pozo era tan profundo que supongo que las muchachas de palacio que se 
encargaban de sacar agua de él, en aquella época se sentían tristes por ello. El dragón tallado en este 
recipiente está medio perdido, pero aún podría cambiarse por oro’. Detectamos dos errores en la 
interpretación de este poema por parte del traductor. El primer error consiste en el “百丈” (bai zhang). 
Como el pozo era muy profundo, la cuerda unida al objeto de extracción de agua era tan larga que los 
antiguos utilizaban “百丈” (bai zhang, bai significa ciento; zhang es una unidad de longitud de China, 
un zhang equivale aproximadamente a tres metros) para referirse a la cuerda exagerando su longitud. 
Otro es el “铜瓶” (tong ping), que no es “el recipiente para el vino” como explica el traductor en la nota, 
sino “un objeto para extraer agua”. Creemos que fue la malinterpretación por parte del traductor de “铜
瓶” (tong ping) la que le llevó a no captar lo que hacía referencia “百丈” (bai zhang), así que reescribió 
el TO de forma creativa sobre la base de sus propios conocimientos culturales enciclopédicos y tradujo 
el cuarto verso como “crujió cien veces al mover su cubierta”. Adicionalmente, por la interferencia de 
su comprensión del “铜瓶” (tong ping), el traductor ha malinterpretado el quinto verso. El “铜瓶” (tong 
ping) es un recipiente específicamente para el agua en lugar del vino, por consiguiente, es poco razonable 
que una dama de la corte lo llene con vino. En definitiva, los errores de la traducción se deben a que el 
traductor confundió el recipiente de agua, es decir, “铜瓶” (tong ping), con el “vaso de vino”, lo que le 
impidió asociar “百丈” (bai zhang) con el acto de sacar agua de un pozo. De lo contrario, es probable 
que el traductor hubiera podido enterarse de que “百丈” (bai zhang) es un nombre alternativo para la 
“cuerda unida al objeto de extracción de agua del pozo” empleando su competencia documental. De esta 
forma se habrían evitado estos errores. 

 

 

 

 

 

 

 
112 Ibíd., 1330. 



 

67 
 

8.3 Antología de poesía china 

Ficha n. 24 

TO1 (Wang Bo): 

滕/王/高/阁/临/江/渚， 

teng / wang / gao / ge / lin / jiang / zhu,  

Teng / rey / alto / pabellón / junto a / río / islote, 

佩/玉/鸣/鸾/罢/歌/舞。 

pei / yu / ming / luan / ba / ge / wu. 

Llevar / jade / sonar / fénix / cesar / canto / danza. 

 

TM1 (Juan Ignacio Preciado Idoeta): 

El alto pabellón del Rey Teng 

se alza a la orilla del río 

 

mas la música y las danzas han cesado 

ya no se ven los fénix cincelados 

ni los adornos de jade. 

 

Error de comprensión de patrimonio cultural (objeto) 

El primer verso nos muestra el alto Pabellón del Rey Teng junto al río Gan. Con el segundo verso 
se nos notifica que la próspera escena de los nobles con adornos de jade y en carrozas con campanillas 
de Luan, que acudían al pabellón para un gran banquete, ha desaparecido. “鸾” (luan) significa 
literalmente ave fénix, pero en este contexto se refiere a una campanilla que se colgaba en las carrozas, 
llamada luan ling (ling es la palabra china para campanilla). No es que el ave fénix estuviera grabada 
en las campanillas. Es tan solo una denominación cargada de connotatividad positiva. En la antigüedad, 
los chinos creían que los fénix eran símbolos de buena fortuna y que solo aparecían cuando el mundo 
estaba en paz, la sociedad era estable y la economía era próspera. Por eso se utilizaba el fénix para 
nombrar algunos objetos, por ejemplo, el carro en el que paseaba el emperador se conocía como “鸾驾” 
(luan jia, jia significa carroza), pero no tenía un fénix tallado. Supiera o no el traductor que “鸾” (luan) 
se refería a una campana (probablemente no lo sabía), transformó una imagen auditiva en visual. La 
solución correcta puede ser “campanilla de la carroza”. 

 

 

 

 

 

 

 



 

68 
 

Ficha n. 25 

TO2 (Wang Wei): 

Título: 漆/园 

qi / yuan 

árbol de laca / parque 

 

古/人/非/傲/吏， 

gu / ren / fei / ao / li,  

antiguo / persona / no / arrogante/ funcionario  

自/阙/经/世/务。 

zi / qüe / jin/ shi /wu. 

sí mismo / faltar / gestionar / mundano / asunto. 

偶/寄/一/微/官， 

ou / ji / yi / wei / guan,  

Casualidad / enviar/ uno / pequeño / cargo 

婆娑/数株/树。 

po suo / shu zhu / shu. 

danzar / muchos / árboles. 

 

TM2 (Juan Ignacio Preciado Idoeta): 

Título: El parque de los anacardos 

 

 

 

No gustaban los antiguos 

ser mandarines altivos 

 

se tenían por ineptos 

para los mundanos negocios 

 

sólo a veces aceptaban 

ser pequeños mandarines 

 

como las ramas del árbol 

que bailan al son del viento. 

 

Error de comprensión de patrimonio cultural (personaje real) 

Este poema pertenece a la colección Poemas del río Wang de Wang Wei, que contiene veinte 
poemas basados en veinte escenas del río Wang. El parque de lacas es una de esas escenas, pero el poema 
que se le dedica no se centra en el paisaje del parque, sino en manifestar la actitud del poeta ante la vida. 
El “古人” (gu ren) del primer verso no es una referencia general, sino que se refiere específicamente al 
hombre de la antigüedad, Zhuangzi, al que, durante el periodo de los reinos combatientes (de 453 a.C. 
a 221 a.C.), el rey Wei del reino Chu le ofreció el puesto de primer ministro, que él rechazó alegando 
que no era bueno para gobernar el reino. Más tarde, Zhuangzi pasó a ser un funcionario de poca 
importancia que dirigía al parque de lacas. El poema aborda este acontecimiento y el sentido original 



 

69 
 

consiste en que ‘Zhuangzi no era un funcionario arrogante, y solo le importaba tener un lugar donde 
establecerse. Las ramas del árbol vuelan en el aire, libres y a gusto. Aunque Zhuangzi sigue en el círculo 
oficial, atado por los asuntos políticos e incapaz de conseguir la libertad, su mundo espiritual, como las 
ramas que vuelan en el aire, ya es libre’. La alusión que hace Wang Wei a Zhuangzi tiene como objetivo 
demostrar que él (Wang Wei) se mantuvo alejado de la corte imperial y vivió aislado en el río Wang no 
por su orgullo y arrogancia, sino para llevar una vida pacífica y tranquila. En cambio, el traductor 
transformó el “古人” (gu ren) como “los antiguos hombres”, es decir, el traductor transformó la forma 
singular del original como plural en el TM conforme a una lectura más literal del sintagma. Por lo tanto, 
creemos que el traductor no detectó esta alusión y creía que el autor se limitaba a explicar la actitud 
general de la gente del pasado hacia el tema de ser funcionario. Además, la interpretación que hacía el 
traductor del término “世务” (shi wu) en el segundo verso es incorrecta, ya que alude a “los asuntos 
políticos” 113 , que no es exactamente lo mismo que “los mundanos negocios”. En definitiva, “los 
mundanos negocios” debe cambiarse por “los asuntos políticos” y “los antiguos” debería cambiarse por 
“el antiguo”, y otros elementos sintácticos del TM deberían corregirse correspondientemente. 

Ficha n. 26 

TO3 (Du Fu): 

[...] 

或/从/十五/北/防/河， 

huo / cong / shi wu / bei / fang / he, 

alguien / desde / quince / norte / defender / río, 

便/至/四十/西/营/田。 

bian / zhi / si shi / xi / ying / tian. 

Aunque / llegar / cuarenta / oeste / cultivar / tierra. 

[...] 

TM3 (Juan Ignacio Preciado Idoeta): 

[...] 

no paran de reclutar  

algunos a los quince partieron 

a defender el norte del Río 

a los cuarenta todavía siguen  

protegiendo las tierras del oeste. 

 

[...] 

Error de comprensión de medio natural (localización geográfica); error de comprensión de patrimonio 
cultural (estrategia militar); error de comprensión de cultura social (sistema económico) 

Este dístico pertenece al poema de Du Fu Balada de los carros de guerra, y todo el poema describe 
el frecuente reclutamiento de soldados durante la época del emperador Xuan de la dinastía Tang. El 
sentido del TO es que ‘algunos habían ido al norte a hacer guarnición a la edad de quince años, e incluso 
a la edad de cuarenta tuvieron que ir a la frontera del oeste a trabajar en las tierras’. “防河” (fang he, 
significa defender el río; fang significa defender, he significa río e indica el río Amarillo) es una 
estrategia militar de la dinastía Tang. En tiempos del emperador Xuan, los bárbaros invadían el Corredor 

 
113 《新华字典》[Diccionario Xinhua]. 12ª ed. Shanghai: The Commercial Press, 2021. 



 

70 
 

de Hexi (he es la palabra china para río; xi es para oeste) en otoño para despojar a la población local de 
sus cosechas. Para defenderse de la invasión y guarnecer dicho corredor, la corte Tang enviaba cada año 
una gran cantidad de ejércitos. El Corredor de Hexi era una región geográfica e histórica, situada en el 
noroeste del país, mientras que el centro político de la dinastía Tang estaba en el sur, y por tanto con 
respecto a la situación geográfica de la corte, el Corredor de Hexi estaba al norte de ella, es decir, la 
dirección en la que la corte envió sus tropas al Corredor de Hexi era el norte. En este sentido, en el 
contexto del TO el “北”(bei, significa norte) es, un verbo que no significa ‘al norte del río Amarillo’ 
sino ‘dirigirse al norte’. Teniendo en cuenta lo anterior, “北防河” (bei fang he) significa “ir al norte a 
defender el río Amarillo”. El traductor que no conocía el despliegue militar de la dinastía Tang lo 
interpretó erróneamente como ‘defender la parte norte del río Amarillo’, lo que llevó a una traducción 
errónea.  

“营田” (ying tian, donde ying es cultivar, tian es tierra) significa cultivar la tierra. En la antigüedad 
se aplicaba el sistema Tuntian (tun es la palabra china para roturar; tian es tierra), un sistema de 
agricultura colectiva que organizaba y dirigía directamente el gobierno, según el cual los soldados de la 
frontera debían cultivar la tierra para mantenerse cuando no estaban en guerra. Como hemos dicho antes, 
el Corredor de Hexi estaba situado al noroeste de China y la corte Tang al sur, de modo que el “西” (xi, 
significa oeste) en el TO no se refiere al oeste, sino a dirigirse al oeste. Así, “西营田” (xi ying tian) no 
se refiere a “proteger las tierras del oeste” como lo entiende el traductor, sino a “ir al oeste a cultivar las 
tierras”. Para comprender correctamente el texto original, el traductor no solo debe conocer la estrategia 
militar de “防河” (fang he) y el sistema Tuntian, sino también reproducir el espacio construido por el 
autor en el texto original, es decir, la ubicación geográfica relativa del Corredor de Hexi y la corte 
imperial. Sin embargo, de la traducción se desprende que el traductor no ha hecho ninguna de estas 
cosas, cometiendo así un error de traducción. He aquí la traducción correcta de Chen como referencia:  

A los quince años fui114 al norte 
a defender el río Amarillo. 
Ahora, cuarentón, voy al oeste 
a trabajar en una granja del Ejército.115 

 

 

 

 

 

 

 
114 Este poema comienza con una descripción de una despedida. Al ver esta escena, el poeta pregunta a un transeúnte qué pasa. 
Y los dos versos son su respuesta. “或” (huo) se entiende de dos maneras. La primera es que “或” (huo) es una partícula 
auxiliar y no tiene ningún significado concreto. El transeúnte le responde al poeta su propia situación. La segunda interpretación 
es que “或” (huo) es un pronombre indefinido, que se refiere a alguien o a algunos. Por eso, tanto la traducción de Chen (lo 
traduce como yo) como la del traductor (lo traduce como algunos) son correctas. 
115 Chen, Trescientos poemas, 169. 



 

71 
 

Ficha n. 27 

TO4 (Chen Ziang): 

前/不/见/古/人， 

qian / bu / jian / gu / ren, 

delante / no / ver / antiguo / persona, 

后/不/见/来/者。 

hou / bu / jian / lai / zhe. 

detrás / no / ver / venir / persona. 

[...] 

TM4 (Juan Ignacio Preciado Idoeta): 

Delante no veo a los sabios de antaño 

detrás no veo a los que han de venir. 

 

 

TM4 (Guillermo Dañino): 

Delante no veo al hombre honesto. 

Detrás no veo llegar al virtuoso. 

[...] 

Error causado por la interferencia cultural (falsos amigos culturales) 

El autor, Chen Ziang, era un hombre de letras con un amplio horizonte político. A menudo criticaba 
a los políticos de su época, por los que nunca fue aceptado, lo que le frustró enormemente. Estos dos 
versos significan literalmente que delante, no se ven las personas y detrás, tampoco. Sin embargo, en 
realidad, las personas de las que escribe el poeta son gobernantes sabios que valoran los talentos.116 
Para los chinos, “前” (qian, significa delante) se refiere al pasado y “后” (hou, indica detrás) al futuro. 
Por tanto, el verdadero sentido de estos dos versos es que ‘no hay más soberanos sabios como los del 
pasado, tampoco puedo encontrarme con los sabios del futuro’ expresando el sufrimiento y la pena del 
poeta ante el hecho de que no se reconoce su talento. Sin embargo, en la versión española, “前” (qian) 
hace referencia al futuro y “后” (hou) al pasado, lo que es contrario a lo que representan en chino. Ambos 
traductores cometieron el mismo error, por no darse cuenta de las diferencias cognitivas entre pueblos. 
Por consiguiente, la posición de “delante” y “detrás” en el TM debe invertirse. 

 

 

 

 

 

 
116 Difei Xiao,《唐诗鉴赏辞典》[Manual de apreciación de la poesía Tang] (Shanghai: Shanghai Lexicographical Publishing 
House, 1983), 868.  



 

72 
 

Ficha n. 28 

TO5 (Wen Tingyun)： 

[...] 

梧桐树， 

wu tong / shu, 

Wu tong / árbol, 

三更雨。 

san geng / yu. 

tercer geng / lluvia.   

[...] 

TM5 (Juan Ignacio Preciado Idoeta): 

[...] 

Los árboles fénix 

 

 

la lluvia de madrugada 

 

 

[...] 

Error de comprensión de cultura social (unidad de tiempo) 

Los dos versos significan ‘el árbol Wutong (considerado por los antiguos como el árbol sobre el 
que descansa el fénix) está empapado por la lluvia de medianoche.’ El término “更” (geng) era la antigua 
unidad de tiempo nocturno. Los antiguos dividían el tiempo según la posición del sol con respecto a la 
tierra y establecían cinco horas en la noche, a saber, “一更” (yi geng, significa el primer geng), “二更” 
(er geng, significa el segundo geng), “三更” (san geng, significa el tercer geng), “四更” (si geng, 
significa el cuarto geng), “五更” (wu geng, significa el quinto geng). El primer geng es el atardecer, 
cuando el sol aún no se ha puesto del todo, el segundo es cuando el sol se ha puesto completamente y el 
tercero es el momento más oscuro de la noche, cuando el sol está más lejos de la tierra y se encuentra 
en el punto opuesto al sol de mediodía (los antiguos consideraban el mediodía como el momento en que 
el sol estaba más cerca de la tierra). El sol sale gradualmente del tercer al quinto geng. En este sentido, 
“三更” (san geng), es decir, el tercer geng, corresponde a medianoche, que significa “hora en que el sol 
está en el punto opuesto al que se encuentra en mediodía”.117 Sin embargo, el vocablo “madrugada” 
que usa el traductor se refiere a “tiempo posterior a la medianoche y anterior al amanecer”,118 lo que no 
se corresponde con la hora indicada por “三更” (san geng). Desde nuestro punto de vista, aunque el 
traductor conocía que “三更” (san geng) era una hora de la noche, no sabía exactamente qué hora era. 
En definitiva, es poco riguroso traducir “三更 ” (san geng) como “madrugada”. Propondríamos 
sustituirla por “medianoche”. 

 

 
117 RAE, Diccionario de la lengua española, 22ª ed. (CD-ROM), s. v. “medianoche”. 
118 RAE, Diccionario de la lengua española, 22ª ed. (CD-ROM), s. v. “madrugada”. 



 

73 
 

Ficha n. 29 

TO6 (Bai Juyi)： 

时/难/年/荒/世/业/空， 

shi / nan / nian / huang / shi ye / kong, 

tiempo / difícil / cosecha / inculto / generación / propiedad 
/ vacío, 

弟兄/羁旅/各/西/东 

di xiong / ji lü / ge / xi dong, 

hermanos / vagar / cada uno / oeste / este. 

[...] 

TM6 (Juan Ignacio Preciado Idoeta): 

Tiempos difíciles 

una mala cosecha y la gente sin 
trabajo 

 

mis hermanos viven en tierras 
extrañas 

unos en el este, otros en el oeste. 

[...] 

Error de comprensión de cultura social (sistema económico) 

Este poema fue escrito entre los años 799 y 800,119 cuando tuvo lugar una gran y larga guerra en 
el imperio Tang. El autor lo escribió movido por la emoción al ver que los campos eran estériles debido 
a la guerra y que su familia estaba dividida y en la pobreza. El sentido de estos dos versos es: ‘en estos 
tiempos difíciles, la cosecha es pobre y los campos están vacíos. Mis hermanos están dispersos y 
vagabundos.’ En el primer verso, el “世业” (shi ye, donde shi es generación, ye es propiedad) hace 
referencia a un sistema económico aplicado durante la dinastía Tang: “世业田” (shi ye tian, tian significa 
tierra). En aquella época, los hombres mayores de dieciocho años recibían 100 mu120  de tierra del 
gobierno, sin embargo, entre ellos, los 80 mu eran propiedad del Estado, es decir, las personas solo tenían 
derecho a usarlos en vez de poseerlos. Cuando morían, el gobierno los recuperaba y redistribuía a otros, 
mientras que los restantes 20 mu podían pasar a las generaciones posteriores como propiedad privada 
sin ser devueltos al Estado. Estos 20 mu de tierra se conocían como “世业田” (shi ye tian), que podían 
heredarse de generación en generación. Sin embargo, los caracteres “世” (shi) y “业” (ye), además de 
generación y propiedad, también significan mundo y trabajo respectivamente, por eso, consideramos 
que el traductor no identificó esta referencia cultural y de acuerdo con sus significados literales, los 
tradujo como “la gente sin trabajo”. 

 

 

 

 
119 Xiao,《唐诗鉴赏辞典》[Manual de apreciación de la poesía Tang], 882. 
120 Mu es una unidad de medida de superficie utilizada en China. 



 

74 
 

Ficha n. 30 

TO7 (Li He)： 

寻/章/摘/句/老/雕/虫， 

xun / zhang / zhai / ju / lao / diao / chong, 

buscar / composición / escoger / frase / envejecer / 
esculpir / insecto,  

[...] 

TM7 (Juan Ignacio Preciado Idoeta): 

Solo sabéis recitar bellas frases, viejos 
literatos. 

 

[...] 

Error de comprensión de cultura lingüística (frase hecha) 

Este verso significa: ‘la juventud se desperdicia en habilidades tan insignificantes como escoger 
frases bonitas sin sentido.’ El “雕虫” (diao chong, donde diao es esculpir, chong es insecto) alude a la 
frase hecha “雕虫小技” (diao chong xiao ji, xiao significa pequeño, ji significa habilidad ), que se 
refiere a habilidades insignificantes. “虫” (chong) es un estilo de caligrafía muy sencillo, que en la 
antigüedad solo practicaban los niños en sus primeras etapas de aprendizaje de la escritura. Cuando no 
se disponía de papel, los niños utilizaban un cuchillo para tallar caracteres en tablas de madera, lo que 
se llamaba “雕虫” (diao chong). Como este tipo de escritura era tan fácil de aprender, se consideraba 
que “雕虫” (diao chong) era una tarea que incluso los niños sin habilidades especiales podían llevar a 
cabo fácilmente. Esto dio lugar a la frase hecha “雕虫小技” (diao chong xiao ji), que se utiliza para 
describir una habilidad insignificante. Sin embargo, el traductor ni detectó ni percibió de ninguna manera 
su significado, lo que provocó una traducción que se alejaba mucho del original.  

Ficha n. 31 

TO8 (Li Bai)： 

[...] 

主人/何为/言/少/钱， 

zhu ren / he wei / yan / qian / shao, 

anfitrión / por qué / decir / faltar / dinero, 

径须/沽取/对/君/酌。 

jing xu / gu qu / dui / jun / zhuo. 

solo / comprar / con / tú / beber. 

TM8 (Juan Ignacio Preciado Idoeta): 

[...] 

Posadero, ¿por qué dices que falta dinero? 

 

 

Ocúpate sólo de traer vino a sus mercedes. 

 

 



 

75 
 

五/花/马、千/金/裘， 

wu / hua / ma、qian / jin / qiu, 

cinco / dibujo / caballo、mil / oro / abrigo, 

呼/儿/将/出/换/美酒， 

hu / er / jiang / chu / huan / mei jiu, 

llamar / hijo / llevar / salir / cambiar / buen vino, 

与尔/同/销/万/古/愁。 

yu er / tong / xiao / wan / gu / chou. 

contigo / junto / dispersar / diez mil / generación / 
melancolía. 

[...] 

Mi caballo pío 

mi abrigo de mil onzas 

 

Le diré a mi hijo que los cambie por buen 
vino, 

 

Y junto ahogaremos nuestras viejas penas. 

 

 

 

[...] 

Error de comprensión de cultura social (tratamiento) 

Este poema fue escrito por Li Bai cuando fue invitado a la casa de un amigo. Los cuatro versos 
significan: ‘Anfitrión, ¿por qué dices que te falta dinero? Tráeme vino. Tengo un valioso caballo y un 
abrigo, que vale mil oros. Pídele al mozo que los cambien por buen vino con el que podamos dispersar 
nuestras melancolías’. El “儿” (er, significa literalmente hijo) era un tratamiento despectivo utilizado 
en la antigüedad para referirse a un mozo. En este poema, “儿” (er) se refiere a un mozo del amigo de 
Li Bai121 en vez de “mi hijo” como lo entiende literalmente el traductor. Además, los cuatro versos son 
en realidad palabras de Li Bai a su amigo, es decir, “呼儿” (hu er, hu significa llamar, er se refiere al 
mozo) es una petición del poeta a su amigo más que un acto que el propio autor va a llevar a cabo. Por 
lo tanto, la interpretación del tercer verso por parte del traductor es completamente errónea. He aquí la 
traducción correcta de Chen como referencia: 

Ahora te pido más vino, anfitrión, 
y ¿dices que ya no queda dinero? 
Llama al mozo y que vaya a traer 
mi corcel tordo y mi abrigo, 
que valdrá mil onzas de oro. 
Que los cambie por buen vino, 
y ahoguemos juntos las tristezas de mil años.122 

 
121 Qiu, 《杜诗详注》[Notas detalladas sobre los poemas de Du Fu], 356. 
122 Chen, Trescientos poemas, 282. 



 

76 
 

Ficha n. 32 

TO9 (Du Fu)： 

[...] 

浊/醪/谁/造/汝， 

zhuo / lao / shei / zao / ru, 

turbio / vino / quién / elaborar / tú, 

一/酌/散/千/忧。 

yi / zhuo / san / qian / you. 

uno / beber / dispersar / mil / melancolía 

TM9 (Juan Ignacio Preciado Idoeta): 

[...] 

Eres un buen vino, ¿quién te ha elaborado? 

 

 

Un vasito sólo, y mil cuitas se evaporan. 

Error de comprensión de patrimonio cultural (vino) 

Estos dos versos significan: ‘vino turbio, ¿quién te ha elaborado? Un solo sorbo me aliviará de mi 
pena’. En la dinastía Tang, el vino se dividía en dos categorías: “浊醪” (zhuo lao, zhuo es la palabra 
china para turbio, lao significa vino) y “清醪” (qing lao, qing significa claro). El “浊醪” (zhuo lao), es 
decir, el vino turbio no estaba filtrado y tenía sedimentos flotando por encima, lo que le daba un aspecto 
muy turbio. Era un vino de mala calidad que solamente bebían los pobres. El “清醪” (qing lao), el vino 
claro, en cambio, era un vino de alta calidad, que se elabora con un proceso y una técnica de elaboración 
más complejos, lo que lo deja libre de sedimentos, por eso, tenía un aspecto muy claro y era más caro. 
Este poema fue escrito tras el estallido de la Rebelión de An-Shi,123 cuando la situación económica de 
Du Fu era tan desfavorable que no podía permitirse beber el “vino claro” y se veía obligado a beber el 
“vino turbio”. De hecho, el énfasis que pone el poeta en el “vino turbio” es una autoburla de su terrible 
situación económica. El hecho de que un sorbo del “vino turbio” de mala calidad pueda ser suficiente 
para aliviar la pena del autor demuestra su pobreza, lo que constituye el sentido esencial de estos dos 
versos. A nuestro juicio, por una parte, tal vez el traductor sabía que el “vino turbio” era un vino no 
filtrado, pero desconocía que era de mala calidad ni que solo lo bebían los pobres, por lo que lógicamente 
no captó el sentido autodespectivo por parte del poeta. Por otro lado, con la interferencia del segundo 
verso, el traductor suponía que un vino que podía dispersar la pena con un solo sorbo era, por supuesto, 
un buen vino, por lo que tradujo erróneamente“浊醪” (zhuo lao) como un “buen vino”.  

 

 

 
123 Qiu, 《杜诗详注》[Notas detalladas sobre los poemas de Du Fu], 856. 



 

77 
 

Ficha n. 33 

TO10 (Du Fu)： 

落/日/在/帘/钩， 

luo / ri / zai / lian / gou,  

ponerse / sol / en / cortina / gancho, 

溪/边/春/事/幽。 

xi / bian / chun / shi / you. 

río / borde / primavera / cosa / calma. 

[...] 

TM10 (Juan Ignacio Preciado Idoeta): 

Sol poniente en los ganchos de la cortina. 

 

 

Al borde del río, en primavera, todo está en calma. 

 

 

[...] 

Error de comprensión de patrimonio social (agricultura) 

Estos dos versos representan una escena rural al atardecer y significan: ‘La luz del sol poniente 
brilla en los ganchos de la cortina. Los campesinos junto al río han terminado sus labores de labranza’. 
Como la primavera es la época de plantar semillas, los chinos llaman a las labores agrícolas “春事” 
(chun shi, chun significa primavera, shi significa cosa). Por lo tanto, el “春事” (chun shi) que se 
menciona en el segundo verso, en realidad, se refiere a las “labores de labranza”, sin embargo, el 
traductor lo abstrajo como “todo de la primavera” conforme a una lectura más literal del vocablo. Para 
una traducción más adecuada, véase la traducción de Dañino: 

El sol se filtra en las casas con sus últimos rayos; 
A orillas del río terminan las guras labores de primavera.124  

Ficha n. 34 

TO11 (Du Fu)： 

三/月/桃/花/浪， 

san / yue / tao / hua / lang, 

tres / mes / durazno / flor / ola, 

江/流/复/旧/痕。 

jiang / liu / fu / jiu / hen. 

TM11 (Juan Ignacio Preciado Idoeta): 

El tercer mes, y las flores de durazno 

flotan sobre las ondas del río. 

 

La corriente recupera sus viejas huellas. 

 

 
124 Dañino, Bosque de pinceles, 449. 



 

78 
 

río / corriente / de nuevo / viejo / huella. 

[...] 

 

[...] 

Error de comprensión de medio natural (clima) 

Este dístico significa: ‘con la llegada de las inundaciones de primavera en marzo, los ríos recuperan 
sus huellas’. El “桃花浪” (tao hua lang, donde tao hua es flores de durazno, lang es ola) que se 
menciona en el primer verso se refiere a “春汛” (chun xun, donde chun es primavera, xun es inundación; 
significa las inundaciones de primavera). Al derretirse la nieve y el hielo y aumentar las precipitaciones 
en primavera, el nivel del agua de los ríos asciende drásticamente, lo que se conoce como “春汛” (chun 
xun). Dado que las flores de durazno se cultivan ampliamente en China y que la primavera es la estación 
en la que florecen, tanto en el pasado como en la actualidad, cuando llega la primavera, se ven las flores 
de durazno en casi todas las partes del país. De esta manera, la gente las asocia con la primavera. Por 
esta razón, los chinos llaman a “春汛” (chun xun) como “桃花浪” (tao hua lang). Sin embargo, debido 
a las lagunas en los conocimientos enciclopédicos, el traductor no se daba cuenta de que “桃花浪” (tao 
hua lang) se refería a las “inundaciones de primavera” y lo rescribió como “las flores de durazno flotan 
sobre las ondas del río”. 

Ficha n. 35 

TO12 (Li Bai): 

明/月/出/天/山， 

ming / yue / chu / tian / shan, 

brillante / luna / salir / cielo / montaña 

苍茫/云/海/间。 

cang mang / yun / hai / jian. 

inmenso / nube / mar / entre. 

长/风/几万/里， 

chang / feng / ji wan / li, 

largo / viento / miles / legua, 

吹/度/玉/门/关。 

chui / du / yu / men / guan. 

TM12 (Juan Ignacio Preciado Idoeta): 

Una brillante luna se eleva 

por entre los Montes del cielo 

 

en medio de un inmenso mar de nubes 

 

 

un largo viento de miles y miles de leguas 

 

 

sopla a través del Paso de la Puerta de Jade. 

 



 

79 
 

soplar / a través de / jade / puerta / paso.  

汉/下/白登/道， 

han / xia / bai deng / dao, 

chino / bajar / Baideng / ruta, 

胡/窥/青海/湾。 

hu / kui / qing hai / wan. 

bárbaro / acechar / Qinghai / bahía. 

由来/征战/地， 

you lai / zheng zhan / di, 

siempre / batalla / campo 

不/见//有/人/还。 

bu / jian / you / ren / huan. 

no / ver / haber / persona / regresar. 

[...] 

 

El ejército chino ha bajado 

por la ruta de Baideng 

 

los bárbaros acechan 

en la bahía de Qinghai. 

 

De los lejanos campos de batalla 

 

 

no se ve volver a nadie 

 

 

[...] 

Error de comprensión de medio natural (topónimo) 

Estos versos significan: ‘Una luna brillante se eleva desde las montañas celestiales y viaja a través 
de un inmenso mar de nubes. Un poderoso viento sopla a través de decenas de miles de kilómetros hasta 
más allá del Paso de Yumen. En su día, mientras los soldados Han bajaban por el camino de Baideng, 
los bárbaros codiciaban el lago Qinghai. Aquí se produjeron sucesivas batallas, a las que sobrevivieron 
pocos soldados’. El topónimo “青海湾” (qin hai wan, donde wan es bahía) nunca ha existido a lo largo 
de la historia china; en realidad se refiere al “青海湖” (qin hai hu, donde hu es lago), donde el ejército 
Tang luchaba contra los bárbaros durante años. El autor sustituye “湖” (hu) por “湾” (wan) para buscar 
una armonía de la rima. La transcripción del original queda como sigue: 

ming yue chu tian shan, 
cang mang yun hai jian. 
chang feng ji wan li,  
chui du yu men guan. 
han xia bai deng dao, 
hu kui qing hai wan. 
you lai zhan zheng di, 
bu jian you ren huan. 



 

80 
 

Las terminaciones de los versos primero, segundo, cuarto, sexto, octavo son: shan, jian, guan, wan, 
huan, coincidiendo con la combinación de la vocal: a y la coda: n, que constituye la rima del poema. Si 
el autor hubiera utilizado “青海湖” (qin hai hu; la vocal de hu es u, que no coincide con la rima an), 
habría estropeado el esquema de rima del poema (véase el capítulo 2 para conocer las normas de rima 
de la poesía Tang). De ahí que el autor haya optado por sustituir “湖” (hu) por “湾” (wan) para mantener 
la rima del poema. El traductor, al no tener suficientes conocimientos geográficos de China, no se daba 
cuenta de que el topónimo “青海湾” (qin hai wan) no existía y lo tradujo literalmente como “la bahía 
de Qinghai”, mientras que la semiótica del espacio que construye el autor era “el lago de Qinhai”. 

8.4 Escrito en el aire. Tres poetas clásicos chinos 

Ficha n. 36 

TO1 (Li Bai)： 

故人/西/辞/黄/鹤/楼， 

gu ren / xi / ci / huang / he lou, 

viejo amigo / oeste / despedir / amarillo / grulla / torre, 

烟/花/三月/下/扬州。 

yan / hua / san yue / xia / yang zhou. 

niebla / flor / marzo / descender / Yangzhou. 

[...] 

TM1 (Fernando Pérez Villalón): 

Mi amigo parte hacia el oeste de la Torre 
de la Grulla Amarilla 

 

 

Niebla de flores, en marzo, desciende a 
Yangzhou. 

 

 

[...] 

Error de comprensión medio natural (localización geográfica) 

Este es un poema de despedida. Meng Haoran va de Hubei a Yangzhou, y Li Bai lo despide en la 
Torre de la Grulla Amarilla (está en la provincia HuBei). El sentido del dístico es: ‘Mi amigo se despide 
de mí en la Torre de la Grulla Amarilla, yendo a Yangzhou en marzo, cuando las flores están en plena 
floración’. El primer verso de la traducción, “Mi amigo parte hacia el oeste de la Torre de la Grulla 
Amarilla”, indica que “mi amigo” se dirige al oeste. En otras palabras, en el espacio construido por el 
traductor, Yangzhou se encuentra al oeste de la Torre de la Grúa Amarilla, pero, en realidad, Yangzhou 
se encuentra al este de la Torre, por lo que, si el amigo del poeta se dirigía a Yangzhou desde la Torre de 
la Grúa Amarilla, debería partir del oeste para el este. El traductor, sin embargo, entiende “西辞” (xi ci, 
xi significa oeste, ci significa despedir) como “partir hacia el oeste”, exactamente lo contrario de lo que 
dice el TO: “partir del oeste”. Por la incapacidad del traductor de aclarar la ubicación geográfica relativa 
de Yangzhou y la Torre de la Grulla Amarilla, el espacio construido por el traductor en la traducción no 
se corresponde con el que se diseñó en el original. La propuesta sería: ‘Mi amigo parte hacia el este de 
la Torre de la Grulla Amarilla’. 



 

81 
 

Ficha n. 37 

TO2 (Li Bai)： 

[...] 

何处/是/归/程？ 

he chu / shi / gui / cheng? 

dónde / ser / regresar / camino? 

长/亭/更/短/亭。 

chang / ting / geng / duan / ting.  

largo / pabellón / alternarse / corto / pabellón. 

TM2 (Fernando Pérez Villalón): 

[...] 

¿Hacia dónde se halla el camino de vuelta? 

 

 

Pabellones altos y bajos se alternan. 

Error de comprensión de patrimonio cultural (edificio) 

Los dos versos fueron escritos cuando el autor extrañaba su tierra natal y nos notifican: ‘¿Dónde 
está mi camino de vuelta? Después del pabellón largo, viene el pabellón corto’. En la antigüedad, los 
caballos eran el principal medio de transporte por tierra, pero solo un reducido porcentaje de personas 
podía permitirse mantener o alquilar caballos, por eso, la mayoría seguía viajando a pie cuando salía de 
la ciudad. Por eso, se instalaban pabellones fuera de la puerta de la ciudad para que los peatones pudieran 
descansar y despedirse de sus familiares y amigos. El pabellón que se instalaba a cinco leguas de la 
puerta de la ciudad se llamaba “短亭” (duan ting, duan significa corto, ting significa pabellón) y el que 
a diez leguas se llamaba “长亭” (chang ting, chang significa largo). Cabe destacar que no se observa 
ninguna diferencia en sus apariencias. El “长” (chang) y el “短” (duan) están relacionados con la 
distancia entre el pabellón y la puerta de la ciudad. Por lo tanto, es incorrecto interpretar “长亭” (chang 
ting) como “pabellones altos” y “短亭” (duan ting) como “pabellones bajos”.  

 

 

 

 

 

 

 



 

82 
 

Ficha n. 38 

TO3 (Du Fu): 

Título: 月/夜 

yue / ye 

luna / nocha 

 

[...] 

何时/倚/虚/幌， 

he shi / yi / xu / huang, 

cuándo / apoyarse / transparente / cortina  

双/照/泪/痕/干。 

shuang / zhao / lei / hen / gan.   

los dos / brillar / lágrima / huella / seca.  

TM3 (Fernando Pérez Villalón): 

Título: Luna, noche 

 

 

 

[...] 

¿Cuándo, junto a una ventana abierta, 

 

 

veremos su brillo los dos, nuestras lágrimas 
secas? 

Error de comprensión de patrimonio cultural (objeto) 

El autor fue encarcelado en Chang’an por los rebeldes, y por la noche, contemplando la luna en el 
cielo, echó tanto de menos a su lejana esposa que escribió este poema. Este dístico significa: ‘¿Cuándo 
nos podemos sentar juntos bajo una transparente cortina? ¿Cuándo la luz de la luna puede secar nuestras 
lágrimas?’. El “幌” (huang) es un tipo de cortina, pero los antiguos solo la colgaban en sus camas. Es 
posible, creemos, que el traductor supiera que “幌” (huang) se refería a una cortina, pero asumió 
subjetivamente que estaba colgada en la ventana, ya que parece más razonable disfrutar de la luz de la 
luna junto a una cortina en la ventana que sentado en la cama. Sin embargo, en la antigüedad, los chinos 
no colgaban cortinas en las ventanas porque utilizaban pasta de papel para recubrir los marcos de las 
ventanas. Esta pasta era opaca cuando se secaba y garantizaba eficazmente la intimidad, por lo que no 
era necesario colgar cortinas en la ventana. El hecho de que el traductor tradujera erróneamente “倚虚

幌” (yi xu huang, significa apoyarse en la transparente cortina) como “junto a una ventana abierta” se 
debe a que no sabía lo que era “幌” (huang) o, como ya hemos mencionado, a que el traductor consideró 
subjetivamente que “幌” (huang) estaba colgada en las ventanas. 

 

 



 

83 
 

9. Conclusiones 
Esta tesis ha tenido como objetivo general hacer un análisis crítico de los errores de comprensión 

relativos a referencias culturales en algunas de las traducciones al español de los poemas Tang. Para 
lograr este objetivo, formulamos los siguientes objetivos específicos:  

1. Presentar un estado de la cuestión sobre la recepción y traducción al español de la poesía Tang. 
2. Analizar cuatro antologías representativas. 
3. Identificar y analizar los errores de comprensión relativos a las referencias culturales de la 

antigua China.  
Asimismo, hemos planteado al inicio del trabajo las siguientes hipótesis:  
1. Las referencias culturales que provocan errores de comprensión principalmente se centran en 

el ámbito del patrimonio cultural.  
2. Las lagunas en la enciclopedia personal de los traductores y las interferencias de la cultura 

occidental o de la cultura moderna dan lugar a comprensiones erróneas de los elementos culturales que 
tienen una afectación relevante a nivel de la transmisión del conjunto del poemario.  

Antes de abordar un estado de la cuestión sobre la recepción y traducción al español de la poesía 
Tang, presentamos la evolución de la poesía Tang, así como sus categorías formales y temáticas comunes, 
a la vez que estudiamos su traducibilidad en términos de la belleza del sentido, la fonética y la de la 
forma. Afirmamos que el sentido general y las emociones de la poesía Tang son traducibles gracias al 
carácter común de las emociones de los seres humanos y a la capacidad humana de empatía. Ahora bien, 
por un lado, la poesía Tang se caracteriza por su musicalidad, expresada en la rima y el ritmo, que está 
estrechamente relacionada con la pronunciación y el tono de los caracteres chinos, lo cual es una 
propiedad inherente a la propia lengua china, y que no puede traducirse a otros idiomas; por otro, la 
belleza de la forma se expresa solo por los caracteres chinos, es decir, esta particular belleza visual solo 
se puede experimentar con el TO. Afirmamos, por consiguiente, que tanto la belleza de la fonética como 
la de la forma de la poesía Tang son intraducibles. Aunque las bellezas fonética y de la forma del original 
no pueden conservarse en la traducción, eso no significa que en el proceso de traducción, dichas bellezas 
del texto meta no deban tenerse en cuanta. El traductor debe buscar una belleza en la lengua de llegada 
con recursos que no tendrán nada que ver con los de las bellezas obtenidas en la lengua de partida. 

Con el fin de obtener una visión general de la evolución y la recepción de las traducciones españolas 
de la poesía Tang, hemos seleccionado y resumido diez trabajos relevantes. Además, hemos recopilado 
todos los poemarios publicados hasta la fecha que incluyen o son específicos de las traducciones de 
poesía Tang. Todo lo que nos lleva a las siguientes conclusiones: 

1. En los primeros tiempos, la poesía Tang se introdujo en el mundo hispánico a través del francés, 
el alemán y el inglés. El primer poemario con poemas Tang vertidos al castellano es Catay, traducido 
del francés por Guillermo Valencia y publicado en Bogotá en 1929. En 1947, Romeo Salinas Salinas 
publicó en Chile Poesía de la antigua China, siendo la primera traducción directa de la poesía Tang al 
español.  

2. Hasta la fecha, se ha publicado un total de 90 poemarios, de las cuales 55 son vertidas directas 
del chino, que representa el 61,11%; 35 son indirectas del francés, el inglés y el alemán, que equivalen 
al 38,89%. 

3. En todo el proceso de la traducción de la poesía Tang al español, muchos traductores han hecho 
grandes contribuciones, como Chen Guojian, Marcela de Juan, Anne-Hélène Suárez Girard, Guillermo 
Dañino, Guillermo Valencia, Octavio Paz etc. 



 

84 
 

4. La introducción de la poesía Tang en el mundo hispánico ha influido en la poesía de los autores 
hispanos a nivel de las intervenciones temáticas, el uso de elementos simbólicos chinos clásicos y el 
sistema de escena-sentimiento.  

Nuestro trabajo se centra en cuatro libros de poemas traducidos directamente por tres traductores. 
Con las entrevistas de prensa realizadas a estos tres traductores y los elementos del paratexto de los 
cuatro poemarios objeto de estudio, tenemos un panorama general sobre los tres traductores y, en 
particular, de las normas que siguen para traducir la poesía Tang. Las resumimos en la siguiente tabla: 

Traductores Normas que sigue en la traducción 
Guillermo Dañino 1. Renunciar al significante 

2. Traducir los poemas en verso libre para conservar el 
significado y respetar el espíritu de los originales 
3. Añadir notas para explicar los contextos culturales e históricos 
específicos 

Juan Ignacio Preciado Idoeta 1. Ser lo más fiel posible al original 
2. Simplificar al máximo la traducción  
3. Dar al lector hispanohablante la misma sensación que al chino 
siempre que sea posible 

Fernando Pérez Villalón 1. Solo traducir los poemas bien comprendidos en los originales 
2. Evitar adornar o deformar la extremada concisión del original 

Nuestro tercer objetivo es identificar y analizar los errores de comprensión relativos a referencias 
culturales, para lo cual hemos elaborado un marco teórico y otro metodológico. Para delimitar a qué se 
refiere cuando se habla de referencia cultural, hemos revisado las denominaciones frecuentes. Hemos 
seguido la formulación “referencia cultural” de Mangiron, por considerarla un concepto amplio. Del 
mismo modo, hemos mostrado algunas de las principales propuestas de clasificación de las referencias 
culturales. Hemos decidido usar la propuesta de Molina porque es una clasificación que tiene un número 
reducido de categorías, y que cada ámbito incluye conceptos culturales exhaustivos. Además, como sus 
subcategorías no se entrecruzan, esta clasificación puede facilitarnos combinar las categorías de las 
referencias culturales con la tipología de los errores de comprensión.  

Asimismo, hemos revisado algunos conceptos de error de traducción y mostrado principales 
propuestas de su clasificación, no obstante, hemos observado que ninguna de ellas es aplicable al corpus 
de nuestro trabajo. En este sentido, decidimos combinar la tipología de los errores con las categorías de 
las referencias culturales para plantear nuestra propuesta:  

Errores de comprensión de medio natural 
Errores de comprensión de patrimonio cultural 
Errores de comprensión de cultura social 
Errores de comprensión de cultura lingüística 
Errores causados por la interferencia cultural 

Las antologías objeto de estudio abarcan un total de 420 poemas Tang, de los cuales hemos 
identificado un total de 42 errores de comprensión de referencias culturales. A continuación, se recogen 
los resultados que se han obtenido de cada obra analizada: 



 

85 
 

Tabla 1: 

La pagoda blanca: cien poemas de la 
dinastía Tang 

Frecuencia Porcentaje 1 Porcentaje 2 

Medio natural Topónimo 2 22,23% 22,23% 

Patrimonio 
cultural 

Conocimiento 
religioso 

1 11,11% 

44,44% Utensilio 1 11,11% 
Personaje real 1 11,11% 

Hecho histórico 1 11,11% 
Cultura social Tratamiento 1 11,11% 11,11% 

Cultura 
lingüística 

Alabanza 1 11,11% 11,11% 

Interferencia 
cultural 

Falsos amigos 
culturales 

1 11,11% 11,11% 

Total 9 100% 100% 

En la antología La pagoda blanca: cien poemas de la dinastía Tang, hemos identificado un total 
de 9 errores de comprensión relativos a referencias culturales, de los cuales 2 son del ámbito del medio 
natural (22,23%), 4 del ámbito del patrimonio cultural (44,44%), 1 corresponde al de la cultura social 
(11,11%), 1 al ámbito de la cultura lingüística (11,11%) y 1 es provocado por la interferencia cultural 
(11,11%). Los errores se centran principalmente en el ámbito del patrimonio cultural, que equivalen al 
44,44%. La subcategoría con más errores es la del topónimo (22,23%), que presenta 2 errores. 

Tabla 2: 

Bosque de pinceles Frecuencia Porcentaje 1 Prcentaje 2 

Medio natural 
Fenómeno 

atmosférico 
1 6,25% 

25% 
Topónimo 3 18,75% 

Patrimonio 
cultural 

Personaje real 1 6,25% 

31,25% 
Vino 1 6,25% 

Festividad 1 6,25% 
Utensilio 1 6,25% 
Objeto 1 6,25% 

Cultura social 

Tratamiento 3 18,75% 

43,75% 
Modo de describir 1 6,25% 

Costumbre 1 6,25% 
Sistema político 1 6,25% 

Calendario 1 6,25% 
Total 16 100% 100% 

En la antología Bosque de pinceles, hemos identificado un total de 16 errores de comprensión 
relativos a referencias culturales, de los cuales, 4 son del ámbito del medio natural (25%), 5 del ámbito 



 

86 
 

del patrimonio cultural (31,25%), 7 corresponden al de la cultura social (43,75%). En el ámbito de la 
cultura social se producen más errores que representan el 47,35%. Las subcategorías con más errores 
son la del topónimo (18,75%) y la del tratamiento (18,75%), con 3 errores cada una. 

Tabla 3: 

Antología de poesía china Frecuencia Porcentaje1 Porcentaje 2 

Medio natural 

Topónimo 1 7,14% 

21,43% 
Localización 
geográfica 

1 7,14% 

Clima 1 7,14% 

Patrimonio cultural 

Objeto 1 7,14% 

35,71% 
Personaje real 1 7,14% 

Estrategia militar 1 7,14% 
Vino 1 7,14% 

Agricultura 1 7,14% 

Cultura social 
Tratamiento 1 7,14% 

28,57% Sistema económico 2 14,28% 
Unidad de tiempo 1 7,14% 

Cultura lingüística Frase hecha 1 7,14% 7,14% 
Interferencia 

cultural 
Falsos amigos 

culturales 
1 7,14% 7,14% 

Total 14 100% 100% 

En el poemario Antología de poesía china, hemos identificado un total de 14 errores, de los cuales 
3 son del ámbito del medio natural (21,43%), 5 del ámbito del patrimonio cultural (35,71%), 4 
corresponden al de la cultura social (28,57%), 1 al ámbito de la cultura lingüística (7,14%) y 1 es 
provocado por la interferencia cultural (7,14%). El ámbito que presenta más errores es el del patrimonio 
cultural, que equivalen al 35,71%. La subcategoría con más errores es la del topónimo (22,23%), que 
presenta 2 errores. 

Tabla 4: 

Escrito en el aire. Tres poetas de la 
dinastía Tang 

Frecuencia Porcentaje 1 Porcentaje 2 

Medio natural 
Localización 
geográfica 

1 33,33% 33,33% 

Patrimonio 
cultural 

Edificio 1 33,33% 
66,67% 

Objeto 1 33,33% 
Total 3 100% 100% 

En el poemario Escrito en el aire. Tres poetas de la dinastía Tang, hemos identificado un 
total de 3 errores, de los cuales 1 es del ámbito del medio natural (33,33%) y 2 corresponden al del 
patrimonio cultural (66,77%). El ámbito que presenta más errores es el del patrimonio cultural que 



 

87 
 

equivalen al 66,77%. Los errores están distribuidos de manera bastante uniforme, con una cantidad 
constante de 1 error por subcategoría. 

En la siguiente tabla juntamos estos 42 errores： 

Tabla 5: 

 Frecuencia Porcentaje 

Medio natural 

Topónimo 6 14.28% 
Fenómeno atmosférico 1 2.38% 
Localización geográfica 2 4.76% 

Clima 1 2.38% 

Patrimonio cultural 

Personaje real 3 7.14% 
Utensilio 2 4.76% 

Hecho histórico 1 2.38% 
Edificio 1 2.38% 

Estrategia militar 1 2.38% 
Objeto 3 7.14% 
Vino 2 4.76% 

Festividad 1 2.38% 
Conocimiento religioso 1 2.38% 

Agricultura 1 2.38% 

Cultura social 

Convenciones 
y hábitos 
sociales 

 

Tratamiento, 5 11.90% 

Modo de describir 1 2.38% 

Costumbre 1 2.38% 

Organización 
social 

 

Sistema político 1 2.38% 
Sistema económico 2 4.76% 
Unidad de tiempo 1 2.38% 

Calendario 1 2.38% 

Cultura lingüística 
Frase hecha 1 2.38% 
Alabanza 1 2.38% 

Interferencia cultural Falsos amigos culturales 2 4.76% 
Total 42 100.00% 

 

 

 

 

 

 



 

88 
 

Gráfico 1:  

 

El gráfico 1 muestra que los errores de comprensión relativos a referencias culturales presentes en 
el corpus analizado son los errores de comprensión del medio natural que representan el 24%, mientras 
que los errores de patrimonio cultural conforman el 38%; del mismo modo, se encuentran errores en el 
ámbito de cultura social que equivalen al 28%; por su lado, tanto los errores en el ámbito de cultura 
lingüística como los provocados por la interferencia cultural son del 5%. Por esto se comprueba la 
hipótesis 1 de esta investigación, donde se sostiene que las referencias culturales que provocan errores 
de comprensión principalmente se centran en el ámbito del patrimonio cultural. 

 

 

 

 

 

 

 

Medio natural
24%

Patrimonio cultural
38%

Cultura social
28%

Cultura lingüística
5% Interferencia 

cultural
5%

Medio natural Patrimonio cultural Cultura social Cultura lingüística Interferencia cultural



 

89 
 

Gráfico 2: 

 
Por otra parte, la tabla 1, la 2, la 3, la 4 y el gráfico 2 muestran que, además del ámbito del 

patrimonio cultural, que es en el que se cometen más errores, en todos los poemarios se encuentran 
errores relativos al ámbito del medio natural, y que la subcategoría que abarca el medio natural, el 
topónimo, es la que más errores presenta de todas las subcategorías, en un total de seis, lo que supone 
el 14,28% del total de los errores de compresión de las referencias culturales. Las causas de los errores 
sobre los topónimos son variadas: la primera es que el traductor no identifica el topónimo y lo traduce 
literalmente, como lo que ocurre con la referencia “河源” (he yuan, donde he es río, yuan es venaje), el 
traductor no sabe que es un topónimo y lo traduce literalmente como “el nacimiento del río”. La segunda 
es que el traductor confunde algunas referencias con topónimos, como ocurre en la referencia“江海” 
(jiang hai, jiang significa río, hai significa mar), donde “江” (jiang) se refiere al Río Yangtze, y “海” 
(hai) se refiere al Mar de la China Oriental. En el texto original, el autor utiliza los términos 江” (jiang) 
y “海” (hai) para referirse a un lugar geográficamente cercano a ambos, pero el traductor toma 
erróneamente esta referencia como topónimo y la transcribe fonéticamente como “Jianghai”. 

Al mismo tiempo, nos hemos dado cuenta de que muchos errores tienen que ver con el espacio, es 
decir, que existe una divergencia entre el autor y el traductor sobre el concepto y el tratamiento del 
espacio. Ponemos como ejemplo dos referencias: una es “yin” y “yang”, dos conceptos del taoísmo que 
representan la oscuridad y la luz respectivamente. En la antigua China, la gente vivía principalmente a 
lo largo del curso medio de la cuenca del río Amarillo, que está al norte del Trópico de Cáncer, por lo 
que el sol solo brilla desde el sur, lo que significa que, en la percepción de los antiguos, solo la vertiente 
sur de las montañas podía recibir el sol, mientras que la vertiente norte se quedaba a oscuras. Así, los 
chinos llaman a la vertiente de una cordillera a la que no llegan los rayos del sol —la vertiente norte— 
como la vertiente yin y a la sur como la vertiente yang. Sin embargo, como los occidentales siempre han 

14.29%

2.38%

4.76%

2.38%

7.14%

4.76%

2.38%
2.38%2.38%

7.14%

4.76%

2.38%
2.38%

2.38%

11.90%

2.38% 2.38%
2.38%

4.76%

2.38%
2.38%

2.38%
2.38%

4.76%

0%

2%

4%

6%

8%

10%

12%

14%

16%

0

1

2

3

4

5

6

7

Frecuencia Porcentaje



 

90 
 

considerado que el sol sale por el este y se pone por el oeste, el traductor occidentaliza el espacio 
traduciendo el yin y el yang como este y oeste. Otro ejemplo que queremos exponer es la referencia “湖
南” (hu nan, donde hu es lago, nan es sur). En el contexto del poema, “湖” (hu) se refiere al “lago 
Dongting”, en este sentido, esta referencia significa “al sur del lago Dongting”. Sin embargo, el traductor 
lo transcribe fonéticamente como “Hunan” considerándolo un topónimo. Cabe destacar que 
efectivamente, hoy existe una provincia en China llamada “湖南” (hu nan), pero este topónimo no se 
utilizaba en la época cuando se escribió el poema donde aparece esta referencia. El traductor se deja 
engañar por los conocimientos geográficos más recientes y moderniza la semiótica del espacio 
construido por el autor. 

Los errores de comprensión relativos a la subcategoría del tratamiento también representan un 
porcentaje importante, en un total de 5, lo que supone el 11,90% del total de los errores. Estos errores 
se deben a que el traductor no da cuenta de que son tratamientos y los interpreta de forma literal, como 
por ejemplo, conforme a una lectura literal, el traductor entiende la referencia “寒士” (han shi, han 
significa frío, shi significa letrado), que es el tratamiento para los eruditos pobres, como “los que sufren 
de frío”, lo que también ocurre con el término “衣冠” (yi guan, donde yi es traje, guan es sombrero), 
que se refiere en realidad a “los funcionarios”, pero el traductor concreta esta denominación como 
“capotes y uniformes”. 

Otra parte de los errores se debe a que las lagunas en los conocimientos enciclopédicos del traductor 
le impiden detectar las alusiones empleadas por el autor, de modo que toma una referencia específica 
como una general, es decir, el traductor transforma la forma singular del original como plural en el TM 
conforme a una lectura más literal del sintagma, por ejemplo, en el contexto del poema, el “古人” (gu 
ren, donde gu es antiguo, ren es persona) se refiere específicamente a Zhuangzi, sin embargo, el 
traductor no detecta la alusión que hace el autor a Zhuangzi, de modo que generaliza “el antiguo” como 
“los antiguos”. Lo mismo ocurre con la referencia “先帝” (xian di, donde xian es la palabra china para 
anterior, di para emperador), que se refiere específicamente al emperador Xuanzong, pero el traductor 
lo interpreta erróneamente como “los emperadores”. 

Observamos una repetición de los errores de comprensión asociados a las referencias culturales 
que implican las estaciones. Las causas de estos errores son dos: la primera es la falta de conocimientos 
atmosféricos por parte del traductor en relación con las estaciones. Por ejemplo, la referencia “秋高” 
(qiu gao, qiu significa otoño, gao significa alto) se entiende incorrectamente por las lagunas en los 
conocimientos atmosféricos sobre el otoño por parte del traductor, que desconoce que se trata de un 
fenómeno atmosférico especial de China en el que el cielo de otoño es muy despejado gracias a una 
importante reducción del polvo en el aire tras las abundantes lluvias del verano. La segunda es que el 
traductor no ha logrado captar los valores metafóricos de las estaciones, como ilustra el ejemplo “春事” 
(chun shi, chun significa primavera, shi significa cosa). Como la primavera es la época de plantar 
semillas, los chinos suelen asociarla con la agricultura y denominan las labores de labranza como “春
事” (chun shi), sin embargo, el traductor lo abstrae como el “todo de la primavera” conforme a una 
lectura más literal del vocablo. 

Creemos que merece la pena destacar un error provocado por la interferencia cultural que 
cometieron dos excelentes sinólogos, Dañino y Preciado: la referencia “前” (qian, significa delante) y 
“后” (hou, indica detrás). Para los chinos, “前” (qian) se refiere al pasado y “后” (hou) al futuro. Sin 
embargo, en la lengua española, 前 (qian) hace referencia al futuro y 后 (hou) al pasado, lo que es 
contrario a lo que representan en chino. Ambos traductores cometieron el mismo error, por no darse 
cuenta de las diferencias cognitivas entre pueblos. 



 

91 
 

En definitiva, sugerimos que la enseñanza cultural del chino como lengua extranjera deba prestar 
atención a los conocimientos geográficos chinos, tanto del pasado como del presente, a las formas de 
tratamiento, a los valores metafóricos de las estaciones y, por supuesto, los traductores también deben 
esforzarse en estos ámbitos para no caer en las trampas. 

Con el análisis de nuestro corpus, comprobamos que el 85,71% de los errores de comprensión se 
deben a la insuficiencia de los conocimientos enciclopédicos personales del traductor, el 4,76% a las 
interferencias de la cultura occidental o moderna, y el 9,52% se produjo como resultado de una 
combinación de lo anterior. Los detalles se encuentran en la siguiente tabla: 

Tabla 6: 

 Frecuencia Porcentaje 

Errores producidos por 
lagunas en la 

enciclopedia personal 
del traductor 

夜光杯，江海，圣明，儿

女，昔时人，两朝，寒士，

先帝，孟冬，秋高，短小，

拾翠，衣冠，长者，沧浪，

封事，秋期，河源，铜瓶，

百丈，鸾，古人，防河，营

田，北、西，三更，世业，

雕虫，儿，浊醪，春事，桃

花浪，青海湾，西辞， 长
亭、短亭，幌， 

36 85,71% 

Errores producidos por 
las interferencias de la 

cultura occidental o 
moderna 

前，后， 2 4,76% 

Errores producidos por 
ambos 

阴阳，乐游原，旧醅，湖

南， 
4 9,52% 

La tabla 7 muestra la distribución de los 42 errores identificados en los poemarios objeto de estudio. 
Al mismo tiempo la tabla 8 presenta un porcentaje de poemas con errores sobre el total de poemas de 
cada poemario. 

Tabla 7: 

Poemario 
Cantidad de errores 

de comprensión 
Cantidad de poemas con 
errores de comprensión 

Cociente 

La pagoda blanca: cien 
poemas de la dinastía Tang 

9 9 1.00 

Bosque de pinceles (poemas de 
Du Fu) 

16 15 1.06 

Antología de poesía china 14 12 1.16 
Escrito en el aire. Tres poetas 
clásicos chinos (poemas de Li 

Bai, Du, Fu y Wang Wei) 
3 3 1.00 



 

92 
 

Tabla 8: 

Poemario Total de poemas 
Cantidad de poemas con 
errores de comprensión 

Porcentaje 

La pagoda blanca: cien 
poemas de la dinastía Tang 

100 9 9, 00% 

Bosque de pinceles 151 15 9, 93% 
Antología de poesía china 128 (poemas Tang) 12 9, 37% 

Escrito en el aire. Tres poetas 
clásicos chinos 

41 3 7, 32% 

 Como puede apreciarse en la tabla 7, cada poema en el que se han cometido errores contiene una 
media de un error, lo que sugiere que estos errores son bastante esporádicos.  

En la tabla 8, mostramos la proporción de poemas con errores respecto al total de poemas de cada 
poemario. Creemos que estas proporciones son reducidas y que la distribución de los errores en cada 
poemario no está concentrada, por lo que confirmamos que la segunda hipótesis no es válida. Es decir, 
efectivamente las lagunas en la enciclopedia personal de los traductores y las interferencias de la cultura 
occidental o de la cultura moderna darán lugar a comprensiones erróneas de los elementos culturales, 
sin embargo, estos errores no afectan de manera relevante la transmisión del conjunto del poemario. 

Para terminar, pensamos que las posibles investigaciones futuras que se derivan del presente trabajo 
son las siguientes:  

1. Nuestro corpus es solo una parte muy pequeña en relación con todas las traducciones españolas 
existentes de la poesía Tang, por lo que en el futuro tenemos la intención de analizar los errores de 
traducción en las traducciones restantes, y no limitarnos solo a los errores de comprensión relativos a 
las referencias culturales. 

2. Otro posible desarrollo que sugerimos consiste en llevar a cabo un estudio empírico-
experimental sobre la introducción de los errores de comprensión producidos en poemas Tang en la 
enseñanza del chino como lengua extranjera o en la formación de traductores. 
  



 

93 
 

10. Bibliografía 

10.1 Bibliografía primaria 

Dañino, Guillermo. Bosque de pinceles. Madrid: Hiperión, 2006. 
Dañino, Guillermo. La pagoda blanca: cien poemas de la dinastía Tang. Madrid: Hiperión, 2009. 
Pérez Villalón, Fernando. Escrito en el aire. Tres poetas clásicos chinos. Santiago de Chile: Tácitas, 

2013. 
Preciado Idoeta, Juan Ignacio. Antología de poesía china. Madrid: Gredos, 2003. 

10.2 Bibliografía secundaria 

Bassnett, Susan. “Transplanting the Seed: Poetry and Translation”. En Susan Bassnett y André Lefever, 
eds. Constructing cultures: Essays on literary translation. Shanghai: Shanghai Foreign Language 
Education Press, 2001. 

Baudelaire, Charles. “Nuevas notas sobre Edgar Poe”. En Id., Edgar Allan Poe. Trad. Carmen Santos. 
Madrid: Visor, 1989. 

Botton Beja, Flora. “Octavio Paz y la poesía china: las trampas de la traducción”. Estudios de Asia y 
África, vol. 1, 2001, n. 2, 269-286. 

Chang, Luisa Shu-ying. “Las bellas infieles: la traducción de la poesía china por Guillermo Valencia”. 
En Actas del VIII Congreso Internacional de la Asociación Asiática de Hispanistas. Shanghai: 
Shanghai Foreign Language Education Press, 2015, 1044-1056. 

Chen, Guojian, Trescientos poemas de la dinastía Tang. Madrid: Cátedra, 2016. 
Chen, Guojian. Antología poética de la dinastía Tang. Shanghai: Shanghai Foreign Language Education 

Press, 2016. 
Chen, Guojian. La poesía china en el mundo hispánico. Madrid: Miraguano, 2015. 
Chen, Guojian. Poesía clásica china. Madrid: Cátedra, 2001. 
Chen, Guojian.《再评许渊冲教授的三美论》[Otra crítica a la teoría de las tres bellezas del profesor 

Xu Yuanchong], Journal of Guangdong University of Foreign Studies, vol. 22, 2001, n. 6: 72-76. 
Chen, Xiaowei. 《秘鲁著名汉学家吉叶墨：生命始于 50 岁》[El famoso sinólogo peruano Guillaume: 

la vida empieza a los 50 años]. Chinawriter. 24 de febrero de 2017. 
http://www.chinawriter.com.cn/n1/2017/0224/c405057-29104292.html. 

De Juan, Marcela. Poesía china: del siglo XXII a. C. a las canciones de la Revolución Cultural. Madrid: 
Alianza, 1973. 

Delisle, Jean. La traduction raisonnée. Manuel d’initiation à la traduction professionnelle de l’anglais 
vers le français. Ottawa: Presses de l'Université d'Ottawa, 1993. 

Edo Julià, Miquel. Carducci a la literatura catalana: recepció i traduccions. Tesis doctoral. Universidad 
de Barcelona. 2007. 

Gallego Roca, Miguel. Traducción y literatura: los estudios literarios ante las obras literarias. Madrid: 
Jucar, 1998. 

García- Noblejas, Gabriel. “La traducción chino-español en el siglo XX: Marcela de Juan, la poesía”. 
Centro Virtual Cervantes. https://cvc.cervantes.es/trujaman/anteriores/febrero_11/28022011.htm. 

Gu, Zhengkun. 《中西诗比较鉴赏与翻译理论》[China y Occidente: poesía comparada y traductología]. 
Beijing: Tsinghua University Press, 2003. 

http://www.chinawriter.com.cn/n1/2017/0224/c405057-29104292.html
https://cvc.cervantes.es/trujaman/anteriores/febrero_11/28022011.htm


 

94 
 

“Guillermo Dañino”. Baidu Baike. Acceso el 24 de mayo de 2022. 
https://baike.baidu.com/item/%E5%90%89%E5%8F%B6%E5%A2%A8/12664129?fr=aladdin. 

Hurtado Albir, Amparo. Traducción y traductología. Madrid: Cátedra, 2001. 
“Juan Ignacio Preciado Idoeta”. Baidu Baike. Acceso el 24 de mayo de 2022. 

https://baike.baidu.com/item/%E6%AF%95%E9%9A%90%E5%B4%96/10613248?fr=aladdin. 
“Juan Ignacio Preciado Idoeta”. Wikipedia. Acceso el 24 de mayo de 2022. 

https://es.wikipedia.org/wiki/I%C3%B1aki_Preciado_Idoeta.  
Juliana Enciso, Andrea. “Poesía china clásica Tang y cosmopolítica en Juan L Ortiz: la izquierda radical 

del poeta de la intemperie”. Transmodernity: Journal of Peripheral Cultural Production of the 
Luso-Hispanic World, vol. 9, 2019, n. 1, 80-99. 

Katan, David. Translating cultures: An introduction for translators, interpreters and mediators. 
Manchester: St. Jerome, 1999. 

Li, Yu. 《中国变化的亲历者，专访秘鲁汉学家吉叶墨》[Testigo del cambio que se produce en China, 
una entrevista con el sinólogo peruano Guillermo Dañino]. People. 23 de mayo de 2015.  
http://world.people.com.cn/n/2015/0523/c157278-27045848.html. 

Mangiron, Carmen. El tractament dels referents culturals a les traduccions de la novella de Botxan: la 
interacció entre els elements textual i extratextuals. Tesis doctoral. Universitat Autònoma de 
Barcelona. 2006. 

Martínez, Gustavo. “Del clasicismo chino a la poesía occidental moderna”, Inventio, la génesis de la 
cultura universitaria en Morelos. vol. 1, 2015, n.2, 89-94. 

Mayoral, Roberto. “La explotación de información en la traducción intercultural”. En Amparo Hurtado 
Albir, ed. Estudis sobre la traducción, 73-97. Castellón de la Plana: Universitat Jaume I, 1994. 

Molina, Lucía. Análisis descriptivo de la traducción de los culturemas árabe-español. Tesis doctoral. 
Universidad Autónoma de Barcelona. 2001. 

Mora Anda, Eduardo. “La poesía china y japonesa y su influencia en los poetas Jorge Carrera Andrade 
y Rubén Astudillo”. Colloquia Revista de Pensamiento y Cultura, vol. 4, 2017, 1-22. 

Newmark, Peter. A Text Book of Translation. Shanghai: Shanghai Foreign Language Education Press, 
2001. 

Newmark, Peter. About Translation. Clevedon, Philadelphia, and Adelaide: Multilingual matters, 1991. 
Ni, Qixin.《关于唐诗的分期》[Sobre la evolución de la poesía Tang]. Patrimonio Literario, 1986, n. 

2, 18. 
Nida, Eugene. “Linguistics and Ethnology in Translation problems”. Word, vol. 1, 1945, n. 2, 196. 
Nord, Christiane. Traducir, una actividad con propósito: Introducción a los enfoques funcionalistas. 

Berlin: Frank & Timme, 2018. 
Paz, Octavio. “Traducción: literatura y literalidad”. En Scholz, László, eds. El reverso del tapiz: 

Antología de textos teóricos latinoamericanos sobre la traducción literaria, 157-166. Budapest: 
Eötvös József, 2003. 

Paz, Octavio. “Variaciones chinas”. En Obras completas. México: Fondo de Cultura Económica, 1994. 
Cit. Ramón Álvarez, José. “Tres poetas latinoamericanos traductores de poesía china”. Noticias de 
Taiwán. https://noticias.nat.gov.tw/news.php?unit=99,108,115&post=91310. 

Qiu, Zhao’ao.《杜诗详注》[Notas detalladas sobre los poemas de Du Fu]. Beijing: Zhonghua Book 
Company, 1979. 

Ramón Álvarez, José. “Tres poetas latinoamericanos traductores de poesía china”. Noticias de Taiwán. 
https://noticias.nat.gov.tw/news.php?unit=99,108,115&post=91310. 

https://baike.baidu.com/item/%E5%90%89%E5%8F%B6%E5%A2%A8/12664129?fr=aladdin
https://baike.baidu.com/item/%E6%AF%95%E9%9A%90%E5%B4%96/10613248?fr=aladdin
https://es.wikipedia.org/wiki/I%C3%B1aki_Preciado_Idoeta
http://world.people.com.cn/n/2015/0523/c157278-27045848.html
https://noticias.nat.gov.tw/news.php?unit=99,108,115&post=91310
https://noticias.nat.gov.tw/news.php?unit=99,108,115&post=91310


 

95 
 

Santamaria, Laura. “Cultural References in Translation: Informative Contribution and Cognitive 
Values”. En Marilyn Gaddis Rose, ed. Beyond the Western Tradition, Translation Perspectives, XI 
Center for Research in Translation, 415-426. Binghamton: State University of New York, 2000. 

Santamaria, Laura. “Función y traducción de los referentes culturales en subtitulación”. En Lorenzo 
García, Lourdes. y Ana Mª Pereira Rodríguez, eds. Traducción subordinada II, El 
subtitulado:(inglés-español/gallego), 237-248. Vigo: Universidad de Vigo y Servizo de 
Publicacións, 2001. 

Steiner, George. Después de babel. Aspectos del lenguaje y de la traducción. Traducción de Adolfo 
Castañón. México: Fondo de Cultura Económica, 1980. 

Suárez Girard, Anne-Hélène. 99 cuartetos de Wang Wei y su círculo. Valencia: Pre- textos, 2000. 
Suárez Girard, Anne-Hélène. Sinología y traducción: El problema de la traducción de poesía china 

clásica en ocho poemas de Du Fu 杜甫 (712-770). Tesis doctoral. Universidad Autónoma de 
Barcelona. 2009. 

Tian, Mi. “Las traducciones de poesía china de Marcela de Juan”. Estudios de Traducción, vol. 7 (2017): 
111-121. 

Tolosa Igualada, Miguel. Don de errar. Tras los pasos del traductor errante. Castellón: Universitat 
Jaume I, 2013. 

Vlakhov, Sergey, y Florin, Sider. “Neperevodimoe v perevode: realii”. En Masterstvo perevoda, 432-
456. Moscú: Sovetskii pisatel, 1970. Cit. Hurtado Albir, Amparo. Traducción y traductología. 
Madrid: Cátedra, 2001. 

Xiao, Difei. 《唐诗鉴赏辞典》[Manual de apreciación de la poesía Tang]. Shanghai: Shanghai 
Lexicographical Publishing House, 1983. 

Xu, Yuanchong. 《再谈意美、音美、形美》[Más sobre la belleza del sentido, la fonética y la de la 
forma]. Foreign Language Research, vol. 6, 1983, n. 4: 68-75. 

“Yin y yang”. Wikipedia. Acceso el 27 de mayo de 2022. https://es.wikipedia.org/wiki/Yin_y_yang.  
 

 

https://es.wikipedia.org/wiki/Yin_y_yang

