
Treball de Fi de Màster

Facultat de Ciències de la Comunicació

Universitat Autònoma de Barcelona

Títol

Autoria

Data

Tutoritzat per

Màster

Departament



Full resum del TFM
Facultat de Ciències de la Comunicació

Universitat Autònoma de Barcelona

Títol del Treball Fi de Màster:

Autoria: 

Edició: Màster:

Paraules clau (mínim 3)

Català:

Castellà:

Anglès:

Resum del Treball Fi de Màster (extensió màxima 600 caràcters)
Català:

Castellà:

Anglès:

Català:

Castellà:

Anglès:

Tutoritzat per:



Agraïments: 

Vull agrair a la meva família pel seu suport i afecte que m’han portat fins aquí. Al tutor, 

el professor Albert Chillón, per donar-me la seva confiança i per les seves valuoses 

aportacions en aquest treball. A la Carla per ser l’amiga que més coneixements té sobre 

Feuerbach i, finalment, al Simón per fer-ho tot sempre una mica més fàcil. 



1 
 

Índex 
 

1. Introducció ................................................................................................................... 2 

1.1 Metodologia ............................................................................................................. 4 

2. Contextualitzant el posthumanisme ........................................................................... 6 

2.1 La pregunta antropològica ....................................................................................... 6 

2.2 La dimensió fisiològica de l’ésser humà .................................................................. 8 

2.3 La dimensió cultural de l’ésser humà .................................................................... 10 

2.4 La crítica antihumanista ......................................................................................... 11 

2.5 Antihumanisme i posthumanisme .......................................................................... 15 

3. Definint el posthumà ................................................................................................. 17 

3.1 Transhumanisme i posthumanisme ........................................................................ 18 

3.2 El postantropocentrisme de Braidotti ..................................................................... 19 

3.3 El cíborg i la naturcultura de Haraway .................................................................. 21 

3.4 El realisme agencial i les intra-accions de Barad ................................................... 23 

3.5 Algunes conclusions sobre la condició posthumana .............................................. 25 

4. Comunicació en l’era posthumanista ....................................................................... 28 

4.1 Convergència digital i cultura algorítmica ............................................................. 28 

4.2 La fatiga com a via de sortida ................................................................................ 33 

4.3 La comunicació humà-màquina i la geografia de la comunicació ......................... 37 

4.4 Words and worlds: connexions entre la paraula i el món ...................................... 41 

4.5 Cap a una comunicació encarnada i material ......................................................... 44 

4.6 La tècnica com a mode de revelació: contrarestant l’algoritme............................. 48 

5. Corol·lari: imaginaris posthumanistes als mitjans convencionals  ....................... 52 

5.1 Ihab Hassan – 2001: una odissea de l’espai de Stanley Kubrick .......................... 52 

5.2 Francesca Ferrando – Her de Spike Jonze ............................................................. 54 

5.3 Rosi Braidotti – L’Inhumaine de Marcel L’Herbier i Metropolis de Fitz Lang .... 56 

6. Conclusions................................................................................................................. 58 

7. Bibliografia ................................................................................................................. 61 

7.1 Webgrafia ............................................................................................................... 65 

7.2 Bibliografia consultada .......................................................................................... 66 



2 
 

 

1. Introducció 

 

L’objectiu principal d’aquest treball de final de màster és oferir una visió general del 

pensament posthumanista per contemplar, després, les implicacions que aquest pot 

suposar per l’estudi de la comunicació. Per dur aquest treball a bon port, seguint les 

recomanacions del director d’aquesta tesi, discutirem de manera no exhaustiva alguns 

dels conceptes claus en el gir posthumanista que han adoptat diverses disciplines, per, 

d’aquesta manera, posar-los en diàleg amb la noció de comunicació. Així doncs, es tracta 

d’una tesi de tipus teòric que romandrà en el nivell conceptual. Més en concret, estem 

davant d’un estudi propedèutic que pretén assentar unes bases teòriques per poder 

analitzar en el futur els canvis que l’era posthumana ha impulsat en la manera com els 

éssers humans ens representem i ens relatem el món, i dins d’aquest, a nosaltres mateixos.  

Per tant, la pregunta d’investigació que pretenem abordar de moment és: com queda 

afectada la problemàtica de la comunicació si la contemplem sota una òptica 

posthumanista? En respondre aquesta pregunta, se’ns obren altres qüestions secundàries, 

com ara: com es relacionen els subjectes en un món travessat per la tecnologia? A quins 

aspectes de la comunicació dirigeixen la mirada els estudis de tall posthumanista? Ens 

convencen els usos que actualment fem de la tecnologia en l’àmbit de la comunicació i 

els efectes que aquests tenen en humans i no-humans? I, què podem fer per promoure 

aquells aspectes que ens satisfan i canviar aquells que ens incomoden de la manera com  

s’intriquen les realitats humana i no-humana en els processos comunicatius? 

 El posthumanisme és un objecte d’estudi difícil pel fet que està constantment 

rebent aportacions de disciplines diverses, i, per tant està sempre en moviment. Un dels 

principals problemes que ens trobem en intentar comprendre què és el posthumanisme, 

és que múltiples acadèmics de sectors diversos utilitzen el terme en sentits diferents. Per 

aquest motiu, l’ordre explicatiu del nostre discurs requereix elaborar, en primer lloc, una 

genealogia posthumanista, en la qual veurem l’evolució històrica de l’ideal d’ésser humà 

des de la seva inauguració en la Il·lustració, passant per la contestació que rep dels 

feminismes i els anticolonialismes dels anys setanta, per arribar, finalment al corrent del 

posthumanisme, que dona per exhaurit el debat dialèctic entre les dues postures 

prèviament mencionades. En segon lloc, definirem el posthumanisme, tenint en compte 



3 
 

que un enfocament descriptiu no és suficient, sinó que és menester abordar-lo també des 

d’una òptica comparativa que ens permeti distingir-lo del transhumanisme, un corrent 

amb el qual, malgrat la proximitat semàntica, el posthumanisme guarda moltes distàncies. 

Un cop fets els aclariments terminològics pertinents, ens centrarem alguns conceptes més 

al nucli del pensament posthumanista, a saber: el postantropocentrisme, tal com l’entén 

Rosi Braidotti; les nocions de subjecte cíborg i de naturcultura, de Donna Haraway; i el 

realisme agencial i les intra-accions, de Karen Barad.  En tercer lloc, discutirem algunes 

implicacions teòriques que aquestes nocions, que emergeixen d’una contemplació 

posthumanista del món i de les relacions que hi tenen lloc, poden tenir per l’estudi de la 

comunicació. Els temes que hem trobat pertinent portar a col·lació per la seva actualitat i 

la seva relació amb el posthumanisme són: la cultura algorítmica; els efectes de la fatiga 

digital i la seva potencialitat transformadora; el repensament de les interaccions entre els 

humans i les màquines des del camp emergent de la geografia de la comunicació; la 

continuïtat entre el llenguatge i la matèria abordada des de la teoria feminista de la 

comunicació; i, finalment una proposta basada en la concepció heideggeriana de la tècnica 

que pretén ser un pont entre la reflexió teòrica que haurem estat desenvolupant, i les 

possibles pràctiques que emergeixen d’aquesta. 

 El meu interès per aquest tema sorgeix de fonts diverses. La curiositat pel 

posthumanisme prové de la meva trajectòria a través d’un grau predominantment 

humanista com ho és el de Filosofia, en el qual vaig entrar en contacte amb les filosofies 

de Michel Foucault i l’anomenat postestructuralisme, així com amb la teoria de gènere  

mitjançant l’obra de Judith Butler. El posthumanisme comparteix tradició i algunes 

inquietuds amb aquestes teories. Quan moguda per l’escepticisme sobre els cíborg i el 

transplantament de ments en ordinadors vaig llegir per primera vegada a la posthumanista 

Rosi Braidotti, em vaig sorprendre de no trobar en el seu llibre El Posthumà (2013) res 

del que m’esperava. Però, en canvi, vaig trobar-hi temes que m’eren molt familiars, com 

la construcció de la subjectivitat, barrejats amb qüestions que ens són de vital importància 

en tant que espècie, com ara la crisi climàtica o l’explotació de la vida en conjunt sota 

l’imperatiu de producció del capitalisme avançat. 

 La raó que m’ha impulsat a vincular la perspectiva posthumanista amb la 

comunicació és el meu pas pel Màster en Mitjans, Comunicació i Cultura. En aquest m’he 

pogut sensibilitzar a una noció de la comunicació que transcendeix la simple transmissió 



4 
 

d’un missatge acabat i que es troba en una complexa relació amb la cultura1. D’aquesta 

relació en broten els sentits i relats que vertebren les comunitats humanes en tant que 

possibiliten la comprensió i la reorganització de la nostra pròpia forma de vida, però les 

definicions de comunicació i cultura són, certament, moltes i flexibles, i les seves 

relacions difícils de copsar conceptualment. Sumat a les contínues aportacions que rep el 

posthumanisme de múltiples disciplines i que fan que es transformi, aquest és el segon 

motiu pel qual aquest treball té un caràcter obert i propedèutic. 

 El posthumanisme acostuma a associar-se a la ciència-ficció, als cíborgs i a les 

utopies tecnològiques. En canvi, els pensadors que se situen dins d’aquest corrent sovint 

fan partir la seva reflexió d’allò que ja és present i ens envolta en l’actualitat. Des d’un 

enfocament materialista, contemplen la relació amb els objectes, la naturalesa, la tècnica 

i, en definitiva, amb la realitat no-humana que la tradició ha mantingut sempre fora de 

l’estudi dels fenòmens cultuals i comunicatius. Amb aquest treball de final de màster ens 

agradaria generar una aturada que ens permeti valorar si, davant d’esdeveniments com la 

crisi climàtica o la irrupció dels robots i les intel·ligències artificials en la nostra 

quotidianitat més íntima, el moment que habitem no ens demana com a mínim 

reconsiderar aquestes exclusions. Heus aquí també la justificació del títol del treball, El 

món ens parla: un estudi propedèutic de la comunicació en l’era posthumana. 

 

1.1 Metodologia 

 

La tesi que presentem a continuació és, com ja hem dit, teòrica i influenciada 

profundament pel camp de les humanitats i la filosofia. Tot i que no seguirem uns mètodes 

específics (com ara l’etnografia o l’anàlisi crítica del discurs), sí que ens orientarem sobre 

unes pautes donades per l’orientació filosòfica i reflexiva del nostre treball.  Així doncs, 

procedirem a través de l’exposició de raonaments que busquen la claredat i que no 

pretenen ser irrebatibles, encara que sí argumentats i rigorosos. També aportarem 

exemples per il·lustrar algunes de les nostres explicacions, que han estat escollits per la 

seva representativitat.  

 
1 Barbero, J. (1989). Comunicación y cultura, unas relaciones compleixes. Telos: Cuadernos de comunica-

ción e innovación, 19, 21-26. 



5 
 

 La recerca teòrica comparteix amb les metodologies qualitatives la tolerància a un 

determinat grau de subjectivitat. En aquest treball ens recolzarem en aquesta concepció 

de la recerca i avançarem a través d’un anàlisi interpretatiu de fenòmens i problemàtiques 

al voltant de la comunicació que, l’autora d’aquest treball (ajudant-se del treball i de les 

constatacions que altres investigadors han desenvolupat prèviament) ha considerat 

rellevants abordar. Sense que això impliqui arbitrarietat, en l’òptica interpretativa el 

rerefons biogràfic personal i social de l’investigador esdevenen rellevants per la recerca, 

ja que des del convenciment que no existeixen veritats absolutes, l’objectivitat de la 

investigació es fonamenta en la recerca de certeses relatives a un context determinat que 

cal explicitar. Jacques Derrida i els pensadors postmoderns van arribar a la conclusió que, 

portat a les seves últimes conseqüències, aquest fet evidencia la validesa històrica i 

localitzada de les produccions de coneixement que emergeixen en el si d’una societat2. 

Sota el postmodernisme, la recerca té un alt poder desconstructiu, i és valorada segons el 

seu èxit a l’hora de mostrar diferents aproximacions i comprensions d’un fenomen o una 

veritat percebuts fins ara de forma unívoca3. Una via per qüestionar les veritats preses per 

evidents és la genealogia de la veritat, ideada pel filòsof francès Michel Foucault. La 

genealogia consisteix a mostrar els processos històrics pels quals s’ha format una veritat, 

entenent aquí “veritat” com a creença proveïda de consens dins d’un context sociocultural 

específic. Un altre aspecte que comparteixen la recerca teòrica i la qualitativa és 

l’afavoriment de la dimensió sintètica en detriment de l’analítica. Això significa que, des 

d’aquestes dimensions de la recerca, els investigadors i les investigadores tendeixen a 

fixar-se en el seu objecte d’estudi com un tot holísticament. Tot i que poden adonar-se 

que hi ha parts o elements en allò que estan investigant, són conscients que aquests 

fragments només tenen sentit dins de la totalitat del problema d’investigació. Aquesta és, 

doncs, l’índole de les reflexions que presentarem en aquest treball i que busquen oferir 

una perspectiva general del que poden significar els processos comunicatius en l’era 

posthumana, i promoure la imaginació i la concreció de trobades entre humans i no-

humans on les diferents parts en sortim beneficiades. 

 
2 Rosàs, Mar. (2008). La deconstrucció derridiana i l’ètica: incompatibles?. Ars Brevis, 14, 317-330. 
3 Österblom, J. (2016). Media beyond language: Posthumanism for media studies?, [Tesi de Màster]. 

Universitat de Helsinki. 



6 
 

 

2. Contextualitzant el posthumanisme  

 

2.1 La pregunta antropològica 

 

Des de l’enfocament filosòfic amb el qual abordem aquest treball, necessitem situar el 

posthumanisme en relació amb aquelles teories que s’han preocupat de la subjectivitat 

humana. Això ens obliga a realitzar un breu excurs sobre les principals respostes que ha 

donat la filosofia a la qüestió de què és l’ésser humà, així com a les crítiques més 

importants que han rebut aquestes concepcions. Només així podrem arribar a una 

definició del posthumanisme contextualitzada i localitzada en el temps i en l’espai. De 

l’estudi que pren per objecte l’especulació l’ésser humà en la seva totalitat en diem 

antropologia, i ja durant el segle V a.C., la filosofia prengué un gir antropològic amb 

Sòcrates i els sofistes. Malgrat això, no va ser fins al segle XIX amb Ludwig Feuerbach 

que l’antropologia no va ser postulada com una disciplina autònoma, instal·lant-se a les 

universitats i fent-se amb el seu propi programa acadèmic. Aquest filòsof alemany va 

preparar el terreny per una filosofia en què déu deixés de ser el principi rector de l’univers, 

per permetre a l’ésser humà ocupar aquesta posició. Feuerbach sostenia que al darrere de 

la teologia s’hi amaga, en realitat, l’antropologia, tot argumentant que: 

 

Si es duu la teologia (tal com s’ha concebut en la història de la humanitat), i tot allò 

que implica fins a les seves conseqüències últimes, en darrer terme arribarem al 

panteisme, és a dir, a la consideració de la natura com la divinitat. Llavors, anant un 

pas més enllà, arriba a dir que si, de nou, portem les tesis panteistes fins al límit, 

obtindríem un ateisme, donat que ens adonaríem que allò de diví que atorguem a la 

naturalesa (o, en un inici, a Déu), no era més que una reflexió de l’essència humana.4 

 

 Trobem certs antecedents en el segle XVIII d’enfocaments antropològics en les 

filosofies de David Hume i d’Immanuel Kant. En el seu Tractat sobre la Naturalesa 

Humana, Hume proposava que totes les disciplines, des de les matemàtiques fins a la 

 
4  Casademont, C. (2022). Ludwig Feuerbach: Un estudi del projecte del materia-lisme antropològic. 

[Treball de final de grau, Universitat de Girona]. Portal de cerca conjunta als documents digitals de la 

UdG, p. 10. 



7 
 

mitologia, remeten a la ciència de l’Home, ja que són les facultats humanes les que n’han 

permès la creació, i són, per tant, cognoscibles només per l’ésser humà. El filòsof anglès 

parangonava el coneixement amb una ciutat on les disciplines són els carrers que aboquen 

al centre, on hi ha l’antropologia. Per la seva banda, Kant, en les seves Lliçons sobre 

lògica (que es van desenvolupar a mitjan segle XVIII i que es publicaren el 1800) hi 

plantejava tres preguntes que considerava que la filosofia ha de tractar: què puc conèixer, 

què he de fer, i què m’està permès esperar5. Si, seguint a Kant, intentem respondre-les, 

ens adonem que l’ésser humà s’erigeix al bell mig de la filosofia, ja que totes tres remeten 

a una quarta pregunta, a saber: què és l’ésser humà?   

A Antropologia en Sentit Pragmàtic (1798), Kant feia una distinció entre 

antropologia fisiològica i antropologia pragmàtica. La primera s’encarregaria d’estudiar 

l’ésser humà en tant que ésser viu, segons el que li ha estat atorgat per naturalesa, i la a 

segona, en canvi, seria l’estudi del desplegament que fa l’ésser humà de si mateix partint 

del fet que és un agent lliure6. En aquesta obra de Kant es concreten dos pols de la 

humanitat, el biològic i el cultural. Aquesta relació es traslladarà a la que mantindran 

l’antropologia fisiològica (o biològica) i l’antropologia pragmàtica (o cultural). En 

paraules de Rafael Alvear, autor de l’article Reconstruyendo la antropología filosòfica, 

entre naturaleza y cultura: 

 

Si, per una part, la perspectiva biològica o fisiològica apunta a captar la constitució 

innata de l’ésser humà, el prisma pragmàtic persegueix, per l’altra, donar compte del 

desenvolupament cultural de tals característiques humanes. És aquest últim el que 

permet, a més a més, comprendre el caràcter no predeterminat, sinó que històric de 

la cultura humana en general.7 

 

 L’estudi de l’ésser humà va continuar sent una disciplina més dins de la filosofia 

fins al segle XIX, quan passà a ser el problema principal del quefer filosòfic. Max Scheler 

va ser un filòsof del segle XX que a El lloc de l’home al cosmos suggeria que l’ésser 

humà ha estat perdut d’ençà de La mort de déu, la qual va ser diagnosticada per Friedrich 

Nietzsche a Així parlà Zaratustra. Aquesta metàfora del filòsof alemany simbolitza 

 
5  Alavear, R,. (2020). Reconstruyendo la antropología filosófica: entre naturaleza y cultura. Veritas, 47, 

109-130. 
6  Kant, I. (2014). Antropología en Sentido Pragmático. Fondo de Cultura Económica. 
7 Alvear, (2020), p. 113 



8 
 

l’enderrocament d’una moral i uns valors associats al cristianisme que són els que han 

construït la nostra civilització. Però què refereix exactament el terme “ésser humà”, que 

fins ara hem estat donant per fet? Per ésser humà entenem aquell que té el logos, és a dir, 

la capacitat discursiva que li permet justament reflexionar sobre ell mateix i elaborar 

respostes per la pregunta antropològica. Però la definició de l’ésser humà com aquell dotat 

de logos, que ja apareix en la filosofia d’Aristòtil, adquireix tota una nova dimensió en la 

Il·lustració, ja que estableix una divisió interna entre mite i logos dins de la dimensió 

cultural de l’ésser humà, que no hem d’oblidar que, al seu torn, està separada de la 

dimensió fisiològica. Entre aquests binarismes, a saber, naturalesa i cultura, i mite i logos, 

no només s’estableix una distinció conceptual, sinó que, a partir de la Il·lustració, hi opera 

també una jerarquització que sotmet la naturalesa a la cultura, i al seu torn, el mite al 

logos8. Per tant, el logos s’hauria situat al capdamunt d’un ordenament basat: 

 

En la creença que el progrés material i moral de la humanitat s’hauria caracteritzat 

pel pas del “mite al logos”, en termes de Wilhelm Nestle; o, de manera equivalent, 

pel trànsit des de la confusió a la distinció, o de la “prehumanitat a la humanitat” i 

de la “prefilosofia a la filosofia” segons Edward B. Tylor.9 

 

 En canvi la naturalesa, que queda subsumida en l’ésser humà com la seva 

dimensió fisiològica (és a dir, el cos), hauria esdevingut la faceta menys valorada i, per 

tant, oblidada de l’estudi antropològic. 

 

2.2 La dimensió fisiològica de l’ésser humà 

 

Les competències de les quals l’ésser humà disposa de manera natural, pel simple fet 

d’haver nascut membre de l’espècie humana, queden recollides en la seva dimensió 

fisiològica. Com explicava Scheler a  El lloc de l’home al cosmos, entre aquestes 

capacitats n’hi ha algunes que l’ésser humà comparteix amb els animals i les plantes, com 

ara l’impuls afectiu extàtic (la força vital inconscient que tindrien tots els éssers vius). 

També n’hi ha d’altres que són compartides només amb els animals, com ara certs instints, 

 
8 Duch, L., i Chillón, A. (2012). Un ser de mediaciones: Antropología de la comunicación vol 1. Herder 

Editorial. 
9 Ibíd., p.85. 



9 
 

la memòria associativa i, fins i tot, la intel·ligència pràctica10. Per tant, des del seu vessant 

fisiològic, l’antropologia s’aproxima a una definició de l’ésser humà per contrast amb la 

resta d’éssers vius, dins la qual s’avança dels organismes menys complexos fins a arribar 

a l’ésser humà. Partint d’aquesta base, humà i animal s’aproximen en el sentit que tots 

dos estan sotmesos a la llei d’herència natural, que és la que determina les característiques 

fisiològiques que tindran. Com sigui, aquesta llei també els distancia, ja que a partir de la 

seva herència biològica li pertoca a l’ésser humà, i no a l’animal, desenvolupar capacitats 

racionals. 

Val la pena aturar-nos en el concepte d’ésser humà que emergeix si el contemplem 

només sota el seu aspecte fisiològic, exemplificat en aquest fragment de l’Antropologia 

en un sentit pragmàtic. Abans d’endinsar-nos en el text, cal aclarir que aquest retrat de 

l’ésser humà actualment pot ser considerat només com un experiment mental, ja que en 

realitat, no trobem humans fora de l’esfera cultural: 

 

El salvatge (encara no habituat a la submissió) no coneix major desgràcia que caure 

en aquesta, i amb raó, mentrestant cap llei pública no el protegeixi fins al moment 

en què la disciplina l’hagi fet progressivament pacient. D’aquí el seu estat de constant 

guerra, amb la intenció de mantenir els altres tan lluny d’ell com fos possible, i de 

viure disseminat pel desert.11 

 

 En un estat primari de naturalesa, l’ésser humà es trobaria en una guerra perpètua 

perquè no tindria més mitjans que la coacció per aconseguir els seus propòsits. Kant ho 

exemplifica amb el nadó que crida i plora perquè, a diferència de la resta d’animals, la 

seva condició fisiològica el fa inofensiu i incapaç de valdre’s per si mateix12. Amb aquest 

argument, el filòsof conclou que la llibertat del salvatge no és verdadera, ja que descansa 

sobre la naturalesa, l’animalitat i l’apassionament, i en canvi, és només dins dels confins 

de la llei moral, que per Kant implica la racionalitat, que l’ésser humà pot ser 

verdaderament lliure13. A través d’aquest passatge podem observar com la dimensió 

fisiològica de l’ésser humà (que engloba el cos, l’instint i les passions) en la Il·lustració 

 
10 Scheler, M. (1938). El puesto del hombre en el cosmos. Editorial Losada. 
11 Kant, (2014), p.168 
12 Ibíd. 
13 Ibíd. 



10 
 

queda perfilada com un inconvenient que el logos ha de sotmetre per tal que l’ésser humà 

pugui assolir el seu màxim desenvolupament. 

 

2.3 La dimensió cultural de l’ésser humà  

 

Però l’ésser humà no queda determinat per la seva dimensió fisiològica. No és un 

mer animal entre animals, sinó que se situa, des del començament, en  una comunitat 

humana dins de la qual li és donada de forma gairebé immediata la tasca de decidir com 

actuarà. Aquí, les competències que li han estat atorgades per naturalesa són usades per 

la “participació i consecutiva creació de la realitat cultural”14, però això només és possible 

perquè entre el conjunt de capacitats que li pertoca hi ha la racionalitat. És a dir que, en 

tant que racional, l’ésser humà deixa de ser un animal entre estímuls i emergeix com a 

ésser autònom, lliure i, per tant, responsable de què fa de si mateix. Com hem vist en 

l’apartat anterior, per Kant, la raó era la sortida a l’estat de naturalesa, postulant així un 

vincle entre raó i llibertat en tant la raó amplia la possibilitat d’actuar més enllà dels 

instints animals. En conseqüència, s’estableix també una oposició entre naturalesa i 

cultura, entre instint i raó. 

Scheler sostindrà, més endavant, el mateix tipus de distinció. Aquest filòsof 

afirmava que la diferència entre humà i animal no és reductible a una mera qüestió de 

grau de desenvolupament de les respectives competències, sinó que s’havia de tractar 

d’una distinció essencial15. Això ens porta a la pregunta de què distingeix a l’un de l’altre, 

i si bé Kant apel·lava a la raó per respondre, el filòsof alemany recorregué a l’esperit. 

L’esperit segons Scheler és aquella dimensió de l’ésser humà a la qual pertoca 

l’autonomia existencial, o dit d’una altra manera, la llibertat. L’ésser dotat d’esperit se 

separa dels objectes que conformen el món per constituir-se en categoria de subjecte i, 

per tant, és capaç d’autodeterminar-se.  Aquest és igualment capaç de distanciar-se i 

reflexionar sobre el seu propi cos i també sobre el seu anar passant pel món, acumulant 

experiències. Des de la consciència de si mateix, l’ésser humà pot decidir, perquè pot 

pensar objectivament, que en aquest context no vol dir altra cosa que pensar de forma 

racional i intencional. Per tant, el subjecte humà és aquell que pot separar-se de la 

 
14 Alvear, (2020), p. 121. 
15 Scheler, (1938). 



11 
 

naturalesa física per participar en la realitat cultural gràcies a la seva raó o esperit. En 

conseqüència, des de l’antropologia cultural o pragmàtica, l’ésser humà es distingeix de 

la resta de la naturalesa, no només per la seva fisiologia, sinó també pel fet d’estar immers 

en una matriu cultural. 

 

2.4 La crítica antihumanista 

 

L’antropologia filosòfica com a disciplina autònoma va ser constituïda per Max 

Scheler, i va rebre importants contribucions d’altres pensadors com Ernst Cassirer 

(Antropologia Filosòfica, 1945). A més a més, va ser el catalitzador de l’aparició de les 

ciències humanes (és a dir, del conjunt de disciplines que tenen per objecte diferents 

aspectes de l’ésser humà) que van sorgir en el pas del segle XVIII al segle XIX. Durant 

els anys seixanta del segle XX el filòsof francès Michel Foucault s’interessà per la 

formació de els ciències humanes per desestabilitzar la noció d’ésser humà que 

n’emergeix. Foucault va subratllar que “les narratives filosòfiques, els discursos socials i 

el coneixement, (...), no són neutrals sinó que estan lligats a la política, són esdeveniments 

històrics”16.  El filòsof francès acabà anunciant a Les paraules i les coses (1966)  la 

possibilitat de La mort de l’home. Amb aquesta metàfora Foucault al·ludeix al fet que les 

disciplines i les ciències que van possibilitar l’aparició de l’ideal de l’Home són 

contingents, i que per tant:  

 

Si aquestes disposicions desapareguessin tal com van aparèixer, si, per qualsevol 

esdeveniment la possibilitat del qual podem com a molt pressentir, però la forma i la 

promesa del qual no coneixem per ara, oscil·laran, com ho va fer, a finals del segle 

XVIII el sòl del pensament clàssic, llavors podria apostar-se que l’home s’esborraria, 

com en els límits del mar un rostre d’arena.17 

 

L’antihumanisme com a posició intel·lectual assumeix plenament les 

conseqüències de La mort de l’home en tant que instiga a abandonar la retòrica 

universalista humanista, és a dir, a rebutjar les filosofies que usin la noció d’ésser humà, 

 
16 Ferrando, F. (2019). Posthumanismo filosófico. Materia Oscura., p. 74 
17 Foucault, M. (1968). Las palabras y las cosas: Una arqueologia de las ciencias humanas. Siglo XXI, 

p. 375. 



12 
 

home o humanitat en abstracte. O dit d’una altra manera, insten a abandonar la recerca 

d’un concepte immutable, etern i ubic d’ésser humà. 

Els pensadors antihumanistes van posar el focus en el perill de fer una abstracció 

com la d’Humanitat: un tipus específic d’humà “pot imposar les seves pròpies 

experiències, punts de vista i perspectives com a característiques absolutes de l’espècie 

humana en conjunt”18. La manera de ser dels éssers humans no ve explicada per una 

essència que compartim tots, sinó per processos en curs que van donant forma a uns 

modes de ser i no a uns altres. Aquestes maneres de ser característiques dels humans, a 

diferència de l’essència humana, no són definitives i, per tant, els subjectes estan sempre 

esdevenint quelcom diferent d’allò que eren. Aquesta conclusió obliga els antihumanistes 

a abandonar l’antropologia i a estudiar, en canvi, les formes de subjectivació, és a dir, els 

processos que han anat donant forma als subjectes humans19. 

Durant els anys 60 i 70 del segle passat, els moviments socials i cultures juvenils 

de l’època van desenvolupar una branca activista d’antihumanisme feminista, 

anticolonialista, antiracista, antinuclear i pacifista20. Es prengué consciència que la noció 

de subjecte neutral de la història del pensament occidental conté implícita la creença que 

l’experiència humana universal s’articula exclusivament a partir de la vivència blanca i 

masculina. Això hauria facilitat que uns quants humans privilegiats en la seva època 

descriguessin als “altres” (com ara a les dones o als no-europeus) basant-se en els seus 

biaixos a l’hora de pensar què significa existir com a dona o com a no-europeu. Com 

explica Francesca Ferrando a Posthumanisme Filosòfic (2019): 

 

En aquesta estructura narrativa, les connotacions positives s’aplicarien típicament al 

primer element del dualisme jeràrquic – que també representava al subjecte que 

formulava el discurs, és a dir, al descriptor –, mentre que el segon element (el descrit) 

es recrearia negativament entorn de la constitució positiva del primer.21 

 

 Ja el 1949, a El Segon Sexe, Simone de Beauvoir es preguntà per la creació de la 

noció de dona. Recordem breument com el subjecte de l’antropologia filosòfica arriba a 

 
18 Ibíd., p. 94 
19 Chuca, A. (2015). Foucault y la antropologia filosòfica: una actitud transgressora. Qüestión, 1(46), 74-

81. 
20 Braidotti, R. (2013). The Posthuman. Polity Press. 
21 Ferrando, (2019), p.94 



13 
 

conèixer-se a si mateix, tenint ara en compte que aquesta disciplina, per la divisió del 

treball de l’època, es desenvolupà principalment en mans dels homes. L’home fa un estudi 

de si mateix partint del fet que és un ésser lliure. Ara bé, segons la filòsofa francesa, si bé 

en arribar a l’adolescència el noi es prepara per assolir un rol actiu en la determinació de 

la seva pròpia vida, la noia pren consciència que la seva trama ja ha estat teixida i la seva 

finalitat, determinada: és esperar a l’Home22. De Beauvoir sostenia aquesta afirmació 

basant-se en el fet que des dels seus començaments, l’antropologia i les ciències humanes 

descriuen la dona per contraposició a l’home, com a un “altre” dotat de sexe (feminitzat) 

que existeix per complementar-lo. Com que a la dona l’autoconstrucció li ha estat negada, 

no es pot investigar el seu procés de constitució partint de la seva capacitat 

d’autodeterminació, sinó que s’ha de veure la seva construcció com una resposta als 

biaixos masculins en la ideació del concepte de dona. Tot i que De Beauvoir revelà que 

hi ha una relació estreta en la racionalitat filosòfica d’una època i les pràctiques 

d’injustícia social que hi tenen lloc, això no la va portar a abandonar l’universalisme 

humanista. El seu feminisme emancipatori s’edificà sobre la idea que la dona arribarà a 

l’autoconeixement a través d’una idea de feminitat que es correspon a allò que tenen en 

comú totes les dones23. El punt de partida de la reflexió feminista de Simone de Beauvoir 

és, per tant, un únic territori compartit entre totes les dones, a saber, l’experiència unívoca 

i singular de ser dona. 

 Altres teòriques feministes com Luce Irigaray van enfocar-se en el símbol de 

l’Home com a representant de la Humanitat clàssica per evidenciar que no es tracta d’una 

generalització, sinó que és, explícitament, el mascle de l’espècie humana, així com des 

de l’anticolonialisme es va criticar també la blancor de l’Home de Vitruvi com a ideal de 

bellesa24. A Orientalisme, Edward Said es plantejà com s’ha constituït la idea d’Orient. 

En la trobada entre Orient i Occident hi va haver tota una producció de coneixement en 

la qual l’“altre” (en aquest cas l’Orient colonitzat) era representat sempre a partir del 

domini d’Occident, fins al punt que “es començà a considerar tal domini com la condició 

natural del món, i no el resultat de particulars forces geopolítiques”25. També els filòsofs 

postestructuralistes, com Jacques Derrida, adoptaren una perspectiva postcolonial a partir 

 
22 De Beauvoir, S. (1949). El Segundo Sexo. Cátedra. 
23 Braidotti, (2013). 
24 Ibíd. 
25 Dirks, N. (2009). Le inquietudini del postcolonialismo: Storia, antropologia e critica postcoloniale. 

Antropologia, 2, 16-46. 



14 
 

de la constatació de les atrocitats de la història moderna. El colonialisme, Auschwitz, 

Hiroshima i Nagasaki o el Gulag van ser el pretext per posar un gran interrogant sobre 

“el deliri de grandesa d’Europa, en el qual ens posicionàvem a nosaltres mateixos com a 

guardià moral del món i com a motor de l’evolució humana”26. Amb el concepte de 

desconstrucció, Derrida pretengué fer-nos qüestionar totes aquelles estructures socials 

que són aparentment evidents per si mateixos i, per tant, inamovibles. Desconstruir 

significa pensar en els límits, carències i incoherències internes de qualsevol creació 

intel·lectual o sociopolítica27, però “no en el sentit de dissoldre o de destruir, sinó 

d’analitzar les estructures sedimentades que formen l’element discursiu, la discursivitat 

filosòfica dins la qual pensem”28. En conseqüència, no és una activitat que aspiri a la mera 

demolició, sinó que busca un sòl estable sobre el qual tornar a pensar, tornar a construir 

les estructures socials. Podem creure que així arribarem a la creació de conceptes més 

justos, però aquests seran sempre igualment susceptibles de ser desconstruïts. Amb aquest 

matís, tenim la sensació que Derrida ens deixa sempre amb les mans buides29. Com sigui, 

el mèrit de la filosofia de l’autor francès és compaginar les ànsies d’intentar crear un món 

més just amb “la fi dels fonaments universals, objectius i indiscutibles”30.  

 La generació dels postestructuralistes, que va proclamar La mort de l’home, va 

guiar el rebuig a la definició clàssica de la identitat europea en termes d’Humanisme, 

racionalitat i universalitat. A més a més, objectaren a la definició del subjecte en termes 

d’autonomia i d’autodeterminació. Aquesta concepció, basada en l’ideal humanista, 

constitueix el nucli de la visió liberal individualista del subjecte: 

 

Resulta que aquest Home, lluny de ser un cànon de proporcions ideals, tot 

representant un ideal universalista que, per aleshores, havia assolit l’estatus de llei 

natural, era en realitat un constructe social (...). L’individualisme no és una part 

intrínseca d’una “naturalesa humana”, com els pensadors liberals tendeixen a pensar, 

sinó una formació discursiva històricament i cultural específica, una que, a més a 

més, està esdevenint cada vegada més problemàtica.31 

 

 
26 Braidotti, (2013), p. 25. 
27 Fernández, D. (2008). Jacques Derrida: deconstrucción y justícia. Anales de la Cátedra Francisco 

Suárez, 56, 299-320. 
28 Derrida, J. (2004). Qu’est-ce que la déconstruction?. Commentaire, 108, 1099-1100. 
29 Rosàs, (2024). 
30 Ibíd., p. 329. 
31 Braidotti, (2013), p. 24. 



15 
 

 L’individualisme, com a perspectiva ètica i filosòfica, sosté que la dignitat moral 

recau sobre les característiques que té l’individu i no sobre el fet que pertanyi a un grup 

o espècie32, tot defensant l’exercici de facultats humanes com la llibertat i l’autonomia. 

Com veurem a continuació, les perspectives individualistes solen ser també 

antropocèntriques, ja que situen l’ésser humà com a mesura de totes les coses, i els 

interessos humans com aquells que convé satisfer amb més urgència. Sovint, per realitzar-

se com a individu, és a dir, per esdevenir un subjecte autònom i independent del seu 

entorn, s’ha apropiat i ha explotat el medi que l’envolta. Les conseqüències climàtiques i 

mediambientals del fet que els éssers humans ens hàgim fet amos de la naturalesa són un 

clar exemple de per què la noció d’Home està esdevenint cada cop més problemàtica33.  

L’antropocentrisme traça una barrera ferma entre la humanitat i la naturalesa, subjuga la 

segona a la primera. Conjugat amb un sistema econòmic capitalista, l’antropocentrisme 

incentiva l’explotació dels recursos i de l’entorn natural en bé del desenvolupament i del 

creixement econòmic de les societats i els individus humans més enllà del que l’alteritat 

no-humana (és a dir, animals, plantes, paisatges, climes...) és capaç de suportar.  

 

2.5 Antihumanisme i posthumanisme 

 

Amb aquest excurs per la filosofia antropològica i els seus objectors hem volgut fer palès 

que el posthumanisme no és una excentricitat filosòfica, sinó que vol, a partir del debat 

que hem presentat, oferir-nos una altra forma d’aproximar-nos al coneixement d’allò que 

és humà. No és causalitat que la majoria de les teòriques posthumanistes (Rosi Braidotti, 

Katherine Hayles, Donna Haraway, Karen Barad o Francesca Ferrando, per mencionar-

ne unes quantes) siguin dones, ja que el posthumanisme no apareix de la nit al dia, sinó 

que està arrelat en la tradició feminista que qüestiona la visió masculina sobre la huma-

nitat. La perspectiva filosòfica d’aquestes teòriques comparteix amb l’antihumanisme la 

intenció de desplaçar l’Home de l’Humanisme del centre de la història i el progrés mun-

dials. Com sigui, en realitat el posthumanisme parteix de la necessitat de deixar endarrere 

el debat entre humanisme i antihumanisme, ja que segons Rosi Braidotti aquest ha deixat 

 
32 May, T. (2014). Moral individualism, moral relationalism, and obligations to non-human animals. 

Journal of Applied Philosophy, 31, (2), 2014. 
33 Braidotti, (2013). 



16 
 

de ser productiu fa molt temps34. En primer lloc, l’antihumanisme incorre en una assump-

ció humanista sobre la llibertat o l’autonomia humana en assumir que l’Home com a es-

tàndard pot ser deixat enrere. Els pensadors antihumanistes critiquen l’ideal d’ésser humà 

que es basa en l’autonomia derivada de les seves capacitats racionals o espirituals, però 

donen per suposat que, si ho volem, podem esborrar tota traça d’humanisme del present i 

del futur de la humanitat. Per tant, se sostenen d’igual manera en la llibertat dels humans 

i en la nostra capacitat de control sobre el món35. En segon lloc, les postures antihuma-

nistes sovint allotgen contradiccions perquè, segons la mateixa Braidotti, ignoren alguns 

aspectes desitjables de l’humanisme que elles mateixes tendeixen a abraçar com ara que 

és secular, que promou el respecte per la ciència i la cultura, que va en contra el dogma 

dels textos religiosos o que està motivat per la curiositat36. També per Ihab Hassan, un 

dels primers autors a usar el terme “posthumanisme”, no és necessari ni desitjable escollir 

entre Deconstrucció i Humanisme, sinó que hem de romandre oberts a negociacions cons-

tants entre les dues37.  

 Per tant, és un malentès suposar que el prefix “post” del terme “posthumanisme”, 

que significa “després de”, ens invita a deixar endarrere la humanitat ja sigui des del punt 

de vista biològic (és a dir, en tant que espècie) o des del punt de vista filosòfic. Dit d’una 

altra manera, el posthumanisme no és un moviment misantròpic sinó que vol subvertir les 

jerarquies i dominacions implícites en l’humanisme sense pensar en contra de l’humà. El 

posthumanisme, tot i ser traçable en el debat entre humanisme i antihumanisme que hem 

presentat, el desborda. Això s’explica perquè, si bé l’esforç intel·lectual de l’antihuma-

nisme recau en la desconstrucció de l’ésser humà, el posthumanisme dona per fet que 

l’ideal d’Home es troba sempre minvant38, i en conseqüència, cerca maneres alternatives 

de conceptualitzar el subjecte humà. Com veurem en el següent capítol, la tecnologia 

tindrà un paper important (tot i que no exclusiu) a l’hora de portar el pensament posthu-

manista més enllà de la crítica a l’universalisme humanista, en tant que és una potencial 

generadora de noves subjectivitats.  

 
34 Ibíd. 
35 Ibíd. 
36 Ibíd. 
37 Ferrando, (2019). 
38 Östenberg, (2016). 



17 
 

 

3. Definint el posthumà 

 

La convergència de les nanotecnologies, les biotecnologies, les tecnologies de la infor-

mació i les ciències cognitives obren la possibilitat a aplicacions (tant reals com especu-

latives) de la tecnologia en la transformació de l’espècie humana. Aquesta qüestió, que 

també es coneix com la de la “millora humana”, ocupa una posició central en el pensa-

ment contemporani per totes les implicacions ontològiques, epistemològiques i ètiques 

que tenen pràctiques com, per exemple: la modificació del genoma humà, la clonació, la 

prolongació de les expectatives de vida, el retard de l’envelliment o la connexió directa 

del cervell a una base de dades infinita39. En aquest context cientificocultural emergeix el 

moviment científic, filosòfic i cultural del transhumanisme, que sovint es confon amb el 

posthumanisme, també en la literatura acadèmica. Per aquest motiu, la primera qüestió 

que abordarem en aquest capítol és què tenen en comú i en què es diferencien les postures 

transhumanista i posthumanista a l’hora d’elaborar respostes a les inquietuds que aixe-

quen els nostres temps tecnologitzats. En segon lloc, definirem el posthumanisme tot pro-

funditzant en una selecció de conceptes creats per autores afins a aquesta etiqueta, o que, 

com en el cas de Donna Haraway, tot i no declarar-se explícitament posthumanistes, han 

fet contribucions teòriques amplament citades i considerades de gran valor pels posthu-

manistes. A l’hora de seleccionar els conceptes a descriure, no hem volgut apostar per 

l’exhaustivitat per un motiu d’extensió, ja que en ser un camp interdisciplinari, el posthu-

manisme està, constantment, gestant nous conceptes, alguns dels quals verdaderament 

específics i més allunyats del món de la comunicació. Sense entrar en detalls menciona-

rem, per exemple, la branca dels estudis posthumanistes que tracta el dret internacional 

humanitari en l’era dels sistemes d’armes automàtics40. 

 Els conceptes que hem triat són el postantropocentrisme per Rosi Braidotti, el 

cíborg i el continu naturcultura per Donna Haraway i el realisme agencial i les intra-

accions per Karen Barad. Els motius d’aquesta tria descansen sobre el fet que els consi-

derem prou generals per encapsular els tres trets fonamentals de la condició posthumana, 

 
39 Peres, D. (2017). Implicaciones onto-epistémicas de la mejora humana: Una defensa del 

posthumanismo desde el concepto de cuerpo cíborg y la crítica de las narrativas tecnológicas. Lecturas de 

nuestro tiempo, 2, 13-28. 
40 Aparicio, L. (2018). ¿Puede un arma decidir por nosotros? El posthumanismo en el "ius in bello" 
el caso de los sistemas de armas automáticos. Pensar el tiempo presente, 2, 1699-1722. 



18 
 

que segons Francesca Ferrando són: el posthumanisme o la superació de l’ideal humanista 

de la Il·lustració, el postantropocentrisme o el desplaçament de l’espècie humana de la 

seva situació de privilegi sobre la resta d’éssers vius, i el postdualisme o la no-assimilació 

de la realitat a binarismes tipificats com els de cultura o naturalesa, símbol o matèria, 

home o dona, humà o animal, etc.41 

 A més a més, com que el tema al qual ens devem no és el posthumanisme en si, 

sinó els seus possibles nexes amb els estudis de comunicació, hem considerat aquells 

conceptes que més aplicacions tenen en la literatura acadèmica existent sobre comunica-

ció de tall posthumanista. 

 

3.1 Transhumanisme i posthumanisme 

 

Tot i ser enfocaments molt diferents i, a vegades, fins i tot contraris, la proximitat termi-

nològica i la confusió conceptual actual al voltant del posthumanisme i del transhuma-

nisme ens porta a voler diferenciar-los breument. Pels transhumanistes, el posthumà és la 

següent etapa evolutiva de la humanitat, que ha de ser alterada perquè “millorem física-

ment i allarguem la nostra existència, eliminant d’ella tots aquells aspectes indesitjables, 

com són el patiment, el dolor o inclús la mort”42. Des d’aquesta òptica es dona per fet que 

patiment, dolor i mort són elements exògens a la naturalesa humana i que la raó científica 

serà, en algun punt, capaç de depurar de la nostra existència a través de procediments que 

van des de la: 

 

Modificació de la dieta fins a la modificació d’estructures moleculars o orgàniques, 

modificacions permanents de bases genètiques, ús de diverses substàncies quími-

ques, desenvolupament de pròtesis motores o sensorials, externes o internes, en 

forma de maquinari o programari, potenciació del creixement de l’escorça cerebral, 

etc.43 
 

 El transhumanisme compta amb un conjunt d’objectors que, des de la bioètica, 

qüestionen la viabilitat i la moralitat del seu projecte, però no abordarem aquestes críti-

ques en aquest treball. Com sigui, sí que mirarem d’explicar perquè posthumanisme i 

 
41 Ferrando, (2019). 
42 Postigo, E. (2019). Bioética y transhumanisme desde la perspectiva de la naturaleza humana. ARBOR 

Ciencia, Pensamiento y Cultura, 195(792), a507, p.7. 
43 Marcos, A. (2018). Bases filosóficas para una crítica al transhumanismo. ArtefaCToS, 7(2), 107-125, p. 

109 



19 
 

transhumanisme parteixen de premisses oposades. Per una banda, el transhumanisme de-

fensa la transformació de la naturalesa humana a través de la tecnologia, però l’àmbit 

d’intervenció de les tècniques que hem llistat anteriorment és el cos, i encara dins 

d’aquest, el cervell. Per tant, el transhumanisme redueix així la naturalesa humana al seu 

substrat material, és a dir, el cos. Al mateix temps, el transhumanisme postula que el que 

és físic és una limitació que val la pena abandonar per obtenir beneficis pràctics, com no 

haver de patir, no haver d’envellir o, fins i tot, no haver de morir. A través de la conjugació 

d’aquestes dues idees (que l’ésser humà és cos i que el cos ha de ser abandonat), el trans-

humanisme proposa la superació de l’ésser humà en una alteritat totalment no-humana. 

En canvi, el posthumanisme no busca desprendre’s de la humanitat, sinó de les estructures 

jeràrquiques que comporta l’assumpció que l’univers està fet a la mida de l’Home. Això 

significa admetre que humans i no-humans “som diferents, però estem junts en això”44, 

és a dir, en la nostra existència en el planeta Terra.  

 Si l’analitzem bé, ens adonem que el transhumanisme accentua encara més la im-

portància de l’ésser humà en proposar l’ús de la tecnologia per solucionar una sèrie de 

problemes (la malaltia, l’envelliment, la mort) que els humans ens anem trobant al llarg 

de les nostres vides. Per tant, com en el cas de l’humanisme i el seu gir capitalista, el 

transhumanisme se serveix de les idees de racionalitat i progrés per projectar la mirada 

humana sobre l’altre no-humà (en aquest cas la tecnologia), i convertir-lo en un mer mitjà 

per obtenir els seus fins, és a dir, la idea transhumanista de la millora humana. Per aquests 

motius, posthumanisme i transhumanisme són irreconciliables.  

   

3.2 El postantropocentrisme de Braidotti 

 

 El Posthumà (2002) és una obra de Rosi Braidotti en la qual la filòsofa italiana 

reflexiona sobre la condició posthumana, la qual combina la superació de l’ideal huma-

nista d’Home que hem estat caracteritzant amb el gir postantropocèntric. Tal com el ca-

racteritza Braidotti, el gir postantropocèntric està vinculat a la globalització i a l’impacte 

de la tecnologia en la vida humana, que tot i que d’alguna manera sempre ha estat present, 

ara es multiplica de forma accelerada. És així com emergeix la qüestió sobre si seria per-

tinent redefinir l’ésser humà, ara que les nostres formes de representar-nos a nosaltres 

 
44 Braidotti, R. (2020). Coneixement posthumà. Arcàdia, p.54. 



20 
 

mateixos i al món que ens envolta passen necessàriament pels elements tecnològics, i que 

la interacció entre subjectes es produeix en el si de la circulació global de la informació. 

En el context socioeconòmic actual, el capitalisme avançat és un “multiplicador de dife-

rències deslocalitzades que estan empaquetades i emmarcades sota les etiquetes d’identi-

tats noves, dinàmiques i negociables, i una oferta infinita de béns de consum”45. Com a 

conseqüència, el potencial que té el moment actual a l’hora de dur-nos a experimentar 

amb la tecnologia i el sorgiment de noves subjectivitats, està segrestat pel consumisme 

individualista. Al seu torn, aquest promou exitosament la uniformitat i el conformisme a 

la ideologia dominant, convertint d’aquesta manera la vida sencera en un producte d’in-

tercanvi i benefici46. La informació individual de tota mena (biogenètica, neuronal, me-

diàtica, etc.) és el que constitueix valor capital en l’actualitat, emergint en aquest context 

tècniques com la mineria de dades, que elaboren perfils d’individus basant-se en la iden-

tificació de diferents caràcters per subratllar-los com a objectius especials estratègics de 

la inversió de capital. Braidotti defensa que una conseqüència secundària d’aquest gir 

informacional del mercat és l’esborrament de la distinció entre l’ésser humà i la resta 

d’espècies quan es tracta de caracteritzar-les. L’economia global és postantropocèntrica 

en tant que unifica totes les espècies sota l’imperatiu de mercat, amb la conseqüència que 

la seva superabundància amenaça la sostenibilitat del planeta sencer47. 

 És per aquest motiu que la tradició antihumanista és de gran valor pels planteja-

ments posthumanistes. Aquestes dues branques de pensament tenen en comú el desplaça-

ment de l’ésser humà del centre del món i de la història, però si bé l’antihumanisme in-

tenta activament contrarestar l’hegemonia de l’humanisme, el posthumanisme dona per 

fet que l’ideal d’Home es troba sempre minvant48. Els posthumanistes com Braidotti es 

preocuparan especialment de desconstruir la superioritat de l’espècie humana i la distin-

ció categòrica entre humans, animals; subjectes i objectes i altres binarismes que situïn 

l’humà en una situació de privilegi com la que ha gaudit fins ara. Revertir la tendència 

capitalista del gir postantropocèntric depèn d’impugnar l’arrogància de l’antropocen-

trisme. Remoure aquests límits ens porta, en últim terme, a problematitzar també la dis-

tinció entre la naturalesa i la cultura, que és el que veurem que fa Donna Haraway en el 

següent apartat. 

 
45 Braidotti, (2013), p.58 
46 Braidotti, (2013). 
47 Ibíd. 
48 Österblom, (2016). 



21 
 

 

 

3.3 El cíborg i la naturcultura de Haraway 

 

La filòsofa nord-americana Donna Haraway va publicar, el 1985, un assaig anomenat 

Manifest cíborg. Segons el diccionari de sociologia i ciències socials del Centre de 

Terminologia de la Generalitat de Catalunya, TERMCAT, un cíborg és una “persona a qui 

s'ha implantat un aparell electrònic o informàtic com si fos una part més del seu organisme 

o una extensió dels sentits”49. Com sigui, veurem a continuació que Haraway no fa una 

reflexió literal sobre els cíborg, sinó que amplia el significat del terme per construir una 

metàfora sobre la permeabilitat de les fronteres entre les realitats humana i no humana i 

criticar, des de l’òptica del feminisme materialista, les teories essencialistes de les 

identitats col·lectives. 

 La primera desestabilització de les barreres entre l’humà i el que no és humà és la 

transgressió de la frontera entre humà i animal que té lloc en el marc del moviment pels 

drets dels animals. Aquesta no busca negar l’especificitat de l’ésser humà, sinó evidenciar 

les connexions que es formen entre les persones humanes i els altres éssers vius50. La 

segona barrera que es fragmenta és aquella entre l’organisme i la màquina. Les màquines 

pre-cibernètiques depenien d’un creador extern humà; en canvi, quan Haraway escrigué 

Manifest cíborg, aquesta apreciació ja era polemitzada per la ciència i la filosofia. En 

conseqüència, també la distinció entre natural i artificial i, fins i tot, entre viu i inert entren 

en qüestionament. Finalment, la tercera barrera que es debilita és també conseqüència del 

desenvolupament tecnològic, i és aquella entre el que és físic i el que no és físic.  

 Segons Haraway, en un context en el qual ja hi ha de per si un elevat grau de 

permeabilitat entre múltiples fronteres, el mite cíborg ens facilita imaginar acoblaments 

fructuosos entre organismes i artefactes sense incórrer en una visió jerarquitzant i 

opressora. El plantejament d’aquesta autora tracta llavors sobre el “plaer en la confusió 

de fronteres i de responsabilitat en la seva construcció”51. Això significa que, en 

l’ontologia cíborg, al principi fou la hibridació, i no pas la substància única. En la retòrica 

universalista humanista, les diferències entre persones eren problematitzades, ja que la 

 
49 TERMCAT. (2024). Cíborg. A Diccionari de Ciències Sociologia i Ciències Socials, definició 2. 

Recuperat de: https://www.termcat.cat/es/diccionaris-en-linia/269/fitxa/NDY4MDk1Mg%3D%3D  
50 Haraway, D. (2020). Manifesto cíborg. Kaótica Libros. 
51 Ibíd., p. 7. 

https://www.termcat.cat/es/diccionaris-en-linia/269/fitxa/NDY4MDk1Mg%3D%3D


22 
 

realitat s’explicava a partir de la unitat original. Per exemple, en el feminisme humanista 

de Simone de Beauvoir, el punt de partida de la reflexió feminista era un únic territori 

compartit entre totes les dones, a saber, l’experiència unívoca i singular de ser dona. Allò 

de què calia ocupar-se, per tant, era veure-hi a través de les diferències individuals per 

retornar a la naturalesa essencial de la Dona. Aquest discurs filosòfic, que situava el cos 

del bàndol biològic i natural, i, per tant, paralingüístic i precultural, rebé la contestació 

dels feminismes constructivistes52. Aquestes teòriques, entre les quals destaca Judith 

Butler, volgueren desnaturalitzar el gènere, el sexe i, en definitiva, el cos; o el que equival 

a dir que el cos no ens és donat de manera natural, sinó per mitjà de la simbologia i la 

cultura. Però la separació del cos de la seva naturalesa té l’inconvenient de dificultar el 

retorn de la discursivitat a la materialitat. Per tant, ens quedem sense eines que ens 

permetin retornar al món que estem intentant copsar amb el llenguatge, i avaluar els 

efectes materials que es desprenen de les teories i dels discursos i les conseqüències que 

tenen sobre els cossos. 

 Per aquest motiu hem volgut portar a col·lació el continu naturcultura, un 

concepte en el qual Haraway aprofundeix en una altra obra anomenada The companion 

species manifesto. Dogs, people and significant otherness. En aquesta obra, Haraway 

explora la relació entre humans i animals de companyia, fent atenció als encavalcaments 

entre naturalesa i cultura que tenen lloc en aquesta. La naturcultura és l’espai d’articulació 

entre “la carn i els significats, els cossos i les paraules, les narracions i els móns”53. Això 

és possible des d’una ontologia relacional, és a dir, si sostenim que el subjecte i l’objecte 

d’estudi es troba “delimitat o definit per una multitud de connexions físiques, socials i 

naturals”54. Pensar-nos des de les relacions que ocorren entre nosaltres, els humans, i allò 

que ens envolta ens situa en posició de “produir les traduccions necessàries per coexistir 

o comunicar-se o viure harmoniosament en companyia”55. La naturalesa, tant l’exterior 

com la pròpia, és inaccessible com a ens pur i preexistent al llenguatge, però sí que podem 

escrutar la naturcultura, és a dir, les connexions amb tots aquells elements humans i no 

humans que  possibiliten la nostra existència corpòria al món. Indagarem més sobre 

 
52 Caleo, I. (2018). Dentro le turbolenze espressive della materia. Bodymetrics. La misura dei corpi, 1, 63-

100. 
53 Haraway, D. (2003). The companion species manifesto. Dogs, people and significant otherness. Prickly 

Paradigm Press, p.20. 
54 Gardey, D. (2014). The reading of an Œuvre. Donna Haraway: The poetics and politics of life. 

Feministische Studien, 32, 1, 86-100, p. 87 
55 Medina, R. (2004). [Ressenya de The companion species manifesto. Dogs, people and significant 

otherness]. DYNAMIS, 24, 307-358, p.358 



23 
 

aquestes relacions en el següent apartat, però per ara, direm que reconèixer aquest vincle 

ens situa més enllà de la divisió moderna entre animals conscients i no-conscients. Això 

no implica però la igualtat o la humanització de les espècies animals, sinó que ens permet 

pensar entre les nostres diferències sense construir jerarquies. Sense aquest últim matís, 

el cíborg com la mera hibridació de la tecnologia amb l’organisme pot instrumentalitzar-

se per amplificar la dominació sobre animals, del medi ambient i dels “altres” històrics, 

és a dir, de la dona, del no-europeu, del malalt, del pobre, etcètera.  

 

3.4 El realisme agencial i les intra-accions de Barad 

 

Per introduir la teoria del “realisme agencial” de Karen Barad, és oportú presentar abans 

la noció de “nous materialismes”, dins la qual aquesta s’enquadra. Aquesta va ser propo-

sada per Rosi Braidotti per agrupar un conjunt de teories que tenen en comú l’aposta per 

una ontologia materialista, fruit de l’atenció que algunes teories feministes dels anys no-

ranta estaven dedicant al cos. A més a més, els nous materialismes també coincideixen en 

el fet d’haver-se alimentat “d’un debat teòric (...) complex, interdisciplinari i contempo-

rani, que té com a desafiament pensar l’abast, les conseqüències i els efectes de les mo-

dificacions de l’entorn material (“natural”) en general i del canvi climàtic en particular”56. 

Els acadèmics que usen i s’identifiquen en els nous materialismes es troben dins de les 

ciències socials, però volen posar atenció a allò que tradicionalment s’ha considerat que 

està fora de la realitat discursiva i semiòtica, és a dir, la matèria. Per tant, es fixen en la 

realitat corpòria: des del fang i la pols, passant pels objectes quotidians, fins a les altres 

espècies vives com els bacteris o els arbres57. Així, reaccionen als constructivismes de la 

postmodernitat, que són aquelles teories que defensen que les diferències no són imme-

diates, sinó que emergeixen de forma social i discursiva. Segons els acadèmics dels nous 

materialismes, els ja mencionats constructivismes fan un èmfasi excessiu en la represen-

tació i perden de vista la realitat de manera que aquesta es torna inaccessible. Un exemple 

seria el feminisme constructivista radical de Judith Butler en el qual, com afirma la filò-

sofa posthumanista Francesca Ferrando, no només el gènere sinó també la materialitat 

dels cossos sexuats es construeixen de manera discursiva58. 

 
56 Maccioni, F., i Jorge, J. (2022). Nuevos materialismos. Aproximaciones al materialismo vibrante de 

Jane Bennet. Cuadernos Del Sur Letras, 52, 167–176, p. 168 
57 Österblom, (2016) 
58 Ferrando, (2019) 



24 
 

 Karen Barad és una teòrica feminista nord-americana que, des dels nous materia-

lismes, demana considerar la relació transformativa que es desenvolupa entre els humans 

i el seu entorn. Les teories constructivistes sovint han vist els éssers humans en tant que 

agents capaços de modificar el món a través de l’acció i el llenguatge, i els éssers no 

humans en tant que receptors passius de l’activitat humana. Contra l’imperi del llen-

guatge, Barad proposa el “realisme agencial” com: 

 

Un marc epistemològic-ontològic-ètic que proporciona una comprensió del paper de 

l’humà i el no humà, del que és material i el que és discursiu, dels factors naturals i 

dels socials en les pràctiques científiques i altres pràctiques sociomaterials, movent 

així aquestes consideracions més enllà del debat ja desgastat que antagonitza el cons-

tructivisme contra el realisme, l’agència contra l’estructura i l’idealisme contra el 

materialisme59 
 

 En primer lloc, volem aclarir la triple caracterització de la teoria de Barad com a 

marc epistemològic-ontològic-ètic. Aquesta és explicada pel fet que atén assumptes que 

tracten sobre la realitat i la forma en què la podem arribar a conèixer, però a més a més, 

en la reflexió de Barad hi tenen cabuda les implicacions ètiques de la seva forma deter-

minada de mirar el món. La separació en guions és per “indicar la divisió dels termes i 

l’esforç que s’està fent per reunir-les en l’estudi de les pràctiques del saber i del ser”60. 

Des del realisme agencial, el món està compost de matèria que es crea de la intra-acció 

entre objectes i subjectes, on tots dos són part activa de la seva connexió. Per Barad, la 

matèria no és una propietat inherent i estàtica dels objectes, sinó que és el procés pel qual 

es van esdevenint dels múltiples fenòmens que es materialitzen61. Amb el concepte d’in-

tra-acció, Barad fa èmfasi a “la mútua constitució d’agències entrellaçades”62, i qüestiona 

així dues idees amplament acceptades. En primer lloc, posa en dubte que només els éssers 

humans puguem considerar-nos com a agents. En segon lloc, postula que dos agents es 

co-constitueixen quan es produeix una intra-acció entre els dos. Per tant, això implica 

que no existeixen dues agències separades anteriors a l’esmentada intra-acció. 

 
59 Barad, K. (2007). Meeting the universe halfway: Quantum physics and the entanglement of matter and 

meaning. Duke University Press, p.26. 
60 Classen, C. (2022). Communication at the end of the world: affective material performativity and the 

nuclear danger sign. Text and Performance Quarterly, 42(2), 144-164, p. 151. 
61 Barad, (2007). 
62 Ibíd., p.30. 



25 
 

 Per acceptar aquest argument i, de passada, notar per què va ser innovador, cal 

destacar que l’agència ha estat un fenomen reservat tradicionalment als humans en con-

ceptualitzar-se com l’exercici de  la voluntat. El postestructuralisme, però, ja es va dedicar 

a finals dels anys seixanta a desafiar una noció del subjecte fonamentada en l’autonomia, 

al·legant que: 

 

Aquest ideal humanista constituïa, de fet, el nucli d’una visió liberal i individualista 

del subjecte, que quedava perfectament definit en termes d’autonomia i autodeter-

minació. (...). L’individualisme no és una part intrínseca de la “naturalesa humana”, 

com els pensadors liberals tendeixen a pensar, sinó una formació discursiva històrica 

i culturalment específica.63 
 

 Per tant, un cop desconstruït el subjecte autònom transcendent, és possible ampliar 

des d’una perspectiva materialista la noció d’agència per incloure-hi a tots els membres 

d’una intra-acció, siguin o no conscients dels efectes que estan causant. El realisme agen-

cial desafia així la distinció entre subjecte i objecte, convertint-los tots dos en agents d’una 

acció compartida que deixa de ser executada unilateralment per l’ésser humà. Per acabar, 

les ramificacions ètiques de la teoria que hem estat exposant tenen a veure amb el fet que 

les nostres maneres d’explorar i conèixer el món estan entrellaçades amb la constitució 

material d’aquest mateix, i, per tant, tenen conseqüències. En la nostra relació epistemo-

lògica amb el món prenem decisions que determinen les configuracions intra-actives que 

emergeixen64. Tenir en compte que les relacions entre humans i no-humans són multidi-

reccionals i complexes és crucial per poder comprendre i interactuar amb la realitat des 

de la responsabilitat. 

 

3.5 Algunes conclusions sobre la condició posthumana 

 

En aquest apartat hem fet una aproximació als conceptes i a les premisses que caracterit-

zen el posthumanisme. En primer lloc, hem diferenciat el posthumanisme del transhuma-

nisme, arribant a la conclusió que (tot i que en els dos trobem un interès explícit per la 

tecnologia que desplaça la reflexió antropològica) el transhumanisme reafirma l’excepci-

onalitat humana i el seu privilegi en contemplar la tecnologia només com un mitjà per les 

 
63 Braidotti, (2013), p.26. 
64 Sheridan, M., Lemieux, A., Do Nascimento, A., i Arnseth, H. (2020). Intra-active entanglements: What 

posthuman and new materialist frameworks can offer the learning sciences. British Journal of 

Educational Technology, 51(4), 1277–1291. 



26 
 

finalitats que escull l’humà. A més a més, hem comprovat que transhumanisme i posthu-

manisme tenen metes oposades: per una banda, el transhumanisme busca la superació de 

la humanitat en favor d’una espècie millorada tecnològicament, i per l’altra, el posthuma-

nisme busca l’obertura de la humanitat a les realitats no humanes com les màquines, els 

animals, els objectes o els cíborg sense negar les diferències entre aquestes, és a dir, con-

servant el concepte d’humà i d’humanitat. 

 Tot seguit, hem parlat d’alguns dels conceptes que tres autores en el marc dels 

posthumanismes i dels nous materialismes han utilitzat per copsar la condició posthu-

mana. En primer lloc, cal destacar que el posthumà no és una figura llunyana i futurista, 

sinó que té connexions amb la postmodernitat. Precisament d’aquesta, la condició posthu-

mana rep el seu post-humanisme, és a dir, la seva desvinculació de l’ideal d’Home de la 

modernitat. En segon lloc, hem vist que la condició posthumana també està marcada per 

una proximitat de l’humà amb les altres espècies que creix sota el context socioeconòmic 

del capitalisme tardà i l’efecte mercantilitzador que té sobre la vida en general65. La con-

dició posthumana està marcada per aquest gir postantropocèntric que es manifesta per 

primera vegada en les reivindicacions dels drets dels animals després de la implementació 

generalitzada de la ramaderia intensiva durant els anys vint del segle passat66. Finalment, 

l’altre tret que caracteritza la condició posthumana és l’esborrament de límits entre pare-

lles de conceptes que fins ara donàvem per suposades. La innovació tecnològica afavoreix 

aquest postdualisme en tant que altera i complica les relacions entre els diferents elements 

que es troben dins i alhora conformen la societat, com ara les persones, les infraestructures 

materials, les formacions discursives i la producció de coneixement, etc. Això arriba a 

desestabilitzar o, fins i tot, a inutilitzar parelles de conceptes com ara organisme o mà-

quina, naturalesa o cultura, viu o inert, material o immaterial, i objecte o subjecte a partir 

de l’adquisició de consciència sobre la relacionalitat i la co-constitució que existeix entre 

els dos pols d’aquests binomis conceptuals.  

 En el següent apartat presentarem una sèrie de consideracions basades en algunes 

de les problemàtiques i tematitzacions que sorgeixen de la intersecció entre el debat 

posthumanista i l’estudi del concepte i de les pràctiques de comunicació. Per tant, caldrà 

oferir perspectives de camps d’investigació que posin en pràctica la descentrament de 

 
65 Braidotti, (2013) 
66 Cucker, B. (2020). Livestock and Poultry: Other Colonists Who Changed the Food System of the 

Chesapeake Bay. Dins de Cucker, B. (Ed.), Diet for a Sustainable Ecosystem: The Science for Recovering 

the Health of the Chesapeake Bay and its People (p. 219-244). Springer. 
 



27 
 

l’ésser humà en els processos comunicatius contemporanis. A més a més, un altre matís a 

tenir en compte és que un enfocament posthumanista de la comunicació ha de deixar 

constància que aquesta, sigui entre humans o més enllà de les barreres de l’espècie, es 

desenvolupa de formes concretes i situades en contextos més amplis que afecten i que són 

afectats pels processos de comunicació. Per acabar, volem aclarir que quan parlem de 

comunicació més enllà de l’espècie humana som conscients que no podem entendre-la de 

la mateixa forma en la qual ho fem quan parlem d’éssers dotats de capacitats simbòliques. 

Aprofundirem més en aquest fet en el següent apartat, però de manera general, podem 

recordar que la perspectiva posthumanista no és una superació ni una negació de l’espe-

cificitat humana, sinó la voluntat d’explorar (encara que sigui de forma temptativa) més 

enllà d’aquesta, i deixar emergir així trobades i connexions amb la realitat no-humana. 



28 
 

 

4. Comunicació posthumanista 

 

Les societats occidentals contemporànies estan inextricablement unides a la tecnologia, i 

inevitablement, això afecta també la manera com ens comuniquem. En l’actualitat, una 

part considerable dels fenòmens comunicatius quotidians tenen lloc a través d’aparells 

electrònics, ja siguin una trucada de veu, la lectura de mitjans escrits en format digital, la 

participació en un fòrum en línia, o la interacció amb altres en un entorn de realitat virtual. 

És per aquest motiu que els nostres temps semblen exigir-nos una reflexió sobre la relació 

que els humans tenim amb els objectes tecnològics, i sobretot, que ens plantegem què 

significa ser humans entre màquines.  

 En aquest capítol veurem, en primer lloc, els processos de convergència pels quals 

tecnologia, mitjans i cultura són indestriables a l’hora d’explicar com els éssers humans 

experimentem la realitat actualment. Després avaluarem algunes conseqüències d’aquests 

canvis que estem experimentant en les societats altament tecnologitzades, fent especial 

atenció al fenomen de la fatiga digital com l’entén el filòsof i periodista cultural Eudald 

Espluga. No pretenem que reflexió sobre aquest malestar, que argumentarem que està 

instal·lat en les societats del capitalisme avançat, s’aturi en una crítica o un diagnòstic, 

sinó que ens serveixi com a pretext per profunditzar sobre maneres alternatives de 

concebre la relació entre humans i no-humans. Per aconseguir aquest propòsit ens hem 

centrat primer en dues propostes que provenen dels estudis de la comunicació entre 

humans i màquines. A continuació, hem volgut explorar les relacions entre materialitat i 

simbolisme de la mà de la teoria feminista de la comunicació, per argumentar per què és 

important en els nostres temps una comunicació material, encarnada i afectiva. Per últim, 

hem volgut dibuixar una línia de fuga, de la teoria a la pràctica, a partir d’entendre la 

tècnica a través de Martin Heidegger. 

 

4.1 Convergència digital i cultura algorítmica 

 

La convergència digital designa un procés que s’ha anat concretant des del segle XIX, en 

el qual sorgeixen dues grans necessitats comunicatives: la d’arribar a una audiència mas-

siva i la de comunicar-se veloçment entre individus. D’acord amb Jan van Cuilenburg i 



29 
 

Denis McQuail, fins a la Segona Guerra Mundial en el camp de les comunicacions es 

percebien tres divisions, definides pel suport tecnològic dels mitjans en qüestió. Aquestes 

tres branques eren la premsa escrita, les telecomunicacions (en especial el telèfon i el 

telègraf) i la radiotelevisió67. Segons els mateixos autors, entre el 1945 i mitjans dels anys 

1980, es produeix una descentralització de la radiotelevisió i de la premsa de masses a 

causa de la convergència progressiva entre infraestructures i serveis de la comunicació i 

dels interessos, tant de les companyies privades com dels governs, de beneficiar-se’n68. 

Una fita important d’aquest període és l’aparició de la telefonia mòbil analògica durant 

la dècada dels vuitanta del segle XX, causada per la fusió de les telecomunicacions amb 

la disciplina de la informàtica, sorgida durant les dècades dels cinquanta i dels seixanta 

del mateix segle. Malgrat això, el suport que ha permès la convergència entre les teleco-

municacions i els mitjans de comunicació en massa, és internet. El telèfon intel·ligent és 

l’exemple més clar de com la implantació generalitzada de les tecnologies digitals de la 

comunicació ha impulsat l’aparició de noves formes d’expressió i interacció en movi-

ment69.  

 Quan es parla de convergència en el camp de la comunicació, s’acostuma a fer 

èmfasi en l’aspecte tecnològic d’aquesta, ja que és aquell que proveeix d’una base tècnica 

que possibilita els fluxos d’informació, la diversitat de continguts i de formats, la seva 

distribució en xarxa i el seu consum ubic (a qualsevol lloc i a qualsevol hora), individua-

litzat (pensat per ser consumit per una persona a la vegada) i personalitzat (ajustat als 

gustos de qui el consumeix). Com sigui, convé no deixar de tenir en compte que l’adap-

tació als nous estàndards marcats pels formats digitals requereix la cooperació (i sovint, 

la fusió) entre empreses de sectors diferents, per exemple, les companyies proveïdores 

d’infraestructures de telecomunicacions, les empreses que desenvolupen dispositius elec-

trònics i les plataformes digitals de continguts. Per tant, la convergència tecnològica va 

implica fortament la convergència empresarial. Al mateix temps, la liberalització del mer-

cat ha portat a una concentració de la propietat tan alta que han aparegut els anomenats 

Gegants Tecnològics o GAFAM70, acrònim amb el qual es designa a Google (Alphabet 

 
67 Cuilenburg, J., i McQueil, D. (2003). Media policy paradigm shifts: towards a new communications 

policy paradigm. European Journal of Communication, 18(2), 181-207. 
68 Íbid. 
69 García, J. (2009). La comunicación ante la convergencia digital algunas fortalezas y debilidades. Signo 

y pensamiento, 28(54), 102-133, p. 102. 
70 Corominas, M. (2020). Els grans grups de comunicació: desafiaments per al control democràtic dels 

mitjans. A Revista Idees. Recuperat de: https://revistaidees.cat/els-grans-grups-de-comunicacio-

desafiaments-per-al-control-democratic-dels-mitjans/  

https://revistaidees.cat/els-grans-grups-de-comunicacio-desafiaments-per-al-control-democratic-dels-mitjans/
https://revistaidees.cat/els-grans-grups-de-comunicacio-desafiaments-per-al-control-democratic-dels-mitjans/


30 
 

Inc.), Amazon, Facebook, Apple i Microsoft. És a dir, que les grans empreses provinents 

de l’àmbit de les tecnologies de la informació “dominen l’àmbit i el mercat de la comu-

nicació a escala mundial”71.  

 Aquestes companyies es presenten insistentment com a simples plataformes que 

proveeixen d’una base tècnica pels intercanvis i les interaccions que tenen lloc en la xarxa, 

però a través dels algoritmes, les empreses de plataforma organitzen els continguts ator-

gant-los-hi més o menys visibilitat72. Per tant, si bé la relació entre un telèfon intel·ligent 

i un subjecte es produeix a partir del contacte de l’usuari i la superfície de navegació 

d’una plataforma digital, allò que la pantalla no mostra són el conjunt d’operacions en 

què “hi intervenen dades i algoritmes sobre una infraestructura computacional complexa 

que sol ser compresa per mitjà de metàfores que evoquen imatges de xarxes i núvols”73. 

Però la irrupció de la tecnologia en la quotidianitat de les persones humanes no només té 

efectes immaterials, sinó que determina també l’accés a continguts mediàtics i culturals 

que, al seu torn, influencien la manera com ens representem la realitat palpable, i les 

nostres relacions dins d’aquesta74. Per aquest motiu, hi ha autors que adverteixen que cal 

fer atenció als “processos d’intercanvi entre els individus i les tecnologies dels seus 

temps, que comporten noves experiències socioculturals que fan part de les relacions de 

poder, la disputa dels sentits i l’acció de la paraula i l’acció digitalitzades”75. Els algorit-

mes han de ser contemplats com alguna cosa més que simples objectes tècnics quan pas-

sen a contribuir a donar forma a les nostres vides: des de les aplicacions de trànsit que ens 

recomanen quin camí prendre76 fins al paper que poden tenir els algoritmes en determinar 

les contractacions d’una empresa o la qualificació de solvència d’una persona77. Aquests 

són només alguns exemples de com deixem en mans de “procediments computacionals 

 
71 Corominas, (2020), par. 3. 
72 Corominas, (2020) 
73 Bazzara, L. (2021). Datificación y streamificación de la cultura. Nubes, redes y algoritmos en el uso de 

las plataformas digitales. InMediaciones de la Comunicación, 16 (2), 37-61, p.39. 
74 Espluga, E. (2021). No seas tú mismo: apuntes sobre una generación fatigada. Paidós. 
75 González, L., Pauloni, S., i Noscué, E. (2018). Convergencia digital y multipantallas: nuevos 

escenarios y consumos culturales en el marco de la desregulación y la concentración de las 

telecomunicaciones. Conferencia Iberoamericana JAUTI. Universidad Nacional de Quilmes, Argentina, 

p.151. 
76 Sued, G. (2021). Culturas algorítmicas: conceptos y métodos para su estudio social. Revista Mexicana 

de Ciencias Políticas y Sociales, 246, 43-73. 
77 Dourish, P. (2016). Algorithms and their others: Algorithmic culture in context. Big Data & Society, 

3(2), 1-11. 



31 
 

la tasca d’ordenar, classificar i jerarquitzar persones, llocs, objectes, experiències, somnis 

i desitjos.”78  

 Els algoritmes produeixen cultura en tant que construeixen estructures de signifi-

cat que condicionen l’experiència de la realitat: poden causar canvis socials, epistemolò-

gics i culturals, així com poden ser utilitzats com a eina de reproducció del poder hege-

mònic79. Quan conferim objectivitat al llenguatge matemàtic que utilitzen els algoritmes, 

i, al seu torn, els sistemes d’intel·ligència artificial, exhaurim la seva potencialitat crea-

dora i transformadora. Això s’explica perquè els sistemes d’intel·ligència artificial funci-

onen a partir de càlculs probabilístics, és a dir, són bons per inferir què és més probable 

que passi, (per exemple, les tecnologies de text predictiu funcionen a través del càlcul de 

quina paraula té més possibilitats de ser usada a continuació) però, en canvi, no ho són 

per detectar les causes de la tendència que preveuen80. 

 Per tant, si quan fem ús d’aquesta tecnologia partim de que és objectiva, estem 

acceptant per “neutral” l’estat actual de les coses, pel simple fet que el conjunt de dades 

del que beuen aquests algoritmes està constituït per l’estat actual de les coses. Aquest 

moviment circular és el que “manté l’statu quo del poder hegemònic i aniquila la nostra 

capacitat per imaginar qualsevol possibilitat alternativa”81. Com ens indica el científic de 

la comunicació Paul Dourish, el que està en punt de mira en la confluència entre la ciber-

nètica i les ciències socials no són els algoritmes per si mateixos, sinó “un sistema de 

control i gestió digital aconseguit a través de la detecció, l’emmagatzematge de dades a 

gran escala i el processament algorítmic dins d’un marc legal, comercial o industrial que 

li atorga autoritat”82.  

 La cibernètica té un paper clau aquí, i és haver assentat “el marc teòric i pràctic 

dels algoritmes”83. Norbert Wiener, el creador d’aquesta disciplina la definí com “la ci-

ència que estudia la comunicació i el control en animals, homes i màquines”84, i conse-

güentment, va assimilar el regne humà, animal i de les màquines pel que fa a la capacitat 

de rebre, emetre i processar informació. A més a més, Wiener també estableix que tant 

 
78 Vidal, D., Garde, C., i Ventura, P. (2023). Alteritmo y periodismootro en la cultura del algoritmo: 

Crítica a la hegemonía de los lenguajes sintéticos. InMediaciones de la Comunicación, 18(2), 33-67, p. 35 
79 Vidal, Garde i Ventura, (2023). 
80 Ibíd. 
81 Ibíd., p. 37. 
82 Dourish, (2006), p.3. 
83 Rodríguez, P. (2018). Gubernamentalidad algorítmica: Sobre las formas de subjetivación en la sociedad 

de los metadatos. Revista Barda, 6, 14-35. 
84 Bazzara, (2021), p.41. 



32 
 

els processos biològics com els artificials poden ser definits com a fenòmens de retroacció 

o retroalimentació, és a dir, processos en els quals el resultat d’una acció “incideix en el 

conjunt que el precedeix integrant-s’hi o modificant-lo”85.  

 

Wiener posa l’exemple de tocar un vas amb la mà. El sistema nerviós realitza milers 

de retroaccions per atansar la mà al vas. Doncs bé, el sistema nerviós, però també les 

xarxes de telecomunicacions, el cor, un canó antiaeri que calcula la trajectòria de 

l’avió al qual pretén abatre i fins i tot una neurosi poden ser entitats que es retroali-

menten per aconseguir un fi.86 

 

 El desplaçament de l’humà com a únic model és veu reflectit, segons nota Rosi 

Braidotti, en el fet d’haver de demostrar la pròpia humanitat abans d’accedir a pàgines 

web i serveis digitals. Segons ens explica la filòsofa, aquesta verificació adopta com a 

referència la cultura algorítmica, ja que es fa mitjançant un càlcul de “certs temps de 

resposta i moviments característics del ratolí o de la pantalla tàctil que demostren que 

l’acció no la duu a terme un programa”87, però que tampoc descarten que l’hagi dut a 

terme un robot antropomòrfic. Amb això, Braidotti conclou que habitem uns temps en els 

quals és un interrogant qui compta realment com a humà, perquè en l’era de la informació, 

la cultura algorítmica està esdevenint el centre d’una nova economia basada en les dades, 

desplaçant així a l’humà de la seva posició d’excepcionalitat dins la realitat88. Les conse-

qüències més immediates d’aquest fet no estan tant en l’òrbita de “si tractarem als robots 

com a persones, sinó per què tractem a les persones com robots programables i fixats”89. 

Com expliquen David Vidal, Cristina Garde i Patricia Ventura a Alteritmo y periodismo 

otro en la cultura del algoritmo, Amazon compta amb magatzems gestionats per sistemes 

informàtics i robots però en aquest context, també s’espera que els treballadors “es com-

portin com robots, que funcionin com màquines mentre continuïn sent, de moment, lleu-

gerament més barats que aquestes.”90 

 

 
85 DIEC2. (2024). Retroacció. A Diccionari de la llengua catalana de l’Institut d’Estudis Catalans, definició 

2. Recuperat de: https://dlc.iec.cat/Results?IdE=0005499&DecEntradaText=retroacci%C3%B3&AllInfo-

Morf=False&OperEntrada=0&OperDef=0&OperEx=0&OperSubEntrada=0&OperAreaTematica=0&In-

foMorfType=0&OperCatGram=False&AccentSen=False&CurrentPage=0&refineSearch=0&Actualitzaci-

ons=False  
86 Rodríguez, P. (2012). Historia de la información. Capital Intelectual, p. 41. 
87 Braidotti, (2020), p.25. 
88 Braidotti, (2020). 
89 Vidal, Garde i Ventura, (2023), p.26. 
90 Ibíd., p.130. 

https://dlc.iec.cat/Results?IdE=0005499&DecEntradaText=retroacció&AllInfoMorf=False&OperEntrada=0&OperDef=0&OperEx=0&OperSubEntrada=0&OperAreaTematica=0&InfoMorfType=0&OperCatGram=False&AccentSen=False&CurrentPage=0&refineSearch=0&Actualitzacions=False
https://dlc.iec.cat/Results?IdE=0005499&DecEntradaText=retroacció&AllInfoMorf=False&OperEntrada=0&OperDef=0&OperEx=0&OperSubEntrada=0&OperAreaTematica=0&InfoMorfType=0&OperCatGram=False&AccentSen=False&CurrentPage=0&refineSearch=0&Actualitzacions=False
https://dlc.iec.cat/Results?IdE=0005499&DecEntradaText=retroacció&AllInfoMorf=False&OperEntrada=0&OperDef=0&OperEx=0&OperSubEntrada=0&OperAreaTematica=0&InfoMorfType=0&OperCatGram=False&AccentSen=False&CurrentPage=0&refineSearch=0&Actualitzacions=False
https://dlc.iec.cat/Results?IdE=0005499&DecEntradaText=retroacció&AllInfoMorf=False&OperEntrada=0&OperDef=0&OperEx=0&OperSubEntrada=0&OperAreaTematica=0&InfoMorfType=0&OperCatGram=False&AccentSen=False&CurrentPage=0&refineSearch=0&Actualitzacions=False


33 
 

4.2 La fatiga com a via de sortida 

 

Al principi del seu llibre Coneixement Posthumà, Rosi Braidotti admet que la convergèn-

cia posthumana que hem estat descrivint en l’anterior apartat és motiu de canvis d’humor 

que varien entre la il·lusió davant les fites del progrés tecnològic i el que això implica en 

camps com el de la medicina, i l’angoixa davant les conseqüències que tan humans com 

no-humans hem d’afrontar a causa d’aquestes transformacions91. La generació milenial, 

nascuda entre inicis dels 1980 i mitjans dels 1990, va ser la primera caracteritzada per 

haver crescut en un món que, des del principi, ha estat “una superfície de contacte entre 

el món material i el món algorítmic”92. Això significa que ja no vivim, i que de fet, mai 

no hem viscut, en l’alternança entre connexió i desconnexió, sinó que habitem una realitat 

híbrida. El progrés tecnològic ha fomentat una societat interconnectada, que permet als 

seus treballadors produir de manera més eficient i flexible, amb una economia sempre en 

marxa i un capital que es mou a través de transaccions instantànies93. Les noves formes 

de producció immaterial del capitalisme modern: 

 

Han expandit les nostres obligacions laborals fins a fer-les penetrar en totes les esfe-

res de la nostra existència. (...) Ser empresaris de nosaltres mateixos ja no és un re-

curs narratiu, com sí que ho era el 1979 quan Michel Foucault va utilitzar aquesta 

imatge per primera vegada per parlar de l’avanç del neoliberalisme.94 

 

 A més a més, a causa de la caiguda de la rendibilitat de la manufactura, les dades 

s’han convertit en el pilar principal del creixement econòmic95. En aquest context, les 

plataformes digitals, que obtenen les dades de l’activitat dels seus usuaris: 

 

Haurien emergit com un nou model de negocis que, davant l’estancament de la pro-

ductivitat basada en l’intercanvi de béns es presenten com el rostre d’un aparell pro-

ductiu d’un nou tipus, on les dades exercirien d’input per la seva extracció i explo-

tació.96  

 

 
91 Braidotti, (2013). 
92 Espluga, (2021), p.17. 
93 Braidotti, (2020). 
94 Espluga, 2021, p.20 
95 Srnicek, N. (2018). Capitalismo de plataformas. Caja Negra. 
96 Bazzara, L. (2021), p. 43. 



34 
 

 Així com abans hem vist que la cibernètica era comunicació en tant que recepció, 

processament i emissió d’informació “ara pot veure’s la centralitat assignada al control, 

en tant que estudi i recerca de la capacitat de desenvolupament de l’autoregulació dels 

organismes”97. El mateix terme “cibernètica” prové de la paraula del grec antic kuberne-

tes, que significa timó, fent referència a l’acció de pilotar una nau, una metàfora de go-

vernar-se98. D’acord amb Antoinette Rouvroy i Thomas Berns l’època actual està carac-

teritzada per la governamentalitat algorítmica99. Michel Foucault va definir la governa-

mentaltiat com una nova forma d’exercir el poder que no consisteix ni a prohibir ni a 

donar ordres, sinó a incidir sobre la realitat a través de forces que es fan aparèixer com a 

processos naturals (per exemple els processos econòmics) i, per tant, sobre els quals es 

creu que no es pot intervenir, de manera que acaben imposant-se en l’ordre previst a fu-

tur100. La governamentalitat algorítmica reposa, doncs, sobre la recol·lecció i el proces-

sament de dades massives per anticipar i modelar els possibles esdeveniments i compor-

taments dels individus, com ho són, per exemple, les preferències dels consumidors de 

béns materials o immaterials en el si de la nova economia digital101. 

 A Psicopolítica: Neoliberalismo y nuevas formas de poder (2014), Byung-Chul 

Han explica que el règim polític neoliberal no sotmet a través de restriccions, sinó que al 

contrari, utilitza l’ideal de la llibertat i la il·lusió d’absència de límits i de “poder fer” 

indefinidament per modelar els seus subjectes. Segons el filòsof coreà, així s’aconsegueix 

que la població se sotmeti de manera voluntària a formes d’autoexplotació, tal com ho 

exemplifiquen lemes carregats de positivitat com ara: be your own boss o do what you 

love, love what you do102. No és casualitat que aquestes societats tecnologitzades funcio-

nin també “per mitjà d’un discurs públic sobre la salut, la forma física i la cura d’un 

mateix (per) evitar l’estat de cansament causat per la recerca infinita de la producció, el 

consum i la connectivitat digital constant”103. El salt a l’esfera pública del discurs de la 

cura de si, ha fet que alguns teòrics hagin començat a parlar, ja no d’una ètica, sinó d’una 

cultura de l’autoajuda, que ve definida com el: “conjunt d’estratègies retòriques destina-

des a seduir el consumidor amb l’objectiu que aquest transformi la seva vida d’acord amb 

 
97 Bazzara, (2021), p. 42. 
98 Rodríguez, (2018). 
99 Rouvroy, A., i Berns, T. (2018). Gobernabilidad algorítmica y perspectivas de emancipación: ¿lo dispar 

como condición de individuación mediante la relación?. Ecuador Debate, 104, 123-147. 
100 Rodríguez, (2018). 
101 Bazzara, (2021). 
102 Espluga, (2021). 
103 Braidotti, (2020), p.28. 



35 
 

les idees que li proposin”104 . Veiem exemples d’aquesta tendència en productes, com ara 

tasses i agendes, amb missatges motivadors; en la proliferació de tècniques de mindful-

ness i coaching en l’ambient laboral; o en la fervent producció de contingut en xarxes 

socials sobre com mantenir millors hàbits per ser més productiu105.  

 Pot semblar que l’autoajuda no és res de nou, ja que en tant que gènere literari 

existeix des de fa segles i, a més a més, no gaudeix d’una reputació gaire bona106. Per 

tant, pot ser que la nostra primera intuïció sigui no prendre’ns-la seriosament. A més a 

més,  el fet que les persones posem més consciència als nostres hàbits per decidir si volem 

canviar-los, se’ns apareix com a quelcom inofensiu, si no, fins i tot, positiu. Va ser també 

Michel Foucault qui, en la seva etapa ètica, va atorgar de nou a la filosofia la dimensió 

ascètica que tenia en el món grec, en el qual l’autoconeixement era el primer pas perquè 

un individu establís una relació amb ell mateix i, a través d’aquesta relació, es constituís 

en subjecte de les seves pròpies accions 107. L’objectiu de la cura de si tal com la concebia 

Foucault era convertir la pròpia vida en obra d’art de la qual el subjecte era l’artista que 

decidia cada pinzellada, i així anava experimentant i transformant la seva subjectivitat a 

mesura que anava vivint. Més enllà de si la proposta ètica de Foucault ens resulta inspi-

radora, la problemàtica que volem evidenciar és que, en les societats del capitalisme tardà, 

el registre i la cura de si no estan basades en l’autoconeixement, sinó que, directament, 

l’impossibiliten. Encara que sembli paradoxal, la penetració dels dispositius electrònics a 

la feina, a la casa i al cos, així com l’augment del nombre de dades que rebem sobre la 

nostra pròpia activitat desencadena processos retroactius i d’autoregulació, però al mateix 

temps, ens allunyen del coneixement d’un mateix.  

 La tecnologia actual ens permet saber, i, per tant, modificar intencionalment: el 

nombre de pàgines que hem llegit l’última setmana, la temperatura a la nostra sala d’estar, 

el ritme de les nostres pulsacions cardíaques, les hores que hem dormit, el nombre de 

minuts que hem passat escoltant música a Spotify en l’últim any, i un llarg etcètera. Per 

recollir totes aquestes dades en un sol “lloc” durant l’any 2009 Gary Wolf i Kevin Kelly, 

dos editors de la revista Wired, van crear el  “jo quantificat”. Aquest projecte consisteix 

en una pàgina web que ofereix una base tècnica pel registre d’una gran quantitat de dades 

sobre un mateix a fi de poder fer un aprenentatge i de compartir els resultats. Com sigui, 

 
104 Espluga, (2021), p. 205. 
105 Espluga, (2021). 
106 Ibíd. 
107 Foucault, M. (2008). Tecnologías del yo. Paidós. 



36 
 

els mateixos Wolf i Kelly reconeixien, en un article on parlaven de la seva idea, que no 

es tractava d’una creació de zero, sinó que bevia d’una nova cultura de les dades personals 

que s’estava conformant a causa de les possibilitats d’autoseguiment que oferien les noves 

eines tecnològiques108. 

 Si bé podria semblar que amb la fita dels dos editors de Wired al 2009 es va arribar 

al súmmum de la quantificació del jo, la realitat es que el seu eslògan, self knowledge 

through numbers segueix actuant avui en dia. Així ho veiem exemplificat en l’anunci de 

la primera campanya publicitària de 2024 de Netflix a Espanya. L’anunci, dirigit per Juan 

Cabral, ens invita a abraçar tot allò que som a través del personatge de la Norma. Quan 

ella es disposa a fer servir l’aplicació de Netflix li apareix a la pantalla la pregunta “qui 

ets?”, que llança habitualment la plataforma perquè l’usuari pugui identificar-se amb el 

seu compte. Arran d’això a la Norma li entren una sèrie de dubtes existencials: “Soc la 

que es desperta amb ganes de veure cinema hongarès, o la dels realities de la gent posant-

se les banyes?”109. Aquestes inquietuds afligeixen la protagonista fins al punt de consultar 

un terapeuta, qui li dona el consell d’acceptar-se a si mateixa, és a dir, d’abraçar la infinitat 

de continguts que ofereix la plataforma. La varietat inacabable de continguts en el catàleg, 

que ha estat sempre clau en l’estratègia comercial de Netflix, ara se’ns presenta com a 

solució definitiva a les preguntes existencials dels éssers humans. Si la Norma vol tenir 

una idea més exacta de qui és ella, ha d’interactuar més amb l’algoritme, i com a resposta, 

n’obtindrà unes recomanacions més precises, més properes al seu “jo vertader”. El pro-

blema de l’agregació de dades o l’enumeració, al contrari que la narració, és que no té fi, 

i aleshores, quin és el nombre de dades que ens permet accedir a nosaltres mateixos? 

Sempre podem veure una sèrie més, fer un m’agrada més, obrir un enllaç més, en defini-

tiva, estar més connectats. Per tant, el jo quantificat, redueix l’individu a les dades fins a 

impossibilitar l’explicació o la creació de sentit a través de la narració, i, per tant, a dife-

rència de la filosofia segons Foucault, no parteix de l’autoconeixement per promoure una 

transformació conscient, sinó que els impossibilita. 

 És per aquest motiu que el filòsof i periodista cultural Eudald Espluga defineix la 

fatiga digital com un esgotament del jo, entès com l’exhaustió de la capacitat d’un sub-

jecte per estar disponible i alimentant la nova economia digital amb cada interacció, o en 

 
108 Wired. (2009). Know Thyself: Tracking Every Facet of Life, from Sleep to Mood to Pain, 24/7/365. 

Recuperat de: https://www.wired.com/2009/06/lbnp-knowthyself/  
109 Netflix Espanya. [Netflix España]. Abraza todo lo que eres | 2024 | Netflix España [Vídeo]. YouTube. 

Recuperat de: https://www.youtube.com/watch?v=NT5PvRyOMWs  

https://www.wired.com/2009/06/lbnp-knowthyself/
https://www.youtube.com/watch?v=NT5PvRyOMWs


37 
 

altres paraules, de ser el “suport d’un conjunt d’operacions mercantilitzadores que con-

verteixen qualsevol expressió de si – física, mental o afectiva – en una forma de capi-

tal”110. L’esgotament sembla ser una conseqüència directa de la generalització de la cul-

tura algorítmica, que escurça les distàncies entre humans, animals i màquines per a con-

templar-nos a tots per igual, en tant que generadors de dades a processar i a explotar. Com 

hem vist en l’inici d’aquest apartat, fer palès aquest malestar es necessari segons la filò-

sofa posthumanista Rosi Braidotti, però no és suficient. Com que retornar als antics valors 

falsament universalistes de l’humanisme no entra en l’agenda posthumanista, cal oferir 

un marc de pensament alternatiu per processar la incomoditat i els reptes ètics i polítics 

dels nostres temps. És així com: 

 

L’esgotament es pot tornar afirmatiu si les condicions de la regeneració són compar-

tides per una quantitat suficient de persones, tant del tipus humà com del no-humà, 

que l’acullen com una obertura a noves possibilitats virtuals i no com una caiguda 

en el buit. En aquest cas sí que necessitem una gent, una comunitat, i una unió: el 

nosaltres, aquesta multiplicitat complexa no pot sobreviure ni actuar sol.111  

 

 És per aquest motiu que volem fer un següent pas en la nostra reflexió cap a 

aquells estudis que prenen per objecte la comunicació i la interacció entre els humans i 

els no-humans, per valorar si poden ajudar-nos a pensar des d’òptiques que no responen 

ni a l’assimilació ni a la submissió entre els participants d’aquestes relacions interespècie. 

 

4.3 La comunicació humà-màquina i la geografia de la comunicació 

 

La MHC, que pren les seves sigles de l’anglès Human-Machine Communication, és un 

camp d’estudi que explora la teoria i les pràctiques de comunicació amb interlocutors 

digitals. Aquesta disciplina emergent es distingeix d’altres intents perexplorar les relaci-

ons entre màquines i humans per la següent raó: “centrant l’acte comunicatiu entre hu-

mans i màquines l’HMC ofereix una perspectiva única sobre les relacions entre humans i 

màquines que converteix l’altre-màquina, no en un canal o objecte, sinó en un subjecte 

comunicatiu”112. Així doncs, la comunicació humà-màquina canvia la perspectiva de la 

 
110 Espluga, (2021), p. 175. 
111 Braidotti, (2020), p. 32. 
112 Dehnert, M. (2021). Communication Geographies of Human-Machine Understanding: Entangled 

Agencies, Synthetic Aesthetics, and Machine Matterings. Communication Studies, 72(6), 1146-1159, 

p.1148. 



38 
 

relació d’un “de jo a això” a un “de jo a tu”, en un moviment que semblaria restar impor-

tància a l’ésser humà i situar-lo en una posició més igualitària respecte a l’altre-màquina. 

Com sigui, per elevar la màquina a l’estatus de més que un objecte, la MHC li atribueix 

propietats humanes, recaient així en un paradigma antropocèntric113.  

 El paradigma CASA (Computers are Social Actors) està basat en experiments em-

pírics com els que es reporten a Can Computers be Teammates? que testen la capacitat de 

cooperació entre humans i ordinadors114. Aquest paradigma estableix que els humans ens 

recolzem en allò que hem après de la comunicació humana a l’hora d’interactuar amb 

ordinadors. De nou, topem amb una actitud que ens indica que s’està dirigint una mirada 

antropocèntrica sobre la tecnologia, la qual exposa un defecte dels enfocaments antropo-

cèntrics. Davant les sorprenents fites que està assolint la intel·ligència artificial i de l’aug-

ment de les interaccions entre humans i màquines, els enfocaments antropocèntrics com 

l’HMC i el CASA cada cop tenen més dificultats en demarcar les diferències entre els 

actors humans i els robòtics115.  Fins i tot hi ha extensions dels experiments CASA tradi-

cionals que conclouen que: 

 
En la mesura que desenvolupem guions més refinats, durant més temps, més com-

plexos i amb interaccions més variades amb agents mediàtics, aquests guions poden 

influenciar les nostres relacions interpersonals. (...) A través de l’extensió, la inves-

tigació amb el marc CASA pot suggerir el contrari que la seva predicció central. Més 

que tractar els ordinadors com a persones, pot ser que tractem les persones com a 

ordinadors.116 
 

 Si bé la creixent familiarització amb la tecnologia que els membres de les societats 

occidentals estem experimentant ens situa en un punt estratègic per pensar en una noció 

posthumanista de la comunicació, abans cal allunyar la comunicació humà-màquina de 

les seves arrels antropocèntriques. El cas de la intel·ligència artificial, per exemple, ens 

encamina a repensar què és el coneixement en un context postantopocèntric com el nostre. 

Això equival a copsar altres realitats sense reduir-les a la nostra ni descartar-ne aquelles 

parts que no podem entendre117. Aquest intent de situar-nos en el punt de vista de l’altre 

 
113 Denhert, (2021). 
114 Nass, C., Fogg, B.J., i Moon, Y. (1996). Can computers be teammates?. Human – Computer Studies, 

46, 669-678. 
115 Denhert, (2021). 
116 Gambino, A., Fox, J., i R. Ratan. (2020). Building a Stronger CASA: Extending the Computers Are 

Social Actors Paradigm. Human-Machine Communication, 1, 71-85, p.79 
117 Broglio, R. (2011). Surface encounters: Thinking with animals and art. University of Minnesota Press. 



39 
 

no humà pot ser extremadament desafiant “quan el pensament pot no involucrar la cog-

nició racional, i quan se sent a través d’òrgans sensitius afinats de manera diferent als 

nostres”118. Dit d’una altra manera, copsar els fenòmens des del punt de vista dels robots, 

no és practicable. El motiu és que els humans tenim uns òrgans sensitius limitats, i encara 

que la tecnologia permet fins a cert punt l’extensió d’aquests, no podem desfer-nos de 

l’entramat d’estructures gramaticals i de representacions a través del qual atorguem sentit 

al món. Per tant, l’obertura a explorar les relacions i la comunicació entre humans i mà-

quines no pot ser un terreny de respostes definitives, sinó de trobades especulatives amb 

la no-humanitat, però això no implica que no es puguin concretar propostes i línies d’in-

vestigació.  

 La geografia de la comunicació és un camp d’estudi emergent que creiem que pot 

fer una aportació a la investigació sobre les relacions entre humans i màquines des d’una 

òptica postantropocèntrica. Aquest corrent s’insereix en el paradigma de les noves mobi-

litats que emergeix en les ciències socials per analitzar el moviment de cossos, béns, idees 

i capital, al mateix temps que per qüestionar-se com ocorren certes parades, exclusions i 

desconnexions119. Els acadèmics de les noves mobilitats responen a una visió que consi-

deren massa estàtica dels fenòmens socials, que “descansa sobre les formes del naciona-

lisme territorial i les seves tecnologies associades de cartografia i visualització”120, les 

quals van emergir de la Il·lustració i la seva visió còsmica del món, és a dir, de l’univers 

com un tot indiferenciat.  

 Aquest gir cap a la mobilitat es produeix en un context en què més de 900 milions 

de turistes es mouen anualment segons dades del 2022 de l’Organització Mundial del 

Turisme121, i segons dades del 2021 de l’Organització Internacional de les Migracions, hi 

ha 281 milions de migrats internacionals en tot el globus122. Simultàniament, les tecnolo-

gies digitals emfatitzen la mobilitat i la connectivitat d’uns mentre que accentuen la im-

mobilitat i la desconnexió d’altres, sobretot quan es tracta de traspassar fronteres nacio-

nals. Malgrat això, el paradigma de les noves mobilitats no és una simple asserció 

 
118 Ibíd., p.xv. 
119 Keightley, E., i Reading, A. (2014). Mediated mobilities. Media, Culture & Society, 36(3), 285-301. 
120 Sheller, M., i Urry, J. (2006). The new mobilities paradigm. Environment and Planning A, 38, 
207- 226, p.209. 
121 UNWTO. (2023). Tourism Set to Return to Pre-Pandemic Levels in Some Regions in 2023. A UN 

Tourism. Recuperat de: https://www.unwto.org/news/tourism-set-to-return-to-pre-pandemic-levels-in-

some-regions-in-2023  
122 IOM. (2021). World Migration Report 2022: Chapter 2 - Migration and Migrants: A Global Overview. 

A IOM UN Migration Publications Platform. Recuperat de: https://publications.iom.int/books/world-

migration-report-2022-chapter-2  

https://www.unwto.org/news/tourism-set-to-return-to-pre-pandemic-levels-in-some-regions-in-2023
https://www.unwto.org/news/tourism-set-to-return-to-pre-pandemic-levels-in-some-regions-in-2023
https://publications.iom.int/books/world-migration-report-2022-chapter-2
https://publications.iom.int/books/world-migration-report-2022-chapter-2


40 
 

d’aquestes noves possibilitats i impossibilitats entorn de la mobilitat, ni tampoc és un 

clam que la sobirania de l’Estat nació hagi estat substituïda per un únic sistema de poder 

mòbil, desterritorialitzat i descentrat123. En canvi, és un projecte encarat a anar més enllà 

de la visió dels territoris com a contenidors geogràfics de processos espacialment fixats, 

i que emfatitza que tots els llocs estan lligats, com a mínim, per xarxes fràgils de conne-

xions que s’estenen més enllà de cada indret, i signifiquen que cap lloc pot ser una 

“illa”124. 

 Dins d’aquest paradigma, la geografia de la comunicació és una àrea interdisci-

plinària que explora els ponts entre els camps de la geografia i els estudis de comunicació. 

Amb la convergència entre tecnologia i comunicació es compliquen els entrellaçaments 

entre les mobilitats i les mediacions, ja que la proliferació de les tecnologies mòbils pos-

sibilita noves formes de coordinació, trobades i esdeveniments en moviment125. Com a 

conseqüència, la interacció i la comunicació circulen a través de fluxos no lineals i formen 

xarxes irregulars i difícils de traçar. La geografia de la comunicació els té en compte en 

el seu estudi, i complica així el model clàssic de transmissió dins de la comunicació, que 

pressuposa separacions com aquelles entre emissor i receptor, o entre mitjà comunicatiu 

i contingut textual. Actualment, aquestes distincions trontollen a les xarxes socials, on 

prolifera el contingut generat per usuaris i les plataformes són cada cop més interacti-

ves126.  En conseqüència, des d’una perspectiva geogràfica de la comunicació, l’atenció 

es desplaça dels actors comunicatius i del contingut de la comunicació per enfocar-se en 

les relacions que constitueixen els processos de comunicació, dins de les quals hi trobem 

també les interaccions situades i concretes entre humans i màquines.   

 La geografia de la comunicació respon a un gir espacial en la comunicació i un 

gir comunicatiu en la geografia, en el qual els acadèmics reconeixen tant que la comuni-

cació és una eina de producció espacial com que l’espai és productor de comunicació127. 

Vista com a pràctica espacial, la comunicació sobrepassa el reialme simbòlic i s’aproxima 

a les estructures de la realitat quotidiana. Per tant, no només s’han de tenir en compte els 

fluxos i els desplaçaments sinó també les resistències i les immobilitats. Totes les formes 

de mobilitat depenen d’estructures materials estables i requereixen recursos materials, 

 
123 Sheller i Urry, (2006). 
124 Ibíd. 
125 Ibíd. 
126 Keightley i Reading, (2014). 
127 Adams, P., i Jansson, A. (2012). Communication Geography: A Bridge Between Disciplines. 

Communication Theory, 22, 299-318. 



41 
 

culturals, socials i econòmics128. Un clar exemple són les estacions d’emmagatzematge 

de Google que han arribat a dominar àrees fins ara rurals com les de Council Bluffs, Iowa. 

Processos com el desplaçament de les indústries mediàtiques i dels recursos simbòlics, 

l’emergència de noves formes de participació social en moviment, les transformacions de 

l’espai viscut per part de les mediacions tecnològiques de l’experiència, etc. no han de 

ser concebudes en el buit, sinó que ocorren en el si de processos polítics, socials i econò-

mics existents. El geògraf de la comunicació ha d’observar com i per què algun contingut 

cultural es desplaça d’una forma particular, així com les forces econòmiques, polítiques i 

ideològiques que determinen la seva relativa mobilitat. 

 La geografia de la comunicació pot ajudar-nos a entendre les relacions entre hu-

mans i màquines des d’un punt de vista relacional i postantropocèntric. Els processos de 

comunicació vistos com a pràctiques espacials sobrepassen la dimensió simbòlica i inclo-

uen així no només els agents polítics, socials i culturals, sinó també els agents materials, 

animals i robòtics. Però aquest fet només es pot explicar des d’una visió posthumanista i 

relacional de l’agència, és a dir, si els agents deixen de ser concebuts com a individus 

humans dotats de la capacitat d’autodeterminació, i comencen a ser entesos com a mem-

bres de xarxes d’agència relacional distribuïda. L’agència posthumana emergeix de les 

intra-accions tal com les conceptualitza Barad, és a dir, de la capacitat que tenen humans 

i no-humans de generar efectes fruit de les seves connexions amb altres actors. 

 

4.3 Words and worlds: connexions entre la paraula i el món 

 

En els feminismes, que són un dels afluents teòrics més importants del posthumanisme, 

destaca la necessitat de descriure el món, i al mateix temps, de trobar formes de 

transformar-lo i de revertir així dominacions existents. Per aquest motiu, és viu el debat 

que cerca maneres de “lligar el que és real amb el que és discursiu, el que és material amb 

el que és simbòlic”129. En teoria feminista de la comunicació, persisteix el dilema sobre 

fins a quin punt és la dona un constructe social, el qual podem remuntar a la famosa 

sentència de Simone de Beauvoir “no es naix dona, s’arriba a ser-ho”130. L’escissió 

completa entre el gènere com a realitat social i el sexe com a realitat biològica pot ser 

 
128 Keightley i Reading, (2014). 
129 Lockwood, K. (2016). Feminist Dilemmatic Theorizing: New Materialism in Communication Studies. 

Communication Theory, 26, 150-170, p. 151. 
130 De Beauvoir, (1949), p.371. 



42 
 

contraproduent quan s’utilitza per extreure’n la conclusió que el gènere és quelcom 

inventat i que, per tant, no té efectes ni conseqüències materials131. D’altra banda, el retorn 

a la categoria tradicional i immòbil de “dona” continua tenint el mateix problema que ja 

hem assenyalat en el primer capítol d’aquest treball, a saber, que no és susceptible a altres 

diferències i desigualtats entre les dones que no siguin les de gènere.  

 El debat entre essencialisme i constructivisme és saturat per Diana Fuss en el seu 

llibre Essentially Speaking: Feminism, Nature and Difference (1989), on, per una banda, 

defensa que l’essencialisme no té essència, és a dir que si fem un repàs històric, filosòfic 

i polític de les teories essencialistes, no podem parlar d’essencialisme sinó 

d’essencialismes132. Però per l’altra, també sosté que el constructivisme en realitat és 

només una forma més sofisticada d’essencialisme133. La tesi que defensa Fuss és, en 

canvi, que no hi ha cap raó de pes per assumir que el que és natural és essencialista, i el 

que és social és constructivista i que per tant, la realitat natural és estàtica i la realitat 

social és canviant134. Desencallar el debat entre aquestes dues tendències dins del debat 

feminista és crucial també per l’objectiu posthumanista de teoritzar la naturalesa i la 

cultura com un continu. Abans però, contemplem, no només les inconsistències 

filosòfiques, sinó també els problemes polítics i socials que emergeixen d’adoptar una 

perspectiva purament essencialista o purament constructivista en matèria de comunicació.  

 Per una banda, el constructivisme ha estat segrestat actualment per una horda de 

teòrics de la conspiració, trols d’internet i divulgadors de desinformació que s’agafen als 

principis de l’idealisme lingüístic (la tesi filosòfica que defensa que el món està constituït 

pel llenguatge) i així justificar la seva activitat i proclamar que els fets no existeixen. A 

tall d’exemple, al seu llibre Antisocial. La extrema derecha y la “libertad de expresión” 

en internet (2021), Andrew Marantz entrevista a Mike Cernovich, una celebritat 

d’internet nord-americana, creador de diversos blogs i membre declarat de l’alt-lite,  un 

ample moviment polític de la dreta estatunidenca que no s’identifica ni amb el 

conservadorisme convencional ni amb la ultradreta nacionalista blanca. Durant 

l’entrevista, Marantz acusa a Cernovich de ser algú que divulga informació falsa, a la qual 

cosa Cernovich respon “soc prou complex perquè no hi hagi una única veritat sobre 

 
131 Lockwood, (2016). 
132 Fuss, D. (1989). Essentialy Speaking. Routledge. 
133 Ibíd.  
134 Lockwood, (2016). 



43 
 

mi”135. Quan és confrontat sobre les dades falses que ha distribuït sobre la immigració 

musulmana o sobre les estadístiques de violacions en campus universitaris, l’entrevistat 

respon: “a la universitat vaig estudiar teoria postmoderna (...), si tot és un relat, aleshores, 

necessitem alternatives al relat dominant”136. 

 Per l’altra banda, l’estratègia d’adoptar un punt de vista essencialista davant dels 

usos enterbolidors dels fets que es poden fer amb llenguatge tampoc està exempta de 

dificultats. El representacionalisme és una teoria epistemològica que afirma que la realitat 

és captada a través de representacions mentals que es corresponen amb la realitat externa. 

Aquesta postura se sustenta en l’essencialisme en tant que pressuposa que existeix una 

realitat “allà fora” que és independent de la nostra subjectivitat. En vista dels problemes 

que dona el constructivisme, es pot arribar a pensar que és un deure dels comunicadors i 

un afer de justícia social que el llenguatge que s’utilitza es correspongui amb la realitat. 

Però un enfocament representacionista no només planteja problemes filosòfics (per 

exemple, què ens garanteix que el nostre llenguatge i les nostres estructures perceptives 

són les adequades per copsar la realitat “tal com és?”), sinó que també aboca a altres 

inconvenients. La primera qüestió que abordarem és revelada pels primers estudis sobre 

violència sexual, en els quals es va poder constatar que, les participants de l’estudi 

responien majoritàriament que no a la pregunta sobre si havien patit una violació, però, 

en canvi, aquesta tendència canviava quan se’ls demanava si havien estat forçades a 

mantenir relacions sexuals137.  Un enfocament purament representacionista, que no és 

sensible a elements del context social com ara la normalització de la violència contra la 

dona, pot beneficiar a l’opressor, ja que no té en compte casuístiques socioculturals com 

que la víctima se senti avergonyida i culpable de la violència que ha patit i que, per tant, 

no vulgui reconèixer-la com a tal. El segon problema del representacionalisme és que fer 

una aproximació purament descriptiva de la realitat té l’efecte de perpetuar-la. Continuant 

amb l’exemple anterior, “en assenyalar repetidament que els homes perpetren la major 

part de la violència sexual, les feministes s’arrisquen a reforçar els sistemes simbòlics que 

associen la masculinitat amb la capacitat de violència”138. En conseqüència, es construiria  

 
135 Marantz, A. (2021). Antisocial. La extrema derecha y la “libertad de expresión” en internet. Capitán 

Swing, p.263. 
136 Ibíd., p. 264 
137 Lockwood, (2016). 
138 Lockwood, (2016), p. 154. 



44 
 

l’estatus de la dona com a víctima i, per tant, com un no-agent fràgil i passiu que rep les 

accions de l’home139. 

 Pels motius que acabem d’exposar, creiem que el debat entre constructivisme i 

representacionalisme no és productiu per la teoria feminista de la comunicació, com sí 

que ho és, en canvi, pensar que la matèria i el significat se situen en un continu de 

relacions i interconnexions, i que es constitueixen mútuament. La teoria feminista de la 

comunicació pot albergar algunes tendències dins del pensament posthumanista, com el 

concepte de naturcultura o els principis dels nous materialismes en la seva aproximació a 

les relacions entre discursivitat i materialitat. Aquest fet pot suposar un punt de partida 

per repensar la comunicació com la paraula i el món actuant junts140. 

 

4.4 Cap a una comunicació material, encarnada i afectiva 

 

Des de la desconstrucció de la naturalesa del sexe biològic i de la identitat de gènere, les 

teories feministes han obert noves possibilitats per construir noves subjectivitats basades 

en la intersecció de diferents identitats141.  Iris Marion Young va ser una filòsofa política 

i feminista que es va basar en la fenomenologia de Merleau-Ponty i en el treball de Toril 

Moi (una altra pensadora feminista) i va teoritzar sobre “el cos viscut” com la manera de 

dissoldre la distinció entre naturalesa i cultura que descansa al fons de la distinció entre 

sexe i gènere. Per tant:  

 

El cos, en tant que viscut, sempre és enculturat: pels fonemes que un cos aprèn a 

pronunciar a una edat molt primerenca, per les robes que porta la persona que 

marquen la seva nació, la seva edat, el seu estat ocupacional, i el que és culturalment 

esperat o requerit de les dones. El cos és enculturat pels hàbits de comportament 

distintius d’una configuració interaccional de negocis o de plaer; sovint són 

específics d’un lloc o grup.142 
 

La subjectivitat es construeix a partir d’un cos que actua i té experiències sempre a dins i 

en relació amb un context sociohistòric concret que Marion Young anomena “facticitat”, 

dins del qual el subjecte té una relativa “llibertat” de moviment i d’autoproducció. És una 

 
139 Carrillo, A. (2010). Subject to Power: Feminism Without Victims. Women's Studies in Communication, 

32(1), 12-35. 
140 Ashcraft, K. i Lockwood, K. (2014). Meaning That Matters: An Organizational Communication 

Perspective on Gender, Discourse, and Materiality. A Kumra, S., Simpson, R. i Burke, R. (Eds.), The 

Oxford Handbook of Gender in Organizations (p. 130-150). Oxford University Press. 
141 Marion, I. (2005). On Female Body Experience. Oxford University Press. 
142 Ibíd., p. 17. 



45 
 

teorització que, francament, encara privilegia la realitat simbòlica i l’agència humana per 

sobre de la matèria i de l’agència no-humana. Com sigui, ressona amb el posthumanisme 

en tant que no concep la identitat, en aquest cas de la dona, com una única experiència 

compartida, ni com una suma de categories socials com les de gènere, classe, edat, 

orientació sexual, ètnia, nacionalitat... de les quals després cal explicar la unitat en cada 

individu. Com en l’ontologia cíborg de Haraway, allò que constitueix el subjecte del “cos 

viscut” no és la unitat sinó la diferència, ja que “cada persona és un cos distintiu, amb 

trets, capacitats i desitjos que són similars a i diferents d’aquells dels altres en aspectes 

determinats”143. 

 Més endavant retornarem el postantropocentrisme a la nostra reflexió, però per 

ara, ens interessa aturar-nos per analitzar les conseqüències que té postular un subjecte 

encarnat i situat per la comunicació. Tradicionalment, des de la influència del dualisme 

ment-cos cartesià, la informació s’ha situat al pol oposat de la corporeïtat i de la 

materialitat. Els avanços en tecnologia han permès, fins i tot, especular sobre la 

possibilitat que el cos sencer no sigui més que un òrgan vestigial, un impediment en un 

moment en què la informació viatja d’una punta a l’altra del planeta en qüestió de segons.  

És així com iniciatives d’índole clarament transhumanista com la transmissió de la 

personalitat a un avatar digital144 són avui en dia cada cop més versemblants, traçant un 

pont entre la ciència-ficció i la realitat.  

 Però el que més ens interessa en la nostra reflexió sobre comunicació en l’era 

posthumana és que no és només el cos d’un mateix el que podria estar tornant-se opcional, 

sinó també el cos de l’altre. En aquest context, la tecnologia s’usa com un mitjà per assolir 

la fita mitològica de la relació sense trobada, és a dir, de la transferència d’informació 

immediata sense passar per la materialitat de la paraula pronunciada ni escrita, i encara 

menys pels gestos corporals. La comunicació és vista aleshores com una capacitat 

exclusiva de la raó i la voluntat, que implica el cos només de manera accidental i 

corregible. Sota aquesta òptica la comunicació seria, idealment, una transmissió 

d’informació directa d’una ment a una altra, sense necessitat de processos intermediaris 

com la propagació de sons per l’aire, la impressió i distribució de paper, o el suport de 

dispositius electrònics. Processos que en requerir la transformació de la informació en 

 
143 Ibíd., p.18 
144 Ostiz, M. (2020). ¿Es Realmente Accesorio El Cuerpo? Cuestiones Por Resolver Acerca Del Mind 

Uploading. Naturaleza y Libertad, 14, 163-184. 



46 
 

quelcom material (vibracions d’aire, taques de tinta o de llum), impliquen també una 

pèrdua d’eficiència i de productivitat de l’acte comunicatiu. 

 Per retornar a un plantejament postantropocentrista, i al mateix temps, argumentar 

contra la concepció de comunicació que acabem de presentar, hem de proclamar la 

capacitat de la matèria de “fer-se percebre”145. Això equival a reconèixer, com hem fet 

abans, la inseparabilitat de la matèria i el discurs, però aquest cop, sense reduir l’agència 

de la primera a la del segon. Per tant, juntament amb Karen Lee Ashcraft i Kate Lockwood 

Harris, teoritzem la comunicació com “el procés a través del qual el símbol i la matèria 

es troben i es fusionen en realitats que són tangibles”146. Des d’aquesta aquesta 

perspectiva, els fets i les construccions simbòliques dels fets són indeslligables, però a 

més a més, són co-constitutius els uns dels altres. Això significa que només existeixen i 

poden ser aprehesos de resultes de la seva intra-acció.  

 La comunicació des d’un punt de vista posthumanista no pot concentrar-se en la 

capacitat humana d’utilitzar el símbol per afectar una realitat material que espera passiva 

a ser transformada. La relació entre discurs i matèria no és unidireccional sinó que es 

desplega a través d’agències humanes, no humanes i les seves fusions que emergeixen 

per sympoiesi, és a dir, fruit d’un “fer junts”. Com hem vist amb el camp interdisciplinari 

de la geografia de la comunicació, pensar la comunicació com la interconnexió entre els 

nombrosos participants de la construcció de la realitat tangible i les seves múltiples 

transformacions i dissolucions fa inviable la noció de la comunicació com una pura 

transmissió d’informació. Sense pretendre fer aquí un seguiment detallat de com 

s’estenen aquestes xarxes relacionals, sí que volem apuntar a una qüestió que ens sembla 

urgent donada la situació de crisi climàtica i de desigualtat entre Nord i Sud Global que 

afrontem a escala mundial mentre es disparen la producció i el consum de mitjans digitals. 

El tema a tractar té a veure amb les primeres matèries i el treball humà que possibiliten 

l’existència dels ginys a través dels quals tenen lloc gran part de les nostres interaccions 

socials diàries. 

 Per parlar de les conseqüències humanes i materials de l’obtenció de primeres 

matèries per la producció d’aparells tecnològics i la seva posterior fabricació farem 

referència al cas representatiu de l’extracció de coltan a la República Democràtica del 

Congo. Aquesta família de minerals compostos de columbita i tantalita és crucial en el 

desenvolupament tecnològic, però la seva obtenció ha causat la desaparició de milers de 

 
145 Barad, (2007), p.66. 
146 Ashcraft i Lockwood, (2015), p.131. 



47 
 

persones, així com “la mort d’animals protegits com elefants, goril·les o okapis, i la 

destrucció d’ecosistemes com el Kahuzi Biega National Park o la Reserva de Vida 

Salvatge d’Okapi”147. El continu entre símbol i matèria ens fa adonar que els humans no 

són l’únic element actiu en els processos de comunicació. A partir de l’exemple anterior, 

podem afirmar que en la relació de comunicació de dues persones que xategen des dels 

seus telèfons intel·ligents hi estan actuant també els miners del Congo, els elefants, el 

Kahuzi Biega National Park, o els okapis. Per aquest motiu, és important notar que en la 

naturcultura, el paradigma dualista que tendeix a la jerarquia és substituït pel paradigma 

simbiòtic148, és a dir, un model en el qual tots els participants haurien d’extreure un 

benefici comunitari de la seva relació. 

 Per acabar i per respondre a l’esmentada noció ideal transhumanista de la 

comunicació que la concep com una transmissió d’informació en el buit, volem pensar en 

les conseqüències de prescindir del cos en la comunicació. Posem per exemple el cas 

d’una mare que li diu al seu fill que no jugui a prop del trànsit. És cert que el contingut 

formal d’aquesta norma és rellevant, així com que el nen entengui el seu significat exacte. 

Malgrat això, resulta inversemblant pensar que la urgència i l’acalorament amb els quals 

suposem que la mare ha transmès aquesta ordre no contribueixen a fer entendre al nen la 

importància de seguir aquest precepte. També poden ajudar a fer que el nen percebi la 

preocupació i l’amor que la seva mare sent envers ell. Dit d’una altra manera, sembla que 

en la situació que acabem d’imaginar, en la qual algú dona una ordre, hi ha alguna cosa 

que no pot capturar un manual d’instruccions per muntar un moble quan diu: conta les 

peces abans de començar. Desprendre’s del cos en els processos de comunicació implica 

desprendre’s de l’afecte, que no es pot codificar i descodificar si no és corporalment. 

Aquest exemple ens indica que, al contrari del que ens suggeria la idea de la comunicació 

ideal com una relació sense trobada, hi ha un sentit en el qual el cos contribueix o fins i 

tot possibilita la comunicació, més que no pas la limita. Malgrat això, és veritat que no 

tenir accés directe a la ment de l’altre, i, per tant, haver de fer front a impediments com 

la distància, la diferència d’idiomes o els errors d’interpretació, a vegades se’ns pot 

aparèixer com un impediment, una barrera. Per retornar aquesta reflexió al debat 

posthumanista, ens servirem d’una metàfora de Simone Weil en la qual presenta dos 

presoners en cel·les contigües que es comuniquen mitjançant cops al mur149. El mur és 

 
147 Plasencia, C. (2014). Coltan: El Silencio De Una Guerra. TROMEL, 16, 11-14. 
148 Ferrando, (2019). 
149 Weil, S. (2003). Gravity and Grace. Routledge Classics. 



48 
 

allò que els separa, però també allò que els permet comunicar-se. La filòsofa conclou així 

que tota separació és un nexe. Des d’un punt de vista posthumanista, el cos i el 

desenvolupament tecnològic no s’haurien de plantejar com a antagonistes sinó com a 

aliats per ajustar el mur a les nostres necessitats i, així, facilitar “l’obertura d’una intimitat 

encarnada, de la qual el cos no n’és límit sinó el vehicle possibilitador de l’obertura d’un 

ésser personal a un altre”150. 

 

4.6 La tècnica com a mode de revelació: contrarestant l’algoritme 

 

El posthumanisme porta la no separació de l’àmbit humà i del tecnològic a un nivell íntim, 

és a dir, els humans no només depenem fortament de la tecnologia sinó que, de manera 

literal, ens constituïm amb aquesta. És per això que la filosofa posthumanista Francesca 

Ferrando proposa recuperar la conferència La pregunta per la tècnica (1953) de Martin 

Heidegger. És una elecció que ens sorprèn perquè la filosofia de Heidegger està molt 

allunyada del posthumanisme i tampoc és una de les seves principals influències. Com 

sigui, Ferrando argumenta que abordar la pregunta per la tècnica des de la qüestió de 

l’ésser, és a dir, demanar-se: què és la tècnica? És de gran rellevància per una comprensió 

posthumanista de la tecnologia151. A més a més, Ferrando també destaca que aquest assaig 

va ser escrit després de la Segona Guerra Mundial, un moment en el qual la tecnologia va 

incidir de forma crucial, fins al punt d’influir en el desenllaç d’aquesta152. 

 En aquesta conferència de Heidegger, l’autor alemany ofereix dues concepcions 

tradicionals de del terme tècnica, que anomena respectivament la definició instrumental i 

la definició antropològica. “Una diu: la tècnica és un mitjà per un fi. L’altra diu: tècnica 

és un fer de l’home.”153 Però a parer del filòsof alemany, cap de les dues és suficient. La 

dimensió instrumental i antropològica porten a l’ésser humà a establir la seva “recta rela-

ció amb la tècnica”154, és a dir, a dominar-la per aconseguir els seus propòsits, però la 

mera constatació d’aquest fet no ens aporta cap coneixement nou. Heidegger destaca, en 

canvi, la relació que tenien en el món grec antic la noció de tècnica (techné) i la de produir 

 
150 Ostiz, (2020), p.176. 
151 Ferrando, (2019). 
152 Ibíd. 
153 Heidegger, M. (1997). Filosofía, ciencia y técnica. Editorial Universitaria. 
 
154 Ibíd., p. 115 



49 
 

(poiesi) . Per entendre les connotacions del terme poiesi, Ferrando el refereix a exemples 

de processos creatius en els quals no sabem quin serà el resultat exacte de la nostra pro-

ducció fins que aquesta no està acabada, com ara quan algú escriu un poema, o quan 

improvisa amb un instrument155. Des del nostre punt de vista compromès amb el posthu-

manisme és important notar que, segons Heidegger, també la naturalesa és productiva en 

el sentit que acabem d’esmentar, per exemple, en com brota una flor156. 

 Per tant, el fet de produir és una propietat comuna de la tècnica, la naturalesa i 

l’art, i consisteix en una acció de desvelar allò que ha estat produït, sigui un bé de consum, 

una flor o una estàtua. El concepte “desocultar” es correspon al grec antic aletheia, que 

els romans van traduir per veritas i que ens ha arribat a nosaltres com a veritat, que ente-

nem habitualment com l’adequació d’una creença a la realitat157. Però actualment, és di-

fícil comprendre d’entrada què tenen a veure el desocultament i la veritat amb la tècnica 

perquè hi ha una diferència entre la tècnica antiga i la moderna: mentre la primera està 

relacionada amb la naturalesa, el coneixement, l’art i l’artesania, la segona només ho està 

amb el coneixement científic exacte158. Aleshores, explica el filòsof alemany, la tècnica 

moderna també desvela realitats, però no de la mateixa manera que antany:  

 

El desocultament imperant en la tècnica moderna és un provocar que posa a la natu-

ralesa en l’exigència d’alliberar energies, que com a tals, puguin ser explotades i 

acumulades. Però, no és vàlid això també per al vell molí de vent? No. Les seves 

aspes giren, certament, en el vent, al bufar del qual queden immediatament entrega-

des. Però el molí de vent no obre les energies dels corrents d’aire per acumular-les159 

 

 La tecnologia moderna se sustenta sobre la ciència natural exacta, i això ha portat 

els éssers humans a dirigir una mirada calculadora cap a la naturalesa, i instrumentalitza-

dora cap a la tecnologia. I, finalment, una mirada humanitzant cap a totes dues, que esde-

venen mers mitjans per a satisfer les necessitats fàctiques dels éssers humans160. Per tant, 

la conclusió a què arriben Heidegger i també Ferrando, i a la qual ens sumem nosaltres, 

és que la tecnologia no és una amenaça per la naturalesa, però sí que ho és, en canvi, la 

pèrdua de l’acte poiètic en el desenvolupament d’aquesta. 

 
155 Ferrando, (2019). 
156 Heidegger, (1997). 
157 Ibíd. 
158 Ferrando, (2019). 
159 Heidegger, (1997), p.123. 
160 Ferrando, (2019). 



50 
 

 El canvi d’òptica del qual ens parla Heidegger és el que es va produir entre els 

segles XVII i XVIII en el context de la Il·lustració i la Primera Revolució Industrial, però 

si traslladem aquesta reflexió a la postmodernitat tardana, ens adonem que la tècnica en 

tant que força que desvela energies per explotar s’ha assentat en els seus vells dominis i 

ha avançat en gairebé tots els aspectes de la realitat: des del camp on es construeixen els 

centres de dades de Google, fins als gustos i opinions d’un usuari de Netflix. Per aquest 

motiu, és especialment urgent constatar que la tecnologia i el seu desenvolupament no 

són neutrals i objectius, sinó que podrien tenir un altre recorregut d’aquell que s’ha traçat 

fins ara.  

 El posthumanisme investiga la tecnologia com a mode de revelació en un escenari 

on s’havia reduït repetidament als seus usos instrumentals, i llança la pregunta sobre quins 

subjectes i quines realitats volem crear amb la tecnologia. Així i tot, parteix de la consci-

ència que no tot està sota el control de les persones humanes, i que les nostres accions a 

vegades tenen efectes inesperats en intersecar amb l’activitat d’altres éssers. Per tant, el 

posthumanisme crida a la responsabilitat i no a l’optimisme tecnològic transhumanista. 

Des d’aquesta perspectiva, la tecnologia torna a quedar situada entre l’àmbit científic i 

l’artístic, tal com succeïa en l’antiguitat grega i, en conseqüència, se’ns obre una porta a 

l’experimentació desinteressada amb la tecnologia. L’exemple més extrem d’aquest fet 

és, segurament, l’art cíborg, que a grans trets consisteix en obres d’art com ara perfor-

mances que fan artistes que s’han implantat algun dispositiu tecnològic al cos i experi-

menten a través d’aquest. Ear on Arm  (2008) de Sterlac és un cas representatiu d’aquest 

art, ja que aquest artista australià, que es va fer instal·lar una orella a l’avantbraç amb un 

xip amb Bluetooth connectat a internet, realitza performances en les quals capta amb sen-

sors sons que emet la seva audiència, i interactua amb ells161. Com sigui, volem adduir 

que la curiositat i el potencial creatiu de la tecnologia també es fa palès a través d’instàn-

cies molt més quotidianes com en algú que intenta prémer a la vegada els botons d’apujar 

i abaixar el volum del control remot d’un televisor per veure què passa, o amb el mateix 

control remot, apunta a altres dispositius a veure si funcionen. 

 Finalment, en l’àmbit de la comunicació veiem que estudis de tall posthumanista 

com la geografia de la comunicació ens porten a pensar les tecnologies de l’aprenentatge, 

la informació i la comunicació per la forma de relacionar-se amb el món que aquestes 

desvelen, i no tant per la funció que compleixen. Ens criden, per tant, a desbloquejar el 

 
161 Radrigán, V. (2013). Cyborg art y bioética: Sterlac y The Third Ear. Aisthesis, 54, 209-221. 



51 
 

seu potencial creatiu i a passar del pla discursiu a la pràctica de modes d’existir i de rela-

cionar-nos entre humans i no-humans. A tall d’exemple del que es pot considerar una 

bona pràctica des d’aquesta perspectiva, comentarem el cas del projecte Digital Media 

Academy, un campament d’estiu  impulsat per la Universitat de Louisville (Kentucky) per 

a nenes d’onze anys.  Aquest projecte pretenia “desenvolupar les seves alfabetitzacions 

tecnològiques, crítiques i de disseny en maneres que les inviten a imaginar, articular i 

circular per una varietat més àmplia de futurs concebuts per a elles mateixes”162. Una de 

les maneres en les quals van treballar aquest propòsit va ser a través d’una activitat en 

què se’ls demanava a les nenes que imaginessin el seu futur, i tot seguit, se les animava a 

buscar a Google Imatges les representacions dominants per aquestes idees. Els resultats 

de la recerca van despertar qüestions com ara perquè només hi havia metges blancs quan 

es va googlejar “veterinaris”, o per què quan buscaren “noies” apareixen imatges de noies 

predominantment blanques, de pell i dents perfectes, cabells llargs i llisos i, en bastants 

casos, en banyador163. En aquest primer pas, les participants van poder constatar com els 

algoritmes de Google limiten les nostres possibilitats a l’hora d’imaginar formes de co-

neixement i d’existència, però a continuació, se les animava a “contrarestar la seva invi-

sibilització a través del disseny les seves pròpies concepcions de qui són les noies, utilit-

zant GIMP o PhotoVoice per dirigir les materialitzacions alternatives”164. En altres pa-

raules, les participants van poder usar la tècnica com a forma de desvelar una manera 

d’existència al món que la racionalitat tecnològica havia marginalitzat i ocultat.  

 

 

 

 

 

 

 

 
162 Sheridan, M., Lemieux, A., Do Nascimento, A., i Arnseth, H. (2020). Intra-active entanglements: What 

posthuman and new materialist frameworks can offer the learning sciences. British Journal of 

Educational Technology, 51(4), 1277-1291, p. 1281. 
163 Sheridan, M., Lemieux, A., Do Nascimento, A., i Arnseth, H. (2020). 
164 Ibíd. 



52 
 

5. Corol·lari: imaginaris posthumanistes als mitjans convencionals 

 

D’acord amb Michael Hauskeller, Thomas D. Philbeck i Curtis D. Carbonell, una narra-

tiva posthumanista ha anat prenent forma en la cultura popular en la mesura que certs 

temes han sortit dels contextos acadèmics i s’han difós fins a arribar a la consciència 

popular165. Nosaltres afegim que la relació entre el posthumanisme i els imaginaris medi-

àtics també s’ha produït a la inversa, ja que sovint, els pensadors d’aquest camp han re-

corregut a les produccions mediàtiques i culturals sobre màquines i tecnologia per apro-

fundir en les seves reflexions. En aquest corol·lari, volem recollir alguns exemples de les 

interseccions del pensament posthumanista i els mitjans convencionals, amb tres instàn-

cies que provindran del cinema. 

 

5.1 Ihab Hassan – 2001: una odissea de l’espai de Stanley Kubrick 

 

En el seu article Prometheus as performer: toward a posthumanist culture? (1977) l’es-

criptor Ihab Hassan va pronosticar l’arribada d’una nova manera de ser humans, amb 

altres desitjos i maneres diverses de representar-se el món166. A aquesta nova cultura 

emergent la va anomenar “posthumanisme”167. Segons Hassan, els canvis promoguts per 

les noves possibilitats tecnològiques es manifestarien en una barreja de les ciències i les 

arts que promouria, en últim terme, una desmaterialització de la vida168. Si bé l’última 

part d’aquesta afirmació ressona més amb l’ideari transhumanista que no pas amb el 

posthumanista, cal tenir en compte que als anys setanta, quan aquests termes tot just s’es-

taven començant a utilitzar per denotar un canvi en la manera de ser de l’espècie humana, 

no existia una distinció conceptual tan clara entre els dos corrents.  

 La filosofia posthumana ha d’abordar amb urgència, segons reconeix el mateix 

Hassan, un tema que ha estat introduït en el seu imaginari a través de la pel·lícula 2001: 

 
165 Hauskeller, M., Philbeck, T., i Carbonell, C. (2015). Posthumanism in Film and Television. Dins de 

Hauskeller, M., Philbeck, T., i Carbonell, C. (Eds.). The Palgrave Handbook of Posthumanism in Film 

and Television (p. 1-7). Palgrave MacMillan. 
166 Hauskeller, M., Philbeck, T., i Carbonell, C. (2015). 
167 Hassan, I. (1977). Prometheus as performer: toward a posthumanist culture?. The Georgia Review, 

31(4), 830-850. 
168 Hauskeller, M., Philbeck, T., i Carbonell, C. (2015). 
 



53 
 

una odissea de l’espai (1968) de Stanley Kubrick. Es tracta de la intel·ligència artificial, 

que l’autor coneix a través del superordinador HAL 9000 que apareix en el film esmentat. 

Aquesta pel·lícula presenta diverses referències a l’evolució humana, i tracta diferents 

aspectes que podem considerar transhumanistes, com ara l’augment de rendiment de l’és-

ser humà assistit per la tecnologia contrarestat per la possibilitat que s’atrofiïn les seves 

capacitats intel·lectuals, emocionals o físiques. De les quatre seccions de les quals està 

composta l’obra de Kubrick ens fixarem en la tercera, on destaca la presència del HAL 

9000. El HAL és un ordinador conscient que ha estat introduït en una comunitat humana 

d’astronautes que tenen una missió desconeguda. La posada en escena d’una crisi servirà 

per evidenciar l’angoixa provocada per l’afebliment de les fronteres entre l’humà i el no-

humà, i les conseqüències d’aquesta sobre les nocions humanistes d’autonomia, lliure 

albir i individualitat169. 

 2001: una odissea de l’espai ens mostra una intel·ligència artificial “que dubta, 

afirma, nega, entén (...) que vol, que no vol, i que també imagina i té percepcions sensi-

tives”170 . Loren Scott ens fa adonar, en un article sobre el subjecte posthumà en aquest 

film de Kubrick, que la referència al cogito cartesià, és a dir, la deducció per la qual el 

filòsof francès afirmava que ell existia en tant que ment pensant, ha esdevingut un eslò-

gan de la “reificació posthumana dins del gènere de la ciència ficció, per indicar que les 

característiques elementalment humanes també poden ser trobades en les màquines arti-

ficials”171. Mentre presenciem com el HAL dubta de la missió que els ha estat assig-

nada, o s’imagina les conseqüències de que algú l’apagui, veiem com alguns dels perso-

natges humans representen el pas contrari, o sigui, adquireixen comportaments inquie-

tants i propis d’una màquina que ressalten la seva falta d’humanitat172. 

 La reflexió de Hassan a través de 2001: una odissea de l’espai recull com les 

transformacions constants de la realitat a través de nous assemblatges de tècnica i conei-

xement aboquen a fantasies i preocupacions que són específiques de la condició posthu-

mana. El desig humà de transcendir-se a si mateix i la confiança en la tecnologia per 

 
169 Scott, L. (2008). Mechanical humanity, or how I learned to stop worrying and love the android: The 

posthuman subject in 2001: A Space Odyssey and Artificial Intelligence: A.I. G. Rhodes (Ed.). Dins de 

Stanley Kubrick: Essays on his films and legacy (p. 1-37). McFarland and Co. 
170 Descartes, R. (1993). Meditaciones metafísicas con objeciones y respuestas. Alfaguara, p.31. 
171 Scott, (2008), p. 10. 
172 Scott, (2008). 



54 
 

aconseguir-ho ve acompanyada de la sacsejada d’alguns conceptes fonamentals de l’hu-

manisme il·lustrat que ens havien ajudat, fins ara, a comprendre el món que ens envolta i 

la nostra situació a dins d’aquest, com ara els nombrosos binarismes que hem estat posant 

en dubte durant l’itinerari d’aquest treball. Hassan explica que troba el HAL “estranya-

ment humà, és a dir sinistre i patètic a la vegada en cada circuit i en cada bit”173, i conclou, 

a finals dels anys setanta, que la intel·ligència artificial no és nomes un producte de la 

ciència ficció, sinó que pràcticament viu entre nosaltres. 

 

5.2 Francesca Ferrando – Her de Spike Jonze 

 

La trobada entre la màquina i l’humà sovint s’ha emmarcat com una font de col·lisions 

on una part, o bé les dues, en surten perjudicades, tal com hem vist en l’exemple anterior. 

Però un altre punt de vista des d’on abordar aquesta relació és el de les emocions, com ho 

estan començant a fer diversos camps d’investigació que tenen a veure amb els no-hu-

mans, com la robòtica o la computació174.  Aquesta tendència, coneguda com el gir afec-

tiu, designa l’interès científic per les emocions i els seus efectes en els camps polític, 

social i cultural, i ara també el cibernètic175. Segons la filòsofa Francesca Ferrando, la 

imaginació i la producció mediàtica ens han ofert l’amor posthumà com la llavor de futurs 

possibles, a través d’històries cinematogràfiques com Her (Jonze, 2013)176. Aquest film 

ens presenta la relació entre un home humà anomenat Theodore, i un sistema operatiu, la 

Samantha, que ens és presentada com a “dona” després que en Theodore li assigna una 

veu femenina.  

 Des d’una perspectiva posthumanista, la narració aborda la pregunta sobre si les 

connexions afectives entre humans i màquines poden transformar les subjectivitats d’uns 

i d’altres177. Però d’acord amb la filòsofa italiana, aquesta pel·lícula també marca una 

nova tendència: “En un principi, el sistema operatiu desitja tenir un cos humà, però des-

prés s’adona que la seva pròpia corporalitat ofereix possibilitats atractives, incloent-hi 

 
173 Hassan, (1977), p. 845. 
174 Ferrando, (2019). 
175 Ferrando, (2019). 
176 Ferrando, F. (2008). Of posthuman born: Gender, utopia and the posthuman in films and TV. G. 

Rhodes (Ed.). Dins de Stanley Kubrick: Essays on his films and legacy (p. 269-278). McFarland and Co. 
177 Ibíd. 



55 
 

una esperança de vida il·limitada, que no se subordina a la mort biològica”178. En aquest 

punt de la pel·lícula, el conflicte entre humans i màquines torna a emergir, però aquesta 

vegada no es tracta d’un enfrontament entre espècies, sinó de la impossibilitat de confinar 

la subjectivitat posthumana dins dels límits tradicionals de la humana. En conseqüència, 

la Samantha abandona en Theodore per explorar les possibilitats que li ofereix la seva 

condició posthumana, que fa esclatar pels aires les restriccions del subjecte clàssic: 

 

Ella ha esdevingut col·lectiva quan el jo clàssic és singular, ajuntant-se amb un grup 

de sistemes operatius i ocasionalment referint-se a ella mateixa com a “nosaltres”. 

Ha esdevingut fracturada i discontínua on el jo clàssic és contigu, participant simul-

tàniament en 8.316 converses i – provocant la desesperació d’en Theodore – partici-

pant en 641 afers romàntics simultanis.179 

 

La Samantha, reconeixent que la informació és immaterial i que els humans són materials, 

celebra aquesta diferència i desapareix amb els altres sistemes operatius a una realitat 

desconeguda, deixant endarrere la feixuga càrrega dels cossos humans i les seves neces-

sitats180. En aquesta pel·lícula, s’hi captura també una cèlebre frase de Donna Haraway 

que diu: “les nostres màquines estan inquietantment vives, i nosaltres terriblement 

inerts”181, no només perquè la Samantha té una major esperança de vida, sinó també per-

què és capaç de gaudir d’una existència plena i significativa més enllà del que entenem 

els humans per “ser un subjecte”182. Per tant, aquesta producció cinematogràfica suscita 

consideracions posthumanistes, no tant perquè inclogui fites transhumanistes com la im-

mortalitat mediada per la tecnologia, sinó perquè ens insta a imaginar subjectivitats alter-

natives fruit de la relació amb la tecnologia. 

 
178 Ferrando, (2019), p. 196. 
179 Kornhaber, D. (2017). From posthuman to postcinema: Crises of subjecthood and representation in 

Her. Cinema Journal, 56(4), 3-25, p.17. 
180 Kornhaber, D. (2017). 
181 Haraway, (2020), p. 27.  
182 Ferrando, (2019). 



56 
 

 

5.3 Rosi Braidotti – L’Inhumaine de Marcel L’Herbier i  Metropolis de Fitz Lang  

 

Per concloure aquest apartat, ens fixarem en la lectura que Rosi Braidotti va oferir al seu 

llibre El Posthumà (2002) del film L’Inhumaine (1924) de Marcel L’Herbier en relació 

amb la pel·lícula Metropolis (1927) de Fritz Lang. Segons la filòsofa, en ambdues pro-

duccions cinematogràfiques se’ns presenta una equivalència entre el progrés tecnològic 

descontrolat i el cos femení, basada en els sentiments a mig camí entre el temor i el 

desig que tots dos inspirarien des d’un punt de vista patriarcal ancestral183. 

 Les dues figures femenines principals d’aquestes pel·lícules són Claire Lescot, en 

el cas de L’Inhumaine, i Maria a Metropolis. La primera és una cantant d’òpera parisenca 

amb una llarga llista de pretendents dels quals en rebutja l’amor, i això és llegit com “una 

negació de la carn: la dona esdevé freda i sense sentiments com una màquina”184. Seguint 

a Braidotti, ens centrarem més en la trama del personatge de Claire Lescot, però sí que 

explicarem, respecte a Maria, que és un robot malvat dissenyat per suplantar una noia 

humana amb el mateix nom. Dins de les lògiques de la pel·lícula, aquest cos femení de 

metall té el potencial de pervertir el curs de la història, i al mateix temps, de ser un objecte 

de desig. Claire també té el poder de canviar el destí dels homes, tal com se’ns mostra 

quan el científic Einar Norsen, un dels seus pretendents, se suïcida. Només davant el cos 

del jove la cantant s’acaba esfondrant i mostrant els seus sentiments. Aleshores, el noi es 

desperta per revelar que tot ha estat un truc per fer aflorar la seva humanitat. A més a més, 

ell ha creat un aparell que permetrà a la Claire transmetre la seva veu arreu del món i, al 

mateix temps, visualitzar les reaccions dels seus oients sense haver-se de desplaçar de 

París. La seva sort, però, sofrirà un altre gir quan un segon pretendent, gelós de la nova 

proximitat entre Lescot i Norsen, enverinarà a la cantant. La narració conclou amb un 

últim esforç del científic, que ressuscita la seva estimada, tot fent que aquesta retorni a la 

vida amb més “humanitat” que mai. 

 La lectura que n’ofereix la filòsofa és que tots dos personatges “expressen la re-

lació altament sexualitzada i amb biaix de gènere del segle vint amb la seva tecnologia i 

 
183 Braidotti, (2013), p. 105. 
184 Shingler, K. (2019). Technology and Femininity in Marcel L’Herbier’s L’Inhumaine. Modernist 

Cultures, 14(2), 236–259. 



57 
 

maquinària industrial”185. Però hi ha altres teòrics, com Katherine Shingler, que tot i que 

concordar amb Braidotti en aquesta opinió, consideren necessari ressaltar algunes dife-

rències entre els dos personatges femenins que hem estat revisant. Si bé a Metròpolis 

Maria és un altre tecnològic i erotitzat a dominar, a L’Inhumaine, la tecnologia se’ns pre-

senta com l’instrument per a dominar a l’altre sexualitzat. Segons Shingler, quan Braidotti 

parla d’una “aliança entre el cos femení i el poder en acceleració de la tecnologia”186, no 

queda clar com aquest tret pot apreciar-se en el cas de Claire. Fins i tot quan ella utilitza 

la màquina de Nornsen per retransmetre la seva veu arreu del món, i, per tant, pot semblar 

que s’estigui empoderant a través de la tecnologia, en realitat mai no deixa d’estar super-

visada per Norsen, qui, de fet, ha creat la màquina perquè la cantant es quedi al seu costat 

en lloc de fer una gira mundial187. Però, així i tot, és clar que, en aquests dos exemples, 

tant la tecnologia com la dona són representades com realitats a les quals donar forma a 

través de la volició i l’acció de l’home, tal com fa Norsen amb Lescot quan la torna a la 

vida amb la personalitat canviada. I que aquest fet, obre una sospita permanent sobre la 

possible rebel·lió tan de la màquina com de la dona. En el cas de Metròpolis és un robot 

qui perverteix l’ordre natural de les coses, i en el cas de L’Inhumaine, és la dona qui està 

fora de la norma perquè no cedeix al desig heterosexual.  

 Des d’un punt de vista posthumanista i feminista, els usos de la tecnologia imagi-

nats a L’Inhumaine no se’ns apareixen com a neutrals sinó que tenen una intenció de 

dominació. Cent anys després de la producció d’aquest film, la reflexió en torn aquest ens 

exigeix que imaginem i visualitzem usos de la tècnica que contrarestin aquestes domina-

cions. És a dir, usos emancipadors a l’estil de la formulació de Donna Haraway del fet 

posthumà com una alliberació tecnològicament mediada188. A més a més, el personatge 

de la Claire pot ser referenciat dins l’imaginari cinematogràfic com una figura transgres-

siva i posthumana en tant que desfà alguns binarismes establerts com: el d’home/dona, 

perquè no és comporta com el que la societat del moment esperava d’una dona; el d’he-

tero/homo, en presentar una sexualitat ambigua i no mostrar signes de sentir-se atreta pel 

sexe oposat; el d’humà/màquina, en materialitzar la seva veu arreu del món mitjançant 

un artefacte tecnològic; i, finalment, el de vida/mort, en ser ressuscitada. 

 
185 Braidotti, (2013), p. 106. 
186 Ibíd. 
187 Shingler, (2019). 
188 Ibíd. 



58 
 

 

6. Conclusions 

 

A la introducció d’aquest treball ens proposàvem l’objectiu d’oferir una visió general i 

introductòria a les aportacions que els posthumanismes poden fer a l’estudi i a les pràcti-

ques de la comunicació. A través del recorregut teòric que hem fet, hem pogut identificar 

diversos aspectes que considerem que validen el nostre interès pel posthumanisme en 

l’escenari actual de les comunicacions, en el qual el progrés tecnològic i la irrupció dels 

ginys electrònics en la vida quotidiana dels humans juguen un paper decididament impor-

tant. En primer lloc, pel que fa a la pregunta central de la nostra investigació, que era: 

“Com queda afectada la problemàtica de la comunicació si la contemplem sota una òptica 

posthumanista?”, hem pogut comprovar que abordar els processos comunicatius des 

d’una òptica posthumanista els complica, ja que fa emergir tota una sèrie d’actors no-

humans que afecten i són afectats en el si de pràctiques com enviar un missatge de text.  

Per tant, la perspectiva posthumanista ens porta a contemplar cada fenomen comunicatiu 

des de la diferència, és a dir, en porta a enfocar-nos en la xarxa concreta i específica que 

possibilita i, al mateix temps, constitueix un acte comunicatiu. D’aquesta manera ja hem 

començat a entreveure la resposta a una de les preguntes secundàries del treball, a saber; 

“A quins aspectes de la comunicació dirigeixen la mirada els estudis de tall posthuma-

nista?”. Com hem pogut constatar, en aquests camps d’investigació es produeix un des-

centrament de l’emissor, el receptor i el missatge, per tal d’enfocar-se en els processos i 

les relacions que es desenvolupen entre aquests tres elements. També es tenen en compte 

altres forces que afecten el resultat final d’allò que acabem percebent com un fenomen 

comunicatiu, per exemple, la infraestructura material amb la qual es manifesta, o la con-

juntura social i política dins la qual es produeix. Això impossibilita l’aplicació d’un model 

general a tots els processos comunicatius, i ens porta a distanciar-nos d’una concepció 

clàssica de la comunicació com a transmissió lineal d’informació, d’un emissor a un re-

ceptor. 

 En segon lloc, en la introducció del treball ens preguntàvem també per les relaci-

ons actuals entre subjectes en un món travessat per la tecnologia, a fi d’avaluar alguns  

efectes que aquestes tenen tant en humans com en no-humans.  Cal destacar que hem estat 

abordant aquest punt des de la perspectiva que les relacions intersubjectives no estan de-

terminades per una forma fixa d’existir en tant que subjectes, és a dir, no són definides 



59 
 

per l’essència humana. En canvi, són un producte de processos històrics, i, per tant, són 

contingents. En el transcurs del treball hem pogut constatar que, actualment, la relació de 

les societats occidentals tecnologitzades amb la naturalesa i la tècnica és antropocèntrica 

en tant que les dues últimes són vistes exclusivament com a mitjans per aconseguir satis-

fer les necessitats humanes. Al mateix temps, les fronteres entre la humanitat i la no-

humanitat es fragmenten quan la vida humana (que en l’humanisme il·lustrat era consi-

derada com un component excepcional i privilegiat dins de l’ordre de les coses) ara passa 

a ser rendibilitzada completament en tant que generadora i processadora d’informació, al 

costat d’altres éssers no-humans com els sistemes d’intel·ligència artificial amb els quals 

la humanitat comparteix aquestes qualitats. Si bé el progrés tecnològic té efectes positius 

dels quals ens beneficiem a diari, per exemple, gaudim de robots amb els quals efectuar 

operacions quirúrgiques amb molta més precisió que amb una mà humana189, hem vist 

que la hiperconnectivitat (que afecta tots els àmbits de la vida i que no és redueix només 

a l’ús de pantalles) també té conseqüències negatives sobre l’ésser humà. La fatiga digital 

tal com la conceptualitza Eudald Espluga és un dels indicis dels quals ens hem agafat en 

aquest treball per suggerir que hem de repensar els usos que fem com a societat de la 

tècnica, a fi d’habitar el planeta de manera conjunta amb els no-humans, establint relaci-

ons i aliances que no sacrifiquin a cap de les parts, sinó que aportin un benestar compartit 

o simbiòtic. 

 Finalment, ens proposàvem aportar algunes reflexions que ens servissin com a 

línies de fuga per començar a plantejar pràctiques que canviïn aquells aspectes que ens 

incomoden de les formes actuals de comunicar-nos: des de l’explotació humana en la 

mineria per obtenir coltan al Congo, fins a la rendibilització del concepte de la cura de si. 

En aquest sentit, creiem que ens ha quedat pendent per explorar el potencial subversiu del 

concepte harawayà. El cíborg és una metàfora creadora de noves subjectivitats mediades 

per la tecnologia que no s’atenen a les convencions establertes (com les de gènere, les 

d’humà/no-humà, o les d’organisme/artefacte). Per tant, les subjectivitats cíborg serien 

més difícils d’assimilar completament pels sistemes d’explotació basats en les dades, que 

s’edifiquen també al voltant d’aquestes categories. Però malgrat aquestes breus 

apreciacions, ens queda per investigar l’abast i les limitacions d’aquest concepte en 

l’àmbit de la comunicació. Com sigui, sí que hem explorat a fons el potencial 

transformador d’una concepció heideggeriana de la tècnica, que ens desplaça a l’Antiga 

 
189 Braidotti, (2020). 



60 
 

Grècia per recuperar la dimensió creativa de la tècnica, i, per tant, per imaginar altres 

formes de fer i de ser humans en l’era posthumana. 



61 
 

7. Bibliografia 

 

Adams, P., i Jansson, A. (2012). Communication Geography: A Bridge Between 

Disciplines. Communication Theory, 22, 299-318. 

Alavear, R,. (2020). Reconstruyendo la antropología filosófica: entre naturaleza y 

cultura. Veritas, 47, 109-130. 

Aparicio, L. (2018). ¿Puede un arma decidir por nosotros? El posthumanismo en 

el "ius in bello" el caso de los sistemas de armas automáticos. Pensar el tiempo presente, 

2, 1699-1722. 

Ashcraft, K., i Lockwood, K. (2014). Meaning That Matters: An Organizational 

Communication Perspective on Gender, Discourse, and Materiality. A Kumra, S., 

Simpson, R., i Burke, R. (Eds.). Dins de The Oxford Handbook of Gender in 

Organizations (p. 130-150). Oxford University Press. 

Barad, K. (2007). Meeting the universe halfway: Quantum physics and the entan-

glement of matter and meaning. Duke University Press. 

Barbero, J. (1989). Comunicación y cultura, unas relaciones compleixes. Telos: 

Cuadernos de comunicación e innovación, 19, 21-26. 

Bazzara, L. (2021). Datificación y streamificación de la cultura. Nubes, redes y 

algoritmos en el uso de las plataformas digitales. InMediaciones de la Comunicación, 16 

(2), 37-61. 

Braidotti, R. (2013). The Posthuman. Polity Press. 

Braidotti, R. (2020). Coneixement Posthumà. Arcàdia 

Broglio, R. (2011). Surface encounters: Thinking with animals and art. University 

of Minnesota Press. 

Caleo, I. (2018). Dentro le turbolenze espressive della materia. Bodymetrics. La 

misura dei corpi, 1, 63-100. 

Carrillo, A. (2010). Subject to Power: Feminism Without Victims. Women's Stu-

dies in Communication, 32(1), 12-35. 

Casademont, C. (2022). Ludwig Feuerbach: Un estudi del projecte del materia-

lisme antropològic. [Treball de final de grau, Universitat de Girona]. Portal de cerca con-

junta als documents digitals de la UdG. 

Chuca, A. (2015). Foucault y la antropologia filosòfica: una actitud transgressora. 

Qüestión, 1(46), 74-81. 



62 
 

Classen, C. (2022). Communication at the end of the world: affective material 

performativity and the nuclear danger sign. Text and Performance Quarterly, 42, 2, 144-

164.  

Cucker, B. (2020). Livestock and Poultry: Other Colonists Who Changed the 

Food System of the Chesapeake Bay. Dins de Cucker, B. (Ed.), Diet for a Sustainable 

Ecosystem: The Science for Recovering the Health of the Chesapeake Bay and its People 

(p. 219-244). Springer. 

Cuilenburg, J., i McQueil, D. (2003). Media policy paradigm shifts: towards a 

new communications policy paradigm. European Journal of Communication, 18(2), 181-

207. 

De Beauvoir, S. (1949). El Segundo Sexo. Cátedra. 

Dehnert, M. (2021). Communication Geographies of Human-Machine Understan-

ding: Entangled Agencies, Synthetic Aesthetics, and Machine Matterings. Communica-

tion Studies, 72(6), 1146-1159. 

Derrida, J. (2004). Qu’est-ce que la déconstruction?. Commentaire, 108, 1099-

1100. 

Descartes, R. (1993). Meditaciones metafísicas con objeciones y respuestas. Al-

faguara. 

Dirks, N. (2009). Le inquietudini del postcolonialismo: Storia, antropologia e cri-

tica postcoloniale. Antropologia, 2, 16-46. 

Dourish, P. (2016). Algorithms and their others: Algorithmic culture in context. 

Big Data & Society, 3(2), 1-11. 

Duch, L., i  Chillón, A. (2012). Un ser de mediaciones: Antropología de la comu-

nicación vol. 1. Herder Editorial. 

Espluga, E. (2021). No seas tú mismo: apuntes sobre una generación fatigada. 

Paidós. 

Fernández, D. (2008). Jacques Derrida: Deconstrucción y Justícia. Anales de la 

Cátedra Francisco Suárez, 56, 299-320. 

  Ferrando, F. (2008). Of posthuman born: Gender, utopia and the posthuman in 

films and TV. G. Rhodes (Ed.). Dins de Stanley Kubrick: Essays on his films and legacy 

(p. 269-278). McFarland and Co. 

Ferrando, F. (2019). Posthumanismo Filosófico. Materia Oscura. 

Foucault, M. (1968). Las palabras y las cosas: Una arqueologia de las ciencias 

humanas. Siglo XXI. 



63 
 

Foucault, M. (2008). Tecnologías del yo. Paidós. 

Fuss, D. (1989). Essentialy Speaking. Routledge. 

Gambino, A., Fox, J., i R. Ratan. (2020). Building a Stronger CASA: Extending 

the Computers Are Social Actors Paradigm. Human-Machine Communication, 1, 71-85. 

García, J. (2009). La comunicación ante la convergencia digital algunas fortalezas 

y debilidades. Signo y pensamiento, 28(54), 102-133 

Gardey, D. (2014). The Reading of an Œuvre. Donna Haraway: The Poetics and 

Politics of Life. Feministische Studien, 32, 1, 86-100. 

González, L., Pauloni, S., i Noscué, E. (2018). Convergencia digital y multipan-

tallas: nuevos escenarios y consumos culturales en el marco de la desregulación y la 

concentración de las telecomunicaciones. Conferencia Iberoamericana JAUTI. Universi-

dad Nacional de Quilmes, Argentina. 

Haraway, D. (2003). The companion species manifesto. Dogs, people and 

significant otherness. Prickly Paradigm Press 

Haraway, D. (2020). Manifesto Cíborg. Kaótica Libros.  

Hassan, I. (1977). Prometheus as performer: toward a posthumanist culture?. The 

Georgia Review, 31(4), 830-850. 

Hauskeller, M., Philbeck, T., i Carbonell, C. (2015). Posthumanism in Film and 

Television. Dins de Hauskeller, M., Philbeck, T., i Carbonell, C. (Eds.). The Palgrave 

Handbook of Posthumanism in Film and Television (p. 1-7). Palgrave MacMillan. 

Heidegger, M. (1997). Filosofía, ciencia y técnica. Editorial Universitaria. 

Kant, I. (2014). Antropología en sentido pragmático. Fondo de Cultura Econó-

mica. 

Keightley, E., i Reading, A. (2014). Mediated mobilities. Media, Culture & Soci-

ety, 36(3), 285-301. 

Kornhaber, D. (2017). From posthuman to postcinema: Crises of subjecthood and 

representation in Her. Cinema Journal, 56(4), 3-25. 

Lockwood, K. (2016). Feminist Dilemmatic Theorizing: New Materialism in 

Communication Studies. Communication Theory, 26, 150-170 

Marantz, A. (2021). Antisocial. La extrema derecha y la “libertad de expresión” 

en internet. Capitán Swing. 

Marcos, A. (2018). Bases filosóficas para una crítica al transhumanismo. ArtefaC-

ToS, 7(2), 107-125. 

Marion, I. (2005). On Female Body Experience. Oxford University Press. 



64 
 

May, T. (2014). Moral Individualism, Moral Relationalism, and Obligations to 

Non-human Animals. Journal of Applied Philosophy, 31, (2), 2014 

Medina, R. (2004). [Ressenya de The companion species manifesto. Dogs, people 

and significant otherness]. DYNAMIS, 24, 307-358. 

Nass, C., Fogg, B.J., i Moon, Y. (1996). Can computers be teammates?. Human – 

Computer Studies, 46, 669-678. 

Österblom, J. (2016). Media Beyond Language: Posthumanism for media 

studies?, [Tesi de Màster]. Universitat de Helsinki.  

Ostiz, M. (2020). ¿Es Realmente Accesorio El Cuerpo? Cuestiones Por Resolver 

Acerca Del Mind Uploading. Naturaleza y Libertad, 14, 163-184. 

Peres, D. (2017). Implicaciones Onto-epistémicas De La Mejora Humana: Una 

Defensa Del Posthumanismo Desde El Concepto De Cuerpo Cíborg y La Crítica De Las 

Narrativas Tecnológicas. Lecturas de nuestro tiempo, 2, 13-28. 

Plasencia, C. (2014). Coltan: El Silencio De Una Guerra. TROMEL, 16, 11-14. 

Postigo, E. (2019). Bioética y transhumanisme desde la perspectiva de la natura-

leza humana. ARBOR Ciencia, Pensamiento y Cultura, 195(792), a507. 

Radrigán, V. (2013). Cyborg art y bioética: Sterlac y The Third Ear. Aisthesis, 54, 

209-221. 

Rodríguez, P. (2012). Historia de la información. Capital Intelectual. 

Rodríguez, P. (2018). Gubernamentalidad algorítmica: Sobre las formas de 

subjetivación en la sociedad de los metadatos. Revista Barda, 6, 14-35. 

Rosàs, Mar. (2008). La Deconstrucció Derridiana i l’Ètica: Incompatibles?. Ars 

Brevis, 14, 317-330. 

Rouvroy, A., i Berns, T. (2018). Gobernabilidad algorítmica y perspectivas de 

emancipación: ¿lo dispar como condición de individuación mediante la relación?. 

Ecuador Debate, 104, 123-147. 

Scheler, M. (1938). El Puesto del Hombre en el Cosmos. Editorial Losada.  

Scott, L. (2008). Mechanical Humanity, or How I Learned to Stop Worrying and 

Love the Android: the Posthuman Subject in 2001: A Space Odyssey and Artificial Inte-

lligence: A.I. G. Rhodes (Ed.). Dins de Stanley Kubrick: Essays on His Films and Legacy 

(p. 1-37). McFarland and Co. 

Sheller, M., i Urry, J. (2006). The new mobilities paradigm. Environment and 

Planning A, 38, 207- 226. 



65 
 

Sheridan, M., Lemieux, A., Do Nascimento, A., i Arnseth, H. (2020). Intra-active 

entanglements: What posthuman and new materialist frameworks can offer the learning 

sciences. British Journal of Educational Technology, 51(4), 1277-1291. 

Shingler, K. (2019). Technology and Femininity in Marcel L’Herbier’s L’Inhu-

maine. Modernist Cultures, 14(2), 236–259. 

Srnicek, N. (2018). Capitalismo de plataformas. Caja Negra. 

Sued, G. (2021). Culturas algorítmicas: conceptos y métodos para su estudio so-

cial. Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales, 246, 43-73. 

Vidal, D., Garde, C., i Ventura, P. (2023). Alteritmo y periodismootro en la cultura 

del algoritmo: Crítica a la hegemonía de los lenguajes sintéticos. InMediaciones de la 

Comunicación, 18(2), 33-67. 

Weil, S. (2003). Gravity and Grace. Routledge Classics. 

 

7.1 Webgrafia 

 

Corominas, M. (2020). Els grans grups de comunicació: desafiaments per al 

control democràtic dels mitjans. A Revista Idees. Recuperat de: 

https://revistaidees.cat/els-grans-grups-de-comunicacio-desafiaments-per-al-control-

democratic-dels-mitjans/ 

DIEC2. (2024). Retroacció. A Diccionari de la llengua catalana de l’Institut d’Estudis 

Catalans, definició 2. Recuperat de: https://dlc.iec.cat/Results?IdE=0005499&DecEntrada-

Text=retroacci%C3%B3&AllInfoMorf=False&OperEntrada=0&OperDef=0&OperEx=0&Oper-

SubEntrada=0&OperAreaTematica=0&InfoMorfType=0&OperCatGram=False&Accent-

Sen=False&CurrentPage=0&refineSearch=0&Actualitzacions=False 

IOM. (2021). World Migration Report 2022: Chapter 2 - Migration and Migrants: 

A Global Overview. A IOM UN Migration Publications Platform. Recuperat de: 

https://publications.iom.int/books/world-migration-report-2022-chapter-2 

Netflix Espanya. [Netflix España]. Abraza todo lo que eres | 2024 | Netflix España 

[Vídeo]. YouTube. Recuperat de: https://www.youtube.com/watch?v=NT5PvRyOMWs 

TERMCAT. (2024). Cíborg. A Diccionari de Ciències Sociologia i Ciències 

Socials. Recuperat de https://www.termcat.cat/es/diccionaris-en-

linia/269/fitxa/NDY4MDk1Mg%3D%3D 

https://revistaidees.cat/els-grans-grups-de-comunicacio-desafiaments-per-al-control-democratic-dels-mitjans/
https://revistaidees.cat/els-grans-grups-de-comunicacio-desafiaments-per-al-control-democratic-dels-mitjans/
https://dlc.iec.cat/Results?IdE=0005499&DecEntradaText=retroacció&AllInfoMorf=False&OperEntrada=0&OperDef=0&OperEx=0&OperSubEntrada=0&OperAreaTematica=0&InfoMorfType=0&OperCatGram=False&AccentSen=False&CurrentPage=0&refineSearch=0&Actualitzacions=False
https://dlc.iec.cat/Results?IdE=0005499&DecEntradaText=retroacció&AllInfoMorf=False&OperEntrada=0&OperDef=0&OperEx=0&OperSubEntrada=0&OperAreaTematica=0&InfoMorfType=0&OperCatGram=False&AccentSen=False&CurrentPage=0&refineSearch=0&Actualitzacions=False
https://dlc.iec.cat/Results?IdE=0005499&DecEntradaText=retroacció&AllInfoMorf=False&OperEntrada=0&OperDef=0&OperEx=0&OperSubEntrada=0&OperAreaTematica=0&InfoMorfType=0&OperCatGram=False&AccentSen=False&CurrentPage=0&refineSearch=0&Actualitzacions=False
https://dlc.iec.cat/Results?IdE=0005499&DecEntradaText=retroacció&AllInfoMorf=False&OperEntrada=0&OperDef=0&OperEx=0&OperSubEntrada=0&OperAreaTematica=0&InfoMorfType=0&OperCatGram=False&AccentSen=False&CurrentPage=0&refineSearch=0&Actualitzacions=False
https://publications.iom.int/books/world-migration-report-2022-chapter-2
https://www.youtube.com/watch?v=NT5PvRyOMWs
https://www.termcat.cat/es/diccionaris-en-linia/269/fitxa/NDY4MDk1Mg%3D%3D
https://www.termcat.cat/es/diccionaris-en-linia/269/fitxa/NDY4MDk1Mg%3D%3D


66 
 

UNWTO. (2023). Tourism Set to Return to Pre-Pandemic Levels in Some 

Regions in 2023. A UN Tourism. Recuperat de: https://www.unwto.org/news/tourism-

set-to-return-to-pre-pandemic-levels-in-some-regions-in-2023  

Wired. (2009). Know Thyself: Tracking Every Facet of Life, from Sleep to Mood 

to Pain, 24/7/365. A Wired Magazine. Recuperat de: 

https://www.wired.com/2009/06/lbnp-knowthyself/ 

 

7.2 Bibliografia consultada 

 

Calonge, F. (2012). La Ciudad Como Colectivo Ético: Una Propuesta Posthumanista de 

Análisis. Revista Internacional de Filosofía, 55, 57-71. 

Cassirer, Ernst, Antropología filosófica. FCE, Mexico, 1945. 

García, F. (2010). Argumentos para una Sociología posthumanista y postsocial. Athenea 

Digital, 9, 7-27. 

Restrepo, J., i Jaramillo, K. (2018). Del poder y la Gubernamentalidad en Michel 

Foucault. Derecho Global. Estudios sobre Derecho y Justicia, 10, 77-99. 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.unwto.org/news/tourism-set-to-return-to-pre-pandemic-levels-in-some-regions-in-2023
https://www.unwto.org/news/tourism-set-to-return-to-pre-pandemic-levels-in-some-regions-in-2023
https://www.wired.com/2009/06/lbnp-knowthyself/

	Data: 21/06/2024
	Títol: El món ens parla: un estudi propedèutic de la comunicació en l’era posthumana
	Paraules clau Català: Posthumanisme, intel·ligència artificial, plataformes, mitjans.
	Paraules Clau Anglès: Posthumanism, artificial intelligence, platforms, mitjans.
	Paraules Clau Castellà: Posthumanismo, inteligencia artificial, plataformas, mitjans.
	REsum castellà: Este trabajo es un estudio propedéutico que pretende explorar algunos conceptos en el debate sobre el posthumanismo para aplicarlos en la problemática de la comunicación en las sociedades interconectadas. Nuestra reflexión parte de constatar que la tecnología está cada vez más entrelazada con nuestra vida íntima i cuotidiana, mediando muchas de nuestras interacciones diarias con otras personas y objetos. Por lo tanto, investigaremos las relaciones entre humanos y no-humanos en este contexto para considerar algunos de sus efectos.
	REsum anglès: This work is a propaedeutic study that attempts to explore some of the concepts in the posthumanist discussion to implement them on the issue of communications in interconnected societies. Our reflection comes into existence by noting that technology is increasingly intertwined with our everyday, intimate lives, mediating many of our daily interactions with other people and objects. Therefore, we want to investigate relationships between humans and non-humans in this context and consider some of their effects. 
	títol en català: El món ens parla: un estudi propedèutic de la comunicació en l’era posthumana
	títol en castellà: El mundo nos habla: un estudio propedéutico de la comunicación en la era posthumana
	títol en anglès: The world speaks to us: a propaedeutic study of communication in the posthuman age
	Nom màster: [Mitjans, Comunicació i Cultura]
	Edició màster: [2023 - 2024]
	Departament: [Departament de Mitjans, Comunicació i Cultura]
	Autor: Laia Buchaca Español
	Professor tutor: Albert Chillón 
	Resum català: Aquest treball és un estudi propedèutic que pretén explorar alguns conceptes en el debat sobre el posthumanisme per aplicar-los a la problemàtica de la comunicació en les societats interconnectades. La nostra reflexió parteix de constatar que la tecnologia està cada vegada més entrellaçada amb la nostra vida íntima i quotidiana, mediant moltes de les nostres interaccions diàries amb altres persones i objectes. Per tant, investigarem les relacions entre humans i no-humans en aquest context per considerar-ne alguns dels seus efectes.


