
This is the published version of the master thesis:

Baños, Núria; Pujol, Josep , dir. El De amore i la seva traducció catalana : una
aproximació a la controvèrsia sobre el text llatí i a les dificultats d’editar el text
català. 2024. 69 pag. (Màster Universitari en Estudis Avançats de Llengua i
Literatura Catalanes)

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/307927

under the terms of the license

https://ddd.uab.cat/record/307927


 

 

 

 

 

 

 

El De amore i la seva traducció catalana: una aproximació 

a la controvèrsia sobre el text llatí i a les dificultats 

d’editar el text català 

 

 

 

 

 

Autor: Núria Baños 

Tutor: Josep Pujol 

Treball de Final de Màster 

Màster en Estudis Avançats de Llengua i Literatura Catalanes 

Universitat Autònoma de Barcelona - Universitat de Barcelona 

Juliol 2024 

 

  



Resum 

Malgrat la difusió i la importància del De amore, la traducció catalana no ha estat gaire 

estudiada i no s’ha tornat a editar des de 1930, potser pels problemes de l’única còpia que 

se n’ha conservat. Tanmateix, és l’únic manuscrit que testimonia la circulació de l’obra a 

la península Ibèrica. 

Així doncs, l’objectiu d’aquest treball és d’una banda, dur a terme una aproximació al De 

amore llatí, destacant-ne la interpretació i la recepció, i, de l’altra, estudiar, editar i anotar 

una part de la traducció catalana, corregint els errors de còpia i localitzant els de traducció, 

per obtenir-ne noves conclusions allunyades de la falsa atribució al vicecanceller 

Domingo Mascó.  

Paraules clau: De amore, Andreas Capellanus, Domingo Mascó, traduccions medievals, 

edició 

Resumen 

A pesar de la difusión y la importancia del De amore, la traducción catalana no ha sido 

estudiada y no se ha vuelto a editar desde 1930, quizá por los problemas de la única copia 

que se ha conservado. Sin embargo, es el único manuscrito que prueba la circulación de 

dicha obra en la península Ibérica. 

Así pues, el objetivo de este trabajo es, por un lado, llevar a cabo una aproximación al De 

amore latino, destacando su interpretación y recepción, y, por otro lado, estudiar, editar 

y anotar una parte de la traducción catalana, corrigiendo los errores de copia y localizando 

los de traducción, para obtener nuevas conclusiones alejadas de la falsa atribución al 

vicecanciller Domingo Mascó.  

Palabras clave: De amore, Andreas Capellanus, Domingo Mascó, traducciones 

medievales, edición 

Abstract 

Despite the spread and importance of De amore, its Catalan translation has not been 

studied much nor has it been re-edited since 1930, perhaps because of the only remaining 

copy’s problems. However, this copy is the only manuscript proving this work's 

circulation in the Iberian Peninsula.  



Thus, the aim of this work is, on the one hand, to do an approach to the Latin De amore, 

focusing on its interpretation and reception, and, on the other, to study edit, and annotate 

a part of the Catalan translation, correcting the copying errors and pointing out the 

translation ones, to obtain new conclusions far from the false attribution to vice-

chancellor Domingo Mascó.   

Keywords: De amore, Andreas Capellanus, Domingo Mascó, medieval translations, 

edition 



CONTINGUTS 

I. Estudi 

1. Introducció ................................................................................................................... 1 

1.1. Objectiu ................................................................................................................ 1 

1.2. Metodologia.......................................................................................................... 1 

1.3. Estat de la qüestió ................................................................................................. 2 

2. El De amore ................................................................................................................. 3 

2.1. Contingut .............................................................................................................. 3 

2.2. Controvèrsia ......................................................................................................... 4 

2.3. Difusió ................................................................................................................ 14 

3. La traducció catalana del De amore .......................................................................... 16 

3.1. Descripció i història del manuscrit ..................................................................... 16 

3.2. Autoria i datació ................................................................................................. 19 

3.3. Anotacions marginals ......................................................................................... 20 

3.4. Estudi de la traducció ......................................................................................... 23 

4. Conclusions ............................................................................................................... 30 

II. Edició ......................................................................................................................... 36 

1. Criteris d’edició ................................................................................................... 30 

2. Edició ................................................................................................................... 31 

III. Bibliografia ................................................................................................................ 62 

IV. Sigles ......................................................................................................................... 66 

 

 

 



1 
 

I. ESTUDI 

1. INTRODUCCIÓ 

1.1.Objectiu 

El  De amore ha provocat actituds diverses en els lectors, i des de finals del segle XIX, la 

crítica n’ha proposat interpretacions divergents. Tanmateix, la traducció catalana no ha 

estat prou estudiada, potser per les dificultats que presenta l’única còpia que se n’ha 

conservat, que exigeix una feina doble a qui s’hi acosta, atès que s’hi han de discernir i 

classificar diferents tipus d’errors i accidents. Tot i així, de l’estudi de la traducció 

catalana se’n poden derivar algunes constatacions sobre la recepció del text, i quins n’eren 

els aspectes que interessaven al lector. Encara més, la importància d’aquest manuscrit rau 

en el fet que és l’únic que hi ha del De amore, original o traduït, a la península Ibèrica, 

malgrat que el text llatí gaudís d’una difusió considerable: es conserva complet en trenta 

manuscrits, n’hi ha tres edicions i també diverses traduccions al català, al francès, a 

l’italià, i a l’alemany.  

L’objectiu d’aquest treball és dur a terme una aproximació a la traducció catalana 

del De amore. Concretament, es pretén presentar un estat de la qüestió, estudiar una part 

del text —no s’ha fet fins ara—, editar-la i anotar-la. Malgrat que l’estudi sigui parcial, 

es considera que serà útil per conèixer la llengua del text, la qual cosa pot servir per 

contextualitzar-lo millor, definir els recursos del traductor, localitzar els errors de 

traducció i corregir els de còpia. D’altra banda, també es pretén determinar quina lectura 

en podrien haver fet els lectors catalans.  

1.2.Metodologia 

El text llatí emprat per a l’estudi de la traducció ha estat el de l’edició d’Emil Trojel, que, 

malgrat que no sigui pròpiament una edició crítica, presenta un aparat de variants amb 

lliçons de nou manuscrits. També s’han tingut en compte les traduccions castellanes de 

Montero (2020) i de Creixell (1985) —amb el text llatí de Trojel—, i la francesa de 

Buridant (1974).  

El text editat és el del manuscrit II-3096 (I). Se n’han editat tres fragments 

diferents, dos del començament del primer llibre i un del final del segon llibre, per abraçar 

diferents tipologies de text. El primer fragment es correspon amb els que havien estat els 

primers folis del manuscrit, i inclou la definició de l’amor, l’etimologia i altres aspectes 

relacionats amb la naturalesa de l’amor. El segon és el primer dels diàlegs, entre dos 

plebeus —o entre un home i una dona de vila, segons la traducció catalana. El tercer conté 



2 
 

la narració artúrica i les regles d’amor, tot i que queden interrompudes al començament 

del f. 98v, raó per la qual manquen setze regles i el darrer fragment de la narració.    

1.3.Estat de la qüestió 

La traducció catalana del De amore, transmesa en un sol manuscrit conservat a la Real 

Biblioteca del Palacio Real de Madrid, el manuscrit II-3096 (I), no ha estat gaire 

estudiada. Tanmateix, el manuscrit ha estat descrit per Massó i Torrents (1888: 34-37); 

Round (1974-1979: 195); Blüher (1983: 126-128); Jorgensen (1985: 53, 108, 131 i 138); 

Martínez (1985: 136-138),  Gimeno (1992), Puig (1994: 220-2) i Alvar (1994: 206-9). A 

començaments del segle passat se’n van fer dues edicions: la primera, el 1920, a cura 

d’Enric Arderiu i Eduard Julià, sense haver estudiat el text com a traducció, i amb un 

afegit al final per rectificar-ho, i la segona, a cura d’Amadeu Pagès, el 1930. Més 

recentment, Cantavella (2004) ha subratllat la necessitat d’estudiar-la i l’ha suggerit com 

a font d’un fragment de Lo somni, i Cantavella (2007) n’ha transcrit i analitzat les 

anotacions marginals. 

La problemàtica d’aquesta traducció gira entorn de tres aspectes: l’autoria, la 

datació i la recepció del text. Josep Marià Ortiz, escrivà de l’alcaldia del Palau Reial de 

València i antic posseïdor del manuscrit, en un informe que va elaborar el 1782 sobre la 

història del Palau Reial, va atribuir el De amore a Domingo Mascó (c. 1360-1427), un 

personatge proper a l’ambient del rei Joan I i la reina Violant, que va ocupar el càrrec de 

vicecanceller de València, per un motiu desconegut. D’altra banda, hi ha una nota 

marginal d’una mà del segle XVIII al primer foli conservat de la traducció, el f. 50r, que 

indica el següent: “Regles de Amor y Parlament de un Hom y una Fembra fetes per Mn. 

Domingo Mascó a requesta de la Carrosa Dama del Rey Dn. Juan el I y Carta amorosa 

desta al Rey y sa resposta”. Una mà posterior —que devia ser de l’altre posseïdor conegut 

del manuscrit, el bibliògraf Vicent Salvà (1786-1849)—1 hi va escriure al costat: “Letra 

de J. Mariano Ortiz. Autor de muchas obritas”. L’atribució de la traducció a Mascó va 

desmentir-la Julià (1920), que va posar en dubte el coneixement que tenia Ortiz de l’obra, 

perquè l’havia considerada una tragèdia. A més a més, no consta enlloc que Mascó hagués 

escrit cap obra literària. Posteriorment, Pagès (1930) va tornar a rebutjar la possibilitat 

que Mascó en fos el traductor atesos els seus coneixements elevats del llatí, i va suposar 

que devia haver fet traduir l’obra a “qualsevol clergue a sou d’ell” (Pagès 1930: XIII) per 

 
1 Segons Martínez (1995: 76). 



3 
 

encàrrec de Joan I, perquè la pogués llegir Carrossa de Vilaragut.2 En canvi, Cantavella 

(2004) va sospesar la possibilitat que Mascó hagués estat el primer posseïdor del 

manuscrit.  

Quant a la datació, Pagès la va situar entre 1387 i 1389, abans que Carrossa de 

Vilaragut “fos exiliada per exigència de les Corts aplegades a Montçó” (Pagès 1930: XV). 

Cantavella (2004) la va vincular encara a Mascó i, per tant, al mateix període. No s’ha 

proposat cap altra datació.   

Pel que fa a la recepció del De amore a Catalunya, Cantavella (2004) va localitzar 

dos registres del llatí en inventaris del segle XV, ambdós a Barcelona. El primer és del 6 

de setembre de 1428, en l’inventari de Joan Gener, donzell. Gener també posseïa altres 

obres notables com les Heroides, el Breviari d’amor, Lo somni i el Fèlix. El segon és dos 

anys posterior, del 7 de febrer de 1430, en l’inventari de Jaume de Vallseca, ciutadà de 

Barcelona.3 No s’han trobat més proves de la circulació del De amore en el context català,  

a banda del possible manlleu de Lo somni de Bernat Metge proposat per Cantavella 

(2004).  La traducció catalana, de la qual no s’han trobat atestacions documentals, inclou 

unes anotacions marginals que són un indici de quina era la lectura que en feia el lector 

català.  

2. EL DE AMORE 

2.1.Contingut 

El De amore és un tractat sobre l’amor dividit en tres llibres diferents. El primer descriu 

l’amor, explica i argumenta qui pot estimar, en dona l’etimologia, n’exposa els efectes i 

ensenya a obtenir-lo a través d’una sèrie de diàlegs entre homes i dones de diferents rangs 

socials i estaments —nobles, plebeus, clergues, pagesos i prostitutes, entre d’altres.4 Un 

dels diàlegs conté una narració meravellosa sobre el que esdevé als homes i a les dones 

després de la mort segons la seva conducta amorosa, relacionada amb la història narrada 

al Lai du trot i al Salut d’amor català. El segon tracta sobre com mantenir l’amor i, per 

tant, sobre com augmenta, disminueix i mor, i inclou una llista de regles i una altra 

narració, “un véritable petit roman arthurien [fet] à partir d’un schéma d’aventure que 

 
2 Pagès no descarta que el text hagués estat traduït per encàrrec de Joan I per a Carrossa de Vilaragut, com 

indica l’anotació marginal atribuïda a Ortiz, malgrat que ja ho hagués desmentit Danvila (1888).   
3 Extret d’Iglesias (1996: 418, 525).  
4 Els diàlegs són els següents: A: Loquitur plebeius ad plebeiam; B: Loquitur plebeius nobili; C: Loquitur 

plebeius nobiliori feminae; D: Nobilis plebeiae; E: Loquitur nobilis nobili; F: Loquitur nobilior plebeiae; 

G: Loquitur nobilior nobili; H: Loquitur nobilior nobiliori. 



4 
 

l’on retrouve dans Erec et Enide” (Buridant 1974: 21). El tercer llibre és una reprobatio 

amoris que es basa en la tradició misògina medieval. 

2.2.Controvèrsia 

El text ha provocat controvèrsia sobre l’autoria, atribuïda a Andreu, un clergue de la cort 

de Maria de Xampanya,5 la datació, el propòsit de l’autor i la recepció de l’obra. De 

l’autor se’n sap poca cosa.6 Del contingut del De amore, se’n pot deduir que tenia una 

formació religiosa i patrística, que devia haver estudiat retòrica, i que coneixia la tradició 

lírica francesa i la narrativa artúrica, així com la literatura misògina.  

Pel que fa a la datació, s’han proposat dates diverses, la majoria de les quals 

compreses en les darreres dècades del segle XII. Schlösser (1960) va proposar els anys 

1185-1187 per la referència a uns fets que podrien ser contemporanis de l’autor al diàleg 

E, en què l’autor posa en boca de la dama noble una comparació proverbial modificada 

amb una referència a Hongria: “malo igitur aere modico Franciae contenta adesse et 

liberum eundi quo voluero possidere arbitrium quam Ungarico quidem onusta argento 

alienae subiici potestati, quia tale multum habere est nihilum habere” (Trojel 1972: 87). 

El 1186 Bela III d’Hongria es va casar amb Margarida de França i podria ser que aquesta 

referència en reflectís l’opinió d’algunes dames. A més, Schlösser (1960) va remarcar 

també la possibilitat que l’autor, si hagués estat el capellà de la comtessa Maria de 

Xampanya, vinculada amb Margarida, fos a París el 25 d’agost de 1186 i fos testimoni de 

la comitiva que devia acompanyar Margarida a Hongria. 

Tot i així, recentment s’ha posat en dubte la relació d’Andreu el Capellà amb 

Maria de Xampanya i, en canvi, s’ha proposat que podria haver estat capellà de la cort 

reial, atès que “en algunos manuscritos en el libro I denominan a Andrés el Capellán aulae 

regiae capellanus”7 (Montero 2020: 6). Si això fos cert, també hauria estat possible la 

referència al casament de Margarida de França. Tot i això, existeixen altres criteris per a 

determinar, encara que de manera aproximada, la datació de l’obra. A tall d’exemple, 

Vinay se serveix de la data d’una carta fictícia de la comtessa Maria que apareix a l’obra 

 
5 Per a aquesta qüestió, vegeu Benton (1962) i Bourgain (1986). 
6 El nom, Andreas Capellanus, és el del narrador, i, a banda del text, apareix a tres rúbriques, que podrien 

haver pres el nom de l’autor del text. Per a aquestes qüestions, vegeu Buridant (1974), Karnein (1985), 

Monson (1988) i Dronke (1994).  
7 L’autor és descrit com a regis capellanus (K 10, K 47), regis francie capellanus (K 6, K 24), i francorum 

aule regie capellanus a l’incipit, però regine capellanus a l’explicit (K 2). Tanmateix, és possible que les 

rúbriques  provinguin d’una referència “in the seventh dialogue [...] in which the man cites the teaching of 

«Andreas the lover, chaplain of the royal court» (amator Andreas aulae regiae capellanus)” (Monson 2022: 

72). Per tant, no aclareixen l’autoria.  



5 
 

i proposa que el text es podria haver redactat entre el 1174 —l’any de la carta— i el 1198, 

any de la mort de la comtessa. Així doncs, l’escriptura hauria ocupat uns vint-i-quatre 

anys.  

Dronke va proposar una altra datació partint de la datació d’obres que podrien 

haver-ne estat una font, el Facetus i el Pamphilus, i del terminus ante quem, el 1232, any 

en què Albertano da Brescia va citar el De amore al primer llibre del De amore et 

dilectione Dei et proximi et aliarum rerum et de forma vitae. Encara més, va fer referència 

al fet que “it’s easier to imagine a treatise of the 1230s, circulating in Paris, being banned 

there a generation later than to imagine a sudden outburst against a work that had been 

composed in Champagne, as most scholars assume, almost a century before”8 (Dronke 

1994: 56). També va suggerir que el nom de l’autor podria ser un pseudònim que fes 

referència “to a vernacular romance, which no longer survies, about Andreas of Paris and 

the Queen of France” (Dronke 1994: 53).9 Aquesta hipòtesi assumeix que és improbable 

que mai s’arribin a determinar ni l’autoria del text ni la data i el lloc precisos en què es 

va escriure, malgrat els intents que n’ha fet la crítica, especialment, Karnein (1985), que 

va identificar l’autor amb un Andreas Cambellanus citat en documents de 1190-1191. 

Dronke considera la identificació poc acurada, atès que parteix de l’assumpció que 

l’autoreferència del text10 és un testimoni històric —és a dir, identifica el personatge amb 

l’autor, com també identifica el Gualterius del text amb un Gautier le Jeune de la 

cancelleria reial francesa— i, encara més, “a chamberlain isn’t quite the same thing as a 

chaplain” (Dronke 1994: 52).11  

Quant a la interpretació de l’obra, la crítica n’ha fet lectures diferents al llarg del 

segle XX. Gaston Paris (1883) va considerar que es tractava d’un tractat sobre l’amor 

cortès, i el va posar en relació amb la influència literària de Maria de Xampanya i l’obra 

de Chrétien de Troyes. En va descriure només els dos primers llibres, sense esmentar-ne 

el tercer.12 Va descriure el contingut del primer, i en va destacar un diàleg en què l’home 

i la dona discuteixen sobre la possibilitat que una dona ben casada estimi un home que no 

sigui el seu marit, precisament, perquè a Paris l’interessava destacar la presència que hi 

 
8 Es refereix a la prohibició del bisbe de París Étienne Tempier, de 1277. 
9 Riquer (1971: 174-77) va localitzar referències a aquest roman en tretze trobadors. Així mateix, Trojel 

(1889), que no va ser esmentat per Riquer, havia reunit, malgrat que fos per refutar-los, les cites d’alguns 

autors anteriors (Crescimbeni, Heller, Grimm) segons els quals Andreu el Capellà i Andreu de París podrien 

haver estat la mateixa persona. La teoria de Dronke va més enllà.  
10 La referència és la següent: “amatoris Andree, aule regie capellani” (Trojel 1972: 148).  
11 Per a una exposició de la resta de la seva teoria, vegeu el final d’aquest apartat. 
12 “L’ouvrage singulier dont il s’agit se divise en deux livres” (Paris 1883: 524). 



6 
 

té Maria de Xampanya; al diàleg, l’home defensa que entre esposos no es pot donar 

l’amor, i que, consegüentment, l’esposa pot donar el seu amor a un altre home lliurement. 

Com que no aconsegueix convèncer la dona, ambdós decideixen fer una consulta a la 

comtessa de Xampanya per resoldre la qüestió. Paris va esmentar la resta de referències 

a la comtessa que apareixen a l’obra, així com a altres dames destacables que van viure 

al segle XII. També va exposar algunes dades sobre la datació de l’obra, i va concloure 

que “il faut sans doute qu’il ne soit pas plus récent que les premières années du XIII
e siècle, 

et c’est en effet l’époque où il paraît probable qu’il a été composé” (Paris 1883: 528). Un 

altre fragment que va posar en relleu al seu article va ser la narració artúrica breu que 

introdueix les regles d’amor, atès que li permetia demostrar l’èxit de la fusió de l’ideal 

amorós cortès amb la matèria de Bretanya. De la narració, en resumeix l’argument, i cita 

algunes de les regles que el segueixen, per tornar a Chrétien: “De même qu’on retrouve 

dans ces règles la théorie dont le poème de Chrétien nous montre la pratique, de même la 

fiction, d’ailleurs pauvre  et mal agencée, qui leur sert d’introduction, s’appuie sur ses 

œuvres narratives” (Paris 1883: 532).  

Així doncs, l’aproximació de Paris al De amore és parcial, principalment, per dos 

motius: en primer lloc, perquè només l’estudia en relació amb les obres de Chrétien i la 

influència de Maria de Xampanya; en segon lloc, perquè n’ignora el tercer llibre. 

Schlösser (1960), malgrat que va tenir en compte la reprobatio amoris del tercer llibre, 

va seguir la interpretació de Paris, tot i que la va matisar. Al contrari, anys després, 

Robertson va rebutjar aquesta interpretació, tot indicant que “Andreas was not concerned 

with what has been called «courtly love» at all” (1953: 145), sinó que “what he actually 

says is quite in harmony with statements by writers of recognized orthodoxy and, 

moreover, that Andreas had one virtue conspicuously lacking in some of his modern 

interpreters: a sense of humor” (íbidem). Per fer-ho, es va basar en el prefaci, alguns llocs 

dels primers cinc capítols, i la conclusió del tercer llibre, en la qual l’autor va exposar el 

següent: “Haec igitur nostra subtiliter et fideliter examinata doctrina, quam tibi praesenti 

libello mandamus inserta, tibi duplicem sententiam propinabit”13 (Trojel 1972: 358). 

Aquesta doble sentència “implies a single lesson with two sides” (Robertson 1953: 146). 

Robertson va interpretar que les dues cares de la lliçó són les mateixes que les de l’obra 

(llibres I i II contra III). Va considerar que els dos primers llibres mostraven els arguments 

a favor de l’amor terrenal, és a dir, el dels homes, mentre que el segon n’exposava els 

 
13 La cursiva és nostra.  



7 
 

inconvenients. En altres paraules, “a careful reading of the work will show (1) that this 

love leads to the delights of the flesh but (2) that it alienates the lover from the grace of 

God, from the approval of good men, and from honor in the world” (íbidem). De fet, 

Robertson va interpretar que  

the last part of the book is thus simply an application of the double lesson of the first part, 

suitable to anyone for whom the autor has any concern. That is, we are told that the grace 

of God, the approval of the just, friendship, honor and so on, are preferible to a 

concentration on delights of the flesh which can lead only to frustration and damantion 

(íbidem).14 

A l’argumentació hi segueix una exposició sobre el terme Venus al segle XII, atès 

que al prefaci de l’obra apareixen les expressions Veneris iacula i Veneris servituti. 

Concretament, Robertson va explicar i reproduir la descripció de les dues Venus segons 

el comentari de l’Eneida de Bernat Silvestre, per justificar que l’amor que volia 

condemnar l’autor del De amore és el que es correspon amb la cupiditas, és a dir, la 

petualiantiae dea.15 L’argumentació del crític inclou una explicació no només de la 

diferència entre la venus legítima i la impúdica, sinó també del pas de la caritas a la venus 

impúdica —així com de les diferents concepcions medievals de l’amor, com ara la de 

Boeci i la de Sant Agustí. En aquest sentit, Robertson va indicar que Albertà de Brescia, 

a l’hora de de discutir les diferències entre la cupiditas i la caritas, va posar d’exemple el 

De amore i va citar la definició que fa de l’amor. 

El crític també va comparar la definició del De amore amb un versicle de la Bíblia 

(Mateu 5,28) i la glossa de Beda que l’acompanyava, i amb els conceptes de sensualis 

motus d’Agustí i de dilectio de Beda. Així doncs, el terme visio es correspondria amb la 

suggestio de Beda i el sensualis motus d’Agustí; la immoderata cogitatio, amb la dilectio 

de Beda i la delectatio cogitationis d’Agustí. En definitiva, després d’analitzar altres 

fragments de manera semblant, Robertson va concloure que “the subject of the De amore 

is fornicatio used with its full connotations as the opposite of caritas, and Andreas does 

nothing except condemn it” (1953: 161). Això és, la definició inicial de l’amor el 

condemnaria implícitament.  

 
14 Certament, aquest discurs recorda la disputa de Tirèsies i Bernat de Lo somni. 
15 “Impudicam autem Venerem, petuliantae deam, dicimus esse carnis concupiscentiam quia omnium 

fornicationum mater est”. Extret de Robertson (1953: 148).  



8 
 

Kelly (1968), a diferència de Robertson, va negar que el De amore fos una 

reprobatio amoris i que tractés sobre l’amor concupiscent, i, en canvi, va proposar 

d’interpretar-lo com una exposició jerarquitzada de diferents tipus d’amor.   

Andreas has thus presented courtly love as an ideal in an aristocratic world. It 

distinguishes itself from other forms of love by the rational control the lover exercises 

over his passion, and by the role ascribed to probitas as the cause of love. At the same 

time, Andreas is well aware of the subordinations of courtly love to higher forms of love, 

and hides froms his readers neither the fact that those higher forms of love are ultimately 

preferable to courtly love, nor that courtly love is a sin in God’s eyes. It is however not 

so reprehensible as other types of love, where reason plays little or no part and which are 

best described as luxuria (Kelly 1968: 145). 

Així doncs, el tipus d’amor descrit al De amore, condemnat o no, amb matisos o 

sense, ha estat una de les qüestions discutides per la crítica que es proposava de resoldre 

la intenció de l’autor, però no pas l’única. També se n’ha estudiat un aspecte més 

important: la recepció. En aquest sentit, Nelson (1973) va mostrar críticament què se 

n’havia escrit. Un dels texts que s’havia utilitzat per estudiar la recepció és la traducció 

de Drouart la Vache (1290), que inclou un pròleg en què el traductor es va justificar: 

Quant je l’oi veü 

et il en ot .i. poi leü, 

la matere trop durament 

me plot, sachiez, certainement, 

tant, que j’en commençai a rire16 

Arran del mot rire, alguns estudiosos havien interpretat que el text feia riure el 

traductor. No obstant això, Nelson va fer notar que “rire does not betoken exlusively 

laughter, nor is its cause exclusively amusement” (Nelson 1973: 533),17 motiu pel qual 

va trobar el vers ambigu i va apuntar que al pròleg de la traducció no hi ha cap senyal que 

indiqui desaprovació —tret de l’excusació que si hi ha res que hi pugui ofendre el lector, 

s’ha d’atribuir a la matèria—, ni tampoc que es tracti d’una obra amb un propòsit 

edificant, sinó que traductor la descriu com un “livre qui enseigne comment doit vivre cil 

 
16 Bossuat (1926), vv. 47-51. Extret de Nelson (1973: 530). 
17 Va partir de Ménard (1969) i Nelson (18974). Kelly també ho havia remarcat: “it must be remembered, 

however, that Old French rire meant not only ‘to laught at’ but also ‘to smile approvingly’. It could be, and 

often was, used to show pleased approval as well as mockery. [...] It is quite possible therefore tat Drouart 

was showing both pleasure and approval in reading the De Amore” (1968: 123).  



9 
 

qui veut amours mantenir”.18 Un cop explicats altres fragments del text de manera 

semblant i després d’haver comparat la condemna de les dones de l’original —que les 

condemna totes— amb la traducció —que només en condemna algunes—, va comentar 

que  

perhaps the clerky audience, to which Andreas presumably addressed himself, was so 

conditioned by the Christian intellectual tradition that no amount of apparent praise of 

earthly love would be taken seriously by it. Perhaps the clercs specifically evoked by 

Drouart would, in their turn, read between the lines (1973: 540). 

La menció a la qual fa referència és la següent: el llibre conté “plusors paroles / 

que lai ne porroient entendre”, però, en canvi, “il clerc qui i penseront, / le livre bien 

entenderont”.19 Nelson va descartar que l’exalçament de l’amor fos completament irònic, 

atès que considera que “when these phrases are put beside all the other factors, [...], it is 

far more likely that this is simply a manifestation of snobbishness” (1973: 540). Ens 

preguntem si aquesta referència al clergues no es podria explicar per la lògica escolàstica 

emprada a les argumentacions que podria provocar plaer o semblar divertit a un públic 

que, com l’autor, tingués formació escolàstica i hagués practicat la quaestio i la 

disputatio. En efecte, Roy (1992) va estudiar els manuscrits conservats del De amore i va 

arribar a la conclusió que es va difondre principalment en medis eclesiàstics (Montero 

2020: 17). Encara més, el bisbe de París Étienne Tempier, en prohibir-lo, va esmentar 

directament els “nonnulli Parisius studentes in artibus”.20 Això explicaria el motiu pel 

qual el text podria haver semblat divertit al traductor, que també era clergue. Nelson, en 

canvi, va afirmar que “he, a clerk, a medieval Christian, found the treatise pleasing [...], 

pleasing not because it ironically condemned «courtly love» but because, in Books I and 

II, it advocated that love" (1973: 540). Ara bé, sí que ens sembla creïble i esperable que 

el que s’hi esperés trobar fos entreteniment, tant si s’interpretés el text com a reprobatio 

amoris o com a reprobatio reprobationis. 

Karnein (1981a), (1981b) i (1985) també va estudiar la recepció del De amore, 

però ho va fer en conjunt. Concretament, va proposar una evolució en la recepció de 

l’obra, segons la qual s’hauria llegit com un tractat moral contra la literatura amorosa 

secular al segle XIII, mentre que a partir de finals d’aquest segle, i sobretot a partir del 

 
18 Bossuat (1926), vv. 5-7.  Extret de Nelson (1973: 530). 
19 Bossuat (1926), vv. 7552-7553, 7555-7556. Extret de Nelson (1973: 540). 
20 Denifle (1889: 543). Extret de Montero (2020: 17). 



10 
 

següent, s’hauria començat a llegir com un tractat sobre l’amor. Va intentar documentar 

aquest canvi interpretatiu estudiant-ne la recepció. El primer autor que va esmentar l’obra 

va ser Albertano da Brescia, que el 1238 en va citar la definició de l’amor per descriure 

la cupiditas —i també va fer referència a setze de les trenta-una regles, malgrat que és 

possible que no fos conscient del fet que pertanyien a la mateixa obra, atès que només va 

atribuir la definició, i no pas les regles, a l’autor del De amore.  

Albertano és el primer dels autors llatins contemporanis que cita Karnein —

d’altres són Geremia da Montagnone, Knorad von Halberstad el jove i Arnold 

Gheylhoven von Rotterdam. Tanmateix, és probable que n’hagués extret els fragments 

que va fer servir d’un florilegi o un compendi d’autoritats. 

Albertano bezieht die Liebesregeln offensichtlich nicht aus derselben Quelle wie das 

amor est passio-Zitat. Letzteres schreibt er — de quo Gualterus tractauit — dem De 

Amore-Traktat des Andreas zu, denn dieser war unter liber Galteri de amore be kannt (so 

der Titel einer Reihe lateinischer Handschriften). Alle anderen Zi tate führt er so an, als 

ob kein Zusammenhang zwischen dem Buch Walthers, d.h. De Amore und den Zitaten 

bestünde. Es heißt immer nur regulae bzw. regula amoris dicunt/dicit.  

Man kann deshalb annehmen, daß die Liebesregeln, die Albertano benutz te, unabhängig 

von De Amore existierten: So wie in Albertanos können sie in Andreas' Werk als Zitat 

eingegangen seien. Jedenfalls zeigt die Zitierweise bei Albertano, daß für ihn kein 

Zusammenhang zwischen dem Liber Galteri, der ihm das amor est passio-Zitat liefert, 

und den Liebesregeln bestand. Nur das Thema cupiditas bzw. amicitia bringt beide im 

Werk zusammen. (Karnein 1988: 112). 

Així doncs, “il faut noter [...] que le contenu du traité n’a été exploité que de façon 

tres ponctuelle: ne sont cités en effet que la formule Amor est passio, les regulae amoris 

et un florilège du De amore” (Karnein 1981a: 330). El més probable és que no només 

Albertano da Brescia, sinó també la resta d’autors que escrivien en llatí coneguessin el 

text només parcialment, i que l’incorporessin a llurs texts sense conèixer-ne tot el 

contingut. Monson (1988) va criticar l’aproximació de Karnein per diversos motius. 

Karnein va organitzar el seu estudi “en adoptant des critères typologiques” (1981a: 329), 

és a dir, separant la recepció en tres àmbits diferents: la literatura sapiencial llatina 

(1981a), l’ensenyament de l’amor en la literatura francesa medieval (1981b: 501-528), i 

l’al·legoria amorosa en la literatura francesa medieval (1981b: 528-542). Aquesta divisió, 

que també és present a Karnein (1985), va provocar algunes incoherències detectades per 



11 
 

Monson, el qual va destacar que Karnein va considerar Geremia da Montagnone 

contemporani de l’autor del De amore, malgrat que l’obra en què el cita, el Compendium 

moralium, la devia haver escrit entre 1295 i 1321, per la qual cosa “there is some doubt 

as to wheter his reaction to Andreas should even be included in the thirteenth century 

(Monson 1988: 552). En canvi, Karnein va considerar que la condemna del bisbe de París, 

Étienne Tempier, de 1277, formava part de la segona etapa de la recepció del De amore, 

malgrat que fos anterior a l’obra de Geremia da Montagnone i s’hagués produït en un 

context cultural més semblant al del De amore. Monson també va qüestionar la teoria de 

Karnein perquè situa l’Enanchet en la segona meitat del segle XIII (1981b: 515), malgrat 

que la descoberta d’un nou manuscrit de 125221 indica que és més probable que s’hagués 

escrit durant la primera meitat del segle. Monson va atorgar més importància a la 

condemna d’Étienne Tempier, perquè és la primera reacció clara i contundent al De 

amore. 

Monson (1988), després d’haver exposat les bases de la ironia i d’haver-ne cercat 

mecanismes que l’evidenciessin al De amore, va posar en dubte que l’autor pretengués 

ser irònic, i va proposar que part de la ironia del text és inintencionada. Va justificar 

aquesta hipòtesi partint de la idea que, si s’acceptés que hagués estat intencionada, l’autor 

en sortiria perjudicat, atès que molts no l’haurien entès, com ara el bisbe Tempier. Encara 

més, va explicar l’intent de la crítica d’interpretar el text irònicament a partir de la teoria 

d’Stanley Fish sobre la crítica moderna, segons la qual s’intenta demostrar la unitat, la 

complexitat i la universalitat dels texts. Va considerar que la primera d’aquestes qualitats 

manca en el De amore, i que, malgrat que s’hagi intentat salvar a partir de la lectura 

irònica, ningú no ha demostrat que l’humor i la ironia de l’obra siguin sistemàtiques ni 

intencionades. Tanmateix, tampoc no va assegurar que l’autor del text ni els seus 

contemporanis es regissin segons aquests paràmetres moderns.  

Altrament, Bowden (1979), així com també Silvester (1980) i d’altres, van 

proposar-ne una lectura còmica, eròtica. Roy també va acceptar aquesta teoria, malgrat 

que matisant que la lectura eròtica devia ser inaccessible als lectors de fora del domini 

francès en què va sorgir l’obra i, que, per tant, la resta en devia fer una lectura seriosa, 

com si fos una ars amandi.22 Bowden (1979) va cercar de manera sistemàtica mots que 

poguessin tenir una connotació sexual en el diàleg cinquè. Va proposar una lectura amb 

(i) dobles sentits de mots llatins que tenien una accepció sexual (pulsare), (ii) jocs de 

 
21 Vegeu Putanec (1948). 
22 L’estudi de Cantavella (2007) de les notes de la traducció catalana se’n poden considerar un indici.  



12 
 

paraules amb mots llatins que s’assemblaven a d’altres que tenien un significat sexual en 

llatí o en una altra llengua (poena, penis), i, (iii) interpretacions psicoanalítiques d’alguns 

fragments i metàfores, com ara l’infern de les dones que no han acceptat els homes que 

les festejaven en vida interpretat com a somni eròtic. Monson (1988) es va encarregar 

d’explicar detalladament quins eren els errors d’aquesta proposta. En resumim els tres 

arguments principals: primer, la lectura de Bowden (1979) sovint no va tenir en compte 

les desinències, sense les quals no es podria entendre el text; segon, tampoc no era 

consistent, perquè no es podia aplicar a tots els contexts, ja que al De amore falta un marc 

previ o algun indici que faci accessible al lector aquest doble sentit; tercer, no era acurada 

en alguns casos, perquè alguns dels mots que Bowden proposava que el lector podria 

evocar a partir dels llatins encara no havien estat atestats en francès fins a segles més tard, 

o només tenen una connotació sexual en anglès. En definitiva, Monson (1988) va 

concloure que únicament és possible fer-ne aquesta lectura si el lector es proposa de fer-

la prèviament i que, encara més, no és falsable, per la qual cosa li manca rigor.  

Cherniss (1975) va encetar encara una altra via interpretativa que partia de la cerca 

d’unitat. Va jutjar que “the important alternative reading of D. W. Robertson, Jr., who 

argues that the subject of the De amore is the sin of cupiditas, achieves ideological 

consistency only by sacrificing aesthetic consistency”, atès que “books 1 and 2, in 

Robertson’s view, must be read as primarily (but not uniformly) ironic, sophisticated 

comedy masking a condemnation of lust, while book 3 must be read literally as a serious, 

straightforward diatribe from the same moral position” (1975: 223-224). Això implicaria 

que el lector compartís amb el lector “a rigid, preconceived set of attitudes toward secular 

amor, and would have to read every statement in the work in such a way that it would 

conform to these attitudes” (íbidem). El públic devia compartir un marc cultural semblant 

per la seva formació, amb tot, Cherniss va suggerir que el De amore “was written as a 

comic mock treatise, a pastiche of elements which Andreas found, or thought he found, 

not in the lives of his contemporaries, but in various kinds of literature in vogue in the 

late twelfth century” (1975: 224). En conseqüència, a diferència del que s’havia plantejat 

anteriorment, va defensar que “the object of his humor is not primarily  fornicatio, or a 

«sistem of courtly love», or the female sex, but literary amor, its conventions and 

commonplaces” (1975: 224-225), atès que els elements amorosos que hi són presents 

apareixen en texts literaris, però sense arribar a ser sistemàtics. Altres arguments que va 

fer servir van ser, d’una banda, les referències que fa l’autor de si mateix i de la seva obra 

com a màximes autoritats en amor, i, de l’altra, la manca de seriositat dels temes que s’hi 



13 
 

plantegen, com ara el dilema de quina part del cos de l’altre —la superior o la inferior— 

hauria de ser la preferida de l’amant, o, encara, l’insaciable apetit sexual de les monges.23 

La forma, segons Cherniss, tampoc no suggereix seriositat, ans al contrari, l’ús de diàlegs, 

exemples i narracions breus suggereix la intenció de plaure, d’entretenir el lector. Tampoc 

no en suggereixen ni les incoherències del text, com ara l’omissió d’un dels nou diàlegs, 

ni la manca d’una recapitulació sistemàtica i endreçada de les regles exposades al segon 

llibre. Certament, el text llatí conté algunes vacil·lacions al primer diàleg pel que fa a l’ús 

de la segona persona del singular i l’edat de l’home —però l’oblit d’un diàleg no el jutgem 

prou significatiu.  

Van apuntar lectures semblants Roy (1992), Dronke (1994), Cairns (1997) i 

Montero (2020). Roy (1992) va considerar que la contradicció entre els dos primers llibres 

i el darrer només existeix fora del pla literari. Dronke va localitzar alguns usos paròdics 

de motius provinents de la lírica de finals del segle XII i començaments del XIII, 

especialment, dels jeux-partis francesos (1994: 57-58) al setè diàleg, així com també en 

va localitzar de motius artúrics presents a Chrétien de Troyes, Maria de França, Geoffrey 

of Monmouth i Walter Map a la narració breu que introdueix les regles de l’amor al final 

del segon llibre. Segons Dronke, els motius hi són, però amb “a distinctive malicious 

humour underlying the narrative” (1994: 58). Concretament, va fer notar que, malgrat que 

el propòsit de l’aventura del cavaller sigui aconseguir l’amor d’una dama bretona, és la 

dama que troba al bosc del rei Artús qui li fa un petó (osculum amoris), i qui li demana 

que torni a visitar-lo: “rogo tamen, ne gravis tibi videatur abscessos, quia quandocunque 

ad haec volueris solus accedere loca, me sempre poteris habere presentem” (Trojel 1972: 

309). Encara més, segons Dronke, el que hauria de ser el clímax de la narració esdevé un 

anticlímax irònic per dos motius: primer, perquè les regles que descobreix el lector són 

les mateixes que havia llegit folis abans, segon, perquè la dama bretona li reconeix al 

cavaller la seva fidelitat total (agnita fide plenaria), malgrat que hagués besat 

repetidament la dama del bosc: “qui osculo assumpto atque ter decies repetito Britanniam 

versus gaudins iter direxit amoenum” (íbidem).24 

 
23 Potser se’n pot trobar un paral·lelisme en l’Espill de Jaume Roig, que també empra aquest tòpic, i que 

també és presenta al lector com una sèrie de consells d’un home més instruït en l’amor que es dirigeix a un 

de més jove per prevenir-lo dels perill de l’amor i de la maldat femenina. La intenció còmica de l’Espill 

potser és més evident que la del De amore per la forma, perquè, a diferència del darrer, que adopta la forma 

d’un tractat, el primer fa servir un vers curt i àgil.  
24 Aquest darrer fragment no és a la còpia conservada de la traducció catalana.  



14 
 

Altrament, Cairns (1997) va proposar que “Andrea’s choice of Ovid as his 

ultimate model is an invitation to the reader to seek in De amore the same complexities 

of tone, cynism and irony which has always been manifest in Ovid”. 25 Montero (2020) 

va recollir en un estat de la qüestió algunes de les aportacions més importants de la crítica 

i hi va concloure que el tercer llibre del De amore i algunes altres particularitats del text 

s’expliquen perquè és una imitatio literària dels Remedia amoris ovidians, escrits després 

de l’Ars amatoria. No obstant això, el més profitós seria estudiar no pas la intenció de 

l’autor, sinó la recepció del text. 

2.3.Difusió  

El De amore va gaudir d’una difusió considerable: se n’han conservat trenta manuscrits 

amb el text complet, onze de fragmentaris,26 i tres impresos. De les sis traduccions que 

se’n van fer, se’n conserven, amb el text complet: un manuscrit francès, cinc d’italians, 

dotze d’alemanys i un de català, a més d’un manuscrit d’una adaptació francesa, vuit 

d’italians fragmentaris que transmeten o les regles (set) o la narració artúrica (un), dos 

manuscrits de traduccions alemanyes parcials i tres impresos de la traducció de Hartlieb. 

En total, doncs, n’hi ha setanta-set testimonis conservats i quatre de perduts. Gairebé la 

meitat dels manuscrits s’han conservat a territoris de parla alemanya (Alemanya, Àustria 

i Suïssa), un quart a Itàlia, i el quart restant a França i Bèlgica. La majoria és probable 

que s’haguessin copiat a Itàlia (Karnein 1985: 269).  

Els dos manuscrits més antics, del segle XIII, són el còdex 43 de l’Aquila, Archivio 

Dragonetti-de Torres, i el vat. lat. 4363 de la Biblioteca Vaticana. El primer està mutilat 

pel començament i pel final, i conté aproximadament dues terceres part del text, atès que 

no conté el tercer llibre.27 Al catàleg que van consultar Roy i Ferzoco (1993), conservat 

a la sala de lectura de l’arxiu, consta amb el títol de Segretario galante, inventat per un 

bibliotecari. No es va identificar fins al 1952.28 Malgrat que no ens hagi sigut possible 

consultar el catàleg ni el manuscrit, n’hi ha una descripció i una transcripció d’un 

fragment a Roy i Ferozco (1993) que és accessible. El segon manuscrit és miscel·lani i 

només conté el tercer llibre, que porta el títol De revocatione amoris. Com que no 

 
25 Cairns (1997:117 ). Extret de Montero (2020: 13). Per a la relació del De amore amb Ovidi, vegeu també 

Loyd i León (1979) i Calabrese (1997). 
26 Karnein (1985) va indicar quatre manuscrits més, però perduts. Per a un llistat complet dels manuscrits 

del De amore i les seves traduccions, vegeu Karnein (1985: 273-287). 
27 El seu cas deu ser semblant al de la traducció catalana, de la qual no podem assegurar que no hagués 

contingut el tercer llibre. Tanmateix, segons el que es deriva de la llista de manuscrits donada per Karnein 

(1985), sembla que els diferents texts que componen l’obra van començar a circular per separat prou d’hora. 
28 Franceschini, Ezio (1952), “Un nuovo codice del De amore di Andrea Capellano”. Aevum, 26, 81-82. 



15 
 

transmeten el mateix text no s’han comparat, però se sap que llurs lletres són de mans 

italianes, cosa que va fer apuntar a Roy i Ferzoco un origen italià per a la tradició 

manuscrita. També van indicar la coincidència d’algunes lliçons de l’Aquila 43 amb els 

manuscrits de Montpellier (E/3) i de Bruges (Brg), i van descartar la possibilitat que el 

primer derivés de cap dels altres dos, atès que aquests ometen vuit mots presents a 

l’Aquila 43.  

Dels trenta manuscrits complets, Trojel, en preparar la seva edició, només en va 

emprar nou, tots del segle XIV. Monson (2020), igual com Roy i Ferozco (1993), va 

recalcar la necessitat d’una edició crítica del text que col·lacionés tots els manuscrits i, 

especialment, els més antics, i que també actualitzés la metodologia i tingués en compte 

els estudis dels darrers anys, ja que en fa més de cent vint-i-cinc, de l’edició de Trojel.  

Un altre aspecte de la difusió del De amore més útil per a l’estudi de la traducció 

catalana és la seva transmissió amb altres texts, atès que el català s’ha conservat en un 

manuscrit miscel·lani. El text llatí s’ha conservat en miscel·lanis que contenien: (i) el 

Pamphilus (quatre mss.), (ii) texts de Petrarca (quatre mss., amb el Valter i Griselda, De 

remedio utriusque fortunae i les Familiars), (iii) texts del Papa Pius II (sis mss.), (iv) texts 

ovidians, pseudoovidians i paraovidians—tres mss, el primer amb un fragment de les 

Metamorfosis i amb les Elegies de Tibul; el segon amb el De vetula i Píram i Tisbe, a 

banda del Tripartitum moralium de Conrad von Halberstad; el tercer amb el Bursarii 

Ovidianorum de Guillem d’Orleans i el comentari de les Metamorfosis d’Arnulf 

d’Orleans—, i (v) texts de tema històric (quatre mss.). Pel que fa a les traduccions, es pot 

destacar que les italianes s’han transmès en manuscrits que també contenien texts de (i) 

Dante (dos mss., el primer dels quals conté el Convivio, mentre que el segon conté el 

“Donne, io non so di chui mi prieghi amore”), (ii) Virgili traduït (un ms.), i (iii) Ovidi ( 

un ms., amb l’Ars i els Remedia traduïts). A més a més, la transmissió del text, fos 

l’original o una traducció, sembla haver estat fragmentària ja des del segle XIII, període 

en què es va copiar el ms. Vat. lat. 4363 i en què podem suposar que ja circulaven reculls 

que en contenien cites descontextualitzades. 

Pel que fa a les traduccions, la primera és la de Drouart la Vache, Li livres 

d’amours (1290), escrita en vers i transmesa en un manuscrit.29 Les següents són les 

italianes que van ser escrites en algun moment del segle XIV i que són més fidels al text 

llatí que les franceses: Lo Gualteri, i Lo trattato d’Amore, del qual queden quatre 

 
29 També n’hi ha dues cites traduïdes al Roman de la Rose (1264-1269) i al Livre d’Enanchet (1287).  



16 
 

manuscrits, tots a Florència. Aquesta darrera Barbiellini l’ha atribuïda a Boccaccio.30 

També se suposa d’aquest segle la traducció catalana (Biblioteca del Palacio Real de 

Madrid), tot i que encara no ha estat prou estudiada per precisar-ne la datació. Les darreres 

traduccions són dues d’alemanyes del segle XV: la primera, Der Minne Regel, és una 

traducció parcial del 1404, escrita per Eberhard von Cersne; la segona, Puech Ovidy von 

der lieb zu erwerben, va ser un encàrrec de l’arxiduc Albrecht VI a Johann Hartlieb i es 

va acabar a Viena el 24 de febrer de 1440. N’hi ha deu manuscrits, quatre dels quals són 

a Munic i un a Viena.  

Un altre aspecte interessant de la difusió del De amore és la manera en què se 

l’anomena a les rúbriques dels manuscrits: “De arte amandi” (Stuttgart, 

Württembergische, 4º, 31), “Alanus de Arte amandi Et remedio Amoris” (Roma, 

Biblioteca Vaticana, Ross. 1097), “Liber de arte honeste amandi et de reprobatione amoris 

inhoneste” (París, Bibliothèque Nationale, lat. 8758) i “De arte amandi. De reprobatione 

amoris et eius remedio” (Wolfenbüttel, Herzgog-August-Bibliothek, 83.18). També n’hi 

ha molts d’altres que en diuen “Liber Galteri” (Montpeller, Bibliothèque de l’École de 

Médicine, cod. 217), “Gualterius amoris” (Leipzig, Universitätsbibliothek, cod. 1593) i 

fórmules semblants (Berlin, Staatsbibliothek, ms. lat. 4º239; Cracòvia, Biblioteka 

Jagiellonska, cod. 5230; Praga, Universitätsbibliothek, cod. XIV, E 29).  

3. LA TRADUCCIÓ CATALANA DEL DE AMORE 

3.1.Descripció i història del manuscrit 

Aquest treball no té com a propòsit l’estudi del manuscrit II-3096. Per tant, només el 

descrivim —a partir d’altres fonts,31 i afegint-hi algunes observacions pròpies fetes a 

partir de la reproducció digital—, amb el propòsit d’apuntar algunes de les qüestions que 

han dificultat l’estudi de la traducció del De amore.  

El manuscrit II-3096 de la Biblioteca del Palacio Real de Madrid ha estat estudiat 

per diversos autors des del segle XIX: Massó i Torrents 1888: 34-37; Round 1974-1979: 

195; Blüher 1983: 126-128; Jorgensen Concheff 1985: 53, 108, 131 i 138; Martínez 

Romero 1985: 136-138; Gimeno (1992); Alvar (1994: 206-9), i Puig (1995: 220-2). És 

un manuscrit factici de 101 folis de paper, numerat modernament amb llapis en xifres 

aràbigues. L’enquadernació és moderna, de paper amb aigües sobre cartró. Fa 28x22cm. 

 
30 Barbiellini, Beatrice, “Alcuni nuovi testi attribuibili a Boccaccio (manoscritti Riccardiani 2317 e 2318): 

dall'Ars amandi ovidiana al Libro d'amor di Cappellano”. Rendiconti. Classe di lettere e scienze morali e 

storiche, 2008, 142, 3-40. 
31 Sobretot Gimeno (1992) i Puig (1994).  



17 
 

Les contraportades i els folis de guarda estan recoberts amb paper d’aigües. A la cara 

interna de la contraportada anterior hi ha l’etiqueta amb la signatura del manuscrit (3096). 

Al verso del primer foli de guarda n’hi ha la signatura antiga escrita amb llapis (II-LI-1).  

El manuscrit conté dos miscel·lanis enquadernats junts en algun moment posterior 

al 1826. Gimeno (1992) els anomena A (ff. 1-32, 50-101) i B (ff. 33-49). El miscel·lani 

A és el més antic. La seva caixa d’escriptura és de 20x15cm, a ratlla tirada, i amb 30-32 

línies de mitjana. La lletra és gòtica bastarda del s. XV (Puig 1995: 221). Segons Gimeno 

(1992) es correspon, per aquestes característiques, al model del llibre-registre que va 

transmetre la literatura en llengua vulgar. Els seus folis tenen una numeració antiga i 

porten “ uniformement la filigrana de la balança, segons el model de Briquet 2395, paper 

existent a partir del 1376” (Puig 1995: 220). Aquest miscel·lani transmet una traducció 

de dues tragèdies de Sèneca32 —Medea i Agamèmnon, aquesta darrera incompleta— 

precedides d’un resum de les deu tragèdies, la traducció del De amore i dues lletres d’estil 

ovidià.33   

El miscel·lani B és posterior: la lletra i el paper són diferents. La caixa 

d’escriptura, marcada, és de 22x15cm, amb 30-32 ratlles per pàgina. La lletra és una 

cursiva catalana de finals del XV i principis del XVI (íbidem). Conté notes d’altres mans. 

Els folis presenten “filigrana de la mà i una estrella de cinc puntes al capdamunt del dit 

mitger, semblant al que reporta Briquet el 11139, de cap a l’any 1504” (íbidem). Aquest 

miscel·lani posterior també és diferent de l’antic pel contingut, atès que transmet texts de 

diferents tipus, alguns dels quals són literatura profètica: (i) Regiment de sent Bernat en 

qual manera de ésser regida la casa e companya de bon hom que féu a son amích lo 

cavaller del Castell Ambròs;(ii) Prefacio a les Profecies; (iii) Summula seu Breviloquium 

super Concordia Novi et Veteris Testamenti; (iv) Mestre Arnau de Vilanova. Prediccions; 

(v) Mossèn Ramon Servera (lletra). Encara no s’ha aclarit la raó per la qual es van 

enquadernar junts ambdós miscel·lanis. 

L’ordre actual del manuscrit II-3096 és el següent: (i) traducció de les tragèdies 

de Sèneca (ff. 2r-32v);34 (ii) miscel·lani B (ff. 33r-49r); traducció del De amore (ff. 50r-

98v) i lletres (99r-100v). L’ordre original del miscel·lani A era aquest altre: De amore 

(ff. [I]-L); lletres (ff. LI-LII); tragèdies de Sèneca (ff. LX-LXXXVIII).35 Encara més, alguns 

 
32 Per a l’estudi d’aquesta traducció, vegeu Martínez (1985), (1992) i (1995). 
33 Per a la caracterització de les lletres, vegeu Pujol (2021).  
34 La foliació moderna s’indica amb xifres aràbigues, l’antiga, amb romanes.  
35 Després de les lletres hi ha un foli en blanc, que es correspon al f. LIII en la folaició antiga i al f. 101 en 

la moderna. 



18 
 

folis estan desendreçats: els folis 72-84 es corresponen amb els XII-XXIV. És a dir, “als 

actuals folis 50-101 correspon la següent distribució de la numeració antiga: II (manca el 

foli I) – XI (actuals ff. 72- 84) i XXXVII – LIII (actuals ff. 85-101)” (Puig 1995: 220).  

Exposats els canvis en l’ordre del manuscrit, convé aclarir-ne la història. La 

primera notícia que en tenim és de Josep Marià Ortiz, escrivà de l’alcaldia del Palau Reial 

de València, que va posseir el miscel·lani A i va atribuir les tragèdies a Antoni de 

Vilaragut i, el De amore, a Domingo Mascó, per un motiu desconegut. Ja hem esmentat 

les anotacions marginals del f. 50r.36 A banda d’aquesta anotació, també tenim constància 

de l’informe que va elaborar Ortiz el 1782 sobre la història del Palau Reial de València a 

partir de documentació diversa. En aquest informe va afegir unes notes que tractaven 

també sobre diferents aspectes de la història del palau i de València, com ara la segona 

nota, que tracta sobre la mort i l’enterrament de la reina Maria de Castella i de Joan de 

Brandeburg, virrei i segon marit de Germana de Foix. La nota que ens interessa és la 

setena, que esmenta escriptors valencians com Jaume Roig, del qual determina en quin 

període va escriure —“floreció por la mitad del siglo XV, y no antes, como suponen 

algunos” (Ortiz 1782: 38)—, Ausiàs March i el fals Jaume Febrer. Ortiz va situar Mascó 

entre aquests autors, i li va atribuir la traducció del De amore, que anomenava “Tragedia 

del Hom enamorat, y la fembra satisfeta”: 

A estos [Jaume Roig i Ausiàs March] precedió Don Domingo Mascó, Consejero del Señor 

Don Juan el I de Aragon, Autor de la Tragedia del Hom enamorat, y la fembra satisfeta, 

alusiva al amor que profesaba el Rey Don Juan á Doña Carroza, Dama de la Reyna, que 

se representó en el Real de Valencia el Abril de 1394, la que original com varias notas de 

la misma letra posee el Informante; con lo que es visto, que en el siglo XIV ya se hallaba 

recibido el uso de las Tragedias en Valencia (Ortiz 1782: 39). 

No obstant això, no s’ha trobat cap text de Mascó que sigui literari, sinó que els 

que va escriure estaven relacionats amb les seves ocupacions polítiques i jurídiques.37  

Després d’Ortiz, la següent notícia destacable del miscel·lani A és la del bibliògraf 

Vicent Salvà, que el va veure i el va descriure al seu A Catalogue of Spanish and 

Portuguese Books, with ocasional literary and biographical remarks. La seva descripció 

és important per entendre l’estat actual, desendreçat, del manuscrit i per rebutjar la 

 
36 “Regles de Amor y Parlament de un Hom y una Fembra fetes per Mn. Domingo Mascó a requesta de la 

Carrosa Dama del Rey Dn. Juan el I y Carta amorosa desta al Rey y sa resposta”; “Letra de J. Mariano 

Ortiz. Autor de muchas obritas”. 
37 Vegeu Fuster (1828-30: 19-20) i Julià (1920: 199). Per a una síntesi, vegeu Cantavella (2004: 51-52). 



19 
 

hipòtesi de Cantavella (2004) segons la qual Ortiz va extreure del primer foli del De 

amore la informació de l’obra, inclosa la vinculació amb Mascó. 

It is rather singular that both these manuscripts should have fallen into my hands, as they 

are bound separately. Without doubt, however, they originally formed parts of one entire 

MS., which I infer from the perfect resemblance of the characters, and from the second 

beginning at pag[e] 54, the other ending at 53. They are complete with the exception of 

one leaf, which is wanting at the beginning (Salvà 1826: 135).   

Per consegüent, a començaments del segle XIX, el miscel·lani A estava 

enquadernat per separat, amb les tragèdies per una banda i el tractat i les lletres per una 

altra, i ja hi mancava el primer foli del De amore. D’això se’n desprèn que 

l’enquadernació actual és posterior al 1826, i que és poc probable que Ortiz hagués posseït 

el primer foli del De amore. El miscel·lani B també el va descriure Salvà (1826: 219), 

així que creiem que els dos manuscrits van passar al següent posseïdor, que els hauria 

enquadernat junts, després que Salvà els hagués descrit. A l’edició de 1920 Julià va 

aventurar que aquest ordre podria explicar-se pel fet que qui els hagués adquirit volgués 

protegir el miscel·lani B intercalant-lo amb l’A, perquè aquell no estava tan ben conservat 

com aquest (1920: XIII).  

En definitiva, només tenim constància de les descripcions d’Ortiz i Salvà. Encara 

resta descobrir qui va posseir el manuscrit després de Salvà i com i quan va adquirir el 

manuscrit la Biblioteca Reial del Palacio de Madrid. El devia adquirir abans del 1920, 

any en què es va editar per primer cop el text del De amore, per la qual cosa hi ha un lapse 

de cent anys entre l’últim esment de l’obra i la primera edició.   

3.2.Autoria i datació 

La crítica ha indicat que la lletra del manuscrit és de finals del segle XIV o de 

començaments del XV (Martínez 1985; Gimeno 1992). Aquesta datació situa el manuscrit, 

però no pas la traducció, que és anterior.  

Resta, doncs, la possibilitat de buscar-ne referències, citacions o influències a 

altres obres o atestacions documentals que puguin ajustar-ne la datació. Un altre recurs 

és l’anàlisi lingüística, malgrat que no se’n puguin deduir conclusions indiscutibles, 

També podria ser útil tenir en compte la datació de la traducció de les tragèdies de Sèneca 



20 
 

copiades al mateix manuscrit. Martínez (1985) la considera de finals del segle XIV.38 Si 

bé aquesta dada no aporta cap matís a la datació proposada arran de la lletra, cal destacar 

que l’estudi de Martínez de la traducció de les tragèdies desmenteix l’autoria de Vilaragut. 

Per tant, Ortiz va errar l’autoria de les dues traduccions, la de les tragèdies i la del De 

amore. Amb tot, els estudis sobre el darrer encara intenten justificar la vinculació de 

Mascó amb la traducció. Tenint en compte que desconeixem el motiu pel qual Ortiz va 

atribuir-la-hi, convé desvincular-l’en fins que se’n trobi una prova. En aquest sentit, 

considerem insuficientment justificat el possible préstec al qual es refereix Cantavella 

(2004), perquè, per justificar la possibilitat que Bernat Metge hagués manllevat un 

fragment del De amore, parteix del raonament que és possible que Mascó, relacionat amb 

la cort i, per tant, amb Metge, n’hagués posseït el manuscrit, cosa que no podem 

assegurar. A més a més, si troba possible que el posseís no és sinó perquè confia en el 

criteri d’Ortiz, el qual hauríem de posar en dubte. No obstant això, el possible préstec de 

Metge és el primer indici literari de la circulació del De amore llatí en l’àmbit català.  

El que sí que “ens ajudaria a eixir de dubtes sobre la pertinença del ms. II-3096 

(I) a Mascó, seria trobar l’inventari de la seua biblioteca que va efectuar l’escrivà Bernat 

Gomis, segons Just Pastor Fuster, qui podria haver-lo vist” (Cantavella 2004: 57). A 

l’edició de l’obra de 1920 s’indica que no es troben els documents d’aquest escrivà, i que 

en l’inventari de béns de Pedro Mascó, descendent de Domingo Mascó, no hi figura cap 

traducció (Julià 1920: 199-200).39  

3.3.Anotacions marginals 

Un altre indicador del fet que les traduccions de les tragèdies de Sèneca i del De amore 

havien estat un únic manuscrit és la semblança de les notes i les manícules que presenten 

ambdós texts. De fet, el segon és el que conté més anotacions. Les tragèdies en contenen 

dotze, mentre que el De amore, seixanta-una de llegibles i algunes més que no es poden 

llegir per l’estat del manuscrit —que va ser guillotinat en tornar-se a enquadernar—, a 

més de 126 crides, com ara vide, vide bene, nota i nota bene, igual com les de les 

tragèdies. Totes aquestes notes són de la mateixa mà que el text i estan confegides de 

manera homogènia en tot el manuscrit, per tant, se’n conclou que ja eren en el manuscrit 

 
38 Tampoc no es resol aquesta qüestió a l’edició: “resten obertes, per exemple, qüestions tan bàsiques com 

la de l’atribució […], l’original seguit per portar endavant la versió o l’època en què es realitzà” (Martínez 

1995: 13). Martínez situa la data límit de composició el 1440, any en què les Tragèdies apareixen a 

l’inventari de béns de Pere d’Artés (1993: 17).  
39 Papeles procedentes del Convento de la Murta, Leg. 407, XI. Arxiu general del Regne de València.  



21 
 

que va servir d’antígraf al copista. Cantavella ha assenyalat que les anotacions presenten 

el mateix tipus cromàtic de tinta, però més diluïda, per la qual cosa ha considerat que “no 

s’haurien realitzat alhora que s’efectuava el procés de còpia, sinó en un moment 

posterior” (2007: 39). N’hi ha dos atribuïbles a una altra mà, posteriors a la còpia, atès 

que la lletra és diferent: és més recta i no lliga les lletres dels mots, sinó que queden una 

mica separades, i el traç de les eles i les ges també és diferent al de l’altra lletra de la resta 

del text: la ela és més tancada, i la ge és menys rodona. A més a més, són les úniques 

notes en llatí, la resta són en català. Una altra diferència és que una d’aquestes notes no 

parafraseja el text, sinó que transcriu el proverbi40 següent: “vulpis amat fraudem, lupus 

agnum, femina laudem”. Aquest proverbi apareix a les Quinque tabulae salutationum de 

Boncompagno da Signa, mestre de retòrica, (c. 1170-1240): “et est sciendum quod 

mulieres appetunt laudari quia vulpis amat fraudem, lupus agnum, femina laudem”.41 Pel 

que fa a l’altra anotació, malgrat que només és llegible parcialment (“Qr laus [...]”), es 

pot deduir pel text al qual fa referència que remarca que hom no s’ha de lloar a si mateix.  

Cantavella va classificar les anotacions en quatre grups temàtics: 

(1) anotacions miscel·lànies sobre comportament educat i moralment correcte; (2) regles 

que ha de tenir en compte l’enamorat en el procés de seducció i en l’amor; (3) indicacions 

sobre el correcte comportament de la dona en la seducció i la relació amorosa; (4) 

observacions sobre la natura de l’amor humà (2007: 40).  

Dels fragments editats en aquest treball, els dos primers contenen anotacions, 

mentre que el darrer no presenta ni anotacions ni crides. Els dos primers, que es 

corresponen amb el començament del text i el primer diàleg, i que ocupen setze folis (ff. 

50r-56v), tenen onze notes,42 les quals es poden classificar seguint la proposta de 

 
40 A Walther (1963) es pot trobar amb les formes “Vulpes amat fraudem, lupus agnum, femina laudem, 

nauta suum portum, leo predam, rusticus hortam” (34221) i “Vulpes vult fraudem, lupus agnum, femina 

laudem” (34224). 
41 És curiós que aquest autor també hagués escrit un tractat sobre l’amor (Rota veneris), una obra que 

comparteix amb el De amore el fet de poder-se llegir com un manual que ensenya a seduir a través de la 

paraula. Encara més, el manuscrit llatí 1905 de la Bibliothèque Nationale de Paris transmet al De amore 

amb el Tractatus de amicitia de Boncompagno —i la Doctrina dicendi atque tacendi d’Albertano da 

Brescia. Hi ha encara un altre manuscrit que també aplega el text de Boncompagno i un fragment del De 

amore: el manuscrit 1890-92 de la Bibliothèque Royale de Brussel·les. El text és d’Steven Wight (ed.), 

Boncompagno da Signa (1998), Quinque tabule salutationum. Scrineum. Saggi e materiali on line di 

scienze del documento e del libro medievali, Università degli Studi di Pavia. En línia: 

http://dobc.unipv.it/scrineum/scrineum.htm.  
42 (1) “[...]rme [...] no [...]endre [...]ell ni [...] qui [...] amor [...]”;  (2) “nota com deus fer per manera que la 

d[o]na que volrràs amar que sia sàvia e la su·amor e la t[ua] durarà longa[ment]”; (3) “vid(e)qu(e)lo 

[cler]gue es dit p(us) noble q(ue) no lo quin [e]s p(er) lin[ya]tge”; (4) “vulpis amat fraudem, [lup]us agnum, 

 



22 
 

Cantavella (2007), malgrat que n’hi ha una que no hi acaba d’encaixar: la tercera, que 

indica la consideració social dels clergues. Malgrat tot, el conjunt d’anotacions es poden 

classificar segons la proposta de Cantavella, i, com suggereix, semblen indicar que el 

lector català —igual com també altres lectors, com s’ha indicat a l’apartat sobre la difusió 

del text llatí— llegia el De amore com un text que contenia informació, d’una banda, 

sobre la manera correcta de captenir-se en l’amor —com fer que l’amor sigui de profit 

per a l’home i per a la dona— i, de l’altra, sobre la naturalesa de l’amor com a objecte 

d’estudi d’un tractat, fos quin fos el to que volgués adoptar l’autor, seriós o irònic. El 

possible caire moral o didàctic de l’obra el reforça la lectura també moral que es feia de 

les tragèdies de Sèneca, “convertides d’hora —i fonamentalment durant els darrers segles 

de l’Edat Mitjana— en font moral i desproveïdes de qualsevol relació amb la 

representació dramàtica” (Martínez 1995: 13). És probable que el motiu pel qual es van 

copiar ambdós texts junts fos, en primer lloc, pel fet d’ésser traduccions del llatí de les 

quals es podien derivar reflexions sobre la naturalesa de les passions humanes i, en segon 

lloc, per la forma dialogada d’una part del De amore.  

En efecte, si s’observa en quins folis hi ha anotacions, es pot concloure que les 

narracions no eren el que més interessava a qui les va fer, atès que ni la narració del diàleg 

“de hom noble e de dona noble” sobre el purgatori de les dames cruels ni la narració 

artúrica no tenen cap anotació.  

En definitiva, l’ús de les anotacions suggereix que la traducció del De amore va 

arribar al lector català com un text del qual extreure reflexions de caire moral o sobre la 

naturalesa de l’amor, tot i que estudiant només el manuscrit i el text no es pot concloure 

si les narracions que inclou aquesta traducció van ser llegides amb interès, atès que no 

tenim evidències materials de la circulació independent d’aquestes narracions a la corona 

d’Aragó.43  

  

 
femina laudem”; (5) “qr laus [i…]”; (6) “[vide] que nengú [no] deu loar si [m]ateix e si ho fa […] s gran 

legea [en] boqua de [pròpr]ia p(er)so(n)a”; (7) “vide que la dona no [deu] gardar linyatge m[as …] que 

resplandesqu[en pe]r b[o]nes virtuts, car […] es de atorgar d’am[ar aqu]ell q[ui] és noble per pro[e]a de 

bone[s] costumes qu[e] no aq(ue)ll qu[i] ho és per linyatge”; (8) “[vide] que negun home [ma]ssa jove no 

deu [de]manar amor [de] sàvia fembra”; (9) “vide que .iiii. són los graus d’amor”; (10) “vide que neguna 

dona no deu res prometre cuitosament a negú”; (11) “vide com major cosa en lo món no pot donar la fembra 

sinó que liure son cors a·quell qui ama”. 
43 S’ha conservat un manuscrit que només transmet la narració artúrica, traduïda a l’italià, al manuscrit 

42.38 de la Biblioteca Medicea Laurenziana de Florència, la qual cosa pot ser un indici de la circulació 

independent de la narració a Itàlia. 



23 
 

3.4.Estudi de la traducció44 

El text d’aquest manuscrit presenta una sèrie d’obstacles que es poden situar en dos 

moments diferents: el de la traducció i el de la còpia. Alguns no es poden atribuir amb 

certesa a cap dels dos, atès que podrien haver-se produït en un o en l’altre. L’acció de 

traduir és la més complexa, així que s’exposaran en primer lloc els errors de còpia. En la 

fase romànica de la transmissió, igual com en la llatina, es van produir errors de còpia 

que s’han de corregir en editar el text. La majoria d’aquests errors són substitucions d’una 

forma gràfica per una altra de semblant. Alguns exemples són: dien en lloc de diem, 

moure en lloc de noure, guarda en lloc de guarde, acostumat en lloc d’acostuma o 

permesa en lloc de promesa. També hi ha altres errors com ara cayaller en comptes de 

cavaller o donyhs en comptes de donchs.  

La traducció implica alhora diferents accions: la lectura, la interpretació, el trasllat 

d’una llengua a l’altra, la còpia i, fins i tot, l’edició. Encara més, en la traducció 

convergeixen d’una banda, les lliçons i els errors de la transmissió llatina, que són en el 

model llatí, i, de l’altra, les innovacions i els errors del traductor. Aquests errors sovint es 

produeixen pel canvi d’una forma per una altra de gràficament semblant. Pagès va trobar 

onze substitucions d’aquest tipus que poden ser errors de lectura d’un copista del text llatí 

o del traductor català: domicellus en lloc de domicilio, affectus en lloc d’effectus, 

monentur en lloc de moventur, statum en lloc d’statim, precibus en lloc de pellicibus, 

annorum en lloc d’an morum, praesepio en lloc de praecepto, invenis en lloc de iuvenis, 

surdescit en lloc de sordescit, sum en lloc de sim o sunt, i portas en lloc de partes. Encara 

se n’hi poden afegir d’altres que hem trobat: corporis per coeperis, mulieribus per 

muneribus, letatur per loquatur, sed per et, mag(is)tro per magno, r(espo)ndes per rudes 

i doctas per indoctas. Un altre tipus de mala lectura que sí que podem atribuir amb certesa 

al traductor és l’assignació d’un cas diferent del que correspon a una desinència per 

l’homografia de dos morfemes. Vegeu, a tall d’exemple, l’oració següent, en la qual el 

traductor ha interpretat “masculi” com a nominatiu plural en lloc de genitiu singular, la 

qual cosa ha provocat la manca de coherència de nombre entre el subjecte i el 

verb:“masculi vero nobilitas mulieris nunquam potest coniunctione mutari” (Trojel 1972: 

19), “mas los mascles per noblea de fembra a qui sia ajustat no pod mudar son ordre”. Els 

verbs sia i pod, així com el possessiu son i l’adjectiu ajustat són en singular, mentre que 

el subjecte és en plural. Aquesta lectura potser es deu al fet que “nobilitas” és més a prop 

 
44 Aquest apartat és fruit d’haver editat i anotat una part del text a l’apartat II del treball.  



24 
 

de “mulieris” que de “masculi”, cosa que devia fer llegir al traductor “per noblea de 

fembra”, malgrat que la desinència de nominatiu de “nobilitas” l’hi hauria d’haver 

impedit. No obstant això, cal preguntar-se si és possible que llegís “nobilitate” a 

l’antígraf: malgrat que Trojel no reculli aquesta variant, no és impossible que existís.  

Hi ha llocs del text en què s’acumulen errors de diferent tipus que fan que el text 

resultant perdi la coherència. N’és un exemple el següent: 

Aquests aytals tantes com ne vehen ne volrrien a luxúria ésser mesclades. D’aquests 

aytals és la lur amor com dels cans, e són acomparats als àsens, car aytals solament de 

natura són amonestats, los quals són comparats a hòmens, e d’aytals lo departiment de 

rahó los fa departir d’altres bísties.  

Illi tales quot vident tot cupiunt libidini immisceri. Istorum talis amor est qualis est canis 

impudici. Sed nos credimus asinis comparandos; ea namque solummodo natura moventur 

quae ceteris animantibus homines ostendit aequales, non vera quae rationis differentia 

nos a cunctis facit animalibus separari (Trojel 1972: 13).  

El traductor, a la primera oració, que tradueix “illi tales quot vident tot cupiunt 

libidini immisceri” (íbidem), ha canviat algunes funcions sintàctiques. El sentit hauria de 

ser “aquests [homes], moguts per la seva luxúria, desitgen totes les [dones] que veuen”. 

Tanmateix, com que el subjecte de l’infinitiu és inferit de l’oració de la qual depèn, i no 

és explícit, és a dir, no està marcat morfològicament, ha interpretat que el subjecte era les 

dones, i no pas els homes que les desitgen, alhora que “volrrien” (“cupiunt”) ha passat a 

tenir com a complement directe una oració d’infinitiu. Aquests canvis han provocat que 

es perdi la causalitat (“libidini immisceri”). La causa expressada per aquest sintagma mal 

comprès es correspon amb un dels motius que impedeixen l’amor, l’excés de desig,45 que 

s’ha omès a l’explicació que hi ha més avall al text. A la frase següent del fragment que 

comentem s’ha omès “impudici”, que no és una omissió important; tanmateix, n’hi ha 

d’altres que sí que ho són, com ara l’omissió de “ceteris animantibus”, la qual podria 

haver estat responsable que s’hagués malinterpretat “homines ostendit aequales”. A més 

a més, també hi ha influït una mala lectura del llatí (monentur, ‘amonestats’ per moventur, 

‘moguts’) que podria provenir d’un error de còpia produït en la transmissió llatina o d’un 

error de traducció. Finalment, també s’ha omès “non vera”. Així doncs, en un fragment 

tan curt com aquest es poden trobar alguns dels obstacles presents a la resta del text. 

 
45 Vegeu el text: “tot hom poderós (...) pod usar de amor si la edat no u embarga, o seguedat, ho massa 

habundància de volentat”. La cursiva és nostra.  



25 
 

Convé preguntar-se si tots aquests errors els pot explicar només la manca d’aptitud del 

traductor: considerem que són sobretot les omissions i també, tot i que en menor mesura, 

les males lectures de mots llatins les responsables de les incoherències. Encara més, a 

vegades fa l’efecte que el traductor, o algú altre, en haver faltat alguns mots, o en haver-

hi detectat un error, hagi intentat completar oracions. És el que s’esdevé en la traducció 

de “nisi te crederem ista ludendo narrasse, vet ut mihi verecundiae ruborem induceres, 

dicerem tuam plurimum errare prudentiam” (Trojel 1972: 82), que en català ha donat “si 

donchs no creus que aquesta ho haja dit janglan e per ço que no hajes vergonya dictaràs 

una bella rahó”. D’una banda, el traductor ha entès que “ista” fa referència a la dona 

(pronom demostratiu femení singular) i no pas a les coses dites (pronom demostratiu 

neutre plural), cosa que ha provocat els canvis de persona en els verbs. Aquests canvis 

podrien ser ja en el model llatí. De l’altra, el complement del verb (“dicerem”), “una bella 

rahó”, tampoc no tradueix bé “tuam plurimum errare prudentiam”, de manera que fa 

l’efecte que faltés al model llatí, o que hi hagués una altra cosa, o que el traductor no ho 

entengués i ho solucionés amb una lliçó nova. Una altra omissió que entorpeix la 

comprensió del text es produeix a l’oració següent: “E la bella parleria trau al cor dels 

aman[ts]”; “Sermonis facundia multotiens ad amandum non amantium corda compellit”. 

Interpretem que “trau” tradueix “compellit”, amb el sentit d’‘empeny’, i que hi falta “ad 

amandum”, que es podria haver traduït per “a amor”. Encara més, tradueix “corda” en 

singular en lloc d’en plural, que podria ser un error de còpia, o que podria reflectir una 

variant present en el seu model llatí.   

En resum, hem comptat seixanta-sis omissions, una quinzena de males lectures de 

mots llatins per formes gràfiques semblants, vint-i-nou errors de còpia en català, també 

per formes gràfiques semblants, i, almenys, cinc salts de còpia, tot i que és ben possible 

que n’hi hagi més. Aquesta còpia, però, no només presenta la dificultat de corregir els 

errors dels copistes i el traductor, sinó que també requereix que l’editor valori quina ha 

estat exactament llur intervenció. Si bé el traductor és fidel al llatí, i a vegades és  literal, 

el text que ens ha arribat resumeix alguns fragments més amplis en els testimonis llatins 

recollits per Trojel, simplifica oracions i omet des de mots fins a períodes sintàctics llargs. 

En alguns casos les omissions no entorpeixen la lectura ni provoquen una pèrdua de sentit 

important. Aquest tipus d’omissions, abundants a la narració artúrica, ens sembla que 

podrien ser intencionades, és possible que responguin a la voluntat del traductor de 

resumir el text. Al contrari, un nombre considerable de les omissions dels primers dos 

fragments editats impliquen no només una pèrdua de significat, sinó que arriben a 



26 
 

arrabassar la coherència i la cohesió al text i en dificulten la comprensió i la reconstrucció. 

Consegüentment, aquestes omissions no poden ser deliberades: han de ser accidentals 

forçosament, i són o bé conseqüència d’un model llatí defectuós o bé d’un error de 

traducció o de còpia. Encara més, creiem que la inintel·ligibilitat d’alguns d’aquests 

fragments amb omissions és deguda a una acumulació d’errors successius. En altres 

paraules, un lloc amb un error al model llatí hauria desencadenat una sèrie d’errors de 

traducció, que potser van fer incórrer els copistes en altres errors. Altrament, és possible 

que el copista partís d’un antígraf amb correccions no cancel·lades (vegeu les notes 144 

i 268 de l’edició). 

Quant al lèxic, hi ha algunes duplicacions sinonímiques de noms, adjectius, verbs 

i adverbis: “demanar e pensar”, “demanar o elegir”, “maneres o graus”, “dones o 

fembres”, “compte o nombre”, “dolça e melada”, “amonestat o forçat”, “yvaçosa o 

cuytosa”, “tost e hivaç”. Dos d’aquests doblets lèxics són interessants perquè podrien 

indicar, potser, la voluntat de modernitzar el text o fer-lo més entenedor afegint a un mot 

més arcaic un altre de més modern. El més arcaic devia ser el traduït, i el més modern, 

l’afegit per una mà posterior. Hem localitzat dos doblets d’aquest tipus amb l’adjectiu 

ivaçós, “yvaçosa o cuytosa” i “tost e hivaç”, el primer al diàleg editat, el segon, al diàleg 

següent, que no hem editat. El darrer cop que apareix el mot al text, però, no forma part 

de cap doblet: “en la hivaçosa vista de l’amant lo cor salta”. Altres usos lingüístics arcaics 

són el de l’adverbi sempre, que es fa servir amb el sentit de ‘tot seguit, immediatament’ 

(DCVB, s. v. sempre, 3), i el d’altre com a pronom amb funció de complement del nom, 

això és, amb el sentit ‘d’altri’, que no hem trobat documentat al DCVB ni al DECLC: “que 

com han agut molts penssaments de fembres pus que·n vehen altres sempre·s  cobegen 

aquelles, e si sempre no poden haver ço de que són desijosos estan desagradables”;46 

“quina differència major pot fer la fembra sinó que liure son cors a altre arbitre?”.47 Així 

mateix, el mot lloriga com a sinònim d’ausberg també és força arcaic i no està gaire 

documentat en català. Encara que al De amore l’ús estigui condicionat pel llatí “lorica”, 

el considerem un signe d’arcaisme. 

Des del començament del segle XI, al costat de l’ausberg, els documents citen la “lorica”, 

nom llatí que a Castella ocuparà el lloc del germànic “alsbergum”. En un testament català 

de l’any 1094, llegim “meas espatas et lorica et sua spata”, etc., i en un altre, del 1094, 

 
46 La cursiva és nostra.  
47 La cursiva és nostra.  



27 
 

llegim “meas espatas et loricas dimitto filio meo Guillelmo Iordanis”; i el mot reapareix 

en molts altres documents de l’època. (...) El mot lloriga no assolirà en català la difusió 

que tingué en castellà, i fins al segle xv el trobarem designant principalment les 

proteccions de malles dels cavalls, no dels homes (Riquer 1968: 19). 

En la literatura apareix, poc, a les cròniques de Pere III i de Ramon Muntaner. 

Vegeu un dels exemples que en dona el DCVB, extret de Muntaner: “un terç de cavallers 

armats ab llorigues”. Per consegüent, es podria plantejar la possibilitat que el text fos unes 

dècades anterior al que s’ha suposat fins ara.  

Hi ha encara una altra observació lingüística remarcable: l’ús del passat 

perifràstic, que és un indici que no s’hauria de descartar la possibilitat que el text fos 

anterior al que s’havia suggerit. Hem esmentat la presència d’ivaç, documentat en Bernat 

Desclot i Sant Vicenç Ferrer, el derivat ivaçós, en Ramon Llull, i l’ús de l’adverbi sempre 

amb el sentit antic de ‘tot seguit’, i altre com a pronom amb funció de complement del 

nom. A la narració artúrica apareix la perífrasi de va seguit d’infinitiu. Colon (1978a) i 

(1978b) en va estudiar l’ús als texts antics, i va determinar que la perífrasi va adquirir un 

valor de passat en català, fins al punt que “ha esdevingut l’expressió normal del passat 

definit” (Colon 1978: 119), a diferència del perfet simple, l’ús del qual s’ha reduït a la 

llengua escrita, igual com en francès. Colon va extreure uns 500 exemples d’aquesta 

perífrasi i va concloure que en els texts antics —entre els quals el San Graal, la Destrucció 

de Jersualem, el Decameron, la Crònica de Desclot, o les Epístoles de Pere III el 

Cerimoniós— ja tenia un valor temporal de passat, i que, en contraposició amb el passat 

simple, la perífrasi posava en relleu l’acció. Altrament, va apuntar que abans del 1350 la 

perífrasi tenia una restricció segons la qual només podia seleccionar verbs perfectius de 

tres tipus: verbs de moviment que impliquen el desplaçament del subjecte (acostar-se, 

anar, córrer, eixir, venir),48 verbs que representen accions físiques i momentànies que no 

requereixen el desplaçament del subjecte (abraçar, besar, brocar, ferir, gitar, trencar), i 

verbs de paraula (contar, cridar, demanar, dir). Al text que hem editat la perífrasi apareix 

amb verbs de moviment: eixir, amenar, pujar, córrer, venir, tornar-se; verbs que 

indiquen accions físiques momentànies i canvis d’estat: donar (“va li donar un besar 

d’amor”, “va li donar en l’escut”), cruixir, ferir, llevar (“va llevar alt la maça”), manejar, 

tolrre, prendre, trencar, vestir-se, escomoure; i verbs de paraula: dir, pregar (“la va 

pregar ab humils paraules”), atorgar. A més, la perífrasi sol aparèixer inserida en una 

 
48 Tots els exemples són extrets de Colon (1978: 130).  



28 
 

sèrie d’accions per destacar-ne una. Colon en descriu l’ús de la manera següent: “la 

perífrasi formada amb l’auxiliar de moviment és susceptible de venir a pertorbar tot un 

seguit d’esdeveniments. Té una manera brusca i inesperada d’entrar en acció i de provocar 

amb això la posada en relleu d’un fet de la narració” (1978: 157). En trobem un exemple 

al començament de la narració de les regles del De amore: 

Car hun cavaller de Bretanya, dementre qui ell anàs a veure tot sol la selva del rey Artús, 

e com fos entrat dins la selva, huna jove fembra —la qual era plena de maravellosa bellesa 

e cavalchàs hun maravellós cavall—, tota en cabells, va exir a carrera a aquell cavaller, 

la qual lo cavaller saludà encontinent, e ella respòs-li ab cortesa paraula. 

Tanmateix, hi ha dos indicis que poden fer dubtar del grau de gramaticalització de 

la perífrasi al De amore. El primer és la selecció del verb combatre’s, que, des del nostre 

punt de vista, no acaba d’encaixar en els verbs descrits per Colon: no és exactament una 

acció momentània, un gest com llevar, manejar, ni trencar. El segon és l’ús repetit de la 

perífrasi en la mateixa sèrie d’esdeveniments. En els fragments en què es descriuen 

combats a la narració artúrica del De amore abunda la perífrasi. És el mateix que s’esdevé 

en el passatge de la Crònica de Muntaner que cita Colon, per la qual cosa “tenim el dret 

de demanar-nos si el procediment no s’ha ja gramaticalitzat més o menys en Muntaner” 

(1978: 169) i en el traductor del De amore. Vegeu els fragments de les dues obres: 

E tantost que açò hac fet, el cavall se sentí ferit, e llevà’s davant e detràs; així que fóra 

caüt si no fos que era ab cadena fermat en la sella. Què us diré? Ella va metre la man a 

l’espaa, e venc a un portell altre, e anà ferir lo cavall per la testera; e el cavall estec 

estabornit. Què us diré? Lo cavall va pendre per la regna e cridà: –Cavaller, mort sóts, si 

no us retrets–. E el cavaller tenc-se per mort, e va tenir lo bordó e va’l gitar en terra, e 

reté’s a ella; e ella pres lo bordó e tresc-li la llança de la cuixa, e així mès-lo dins 

Peralada.49 

“Hoc, volenter”. E axí lo bretó va pendre l’escut e l’altre cavaller va puigar sus lo cavall 

he entre abduy dels palaus van donar dels esperons als cavalls, e van trenchar les lances 

e los escuts, e van pendre les espases e van-sse molt combatre. E com se foren combatuts,  

lo cavaller [donà tal colp] al bretó al cap que tot lo seny [e lo veure] li tolch. E lo bretó va 

venir contra ell ab tan gran poder e donà-li tal colp qui del cavall lo enderrochà. E tantost 

va pendre l’esparver e los cans. 

 
49 Muntaner, IV, 22. Extret de Colon (1978: 169). 



29 
 

E lo bretó va córrer contra l’enemich e ab hun poch de colp va-li donar en l’escut. E lo 

porter, mogut a hira, menyspreant la poquea del bretó, va menegar la maça ab tan gran 

força que tot l’escut li cuydà pecejar, sí que·l bretó ach-ne gran pahor. E lo porter, 

cuydant-lo matar al segon colp, va llevar alt la maça, mas abans que l’agués ferit, lo bretó 

enginyosament va’l ferir ab la espasa en la mà, e va-li tolrre lo puny, e la maça caech en 

la erba. 

De la comparació dels tres fragments se’n desprenen dues observacions. La 

primera és que la perífrasi s’usa sobretot en narracions amb confrontaments. Colon va 

assenyalar que havia trobat, en texts anteriors al 1350, quaranta-quatre perífrasis amb el 

verb ferir, un nombre força més elevat que en altres verbs: anar, un cop; eixir, sis; venir, 

també sis; prendre, disset. La segona és que al De amore no hi apareix anar —com a 

auxiliar— en passat. En alguns casos, aquesta perífrasi catalana coincideix amb una altra 

de llatina, coepio seguit d’infinitiu. Concretament, de les vint-i-set ocurrències del 

perifràstic, catorze es corresponen amb verbs conjugats (“occurrit”, “ait”, “dixit”, 

“porrexit”, “exiit”, emisit”); cinc, amb formes no personals, quatre de les quals són 

ablatius absoluts; quatre, amb una perífrasi llatina amb coepio, i una altra amb una 

passiva. Les dues restants no hem pogut aclarir quin verb llatí tradueixen perquè 

difereixen massa del text llatí fixat per Trojel. Els casos en què hi ha una perífrasi són els 

següents: “la va pregar”, “coepit rogare”; “va cruixir les dents”, “coepit fremere 

dentibus”; “va·l ferir”, “coepit impertere”; “se van escomoure”, “resonare coepit”. 

Aquests altres, en canvi, ocupen el lloc d’una forma no personal: “va s’eixir del palau”, 

“egressus de palatio stratum”, “lo bretó va pendre l’escut”, “clipeo competenti Britoni 

preparato”; “van donar dels esperons als cavalls”, “compulsis calcaribus equis”, “van 

trenchar les lances e los escuts”, “confractis clipeis lanceisque disruptis”; “va pendre 

l’esparver”, “apprehenso accípitre”. 

Algunes d’aquestes formes no personals, com ara els ablatius absoluts, han estat 

traduïdes a altres llocs del text de manera literal: “quo dita superveniente inopia”, “axí 

sobrevinent la fretura”; “quae etiam sumpta”, “les quals coses preses”. D’altres, en canvi, 

s’han adaptat: “domina salutata”, “com la dona serà saludada”; “quae personae sunt aptae 

ad amoris arma ferenda”, “quals sien les persones covinents a portar les armes d’amor”. 

S’esdevé el mateix amb la veu passiva, perquè el traductor tant la tradueix literalment 

(“dicitur”, “es dita”; “censetur”, “és jutjat”; “adscribetur”, “serà scrita”), com l’adapta a 

formes més naturals (“dicetur”, “ne tractarem”; “videntur”, “són semblants”; “fertur 

narrare”, “alguns dien”; “ut mihi videtur”, “axí com m’és vejares”).  



30 
 

Pel que fa al model llatí, se n’han pogut localitzar quinze variants de l’aparat de 

Trojel que justifiquen les solucions de la traducció catalana, i que afegim a les vuit de 

Pagès: “que persone sunt apte ad amoris arma ferenda”, B; “voluntatis”, ABC; “amore”, 

C; “fomite”, C; “illud fomite”, DF; “in prima tamen ut dixi positus est iuventute quod 

ille”, C; “pro levi discedere causa”, DEFH; “vestra”, A; “eiusdem” omès, H;  “domini” 

omès a CDEFH; “regis Arturi”, B; “nisi primo”, CDEFH; “vulneris emanare” omès, B; 

“rotundum scilicet” omès, CFEH; “palatii ingressu”, CDEFH.  Aquestes variants 

permeten, de moment, vincular el model llatí del traductor amb els manuscrits C, D, E, i 

F, que comparteixen algunes lliçons.  

4. CONCLUSIONS 

En definitiva, l’estudi del De amore és complex per tres motius. El primer motiu és la 

manca de certeses sobre el context en què es va escriure: hi ha indicis que es va produir a 

França, però no s’ha demostrat si va ser en un ambient escolàstic-universitari o a la cort, 

tot i que considerem més plausible que es produís en el primer degut a l’estil del text i 

pels estudis que se n’han fet de la difusió. Tampoc no s’ha pogut definir amb precisió el 

moment en què es va escriure ni qui n’és l’autor, malgrat que el devia escriure algú amb 

formació escolàstica i coneixement sobre la lírica francesa i la narrativa artúrica entre les 

dues darreres dècades del segle XII i les tres primeres del XIII. Encara més, si bé se n’ha 

apuntat l’origen francès, els manuscrits conservats i les traduccions que se’n van fer 

indiquen que va tenir més èxit a Alemanya i a Itàlia. El segon motiu és la complexitat del 

text en si. És complex en el sentit que comprèn diferents gèneres: d’una banda, conté 

exposicions i raonaments propis de l’escolàstica, motiu pel qual s’ha considerat un tractat; 

de l’altra, inclou un nombre considerable de diàlegs, dues narracions, —la primera, 

cortesa, al·legòrica, la segona, artúrica—, un compendi breu de trenta-una regles i, 

finalment, la reprobatio amoris, un text misogin. Suggerim que aquesta varietat de 

gèneres n’ha afavorit una difusió també diversa, atès que el text es troba en manuscrits 

miscel·lanis que contenen clàssics llatins com Ovidi, Tibul i Virgili —en llatí o en 

vulgar—, texts pseudoovidians, autors que escrivien sobre temes clàssics —com Guido 

delle Colonne (De Casu Troja, ms. 83.18, Wolfenbüttel, Herzog-August-Bibliothek)—, 

el Pamphilus, i texts misògins que condemnen l’amor i les dones —especialment, els sis 

manuscrits amb texts del Papa Pius II i el De secretis mulierium, per exemple. El tercer 

motiu és la manca d’una edició crítica de l’obra que n’estableixi el text més rigorosament 

i que posi llum sobre l’stemma codicum.  



31 
 

No obstant això, tingudes en compte les diverses propostes de la crítica moderna 

i els seus arguments, ens preguntem si no seria possible, almenys provisionalment, 

sospesar la hipòtesi que el text s’hagués interpretat de diverses maneres no segons un 

canvi de paradigma, com va proposar Karnein, sinó segons altres factors com ara l’accés 

(total o parcial) al text i la intenció del lector en lloc de la de l’autor. En altres paraules, 

és raonable concloure que qui hagués reunit o fet copiar el De amore en el mateix 

manuscrit amb texts misògins, remeis d’amor o literatura anticortesa, devia incloure’l en 

algun d’aquests gèneres, i que no el devia llegir irònicament. En canvi, si Étienne Tempier 

el va condemnar el 1277, és poc possible que fos perquè també el considerés una 

reprobatio amoris. Tot i això, la seva prohibició no invalida la lectura seriosa del tercer 

llibre. Si bé aquest raonament és senzill, i no permet concloure quina era la intenció de 

l’autor, ni tampoc no estableix una interpretació rotunda i definitiva, salva algunes 

inexactituds de la proposta de Karnein (1981) i (1985), i excusa el text de la manca 

d’unicitat que li atribueix Monson (1988). Altrament, cal remarcar que la lectura ovidiana 

del text que han proposat altres autors és afavorida pel fet que es difongués amb texts 

ovidians o pseudoovidians, i perquè en les rúbriques d’alguns manuscrits el text 

s’anomena: “de arte amandi” i “remedio amoris”, tot i que això no provi que és llegís 

sempre en clau ovidiana. 

Quant a la recepció de la traducció, de l’estudi de les anotacions marginals es 

conclou que el lector català va llegir el De amore com una obra erotodidàctica, com va 

indicar Cantavella (2007). Algunes de les anotacions, però, també posen en relleu 

observacions més generals, per exemple, sobre l’estatus dels clergues. Les anotacions de 

les tragèdies també assenyalen reflexions morals i, en definitiva, el lector devia trobar 

instructius ambdós texts. És potser per això, i perquè són traduccions del llatí i perquè 

contenen diàlegs, que es van copiar en un mateix manuscrit. Pel que fa a les lletres 

paraovidianes, poden posar-se en relació amb el De amore com a text cortès que fa servir 

la paraula com a eina de seducció i que té una sèrie de recursos retòrics propis. A més a 

més, el De amore es pot entendre com a text paraovidià, en el sentit que ha estat 

considerada una ars amandi: ho demostren les rúbriques d’alguns manuscrits (vegeu 

l’apartat sobre la difusió) i la presència d’Ovidi al De amore, que es manifesta en tres 

formes diferents: la primera —i més òbvia— són les referències que s’hi fan com a expert 



32 
 

en l’amor;50 la segona són les cites de texts ovidians, tot i que sovint no se n’explicita 

l’autoria i, per tant, és difícil determinar si l’autor en coneixia la font en profunditat; la 

tercera és l’estructura de l’obra.51 En qualsevol cas, els tres texts del miscel·lani A tenen 

alguna reminiscència clàssica (De amore, lletres) o tradueixen un clàssic (tragèdies). 

Altrament, tampoc no sorprèn especialment que el miscel·lani reculli aquests tres texts, 

perquè el De amore llatí es va transmetre amb altres texts clàssics, ovidians, paraovidians, 

erotodidàctics (Pamphilus) i morals (reprobationes amoris). A tot això cal afegir-hi que 

hem discernit una segona mà, diferent de la que va copiar el text, que va escriure dues 

notes en llatí als marges laterals dels ff. 52v i 53r, una de les quals cita un proverbi que 

també apareix igual a les Quinque tabulae salutationum de Boncompagno da Signa 

(“vulpis amat fraudem, lupus agnum, femina laudem”), que era mestre de retòrica i que 

havia escrit un altre tractat sobre l’amor, la Rota veneris. Encara més, s’ha conservat un 

còdex que transmet el De amore amb una altra obra de Boncompagno, el Tractatus de 

amicitia (ms. lat. 1905, Bibliothèque Nationale de Paris).    

Pel que fa a la llengua de la traducció, convé remarcar la presència d’alguns 

arcaismes com lloriga, ivaçós, sempre amb el sentit de ‘tot seguit, immediatament’, i altre 

amb el sentit d’‘altri’, que no hem trobat documentat ni al DCVB ni al DECLC. Un altre 

ús lingüístic digne d’esment és el passat perifràstic, que apareix vint-i-set cops a la 

narració artúrica, i que n’és exclusiu —tot i que encara resta comprovar si es fa servir en 

l’altra narració que no s’ha editat. Té valor de passat, i selecciona verbs d’aspecte 

perfectiu, de moviment (eixir, amenar, pujar, córrer, venir, tornar-se), de paraula (dir, 

pregar, atorgar), o que indiquen accions físiques momentànies (donar, cruixir, ferir, 

llevar, manejar, tolrre, prendre, trencar). Són abundants en les descripcions dels 

combats, la qual cosa demostra que la perífrasi començava a estar gramaticalitzada, 

perquè no posa en relleu una única acció. De fet, l’ús que fa el traductor del De amore 

d’aquest temps verbal és molt semblant al que en fa Muntaner a la seva Crònica, que 

també l’empra en descriure combats, però que podria ser que en conservés encara la 

funció de destacar una sola acció en altres fragments en què no s’esdevé cap 

confrontament. Resta per comprovar quina és la raó per la qual el traductor va fer servir 

el perifràstic, atès que tradueix diferents formes verbals del llatí, des de formes 

 
50 Vegeu el següent fragment, en el qual se citen les Heroides i s’explicita que el “mirificus Ovidius” n’és 

l’autor: “tales etiam mirificus Ovidius redarguendo notavit: «sint procul a nobis iuvenes ut femina compti, 

fine coli modico forma virilis amat»” (Trojel 1972: 16).  
51 Per a la presencia d’Ovidi al De amore, vegeu Cairns (1993). 



33 
 

conjugades (la majoria), fins a formes impersonals (quatre ablatius absoluts i una 

passiva), així com també quatre perífrasis encapçalades pel verb coepio seguit d’infinitiu. 

Una possibilitat per continuar aquest estudi seria comprovar l’ús que fan del perifràstic 

altres texts narratius artúrics.  

El traductor català del De amore, ha estat força criticat, sobretot per Pagès.52 En 

aquest sentit, trobem indicada la següent afirmació de Lluch a propòsit del mètode que va 

seguir per estudiar el Jugurta català: “cal evitar deixar-se endur, d’entrada, per prejudicis 

sobre la capacitat del traductor” (2004: 560) ni comparar les traduccions amb el text 

canònic de llurs originals sense “un mètode d’aproximació adequat a les circumstàncies” 

(íbidem). Com que el punt de partida ha estat l’edició de Trojel, atesa la manca d’una 

edició crítica, resten algunes incògnites. De totes maneres, el propòsit d’aquest treball no 

ha estat reconstruir el model llatí amb el qual va treballar el traductor, sinó fer una 

aproximació a un text que presenta força obstacles per descriure’ls, classificar-los i salvar-

ne alguns. Algunes de les discrepàncies de la traducció del De amore amb el text llatí 

fixat per Trojel —que, de fet, només presenta les variants de nou manuscrits, tots del segle 

XIV, i una edició— no les hem pogut adjudicar al model llatí o al traductor de manera 

segura, per tant,  no totes les deficiències de la còpia conservada es poden adjudicar al 

traductor. El traductor a vegades reïx en la seva tasca, com ara quan tradueix el proverbi 

rimat “nulla forma placet, si bonitate vacet” (Trojel 1972: 17) per “a negú plau bellea si 

no y ha gens de bonea”.  

 Com que encara no s’ha editat tot el text, les conclusions a les quals es pot arribar 

ara no poden ser definitives. Amb tot, s’hi han pogut discernir: en primer lloc, usos 

lingüístics arcaics per a un text que s’ha suposat, fins ara, de finals del XIV per una falsa 

atribució i per la datació de l’única còpia que se n’ha conservat, en segon lloc, errors de 

traducció i de còpia, en tercer lloc, variants que expliquen algunes de les lliçons i, en 

darrer lloc, algunes diferències entre les dues parts editades. Encara que ambdues 

presentin problemes de traducció i de còpia, la darrera és millor que la primera. Pot ser 

que el traductor se sentís més còmode traslladant la narració que no pas els diàlegs o les 

argumentacions del començament del tractat, en els quals unes oracions depenen de les 

altres i, en perdre’s una de les peces, els mecanismes retòrics trontollen fins al punt que 

el sentit d’allò traduït pot invertir el sentit de l’original o perdre la coherència. A aquesta 

 
52 Pagès el va descriure com “un clergue prou ignorant, mal coneixedor de la gramàtica llatina i que ni tal 

com s’escrivia aleshores el llatí podia llegir-lo correctament. Fins el bon seny li negaríem llegint alguns 

passatges gairebé inintel·ligibles... i inintel·ligibles en absolut” (Pagès 1930: XII).  



34 
 

dificultat s’hi afegeix l’acumulació d’errors de diferent tipus, que permet intuir que el text 

va circular prou i que l’acció dels copistes devia contribuir a allunyar encara més una 

traducció amb deficiències d’un model llatí força contaminat. En conclusió, moltes de les 

diferències entre el text llatí establert per Trojel i el de l’única còpia que s’ha conservat 

de la traducció catalana són provocades per omissions, substitucions de termes 

gràficament semblants —podríem incloure en aquest grup els canvis de desinència—, i 

modificacions de l’ordre dels mots, per la qual cosa es poden considerar errors produïts 

durant la transmissió llatina i la romànica, i no necessàriament en el moment de la 

traducció. Pagès va localitzar vuit variants que expliquen les lliçons de la traducció que, 

aparentment, divergeixen del text llatí, i en aquest treball se n’han localitzat quinze més 

que indiquen que, de moment, convé vincular la traducció catalana amb els manuscrits 

llatins C, D, E i F. Així doncs, l’estudi d’aquesta còpia fa palesa la conveniència d’una 

edició crítica del text llatí que reculli les variants dels manuscrits conservats o, almenys, 

l’estudi d’alguns manuscrits llatins. La traducció catalana del De amore no ha estat 

estudiada mai des d’aquest punt de vista, i Pagès, que és l’únic que ha recollit algunes 

variants útils per a la lectura del text català, no va tenir en compte la possibilitat que una 

difusió àmplia i, almenys, un centenar d’anys entre la producció del text llatí i la traducció 

catalana haguessin provocat accidents en el primer que haurien quedat reflectits en el 

segon no per la manca de destresa del traductor —o, almenys, no de forma exclusiva—, 

sinó pels altres factors esmentats. 

A banda de detectar les variants i els errors provinents de la tradició manuscrita 

llatina, també convindria estudiar les altres traduccions romàniques, les quals permetrien 

entendre millor la traducció catalana i situar-la en la resta de la recepció de l’obra, malgrat 

que provingui d’un model llatí i hi sigui molt fidel. Creiem que és aquesta via la que 

convé seguir en futurs estudis. Cal desistir de la relació entre Domingo Mascó i la 

traducció del De amore a favor de l’estudi del text, de la mateixa manera que serà més 

profitós estudiar les circumstàncies de la difusió del De amore llatí i fer-ne una edició 

crítica que no pas intentar resoldre’n l’atribució. 

  



35 
 

II. EDICIÓ 

En aquesta segona part del treball es presenta l’edició anotada de dues seccions de la traducció 

catalana del De amore: la primera és el començament del text i comprèn l’exposició 

tractadística sobre l’amor i el primer diàleg del capítol sobre l’adquisició de l’amor; la segona 

és la narració artúrica i les regles que clouen el segon llibre.  

1. CRITERIS 

Els criteris d’edició que s’han seguit han estat els d’“Els Nostres Clàssics”: desenvolupament 

d’abreviatures sense cap indicació, regularització ortogràfica de i / j, u / v i c / ç; aglutinació i 

desaglutinació de mots d’acord amb la normativa actual quan ha estat possible, operació que 

ha implicat l’ús del punt volat, l’apòstrof i el guionet. Així mateix, s’han restituït lletres i mots 

il·legibles, indicant-ho amb claudàtors, així com també s’han corregit alguns errors de còpia, 

indicant-ho en nota. 

En els casos en què no s’indica el contrari, les restitucions de lletres i mots que manquen 

per deteriorament del manuscrit o per desgast de la tinta es deuen a Pagès (1930). Si no es fa 

la restitució proposada per Pagès o es restitueix de manera diferent, s’anota. Les notes contenen 

diferents tipus d’informació, però s’han emprat sobretot per indicar errors de còpia, salts, 

omissions, les solucions del traductor que necessiten una explicació —s’hagi trobat o no el 

motiu de la diferència entre el text llatí i el català—, afegits o resums, variants llatines que 

s’han de tenir en compte en llegir la traducció, aclariments lèxics, anotacions marginals i 

fragments assenyalats al manuscrit. 

Les sigles que s’han utilitzat per indicar a quins manuscrits pertanyen les variants 

indicades són les que els va assignar Trojel.  

  



36 
 

2. EDICIÓ 

comence de fallir e de minvar, car tots temps [a]mor se minve o·s creix. Donchs, per manifest 

speriment conec[h] que, axí s[o]brevinent la fretura, axí comencen los creiximents de f[allir],1 

car “la pobrea no ha don pasqua la sua amor”.2 Emperò no dich, amich meu, que seguesques 

avarícia, ne·t mos[t]re yo [aque]xa carrera que, si la ames, no pories ésser donzell3 [ense]mps 

ab amor.4 Mas dic-te que guarts [que no] fasses grans guastaments, mas que sies larch 5 

d’amdosos tos braçes5 e·n[ca]ra notaràs que l’a[ma]nt neguna cosa sap6 de l’amant si no [ve]7 

de la volentat d’aq[uell]a. 

De què·s dit·amor8 

Amor és dita d’una part9 que ha nom [per] lo am[...],10 la [qual] part significha ‘pendre’ o ‘ésser 

pres’, [car aquell] qui pres és ab ligams de lutxúria encara desiga de p[en]dre altre. Car axí com 10 

lo peschador ente nitat11 s’esfor[ça de pen]dre los peix[s] ab los seus enganaments, e encara 

[ab los] dels seus ams, e con és pres ab tots sos blandiments,12 s’e[sforça] de menar-hi los altres, 

donchs amor de dues coses [diverses] en hun corporal ligam acosta, e les coses que són un[e]s 

acostades fa tots temps perdurar ensemps. 

De l’atalentament13 d’amor 15 

L’atalentament, però, d’amor és aque[s]t, car ver [amador] per neguna avarícia no pod 

enfosqui[r,14 car amor a qui] serà leig e òrreu fa tot resplandir de [bellea], [... enri]queix per 

 
1 de f[allir]: Es llegeix clarament la f i s'intueix el traç de la a i la primera l; restitueixo f[allir], d'acord amb el llatí 

(deficere) i amb l'ús del mateix verb a la primera ratlla. Pagès edita fee i en nota suggereix faltar. 
2 “Non habet unde suum paupertas pascat amorem”: Ovidi, Remedia amoris, I, 749. 
3 Domicellus per domicilio (Pagès). 
4 Llatí: “quam cunctis constat in eodem cum amore non posee domicilio permanere”. La primera part no ha estat 

entesa (“quam cunctis constat”), i ensemps potser tradueix eodem.     
5 Malinterpreta “et ipsam largitatem utroque brachio amplectendam”, sense malmetre’n el sentit.  
6 S’ha d’interpretar en el sentit etimològic, 'tenir, trobar gust' o, també, ‘ésser agradable’ (DCVB, s. v. saber).  
7 Sembla distingir-se el traç d’una ve baixa, i proposem ve pel significat del verb llatí (procedat).  
8 Tot aquest capítol està assenyalat.  
9 Llatí: “verbo”. Deu haver-hi un error.  
10 Pagès edita amar. No és clar què hi diu, però proposem una solució en llatí com amo, atès que el fragment tracta 

sobre l’origen del mot, si bé també hi podria dir amos.  
11 Llatí: “astutus”. Potser s’hi hauria de llegir enticat (variant d’intricat), amb un sentit semblant a ‘astut, que té 

l’enteniment complex, subtil’, atès que més avall astutia és traduït per enticament, malgrat que aquest sentit no 

apareix als diccionaris.  
12 Llatí: “ita vero captus amore suis nititur alium attrahere blandimentis”. El traductor sembla no haver identificat 

el subjecte, de manera que la comparació ja no s’esdevé entre el pescador i el captiu de l’amor, sinó entre el 

pescador i l’amor. En l’original, l’enamorat (captus amore) intenta atreure l’altre (alium) amb els seus afalacs 

(blandimentis). Després, amore esdevé el subjecte.  
13 Affectus per effectus (Pagès).  
14 Llatí: “offuscari”, amb el sentit d’‘envilir-se’.   



37 
 

noblea, encara fa dels ergullosos [...].15 L’amorós a tot hom deu fer molts plaer[s] en [...]s.16 

[O,] e que maravellosa cosa és amor, [lo qual] fa [resplen]dir l’om de tantes [virt]uts, e·ncara 

fa [om a]hu[ndar en bon]es costumes.17 Encara [de]vem lohar un·altra cosa, car ret l’om bell 20 

per virtut de castedat, car envides se pot pensar que nenguna altra pogués abraçar aquell qui 

resplandeix per raig de nenguna amor. Car l’amador, mentres que·s pensa de la su·amor, tot 

esguardament d’altra fembra li és leig e òrreu. Açò emperò [al]18 teu cor sia notable, o Galter, 

amich, que amor usa en aquest semblant,19 que com los mariners hauran aguda gran tempestat 

e vendran en port de repòs e de salvació, totstemps deu hom ésser sotsmès a·quell de qui haurà 25 

a[g]uda major ajuda;20 mas a vegades amor aporta no egual pes, ca[r] [a]xí és com jutge en qui 

hom ha suspita, perquè a vegades la nau leixa los mariners qui van dins ell[a a] l’aigua. Mas 

per què amor no usa de egual p[es] [en altre tractat] vos ho diré plus plenerament.21 

Quals sien les persones covinents a p[o]rtar les armes d’amor22 

[Don]chs ara devem veer23 les persones covinents a portar les [arme]s d’amor. E deus saber 30 

que tot hom poderós de cor, lo qual és apparellat de complir obra de lutxúria,24 pod usar de 

amor si la edat no u embarga, o seguedat, ho massa habundància de volentat.25 La edat ho 

embarga, car aprés de .LX. anys en lo mascle, e aprés de .L. anys en la fembra, jatsia açò que 

encara puxa hom lutxuriar,26 emperò lo seu desig27 no pod venir a amor, car la calor natural, 

pus que és en aquella edat, ja comença perdre ses forces28 e la perea29 se comença a nodrir e 35 

porta [l’om] en gran treball, e aquell treball per aguayts de moltes m[alalties],30 e no [ha] més 

 
30 veer] ms. haver 

 
15 L’amor enriqueix en bons costums els que no han nascut nobles i fa humils els orgullosos.   
16 El començament del capítol està assenyalat fins a aquí. 
17 Llatí: “O, quam mira res est amor, qui […] tantisque docet quemlibet bonis moribus abundare!”. 
18 Pagès edita el, però el datiu exigeix al.  
19 Afegit. 
20 Aquí la traducció s’allunya del text original: omet “me suae servitutis perpetuo vinculis obligarem” i canvia la 

condició “quod si tali amor libramine uteretur ut nautas suos post multarum procellareum inundationem in quietis 

semper portum deduceret” per una comparació entre el mariner i l’enamorat, que es deuen a qui els hagi ofert 

major ajuda. 
21 El text està assenyalat des de “Car l’amador” fins a aquí. El traductor ha omès “alibi tractatu latiori”.  
22 Variant: “que persone sunt apte ad amoris arma ferenda”, B. 
23 Llatí: “videre” 
24 Llatí: “Veneris”.  
25 Variant: “voluntatis”, ABC.  
26 Llatí: “coire”.  
27 A ABC hi ha “voluntas”, però el text català tradueix “desig”, així que al model llatí del traductor hi devia haver 

“voluptas”.  
28 Nota marginal: “[...]rme [...] no [...]endre [...]ell ni [...] qui [...] amor [...]”. 
29 Llatí: “humiditas”. No hi ha cap variant a l’aparat de Trojel que expliqui aquesta traducció.  
30 Pagès edita maneres, però al text llatí hi diu aegritudinum.  



38 
 

solaç en aquest món sinó mengar e [beure].31 [Sembla]ntment, abans de .XII. anys fembra, e de 

.XIIII. any[s mascle], no solen cavallerejar en amor.32 Dich, emperò, que·l [mascle fer]mament 

abans de .XVIII. anys no pod ésser en a[mor],33 car tro aquell temps per assats pocha cosa ha 

vergonya; car no tant solament [no] poria amenar la cosa a acabament, mas la acabada 40 

apagaria.34 Mas justa rahó és que abans del dit temps neguna fermetat és en l’ome,35 ans 

mudable en totes coses.36 Encara, que no·s poria pensar los secrets qui són en amor.37 Mas per 

què s’escalffa l’amor pus tost en la fembra que en lo mascle en altre loch vos ho diré.  

Ceguedat, emperò, embarga amor, car lo sech no pod veure res que·l seu coratge ne puga haver 

bon pensament, donchs, en aytal no y pod nexer amor. Axí damunt és plus plenerament provat. 45 

Mas açò ator[ch] ésser ver en guanyar amor. Si l’amor és guanyada abans de la ceguedat, mas 

no dich que·l sech no puga haver38 gran abundància de delit. Mas perçò embarga amor,39 car 

tanta han la volentat de lutxúria que no poden ésser presos ab los vescs,40 que com han agut 

molts penssaments de fembres pus que·n vehen altres sempre·s41 cobegen aquelles, e si sempre 

no poden haver ço de que són desijosos estan desagradables. Aquests aytals tantes com ne 50 

vehen tantes ne volrrien a lutxúria ésser mesclades.42 D’aquests aytals és la lur amor com dels 

cans, e són acomparats als asens, car aytals solament de natura són amonestats,43 los quals són 

comparats a hòmens44 e d’aytals lo departiment de rahó los fa departir d’altres bísties. E 

d’aque[sts] aytals en altre loch ne tractarem. 

 
31 Pagès edita “dormir”, però en llatí hi diu “potus”.  
32 Tòpic ovidià de la militia amoris, molt present al text.  
33 Llatí: “verus esse non potest amans”. 
34 Traducció causal de qui: “qui non solum perficiendum impedit amorem”. També es tradueix “amorem” per 

“cosa”. Altrament, hi falta un no, exigit per l’impedit llatí.  
35 Omet, potser per simplificar: “sed et alia ratio efficacior invenitur”.  
36 El text està assenyalat des de “semblantment” fins a aquí.  
37 Per la seva immaduresa. Simplificació: “nec enim aetatis de amoris imperii arcanis posset tanta infirmitas 

cogitare”.  
38 Salt de còpia. 
39 S’han confós dues causes que impedeixen l’amor pel salt de còpia. El sentit és el següent: “això és veritat en 

guanyar l’amor. En canvi, si l’amor és guanyada abans de la ceguedat, no dic que el cec no la pugui mantenir”. 

Llatí: “Sed hoc verum esse in amore acquirendo profiteor; nam amorem ante caecitatem hominis acquisitum non 

nego in caeco posse durare”. L’abundància de desig (o l’obsessió pel plaer) és la darrera causa que impedeix 

l’amor, i al text hauria de ser el subjecte, vegeu el llatí: “nimia voluptatis abundantia impedit amorem”. L’oració 

hauria d’anar seguida de la clàusula causal (“car tanta han […]”), però, pel salt de còpia, el subjecte de l’oració 

següent s’ha convertit en l’objecte de l’anterior, de manera que s’ha perdut el subjecte d’”embarga amor”.   
40 Llatí: “reticulis”. El vesc és una ‘matèria apegalosa que s'extreu de la dita planta i que s'usa per a untar vimens, 

joncs, etc., i caçar-hi els ocells que s'hi enganxen’ (DCVB, s. v. vesc, 2). 
41 Sentit antic de l’adverbi: ‘tot seguit, immediatament’ (DCVB, s. v. sempre, 3). 
42 L’objecte de “cupiunt” és “quot vident tot”, i “libidini immisceri” modifica “illi tales”.  
43 Monentur per moventur (Pagès). 
44 El traductor ha omès “ceteris animantibus” i no ha entès el sentit de la frase. Llatí: “ea namque solummodo 

natura moventur quae ceters animantibus homines ostendit aequales, non vera quae rationis differentia nos a 

cunctis facit animalibus separari”. 



39 
 

En quina manera amor se guanya 55 

Ara emperò, devem veure en quina manera amo[r] se puscha guanyar. E alguns dien qui en .V. 

maneres [se g]uanya amor: la primera és per bellea de forma; la se[gona], per proesa de bones 

costumes; la terça, bella parl[eria de p]araules; la quarta, abastament de riqueses; la quinta [...]45 

atorgament de ço que hom demana.46 Mas les dues c[auses da]rreres diem47 que deuen ésser 

gitades de la cambra d’amor, axí com la mia doctrina·t mostra en son loch. Bellea de forma ab 60 

poch treball guanya amor, majorment si demana amor de simple amant. Car lo simple amant 

no creu48 alrre en l’a[ma]nt sinó la forma, e la bella cara, e l’ornament del cors; e l’amor 

d’aquests no la puix per res desloar ne molt lohar, car entre no savis amants l’amor no ss·i pod 

amagar longament. Donchs lo seu estatge49 comença no saber creximent, car l’amor descuberta 

no guarda extimació d’amant, mas la sua fama sol anar50 per males noves, e l’amant lavors se 65 

pined. Mas,51 si entre aytals amants alguna52 amor per aventura roman, la suspita hi fa donar 

mellor guarda,53 e toll tota a[v]jnentesa de parlar ab la donzella, e ret los parents de l’amant 

escomoguts. E d’açò neix a vegades gran inamistança. Amor, en aytals, com no y puxa pendre 

creximent, perd sos solaços54 e porta los amants en gran pena, car “tots temps es negat ço que 

hom ha fet”.55  70 

 
56 diem] ms. dient; alguna] ms. la una 

 
45 Pot ser que hi ha calgui “gran”o “és”.  
46 Les cinc maneres de guanyar l’amor estan assenyalades al manuscrit. Al text llatí no tenen adjectius numerals 

ordinals, així que les hi devia afegir el traductor. 
47 Llatí: “credimus”.  
48 S’ha omès “quaerendum”. 
49 Statum per statim (Pagès).  
50 Llatí: “cauteriare”.  
51 Salt de còpia d’amantem a amantes. S’ha omès “raro inter ipsos amor perdurat amantes”. 
52 Llatí: “quandoque”.  
53 S’ha omès “sua non potest pristina solatia capere”, i l’oració següent s’ha modificat per adaptar-la, canviant-ne 

l’objecte, que passa a ser els amants i no només la dama. Llatí: “quia rumoris percepta suspicio custodiam facit 

cautiorem exhiere puellae”. 
54 Segons el text llatí hi hauria de dir: “com no y puxa pendre sos solaços, pren creiximent”. Tanmateix, sembla 

que s’hagin invertit les oracions. És possible que el traductor traduís l’oració que havia omès abans, “sua non 

potest pristina solatia capere”, però després va continuar traduint les oracions de més avall, així que si aquest fos 

el cas, s’hauria adonat del salt.  
55 El sentit exigeix “ço que hom desitja”, i, a més, s’ha omès l’altra meitat del vers. Llatí: “nitimur in vetitum, 

cupimus semperque negatum” (Ovidi, Amors, III, 4, 17).  



40 
 

Mas saviea aytal amador serch ací,56 lo qual sia loador57 de bones costumes de tota dona, e que 

ssia resplandent en son cors, car nengú no és bell tan solament, ni·s tany a la forma de l’home 

pintar-se a semblança de fembra. Aquests aytals Ovidi, maravellós versificador, senyala 

reprenent-los axí: “sien luny de nós los jóvens pintats a semblança de fembra, car aquests són 

honrats per pocha fi,58 mas la forma baronil ama”.59 Mas si la fembra veuràs enfosquida per 75 

entrecambiament de colors, no eliges la sua beutat si donchs altra vegada no l’auràs vista 

cuitadament. E pren-te’n guorda diligentment,60 car la fembra en sol l’esguardament del cors 

demanant de consell61 no sol ésser molt carregada de dons de bones costum[es, c]ar axí com 

ho diem en lo mascle, axí ho crehem ésser [en] la fembra, que no tant solament la forma, mas 

[també] deu ésser loada per bellea e bones costumes. Donch[s, Gua]lter, guarda’t que la vana 80 

forma de la fembra no t’e[ngan], car tan gran és l’entricament62 de les fembres e la dolça e 

melada63 parleria d’aquelles que pus que·t [...]garàs64 en los dons guanyats del seu cors65 no·t 

serà leugera cosa partir-te de l’amor d’aquella.  

La proea de bones costumes guanya amor resplandent en proea de bones costumes. Car lo savi 

o sàvia amant no prea menys lo leig, pus dins al cor sia ple de bones costumes. Car aquell qui 85 

és trobat prous e savi jamés no pod desviar de la carrera d’amor o noure66 l’amant per negun 

torbament. Car lo savi aplega lo savi a la sua amor, e axí com la sua amor no67 perdurablament 

la porà amagar amant savi, semblant amant de ssi, savi e pus savi, vol ab si per la sua doctrina, 

e lo no savi ha acostumat ab son [tem]prament tornar savi de tota doctrina.68 Donchs pensa’t e 

 
86 noure] ms. moure 

 
56 Mala interpretació. El traductor no ha entès que sapiens mulier era el subjecte. Potser va entendre sapientia, 

però ens sembla estrany que traduís mulier com un genitiu. 
57 Ha interpetat com a actiu en lloc de passiu laudandus (lloador en lloc de lloable). En llatí: “sapiens igitur mulier 

talem sibi comparare perquirat amandum, qui morum sit probitate laudandus, non autem, qui mulierum se more 

perungit vel corporis se cultu perlustrat”. 
58 Ha entès dues frases. Llatí: “fine coli modico forma virilis amat”.  
59 El fragment des de “ni·s tany” fins a aquí està assenyalat al manuscrit. 
60 Ha duplicat la frase. Llatí: “nisi alia vice primo ipsam extra festiva diligenter aspicias”.  
61 No ha traduït bé el gerundi (“confidens”). Hi hauria de dir “car la fembra que només confia en l’ornament del 

cors”. Vegeu el llatí: “quia mulier in solo corporis fuco confiedens”. 
62 Amb el sentit d’‘astúcia’. Llatí: “astutia”.  
63 Variant: “mellita”, a CDF (Pagès). 
64 Llatí: “gaudere”.  
65 Corporis per coeperis. 
66 Llatí: “afficere”.  
67 Aquest no hi sobra.  
68 Aquest fragment és confús. La primera oració (“car lo savi”) hauria de ser una condicional, i la següent, el seu 

resultat. Aquesta relació no només no s’ha mantingut, sinó que el sentit també ha estat canviat per la introducció 

del “no”. El sentit de la resta del fragment no ha estat canviat, tot i que no està ben traduït. Vol dir que l’amant 

savi pot ensenyar l’altre, sigui savi o no ho sigui.  



41 
 

hajes ànsia d’aver sàvia amant.69 La fembra no guarde70 forma ne bellea ne linyatge, car “a 90 

negú plau bellea si no y ha gens de bonea”. Proea de bones costumes és la qual per natura fa 

l’ome ésser benaventurat per noblea, e fa·l resplandir per molt gran bellea.71  

Car com tots los hòmens fom nats72 d’un cep e, segons natura, tots73 havem a portar hun 

naximent, no forma, no bellea de cors, ni bastament de color,74 mas sola proea de bones 

costumes, e fo aquella que·ls primers hòmens departí per noblea e feu differència en linyatge. 95 

Mas molts són que d’aquells primers nobles són nats e per àls obres hixen fora de linyatge.75 

“E si u converteix76 trobaràs que yo·t dich bon[a] veritat e rahó”. Car sola proea de bones 

costumes és dign[a] corona d’amor. E la bella parleria trau77 al cor dels aman[ts],78 mas79 lo 

bell parlament [or]nat e compost de l’amant no tant solament acostuma despertar los agullons80 

d’amor, mas encara81 la proea del parlant, la qual cosa co[m] se deja fer yo t’o diré en breus 100 

paraules.  

A açò primerament te do doctrina que de les fembres les unes són de vila, altres són nobles, 

altres pus nobles. Encara dels mascles los huns són de vila, los altres nobles, altres pus nobles, 

e altres molt pus nobles. Fembra de vila assats t’és [m]anifesta; noble fembra és dita d’onrats 

o de linyatge de prohòmens e de lurs mullers nada; pus noble és appellada de excel·lents 105 

hòmens nada. Encara açò mateix és dit en los mascles, sinó que l’home ajustat a nobla muller82 

no muda son orde, mas83 la fembra ajustada al marit muda son ordonament e sa noblea segons 

lo marit. Mas los mascles per noblea de fembra a qui sia ajustat no pod mudar son orde.84 

 
90 guarde] ms. guarda   99 acostuma] ms. acostumat    agullons] ms. ergullosos 

 
69 Variant: “sapientem igitur amantem tibi querere cura”, a CDFEHI (Pagès). 
70 Llatí: “quaerat”.  
71 Aquest darrer fragment està assenyalat al text.  
72 Al manuscrit hi ha escrit “fom”, repetit.  
73 Nota marginal: “nota com deus fer per manera que la d[o]na que volrràs amar que sia sàvia e la su·amor e la 

t[ua] durarà longa[ment]”. 
74 “Color” deu ser un error, potser per coses. Llatí: “opulentia rerum”.  
75 S’ha omès “degenerando”.  
76 El copista no escriu la marca de segona persona. Almenys no ho fa sistemàticament als fragments del text que 

hem editat.  
77 Deu tenir el sentit d’‘empènyer’. En llatí: “empellit”.  
78 S’hi ha omès “ad amandium”, que es podria haver traduït per “a amar”.  
79 Sed per et.  
80 Llatí: aculeos. 
81 Verb omès: “et de loquentis facit probitate praesumi”.  
82 Ha omès “vel ignobiliori”.  
83 Llatí: “enim”. Pot ser que al manuscrit llatí del traductor hi hagués “et” i hi llegís “sed”, com passa en altres 

llocs. 
84 La manca de coherència de nombre entre el subjecte i el verb s’explica pel fet que ha traduït “los mascles” en 

lloc de “la noblea del mascle”. És a dir, el traductor ha interpretat masculi com a nominatiu plural i no pas com a 

gentiu singular, i no s’ha adonat de la manca de coherència entre subjecte, verb i complement. 



42 
 

Encara trobam hun orde més en los mascles qu·en les fembres, car lo mascle pod ésser dit molt 

pus noble, axí com és dit lo clergue.85 110 

D’ome de vila e de dona de vila 

Donchs, acost-se l’ome de vila a la dona de vila e alegre-la86 ab aytals paraules. Primerament 

que la salut segons que sol fer, mas aquestes coses generalment sia a tot amant, que aprés de la 

salutació no començ sempre87 a paraules d’amor, car ab pregàries88 se deuen fer aytals 

començaments. Abans, com la dona serà saludada, deu callar tempradament lo mascle, que si 115 

la fembra vol parlar primera, que ho puxa fer. Car si la fembra comença a parlar alegrar-te pots 

per dret, si donchs no has gran manera de parlar, car lo parlament de aquella te darà matèria de 

parlar abastada. Mas89 són alguns qui en l’esguardament de les dones perden la força de parlar, 

que les coses que s’auran dictades e penssades en lo cor90 perden e no poden res dir ab dret 

orde, dels quals la lur fadea és reprenedora, car no tany si ardit no és e sàviament instruhit venir 120 

a parlament de dones. Mas si·l començament del parlar d’aquella fembra s’allongava massa, 

aprés del temprat callament, sàviament comença a parlar. Primerament diràs paraules estranyes 

que sien en semblança de jangle, ço és saber, de la terra d’aquella, o de la gent, e lohament de 

la sua persona. Car les fembres en gran part[ida] s’alegren per loament de la lur persona;91 e 

totes coses que pertanguen a la lur lahor crehen leugerament aquestes de vila, majorment les 125 

pageses. E aprés d’aquelles paraules poràs començar axí de parlar. 

Ací comença l’ome de parlar  

Quant la divinal essència formà tu, negunes altres coses li romanien, car a la tua bellea no 

conech que res li fallega de saviesa, ne de virtut, ne de neguna cosa loable, sinó que de la 

vostr·amor,92 axí con m’és vejares, no n’enriquits negú. Maravell-me que fembra tan graciosa 130 

e de tant saviesa e belleses enbellida Amor fora lo seu castell lexa estar. Mas, si comences a 

cavallerejar en amor, benaventurat serà aquell sobre tots lo qual tu coronaràs de la tua amor. 

 
117 has] ms. ha 

 
85 Nota marginal: “vid(e)qu(e)lo [cler]gue es dit p(us) noble q(ue) no lo quin [e]s p(er) lin[ya]tge”.    
86 Letatur per loquatur.  
87 Sentit antic de l’adverbi: ‘tot seguit, immediatament’ (DCVB, s. v. sempre, 3). 
88Precibus per pellicibus (Pagès).   
89 Connector afegit.  
90 Llatí: “in mente”.  
91 Nota marginal: “vulpis amat fraudem, [lup]us agnum, femina laudem”. 
92 El traductor introdueix el demostratiu vostra aquí i unes línies més avall, sense canviar la resta de formes, que 

tradueix del llatí.   



43 
 

Car si yo per los meus mereximents fos digna d’amor93 vostra, negun amador és al món qui fos 

egual de mi en honor. 

Respon la fembra 135 

Les tues paraules són semblants que no continguen veritat, que, com yo no haja forma de bellea, 

mi94 sobre totes les altres fembres bella e complida de saviea95 les tues paraules an loada.96 En 

fembres que sien de linyatge de vila no y deu hom demanar gran saviea.  

A les quals coses respondràs axí 

Costuma de sàvies persones és que jamés ab la lur pròpria bocha no atorguen la lur proea e 140 

bellea, e per açò·s demostra la gran proesa d’ells, com solen usar tan sàviament de lurs paraules, 

per ço que jamés no puguen [oi]r lo proverbi vulgar lo qual diu que tota lahor s’ensordeix97 en 

la bocha pròpria de cascú,98 per què tu axí com a sàvia, volent te guordar del proverbi damunt 

dit, as acomparada tu solament a les altres, e lexes te loar a les altres,99 car tants te lohen que si 

tots deyen falcia no creuria hom neguna persona del món;100 per què yo no sens rahó dich bé 145 

de vos101 e de les vostres gents.102 Mas si tu creus [no] ésser bella per la mia semblança,103 en 

açò pots conèxer que yo son vertader amant, com sia a mi vejares que la tua bellea sotsmeta a 

ssi totes altres belleses. Car amor moltes vegades representa persona leja molt bella a·quell qui 

l’ama. Mas com tu dius que ton linyatge és de vil loch, en açò és ver que as dita gran lahor de 

les majors fembres,104 e deus-te’n alegrar per major noblea,105 com vós semblets que siats nada 150 

d’alta sanch e d’alt linyatge,106 mas sola proesa e composició de bones costumes han enriquida 

 
137 mi] ms. ni   148 representa] ms. te presenta 

 
93 Variant: amore, C (als altres hi diu honore). 
94 Llatí: “me”.   
95 Variant: “sapientem”, C (Pagès).  
96 S’ha omès l’objecte del verb (me prudentem), i també “et quum sim ornatu sapientiae destituta”.  
97 Surdescit per sordescit (Pagès). 
98 Notes marginals: “qr laus [i…]; “[vide] que nengú [no] deu loar si [m]ateix e si ho fa […] s gran legea [en] 

boqua de [pròpr]ia p(er)so(n)a”. 
99 Sembla que el traductor ha duplicat la frase. Llatí: “te aliis tantum laudandam relinquis”.   
100 Llatí: “quod nunquam dicere fas esset quod quaecunque persona vellet falsa narrare”.  
101 Torna a canviar de persona. Llatí: “te”.  
102 Ha omès el “qui” llatí i ha interpretat que el subjecte era la primera persona del singular, perquè ha omès “tua 

ratione non diligunt” i perquè és el subjecte de cognovi: “de te attente laudes referre cognovi”. Potser ja faltava a 

l’antígraf.    
103 “Per la mia semblança” és afegit.  
104 Ha traduït maioribus laudibus com “les maiors fembres” (Pagès) i no ha entès la frase. Vegeu el llatí: “sed in 

hoc longe maioribus te dignam fore laudibus ostendesti”.  
105 També ha separat de la resta de la frase “maiori nobilitate gaudere”, però desconeixem d’on ha tret el verb 

principal, és a dir, el “deus-te’n”. 
106 No ho ha traduït gaire fidelment, però el sentit és molt semblant: “quum nobilitatem tibi non generis vel 

sanguinis propinavit origo”. 



44 
 

a vós per noblea e per bellea.107 Car tots los hòmens al començament agren una natura, e una 

egualtat agren tenguts tots los hòmens tro ara si no que noblea e altea de cor de bones costumes 

los ha departits dels altres. 

A la qual108 fembra respon 155 

Si yo son tan resplandent de noblea axí com tu entens demostrar per tes paraules, com tu sies 

de vila, ajusta la tua amor a una de vila, e yo, per ma noblea, requerré nobla amor. Car noblea 

e altres linyatges109 “no ss’avenen bé ni estan en una”.110 

A la qual tu respondràs axí 

La tua responsió assats seria vista covinent si tant solament a les fembres fos atorgat que per 160 

les lurs bones costumes aguessen paratge. Mas com no solament a les fembres, mas als mascles, 

proea de bones costumes porta honor de noblea. A mi per aventura detractament111 vols gitar 

de la tua amor com per aventura bones costumes me resplandesquen per vertut de noblesa. 

Donchs, primer112 si·m desempar edat d’anys,113 e si conexeràs lo meu linyatge no·m deus 

ennoblir sinó segons la mia natura,114 e lavors no·m deuràs desseparar115 de la tua amor, car 165 

més són vists covinens a noblesa de bones costumes a elegir amant noble de bones costumes 

que demanar altre alt116 linyatge.117 Ans si algun és ennoblit d’ambdues les dites coses, encara 

és elegidor aquell qui és tant solament noble per noblea de bones costumes,118 car antigament 

pus noble era aquell qui per si mateix era plen de bones costumes que aquells qui eren nobles 

per linyatge;119 donchs, aquest de ssi mateix ha la sua noblea, e no l’a per linyatge de parents, 170 

mas solament de la noble disposició de la sua pensa. Donchs més fa loar120 aquesta noblea que  

  

 
107 S’hi ha afegit “e per bellea”. 
108 Hi falta “la”.  
109 Llatí: “popularitas”. També ha omès “in diversis sexibus”.  
110 En una: ‘conjuntament i d’acord’ (DCVB, s. v. un).  
111 Tradueix “minus recte” (‘injustament’). Pot ser un adverbi no documentat, relacionat amb el verb detractar.   
112 “Noscas” omès. Hi faltaria “sàpies” o un verb semblant.  
113 Annorum per an morum (Pagès).  
114 Llatí: “et si meum inveneris genus ultra suam nobilitari naturam”.  
115 És una variant de separar, documentada al DECat i al DCVB. Tradueix “frustrare”.  
116 Ha omès “et incultum”.  
117 Nota marginal: “vide que la dona no [deu] gardar linyatge m[as …] que resplandesqu[en pe]r b[o]nes virtuts, 

car […] es de atorgar d’am[ar aqu]ell q[ui] és noble per pro[e]a de bone[s] costumes qu[e] no aq(ue)ll qu[i] ho és 

per linyatge”.  
118 Tot aquest fragment sobre la noblesa que atorguen els bons costums està assenyalat al manuscrit.  
119 No tradueix el text directament, se n’allunya prou. Fa l’efecte que hagi resumit el passatge o que hagi traduït 

una glossa marginal que el resumeixi.  
120 La construcció és “fer a”, ‘ser digne de, convenir de, haver-se de’ (DECLC, s. v. fer).  



45 
 

aquella, car yo veig que aquell121 és jutjat pus digne de major lahor o de gardó al qual es romàs 

poch regne de sos parents e puix per son virtuós poder ha subjugat moltes nacions a la sua 

senyoria, que aquell a qui són romases molts regnes de son linyatge e·ls dona mal recapte.122 

Donchs si conex123 mi alegrar per noblea de bones costumes, enclina la tua proea envers mi, e 175 

dona’m, si àls que no,124 esperança de la tua desijada amor per tal que puga viure, car yo no he 

neguna esperança de salut si tu·m fas desseparar de la tua amor. 

Per ventura la fembra dirà·xí  

Jatsia ço que tu sies gran de proea, emperò les jòvens no s’alten de solaç d’ome vell. 

A la qual tu respondràs axí 180 

Vellea és cosa que no·n deu hom dir mal, a la qual forçadament hi havem tots a venir, tots 

quants natura n’a formats, a la qual negú no pod contrestar. Ne yo hi he pogut contrastar que 

nasqués pus tard que natura no volia, donchs ço que yo he passat de mos dies no és ma colpa 

en neguna manera e, donchs, yo no·n deig sofferir dan. Abans te dich que si neguna saviea és 

en tu aquexa paraula125 do[n]a gran argument per guanyar la tua amor, car en lo temps e lonch 185 

que yo he passat he fetes moltes coses loables e usades infinides boneses, car yo he fet serveys 

a aquell a qui he pogut. Encara he fet tants altres bens que en tant poch trespassament de temps 

negú no u pogra haver fet. Donchs, yo son digne de grans mereximents, car en poch de temps 

he guanyat on deig ésser honrat. E donchs, si fos viscut menys de temps no fora digne de tan 

gran do, car en poch de temps poch de bé s’i pot haver fet. Car con hom serveix més pus digne 190 

és de majors serveis rebre que aquell qui ha fetes poques obres de què hom lo deja loar, donchs 

manifesta cosa és axí en la cort celestial, com encara per dret de reys terrenals, que “aquell qui 

més serveix prenga majors gasardons”. Emperò no dich açò axí com si·m loava de vellea, mas 

volent gitar aquesta error del cor d’om, ço és saber, que qui passa en l’edat de adolocència deu 

ésser gitat de la cavalleria d’amor, com envides sia trobat nengú qui sia en edat d’adolocència 195 

 
172 gardó] ms. garda 

 
121 Ha omès “rex”.  
122 Tradueix “penitus conservat illaesa” per “e·ls dona mal recpate”. 
123 El copista no escriu la marca de segona persona. 
124 Aquesta expressió està documentada a les Vides de sants rosselloneses. Coromines va exposar que “no es veu 

clara l’explicació del que, potser relacionat amb casos occitans de que expletiu com els que estudia Spitzer, Misc. 

Fabra, 267-8; cal sospitar que es tracti d’una alteració de si alques no (fr. ant. alques), perquè si bé alques és 

‘quelcom’ i no pas ‘altra cosa’, ja es comprèn que ‘si un poc no’ es convertia de natural en ‘sinó una mica’ i 

‘almenys’” (DECLC, s. v. altre). 
125 Llatí: “aetatis prolixitas”.  



46 
 

que no sia no ferm e entrecambiable. Mas per blanquesa del cors és126 represa127 per dret128 la 

vellea, car molts hòmens vehem que són de pocha edat e són canuts, e molts que ssón tan vells 

que tots tremolen e no ssón blanchs. Donchs més deu ésser represa vellea per la persona129 que 

per cabells blanchs. E130 dich te semblantment que hom massa jove no deu demanar amor de 

neguna sàvia dona;131 per què la tua joventut és fort reprenedora, car demanes cosa que no t’és 200 

digna, car aquell se deu alegrar de gran proesa e de molts beneficis deu ésser ajudat qui de molt 

prous demana amor. 

Respon la fembra  

Quals judicis emperò de proesa e tals dien o quals beneficis132 sien no u pux veure, ne no u he 

entès per dita de negu, per la qual cosa la tua no proea deman tan grans coses. Car si yo no133 205 

volia cavallerejar en la host d’amor, molts barons parlarien ab mi ab continu pensament134 com 

yo sia135 plena de noblea e a la proea de bellea pogués elegir hun amant covinent. Donchs, 

abans que demans aquelles coses, estudia’t de fer en guisa que les coses que demanes sien 

dignes de dons.  

Ací respondràs axí si donchs no creus que aquesta ho haja dit janglan e per ço que no hajes 210 

vergonya dictaràs una bella rahó136  

Quant yo acort que dignes són los fets trespassats de dones,137 emperò ferma cosa és a tots 

hòmens que no s’usa res al món de bé ni de cortesia si donchs no naix de la verga138 d’amor. 

Donchs tot naximent de bé e començament serà amor. Donchs cessant la rahó per dret, e 

 
126 Ha homès un “non”.  
127 Llatí: “deprehenditur”, amb el sentit d’‘advertida’.  
128 Llatí: “recte”.  
129 Llatí: “ex corde”. El que és esperable és trobar-hi “cor”, “pensa” o un sinònim. 
130 Nota marginal: “[vide] que negun home [ma]ssa jove no deu [de]manar amor [de] sàvia fembra”. 
131 Aquesta frase sembla un resum de les anteriors. El traductor ha omès una oració sencera després de “per cabells 

blanchs” i ha resumit les següents.  
132 Variant: “beneficia”, DEH (Pagès). 
133 El “no” no hi és, en el text llatí. Podria ser un error: nollem en lloc de vellem.   
134 Llatí: “confabulatione”. Podria ser un eror per parlament. 
135 El relatiu “qui multa strenuitate famae sunt et probitate decori” té com a referent “viri”. El traductor deu haver 

llegit sum o sim per sunt (Pagès).  
136 El traductor ha traduït la primera part de la intervenció com si formés part d’una indicació del narrador. Llatí: 

“nisi te crederem ista ludendo narrasse”. D’una banda, el traductor ha entès que “ista” fa referència la dona 

(pronom demostratiu femení singular) i no pas a les coses dites (pronom demostratiu neutre plural). Això ha 

provocat els canvis de persona en els verbs. Aquests canvis podrien ser ja en el model llatí. De l’altra, el 

complement del verb (“dicerem”), “una bella rahó”, tampoc no tradueix bé “tuam plurimum errare prudentiam”, 

de manera que fa l’efecte que faltés al model llatí, o que hi hagués una altra cosa, o que el traductor no ho entengués 

en absolut i ho solucionés amb una lliçó nova.   

224 donchs] ms. donyhs 
137 Mulieribus per muneribus. 
138 Variant: “fomite”, C, “illud fomite”, DF. 



47 
 

entesa139 la atalentament140 de aquella,141 donchs, no porà hom fer neguns bens si donchs no·n 215 

sia amonestat ho forçat per amor. Donchs142 donar deus la cosa que t’és demanada, ço és 

l’amor, per ço que a mi sia vista ésser donada de tu raho de tot bé fer e per tu puscha ésser 

informat de bones costumes e durar totstemps ab tota fermetat. Car yo conech pertànyer més a 

la tua lahor si de la tua gràcia conech tanta amor e que·m dons esperanssa d’amor que si 

m’atorgues143 tots los bons fets que yo he fets. Mas açò per deute ho faries, açò alrre emperò 220 

faries per pura franquesa. Encara no és digna de major amor lo doctor de mi d’onor e de lahor, 

car si la sua doctrina fa lo dexeble no savi o aquell qui serà savi fa pus savi?144 Donchs yo, 

novell cavaller e pech en amor, tu a mi deman per maestre e vull ésser adoctrinat145 de la tua 

doctrina, donchs maestre146 a tu serà scrita honor si lo147 grosser e lo no savi fa savi la tua 

doctrina; respons donques148 que les instruhides deu hom servir per tal amor que la saviea de 225 

la qual lo jovent149 deja ésser cubert.150  

Respon la fembra 

Ho jove,151 no sabs dreturerament en amor, com manifestament sia vist per les tues paraules 

contrestar a les retgles d’amor. Car nos som ensenyats per la menjadora152 d’amor que aquell 

qui més bé fa que·s deja alegrar per major honor e ésser ajudat per molts mereximents. Car si 230 

jutjam les tues vertaderes rahons153 los benificis154 nourien als lurs fahedors, e encara serà vist 

que s’abstinga dels beneficis, e que no haja fet negun bé.155 Si dius que vols ésser ensenyat sots 

 
139 Llatí: “cessat”. Deu ser un error de còpia.  
140 Affectus per effectus. 
141 El traductor ha fet dependre “eius” d’“affectus” (en lloc d’”effectus”) en comptes de fer-lo dependre de 

“causa”.  
142 A continuació, hi ha “per” ratllat al manuscrit.  
143 Hi falta l’equivalent del llatí “remunerationem”.    
144 Llatí: “nonne maiori doctor est dignus honore vel laude, qui omnino discipulum imperitum sua facit doctrina 

prudentem, quam qui reddit doctum sua sapienta doctiorem?”. D’una banda, “amor” pot ser un error de còpia 

per “honore” no cancel·lat. De l’altra, el traductor ha omès “quam”, i s’ha perdut la comparació. També ha de 

ser un error “de mi”. 
145 Llatí: “erudiri”.  
146 Hi hauria de dir “major”. Devia confondre “magno” amb l’abreviació “magtro”.  
147 S’ha omès “me”: “me rudem et indoctum”. És probable que l’omissió ja fos al model llatí. 
148 El traductor ha traduït “respons donques” per “rudes enim”. És possible que llegís “rndes” i que aquest error 

l’induís al següent: doctas per indoctos.    
149 Ha omès “incauta”, complement del nom de “iuventus”.  
150 Llatí: “obumbrari”, amb el sentit de ‘protegir’.  
151 Afegit.  
152 Praesepio per praecepto (Pagès).   
153 S’ha omès “esse”.  
154 Variant: “beneficia”, D (Pagès).  
155 El traductor ha omès “et econtra aliis”. Tampoc no ha traduït bé la subordinada. Llatí: “et econtra aliis prodesse 

videbitur a beneficiis abstinuisse nullaque bona fecisse”.  



48 
 

la diciplina de l’amant,156 aquest treball te dich que no és bo,157 car a mi és veiares que mils 

deja hom elegir amador savi que aquell qui ab lo meu treball e serà grosser e no savi demana 

ell amor de fembra certa e sàvia.158  235 

A·questes coses respondràs axí  

Fort és maravellosa cosa ço que dius que axí sufísticament vulles respondre a les mies paraules, 

car sembla ço que yo he dit no u hages entès bé, car yo t’he dit ja damunt que més pertanyeria 

a la tua lahor si de la tua amor dones la gràcia159 car axí160 com trespassada serà e atorch los 

fets renuncian161 axí com ho deus entendre, car si són dos dels quals lo hun haja fet molt de bé 240 

e l’altre no n’haja fet gens e sia en plena edat, per ço deu hom guordar lo bé que ha fet 

l’amador.162 Mas posem163 que no haja fet negun bé e que sia en la primera joventut en la qual 

per ventura no ha·gut poder de ben a fer; per esta rahó aquell jove que no ha·gut negun poder 

de fer bé deu ésser elegit per amador, no per ço que sia pus digne d’amor que aquell que ha fet 

molt de bé, mas per ço com acostuma de seguir bé.164 Car axí com aquell rey celestial se alegra 245 

de la convertenssa d’un peccador més que de noranta165 justs, e açò per lo bé qui se’n segueix, 

tot en axí fa mils la fembra si ha algú que no sia bo e per sa doctrina aquell ajusta a la sala 

d’amor, e aquell fa laor per la sua persona, que si hun bo fa mellor; ço és, axí com a Déu és 

major guany sobre·l convertiment d’un peccador que sobre .XC.IX. justs que·s melloren, axí és  

  

 
156 En llatí: “in hoc mea te velle disciplina doceri”. 
157 Llatí: “recuso”.  
158 El traductor ha omès un fragment sencer per una salt de “labore” a “laborare”: “(...) labore est docendus. 

Parisius igitur exspecta erudiri, non a muliere doceri, quia nimia videtur imperitia laborare qui rudis et indoctus 

prudentis et instructae feminae sibi quaerit amorem”.  
159 No ha traduït “amorem” com a complement directe, ni “ex tua gratia” com a causa. Llatí: “si ex tua gratia 

largiaris [et concedas] amorem”.  
160 Hi caldria “que si”. Llatí: “quam si”.  
161 S’ha omès una altra vegada “quam” i s’ha perdut la comparació. El traductor ha traduït “renuncian” per 

“remunerando”: pot ser un error de lectura de la fase llatina o de la catalana. Tampoc no ha entès que “praeterita” 

era complement del nom de “facta”. Llatí: “quam si eum praeterita facta remunerando concedas”.  
162 Hi ha hagut un salt de còpia. D’altra banda, el traductor ha fet concordar “bona” amb “assumendus” i n’ha fet 

l’antecedent de “qui”. Llatí: “et a benefactis habita opportunitate benefaciendi abstinuit, hic qui nulla bona fecit 

repellitur, et qui bona peregit est assumendus amator”. 
163 Canvi de persona. Llatí: “sed si ponas”.  
164 S’ha omès “mundo”.  
165 Llatí: “nonaginta novem”.  



49 
 

fet més de guany al món si algun àvol sia fet prous que si algun bo se mellora; per què dix166 250 

que aquell qui no ha fet negun bé és més elegidor a l’amor que aquell qui ha fet molt de bé, no 

en lo derrer167 grau, mas en los dos168 damunt dits graus de la dita amor. Mas si per ventura 

l’escuritat de aquestes paraules te torba, yo·t mostraré la sentència de aquelles.  

Antigament quatre foren les maneres169 ho graus departits en amor:170 lo primer està en 

donament d’esperança; lo segon, en donament171 de besar; lo terç, en donament172 de abraçar; 255 

lo quart, en lo atorgament de tota la persona sia finit. Mas aquella cosa que yo t’e dita, ço és, 

si són dos dels quals la hu haja fet molt de bé e l’altre no n’haja fet gens, emperò sia trobada 

en la primera joventut,173 car en aquest article174 que l’amador que nenguns bens haja fet 

majorment sia elegidor, no deus entendre axí en lo quart, ço és, en l’atorgament de tota la 

persona, mas en lo primer, ço és, en l’atorgament d’esperanssa. Car encontinent la fembra vulla 260 

elegir l’amant del quart grau sens negun alongament175 d’acort,176 més177 aquell que ha fet molt 

bé que aquell que no n’ha fet gens li tany elegir amar, per ço com serà segura de la bontat 

d’aquell, mas d’aquest altre no, abans ne roman no certa.178 Mas a sàvies fembres no tany 

enriquir algú per yvaçosa o cuytosa179 prometença,180 axí com en los primers graus damunt dits 

fins al donament del quart grau. Mas solen enantar per aytal orde: la fembra deu primer usar 265 

del donament d’esperanssa, e si conexerà l’amant per l’atorgament de la esperança rebuda 

créxer en bones costumes, la fembra lavors haja cura de venir al segon grau, e axí de grau en 

 
250 dix] ms. diu   251 aquell qui ha fet] ms. d’aquell qui ha fet   261 alongament] ms. atorgament   més] ms. mas    

265 al] ms. als 

 

 
166 Llatí: “dixi”. 
167 Llatí: “quarto”. 
168 Llatí: “tribus”.  
169 Llatí: “constituti distincti”. 
170 Nota marginal: “vide que .iiii. són los graus d’amor”. Hi ha una altra nota al mateix foli, però no es llegeix 

prou bé. 
171 Llatí: “exhibitione”.  
172 Llatí: “fruitione”.  
173 Variant: “in prima tamen ut dixi positus est iuventute quod ille” C; “in prima tamen ut dixi positus est iuventute 

repertus quod ille” DEF (Pagès).  
174 Variant: “in hoc articulo”, DF (Pagès).   
175 Llatí: “dilatione”. Hi ha “atorgament” a la línia 268, però també podria ser un error en el llatí: largitione en 

lloc de dilatione. 
176 En el sentit de ‘reflexió o pensament sobre el que cal fer’ (DCVB, s. v. acord). 
177 Llatí: “potius [...] quam”.  
178 Deu haver-hi una omissió, perquè sembla que només tradueixi els darrers mots del llatí: “et pro certis saepius 

non incaute relinquuntur incerta”. 
179 Llatí: “repentina”. El doblet és interessant perquè el primer adjectiu és més aviat arcaic. Potser el segon es va 

afegir perquè s’entengués millor. Hi ha un altre doblet amb “hivaç” en el diàleg següent, que no hem editat, però 

que considerem útil d’esmentar: “car més val morir tost e hivaç” (llatí: potius enim esset festinantem eligere 

mortem”).  
180 Nota marginal: “vide que neguna dona no deu res prometre cuitosament a negú”.  



50 
 

grau, tro al quart grau vinga181 si aquell ne trobarà digne per totes coses. Si demanes rahó per 

què en lo primer article trobes182 que no haja fet negun bé en lo primer grau que sia elegit per 

amador qui molt bé ha fet,183 la rahó ho mostra vesiblament, que tro al tercer grau la fembra 270 

se’n pod partir per pocha de rahó.184 Mas si emperò tro al quart grau hi ha mesa s·amor no sens 

rahó molt justa se’n deu partir, e açò no solament per la confirmació d’amor la qual se conté 

en lo quart grau, mas per la gran cosa la qual la fembra ha donada en sa persona: quina 

differència major pot fer la fembra sinó que liure son cors a altre185 arbitre?186 Mas la cosa que 

as dita del càrrech que és quin és per elegir amador savi,187 mas si tu l’avies adoctrinat en ton 275 

treball, assats en açò és vista deffallir la vostra188 oppinió, car pus dolços són vists a cadascú 

los fruyts que ab sa pròpria lauró a plantats que aquells que ha de l’altre189 treball. E pus car és 

allò que ha190 guanyat ab molt treball que allò que hom posseheix per poch d’affany, car “sens 

grans treballs grans coses no poden ésser apparellades”.  

Respon la fembra  280 

Si sens gran treball grans coses no puguen ésser apparellades, donchs com ço que tu demanes 

sia de les majors verament, te cové treballar per tal que pusques venir als dons demanats. 

A la qual respondràs axí  

Totes quantes gràcies puix te ret, pus que aprés de molts treballs la tua amor m’as promesa191 

tant sàviament.192 Deus me guart que de fembra de tan gran proesa yo o altre qui·s vol puscha 285 

guanyar l’amor si donchs no la guanya ab grans treballs. Car no par ver que fembra tan sàvia 

atorch tantost la su·amor a·lgun, ne·s retenga193 vers si mateixa los treballs de nengun valent 

 
283 respondràs] ms. respondrà   284 promesa] ms. permesa   285 o] ms. a 

 
181 Aquest fragment que explica els quatre graus de l’amor està subratllat al manuscrit.  
182 Invenis per iuvenis (Pagès). 
183 S’ ha omès “eligitur” i, després, també s’ha omès “in alio” i s’ha repetit “en lo primer grau”, tot i que hauria 

de ser “en lo quart grau”. Pot deure’s a un salt de còpia d’”eligitur” a “eligitur”. El sentit hauria de ser el següent: 

“si demanes rahó per què en lo primer article trobes que sia elegit per amador un jove que no haja fet negun bé, 

mas en lo quart grau que sia elegit per amador qui molt bé ha fet”. 
184 Variant: “pro levi discedere causa”, DEFH. 
185 En el sentit ‘d’altri’.  
186 Nota marginal: “vide com major cosa en lo món no pot donar la fembra sinó que liure son cors a·quell qui 

ama”. Aquest fragment està assenyalat al manuscrit. 
187 Hi ha algun problema, potser ja en l’antígraf, perquè s’han omès mots i d’altres no els ha traduït bé. Llatí: “te 

oneris evitandi causa velle magis amantem deligere doctum quam tuo labore docendum”. 
188 Variant: “vestra”, A.  
189 També en el sentit ‘d’altri’, com més amunt.   
190 S’ha omès “hom”.  
191 Llatí: “promisisti”.  
192 Llatí: “tam provide”. 
193 Llatí: “demorari”. 



51 
 

baró sens degut do. De tota orde de rahó és vista desviar si los beneficis no porten deguts profits 

als lurs fahedors.    



52 
 

De les retgles d’amor 290 

Ara vengam a les retgles d’amor. O Galter,194 yo m’esforçaré que·t mostre les retgles d’amor 

ab gran brevitat, les quals lo rey d’amor195 ab la sua pròpria bocha dix e·ncara donà aquelles 

per escrit a tots amants. Car hun cavaller de Bretanya, dementre qui ell anàs a veure tot sol la 

selva del rey Artús, e com fos entrat dins la selva,196 huna jove fembra —la qual era plena de 

maravellosa bellesa e cavalchàs hun maravellós cavall—, tota en cabells,197 va exir198 a carrera 295 

a aquell cavaller, la qual lo cavaller saludà encontinent, e ella respòs-li ab cortesa paraula.  

E va-li dir la donzella: “Ço que tu demanes no u poràs trobar en neguna manera si la nostra 

ajuda no·t socorre”. La qual cosa lo bretó la va pregar ab humils paraules que li digués ell per 

què y era vengut, e que despuys ell creuria ço que li deya.  

Al qual ella dix: “Com tu demanasses l’amor d’una dona de Bretanya, ella dix-te que tu null 300 

temps pories haver la su·amor si no li portaves primerament hun esparver199 qui200 era en la 

cort del rey201 Artús e stava en una pertxa d’or”, les quals coses lo bretó li atorgà.  

E lladonchs dix-li la donzella: “Tu no pots haver aqueix202 sparver si donchs tu no vens 

combatut en la dita cort, e que tu te alegres de pus bella dona que no ha nengú d’aquella cort, 

mas tu no pories per res entrar en lo palau si no mostraves primerament lo guant de l’esparver 305 

als porters, mas lo guant no·l pots haver si primerament203 no vencies doblament dos cavallers 

molt forts”.  

A la qual lo cavaller respòs:204 “Yo conech que no poria fer aquexes coses yo205 ni sofferir tan 

grans treballs206 si donchs no·m donats la vostra ajuda, per què yo·m vull sotsmetre humilment 

a la vostra senyoria pregant-vos ab humil207 oració qui vós m’ajudets en aquest fet e que vós 310 

 
194 Variant: “Gualteri”, CDEFH (Pagès).  
195 Ha omès “dicitur”. 
196 Variant: “eiusdem” omès a H, “domini” omès a CDEFH.  
197 El sentit difereix del del text llatí: “in capillorum ligatura”. Ha omès “inopinate”.  
198 El passat perifràstic només és present a la narració. 
199 S’ha omès “victoriosum”.  
200 S’ha omès “dicitur”.  
201 Variant: “regis Arturi”, B. 
202 S’ha substituït “quem quaeris” per “aqueix”.  
203 Variant: “nisi primo”, CDEFH.  
204 Potser hi hauria de dir “respòs”, com a la resta d’intervencions. 
205 Cap dels dos pronoms de primera persona d’aquesta frase són al text llatí, i tampoc no caldrien en el català, i 

encara menys caldria repetir-los. Això mateix s’esdevé unes línies més avall, on s’afegeix dos cops el pronom de 

segona persona.  
206 S’ha afegit “ni sofferir tan grans treballs”.  
207 S’ha afegit “humilment” i “humil”. 



53 
 

me donets consentiment que, per esguardament de vós,208 puga dir que yo m’alegre d’amor de 

pus bella dona”.  

Al qual la donzella respòs: “Si tu havies tan gran ardiment de cor que aquelles coses que yo he 

dites no tems d’encercar, tu pories acabar ço que demanes de nós”.  

A la qual lo bretó respòs: “Si vos me volets atorgar ço que yo us he demanat, tots 315 

sobrepujaments de bonaventura seran ab mi”. Al qual la donzella li va atorgar tot planament 

ço que li demanava,209 e va-li donar hun besar d’amor, e donà-li lo cavall que cavalchava, e 

dix-li que aquell lo portaria a tots los lochs qui ell desijava,210 “mas guarda’t que sàpies 

contrestar ardidament ab tos contrestans, emperò diligentment te membre açò que, com hauràs 

vençuts los dos cavallers qui deffendran lo guant, no prengues lo guant d’ells, mas pren-ne hun 320 

leig211 que trobaràs penjat en una colona d’or. En altra manera no vençries la batalla del palau 

ni compliries ço que desiges”.  

Les quals coses axí acabades, lo bretó se va vestir les sues armes, e pres comiat, e anà-sse’n212 

per la selva. E anà molt per boschs plens de bísties feres e saluatges,213 sí que vench al flum, lo 

qual era maravellosament ample e larch, e fort pregon, que sol en la pus pocha riba que y era 325 

negara tot hom.214 E anant riba lo riu, vengué al pont, lo qual era d’aytal forma: ell era tot d’or 

e tenia en cada riba son cap, e lo migà del pont era en l'aygua e a les hones de l’aygua vaguejave 

tot. E lla on se acostà lo bretó havia hun cavaller qui cavalchava hun cavall, e era de lega 

gardadura, lo qual lo bretó saludà ab cortesa paraula, mas ell lo menyspreà de retre-li les saluts, 

mas dix-li: “Què demanes ací, bretó, vinent armat ací de tan longues parts?”.  330 

Al qual lo bretó respòs: “Yo treball de passar aquest flum per lo pont”.  

 
316 seran] ms. sera 

 
208 Llatí: “ut de vestro”. 
209 Al text llatí, en discurs directe.  
210 Al text llatí, en discurs directe. 
211 És possible que hi hagi hagut un error de còpia i que “tu e(n)leix” s’hagi corromput en “hun leig”. Llatí: “tu 

ipse”.  
212 Llatí: “coepit deambulare”.  
213 Les bèsties són afegides. Al text llatí “agrestia” i “ferocia” fa referència a “loca”, és a dir, als “boschs”.  
214 Llatí: “denegabatur introitus”. De haver-hi un error en el model llatí. El traductor podria haver-hi llegit “omnis”. 



54 
 

Al qual lo del pont dix: “Yo veig que tu demanes la mort, la qual nengun estrany no ha poguda 

esquivar, mas emperò si tornes a enrrere e que·n lexes les armes, yo perdonaré215 al teu jovent 

per ço com veig que per gran simplesa est ací vengut”. 216  

Al qual lo bretó respòs: “Si yo lexava les armes, tu no hauries nenguna lahor de victòria,217 mas 335 

si·m pots vedar axí com son lo passatge, lavors hauràs digne lahor de glòria. Car aquell qui·m 

dirà de no que yo no pas lo pont,218 yo lo y demanaré219 ab la espasa”.  

E aquell del pont va cruxir220 les dents e va·s treballar per gran fellonia e va dir: “O tu, bretó,221 

mala carrera és aquesta per a tos obs que huy as presa, car per ço com as nomenada espasa 

morràs adés, e jamés no tornaràs noves222 dir a la tua dona. Ho mesquí de bretó, e com est gosat 340 

venir en aquest loch on pendràs la mort?”.223 E costrenyent lo cavall ab los esperons contra·l 

bretó, va’l ferir224 malament ab la espasa,225 sí que li trenchà tot l’escut del bretó, e mès-li la 

spasa per lo costat226 trenchant-li dos dobles de loriga qui vestia, sí que perdé227 molta sanch lo 

bretó.228 Emperò que lo bretó229 se sentí axí naffrat, lunyà’s d’ell tro al cap del pont,230 e ferí’l 

tan poderosament ab la lanssa231 que passà-la-li per lo ventre e derrochà’l legament del 345 

cavall.232 E com li volgués de tot en tot tolrre-li lo cap, lo ponter clamà-li mercè, la qual li fo 

atorgada. E de l’altra part del flum s’i estava hun hom molt gran e molt sobrer, lo qual com ves 

 
340 tornaràs] ms. tornauas 

 
215 S’ha omès “misericorditer”. 
216 Tradueix “ací” per “in aliorum rura et extranea regna”. A més, ha omès “improvida” i ha considerat 

“simplicitate” com a causa, malgrat que al text llatí la causa és “tuae iuventuti […], quae te […]”. Potser mancava 

el relatiu al model llatí. Tanmateix, el text resultant de la traducció és entenedor.  
217 S’ha omès “si armato repellas inermem”.  
218 Difereix del text llatí: “si pacificus mihi non patuerit pontis ingressus”. 
219 Llatí: “viam aperire [...] conabor”.  
220 També en aquest cas ha simplificat la perífrasi amb coepio. 
221 En llatí: “iuvenis, Britannia misit”. S’ha canviat “iuvenis” per “Brito”, com el vocatiu de més avall: “miser 

Brito” i s’ha omès “Britannia misit”. El lloc de “Britannia misit” l’ocupa “mala carrera és aquesta per a tos obs 

que huy as presa” 
222 S’ha omès “huius regni”. 
223 El traductor ha entès “qui” com un adverbi interrogatiu i ha omès “ad feminae cuiuscunque suasum”.   
224 En llatí hi ha una perífrasi amb coepio. 
225 S’ha omès “acuto”.  
226 S’ha omès “carnem”. 
227 Paràfrasi amb coepio. 
228 Variant: “vulneris emanare” omès, B. 
229 Al text llatí diu “iuvenis”.  
230 El traductor no ha entès “pontis militem”, és a dir, “el cavaller del pont”, sinó que ha interpretat que el cavaller 

protagonista es va dirigir “ad pontem”. Trojel no va recollir cap variant “pontem” en lloc de “pontis”, però pot ser 

que fos el que digués l’antígraf que tenia el traductor. A més, sembla que ha mogut “lanceae [...] acumen” a 

l’oració següent.  
231 Llatí: “acriter pugnando perforavit”. El traductor ha fet que “lanssa” (“lanceae”) sigui complement de ferir, i 

no pas de “direxit”.  
232 Llatí: “postravit in herbam”. 



55 
 

que·l ponter era sobrat del bretó, e com ves que·l bretó se’n muntava per lo pont d’or, 

començà233 a vinclar lo pont en tal manera que lo bretó234 s’acabussà tot en l’aygua sí que no 

paria gens del pont. Mas lo bretó, confiant-se en son cavall qui era bo, hisqué’s del pont e passà 350 

avant.235 Lo qual com molt ach treballat,236 vench al cap del pont e pres lo guardador de l’altre 

cap del pont e offeguà’l en l’aygua, e pensà’s237 axí com mils poch de la sua naffra.  

E despuys lo bretó començà a cavalchar per los bells prats, e puix238 vench en hun prat239 on 

eren odors de totes quantes flors són al món. E en aquest prat havia hun palau240 ordonat 

maravellosament e plen de totes belleses. E de la una part viu241  la porta del palau uberta, he 355 

entrà dins.242 He trobà en aquelles parts243 taules d’argent, e, sobre aquelles taules, totes 

maneres de viandes e de tots vins, e molt belles e blanques tovalles de cada part. En aquell 

alegre prat si havia una conqua d’argent244 en la qual donà assats a beure he a mengar al cavall. 

E com hac donat a mengar al cavall, cerquà tot lo palau de la una part, mas com pogues245 

conèxer la entrada del palau, acostà’s a la taula e mengà246 de aquelles viandes que y trobà. E 360 

anvides ach hun poch mengat que les portes del palau se obriren e faeren tan gran brugit que 

semblaren que fossen tro.247 E encontinent va exir per aquella porta hun hom tamany com hun 

jagant portant una maça de coure en la mà de fort gran pes, e menegava-la axí248 com si fos 

una palla. Lo qual dix al bretó: “Axí quin hom est tu tan foll que no as aguda pahor d’entrar en 

aquest regne, e que tan follament t’est pres a mengar en la taula del rey e dels cavallers?”.  365 

 
233 En aquest cas sí que ha traduït literalment la perífrasi. 
234 Al text llatí és el pont que se submergeix i no pas el cavaller. Podria ser un error de còpia per addició. 
235 Sembla que ho hagi resumit: “in pontis transitu viriliter procedere non desistit”.  
236 També ha resumit “qui post multi laboris angustias plurimasque submersiones per equi conanime tandem […]”. 
237 Llatí: “colligavit”. El traductor ha interpretat ‘pensar’, que és un dels sentits del mot, tot i que en aquest context 

potser s’adiu més ‘embenar’, ‘lligar’. 
238 S’ha omès “decem stadiorum iter”. 
239 S’ha omès “amoenum”.  
240 Variant: “rotundum scilicet” omès a CFEH. 
241 Al manuscrit hi ha “vberba” ratllat.  
242 El sentit del text llatí és el contrari, atès que no pot trobar cap porta: “ex nulla tamen palatii parte potuit 

conspicere portam vel  habitatorem”. Altrament, ha omès “vel habitatorem”. És possible que hi hagués un error 

en el model llatí i s’hi llegís “una” en lloc de “nulla”, i “portam apertam” en lloc de “vel habitatorem”.  
243 Hauria de ser “en aquells prats”. Llatí: “in eisdem pratis”. Dubtem que hagi estat un error de traducció, perquè 

el traductor hauria d’haver llegit partibus per traduir parts. El genitiu (partis) és més proper a pratis, però hauria 

calgut un altre context per legitimar el genitiu. Si fos un error de còpia, el copista hauria confós prats per parts, 

que es podria explicar pel fet que a la traducció catalana el cavaller entra al palau, per la qual cosa és poc esperable 

que hi trobi un prat, però, llavors també hauria canviat el gènere del determinant. També torna a aparèixer part 

més endavant a la mateixa línia, i encara en una altra oració una mica més avall. Altrament, a l’oració següent 

s’ha traduït i copiat prat correctament.  
244 S’ha omès “purissima”. 
245 S’ha omès la negació. Llatí: “nullis”. 
246 Perífrasi amb coepio. 
247 S’ha omès “ex propinquis partis orta”. 
248 S’ha omès “sine labore”. 



56 
 

Al qual lo bretó dix: “Car249 a mi tany que yo menge de les viandes qui son apparellades als 

cavallers, car sol pensament de cavalleria te a mi en treball de cavalleria e m’ha fet entrar dins 

aquestes portes;250 donchs per dues rahons me contrastes no cortesament la cort del rey hi la 

taula”.  

Al251 qual lo porter respòs axí: “Jatsia que aquesta sia taula de rey, emperò no y deu mengar 370 

nengú sinó aquells qui són d’aquest palau. E no y lexen nengú passar si donchs primerament 

no·s combat ab la guàrdia de aquest palau e que la vença combaten, car, si nengú és vençut en 

aquest palau, no ha nengun remey de vida. Donchs leva’t de la taula e torna-te’n a ta pròpria 

terra ho passa avant e batallar-t’as ho·m252 demostra vertaderament per què est vengut ací”.  

Al qual lo bretó respòs: “Yo deman lo guant del esparver e per ço són ací vengut, e si yo he lo 375 

guant, no hiré d’aquí avant, lo qual guant és del esparver qui és en la cort del rey Artús.253 

Donchs, on és lo guardador d’aquell palau lo qual me deu contrestar que no pas d’aquí avant?”.  

Al qual lo porter respon: “Ho fat, e quanta oradura as en lo cap, que abans series mort .X. 

vegades e resuscitades altres tantes que acabasses ço que demanes! E yo son guordià d’aquell 

palau qui·t faré gitar d’aqueix fat pensament que tu has. E valgra’t mes que aqueix jovent que 380 

as aguesses despès en Bretanya,254 car yo son tan poderós de força que anvides doçents bretons 

fellons me porien res contrestar”.  

Al qual lo bretó respòs: “Jatsia que tu digues que hages tan poderosa vertut, emperò yo desige 

de batallar-me ab tu per tal que conegues quins fills ha Bretanya, jatsia que no sia covinent 

cosa que hom de peu se batalle ab hun cavaller”.  385 

Al qual lo porter dix: “Ja veig que·ls teus esdeveniments255 te volen ací fer pendre mort, car la 

mia mà dreta hi ha morts més de mil cavallers. E jatsia açò que yo no sia comptat en compte 

de cavallers, emperò yo·m vull batallar amb tu a cavall, e yo qu·estiga de peu”.256  

 
384 quins] ms. quin 

 
249 S’ha omès la primera part de la resposta: “cunctis abundanter regia debet esse exposita mensa, nec cibum 

regiumque potum decet alicui denegari”.  
250 Portas per partes (Pagès). 
251 Al manuscrit hi ha “la” ratllat.  
252 Llatí: “ac”.  
253 La traducció no és exacta, perquè ha transformat l’oració en una relativa: “chirotheca vero accepta ulterius 

transire contendo et in Arturi curia accipitrem victor assumere”.  
254 S’ha canviat el sentit de la frase: “qui tua te faciam penitus opinione frustrari et tua iuventute Britanniam 

viduari”.  
255 Probablement amb el sentit de ‘fat, destí’. Llatí: “fortunationis eventus”.  
256 S’ha omès “quia, si peditis virtute succumbes, non immerito crederis qualis qualis militis audacia superandus”. 



57 
 

Al qual lo bretó respòs: “Ja Deus no u vulla, que null temps que yo sia a cavall combata ab null 

hom de peu, car negun hom de peu no·s deu combatre ab nengun hom a cavall”.  390 

E parlant axí lo porter257 correch tost pendre les sues armes. E lo bretó va córrer contra 

l’enemich e ab hun poch de colp va-li donar en l’escut. E lo porter, mogut a hira, menyspreant 

la poquea del bretó, va menegar la maça ab tan gran força que tot l’escut li cuydà pecejar, sí 

que·l bretó ach-ne gran pahor. E lo porter, cuydant-lo matar al segon colp, va llevar alt la maça, 

mas abans que l’agués ferit, lo bretó enginyosament va’l ferir ab la espasa en la mà, e va-li 395 

tolrre lo puny, e la maça caech en la erba.258 E com lo bretó·l soptàs malament que·l volia 

oçiure, lo porter cridà e dix: “Ho, no est tu aquell dolç cavaller lo qual Bretanya ha engendrat? 

O ladró de hòmens, ho enganador!,259 per què·m vols ociure pus que m’has vençut ab la espasa? 

Car si vols perdonar a la mia vida, yo·t faré guanyar ab poch de treball ço que tu demanes, e 

sens mi en neguna manera tu no u pots acabar”.  400 

Al qual lo bretó dix: “Ho porter, yo·t restauraré la vida si tu·m compleix260 ço que·m promets”.  

E lo porter va-li dir: “Si·m vols esperar hun poch, yo·t daré lo guant de l’esparver”.  

“Ha261 ladró d’òmens, ara conech verament que tu·m vols enganar! Mas si tu vols restaurar la 

tua vida, mostra’m solament lo loch on està lo guant”. E lo porter va amenar lo bretó en los 

secrets del palau on era la colona d’or molt bella, la qual sostenia tot lo palau, en la qual lo 405 

guant penjava, e va’l pendre ardidament hi estojà-lo. E gran murmurament e crits se van 

escomoure262 per tot lo palau, e van dir: “Ay, ay, que l’enemich se’n va no forçat de nengú ab 

la presa!”.  

E va s’exir del palau e vench a·quell loch tan delitable en lo qual havia tan ben olents prats,263 

en lo qual loch havia altres prats molt bells. E en cadascú264 havia hun palau d’or compost 410 

maravellosament e era la longuea d’aquell palau .DC. colzes, e, l’amplea, docents. E tots los 

trespols de fora del palau eren d’argent, e aquells de dins eren d’or. E era tot ornat de belles 

 
407 tot] ms. to 

 
257 Al text llatí no es diu que sigui el porter qui agafi les armes. A més, sembla que hagi duplicat la frase, de 

manera que s’explica que s’armen i es llencen a la batalla els dos.  
258 Llatí: “eius dextram […] cum clava emisit in terram”. 
259 Afegit. Gairebé replica el que diu el protagonista unes línies més avall.  
260 El copista no ha afegit la s de la segona persona. 
261 Omesa la indicació de qui parla. 
262 Perífrasi amb coepio. L’ús pronominal d’aquest verb no està atestat al DCVB ni al DECLC.  
263 Ha omès “ascendit equum arreptoque itinere”. 
264 Llatí: “in quibus”. 



58 
 

pedres precioses e de launes265 d’or. Emperò en lo pus digne loch del palau lo rey seya en una 

cadira d’or, e costa d’ell seyen dones molt belles lo compte o nombre de les quals no poria dir. 

He aquí estaven molts cavallers resplandents. E en la entrada del palau266 havia una pertxa d’or 415 

molt bella en la qual estava lo tan maravellós esparver.267 Mas abans que pogués venir a·quest 

palau, denant lo palau havia hun mur fort maravellós en la entrada del qual estaven .XII. 

cavallers molt forts los quals no lexaven d’aquí avant passar nengú si donchs no·ls mostraven 

lo guant del esparver o no volgués passar combatent. La qual cosa, lavors, com lo bretó ho 

sabé, mostrà lo guant del sparver. Los quals, com lo aguessen vist, van-li obrir la carrera, e 420 

van-li dir: “Aquesta no és carrera de salut per a tu, qu·enans ho és de gran dolor”. E com lo 

bretó fos davant268 lo palau ho dins, saludà lo rey Artús e fon li demanat per què ell era vengut. 

E ell respòs que per ço que sse’n portàs l’esparver. Al qual hun dels cavallers de la cort dix: 

“Per quina rahó vols pendre l’essparver?”.  

Al qual lo bretó respòs: “Car yo m’alegre d’amor de pus bella dona que nengun cavaller de 425 

aquesta cort”.  

Al qual lo cavaller dix: “Donchs per tal que tu te’n pusques portar l’esparver te cové 

primerament deffendre combatent ço que tu dius”.  

E lo bretó respòs: “Hoc, volenter”. E axí lo bretó va pendre l’escut e l’altre cavaller va puigar 

sus lo cavall he entre abduy dels palaus269 van donar dels esperons als cavalls, e van trenchar 430 

les lances e los escuts, e van pendre les espases e van-sse molt combatre. E com se foren 

combatuts,270 lo cavaller [donà tal colp] al bretó271 al cap que tot lo seny [e lo veure]272 li tolch. 

E lo bretó273 va venir contra ell ab tan gran poder e donà-li tal colp qui del cavall lo enderrochà. 

E tantost va pendre l’esparver e los cans.274 E com reguardàs al cap del palau veu penjar una 

 
413 launes] ms. lances   416 esparver] ms. esparner   432 cavaller] ms. cayaller 

 
265 Vegeu l’exemple següent de Turmeda: “Forrat de launes d’argent és lo mur” (DCVB, s. v. llauna, 1). Altrament, 

ocupa el lloc d’una oració omesa (“palatium etiam variis...distinctum”). 
266 Variant: “palatii ingressu”, CDEFH. 
267 Ha omès el que segueix: “et ibi prope duo canes acciptris ligati iacebant”. 
268 Sembla que estigui duplicat. Podria ser un error de còpia no cancel·lat. Llatí: “ad interiora palatii pervenisset”.  
269 El traductor ha interpretat “ambo” com si modifiqués “palatii” en lloc de fer referència als cavallers. Tampoc 

no es correspon amb el sentit del text llatí l’oració “e l’altre cavaller va puigar sus lo cavall”, que podria ser un 

afegit o un desdoblament d’una altra oració. 
270 S’ha omès “diutinam”. 
271 És el contrari, el bretó li dona el cop a l’altre cavaller. 
272 Hi ha unes taques de tinta que tapen una part de l’escriptura.  
273 S’ha omès “quod persentiens” i “audacter”. 
274 Els “cans”, és a dir, “canibus” és complement de “vidit”. Mira els cans i veu la cartelleta que penja de la perxa: 

“quae aurea catenula praedictae inhaerebat perticae colligata”.  



59 
 

cartelleta escrita la qual estava pengada ab una cadeneta d’or e stava ligada al cap de la pertxa. 435 

E com ell la s’esguardàs, ell legí açò que deya:275 “Aquesta és la carta en la qual són escrites 

les retgles d’amor, les quals lo rey d’amor manifestà als aymadors, e les quals te n’as a portar 

per tal que les pusques mostrar als amants si te’n vols portar l’esparver ab pau”.  

Les quals coses preses, ell se’n va tornar sens negun constrast en aquell loch del bosch on havia 

trobada la donzella, la qual, com sabé ço qui era esdevengut al bretó, ach gran gog, e dix-li: 440 

“Ara ves-te’n ab ma licència, que la dolça Bretanya t’espera. Emperò, prech-te que, com me 

hauràs obs, que no·t prenga perea de venir ací,276 car ací·m trobaràs tots temps”.277  

Donchs les retgles d’amor qui foren trobades hi scrites en la dita carta són aytals: 

Per rahó de matrimonii no ha hom dreta escusació de amor. 

Aquell qui no cela no pod amar. 445 

Nengun home no pod ésser ligat a dobla amor. 

Fferma cosa és que tots temps creix amor.278 

No és saborosa cosa ço que l’amant pren forçadament de l’altre amant. 

Lo mascle no sol amar si no ha plena edat. 

Per espay de dos anys se deu estar d’amar qui ha perduda la su·amor. 450 

Nengú no·s deu partir de ss·amor sens gran rahó d’actes.279 

Amor tots temps és exellada280 dels avars. 

No·s cové d’amar en loch281 on sia vergonya de demanar matrimonii. 

La ver·amor no desiga abraçaments de ssa amant sinó ab volentat d’ella. 

 
452 exellada ] ms. exalçada    

 
275 Difereix del text llatí. Ha omès “de qua quum diligenter exquireret” i no ha traduït fidelment “tale promeruit 

audire responsum”. Trojel no indica cap variant que es correspongui amb aquesta solució. 
276 Difereix del text llatí: “ne gravis tibi videatur abscessus”. 
277 S’ha omès “qui osculo assumpto atque ter decies repetito Britanniam versus gaudens iter direxit amoenum. 

Postmodum vero regulas, quae in charta reoeriuntur adscriptae, conspexit, et eas iuxta superioris responsi tenorem 

cunctis amatoribus divulgavit”.  
278 Hi falta “vel minui”.  
279 La regla següent, que és la novena, falta.  
280 Llatí: “exsulare”. Ha omès “domiciliis”. 
281 Llatí: “quarum”.  



60 
 

Amor descuberta ho divulgada poch acostuma durar. 455 

Leugerament creure fa menysprear l’amador.282 

Lo ver amant tots temps ha acostumat de cambiar-se en l’esguardament de l’amant. 

En la hivaçosa vista de l’amant lo cor de l’amant salta.283 

 
457 acostuma] ms. acostumat 

 

 
282 Al text llatí hi diu “perceptio” (‘conquesta’) i “amorem”, no pas “amantem”. També hi falta la segona part de 

la regla: “difficilis eum carum facit haberi”. Pot ser que l’antígraf no es llegís bé i que el traductor ho intentés 

reconstruir.  
283 Aquí s’interromp el text: hi falten la resta de les regles (en són trenta-una en total) i el final de la narració, a 

banda del tercer llibre.  



61 
 

III. Bibliografia 

Alvar, Carlos (1994), “Manuscritos románicos no castellanos, 1: Biblioteca del Palacio Real 

(Madrid)”. Revista de Literatura Medieval,  6, 194-209.  

Benton, John, “The Evidence for Andreas Capellanus re-examined again”, Studies in 

Philology, 1962, 59, 3, 471-478 .  

Blüher, Karl Alfred (1983), Séneca en España. Investigaciones sobre la recepción de Séneca 

en España desde el siglo XII hasta el siglo XVIII. Madrid: Editorial Gredos. 

Bourgain, Pascale, “Aliénor d’Aquitanie et Marie de Champagne mises en cause par André le 

Chapelain”, Cahiers de civilisation médiévale, XXIX, 1-2, 1986, 30-31.  

Bowden, Betsy (1979), “The Art of Courtly Copulation”. Medievalia et Humanistica, 9, 67-

85. 

Buridant, Claude (trad.), Andreu el Capellà (1974), Traité de l’amour courtois. París: 

Klincksieck. 

Calabrese, Michael (1997), “Ovid and the Female Voice in the De Amore and the Letters of 

Abelard and Heloise”. Modern Philology, 95, 1, 1-26. 

Cantavella, Rosanna (2004), “El capellà, el vicecanceller i el secretari, o De amore, Mascó i 

Metge”. Llengua i literatura, 15, 31-66. 

Cantavella, Rosanna (2007), “Les anotacions marginals al De amore català”. Caplletra. Revista 

Internacional de Filologia, 42, 37-58. 

Carins, Francis (1993), “Andreas Capellanus, Ovid and the Consistency of De amore”. Res 

Publica litterarum. Studies in The Classical Tradition, 16, 101-117.  

Carreras, Ricardo (1920), “Observaciones críticas”. Dins Enric Arderius i Eduard Julià, Régles 

de amor i Parlament de un hom i una fembra: obra atribuida al canciller mossen Domingo 

Mascó, segle XIV. Castelló: Societat Castellonenca de Cultura, 169-217. 

Cherniss, Michael D. (1975), “The Literary Comedy of Andreas Capellanus”. Modern 

Philology, 3,  223-237. 

Creixell, Inés (trad.) (1985), Andreu el Capellà, De amore: tratado sobre el amor. Barcelona: 

El Festín de Esopo, Quaderns Crema. 



62 
 

Colon, Germà (1978a), “El perfet perifràstic català «va + infintiu»”. Dins La llengua catalana 

en el seus textos. Barcelona: Curial Edicions Catalanes, 2, 120-130. 

Colon, Germà (1978b), “Sobre el perfet perifràstic «vado + infintiu», en català, en provençal i 

en francès”. Dins La llengua catalana en el seus texts. Barcelona: Curial Edicions Catalanes, 

2, 131-173. 

Danvila, Francisco (1888), “Biografía de la ilustre Na Carroça de Vilaragut, Señora de 

Albayda, Carricola y Corbera”. Boletín de la Real Academia de la Historia, 13, 402-451. 

Dronke, Peter (1994), “Andreas Capellanus”. The Journal of medieval latin, 4, 51-63.  

Fuster, Just Pastor, (1827-30), Biblioteca valenciana (...) con adiciones y enmiendas a la de D. 

Vicente Ximeno. València: Ildefonso de Mompié, 1.  

Gimeno, Francisco M. (1992), “El manuscrit II-3096 (olim 2.LI.1) de la Biblioteca del Palacio 

Real”. Caplletra, 13, 175-184.  

Iglesias, Antoni (1996), Llibres i lectors a la Barcelona del segle XV: les biblioteques de 

clergues, juristes, metges i altres ciutadans a través de la documentació notarial (anys 1396-

1475). Bellaterra: Universitat Autònoma de Barcelona. Tesi doctoral. 

Jorgensen, Beatrice (1985), Bibliography of Old Catalan Texts. Madison: The Hispanic 

Seminary of Medieval Studies. 

Julià, Eduard, Enric Arderius i Ricardo Carreras (1920), Régles de amor i Parlament de un 

hom i una fembra: obra atribuida al canciller mossen Domingo Mascó, segle XIV. Castelló: 

Societat Castellonenca de Cultura. 

Karnein, Alfred (1981a), “La réception du De amore d’André le Chapelain au XIII
e siècle. 

Premier article”. Romania, 102, 407, 3, 324-351. 

Karnein, Alfred (1981b), “La réception du De amore d’André le Chapelain au XIII
e siècle. 

Deuxième article”. Romania, 102, 408, 4, 501-542. 

Karnein, Alfred (1985), De amore in volkssprachlicher Literatur: Untersuchungen zur 

Andreas-Capel- lanus-Rezeption in Mittelalter und Renaissance. Heidelberg: Carl Winter 

Universitätsverlag. 



63 
 

Lluch, Montserrat (2004), “Editar el Jugurta català del segle XIV: un plantejament 

metodològic”. Cultura Neolatina. Rivista di Filologia Romanza fondata da Giulio Bertoni, 64, 

3-4, 559-593. 

Loyd, James i Virginia León de Vivero (1979), “The Artful Rejection of Love from Ovid to 

Andreas to Chartier”. Modern Language Studies, 9, 2, 46-52.  

Martínez, Tomàs (1985), “Sobre l’autoria de la traducció catalana de les Tragèdies de Sèneca”. 

Estudis de llengua i literatura catalanes. XI. Miscel·lània Antoni Badia i Margarit, 3. 

Montserrat: Publicacions de l'Abadia de Montserrat. 

Martínez, Tomàs (1992), “Notes sobre la difusió de les obres de Nicolau Trevet a Catalunya: 

la traducció de les Tragèdies de Sèneca i els comentaris de Trevet”. Caplletra. Revista 

Internacional de Filologia, 13, 117-134. 

Martínez, Tomàs (1995) (ed.), Sèneca, Tragèdies. Traducció catalana medieval amb 

comentaris del segle XIV de Nicolau Trevet. Barcelona: Editorial Barcino, 1.  

Massó, Jaume (1888), Manuscritos catalanes de la biblioteca de Su Majestad. Barcelona: 

llibreria d’Álvaro Verdaguer.   

Ménard, Philippe (1969), Le rire et le sourire dans le roman courtois en France au moyen âge 

(1150-1250). Gènova: Droz.  

Monson, Don Alfred (1988), “Andreas Capellanus and the Problem of Irony”. Speculum, 63, 

3, 539-572. 

Monson, Don Alfred (2022), “Will the real Andreas Capellanus please come forward”. 

Prometeica. Revista de Filosofía y Ciencias, 24, 70-82.  

Montero, Enrique (ed.) (2020), Andreu el Capellà. El amor (cortés). Madrid: Ediciones Akal. 

Nelson, Barbara (1973), “A medieval commentary on Andreas Capellanus”. Romania, 94, 376, 

528-541.  

Nelson, Barbara (1974), “Medieval rire, ridere: a laughing matter?”. Medium Aevum, 43, 2, 

116-132. 

Paris, Gaston (1883), “Études sur les romans de la Table Ronde. Lancelot du Lac. II: Le conte 

de la charrete”, Romania, 12, 459-534. 



64 
 

Puig, Jaume (1994), “Unes prediccions pseudo-arnaldianes del segle XV. Edició i estudi”. Dins 

Josep Perarnau (coord.), Actes de la I Trobada Internacional d’Estudis sobre Arnau de 

Vilanova. Barcelona: Institut d’Estudis Catalans, 1.  

Pujol, Josep (2021), “Francesc de la Via, dues cartes d’amor i una autoritat de Petrarca (amb 

un ròssec gironí)”. Dins “Qui fruit ne sap collir”. Homenatge a Lola Badia. Barcelona: 

Universitat de Barcelona-Editorial Barcino, 2, 127-142. 

Putanec, Valentin (1948), “Un second manuscrit du Livre d'Enanchet”. Romania, 70, 74-83. 

Riquer, Martí de (ed.) (1971), Guillem de Berguedà: estudio histórico, literario y lingüístico. 

Poblet: Abadia de Poblet, 1. 

Robertson, Durant Waite (1953), “The Subject of the De amore of Andreas Capellanus”. 

Modern philology, 50, 145-161.  

Round, Nicolàs Grenville (1974-1979), “Las traduccions medievales catalanes y castellanes de 

las tragèdies de Séneca”. Anuario de Estudios Medievales, 9, 187-227. 

Roy, Bruno (1992), Une culture de l’équivoque. París: Éditions Honoré Champion.  

Roy, Bruno, George Ferozco (1993), “La redécouverte d’un manuscrit du De amore d’André 

le Chapelain”. The Journal of Medieval Latin, 3, 135-148.  

Salvà, Vicent (1888). A Catalogue of Spanish and Portuguese Books, with ocasional literary 

and biographical remarks. Londres: M. Calero. 

Schlösser, Felix (1960), Andreas Capellanus. Seine Minnelehre und das christliche Weltbild 

des 12. Jahrhundert. Bonn: H. Bouvier Verlag.  

Trojel, Emil (1889), “André de Paris et André le Chapelain”. Romania, 18, 473-77. 

Trojel, Emil (ed.) (1892 [1972]), Andreae Capellani regii francorum. De amore. Libri tres. 

Múnic: Wilhelm Fink Verlag.  

Walther, Hans (1967), Proverbia sententiaeque latinitatis medii aevi. Lateinische Sprichwörter 

und Sentenzen des Mittelslters. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 5.  

 

  



65 
 

IV. Sigles 

Manuscrits llatins 

A Milà, Biblioteca Ambrosiana, cod. A 136 sup. 

B Wolfenbüttel, Herzog-August-Bibliothek, cod. 83.18 

C Roma, Biblioteca Vaticana, cod. Ottob. lat. 1463A 

D París, Bibliothèque Nationale de France, ms. lat. 8758 

E Montpeller, Bibliothèque de l’École de Médicine, cod. 217 

F Florència, Biblioteca Medicea Laurenziana, cod. Gadd. 178 

G Wolfenbüttel, Herzog-August-Bibliothek, cod. 71.20 

H Munic, Bayerische Staatsbibliothek, Clm. 416 

I París, Bibliothèque Nationale de France, ms. lat. 10363 

Diccionaris  

DCVB: Moll, Francesc de Borja, Antoni Maria Alcover, Diccionari català-valencià-balear. 

Disponible en línia: https://dcvb.iec.cat  

DECLC: Coromines, Joan, Diccionari etimològic i complementari de la llengua catalana. 

Disponible en línia: https://decat.iec.cat 

 


