
21/12/2017

“Necessitem les humanitats
ambientals perquè necessitem noves
narratives per entendre el present i
per imaginar futurs alternatius”

Marco  Armiero,  director  de  l’Environmental  Humanities
Laboratory  del  KTH Royal  Institute  of  Technology  a Estocolm,
va  participar  en  un  workshop  internacional  celebrat  al  Centre
d’Història  de  la  Ciència  (CEHIC)  de  la  UAB,  titulat  “At  the
intersection of disciplines: History of Science and Environmental
History”.  Qüestions  com  la  història  ambiental,  la  relació  entre
natura i nació i entre natura i feixisme, la crisi dels residus a la
Campània,  les  migracions  o  les  emergents  humanitats
ambientals  són  alguns  dels  temes  de  què  parla  en  aquesta
entrevista

Marco Armiero és el director de l’Environmental Humanities Laboratory del KTH Royal
Institute  of  Technology  a  Estocolm.  Llicenciat  en  Humanitats  per  la  Università  di
Napoli, va obtenir el doctorat en Història Econòmica a l’Università degli Studi di Bari.
Ha  realitzat estades post­doctorals  i  ha estat  investigador visitant a  la University  of
Kansas,  la  Brown  University,  la  Yale  University,  la  University  of  California  at
Berkeley,  l’Standford  University,  la  UAB  i  el  Centro  de  Estudos  Sociais  –
Universidade de Coimbra.

https://www.uab.cat/web/uabdivulga-1345468981732.html


 
Els seus principals temes de recerca han estat  la història dels conflictes ambientals
pels drets de propietat  i  l’accés als recursos comunals (boscos  i mar),  la politització
de  la  natura  i  el  paisatge  en  la  construcció  de  la  nació  italiana  i  els  efectes
ambientals  de  les  migracions  en  massa.  És  autor,  coautor  i  editor  de  nombrosos
articles,  monogràfics,  llibres  i  capítols  de  llibres,  entre  els  quals  podem  destacar
Storia  dell’ambiente.  Una  introduzione  (2004,  coautora  Stefania  Barca),  A  Rugged
Nation. Mountains and the Making of Modern Italy, 1860­2000 (2011), The Last Days
of Naples. Towards a Political Ecology of Garbage in Campania, Italy (sota contracte,
coautor  Giacomo  d’Alisa),  Environmental  History  of  Modern  Migrations  (sota
contracte, coeditor Richard Tucker), Teresa e le altre. Storie di donne nella Campania
dei rifiuti (2014), Views from the South. Environmental Stories from the Mediterranean
World (19th­20th cent.) (2006).

1.­ El passat mes de juny va participar en un workshop internacional que es va
celebrar al CEHIC de la UAB, titulat “At the intersection of disciplines: History of
Science and Environmental History”. Què és  i quines preguntes vol  respondre
la història ambiental?
El workshop que es va fer al CEHIC va ser extremadament inspirador i oportú. Vivim
en  temps  de  post­veritats,  quan  la  ciència  és  qüestionada,  especialment  per  tal
d’evitar  qualsevol  mesura  per  afrontar  el  canvi  climàtic.  Des  de  fonamentalistes
religiosos  fins  als  “mercaders  de  dubtes”  ­utilitzant  la  preciosa  expressió  proposada
per  Oreskes  i  Conway­,  hi  ha  una  creixent  cohort  de  gent  preparada  per  a  negar
qualsevol veritat científica que pugui qüestionar les seves conviccions i, encara més,
el seu moneder. Avui, els historiadors de  la ciència, els historiadors ambientals, els
acadèmics en STS (Science and Technology Studies)  tenen un  important  paper  per
jugar. Segons  alguns,  hem de  confiar  en  els  descobriments  dels  científics,  i  potser
treballar  com  a  traductors  dels  complexes  arguments  científics  a  un  llenguatge
accessible al públic general. En efecte, com a acadèmics d’humanitats, sabem com
escriure de manera entenedora. Tanmateix, no estic convençut d’aquest enfocament.
Encara  crec  que  com  a  acadèmics  podem  estudiar  de  manera  crítica  com  es
construeix  la  ciència  i  la  veritat  científica  sense  contribuir  al  rebuig  de  cap  d’elles.
Després  de  tot,  sense  aquest  tipus  de  treball,  no  podríem  parlar  avui  dia  de
“mercaders de dubtes”. Per a mi, el nostre workshop al CEHIC va anar precisament
en  aquesta  direcció. Contra  la  negació  del  canvi  climàtic  i  el  règim de  post­veritats
necessitem més, i no menys, pensament crític. Dins d’aquesta recerca, i m’atreveixo
a  dir  agenda  política,  la  història  ambiental  té  molta  cosa  a  oferir.  Els  historiadors
ambientals  oferim  la  comprensió  crítica  necessària  per  tal  d’historiar,  o  podem  dir
desnaturalitzar,  el  que  anomenem  “medi  ambient”.  Sovint,  la  disciplina  ha  estat
definida  com  l’estudi  de  les  relacions  entre  societats  i  el  medi  ambient  al  llarg  del
temps. És una definició commovedora, amb el mèrit de la claredat, potser simplicitat,
però s’arrisca a  reforçar  la dicotomia entre natura  i  societat,  cultura  i medi ambient.
En canvi, tinc la sensació que necessitem veure que els dos pols estan entrellaçats,
inextricablement  mesclats:  el  capitalisme  entra  dintre  dels  cossos  d’humans  i  no
humans, en la composició de l’atmosfera, en els estrats de la Terra.
Per aquesta raó, recentment he proposat definir  la història ambiental com l’estudi de
les  formacions  socioecològiques  des  d’una  perspectiva  històrica  (Armiero  2017).
M’adono que parlar de “formacions socioecològiques” sona extremadament acadèmic,



argot típic de les ciències socials,  tanmateix no he pogut trobar una expressió millor
per comunicar el missatge que l’objecte de la història ambiental és la formació híbrida
de  les societats humanes  i el medi ambient. A més,  la hibridació no és una qüestió
d’argot acadèmic, sinó que és la veritable essència del nostre món, la matèria de què
està fet.
 
2.­ L’any 2004 va publicar, conjuntament amb Stefania Barca, el  llibre La storia
dell’ambiente. Una  introduzione. Què canviaria o  afegiria  si  en  fes una  revisió
ara?
El  llibre  va  ser  planificat  com  una  introducció  a  la  disciplina  per  a  estudiants
universitaris  italians.  Voldria  dir  que  el  projecte  va  funcionar  força  bé,  atès  que  el
volum va ser adoptat com a llibre de text en força i diversos cursos universitaris, des
de  geografia  a  història,  des  de  política  ambiental  a  ecologia.  En  tretze  anys  la
disciplina  s’ha  desenvolupat  i  expandit  i  seria  difícil  dissenyar  un  llibre  com  aquest
avui dia. En un sentit, crec que el llibre encara pot funcionar avui, si considerem que
bàsicament ens vam basar en el que podríem considerar els clàssics de la disciplina,
volums  i  treballs  acadèmics  que  tots  els  estudiants  d’història  ambiental  haurien  de
conèixer.  Si  pogués  fer  algunes  revisions,  m’agradaria  reconsiderar  el  seu
enfocament,  massa  anglosaxó  /  del  Nord  Global,  amb  l’objectiu  d’incloure,  per
exemple, més  estudis  d’Amèrica  Llatina  o  l’Índia. Un  altre  aspecte  complicat  en  un
volum com aquest va ser,  i encara és,  les relacions amb camps relacionats. En una
somniada revisió del volum, m’agradaria incloure una secció sobre història més enllà
de l’ambiental, i així reflectir, precisament tal com vam fer al workshop del CEHIC,  la
fertilització creuada entre diverses disciplines. En particular, avui m’agradaria  insistir
en  l’emergència  d’arenes  post­disciplinàries  com  ara  l’ecologia  política  i  les
humanitats ambientals com una oportunitat per anar més enllà de les disciplines i de
les  seves  intrínseques  limitacions  a  l’hora  d’entendre  la  crisi  socioecològica  actual.
Finalment,  m’agradaria  incloure  algunes  apèndixs  pràctics  amb  l’objectiu  de  guiar
estudiants  i  professors  en  el  disseny  d’un  projecte  d’història  ambiental  o  una
intervenció en història ambiental pública.
 
3.­ Uns anys més tard va publicar A Rugged Nation. Mountains and the Making
of  Modern  Italy,  1860­2000,  que  començava  explicant  la  incomprensió  que
generava en  tothom el  fet que parlés sobre  les muntanyes  italianes. En canvi,
vostè sosté que van ser molt importants en la creació de la Itàlia moderna. Per
què?
Sí,  a  la  introducció  descrivia  la  sorpresa  amb  què  em  trobava  quan  havia  intentat
explicar  l’objecte  del  meu  llibre.  En  l’imaginari  global,  Itàlia  no  és  un  país  de
muntanyes. És més fàcil parlar de menjar, la màfia o potser de ciutats històriques. Al
llibre,  tanmateix,  he  intentat  demostrar  que  les muntanyes  van  ser  rellevants  en  la
construcció  de  la  identitat  nacional,  mitjançant  l’anàlisi  dels  processos  d’apropiació
de  llocs  i  gent,  el  contrast  entre  allò  local  i  allò  nacional,  la  materialització  d’un
discurs  nacionalista  ­fins  i  tot  racista­  en  una  celebració  de muntanyencs,  que,  no
obstant  això,  no  els  estalvia  la  repressió  i  la  subjugació  forçada  als  interessos
superiors de la nació. Tanmateix, he intentat resistir la idea que el meu llibre sigui un
llibre sobre muntanyes. Evidentment, és un  llibre sobre els Alps  i els Apenins, però
també  és  un  llibre  sobre  llops,  boscos,  guardes  forestals  feixistes,  corporacions
hidroelèctriques, turistes i rebels. He intentat explicar que aquest  llibre és, de fet, un



experiment en història ambiental. Les muntanyes són una finestra, una oportunitat per
veure com la història d’un parís, Itàlia en el meu cas, es veu a través de les lents de
la  història  ambiental.  A  A Rugged Nation  he  volgut  qüestionar  la  idea  comú  que  la
història ambiental és, o hauria de ser, sobre “el medi ambient”; tal com he dit abans,
natura  i  cultura,  història  i  paisatge  estan  combinats.  En  aquest  sentit,  el  llibre  és
sobre  les  muntanyes  tan  com  sobre  la  construcció  d’un  estat  nacional,  la  Gran
Guerra, el capitalisme, etc.
 
4.­  Al  llibre  també  tracta  dos  temes  que  resulten  molt  interessants  al  nostre
país, la relació entre natura i nació i entre natura i feixisme. Què ens en podria
dir?
De  fet,  natura  i  nació  és  un  dels  fils  de A Rugged Nation,  i  potser  de  tota  la meva
carrera acadèmica. A  la  introducció a un monogràfic especial dedicat precisament a
aquest tema, Wilko Graf von Hardenberg i jo hem intentat reflexionar sobre la qüestió
de  la  dialèctica  nació/natura  en  la  història  ambiental.  En  aquest  fragment,  vam
escriure:
“El  punt  no  és  intentar  comprimir  la  natura  dintre  de  les  fronteres  nacionals,  sinó
explorar  com  la  nació  i  la  natura  s’han  combinat  històricament,  produint  híbrids
naturals/polítics. Podríem dir que al contrari d’un model de nina russa ­amb un patró
jeràrquic de peces més grans i més petites­ nosaltres visualitzem un mosaic en què
les rajoles del camí estan col·locades juntes i poden oferir diversos productes finals.
La natura no està continguda en la nació ni la nació és un fet natural; les interaccions
dialèctiques  entre  elles  és  el  que  proposem  investigar”  (Armiero  &  von  Hardenberg
2014).
El règim feixista, amb el seu aparell totalitari i repressiu, va ser especialment actiu en
la  construcció  d’una  natura  nacional  i,  per  defecte,  feixista.  Seria  massa  llarg
aprofundir aquí sobre  la historiografia sobre  l’Alemanya nazi  i el debat sobre  la seva
presumpta  component  verda.  La  meva  perspectiva  és  força  diferent  d’aquesta.  No
estic  interessat  a mesurar  quant  “verds”  eren  els  feixistes  italians,  perquè  no  estic
convençut  que hi  hagi  un objecte metahistòric  anomenat  “ser  verd”. En  canvi,  estic
interessat  en  les  relacions  entre  el  projecte  polític  feixista  i  la  seva  construcció  de
formacions  socioecològiques  específiques.  Plantar  arbres  ­i  sabem  que  el  règim
feixista  era  un  apassionat  dels  projectes  de  reforestació­  no  vol  dir  ser  verd,  però
produeix  unes  socioecologies  específiques  en  què  els  interessos  hidroelèctrics,  les
espècies  exòtiques,  els  guardes  forestals  i  la  població  local,  l’aigua  i  el  sòl
interactuen tant a un nivell material com a un nivell  retòric.  I  res millor que un règim
feixista  pot  demostrar  en  quina  mesura  els  discursos  són  sempre  performatius.
Permet­me tan sols concloure aquest tema dient que necessitem més recerca sobre
la  història  ambiental  dels  règims  feixistes;  recentment  se  n’ha  produït  alguna
(Gorostiza, Saraiva), però encara hi ha molt treball per fer.
 
5.­ Un dels conflictes que ha  tingut més  ressò mediàtic ha estat  la  (no) gestió
dels  residus  a  la  regió  italiana  de  la  Campània.  Quina  ha  estat  la  seva
aproximació a l’hora de fer recerca en aquest tema?
L’any  2009  estava  a  Nàpols  amb  Donald  Worster,  un  dels  pares  fundadors  de  la
història  ambiental  i  el  meu  mentor  des  de  1999,  impartint  un  curs  intensiu  per  a
estudiants de doctorat. La conferència de Worster va ser difícil de seguir per part dels
estudiants a causa d’una manifestació massiva i evidentment sorollosa que passava



pel carrer just fora de la universitat. La gent del carrer estava protestant contra el pla
governamental per abordar l’anomenada crisi dels residus a la regió. Mentre jo estava
intentant  tancar  la  finestra  i  aïllar  la  sala,  Worster,  en  canvi,  va  proposar  obrir  les
finestres de bat a bat  i escoltar el que estava succeint  fora de  la nostra classe. Tal
com va dir, la història ambiental va néixer precisament amb l’objectiu de mirar el món
més enllà dels nostres murs acadèmics i tractar de millorar­lo. Com sempre, em vaig
prendre  les paraules de Don molt seriosament  i vaig preparar una sol·licitud de beca
de la Unió Europea per tal d’investigar la crisi de dels residus a la regió napolitana. El
títol  del  meu  projecte  va  ser  Landscapes  of  Resistance.  The  struggles  over  waste
and  incinerators  in  Campania,  Italy  (Paisatges  de  resistència.  Les  lluites  sobre  els
residus i les incineradores a la Campània, Itàlia), i el meu objectiu era treure a la llum
com aquestes  lluites  havien  produït  noves  comunitats  i  nou  coneixement.  La meva
era  una  aproximació  des  de  l’ecologia  política  i  volia  explorar  les  categories  de  la
injustícia ambiental, el racisme ambiental i la ciència del carrer en el context europeu
(aquestes  categories  s’havien  creat  i  provat  sobretot  als  EUA  i  parcialment  al  Sud
Global). Era perfectament conscient que, pel fet de ser un historiador, em mancaven
moltes de les metodologies i teories necessàries per abordar aquests temes, així que
vaig  planejar  el meu  projecte  com una mescla  de  recerca  i  formació,  i  vaig  escollir
com  a  institució  amfitriona  l’Institut  de Ciència  i  Tecnologia  Ambientals  (ICTA)  a  la
UAB,  on  Joan Martínez­Alier  havia  reunit  un dels  grups que  treballaven en ecologia
política més avançats i creatius. Vaig obtenir la beca, per una vegada, i esperava que
esdevindria  un  híbrid  entre  historiador  ambiental  i  ecòleg  polític.  Crec  que  el  meu
treball  sobre  la  crisi  dels  residus  a  Nàpols  ha  estat  força  influent  i  ha  canviat  el
discurs,  si  més  no  entre  activistes  i  organitzacions  de  base,  des  d’una  qüestió  de
corrupció i ineficiència a una altra de zones d’injustícia ambiental i sacrifici.
 
6.­  Entre  els  seus  temes  de  recerca  hi  ha  la  relació  entre  les  migracions,  un
tema plenament actual, i el medi ambient.
En efecte, acabo d’editar un volum,  juntament amb Richard Tucker, sobre  la història
ambiental  de  les  migracions  modernes  (Routledge  2017).  El  volum  ofereix  una
perspectiva àmplia sobre la història de les migracions a través dels segles XIX i XX i
ofereix  una  oportunitat  per  reflexionar  sobre  les  transformacions  i  els
desenvolupaments  ecològics  globals  que  han  succeït  durant  aquestes  darreres
centúries. Com molt bé has dit, estem enmig d’una crisi migratòria massiva. Per  tot
arreu les nacions riques estan tractant d’aïllar­se de les onades de gent desesperada
que  fugen  de  guerres,  pobresa,  persecucions  i  canvis  ambientals  pertorbadors.  “Un
mur ens salvarà”; aquest és el mantra simple repetit pels professionals de la por, els
jardiners  de  les  noves  i  pernicioses  plantacions  d’odi.  Xenofòbia,  racisme  i
nacionalisme  estan  guanyant  terreny,  alimentats  per  una  narrativa  tòxica  que
redirigeix  els  conflictes de  classe  cap  “a  fora”. D’acord amb aquesta narrativa,  si  al
Nord Global la classe treballadora s’empobreix, és per culpa dels immigrants i no per
la  desigual  distribució  de  riquesa,  l’atac  contra  els  drets  dels  treballadors  i  el
deteriorament  neoliberal  de  l’estat  del  benestar.  Quan  arriben  mals  temps,  tenir  un
“altre”  a  qui  culpar  ha  estat  sempre  un  recurs  convenient  per  tal  de  preservar  els
privilegis  d’uns  pocs.  En  proposar  una  història  ambiental  de  les  migracions,  hi  ha
quelcom més  que  un  nou  tema  per  a  la  nostra  agenda  de  recerca. M’atreviria  a  dir
que hi ha una ambició de tornar enrere cap a l’aspiració política que caracteritzava la
història  ambiental  del  principi,  quan  va  ser  criticada  per  la  seva  tensió  cap  a  la



defensa de causes, per la seva ambició de canviar el món. De fet, crec que no hi ha
res  de  dolent  en  la  proposta  d’una  agenda  de  recerca  que  desitgi  contribuir  en  un
projecte col·lectiu emancipador  i progressista. En aquest volum,  indiquem  tres  tipus
d’aproximacions a  la història ambiental de  les migracions:  l’estil assertiu, que pretén
revelar  la  contribució  de  les  comunitats  immigrants  en  la  construcció  de  l’entorn  al
qual  arriben;  l’estil  constructivista,  que  explora  de  quina  manera  els  immigrants
entenen i interpreten el nou entorn; i finalment, l’estil personificador, el qual, en posar
el  cos  dels  immigrants  al  centre,  deixa  clar  que  no  hi  ha  separació  entre  natura  i
cultura,  societat  i  medi  ambient.  M’agradaria  afegir  uns  pocs  punts  que  considero
crucials en la meva aproximació a la història ambiental de les migracions.
Primer  de  tot,  una  història  ambiental  de  les  migracions  ha  d’eliminar  qualsevol
temptació  de  determinisme  ambiental.  El  medi  ambient  no  pot  separar­se  de  la
societat.  Nombrosos  casos  històrics  demostren  clarament  que  la  gent  es  mou  per
una  xarxa  complexa  i  interrelacionada  de  causes  (penseu  per  exemple  en  els
refugiats  del  Dust  Bowl,  que  van  escapar  de  la  sequera  i  de  la  sorra  tan  com  dels
bancs  i  els  deutes).  Sovint,  posar  el  focus  en  el  “medi  ambient”  és  una  estratègia
deliberada  per  tal  d’evitar  abordar  els  problemes  socials:  Angus Wright  en  dóna  un
molt  bon  exemple  al  nostre  volum,  quan  explica  que  a  Brasil  és  més  fàcil  pensar
sobre canviar el clima local al nord­est que no pas la seva economia de plantacions.
Evitar el determinisme ambiental també implica mirar les relacions entre immigrants i
el medi ambient en un sentit més metabòlic/dialèctic. En el conte usual dels pioners,
els  nouvinguts  es  mouen  cap  a  un  nou  medi  ambient,  generalment  “verge”  o
“silvestre”,  i el domestiquen. En canvi, crec que és molt més productiu veure aquest
medi ambient no com quelcom “natural” sinó com a una formació socioecològica feta,
només  per  exemplificar,  de  sòl  i  drets  de  propietat,  d’estratificació  racial  i
d’hidrografia. En aquest sentit, més que explorar com els immigrants van domesticar
o modelar el medi ambient, sembla més útil veure com els immigrants van esdevenir
part  d’aquelles  socioecologies  a  través  del  seu  treball,  la  seva  cultura  i  els  seus
cossos.
 
7.­  En  un  article  va  exposar  que,  si  s’estudia  el  medi  ambient  des  de  la
perspectiva del conflicte, se’l pot veure  i entendre millor. En pot posar alguns
exemples?
L’any 2008 vaig publicar un article a Left History amb el títol “Seeing  like a protestar.
Nature,  power,  and  environmental  struggles”,  en  el  qual  proposava  l’estudi  dels
conflictes  ambientals  com  una  eina  metodològica  per  a  una  agenda  de  recerca
d’història  ambiental  més  precisa.  En  aquell  article  defensava  que  “podem  veure  i
entendre millor el medi ambient si el mirem a través de les lents del conflicte”. El meu
argument  és  que  una  aproximació  basada  en  el  conflicte  pot  revelar  precisament
l’embolic  entrellaçat  de  les  ecologies del  poder  de  les  quals  he estat  parlant més o
menys  durant  tota  aquesta  entrevista.  En  aquell  article  oferia  dos  exemples  per
il·lustrar aquest argument. Un era sobre un conflicte forestal que va succeir a Itàlia a
la  dècada  de  1860.  Mirar  el  bosc  a  través  del  conflicte  no  només  il·luminava  els
temes  socials  habituals  (classe,  gènere,  poder,  propietat,  etc.)  sinó  també  les
complexes  ecologies  d’aquell  bosc.  Arbres,  pastures,  aigua,  caça,  fusta,  i  fruits
silvestres...  el  fet  que  un  bosc  és  totes  aquestes  coses  i molt més  esdevé  visible
quan mirem el  bosc  a  través  dels  ulls  dels  que  lluiten  per  ell.  Tanmateix, més  que
només  això,  els  conflictes  ambientals  fan  de  pedra  de  toc,  destapant  el  que



normalment  queda  ocult  en  el  paisatge.  I  en  exposar  el  poder  en  la  natura,  els
conflictes  no  són  només  dispositius  de  gravació  passius  sinó  que  en  realitat
produeixen nous paisatges  i  noves  relacions  socioecològiques. El  cas de  les  lluites
per  la  justícia  ambiental  pot  ser  un  bon  exemple  aquí.  El  conflicte  revela
característiques  ecològiques  d’altra  manera  desapercebudes  (contaminació,  fluxos,
relacions  metabòliques,  transformacions  bioquímiques,  etc.),  que  no  són
independents  de  les  relacions  de  poder  ni  de  les  estructures  socials;  però  en
representar  el  conflicte,  es  poden  produir  noves  socioecologies  amb  l’objectiu  de
redissenyar tant les jerarquies del poder com els seus resultats ecològics.
 
8.­ Des de l’any 2013, és director de l’Environmental Humanities Laboratory del
KTH  Royal  Institute  of  Technology  a  Estocolm.  Què  ens  podria  dir  sobre  les
Humanitats Ambientals?
Les humanitats ambientals són un camp creixent a  tot arreu, però especialment als
EUA i Austràlia. Atès que és un àmbit en desenvolupament, estic bastant content de
dir que no hi ha una definició única, oficial o definitiva. Com algú va dir una vegada,
“Deixeu  que  floreixin mil  flors”.  La meva  visió  de  les  humanitats  ambientals  és  una
arena  post­disciplinària  ­no  una  disciplina  per  se­  en  què  acadèmics,  artistes,
professionals  i activistes poden  trobar­se amb  l’ambició d’abordar problemes socials
o,  en  altres  paraules,  practicar  humanitats  socials  rellevants.  Comprimides  entre  el
canvi  climàtic  i  la  societat  post­veritat,  les  humanitats  poden  oferir  una  contribució
crucial  a  la  present  crisi multifacètica,  no  tant  perquè  puguin  traduir  la  ciència  a  un
llenguatge més agradable, sinó perquè poden abordar el mateix centre d’aquesta crisi,
que és humana. L’escriptora de ciència ficció Ursula LeGuin va dir una vegada que la
crisi més dramàtica que estem vivint actualment és una crisi d’imaginació. Algú altre
va  dir  que  avui  dia  és  més  fàcil  imaginar  la  fi  del  món  que  la  fi  del  capitalisme.
Aquesta  és  la  raó  per  la  qual  necessitem  les  humanitats  ambientals:  perquè
necessitem noves narratives per entendre el present  i  imaginar  futurs alternatius. El
que  més  m’encanta  de  les  humanitats  ambientals  és  ­i  estic  utilitzar  el  singular
precisament perquè ho veig com un escenari­ el seu caràcter experimental  i creatiu.
Com a director de  l’Environmental Humanities Laboratory he  gaudit  de  la  possibilitat
d’experimentar  amb  formats  inusuals,  empenyent  les  fronteres  de  la  disciplina
acadèmica  (em  refereixo  tant  a  les  àrees  disciplinàries  del  saber  com  al  disciplinat
cos  de  convencions  que  regulen  i  limiten  la  nostra  feina  com a  acadèmics).  Podria
mencionar  aquí  l’increïble  experiència  de Anthropocene  Cabinet  of  Curiosities  Slam
que va desencadenar la creativitat dels estudiosos en pensar més enllà de les seves
maneres  habituals  de  produir  i  reproduir  el  coneixement.  També  vam  acollir  a
Estocolm  SAF,  Stories  of  the  Anthropocene  Festival,  on  des  d’un  record  per  les
espècies  extingides  fins  a  un  viatge  teatral  des  de  l’esclavitud  fins  a  Black  Lives
Matter vam explorar el potencial de sabotejar  les narratives dominants amb el poder
de la narració contrahegemònica. Del 2 al 6 d’octubre de 2017 vam acollir una escola
intensiva en Public Environmental Humanities: 40 investigadors, periodistes, artistes i
activistes,  vinguts  d’arreu  del  món,  es  van  trobar  a  Estocolm  per  discutir  sobre
intervencions innovadores i creatives que puguin transformar la societat i proporcionar
noves  visions  per  afrontar  la  present  crisi  ambiental.  Durant  l’escola  vam  tenir,  per
exemple,  un  vespre  amb  un  escriptor  i  una  productora  teatral  i  actriu  que  van
presentar  llur treball sobre biografies tòxiques de treballadors i resistència indígena a
la  repressió  i  la marginació. De  fet, a  l’EHL exercim  les humanitats ambientals com

https://www.kth.se/en/abe/inst/philhist/historia/ehl/stories-of-the-anthr/programme-1.664960
http://nelson.wisc.edu/che/anthroslam/
http://enhanceitn.eu/school-public-environmental-humanities/


View low­bandwidth version

una  estratègia  alliberadora  i  emancipadora.  Després  de  tot,  el  nostre  lema  és
“Indisciplinant les Humanitats des de 2013”.

Judit Gil Farrero
Centre d'Història de la Ciència (CEHIC)
Universitat Autònoma de Barcelona
juditgil@gmail.com

Referències

mailto:juditgil@gmail.com

