
26/04/2021

Responsabilitat biomèdica al
transhumanisme?

El transhumanisme és un tema espinós que enfronta l'ètica amb l'ús del
desenvolupament  tecnològic  per  ampliar  les  capacitats  naturals  de
l'ésser humà. Què diferencia la implantació d'un marcapassos de la d'un
ull biònic? En aquest article Marc Abraham Puig, del Departament de
Ciència Política i Dret Públic, presenta un resum del seu treball en el
qual analitza l'ús de la medicina i de la biotecnologia amb dos finalitats
diferents: necessitat versus desig. Es poden demanar responsabilitats
jurídiques a qui trenqui amb la naturalesa humana? Qui ha de respondre
sobre la intervenció biomèdica en el nostre cos?

iStock-wildpixel

A hores d'ara del segle XXI a ningú el sorprèn que l'ésser humà pugui connectar dispositius
tecnològics  al  seu  propi  cos.  A  la  nostra  ment  vénen  casos  arquetípics  d'aquesta  mena
d'integració quan pensem en un marcapassos o en una pròtesi. Tota una fita de la medicina i la
biotecnologia. No obstant això, hi ha casos actuals més espectaculars com els ulls biònics o els
xips neuronals. Però en tots dos tipus el concepte és el mateix: un organisme que combina una
part orgànica amb una part cibernètica, tecnològica, i que rep la denominació de cíborg, acrònim
d’"organisme cibernètic".

Els dos primers exemples que citava a dalt no fan que pensem en el que siguin els cíborgs com

Responsabilitat biomèdica al transhumanisme? - UABDivulga Barcelon... https://www.uab.cat/web/detall-de-noticia/responsabilitat-biomedica-al-t...

1 de 3 28/04/2021 9:36



si fos una criatura més aviat pròpia de la ciència-ficció. Ara bé, els segons, d'alguna manera,
sembla que obren la finestra de la nostra imaginació. Una explicació per a aquest fenomen,
aquesta  diferent  percepció  de  tots  dos  tipus  d'exemples,  és  molt  senzilla.  Mentre  que  un
marcapassos o una pròtesi corregeixen funcions vitals que els éssers humans teníem minvades,
un ull biònic, per contra, les amplia més enllà del que és propi a la nostra naturalesa. 

Curiosament,  el  fonament de tots dos casos és el  mateix:  la llibertat.  Ara bé,  en els casos
mèdics, en els primers, la intervenció sobre el cos humà intenta elevar les capacitats minvades
en una persona fins a un cert llindar pel qual podem dir que es corregeixen, que s'intenta igualar
a les capacitats que tenim la resta de ciutadans, això és, es tendeix a equiparar les nostres
capacitats, a aconseguir una fi social. Per contra, en el segon tipus de casos no existeix aquesta
fi social, sinó que allò que justifica l'ampliació de les capacitats és la llibertat, però d'un altre
tipus. En aquest cas, la llibertat de l'individu d'actuar sense coacció, és a dir, la seva autonomia
o la capacitat de donar-se normes a si mateix sense elements externs que li ho impedeixin. 

Encara que en tots dos casos aparegui la llibertat, els fins socials (la salut, la justícia) ens porten
a trobar justificat intervenir el cos humà en el primer cas i no sempre en l'altre. Almenys, no
sempre aprovaríem la intervenció sobre els altres casos sense reticències. I això és perquè el
segon  cas  trenca  amb la  nostra  naturalesa.  Els  éssers  humans  no  sols  som un  cos  amb
determinades capacitats, dots naturals, que són vitals i característiques i que en cas de veure'ns
desproveïts de les mateixes les corregim a instàncies de la societat. Dic que no som únicament
això, sinó que els éssers humans som a més un determinat cos amb els seus límits. 

En dir això no penso en un cas particular, sinó en l'ésser humà en tant que tal. En tenir unes
certes capacitats,  un nombre limitat  de dots naturals,  els éssers humans posem els mitjans
necessaris, ens les enginyem si així es prefereix veure, per a tractar d'aconseguir els nostres
projectes i fer alguna cosa amb la nostra vida. En definitiva, en saber-nos limitats en els nostres
dots naturals els éssers humans posem a treballar la raó, fem exercicis intel·lectuals, tractem de
modificar el nostre entorn per a anar obrint-nos pas en l'aventura d'anar vivint.
Ara  bé,  els  segons  casos  d'ampliació  de  les  nostres  capacitats  trenquen  amb  la  nostra
naturalesa, perquè aquesta implica l'escenari de veure'ns desproveïts del que ens falta per a
exercitar la raó, i per tant trenquen amb la llibertat de tots.

El que he fet en aquest treball és preguntar-me si existeixen elements jurídics per a demanar
responsabilitats a qui trenqui amb la naturalesa humana. És clar, no en qualsevol cas, sinó en
aquells en què el mal causat sobre el cos humà sigui tan evident que puguem dir que “la cosa
parla per si sola”. Aquesta idea és la recollida en l'aforisme res ipsa loquitur. 

Durant l'estudi que presento m'he centrat en la doctrina judicial que defineix la responsabilitat en
els casos d'intervenció biomèdica. Una doctrina que se centra en la pràctica biomèdica, en el
procediment d'intervenció del nostre cos per a delimitar la responsabilitat, per a esclarir qui hagi
de respondre del mal causat sobre la cosa, això és, sobre el cos.

Marc-Abraham Puig Hernández
Universitat Autònoma de Barcelona.
Departament de Ciència Política i de Dret Públic
Àrea de Filosofia del Dret.

Responsabilitat biomèdica al transhumanisme? - UABDivulga Barcelon... https://www.uab.cat/web/detall-de-noticia/responsabilitat-biomedica-al-t...

2 de 3 28/04/2021 9:36



View low-bandwidth version

marcabraham.puig@uab.cat

Referències

Hernández, M. A. P. (2020). Cíborgs: Res ipsa loquitur. Cuadernos electrónicos de filosofía
del derecho (CEFD), 43, https://doi.org/10.7203/CEFD.43.16895

Responsabilitat biomèdica al transhumanisme? - UABDivulga Barcelon... https://www.uab.cat/web/detall-de-noticia/responsabilitat-biomedica-al-t...

3 de 3 28/04/2021 9:36


