J. Bentham: utilitarisme moral i democracia

Josep Joan MORESO

Universitat Autonoma de Barcelona

Working Paper n.82
Barcelona 1993



Jeremy Bentham (Londres 1748- Londres 1832) visqué una llarga i, en
aparenca, tranquil-la existéncia humana (1), dedicada a l'estudi i a l'elaboracié
d'apassionats projectes de reforma legal i politica de les institucions del seu temps.

Mai no tingué molta cura de la publicacio fidel de la seva obra, i per aquesta
rad importants llibres seus no van ser coneguts fins al segle XX (2). Els seus editors
més importants del segle XIX no foren gaire fidels, amb I'excepcié de John Stuart Mill
(3). Els altres editors: E. Dummont y J. Bowring deixaren llacunes on els convenia i
canviaren sovint el pensament de l'autor. Per aquesta rad la publicacié en curs de
les obres completes per part del Bentham Committee (iniciada el 1968)
proporcionara una visio acurada i definitiva de I'obra d'aquest autor.

De tota manera, I'obra que en aquest cas més ens interessa fou publicada en
vida de Bentham i revisada per ell mateix. An Introduction to the Principles of Morals
and Legislation (4), (PML en endavant) va ser publicada I'any 1789. Tractaré de
situar-la en el context de la immensa obra de l'autor; i, necessariament, de
complementar-la amb les idees dels darrers anys de Bentham, contingudes
principalment al Constitutional Code (5) de 1830.

Els projectes reformadors de Bentham no tingueren gaire sort des del punt de
vista de la seva aplicacié practica. Un dels projectes pel qual. és més conegut, el
projecte del Panopticon (6) -una preso on es realitzaven algunes de les idees que
defensa- constitueix un bon exemple de la sort del seu impuls reformador: el seu
projecte ha estat molt comentat a la literatura, ha estat criticat poderosament (7),
perdo com a projecte personal i historic va ser un fracas; malgrat que hi va esmercar
una gran part dels seus esforcos durant els anys més productius de la seva vida, a la
fi el Parlament anglés va renunciar a la idea i va indemnitzar Bentham amb 23.000
lliures esterlines I'any 1813. Feia poc Bentham havia conegut James Mill (1809) i
agquesta coneixenca juntament amb la desconfianca de les possibilitats de canvi
(augmentada per esdeveniments com el del Panoptic) el dugué cada vegada més
prop del radicalisme politic. W. Twining, en un article de significatiu titol "Why
Bentham?"(8) ha dit que hi ha tres raons que duen a estudiar I'obra d'un pensador
del passat com Bentham: 1) que és una figura significativa en la historia de les idees,
2) que influeix amb la seva obra en els esdeveniments historics de la seva época i
d'epoques posteriors i 3) que té alguna cosa per dir-nos a nosaltres, que algunes de
les seves idees possibiliten el dialeg amb ell des de les preocupacions teoriques del
present. Tractaré de mostrar que per totes aquestes raons val la pena ocupar-se del
pensament de Bentham. Cal dir, pero, que L'obra de Bentham és rellevant en
aspectes multiples del pensament huma i que aqui només podré referir-me a alguns
d'ells. Bentham és un bon representant de la tradici6 anglosaxona de Moral
Sciences, una tradicio que, amb un important background filosofic, reflexionava a la
vegada sobre economia, teoria politica, teoria juridica i filosofia moral (una tradicié
gue exemplifica clarament Adam Smith i a la qual encara pertanyia J.M. Keynes).



Doncs bé, aquesta tradici6 sembla haver renascut en el mén anglosaxé: sota el
paraigua de I'anomenada teoria de I'eleccio racional avui en dia discuteixen filosofs,
teorics de la politica, juristes i economistes. Aquesta tradicid, en qualsevol cas, té
molt a veure amb ['utilitarisme que Bentham inaugura.

De tota manera, I'ambit intel-lectual en qué Bentham es forma fou, sens dubte,
I'ambit del pensament il-lustrat i ell mateix fou, en multiples aspectes, un il-lustrat. Per
aquesta rad, és convenient seleccionar aquells aspectes del pensament de la
il-lustracio que més van influir en la configuracié de la seva obra.

I. EPISTEMOLOGIA EMPIRISTA

La teoria del coneixement que hi ha a la base de la concepcio filosofica de
Bentham, i també -és clar - a la base de la seva filosofia moral, prové de Locke i
Hume. Bentham va escriure (9):

Totes les nostres idees provenen dels nostres sentits i I'Gnica manera de
presentar qualsevol de les nostres idees de forma clara i determinada és
ascendir fins als objectes sensibles en els quals s'origina.

Aquesta epistemologia empirista anava acompanyada d'una ontologia
nominalista: el mobiliari de I'univers per a Bentham era un mobiliari molt ascetic. La
seva ontologia estaria més ben representada per una platja quasi deserta que per
les Rambles de Barcelona (10). Per a Bentham l'univers contenia Unicament allo
gue anomenava entitats reals: objectes fisics, impressions sensibles i idees. Es
cert, pensava, que nosaltres tenim. noms per a d'altres entitats (propietats com la
blancor, relacions com l'amistat o les expressions d'obligacions i de drets, etc.);
pero aquestes son nomeés entitats ficticies (11). Les entitats ficticies no existeixen.
El mon esta fet Unicament d'objectes individuals i concrets, espai-temporals. Ara
bé, aquesta ontologia anava complementada per una teoria del llenguatge prou
interessant. D'acord amb Bentham cal distingir entre noms d'entitats ficticies i noms
d'entitats fabuloses (12). Mentre els primers podien ser eliminats per allo que
anomenava el métode de la parafrasi (13), els segons havien de ser eliminats
completament del nostre discurs perqué portaven a gran confusio i falsedat.

Un exemple pot servir per tal d'explicar qué entenia Bentham per metode de
la parafrasi com expedient per aconseguir I'eliminacié de les entitats ficticies del
nostre llenguatge. Suposem la segiient oracio

[1] El catala mig pesa 70 kilos,
si entenguéssim l'expressié "el catala mig" literalment no hauriem entés aquesta
oracio. El catala mig no existeix i per tant no pesa ni 70, ni cap kilo. Encara que
I'expressio "el catala mig" sembla un substantiu, no ho és pas. El métode de la
parafrasi mostra com eliminar [1] tot traduint-lo per una oracié clarament vertadera



com

[2] La suma del pes de tots els catalans dividida pel nombre de catalans és

igual a 70 Kilos.

En aquest exemple ningu no s'enganyaria. Pero hi ha d'altres expressions que
si poden dur-nos a engany. Una expressio com

[3] Pere té I'obligacié de lliurar la casa a Joan
pot dur-nos a pensar que existeix una entitat que és l'obligacié de Pere. Bentham
volia prevenir-nos contra aixo. En realitat, aquesta expressio pot significar, en un
context juridic, que existeix una norma juridica que obliga els venedors a lliurar la
cosa objecte de la venda i que Pere ha venut una casa a Joan. Com encertadament
diu H.L.A. Hart al respecte: "No podem dir allo que mots com 'obligacio’ o 'dret'
anomenen o signifiquen, diu Bentham, perque no anomenen res, pero podem dir el
gue les oracions que els contenen signifiquen" (14).

Els noms d'entitats fabuloses, en canvi, no poden ser eliminats mitjancant
parafrasi. Bentham posa com a exemple els personatges mitologics. Qualsevol
oracio que parli de Venus Afrodita o de Tirant lo Blanc és falsa si aguestes
expressions sén preses com a noms i no poden eliminar-se per parafrasi. Si jo crec
gue Tirant fou un personatge historic molt viatger crec un enunciat fals. Una cosa
distinta és sostenir que, segons la novel-la de Joanot Martorell, Tirant €s molt viatger
0 enamoradis.

Bentham pensava que moltes expressions de la moral s6n noms d'entitats
fabuloses usades com a substantius. Per aix0 criticava les assumpcions de les
concepcions tradicionals que pressuposaven l'existéncia de principis, normes o
valors objectius i independents de I'activitat humana. Les teories del Dret Natural o
dels drets naturals eren per a Bentham teories falses, donat que afirmaven com a
existents entitats inexistents. Deia que el Dret Natural és "un obscur fantasma" i els
drets naturals son "cercles quadrats", o "cossos incorporals” o "disbarats sobre
crosses" (15). Ho deia perqué, segons ell, les concepcions que es referien als
principis del Dret Natural o als drets naturals inherents als éssers humans suposaven
erroniament que estaven formulant enunciats vertaders respecte a alguna porcié del
mon (16).

Amb aquest rerafons, Bentham podia construir la seva concepcié de la moral
i de la politica lliure de trampes verbals i d'ontologies pantanoses.
Il L'UTILITARISME COM A CONCEPCIO MORAL

Els primers quatre capitols de IPML son, possiblement, els capitols més

coneguts de Bentham (inclosos en moltes antologies de filosofia moral) i els que i
han donat el pas a la historia de la filosofia. En aquests capitols Bentham exposa allo



gue entén per principi d'utilitat, tot contraposant-lo a d'altres principis, i la manera en
gue la utilitat pot ser mesurada.

Segons Bentham, el principi d'utilitat té dos sentits ben diferenciats.

Segons el sentit enunciatiu o descriptiu, el principi significa que cada ésser
huma busca la seva propia felicitat, el seu unic fi actual.

Segons el sentit censorial o prescriptiu, el principi d'utilitat estableix que la
major felicitat del major nombre és I'Unic fi universalment desitjable.

El primer sentit del principi d'utilitat pressuposa una concepcio determinada de
I'ésser huma, segons la qual els humans actuem sempre tractant de maximitzar els
nostres interessos. El primer capitol de IPML comenca amb aquestes frases:

La natura ha situat la humanitat sota el govern de dos mestres sobirans, el

dolor i el plaer. Ells determinen tant allo que hem de fer com allo que fem. El

criteri del que és correcte i incorrecte, d'una banda, i la cadena de causes i

efectes, de l'altra, estan subjectes al seu tro. Ens governen en tot alldo que

fem, diem i pensem: tot esfor¢ que féssim per tal de deslliurar-nos de la seva
subjeccié no servira més que per demostrar-la i confirmar-la. Mitjancant les
paraules un ésser huma pot pretendre no estar subjecte a ells, pero en realitat
hi roman lligat. El principi d'utilitat reconeix aquesta subjecci6 i I'assumeix com
a fonament del seu sistema.

L'interés dels éssers humans estava, segons Bentham, en augmentar el seu
plaer i disminuir el seu dolor. Acceptar aquesta veritat era per ell fonamental per tal
de construir un sistema etic. Trobem la mateixa idea en un passatge bastant citat de
Adam Smith, un autor al que Bentham apreciava (encara que, de vegades, dissentia
de les seves opinions) (17):

No és de la benevoléncia del carnisser, del vinater o del flequer, sin6 del seu

objectiu en l'interés propi, de qui esperem i hem d'esperar el nostre aliment.

No implorem la seva humanitat, siné que apel-lem al seu amor propi; mai no

els parlem de les nostres necessitats sind dels seus avantatges.

La manera com hem d'entendre aquest principi és dubtosa (18). Si s'entén
com una generalitzacié empirica es pot sostenir que es tracta d'una generalitzacio
amb molts contraexemples, és a dir, una falsa generalitzacié: sovint, les persones no
actuem de manera de maximitzar el nostre interes. Si s'entén com un enunciat
analitic és, obviament pero trivialment, vertader: si I'nica manera d'averiguar allo
gue una persona vol és allo que fa, només diem que totes les persones fan alldo que
fan.

Passem ara a ocupar-nos del sentit normatiu del principi d'utilitat, d'acord al



gual "una acci6 és d'acord amb el principi d'utilitat... quan la tendéncia a augmentar
la felicitat €s major que la tendencia a disminuir-la" (IPML, 12-13). Bentham pensava
gue aquest principi no calia provar-lo; provar-lo era tan impossible com innecessari.
Sac de l'opinié que aquesta afirmacié cal entendre-la com que el principi d'utilitat és,
segons Bentham, I'expressio d'una darrera i irreductible actitud (IPML, 12 nota b), no
que el principi sigui el descobriment d'alguna realitat axioldogica oculta al mén
empiric. Encara que aquest no és el lloc per a discutir aquesta questid, ja es pot
veure que tal interpretacio harmonitza millor que l'altra amb ['epistemologia i
I'ontologia benthamiana (19).

De tota manera, Bentham va contraposar el seu principi moral a d'altres
principis que anomena "adversos al d'utilitat". Sota aquest nom critica dos principis
alternatius: el principi de I'ascetisme i el principi de la simpatia i antipatia (de vegades

anomenat ipsedixistism).

Segons Bentham, el principi de l'ascetisme prescriu les accions segons llur
tendéncia a disminuir la felicitat. Es una critica de determinat fanatisme religios sobre
el qual manté: "Deixem que una décima part dels habitants de la terra el segueixin
consistentment i en un dia I'nauran convertit en un infern" (IPML, 17-21).

Més interessant és la critica de l'altre principi, del principi de simpatia, perqué
dins d'ell inclou una critica de la majoria de teories morals rellevants en I'ambit
angles del seu temps: les doctrines del moral sense i del common sense (Hutcheson,
Lord Shaftesbury), la doctrina de fitness of things (S. Clarke) i les doctrines del Dret
Natural (el més gran representant anglés de la qual, W. Blackstone, havia estat ja
criticat per Bentham) (20). Bentham critica aquestes concepcions perque, segons ell,
aquest principi no té en compte les consequencies de les nostres accions per tal de
jutjar-les, sin6 només la disposicié personal a aprovar-les o desaprovar-les. J.S. Mill
critica Bentham en dir que no es tracta Unicament de sentiments personals siné
d'una analisi pacient de la naturalesa humana que posa de manifest I'existéncia
d'estructures morals (distintes al principi d'utilitat) pero profundament arrelades en
els éssers humans (21). Si bé és cert que Bentham criticava les concepcions del
passat sense tenir en compte allo que havien aportat al bagatge comu de la
humanitat, també ho és que per a Bentham apel-lacions a una essencial naturalesa
humana o a intuicions morals del tipus que fossin no eren altra cosa que xerrameca
buida de contingut.

Una vegada establert aquest principi els judicis morals esdeven judicis de
caracter "técnic", que una accié, una mesura politica per exemple, sigui correcta
significa que aquesta accié maximitza la felicitat del major nombre (22).

De vegades, es diferencien les teories étiques en teories conseguencialistes i
teories deontologiqgues. No hi ha dubte que la teoria utilitarista és una concepcio




consequencialista de la moral, que avalua les accions segons les consequeéncies que
aquestes produeixen. Aquest aspecte de la moral benthamiana la fa susceptible de
dues critiques rellevants:

a) D'una banda, donat que les conseqiiencies de qualsevol accié sén moltes i
dificilment determinables, és fa dificil assenyalar el curs d'accié correcte. A més a
més, cal afegir la infinita gamma de possibles descripcions de les accions. L'accio
d'una determinada persona que mata a una altra, pot ser descrita com l'accié de
matar al tira, com l'accio de matar a un home indefens, com l'accio d'emmetzinar el
café, etc. Una adequada teoria de la descripcié de les accions i una altra que
assenyali quines son les consequéncies de les accions rellevants per a una teoria
moral son dos aspectes mai no aclarits del tot de l'utilitarisme de Bentham i de
gualsevol teoria consequencialista.

b) D'altra banda, cal disposar d'un instrument adequat per tal de mesurar la
felicitat produida per una determinada accié. Bentham tracta de donar aquest
instrument (IPML, 38-41), una mena de procediment per tal de mesurar estats
subjectius. Els parametres més importants d'aquesta mesura son: la intensitat, la
duracio, la certesa o incertesa i la proximitat o llunyania. El procediment de Bentham
s'assembla a les modernes teories de la decisié. Segons la teoria de la decisié, hem
d'actuar d'acord a la maximitzacié de la nostra utilitat esperada. Davant d'un conjunt
d'alternatives: ai..an, en seleccionem una, aj, i procedim a avaluar les seves
consequeéncies ci...c;m Assignem a cadascuna una probabilitat subjectiva i una utilitat
determinada. Multipliquem la utilitat per la probabilitat de cada consequencia i
calculem la suma ponderada del anteriors productes, i aixi obtenim la utilitat
esperada de a. Bentham pensava que hem de multiplicar la magnitud de plaer (la
intensitat per la duracio) pel resultat del producte de la proximitat i la certesa (La
probabilitat) i, per aixo0, estava defensant un instrument molt semblant al de la utilitat
esperada.

A I'hora d’estendre aquest calcul a tota una societat tenim més problemes.
D'una banda s'han presentat dubtes raonables respecte a les comparacions
interpersonals d'utilitat, de l'altra la possibilitat de trobar una funcié de benestar
social es complica amb l'anomenada teoria general dimpossibilitat de K.J.
Arrow(1951) (23). Arrow mostra que un conjunt de condicions aparentment molt
suaus son tan restrictives que exclouen no alguna sin6 qualsevol funcié de benestar
social possible (24)

Em referiré a continuacio a la quiestioé de quin sigui 'ambit d'accions a les que
va referit el principi d’utilitat benthamia. Podem dividir aquesta quiestio en quatre (25):

1) El principi d'utilitat es dirigeix a les consequéncies de les accions
individuals o de les accions geneériques?

2) El principi d'utilitat, quan es dirigeix a les mesures politiques i legislatives,
ha de tenir en compte el seu impacte sobre tots els éssers humans o només sobre
els integrants d'una comunitat determinada?



3) En el comput de les consequliéncies s'han de tenir en compte els sofriments
infringits als animals?

4) L'esfera privada de la vida humana també ha d'estar regulada pel principi
d'utilitat?

La primera questi6 fa referéncia a una distinci6 molt present en la literatura
utilitarista. Em refereixo a la distincié entre utilitarisme de l'acte (UA) i utilitarisme de
regla (UR). Segons I'UA, una acci6 és correcta d'acord amb les consequéencies de la
mateixa accio individual. Segons I'UR, una accié és correcta si és d'acord amb una
regla que ha de ser jutjada per les conseqgiéncies envers la felicitat de la regla
esmentada.

Al meu parer, Bentham, que sempre es referia a les consequéncies d'una
determinada acci6 concreta o0 mesura de govern concreta, ha de ser inclos entre els
utilitaristes de I'acte (26).

La segona questio s'ha de respondre amb més cura(27). Malgrat tot, Bentham
no fou insensible als problemes internacionals i a la felicitat del génere huma en el
seu conjunt. Alguna vegada formula el seu principi de la segiient manera: "la major
felicitat del major nombre de la humanitat” (28)

A la tercera questio I'obra de Bentham respon amb la indubtable inclusio dels

animals en I'ambit de les nostres responsabilitats morals (IPML, 252):
Quins altres éssers, també subjectes a la influencia humana, son susceptibles
de felicitat? N'hi ha de dues classes: 1. Els altres éssers humans que
anomenem persones i 2. D'altres animals, els interessos dels quals han estat
oblidats per la insensibilitat dels juristes antics, que els degradaren a la classe
de coses ... La questié no és, ¢poden raonar?, ¢ poden parlar?, siné ¢poden
sofrir?

A la darrera pregunta, respecte si el principi va dirigit a la conducta privada, la
resposta ha de ser més matisada (29). A I'obra de Bentham mai no queda del tot clar
si respecte a la conducta privada els éssers humans han de maximitzar llur felicitat
personal (“I'ética privada ens ensenya com trobar el curs més apte per a assolir la
nostra felicitat” IPML, 293) o bé han de maximitzar la felicitat global ("el principi ha de
ser I'tinica guia de la conducta publica i privada") (30). Mai no queda del tot clar si la
moral privada és una questio de racionalitat individual de caracter instrumental o bé
és també part de I'aplicacié del principi de la felicitat del major nombre (31) (que
segurament només seria possible per mitja de la crida a una benevoléncia
generalitzada) (32).

De tota manera l'objecci6 més important que l'utilitarisme ha de suportar és
aquella que l'acusa de no considerar els requeriments de la justicia, de no valorar en



la seva mesura adequada allo que sovint hom anomena la "separabilitat" entre les
persones. Es a dir, no tenir en compte la distribucio de la felicitat entre els individus
(33). Ara bé, com aquesta és una objeccié que té molt a veure amb les teories dels
drets com a justificadores de la democracia la deixarem per a més endavant.

lll. UTILITARISME | DEMOCRACIA

Per a Bentham, I'utilitarisme és una base necessaria per a bastir una teoria de
la legislacié i una teoria de la politica adequades a les necessitats i aspiracions dels
éssers humans.

La major part del llibre IPML esta dedicada a una analisi de les condicions en
gue es produeixen les accions humanes amb la finalitat de construir unes bases
adequades per al Dret penal (una tercera part del llibre esta dedicada a una extensa
i, de vegades, enrevessada divisio dels delictes). Bentham sentia gran estimacio per
I'obra de C. Beccaria, Dei delitti e delle pene (34), qui havia escrit en el llibre més
emblematic de la reforma penal il-lustrada: "La massima felicita divisa nel maggior
numero”. | a I'edat de 20 anys en llegir C.A. Helvétius, un il-lustrat que insistia en la
capacitat humana d'adaptacié als incentius externs com a fonament d'una gran
reforma legislativa, decidi que tenia el geni suficient per dedicar tota la seva vida a la
legislacio (35).

Segons Bentham, la legislacid i les institucions de la seva época necessitaven
una gran reforma per tal d'adequar-se al principi d'utilitat. En un principi pensa que
aquesta reforma podrien portar-la a terme els sistemes politics existents. Per aixo
tracta de convencer a monarques, com Caterina de RuUssia, per tal que acceptessin
els seus projectes. Més tard, assumi la necessitat d'un canvi cap a la democracia
radical com a pas previ de la necessaria reforma (com ja he esmentat, la coneixenca
i amistat amb James Mill té molt a veure amb aquest canvi).

La teoria de la leqislacid benthamiana parteix de la base que la legislacio és
un instrument susceptible de variar els interessos dels individus i de fer-los
conformar a l'interés public. Basicament es tractava que les lleis desincentivessin
aquelles conductes contraries a la maximitzacié del benestar col-lectiu.

Per a Bentham, consistent amb els seus principis filosofics, l'interés public no
era cap estranya entitat espiritual que animava les societats humanes, siné
simplement la suma dels interessos individuals (IPML, 12):

L'interes de la comunitat és una de les expressions que més generalment

acostumen a sortir en la fraseologia de la moral: no és rar que el seu significat

sigui boirés. Quan té un significat és el seguent: la comunitat és un cos fictici,
compost de persones individuals que son els seus membres constituents. Que



és, aleshores, l'interes de la comunitat? Doncs, no és altra cosa que la suma
dels interessos dels membres que la composen.

Els fins de la legislacié que, d'acord a Bentham, estan lligats a la consecucio
de la felicitat sén quatre: 1) la subsistencia, 2) I'abundancia, 3) la seguretat i 4) la
igualtat.

Entre aquests el més important és la seguretat. Segons Bentham, la seguretat
esta intrinsecament lligada a la capacitat dels éssers humans de dissenyar llurs
projectes de vida. Sense seguretat aquesta és una tasca impossible. Per tant, el que
li cal a la legislacio és, primordialment, assegurar les condicions de vida de les
persones.

Pensava que la subsistencia i I'abundancia son fins que la mateixa naturalesa
humana fa que les persones s'hi esforcin per aconseguir-los. Si la legislacié manté la
seguretat, de manera indirecta ja es mantenen les condicions per a fer possible
I'accés als béns de les persones. De tota manera, Bentham pensava que I'Estat ha
d'intervenir per tal de procurar les condicions de subsisténcia per aquells individus
més mal situats per la distribucio social d'ingressos i de riquesa (36)

Val la pena que ens aturem una mica en relacio als problemes de
jerarquitzacio d'aquests fins, pel que fa a dues quiestions: a) la relacié entre llibertat i
seguretat, i b) la relacié entre llibertat i igualtat (37).

a) Bentham era conscient que I'abséncia de la llibertat entre els fins del Dret
podia desvetllar sorpresa (38):

Algunes persones poden sorprendre's en veure que la llibertat no figura entre
els principals fins del Dret. Pero, una idea clara de la llibertat la situa com una
branca de la seguretat. La llibertat personal és la seguretat contra tot tipus
d'ingerencies sobre la persona. | I'anomenada llibertat politica és una altra
branca de la seguretat, la seguretat contra la injusticia dels que detenten el
poder public.

Bentham entenia la llibertat com a llibertat dels moderns, com a abséncia de
coaccio. En la coneguda distincio de 1. Berlin (39), com a llibertat negativa: "Dic que
séc lliure en la mesura en qué cap ésser huma interfereixi en la meva activitat".

D'aquesta manera proposava la despenalitzaci6 de moltes conductes
castigades pel sistema anglés del moment, donat que castigar-les no proporcionava
cap felicitat a ningu i era, en canvi, un mal per als reus. Aquesta idea, com d'altres,
de Bentham el duia a una posicié semblant a la defensada per J.S. Mill en el conegut
llibre On Liberty (40). Si bé és cert, que Bentham no pensava que aix0 fos una
condicid indispensable per al progrés del genere huma, com pensava Mill. Mill tenia



una concepcid més optimista sobre la naturalesa humana que Bentham.

b) He esmentat abans que una de les acusacions més habituals a I'utilitarisme
manté gue aquest xoca amb els requeriments de la justicia, com ja reconeixia el
mateix J.S. Mill (41). Potser el tret més important de qualsevol concepcié de la
justicia sigui la imparcialitat, i imparcialitat significa tractament igual de les persones.
Per aix0, J.S. Mill afirma que el principi d'utilitat s'ha de complementar amb el que
anomenava el dictum de Bentham: "Tots conten per un i ningu per més d'un" (42).
Bentham, conscient d'aquest problema, tracta de modificar la seva concepcié per tal
d'evitar la tirania de la majoria en afirmar que el principi perseguia en realitat la
felicitat de tots i, només en cas d'impossibilitat, la de la majoria (43).

De tota manera, s’afegeix que [utilitarisme defensaria com a correctes
distribucions de la riquesa molt desiguals. Per aquesta objeccid I'utilitarisme
benthamia només pot replicar que com la maximitzacio és d'utilitats, no de riquesa,
la llei de la utilitat marginal decreixent permet una politica redistributiva suficient.
Bentham era un defensor, sens dubte, de I'economia de mercat; perd mantenia la
necessitat de la intervencié estatal en el mercat: per assegurar la subsistencia i
I'educacio, per evitar les externalitats produides, pel mercat, etc. (44) Bentham va
escriure:

No tinc, mai no he tingut, i mai no tindré, aquell horror sentimental o anarquic

a la ma del govern. Aixo ho deixo a Adam Smith i als campions dels drets

humans.

Bentham sostingué que era necessari per tal d'aconseguir els fins proposats;
per l'utilitarisme un immens projecte codificador. La seva critica al Common Law cal
entendre-la des d'aquesta optica (45). EI Common Law, el conjunt de principis no
escrits que els jutges aplicaven per a resoldre els casos, era per Bentham una entitat
fabulosa, que servia al poder judicial angles del moment (Bentham els anomenava
despectivament Judges and Co.) (46) per decidir els casos amb plena
discrecionalitat (Dret ex-post facto) cosa que afectava profundament la seguretat.
Bentham defensava que les lleis han de ser conegudes pels seus destinataris i que
han de ser clares, concises i completes, aixi com "racionals", en el sentit d'aportar
les raons que han dut a aquella solucié legislativa (47). Les regles desconegudes 0
obscures no poden ni resoldre els conflictes, ni fer possible la coordinacié entre els
destinataris, que son les bases de la seguretat.

Convertit Bentham a la democracia radical, dedica els seus darrers anys a un
notable esforg per tal de preparar un projecte de Codi constitucional que harmonitzés
I'utilitarisme amb la democracia (48).

L’'objectiu del Codi constitucional era el mateix de sempre (49). L’objectiu

omnicomprensiu d'aquesta constitucid, el seu fi des de linici a la fi, és la

major felicitat del major nombre de tots els qui composen la comunitat politica



o I'Estat a que pertany I'esmentada constitucio.

Es curiés que Bentham pensés com a primers destinataris del seu projecte les
monarquies (aleshores constitucionals) espanyola i portuguesa. Caiguts els regims
liberals ibérics pensa amb les recentment formades republiques sudamericanes i
més endavant, deia, I'lmperi britanic.

Era un sistema democratic en que la sobirania resideix en el poble (I'autoritat
constitutiva) que I'exerceix per mitja del sufragi virtualment universal (Bentham no
trobava raons per excloure les dones, encara que pensava que els temps encara no
eren madurs) (50). Els electors elegeixen els membres del poder legislatiu (pel
periode d'un any) i poden fer cessar als membres del poder legislatiu, de I'executiu i
del judicial. Els instruments de control sén en mans d’allo que Bentham anomenava
el Tribunal de I'Opinié publica, una semi-institucionalizacié de l'opinié publica. Per
aguesta rao, la llibertat d'expressio era l'espinada de la seva concepcié de la
democracia. El poder legislatiu, compost d'una sola Cambra, nomena i fa cessar els
membres de I'executiu i €s omnicompetent: el seu poder no té limits, encara que té
controls. Imaginava un executiu amb moltes competéncies i amb una distribucié de
ministeris sorprenentment semblant a l'actual (amb Educacid, Sanitat i Ajut a la
indigéncia) (51). Aci tenim una altra raé que allunya Bentham dels defensors de
I'Estat-vigilant nocturn. Imaginava també una complexa estructura per al poder
judicial, al qual deixava la important pero especifica funcié d'aplicar les lleis. Mai no
podien deixar d'aplicar-les, ni tan sols per pensar que l'aplicacio era contraria a la
utilitat; en aquest cas podien elevar una consulta al legislatiu (semblant al frances
reféré léqislatif) i esperar la resposta.

Una de les coses més sorprenents per al lector de Bentham és la manca de
declaracié de drets fonamentals en el seu sistema. En lloc de drets, introdueix un
complicat mecanisme de controls que anomena securities: controls destinats a
aconseguir el cessament de les autoritats que abusin del seu poder. Es aix0 suficient
per tal d'evitar la tirania de la majoria expressada a través del poder legislatiu?
Aquesta és una de les questions que queden per respondre al projecte de Bentham.
El projecte mai no s'ha dut a terme i, per tant, no podem desvetllar la incognita. Ara
bé, els defensors de les teories dels drets sempre han pensat que l'aspecte menys
atractiu de I'utilitarisme era la possibilitat de sacrificar garanties individuals en ares
del benestar col-lectiu. Per exemple, ha estat acusat I'utilitarisme de vindicar el castig
d'un innocent en aquells casos en qué aixo servis per salvar més innocents.

Bentham, a diferéencia de J.S. Mill, no confiava en la capacitat de la
democracia per millorar el genere huma. Creia que la funcidé de les lleis i de les
institucions no ha de ser l'influir moralment en les persones, siné impedir que
s'imposin els que ell anomenava sinister interests, tot fent que sigui més costos per
als governants perseguir aquests interessos que linterés public. Tenia una visio




moderadament pessimista de I'ésser huma i partia de lI'assumpcié que els éssers,
humans actuen racionalment per aconseguir llurs fins, que la majoria dels éssers
humans en totes les societats desitgen poder, status i objectius economics i que les
restriccions internalitzades en relacié a aquests fins sébn menys significatives que les
sancions imposades com les sancions juridiques o la desaprovacio publica (52).

No estic segur que la teoria politica de Bentham (la part normativa de la seva
concepciod) sigui la millor de les possibles, pero crec que el seu instrumental analitic
s'ha mostrat més adequat que d'altres a I'nora de descriure i explicar els
mecanismes de poder en les societats humanes. La teoria economica (no és cap
secret que les bases de la microeconomia son bastant "benthamianes”), la teoria
politica i social de la Rational Choice i el moviment Law & Economics en I'ambit del
pensament juridic en son bona mostra.

IV.VISIONS DE BENTHAM

Bentham ha estat un autor influent; més en I'ambit del pensament anglosaxo.
Fou el fundador del radicalisme filosofic i, encara que hi ha dubtes sobre la vertadera
incidencia dels seus seguidors en les reformes politiques de I'Anglaterra victoriana
(53), la seva influéncia arriba fins a la societat fabiana i, a través d'ella, fins al Partit
Laborista britanic (54). També a Espanya tingué certa influéncia, sobretot de la ma
de dos liberals del trienni (1820-1823), Ramon Salas i Toribio Nafez, professor i
bibliotecari de la Universitat de Salamanca respectivament. Bentham tracta d'influir
en la redaccio del projecte de Codi penal de 1822 (55).

| Bentham ha desvetllat passions. Passions a favor i passions en contra. Dels
elogis més grans a les desqualificacions més punyents. El cas de J.S. Mill amb una
opinié matisada és, més aviat, excepcional.

Comencem per I'esquerra radical (sigui marxista o no). K. Marx desqualifica
fortament la figura de Bentham (malgrat que hi ha opinions més elogioses del mateix
Engels) (56):

Jeremy Bentham és un fenomen tipicament anglés. Ningu, en cap epoca ni

en cap pais, sense exceptuar ni tan sols al nostre filosof Christian Wolff, s'ha

atipat de professar tan tranquil-lament com ell els topics més vulgars. El
principi d'utilitat no és cap invencié de Bentham. Aquest es limita a copiar

sense gens d'ingeni alldo que Helvétius i d'altres francesos del segle XVIII

havien dit enginyosament ... Pren al filisteu modern, especialment al filisteu

anglés, com a I'home normal... Si jo tingués el valor del meu amic H. Heine,

anomenaria al Sr. Jeremy un geni de I'estupidesa burgesa (57).

Més recentment, hi ha hagut critiques provinents de l'esquerra radical que val



la pena esmentar.

Dues d'elles van referides al projecte carcelari del Panoptic, veient en ell una
prefiguracio de la societat i de I'Estat bentharmia. Segons M. Foucault (58) el
Panoptic és el principi general d'una nova anatomia politica, I'objecte de la qual no
son les relacions de sobirania sind les relacions de disciplina. Un estudi de G.
Himmelfarb havia ja manifesta en els anys seixanta que el Panoptic prefigurava un
Estat autoritari sense espais per a la llibertat (59). | la sospita que deixen a l'aire
aguestes critiques és la de si no ens trobem ja en la societat disciplinaria prefigurada
per Bentham.

C.B. Macpherson (60) veu en les idees de Bentham -que assimila, potser
excessivament, a les de James Mill- una prefiguracié de la democracia entesa com
una ampliacio del mecanisme del mercat (els votants sén els consumidors i els
partits politics els empresaris), una democracia entesa com a protecci6é. Segons
Macpherson aquesta concepcio s'ha "encarnat” a les democracies occidentals. Pero
es tracta d'una concepcio molt defectuosa, que no té en compte els avantatges de la
democracia entesa com a desenvolupament del genere huma (que hi havia a l'obra
de John Stuart Mill) i que Macpherson vindica sota el nom de democracia
participativa. La critica de Macpherson em sembla més encertada, perdo desconeix
les possibilitats de I'obra de Bentham relatives a la participacié dels ciutadans, en
equiparar injustificadament Bentham i James Mill en relacié als dubtes relatius al
sufragi universal i en no veure que Bentham no assumia acriticament el model del
mercat ni tan sols en I'ambit economic (61).

Curiosament, des d'una optica molt distinta (I'Optica del neoliberalisme que
vindica la defensa del mercat sense cap restricci6) I'obra de Bentham ha estat
criticada com una concepcié excessivament intervencionista. R. Posner (62) ha
escrit que alguns aspectes de I'obra de Bentham prefiguren el totalitarisme i ha
afirmat que ell no entén la utilitat com Bentham, o com a maximitzacio de la felicitat,
siné com a maximitzacié de la riquesa. Afegeix que, vist el lloc que la igualtat ocupa
en l'obra de Bentham, cal veure Bentham com un precedent de Rawls. Des de la
mateixa optica, P. Schwartz ha escrit un article sota el titol significatiu de "El
despotismo democratico de Jeremy Bentham” (63).

Si hom cerqués un corrent de pensament que hagi contemplat Bentham com
una font d’inspiracié per al propi projecte teoric i politic, potser podria esmentar el
moviment teoric del realisme juridic america que té molt a veure amb la politica
rooseveltiana del New Deal. B.N. Cardozo, R. Pound, K.N. Llewellyn i F.S. Cohen
veuen en la visi6 empirista dels problemes socials i en el conseqlencialisme
benthamia un antecedent molt valid del propi projecte en que eren immersos (64).

D'altra banda, a partir dels anys setanta ['utilitarisme (que havia estat la



concepcio moral més influent en el mon anglosaxd) comenca a rebre les critiques de
les noves concepcions de la justicia -les noves visions de la filosofia politica-
basades en teories dels drets i fonamentades en una resurreccié de la teoria del
contracte social. Ja han estat esmentades. Al meu parer, aquestes critiques van al
nucli de la concepcio de la democracia que volem defensar. La questio és si les
restriccions al benestar col-lectiu que podem extreure de I'utilitarisme sén suficients
per construir una democracia fonamentada en I'autonomia moral de les persones o,
més aviat, si cal entendre I'autonomia moral com una restriccié relativa al benestar
col-lectiu i, per tant, només susceptible de ser basada en una concepci6 distinta, una
concepcié com les de les teories dels drets (65).

En qualsevol cas, I'obra de Bentham és immensa. De la seva ment analitica
tenim encara moltes coses a aprendre; el seu plantejament empirista dels problemes
socials és, encara, un plantejament amb amplia fecunditat. Amb tot, no cal que
seguim una estratégia de tot o res. A I'obra de Bentham trobem suggeriments
interessants per als problemes actuals i també trobem frases que ens corprenen com
la seguent del Panoptic (66): "Digueu-los soldats, diguewlos monjos, digueuwlos
maquines, no importa, I'dnic important és que siguin feligos".

Per aquesta rad, crec que el millor és estudiar I'obra de Bentham. amb el
mateix esperit critic que ell predicava. Com han entés els autors que treballen entorn
de 'anomenat Bentham Project i que cuiden de I'edicié de la seva obra completa,
'obra de Bentham precisa d'una tasca necessariament cooperativa. La filosofia
mateixa é€s, en la meva opinié, una tasca necessariament cooperativa. Per aquesta
rad acabaré amb unes frases pronunciades per H. L. A. Hart el qual ha entés com
ningu a aprendre de manera critica I'obra de Bentham. Es tracta d'unes paraules
pronunciades en una conferencia sobre Bentham I'any 1962 (67):

Hi ha algunes tasques que no poden ser adequadament realitzades per un

home sol, sense la cooperacio d'altres. Espero haver deixat suficientment

clara la meva convicci6 que una d'aquestes tasques necessariament
cooperatives és parlar sobre el poc llegit Bentham.




NOTES

(1) John Stuart Mill en fa la segiient consideracid: "Mai no conegué ni la prosperitat ni I'adversitat, ni la
passio ni la sacietat; mai no tingué les experiéncies que déna la malaltia. Visqué des de la
infantesa a I'edat de vuitanta-cinc anys amb una salut perfecta. Mai no conegué ni el desanim ni la
tristor. Mai no va sentir la vida com una ferida o com una pesada carrega. Fou un nen fins a la fi."
MILL, J.S.: "Bentham" en Dissertations and Discussions, Political, Philosophical, and Historical, I.
London, Longmans, 1867, p. 354-355.

(2) Aixi el seu llibre més important de teoria del Dret: HART, H. L. A. (ed.): Of Laws in General.
Oxford, Oxford University Press, 1970.

(3) Rationale of Judicial Evidence Ed. Bowring, VI i VII, en The Works of Jeremy Bentham, 11 vols.
Edinburgh, William Tait, 1838-1843.

(4) BURNS, J.H. i HART, H.L.A. (eds.). London, Methuen, 1982.
(5) ROSEN, F. (ed.). Oxford, Oxford University Press, 1983.

(6) Panopticon: or the Inspection House. Ed. Bowring 1V, 1791 p. 31-72.

(7) FOUCAULT, Michel: Vigilar y castigar , trad. de A. Garzon del Camino. Madrid, Siglo XXI, 1982,
HIMMELFARB, Gertrudis: “The Haunted House of Jeremy Bentham” en Victorian Minds. New
York, Knopf, 1968.

(8) En The Bentham Newsletter, 8. 1984, p. 34-49.

(9) Of Laws in General, op. cit., p. 294.

(10) La metafora del desert és del propi BENTHAM: "L'ambit de I'ontologia... és un desert encara no
explorat". A Fragment on Ontology. Ed. Bowring, VIII, P. 198.

(112) Ibid., p. 196 i ss.

(12) Essay on Logic. Ed. Bowring, VIII, p. 262 i SMITH, M.J. i BURSTON, W.H. (eds.): Chrestomathia.
Oxford, Oxford University Press, 1983, p. 271.

(13) “Una paraula és explicada mitjancant parafrasi no només quan es tradueix en altres paraules,
sin6 també quan la frase sencera de qué forma part és traduida per una altra frase; les paraules
de la darrera expressen idees més simples, 0 sén susceptibles de traduir-se immediatament en
idees més simples, que les de la primera". A Fragment on Government Ed. Bowring, I, p. 293 nota
a.6. Cf. també GOLDWORTH, A. (ed.): Deontology . Oxford, Oxford University Press, 1983, p. 75 i
Essay on Logic, op. cit., p. 246.

(14) HART, H.L.A.: Essays on Bentham. Oxford, Oxford University Press, 1983, p. 11. W.V.O. Quine
ha destacat aquest métode de Bentham com un valués precedent de la teoria de les descripcions
de RUSSELL, B.: "Existencia y cuantificacion" en La relatividad ontol6gica y otros ensayos, trad.
de M. Garrido i J.L. Blasco. Madrid, Tecnos, p. 132. Es pot veure també MORESO, J.J.: La teoria
del Derecho de Bentham. Barcelona, P.P.U., 1992, p. 59-78.

(15) Anarchical Fallacies. Ed. Bowring, II, p. 501.

(16) Una analisi del llenguatge moral que estaria bastant d'acord amb el de MACKIE, J.L.: Ethics.
Inventing Right and Wrong. London, Penguin Books, 1977: "L'assercié segons la qual hi ha valors
objectius o entitats o propietats d'algun tipus intrinsecament prescriptives, que els judicis morals
ordinaris pressuposen no és, d'acord al que mantinc, mancada de significat sin6 falsa" (p. 40). Per
una exposicié de la critica de Bentham a les concepcions iusnaturalistes, pot veure's MORESO,
J.J.: La teoria del Derecho de Bentham, op. cit., p. 89-122.




(17) An Enquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations, [1776]. London, 1910, 1. Lib. I.
cap. Il

(18) AYER, A. J.: "The Principle of Utility", en KEETON, G.W.; SCHWARZENBERGER, G. (eds.):
Jeremy Bentham and the Law, [1948]. Westport, Conn, Greenwood Press, 1970, p. 225.

(19) MORESO, J.J.: La teoria del Derecho de Bentham, op. cit., p. 273-281.

(20) El primer llibre de Bentham és una critica a BLACKSTONE, W.: A Fragment on Government, op.
cit.; una critica ampliada a EVERETT, C.W. (ed.): A Comment on the Commentaries. A criticism of
William Blackstone's Commentaries of Laws of England . Oxford, Oxford University Press, 1928.

(21) MILL, J. S.: "Remarks on Bentham's Philosophy" en ROBSON, J. (ed.): Collected Works of John
Stuart Mill, X. Toronto, University of Toronto Press, 1969.

(22) Veure per aquesta concepcié dels judicis moral com a regles técniques HARSANYI, John C.:
Ethics, Social Behavior and Scientifc Explanation. Dordrecht, D. Reidel, 1976, p. 28-29.

(23) ARROW, K.J.: Eleccién social y valores individuales, trad. de E. Aparicio Afién. Madrid, Instituto
de Estudios Fiscales, 1973.

(24) En el conjunt C de les alternatives possibles es defineix la relaci6 R que significa "preferible o
indiferent”. Amb I'ajut de R es defineix indiferent (x és indiferent a y si i només si xRy i yRX) i
preferible (x és preferible a y si i només si no és el cas que yRx). La relacié R és una ordenacio
d'ordre débil (és connexa i transitiva). En el conjunt C s'estableixen les seglients condicions:

Condicié U: Domini no restringit. En C han d’estar incloses totes les combinacions ldgiques possibles.
Condicié P: Principi de Pareto. Si entre x i y, la totalitat d’individus menys un sén indiferents i aquest
prefereix x a y, llavors la societat prefereix x a y.

Condicio I: Independéncia d’alternatives irrellevants. La prelacid que socialment es confereix a cada par
d’alternatives ha de dependre només de les prelacions que els individus atorguen a aquestes dues
alternatives.

Condiciéo D: No dictadura. No ha d'existir un individu tal que si aquest prefereix x a y, aleshores la
societat prefereixi x a y.

El teorema d'Arrow pot ser enunciat amb I'afirmacié que no existeix cap funcié de benestar que satisfaci
les condicions establertes.

(25) Veure, per a una exposicié més detallada, MORESO, J.J.: La teoria del Derecho de Bentham, op.
cit., p. 293-320.

(26) HAMSON, Ross: Bentham. London, Routledge & Kegan Paul, 1983, p. 240-241. Nogensmenys,
el més important seguidor de Bentham en I'ambit de la teoria juridica, John Austin defensa un clar
utilitarisme de la regla. Cf. R. CAMPBELL, GLASHUTTEN im TAUNUS, (ed.): Lectures on
Jurisprudence or the Philosophy of Positive Law, 2 vols., [1861-1863]. Detlev Auvermann KG,
1972, p. 114 i ss. i MORESO, J.J.: “Cinco diferencias entre Bentham y Austin” en Anuario de
Filosofia del Derecho, 6 /1989, p. 351-376.

(27) David LYONS ha mantingut que el sistema étic de Bentham és, a la fi, decebedor perqué té un
ambit d'aplicacié parroquial i no universal. In the Interest of Governed. A Study in Bentham's
Philosphy of Utility and law Oxford, Oxford University Press, 1973, p. 24-27.

(28) Deontology, op. cit., p. 166.

(29) D. Lyons ha mantingut que Bentham defensa un standard dual, dirigit ais individus que prescriu
perseguir la felicitat individual i dirigit al legislador la felicitat global. | afegeix que, segons Bentham,
existeix a llarg termini una convergéencia natural d'interessos. In the Interest of Governed, op. cit.,
p. 20 i 34-59.

(30) Deontology, op. cit., p. 288.

(31) CL per aquesta questio DINWIDDY, J.R.: "Bentham on Private Ethics and the Principle of Utility”



en Revue Internationale de Philosophie, 141/1982, p. 278-300 i HART, H.L.A.: "Introduction” en
IPML.

(32) Es la via de SMART, J.J.C.: "Bosquejo de un sistema de ética utilitarista” en SMART, J.J.C;
WILLIAMS, B.: Utilitarismo. Pro y Contra, trad. J. Rodriguez Marin. Madrid, Tecnos, 1981, p. 15. |
era un argument que provenia de HUME, D.: "An Enquiry Concerning the Principles of Morals", en
Moral and Political Philosophy. New York, Hafner Press, 1948, p. 180-184.

(33) Com és sabut, aquesta és la critica de la influent i important obra de RAWLS, John: A Theory of
Justice. Cambridge, Mass., Harvard University Press, 1971. Cf. NOZICK, Robert: Anarchy, State,
and Utopia. New York, Basic Books, 1974 i HART, H.L.A.: Essays on Bentham, op. cit., p. 194 i ss.

(34) VENTURI, Franco, (ed.) [1764]. Torino, Giulio Einaudi, 1978.

(35) D'HELVETIUS cf BERMUDO, J.M. (ed.): Del espiritu. Madrid, Editora Nacional, 1984. La cita de
Bentham a Memoirs and Correspondence. (ed. Bowring, X, 27).

(36) The Theory of Ledgislation [1864]. New York, Dobbs Ferry, 1975, p. 61 i ss.

(37) MORESO, J.J.: La teoria del Derecho de Bentham , op. cit., p. 324-333.

(38) The Theory of Legislation, op. cit., p. 59.

(39) BERLIN, Isaiah: “Two Concepts of Liberty" [1958], en QUINTON, A. (ed.): Political Philosophy .
Oxford, Oxford University Press, 1977.

(40) [1859], Middlesex, Penguin Books, 1974. Cf. també LONG, Douglas: Bentham on Liberty.
Toronto, University of Toronto Press, 1977.

(41) El utilitarismo, [1861] trad. E. Guisan. Madrid, Alianza, 1984.
(42) lbid., p. 131.

(43) Deontology, op. cit., p. 309.

(44) Cf. per aquesta qlestid l'edici6 de STARK, W. en tres volums dels escrits econdmics de
Bentham, Economic Writings . London, George Allen & Unwin. Cf. també STEINTRAGER, J.:
Bentham. Ithaca- New York, Cornell University Press, 1977.

(45) POSTEMA, Gerald J.: Bentham and the Common Law Tradition. Oxford, Oxford University Press,
1986.

(46) Rationale of Judicial Evidence. Ed. Bowring, VII, p. 199-210.

(47) Cf., per exemple, Codification Proposal. Ed. Bowring, V.

(48) EI millor estudi sobre el tema és ROSEN, Frederick: Jeremy Bentham and the Representative
Democracy. A Study of the Constitutional Code. Oxford, Oxford University Press, 1983. El judici de
Rosen sobre aquesta obra de Bentham és elogiés: "El Codi de Bentham és el text utilitarista
classic sobre la democracia representativa; molt superior en dimensid, profunditat i subtilesa els de
James Mill i de John Stuart Mill, i conté arguments i intuicions de gran importancia per a la teoria
democratica d'avui". Es pot veure també MORESO, J.J.: La teoria del Derecho de Bentham. op.
cit., p. 361-382.

(49) Code Constitutional, op. cit., p. 18-19.

(50) Al Code Constitutional, op. cit., p. 30-32, queden exclosos del dret de sufragi: els menors de 21
anys, les dones, els analfabets (incapacos de llegir el certificat de vot i alguns passatges del Nou
Testament) i per tal d'exercir-lo cal acreditar que s'ha residit unes quantes setmanes al districte. A
Radical Reform Bill [1819], (ed. Bowring, lll, p. 567 nota) sosté que l'exclussio de les dones esta




només basada en un prejudici sense justificacié. De fet, J. S. MILL (Autobiografia. [1873], trad. de
C. Mellizo, Madrid, Alianza Editorial, 1986, p. 17), en criticar les idees del seu pare que denegaven
el dret de sufragi a les dones, escriu: "Tinc la sort de poder dir que, en aquesta qiestio,
Mr.Bentham estava completament de la nostra part”. Sobre aquest presumpte "féminisme" de
Bentham pot veure's la discussié entre Terence BALL, "Was Bentham a Feminist” en The Bentham
Newsletter, 4/1980, p. 25-32 i CAMPOS BORALEVI, Lea: "In Defence of a Myth" en The Bentham
Newsletter, 4/1980, p. 33-46.

(51) Cal considerar que Bentham escrivia en una situacié en la qual, en paraules de David Roberts
(“Jeremy Bentham and the Victorian Administrative State” en PAREKH, B. (ed.): Jeremy Bentham.
Ten Critical Essays. New York, Frank Cass, 1974, p. 189) referides a I'any 1833, un any després
de la mort de Bentham: "L'administracié victoriana estava mancada d'ordenacio i planificacio. No
estava centralitzada, no era eficient i feia poc pel benestar dels ciutadans. El House Office només
tenia empleades trenta persones i el Board of Trade només vint. El govern central no feia res en
relacié a educacio, salut o ajuda als pobres".

(52) BARRY, Brian: Sociologists. Economists and Democracy. London, The MacMillan Co., 1970, p.
9-10.

(53) BEYNON, Helen: "Mighty Bentham" en The Journal of Legal History , 2/1981, p. 63-72.

(54) Cf., per exemple, IRVINE, W.: "Shaw, the Fabians and Utilitarianism" en The Journal of Ideas,
8/1947, p. 218-231; COATES, W.H.: "Benthamism, Laissez Faire and Collectivism" en The Journal
of Ideas, 11/1950, p. 357-267 i MACK, Mary P.: "The Fabians and Utilitarianism" en The Journal of
Ideas, 16/1955, p. 76-88.

(55) Cf. per aquestes diverses influéncies de Bentham a la histéria:. MORESO, J.J.: La teoria del
Derecho de Bentham, op. cit., p. 37-45.

(56) "La situacion de la clase obrera en Inglaterra en 1844" [1845] en Escritos, trad. de J. Solé Tura.
Barcelona, Peninsula, 1974, p. 89.

(57) MARX, Karl: El Capital, I, [1867] trad. de W. Roces. México, F.C.E., 1946, p. 514 i nota 46.

(58) Vigilar y castigar, op. cit.

(59) HIMMELFARB, Gertrudis: "The Haunted House of Jeremy Bentham" en Victorian Minds, op. cit.

(60) La democracia liberal v su época, [1979], trad. de F. Santos Fustela. Madrid, Alianza Editorial,
1981.

(61) Cf. al respecte, ROSEN, F.: Jeremy Bentham and the Representative Democracy, op. cit., p.
222-228 i COLOMER, Josep M.: "Teoria de la democracia en el utilitarismo" en Revista de
Estudios Politicos, 57/1987, p. 28-29 i nota 41.

(62) "Blackstone and Bentham" en The Journal of Law and Economics, 19/1976, p. 569-606.

(63) En Informaciéon Comercial espafiola, 656/1988, p. 53-70

(64) CARDOZO, B.N.: "Paradoxes of Legal Science" [1928] en Selected Writing. San Francisco,
Matthew Bender, 1980. POUND, R.: El espiritu del Common Law [1921], trad. J. Puig Brutau,
Barcelona, Bosch Casa Ed., 1954. LLEWELLYN, K.N.: "A Realistic Jurisprudence. The Next Step”
[1930] en Jurisprudence. Realism in Theory and Practice, Chicago, The University of Chicago
Pres, 1962. COHEN, F.S.: “Recension de C.K. Ogden's Bentham's Theory of Fictions and Jeremy
Bentham's Theory of Leqislation” en The Legal Conscience. Selected Papers. New Haven, Yale
University Press, 1960.

(65) Ronald DWORKIN, el representant més destacat en teoria juridica d'aquesta concepcio
fonamentada en els drets, afirma a la Introducci6 del seu llibre Taking Rights Seriously.
Cambridge, Mass., Harvard University Press, 1977, p. viii: "Els capitols segiients defineixen i




defensen una teoria liberal del Dret. S6n, no obstant, severament critics d'un altra teoria que és
generalment considerada com a liberal. Es tracta d'una teoria tan estesa i influent que lI'anomenaré
la teoria juridica dominant. La primera és una teoria sobre alld que és el Dret, dit de manera menys
ampulosa, és una teoria sobre les condicions necessaries i suficients per establir el valor de veritat
d'una proposicié juridica. Es la teoria del positivisme juridic, que sosté que la veritat de les
proposicions juridiques rau en fets que fan referéncia a les regles que han estat adoptades per
institucions socials especifiques i en res més. La segona €s una teoria sobre allo que el Dret ha de
ser i sobre com han de comportar-se les institucions juridiques existents. Es la teoria de
I'utilitarisme, que sosté que el Dret i les seves institucions han de servir al benestar general i a res
més. Ambdues parts de la teoria dominant deriven de la filosofia de Jeremy Bentham".

(66) Panopticon, op. cit., p. 64.

(67) “Bentham” [1962] en PAREM, B. (ed.): Jeremy Bentham. Ten Critical Essays. London, Frank
Cass, 1974, p. 92.




